3. Kulturwissenschaftliche Uberlegungen zur
Behindertenpolitik in Asien?

Einige sehr prinzipielle und unvorgreifliche Gedanken.

Von Peter Portner

Die in diesem Band versammelten Berichte und Statements bezeugen, wie ver-
schieden die Interpretation und Umsetzung der Grundprinzipien der Behinder-
tenpolitik selbst innerhalb der Grenzen der heutigen Européischen Union sind. Da-
bei handelt es sich um Prinzipien, die sich zum groBten Teil (zumindest) in und aus
der gemeinsamen christlich-abendléndischen Tradition entwickelt haben. Innerhalb
dessen, was der Jean-Luc Nancy das ,,religiose Schema des Okzidents* nennt, das
sich auf den Monotheismus griindet, den Alltag beherrscht, und selbst dem okziden-
talen Atheismus sein besonderes Geprage verleiht.

Wenn sich schon innerhalb desselben Kulturkreises, in dem die (geteilten)
Grundprinzipien ihren Ursprung haben, solch auffillig unterschiedliche gesellschaft-
lich-kulturellen ,,Dialektformen®, wie man sie nennen konnte, herausbilden, muss
die Frage virulent werden, was die Ubernahme dieser — ihrem Wesen nach — abend-
landisch-alteuropdisch geprigten Grundprinzipien und Grundideen (zumal in so
avancierten Formen wie Rechts- und Politiksystemen) fiir die Gesellschaften und
Kulturen des Fernen Ostens — zum Beispiel — bedeuten. Und zwar nicht in einem
(nur) ,,funktionalen* Sinne: Ob importierte ,,Systeme* in Gesellschaften, die diese
Systeme und die damit verbundenen Verfahrensweisen nicht ,,aus sich selbst* her-
vorgebracht haben, ,,funktionieren, das sagt im besten Falle etwas liber die Adapti-
onsbereitschaft und Adaptionsfahigkeit dieser Gesellschaften aus; aber letztlich
nichts tiber deren kulturelles ,,Format®. Es scheint daher klug und geraten, anzu-
nehmen, dass etwa der westliche Gesetzesbegriff, wie Japan ihn im 19. Jahrhundert
zusammen mit dem westlichen Rechtssystem iibernommen hat, den Japanerinnen
und Japanern, die bis zum Jahr 1868 keine eigene, der christlich-abendléndischen
entsprechende ,universalistische Denkweise hervorgebracht haben (schon diese
Tatsache ist bezeichnend), noch heute fremd ist. unabhingig davon, wie gut die
alltagliche japanische Rechtsprechung ,,funktioniert™; eine Rechtsprechung, die sich
— wieder bezeichnenderweise — in der Praxis am britischen Modell, also an ,,Préize-
denzfillen orientiert: Die Anwendung von Gesetzen setzt eben — re vera — ein Wis-
sen vom Ursprung und ,,Geist™ der Gesetze nicht voraus. Das Verfahren bedarf, wie
man in Anlehnung an Niklas Luhmann zu sagen legitimiert ist, als Legitimation nur
seiner selbst. Das gilt auch fiir andere Grundbegriffe und Vorstellungen, wie ,,Per-
son®, ,,Gesundheit” und ,,Normalitdt“. Oder die Klassifikation von ,,Behinderung*
durch die WTO (1980) in: impairment (also Funktionsdefizit in einem medizini-
schen Sinne), disability (in Bezug auf das personliche (Er-)Leben) und handicap (in

61

- am 13.01.2026, 04:12:17.



https://doi.org/10.5771/9783845218663-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Peter Portner

Bezug auf das gesellschaftliche Leben — die ,,Sozialitdt). Dieser Klassifikationsver-
such setzt ein Menschenbild voraus, ein Bild von ,,Gesundheit®, ,,Personlichkeit*
und von ,,sozialem™ Leben voraus, das — iiber eine sehr lange Zeit — im ,,Westen*
gezeichnet wurde. Es kann hier natiirlich nicht darum gehen, die gewollte oder (di-
rekt/indirekt) erzwungene (zumindest formale) Ubernahme von Vorstellungen,
Ideen, Verfahrensweisen etc., riickgdngig machen zu wollen (das wére absurd),
sondern sich zu fragen, was Geber- und Nehmer-Lander heute voneinander lernen
konnen. In diesem Kontext bieten sich zahlreiche Fragestellungen an; etwa: Hat sich
der europdische Personlichkeitsbegriff seit dem Ende des 19. Jahrhunderts dem
mehr , kontextualistischen* Begriff vom Individuum in Japan angedhnelt? (Viele
Phénomene der europdischen Jugendkultur, die sich noch niemals so wie zur Zeit,
im ersten Jahrzehnt des 21. Jahrhunderts, an der japanischen Pop-Kultur orientierte,
sprechen dafiir.)? Auch: Woher kommt die hohe Akzeptanz humanoider Roboter im
Pflegebereich in Japan (und der unglaubliche Nachdruck, mit dem in Japan an der
Entwicklung und Vervollkommnung solcher Roboter in Japan gearbeitet wird)? Es
gibt keinen Grund, die Unterschiede, die sich hier zeigen, nicht als kulturell moti-
viert zu beschreiben, — solange, bis sie sich genauer qualifizieren lassen — , und
dabei unter ,,Kultur” nichts anderes als einen optionalen ,,Themenvorrat™ zu schen,
den sich einzelne Gesellschaften im Laufe ihrer Geschichte erarbeitet haben. Auch
,»Behinderung® ist nicht nur ein sozial konstruierter Begriff (wenigstens das wird
wohl niemand mehr bezweifeln), sondern es ist in seiner weltweit bekannten, gleich-
sam praktizierten, Form ein im Sinne der abendlédndischen Denk- und Wertetradition
konstruierter Begriff. Konnte es — in diesem Sinne — nicht sein, dass der vergleichs-
weise hohe Grand an Diskrimination Behinderter, wie man ihn heute noch in Japan
beobachten kann, sich gerade einer Art Uberadaption an ein urspriinglich fremdes
System verdankt? So ist z.B. die fast 1000jdhrige (!) Tradition eines geradezu ,,anti-
psychiatrischen* Umgangs mit geistig Behinderten, wie sie in Iwakura (bei Kyoto)
exitsierte, unter dem Einfluss westlicher Psychiatrie im ersten Drittel des 20. Jahr-
hunderts verschwunden, bzw. abgeschafft worden. Ein ,kulturellen oder ,kultur-
wissenschaftlichen Argumenten gegeniiber nicht verschlossenes Denken wird zu-
mindest vor allzu formalistischen und funktionalistischen Schliissen bewahrt blei-
ben.

Es ist nicht leicht, iiber ,kulturwissenschaftliche Grundlagen* von Behinderten-
politik zu sprechen. Uberdies ist das Thema meines Statements einerseits zu hoch
gegriffen; andererseits schon dadurch problematisch, dass der ,,Kultur“-Begriff
selbst problematisch und umstritten ist — und von manchem fiir obsolet erachtet
wird. Aber auch der Begriff der Kultur ist letztlich nicht mehr als eine Unterschei-
dungskategorie. Und in diesem Sinne, als Unterscheidungen markierende und er-
moglichende ,,Themenvorridte* verschiedener Gesellschaften mdchte ich hier den
Begriff ,,Kultur(en)“ verstehen und verstanden wissen; als nicht mehr — aber auch
nicht als weniger. Soviel zum Problembegriff ,, Kultur“. Aber da haben wir auch
noch die ,,Grundlagen®, die Fundamente, von denen etwa Descartes sich — philoso-
phisch — wiinschte, dass sie eines, ein ,,fundamentum* und obendrein ,,inoncussum®,
also ,,unerschiitterlich“ sein sollten. So haben wir mit dem Begriff der Grundlagen

62

https://dol.org/10.5771/9783845218663-61 - am 13.01.2026, 04:12:17. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783845218663-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kulturwissenschaftliche Uberlegungen zur Behindertenpolitik in Asien?

schon unausweichlich in das Labyrinth des abendldndischen Denkens begeben.
Auch das ein Schlag ins Kontor , kultur-vergleichender” Absichten. Der Teufel des
Eurozentrismus steckt schon in den ersten Begriffen; ja gerade in den ,.ersten” Be-
griffen. Immerhin hat sich das europidische Denken unter der Leitung der Frage nach
dem ,,Warum® entwickelt; lautet eine ihrer fundamentalen Fragen doch, wie ich es
selbst ganz am Anfang meines ersten Philosophiekurses an der Oberschule gehort
und gelernt habe; ,,Warum ist {iberhaupt etwas und nicht vielmehr nichts?* — von
Parmenides tiber Leibniz bis Heidegger. Eine Frage, die die ,,asiatischen Denker®,
wie ich sie hier pauschal nennen mochte, erst von den Abendlédndern lernen mussten.
Zwar wird auch im Ostlichen Denken immer wieder nach dem ,,Ursprung* gefragt;
aber bei genauerer Betrachtung ergibt sich, dass damit nicht die Frage nach dem
,»,Warum das alles tiberhaupt und eigentlich sein muss*, sondern die Frage nach dem
,,Wie“, nach dem Wie? des Funktionierens der Welt, des Kosmos oder, im Jargon
der chinesischen und japanischen Philosophie gesagt, nach dem Funktionieren der
»~Zehntausend Dinge* gemeint ist. Am ausgeprégtesten im Buddhismus, den es nicht
interessiert, warum die ,,Schaumwelt iiberhaupt da ist, sondern wie man ihr Funkti-
onieren durchschaut, um sie abschaffen zu konnen; auf dem Weg der Erkenntnis und
der Erleuchtung.

Ein allzu ungehemmtes Vertrauen in einen ungehemmten Erkenntnisoptimismus
ist problematisch; wenn nicht gar gefdhrlich. Gerade im Zuge der so genannten
Globalisierung sehen wir uns — sozusagen schon aus Zeit- und Termingriinden —
gezwungen, Evidenzen, oder das, was wir dafiir halten, als bare Miinze zu nehmen.
Wir folgen der Maxime ,,Schau hin und sag, was du siehst!” — was an sich nicht
schlecht und auch nicht falsch ist; bedenklich wird es aber, wenn wir es nicht fir
moglich halten, dass Evidenzen auch die Funktion haben (kdnnen), etwas zu verde-
cken. Vielleicht sogar meistens. Gerade im interkulturellen Verstdndnis ist die Ge-
fahr, einen Anschein von Ahnlichkeit zu leicht und zu schnell als ein Beruhigungs-
mittel fiir den kritischen Zweifel zu akzeptieren, sehr grof3.

Grundentscheidungen, die Gesellschaften — oder Kulturen, im oben beschriebe-
nen Sinne — im Laufe ihrer Entwicklung treffen — oder im Laufe ihrer Evolution
selbst® treffen, , firben* die ganze betroffene Kultur gleichsam ein; geben ihr einen
eigenen ,,Ton“. Das heilit, dass die Folgen und Spuren sehr elementarer Entschei-
dungen bis in die kleinsten Verzweigungen des Alltags sichtbar bleiben. Jede Kultur
entspricht einem bestimmten geistigen ,,Milieu; in dem die einzelnen aufwachsen,
in dem sie ,,sozialisiert”, mit einem Wort: geformt werden. Dabei miissen etwa die
religiosen und weltanschaulichen Grundvorstellungen nicht bewusst akzeptiert oder
gar ,,geglaubt™ werde. Sie sind einfach nur das allgemeine Element, in dem die Ein-
zelnen ,,zu sich selbst kommen®. So wie die Sprache, etwas urspriinglich Fremdes,
das die Einzelnen sich aneignen miissen, nicht nur um mit anderen zu kommunizie-
ren, sondern auch um mit sich selbst reden zu kdnnen. Die Sprache ist das unver-
zichtbar Fremde in uns. Aber die Sprache ist nur ein — mediales — Beispiel. Ahnlich
verhdlt es sich auch mit den mehr inhaltlichen ,,Imprignierungen® der Einzelnen,
wie man es nennen kdnnte: Goethes Mephisto nennt — im Gesprach mit dem Herrn
hochstpersonlich — den Menschen ,,den kleinen Gott der Welt™; und bringt damit die

63

- am 13.01.2026, 04:12:17.



https://doi.org/10.5771/9783845218663-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Peter Portner

ganze Dialektik des abendldndischen Menschen auf einen uniiberbietbaren Begriff.
Sehr verkiirzt gesagt: Der abendldndische Mensch formiert sich selbst, bringt sich in
Positur, indem er sich als das Ebenbild eines Gottes denkt, den er sich wiederum als
vor aller Zeit existierend, allmichtig und mit einer Personlichkeit begabt denkt.
Nicht nur das; er denkt ihn sich zudem als Schopfer; und zwar als einen, der die
Welt nicht — wie noch Platons Demiurg — nur gezimmert hat, aus vorhandenen Ma-
terialen. Nein der Gott der Abendlénder kreiert die Welt aus dem Nichts — und zwar
dem Nichts seiner Gedanken. Er stiilpt ein gedankliches Konzept sozusagen in mate-
riale Wirklichkeit um. Die abendldndische Welt ist also insofern aus dem Nichts
entstanden, als sie eine Kopfgeburt ist, eine Kopfgeburt Gottes. Man wundert sich
nicht, dass der dsterreichische Stararchitekt Hollein die Arbeit seiner Zunft in genau
dieser Metaphorik beschreibt. Er vergisst dabei aber, dass er die Materialen (Beton.
Glas, Stahl) jener Ur-Szene verdankt, an der er metaphorisch schmarotzt. Wichtiger
fiir das abendldndische Denken iiberhaupt ist aber die Tatsache, dass die unterstellte
Allmacht des als ,,personenhaft” gedachten Schopfer-, Vater- und Réchergottes auch
dessen Universalitdt impliziert. Daran konnten sich dann Gesetzes- und Rechtsvor-
stellungen orientieren, genauer ,,okzidentieren, die mittlerweile — zumindest formal
und verfahrenstechnisch — die ganze Welt beherrschen. Dass diese abendlandischen
Grundentscheidungen auch das ,Reprisentationsdenken” ermoglicht, vielleicht
sogar generiert haben, das die Politik, die Kunst, ja den Umgang mit ,,Zeichen®
iiberhaupt durchgehend prigt, braucht hier nur erwidhnen zu werden.

Wie anders sieht das zum Beispiel im sino-japanischen Bereich aus: Bei allen
Feinunterschieden, die man hier ausmachen kann: Man findet nirgends einen — als
Person — gedachten Schopfer-, Vater- und Richergott. Uberhaupt ist die Welt nicht
geschaffen; sie ,,ging einfach hervor®. Pltzlich war sie da oder hat sich aus einem
unbestimmten Chaos herausgearbeitet; oder begann damit, wie es in der japanischen
Mythologie heif3t, dass ,,Himmel und Erde sich zu trennen begannen“ und so einen
Raum er6ffneten, in dem sich das Weltgeschehen — bis heute — abspielt. In diesem
Raum sind dann zwar auch Schilfgridser gewachsen, dia ,.kami to nareri®, zu ,,Gott-
heiten wurden®. Aber diese Gottheiten sind Folgen der Evolution, nicht die Impuls-
geber der Evolution. Und als Modelle fiir das ,,Universale® sind sie vollig ungeeig-
net. Sie sind Teil der Welt, eben der ,,Zehntausend Dinge®, die Gotter sind Teil der
Welt und deren Gesetzen unterworfen. Insofern kann in diesem Modell nur das
Universum selbst und unmittelbar das Universale sein. Hinter, {iber oder neben die-
sem einen kosmischen Kontinuum gibt es auch keine Hinterwelt; wo zum Beispiel
die eigentliche Wirklichkeit etwa in der Form der adamantinen Ideen Platons gela-
gert sein konnte. Und erst recht keinen Gott, einen Hiiter der eigentlichen Wahrheit;
auf den die Zeichen dieser Welt nur repriasentierend hinweisen kdnnten. Einen Satz
wie den, den Hegel am Anfang seiner ,,Logik geschrieben hat, und der so reprisen-
tativ ist fiir das abendldndische Denken, ist in dieser Welt nie formuliert worden;
weil er hier nicht formuliert werden konnte. Hegel schreibt in seiner ,,Wissenschaft
der Logik*:

,,Die Logik ist sonach als das System der reinen Vernunft, als das Reich des reinen Gedankens
zu fassen. Dieses Reich ist die Wahrheit, wie sie ohne Hiille an und fiir sich selbst ist. Man

64

https://dol.org/10.5771/9783845218663-61 - am 13.01.2026, 04:12:17. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783845218663-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kulturwissenschaftliche Uberlegungen zur Behindertenpolitik in Asien?

kann sich deswegen ausdriicken, da3 dieser Inhalt die Darstellung Gottes ist, wie er in seinem
ewigen Wesen vor der Erschaffung der Natur und des endlichen Geistes ist.*

Wenn schon die Grundentscheidungen, Grundkonzepte und —vorstellungen ver-
schiedener Kulturen geradezu unvereinbar erscheinen, muss dies auch fiir die jewei-
ligen Menschenbilder gelten. Und ist es nicht gerade der Unterschied der Men-
schenbilder, der verantwortlich ist fiir den ,,clash® der Kulturen? Solange man diese
Zusammenhidnge nicht ausreichend bedenkt, kann etwa der Dialog zwischen dem
»Westen und China iiber das, was im Westen ,,Menschenrecht(e)* genannt wird,
nicht sinnvoll gefithrt werden. Aber vor allem iiber Art und Qualitit der Behinder-
tenpolitik entscheidet, auf welchen Grundideen sie aufbaut: welches Menschenbild
vorausgesetzt wird, wie Normalitdt und Gesundheit, wie Menschenwiirde definiert
werden, ja, was unter ,,Leben* verstanden wird. Solange in einem ,,Gespriach* der
Kulturen die oft sehr verschiedenen Grundentscheidungen, die das geistige Milieu
der jeweiligen Gesellschaften prigen, mitbedacht werden und zu ihrem ,,Recht™
kommen konnen, werden keine dauerhaften, d.h. nachhaltig ,,global® akzeptablen
Losungen gefunden werden konnen.

Bei einem Symposium im Friithjahr 2001 mit dem Titel ,,Reisen als Urbild des
Lebens und Sterbens* der stark korperlich Behinderte Japaner Otsuru Tadashi einen
Vortrag mit dem Titel ,,Behindert-Sein als eine Reise zu sich selbst: Ost-West-
Begegnung in der Uberwindung des gewdhnlichen Riickerstattungsgedankens®
beigetragen, worin er durchaus kritisch — auch den ,,eigenen®, asiatischen, Traditio-
nen gegeniiber — zeigt, wie gerade kulturgeschichtliche (und auch religionsge-
schichtliche) Reflexionen eine Revision des Status quo befordern kénnen. Fiir Otsu-
ru selbst scheint der Begriff der Kultur dabei sogar eine zentrale Rolle zu spielen:
Wenn man unter chronischen Behinderung nicht das Gegenteil von Gesundheit,
sondern das Andere der Normalitéit versteht, bedeutet das auch, dass der Behinderte
seine Defizite hinnimmt und ein — in einem eigenen Sinne — gesundes Verhiltnis zu
ihnen aufbaut. ,,In diesem Sinne ist ein Behinderter nicht ,,normal“ und kann viel-
leicht nicht mehr ,,normal* werden, aber er kann wohl ,,gesund* werden.* Behinde-
rung erscheint nun nicht mehr als reine Negativitit, sondern als eine Herausforde-
rung mit eigenen MaBstében, als eine Aufgabe, der der Behinderte sich stellt, ohne
dass die Moglichkeiten z.B. medizinischer Hilfe vernachldssigt werden.

»Dadurch wird es fiir die Behinderten selbst vielleicht moglich, ihre eigenen mannigfaltigen
,Kulturen* aufzubauen, ohne der Kultur des Normalen nachzulaufen. Ein Beispiel dafiir ist die
Kultur der Fingersprache bei den Horbehinderten. Es gehort allerdings zum Begriff der Behin-
derung, dass die Aufgabe, die Behinderung zu erleichtern und zu korrigieren, nie einfach be-
seitigt werden sollte. Es muss aber moglich sein und ist auch noétig, diese Aufgabe im Aus-
gleich mit dem eigenstdndigen Bestreben und der eigenen Kultur des Behinderten selbst zu
begreifen und sie in ihren eigenen Grenzen zu platzieren.*

65

https://dol.org/10.5771/9783845218663-61 - am 13.01.2026, 04:12:17. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783845218663-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783845218663-61 - am 13.01.2026, 04:12:17.



https://doi.org/10.5771/9783845218663-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Entwicklung der Rechte behinderter Menschen in der
Bundesrepublik Deutschland

https://dol.org/10.5771/9783845218663-61 - am 13.01.2026, 04:12:17. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783845218663-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783845218663-61 - am 13.01.2026, 04:12:17.



https://doi.org/10.5771/9783845218663-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

