1. Einfithrung

Menschenrechte sind in aller Munde: Als Unterfucter einer quasi-
universalen sikularen Moral sind sie >bench mark« fiir politische Ent-
scheidungsverfahren (Diskursive Legitimitit), fir die Aushandlung von
normativen Grenzlinien politischen Handelns (Ergebnislegitimitir) und
schlieflich fiir die Beurteilung gesellschaftlich-politischer Systeme nach
menschenrechtlichen Kriterien als ganze (Herrschafislegitimitit). Als
vorldufig »letzte Utopie« iiberstrahlen sie simtliche rivalisierenden Heils-
visionen und geben dem »Zeitalter der (Menschen-)Rechte«* seinen Na-
men. Auch in wissenschaftlich-theoretischer Hinsicht ist ihre Relevanz
durch eine »Explosion« der Verdffentlichungen in den vergangenen drei
Jahrzehnten und eine inzwischen schier uniiberschaubare >globale Bi-
bliothek der Menschenrechtec ausreichend belegt. Hier wird man auf
Fragen aufmerksam gemacht, die zu einer selbstverstindlichen Bezug-
nahme auf »Menschenrechte« und einer oft auch banalisierten men-
schenrechtlichen Rhetorik im Alltag in merklicher Spannung stehen:
Wias sind Menschenrechte eigentlich? Sind sie in erster Linie moralische
oder rechtliche Normen, worin griinden sie, wie lassen sie sich rechtfer-
tigen? Was bedeutet ihre nicht abgeschlossene Fixierung, die sie gerade
auch zum Medium kontinuierlicher interkultureller Begegnungen zwi-
schen Wissenschaftlern, Regierungsvertretern, aber auch Aktivistinnen
und verschiedensten gesellschaftlichen Akteuren mache? Taugen Men-
schenrechte tatsichlich zur normativen Leitidee einer Menschheit, die
sich auf dem Weg der Vereinheitichung und Verstindigung minde-
stens ebenso starken Tendenzen der kulturellen/regionalen Ausdifferen-
zierung und identitiren Abgrenzung gegeniiber sicht? Lassen sie sich,
ihrem Anspruch konsequent folgend, fiir die gesamte Menschheit von
Belang zu sein, in eine universale Sprache tibersetzen, die anschlussfihig
ist an die verschiedenartigen religios/kulturell geprigten Weltanschau-
ungen’ von sieben Milliarden Menschen auf fiinf Kontinenten?

1 Diese Frage muss in Anbetracht der Geschichte der Menschenrechte, wie Samuel Moyn
sie beschreibt, offengehalten werden. Menschenrechte hitten sich demnach als attraktive
Vision einer besseren Welt durchgesetzt, weil andere Visionen an Attraktivitit verloren ha-
ben (»previously more appealing utopias died«, 7he Last Utopia. Human Rights in History,
Cambridge MA: The Belknap Press of Harvard University Press 2012, S. 9). Als vhuman
cause« verstanden, frei von geschichtlicher Notwendigkeit und moralischer Selbstevidenz
ihres Erscheinens, sind Menschenrechte damit auch immer schon dem Risiko unterwor-
fen, wieder von neuen Utopien abgeldst zu werden.

2 Als solches ausgerufen etwa durch Louis Henkin (7he Age of Rights, New York: Columbia
University Press 1990, = AR) oder auch Noberto Bobbio (Letd dei diritti, 1990; dt: Das
Zeitalter der Menschenrechte: Ist Toleranz durchsetzbar?, Berlin: Wagenbach 1999).

3 »Weltanschauung« wird in dieser Arbeit aufgefasst als umfassendes — nicht zwangsliufig
vollstindiges — System an Tatsachenurteilen, Wert- und Moralurteilen eines Menschen

13

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG

Wenig tiberraschend, fallen die Antworten auf diese und weitere
Fragen nicht einstimmig aus, sondern verweisen auf disziplinire Dif-
ferenzen ebenso wie tiefreichende ideologische Griben. Menschen-
rechte sind — das zeigen ihre historischen Urspriinge im neuzeitlichen
Ringen um politische Freiheit und Gleichheit und die daran entfachten
grofen Revolutionen 1776 und 1789 ebenso deutlich wie die Geburt
des modernen Menschenrechtsdenkens aus den Triimmern iiberwun-
dener Herrenrassenideologie und ihren apokalyptischen Folgen — ein
normatives Konzept. Sie beschreiben die Welt nicht einfach, sondern
schreiben eine bestimmte Ausrichtung des Gemeinwesens vor, richten
Forderungen an den Menschen in seinem Verhalten gegeniiber den
Mitmenschen und erlegen staatlichen Organen konkrete Verpflich-
tungen auf. Als normatives Konzept sind die Menschenrechte, wie jedes
andere auch, von den Implikationen einer wachsenden — wenn auch
oftmals nur wachsend bewussten — Pluralisierung von Meinungen und
Uberzeugungen erfasst. Ob man dies nun als Ausdruck eines Defizi-
ts an Wahrheitsorientierung oder hingegen als notwendige Folge der
Unmdglichkeit einer eben solchen oder auch als gleichsam natiirlichen
Ausfluss einer conditio humana der Pluralitit deutet, gegenwirtig ist sie
als solche zur Kenntnis und im Bereich der Menschenrechte in beson-
derem Mafe ernst zu nehmen.*

Die vorliegende Untersuchung trachtet daher nicht danach, die
Vielstimmigkeit des globalen Menschenrechtsdiskurses aufzuldsen,
sondern stellt ein Angebot dar, aus ihr heraus einen Schritt zuriick zu
setzen. Sie geht davon aus, dass die Frage der Universalisierung der

(individuelle Weltanschauung) oder einer Gruppe (kollektive Weltanschauung). So ver-
standen handelt es sich um einen neutralen Begriff, der religiése wie nicht-religiése Ori-
entierungen gleichermaflen umfasst und auch keine formalen Bedingungen an sie stellt:
Weltanschauungen kénnen zum Beispiel auch inkonsistent sein. Mit Viktor Kraft lsst
sich deren deskriptive Dimension (»Weltbild«) von der normativen (»Lebensanschauung«)
unterscheiden (vgl. Viktor Kraft: Wissenschaft und Weltanschauung, Wien: R. M. Rohrer
1957). Kultur ist von Weltanschauung insofern abgegrenzt, als diese {iber bewusste Ur-
teile hinausgehend auch die praktische, rituelle, performative Dimension menschlicher
Lebensformen in Gemeinschaft und iiber Generationen hinweg erfasst. Im Kontext zeit-
gendssischer Aufladungen des Begriffs ist es hilfreich, sich an der Warnung Christoph
Antweilers vor jener »Doppelblindheit« zu orientieren, welche einerseits darin besteht,
Kultur als ultimativen Alterititsfaktor zu sehen bzw. Kulturen als eindeutig unterscheid-
bare Wesenheiten zu sehen, und andererseits darin, sie als reine Konstrukte aufzufassen.
Antweiler fasst diese Position der Mitte folgendermaflen zusammen: »Kulturen sind weder
Container noch Fliisse« (»Verstehen und Verstindigung in ethnologischer Sichtc, in: Klaus
Fischer/Hamid Reza Yousefi (Hg.), Menschenrechte im Weltkontext. Geschichten — Erschei-
nungsformen — Neue Entwicklungen, Wiesbaden: Springer VS 2013, S. 18).

4 Siche auch Chantal Mouffe: »Democracy, human rights and cosmopolitanism: an ago-
nistic approachs, in: Costas Douzinas/Conor Gearty (Hg.), 7he Meaning of Rights. The
Philosophy and Social Theory of Human Rights, Cambridge: Cambridge University Press
2014, S. 181-192.

14

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG

Menschenrechte bzw. ihre globale Akkommodation keine garantierte
ist, sondern an Bedingungen gebunden, die es ermdoglichen, (die Idee
der) Menschenrechte in unterschiedlichen lokalen/regionalen/globa-
len Rahmungen mit Leben zu erfiillen. Dass es zukiinftig genau da-
rauf ankommen wird, diese Bedingungen zu verstehen bzw. zu formen,
wenn die Menschenrechte gestaltender Faktor einer emergenten »Welt-
gesellschaft« sein sollen, ist dabei eine Einsicht, die sich im globalen
Menschenrechtsdiskurs immer weiter durchsetzt.’ Gleichzeitig trifft
man damit auf die veritable Herausforderung, dass Menschenrechte,
die sich »glokalisieren,® nicht die >urspriinglichen« bleiben kénnen:
»When ideas or institutions expand from their place of origin to other
regions, they inevitably transform their original nature or characteristic
features in order to be accepted by the inhabitants of the regions to
which they spread.«’ Vor diesem Hintergrund méchte ich folgenden
drei systematisch aufeinander bezogenen Fragestellungen vorrangig
Aufmerksamkeit schenken: (a) Was ist der (unverhandelbare) Kern der
Menschenrechte? Welche axiologischen-normativen Voraussetzungen®
sind darin ausgedriicke? (b) Welche Begriindungspfade stehen dafiir zur
Verfiigung und in welchem Verhiltnis stehen sie zueinander? (c) Wie

s Dazu Oman: »An act or standard will not be upheld unless it is justified in the eyes
of those to whom the standard is to be applied« (»On the Universalizability of Human
Rights«, The European Legacy 1996, S. 529). Oder Michael Ignatieff: »As a language of
moral claims, human rights has (sic) gone global by going local [...]. We must ask whether
any of us would care much about rights if they were articulated only in universalist do-
cuments like the Universal Declaration, and whether, in fact, our attachment to these
universals depends critically on our prior attachments to rights that are national, rooted
in the traditions of flags, a constitution, a set of founders, and a set of national narratives,
religious and secular, that give point and meaning to rights« (»Introduction: American
Exceptionalism and Human Rights, in: ders. (Hg.), American Exceptionalism and Human
Rights, Princeton: Princeton University Press 2005, S. 25). Charles Taylor bemerkt: »Con-
trary to what many people think, world convergence [on human rights] will not come
through a loss or denial of traditions all around, but rather by creative reimmersions of
different groups, each in their own spiritual heritage, traveling different routes to the same
goal« (»Conditions of an Unforced Consensus on Human Rights, in: Joanne R. Bauer/
Daniel A. Bell (Hg.), 7he East Asian Challenge for Human Rights, Cambridge: Cambridge
University Press 1999, S. 144).

6 Roland Robertson: »Glokalisierung: Homogenitit und Heterogenitit in Raum und Zeitc,
in: Ulrich Beck (Hg.), Perspektiven der Welrgesellschaft, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1998,
S. 192—220.

7 Onuma Yasuaki: »Toward an Intercivilizational Approach to Human Rightsc, in: Joanne
R. Bauer/Daniel A. Bell (Hg.), op. cit., S. 112

8  Der Begriff axiologisch — sich von Axiologie, cinem etwas aus der Mode gekommenen Be-
griff fiir die »Lehre von den Werten« herleitend — soll in dieser Arbeit mangels Aquivalent
immer dort zum Einsatz kommen, wo eine neutrale Adjektivierung des Terminus »Wert«
erforderlich ist. Er kann am ehesten mit werthaft, Werte in den Blick nehmend synonymi-
siert werden.

15

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG

belastbar sind diese Voraussetzungen unter Zugrundelegung bestimm-
ter Anschauungen und Werthaltungen, die den weltweiten Menschen-
rechtsdiskurs insofern beriihren, als sie von einer relevanten Anzahl von
Menschen geteilt werden?

1.1 Menschenrechte als Idee oder Listen:
Der Weg zu einem relativen Universalismus

Bereits dem ersten Teil der Forschungsfrage liegt eine Unterscheidung
zugrunde, die als methodischer Ausgangspunkt dient: jene zwischen
der Idee der Menschenrechte einerseits und inhaltlich konkretisierten
Menschenrechten bzw. Menschenrechiskatalogen andererseits.® In die-
ser Bestimmung des Forschungsgegenstandes »Menschenrechte« ist
der Vorschlag enthalten, sich auf einen Kernbereich der Definition der
Menschenrechte zu beschrinken, der in seiner reduzierten Form fiir die
inhaltliche Ausgestaltung einzelner Rechte zunichst ebenso offen ist wie
fiir unterschiedliche Begriindungen (vgl. Kap. 2). Die gegenstindliche
Arbeit ordnet sich damit in den Kontext jener — wenn auch sehr un-
terschiedlichen — Ansitze und Initiativen ein, die einer zunehmenden
Inflation an >rights language« und Ausuferungstendenzen menschen-
rechtlichen Anspruchsdenkens eine destillierte »Essenz< der Menschen-
rechte gegeniiberstellen mochten.” Wihrend materiale Ausgestaltungen
der Menschenrechte inzwischen ebenso zahlreich sind wie die Diskus-
sionen dariiber vielschichtig, besagt die Idee der Menschenrechte (nur),
dass es (noch nicht niher bestimmte) Anspriiche geben soll, die allen
Menschen allein aufgrund ihres Menschseins zukommen (sollen). Die
Idee der Menschenrechte enthilt demnach eine Anspruchsberechtigung
erster Ordnung (Anspruchsberechtigung 1), ein individuelles »Recht auf

9  Ansitze einer solchen Unterscheidung beispielsweise auch in Joseph Chan: »A Confucian
Perspective on Human Rights for Contemporary China, in: Joanne R. Bauer/Daniel A.
Bell (Hg.), op. cit., S. 212—-237; Perry Schmidt-Leukel: »Buddhism and the idea of human
rights: resonances and dissonances«, Buddhist-Christian Studies 2006/26, S. 33—49.

10 Siche insbes. Richard Thompson Ford: Universal Rights Down to Earth, New York: W. W.
Norton 2011; James Griffin: On Human Rights, Oxford: Oxford University Press 2008;
Henry Shue: Basis Rights. Subsistence, Affluence, and US Foreign Policy, Princeton: Prince-
ton University Press 1996; Hurst Hannum: »Reinvigorating human rights in the twenty-
first century«, Human Rights Law Review 2016/16, S. 409—451. Bereits Hannah Arendt
kritisierte die Herangehensweise, »alle nur erdenklichen Anspriiche, die in manchen Lin-
dern Rechte geworden sind [...], unter die Menschenrechte zu [rechnen]« und warnte
davor, dass »[d]iese anscheinend humanitiren Anstrengungen, wenigstens auf dem Papier
jedem Menschen so viel Rechte wie nur moglich zuzusprechen«, die Menschenrechte als
Utopie diskreditieren, wie auch von den eigentlichen Fragen ablenken (Elemente und Ur-

spriinge totaler Herrschaft, Miinchen: Piper 1955/2005, S. 607, = EUTH).

16

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE ALS IDEE ODER LISTEN

Menschenrechte«,” welche die Grundlage fiir Anspriiche zweiter Ord-
nung (Anspruchsberechtigung II) bildet.

Véllig beliebig ist der Inhalt von menschenrechdichen Anspriichen
auch unter einer Priorisierung der Menschenrechtsidee vor »Menschen-
rechten als Listenc dabei nicht. Bei Menschenrechten handelt es sich
nicht um irgendwelche Anspriiche, sondern um solche, die fiir Men-
schen bedeutsam sind, wenn sie in einem Gemeinwesen zusammenleben
(Erbeblichkeitsschwelle). In menschenrechtlichen Anspriichen driicke
sich damit immer zugleich schon derjenige Wert aus, der einen Ak,
Zustand oder eine Leistung fiir diejenigen Menschen darstellt, die die-
se Anspriiche einfordern respektive zusprechen. Warum sie als wichtig
erachtet werden, ist wiederum eng verbunden mit dem anthropolo-
gischen Grundbestand des Menschen als eines in Gemeinschaft leben-
den Wesens: Erheblich sind bestimmte Menschenrechte fiir Menschen
insofern, als sie einerseits moglicher Repressionen der Gemeinschatft,
in der sie leben, ausgesetzt sind, andererseits von dieser auch Hilfestel-
lungen in Form von Absicherung gegen existenzielle Gefahren erhalten
konnen. In Anlehnung an die Angewiesenheit von Menschenrechten
auf eine soziale Rahmung kann weiters festgehalten werden, dass es
ebenso wenig Sinn macht, Anspriiche als Menschenrechte zu formulie-
ren, die von keinem Menschen auch nur ansatzweise garantiert werden
konnen. Das »Rechtc auf zweihundert Sonnentage im Jahr scheitert an
derselben Bedingung wie (derzeit noch?) das Recht auf Unsterblichkeit
(Méglichkeitsschwelle). Eine besondere Bedeutung kommt diesem Er-
fordernis hinsichtlich der moralisch-rechtlichen Doppelnatur der Men-
schenrechte zu (vgl. 1.3). Denn nicht jeder Anspruch, den man ande-
ren vielleicht zugesteht, ldsst sich sinnvoll verrechdlichen, man denke
etwa an ein »Recht« darauf, von niemandem belogen zu werden. Der
Vollstindigkeit halber sei erwihnt, dass auch eine gewisse Ernsthaftig-
keitsanforderung an Menschenrechte zu stellen wire, die insbesondere
gynische Anspriiche ausschliefSt. Darunter fillt auch ein »Recht aller auf
alles«, das, wie schon Thomas Hobbes zu lehren wusste, einem »Recht
aller auf nichts« entspriche (vgl. 2.3.2.1).

Die axiologischen Grundlagen der Menschenrechtsidee, das heifSt
das, was ihr an Werten bzw. Wertungen irreduzibel eingeschrieben ist,
werden als zwei Basiskonzepte gefasst (vgl. 2.1 und 2.2). Dies sind (a) die
Idee, wonach jeder und jede diese Rechte besitzen soll (Universalismus),
sowie (b) die Idee, dass sie jedem und jeder als Individuum zukommen
(Individualismus). Der Pfeiler des Universalismus verkdrpert demnach

11 Vgl. Hannah Arendt: EUTH, op. cit., S. 614. Fiir Arendt ist dieses Recht, das sie jedoch
primir als das Recht auf Staatsbiirgerschaft denkt im Sinne der Zugehérigkeit zu einer
politischen Gemeinschaft, der stets prekire Angelpunke der Menschenrechte iiberhaupt.
Vgl. 2.1.2. und 3.2.2.

17

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG

die Gleichheitsdimension des Menschenrechtsdenkens und statuiert eine
spezifische Gleichwertigkeit unter den Menschen, die in ihrem gleichen
Anspruch auf den Status eines Menschenrechtssubjekis besteht; der Pfei-
ler des Individualismus hingegen bezeichnet dessen Freibeitsdimension
und bezieht sich im Besonderen auf die Freiheit des Einzelnen gegen-
tiber kollektiven Interessen des gemeinen Wohls und allgemeinen Be-
sten. Das Gegenteil dieses spezifischen Normbegiinstigten-Universalis-
mus wiren ein Binnenuniversalismus bzw. exklusive Gruppenrechte,
die nicht allen Menschen, sondern nur (innerhalb) einer bestimmten
Gruppe gewihrt werden. Potenzielle Gegenspieler zum menschenrecht-
lichen Individualismus wiederum wiren sowohl ein sozialontologischer
Kollektivismus, dem nicht Individuen als primires Phinomen gelten,
sondern die sie ummantelnden sozialen Verbinde, und der daher nicht
an Individuen als Rechtssubjekte ankniipft, sondern vielmehr an Grup-
pen; ferner ein metaphysischer oder kosmoontologischer Kollektivismus
demzufolge es eine Tduschung darstellt, {iberhaupt von so etwas wie
einem »Ich¢ auszugehen; und schliellich ein funktionalistischer Kollek-
tivismus, der ebensolche Anspriiche einschligigen Gemeinwohlzielen,
die wiederum nicht mit dem Ziel der Etablierung einer menschenrecht-
lichen Ordnung deckungsgleich sind, unterordnet und dem Einzelnen
gegeniiber diesen Zielen Pflichten zuschreibt.

Die Betonung der Menschenrechtsidee gegentiber einzelnen men-
schenrechdlichen Anspriichen lasst sich auch als eine Form des relativen
Universalismus™ verstehen, auch bekannt als schwacher Kulturrelativis-
mus (»weak cultural relativism«*?) oder als »parametric universalisme.
Die Idee dahinter ist die, dass fiir einen bestimmten normativen Gehalt —
hier die axiologisch-normativen Grundlagen der Menschenrechtsidee —
(hypothetische) universale Geltung beansprucht wird und zugleich au-
Berhalb dieses Kernbestandes ein normativer Vorhof grundsitzlich so
breit gestaltet wird, dass partikulare Konkretisierungen darin Platz fin-
den kénnen. Das Motto wire: »Within these limits, all is possible. Out-
side of them, little should be allowed.«’s Oft wird dieses Konzept auf
einzelne Rechte angewandt, die abstrakt universal gelten sollen, in ihren

12 In rechtlicher Hinsicht hat der relative Universalismus ein Pendant in der Doktrin der
(National) Margin of Appreciation (MA), wie sie etwa vom EGMR angewendet wird:
Grundrechte werden dabei als dehnbare Garantien aufgefasst, die innerhalb eines gewissen
Spielraumes von den jeweiligen Mitgliedsstaaten autonom gefasst werden kénnen. Grund-
gelegt ist sie in der die Kunstfreiheit betreffenden Entscheidung Otto-Preminger-Institut
v. Austria 13470/87, 20.9.1994.

13 Jack Donnelly: »Human Rights and Asian Values: A Defense of »Western« Universalism,
in: Joanne R Bauer/Daniel A. Bell (Hg.), op. cit., S. 83, = HRAV; Universal Human Rights
in Theory and Practice, Ithaca: Cornell University Press 2003, S. 98.

14 'Thomas M. Scanlon: What we owe each other, Cambridge MA: Harvard University Press
1998, S. 329.

15 Jack Donnelly: »Human Rights and Asian Valuesc, op. cit., S. 87.

18

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE ALS IDEE ODER LISTEN

Anwendungen und Ausformungen jedoch zum Beispiel »kultursensitiv«
bleiben diirfen.”® Die vorliegende Arbeit fasst das Verbindliche mit der
Idee der Menschenrechte noch enger und erblicke darin jene unverhan-
delbare Basis fiir jedes Konzept, das unter dem Titel Menschenrechte
firmieren mochte. Welche und wie viele Rechte auf Grundlage dieser
Idee anerkannt werden kdnnen, ist dann eine Frage, die ihre konzepri-
onelle Belastbarkeit beriihrt (siehe 1.4). Die Attraktivitit eines solchen
verschlankten Menschenrechtsverstindnisses liegt nicht in der Besin-
nung auf das Westliche allein, sondern verfiigt auch tber praktische
Relevanz fiir den globalen Menschenrechtsdialog, wo es mehr denn je
darauf ankommt, menschenrechtliche Theoriebildung nicht zuletzt an
kulturellen Schnittstellen zu betreiben und ethnozentrische Gewiss-
heiten in jede Richtung hin zu hinterfragen. Menschenrechte zu den-
ken bedeutet auch, sie vor dem Hintergrund dynamischer, ambivalenter
Prozesse der globalen Inkulturierung wie auch zeitgleichen (partiellen)
Zuriickweisung zu verstehen zu versuchen. Heute steht man vor einer
Situation, in der eine weltweite zwangsweise Durchsetzung »westlicher:
Menschenrechtskultur — manche wiirden einfiigen »Unkultur« — an
postkolonialen Realititen ihre Grenze gefunden hat und wo interkultu-
relle Menschenrechtsdialoge im gleichen Mafle mithsamer und unver-
zichtbarer werden.”” Die Unterscheidung zwischen Menschenrechten
als Idee einerseits und Listen andererseits ermdglicht es, ohne auf >rote
Linien< zu verzichten, Vorbehalte abzufedern, >westliche Menschen-
rechtec seien in Stein gemeifSelte atheistische« Ideologie bzw. ssikulare
Religions, die keine Beriicksichtigung anderer Wertesysteme erlaubten.
Indem ein solcher relativer Universalismus Fragen der inhaldichen Aus-
gestaltung menschenrechtlicher Anspriiche Raum gibt, bietet sich mit
ihm ein Forum, in dem verschiedene Perspektiven und Positionen in

16 In den Worten von Jack Donnelly: »Human Rights are treated as essentially universal, but
substantial space is allowed for variations in implementing these universal norms. Core
rights »concepts« laid down in authoritative international documents [...], should be con-
sidered largely invariant. But they are subject to differing interpretations, within the ran-
ge laid down by the concept. And concrete »implementations« of these interpretations have
a wide range of legitimate variation« (»Human Rights and Asian Valuesc, op. cit., S. 83).
Auch Georg Lohmann vertritt die Ansicht, »dass man den Universalismus der modernen
Moral und der Menschenrechte in einer relativen Weise begriinden kann und dass man
ihn auch nur so begreifen und sinnvoller Weise konzipieren sollte« (»Universalismus und
Relativismus der Menschenrechte. Zur interkulturellen Verstindigung tiber Menschen-
rechteq, in: Jan Standke/Thomas Diillo (Hg.), 7heorie und Praxis der Kulturwissenschaften,
Berlin: Logos 2008, S. 210). Siche auch Hurst Hannum: »Reinvigorating human rights«,
Human Rights Law Review, op. cit., S. 439ff.

17 Vgl. Marie-Luisa Frick: »Universal Claim and Postcolonial Realities. The Deep Unease
over Western-Centered Human Rights Standards in the Global Southg, in: Subrata Sankar
Bagchi/Arnab Das (Hg.), Human Rights and the Third World. Issues and Discourses,
Lanham: Lexington Books 2013, S. 17-30, = UCPR.

19

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG

ein Gesprich treten konnen, ohne sich in allem konsensual verengen,
oft sogar verstellen zu miissen.

Die Frage der historischen Urspriinge der Idee der Menschenrech-
te steht zwar nicht im unmittelbaren Fokus dieser Arbeit, ich mochte
meine Position zu dieser Streitfrage jedoch nicht vorenthalten.” Die
Fragestellung ldsst sich gemifd der hier angewandten Systematik unter-
teilen: Es ist nicht anzunehmen, dass niemand jemals aufSerhalb Eu-
ropas vor dem 17. Jahrhundert allen anderen Menschen zugestanden
hat, beispielsweise ihr Leben zu erhalten, nicht willkiirlich ihrer Freiheit
beraubt, nicht gefoltert oder an der Ausiibung ihrer Religion gehindert
zu werden. Die Idee der Menschenrechte flackert iiberall dort auf, wo
vorherrschendes »in-group/out-group«-Denken in Form von protohu-
manistischen Anschauungen herausgefordert bzw. aufgebrochen wird:
in der sophistischen Ethik eines Alkidamas oder Hippias™ ebenso wie
im stoischen Kosmopolitismus,* in der humanistischen Philosophie
Menzius** oder auch ansatzweise in manchen Lehren arabischer/isla-

18 Fiir einen aktuellen, kondensierten Uberblick iiber den Forschungsstand der Histographie
der Menschenrechte siehe Jean-Paul Lehners: »Pleading for a New History of Human
Rights, in: Anja Mihr/Mark Gibney (Hg.): Sage Handbook on Human Rights Bd. 1, Lon-
don: Sage Publications 2014, S. 22—38. Eine globale Perspektive nimmt auch Peter N.
Stearns ein (Human Rights in World History, New York: Routledge 2012). Einen Uberblick
tiber die Geschichte der Menschen- und Biirgerrechte gibt Eike Wolgast (Stuttgart: Kohl-
hammer 2009), ebenso Lynn Hunt (/nventing Human Rights. A History, New York: W.
W. Norton 2007). Immer noch lohnend die Darstellung Kampf um die Menschenrechte.
Von der amerikanischen Unabhingigkeitserklirung bis zur Gegenwart bei Willy Strzelewi-
cz (Frankfurt a. M.: Verlag Heinrich Scheffler 1968). Kritisch beziiglich vereinfachender
Darstellungen, insbes. der Ansicht, Menschenrechte wiren analog zu naturwissenschaft-
lichen Erkenntnissen blof§ entdeckt worden oder hitten weit zuriickliegende Vorliufer,
sowie der Einschitzung, dass die Einsicht in die Schrecken der Shoa die UDHR beférdert
hitte (vthere was no widespread Holocaust consciousness in the postwar era, so human
rights could not have been a response to it«) Samuel Moyn (7he Last Utopia, op. cit., S. 7).

19 Zahlreiche Sophisten haben sich gegen die Lehre von einer natiirlichen Ungleichheit der
Menschen bzw. gegen die Sklaverei gewandt. Alkidamas wird der Satz zugesprochen: »Frei
lief§ Gott alle [Menschen], niemanden hat die Natur zum Sklaven gemacht« (Thomas
Schirren/Thomas Zinsmaier (Hg.), Die Sophisten, Stuttgart: Reclam 2011, S. 342). Auch
bei Hippias spielt diese Idee einer den kiinstlichen Rangunterschieden zwischen den Men-
schen entgegenstehenden natiirlichen Freiheit eine wichtige Rolle (vgl. Felix Fliickinger:
Geschichte des Naturrechts Bd. 1, Ziirich: Evangelischer Verlag AG 1954, S. 116f; Ni-
kolitsa Georgopoulou-Nikolakakou: »Die Geburt des Menschenrechtsgedankens in der
europiischen [griechisch-rémischen] Antikec, in: Uwe Voigt (Hg.), Die Menschenrechte im
interkulturellen Dialog, Frankfurt a. M.: Peter Lang 1998, S. 63—72).

20 Siehe Marcus Tullius Cicero: De officiis/Vom pflichtgemiiften Handeln, Stuttgart: Reclam
2010.

21 Siehe Henrik Jiger: Den Menschen gerecht. Ein Menzius-Lesebuch Ziirich: Ammann-Verlag
2010; Wolfgang Ommerborn/Gregor Paul/Heiner Roetz: Das Buch Mengzi im Kontext
der Menschenrechtsfrage 2 Bd., Berlin: Lit 2011; sowie Bd. 2 von James Legge: 7he Chinese
Classics, New York: J. B. Alden 1890. Vgl. 2.3.1.4.

20

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE ALS IDEE ODER LISTEN

mischer Denker des Mittelalters.?> In kleinen Ansitzen, immer wieder
konterkariert von Binnenuniversalismen und Fremdgruppenfeindlich-
keit, finden sich solche an die Idee der Menschenrechte heranreichende
Grundsitze auch in verschiedenen religiosen Lehren (vgl. 3.1.1). Es ist
diese universalistische Dimension der Idee der Menschenrechte, die in
der Tat nicht einer bestimmten Kultur oder Epoche eignet. Dieser Be-
fund trifft allerdings nicht auf die darauf aufbauende menschenrecht-
liche, sich in Verfassungen niederschlagende Ordnung zu, denn was bis
zu den neuzeitlichen Deklarationen* in auflereuropdischen Kulturen
tatsichlich abwesend zu sein scheint, ist die politische Uberfiihrung die-
ser moralischen Anspriiche in genuine Rechte und damit auch die Vor-
stellung, dass die Obrigkeit dem Einzelnen — nicht nur symbolisch —
etwas schuldig sei. »[F]or thousands of years«, erinnert Louis Henkin,
»there have been conceptions of the good, of the good life and the good
society, without the idea of rights«.** Deshalb ist es auch wichtig, mit
Jack Donnelly darauf hinzuweisen, dass das Aufweisen von abstrakten
Werten wie Gerechtigkeit oder Humanitdt noch nicht an das eigent-
liche »Beweiszielc heranreicht, denn Menschenrechte kennzeichnet nicht
allein ihre egalitire Tendenz, sondern auch ihre Durchsetzbarkeit ge-
gen die Gesellschaft bzw. den Staat.> Die individualistische Dimension
des Menschenrechtsgedankens ist in der Tat an jene gesellschaftlichen,
und weniger axiologischen, historischen Bedingungen gebunden, die
erst in der abendlindischen (politischen) Moderne als gegeben anzu-
schen sind: »Human Rights ideas arose not from any deeper Western

22 Siehe dazu Mohamed Turki: Humanismus und Interkulturalitit. Ansitze zu einer Neube-
trachtung des Menschen im Zeitalter der Globalisierung, Leipzig: Edition Hamouda 2010;
Hamid Reza Yousefi: Einfiihrung in die islamische Philosophie. Die Geschichte des Denkens
von den Anfingen bis zur Gegenwart, Stuttgart: Fink/UTB 2014 (insbes. zur Idee einer
vortreflichen Gesellschaft bei al-Farabi, S. 65f., sowie zur Gleichheit aller Menschen bei
Ibn Miskawayh, S. 81f.); Lenn Evan Goodman: Islamic Humanism, Oxford: Oxford Uni-
versity Press 2003.

23 Das sind konkret die bereits erwihnte Virginia Bill of Rights (12.6.1776) und die auf
ihr aufbauende DI der Vereinigten Staaten (4.7.1776) sowie die DDHC (26.8.1789) der
Franzosischen Nationalversammlung. Vorldufer konnen in England im Habeas Corpus Act
(1679) sowie in der Bill of Rights (1689) gesehen werden. Ein anderes Dokument, das
oftmals als frithes Menschenrechtszeugnis angefiihrt wird, ist die britische Magna Charta
Libertatum (MCL) (1215). Sie ist eine von den »free men« Englands dem Kénig abgerun-
gene Garantie ihres Schutzes vor willkiirlicher Verhaftung und weist ob ihrer schichtspezi-
fischen Natur, aber auch fehlenden politiktheoretischen Fundierung wenig iiberraschend
eine deutliche Distanz zu den neuzeitlichen Deklarationen auf.

24 Louis Henkin: AG, op. cit, S. 182.

25 Vgl. Jack Donnelly: »The Relative Universality of Human Rights«, Human Rights Quarter-
ly 2007/29, S. 284, = RU. Kiritisch beziiglich Versuchen, auflerhalb der westlichen philo-
sophischen Tradition nach Wurzeln des Menschenrechtsdenkens zu suchen auch Steven S.
Hood: »Rights Hunting in Non-Western Traditionsc, in Lynda S. Bell/Andrew J. Nathan/
Illan Peleg (Hg.), Negotiating Culture and Human Rights, New York: Columbia University
Press 2001, S. 96-122.

21

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG

cultural roots but from the social, economic, and political transforma-
tions of modernity.«* So auch Bielefeldt, der festhilt, »dafl die Men-
schenrechte [...] kein gleichsam snatiirlicher« Ausflufl der westlichen
Kultur sind«, sondern mehr oder weniger kontingente Ergebnisse der
neuzeitlichen Revolutionen.”” Zusammengefasst kann also differenzie-
rend festgehalten werden: Vorldufer der /dee der Menschenrechte sind
durchaus ilter und tendenziell eher universal, als konkret ausgestalte-
te und besicherte (Kataloge der) Menschenrechte, wobsei sich selbst hier
Riickfragen anschliefen lassen, die in diesem Rahmen nicht vollstin-
dig geklart werden kdénnen.*® Aus philosophischer Sicht gilt ohnehin,
dass aus historischen Gegebenheiten keine normative Folgerungen fiir
die Deutungshoheit tiber die (Idee der) Menschenrechte ableitbar sind.
Wer sie rerfunden< bzw. wesentliche Beitrdge zu ihrer Entstehungsge-
schichte geliefert hat, so die verfehlte Logik, ist demnach auch heute
in der rechtmifligen Position, andere Traditionen zu belehren und zu
maflregeln. Ein wie auch immer sich darstellendes geschichtliches Sein

26 Jack Donnelly: RU, op. cit., S. 287.

27 Heiner Bielefeldt: »Die Beheimatung der Menschenrechte in unterschiedlichen Kulturen,
in: Amnesty International: Menschenrechte vor der Jahrtausendwende, Frankfurt a. M.: Fi-
scher 1993, S. 166f.

28  So werden etwa gelegentlich die »Manden-Charta« des Kénigreichs Mali in der Kurukan
Fuga-Verfassung (1235), die friihislamische »Charta von Medina« oder das »Toleranzpa-
tent« des indischen Herrschers Ashoka als frithe Menschenrechtserklirungen bezeichnet.
Weit davon entfernt eine Menschenrechtserklirung zu sein, setzt die Charta von Me-
dina die Hierarchisierung moralischer Beachtlichkeit unterschiedlicher (Gruppen von)
Menschen fort, auch wenn in ihr das Potenzial des Islam zum Vorschein kommt, die >in-
group« auch auf andere (monotheistische) Religionsgliubige auszudehnen (vgl. Said Amir
Arjomand: »The Constitution of Medina: A sociolegal interpretation of Muhammad’s
acts of foundation of the Ummac, International Journal of Middle East Studies 2009/41,
S. 555-575). Ein etwas anderer Geist spricht aus der »Menschenrechtserklirung« des As-
hoka (304—232 v. u. Z.), der nach der Konversion zum Buddhismus eine den Prinzipien
der Gewaltlosigkeit (ahimsa) verpflichtete Politik betrieben hat, die auch den vélligen Ver-
zicht auf Krieg beinhaltete. Zwar finden sich darin keine expliziten Menschenrechte im
Sinne individuell verbiirgter Anspriiche, durchaus aber die Anerkenntnis des kollektiven
Anspruches aller Menschen auf Gliickseligkeit und Wohlergehen. Beachtenswert an Asho-
kas Edikten ist zudem ihre unzweideutig universalistische Ausrichtung, die nicht nur auf
die eigenen Untertanen, sondern auch auf Menschen jenseits der Reichsgrenzen und auch
auf Tiere gerichtet ist (vgl. Ven S. Dhammika, 7he Edicts of King Ashoka, 1993). Sowohl
von der Charta von Medina als auch den Edikten Ashokas unterscheidet sich hingegen
die unter Sundiata Keita, Griinder des Malischen Imperiums, erlassene Kurukan Fuga
dahingehend, dass sie in ihrer 2009 von der UNESCO zum immateriellen Kulturerbe der
Menschheit erklirten Manden-Charta tatsichlich offenbar so etwas wie einen Rechteka-
talog enthilt (vgl. UNESCO, Intergovernmental Committee for the Safeguarding of the
Intangible Cultural Heritage: Draft Decision 4. COM 13.59, 2009). Schwierigkeiten, die
Bedeutung der Kurukan Fuga einzuordnen, bereitet, dass sie urspriinglich in miindlicher
Form bewahrt und erst 1998 »wiederentdeckt« bzw. verschriftlicht wurde, was ebenso wie
die Existenz verschiedener Versionen der Manden-Charta Zweifel an der Echtheit nihrt
(vgl. Mamadou Diakité: »Analyse du discours, tradition orale et histoire: Et si la Charte
de Kurukan Fuga n'avait jamais existé avant 19982«, Revue Electronique Internationale de
Sciences du Language 2009/11, S. 107-130; Jean-Paul Lehners: op. cit., S. 33f.).

22

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE ALS ZUGESPROCHENE ANSPRUCHE

ist fir die gegenwirtigen Fragen des richtigen Sein-Sollens und Verste-
hen-Sollens der Menschenrechte weitgehend unerheblich. Es kann kei-
ne legitimatorische Kraft entfalten, wenn man mit Upendra Baxi der
Zivilisationsbriiche gerade auch im Kontext der westlichen Kulturen
eingedenk beriicksichtigt, »that all nations come as strangers to the task
of protection and promotion of human rights«.* Ram Adhar Mall hat
in diesem Zusammenhang den Begriff der »orthaften Ortlosigkeit« der
Menschenrechte geprigt.’® Der westliche Ursprung der Menschenrech-
te, so wire auch mit Jack Donnelly festzuhalten, »is a simple historical
fact. It is not a matter for praise (or blame)«.>* Menschenrechte sind, so
betont auch Heiner Bielefeldt, keine wesenhaft-westlichen Friichte, die
in der abendlindischen Zivilisation immer schon angelegt und allein
durch Zeitverlauf aus ihr hervorgegangen sind. Vielmehr »markieren
[sie] einen tiefreichenden normativen Wandel« im »Westen« selbst.3?

1.2 Menschenrechte als zugesprochene Anspriiche

Menschenrechte sind im Verstindnis, das der gegenstindlichen Arbeit
zugrunde liegt und das sich aus einer nonkognitivistisch-relativistischen
Grundoption speist,’® keine angeborenen oder natiirlichen Eigenschaf-

29 Upendra Baxi: The Future of Human Rights, Oxford: Oxford University Press 2002/2008.

30 Ram Adhar Mall : »Orthafte Ortlosigkeit der Menschenrechte — eine interkulturelle Per-
spektive unter besonderer Beriicksichtigung indischer Traditionenc, in: Uwe Voigt (Hg.),
op. cit., S. 245—262.

31 Jack Donnelly: »Human Rights and Asian Valuesq, op. cit., S. 60-87.

32 Heiner Bielefeldt: Philosophie der Menschenrechte. Grundlagen eines weltweiten Freibeits-
ethos, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1998, S. 121f.

33 DerGrunddafiirist, dasseinerelative Werttheoriebesser—dasbedeutetkonkretunter Verzicht
auf (prekire) Zusatzhypothesen — als eine nicht-relative im Stande ist, die konflikthafte
Verschiedenartigkeit an Wertvorstellungen zu erkliren (vgl. meine Ausfithrungen in »Rela-
tivismus und Menschenrechtec, in: Erwdgen Wissen Ethik 2013/24, S. 159-172; = MRB).
Nonkognitivistische bzw. relativistische Zugiinge finden sich auch bei Alison Dundes Ren-
teln: International Human Rights. Universalism versus Relativism, London: Newbury Park
Publications 1990; Richard Rorty: »Human Rights, Rationality, and Sentimentality, in:
Stephen Shute/Susan Hurley (Hg.), New York: Basic Books 1993, S. 112-134; Georg
Lohmann: »Ethik der radikalen Endlichkeit«, Information Philosophie 2014/1, S. s—10;
»Universalismus und Relativismus der Menschenrechtec, op. cit.; »Zu einer relationalen
Begriindung der Menschenrechtec, in: Georg Nooke/Georg Lohmann/Gerhard Wahlers
(Hg.), »Gelten Menschenrechte universal? Begriindungen und Infragestellungenc, Frei-
burg: Herder 2008, S. 218—228; sowie »Warum nicht: eine relative Begriindung der Uni-
versalisierung der Menschenrechtel«, Kritik in: Erwigen Wissen Ethik 2013/24, S. 266—
268; Ram Adhar Mall: Zur Idee der Menschenrechte — Eine interkeulturell-anthropologische
Perspektive, in: Essays zur interkulturellen Philosophie, Nordhausen: Traugott Bautz 2003.
Ein Menschenrechtsdenken in Absage an kognitivistische Gewissheiten verkdrpern auch
Ernst Tugendhats Vorlesungen iiber Ethik (Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1993, = VE). Es ist
nach ihm transparenter bzw. konsequenter, den Anschein, bei Menschenrechten handle
es sich um absolute Werte, nicht linger erzeugen zu wollen (ibid., S. 345). Wenn man

23

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG

ten des Menschen, auf die ein moralisch Urteilender oder eine poli-
tische Gemeinschaft blof§ — durch ihre Einhaltung und ihren Schuez —
angemessen reagieren. Vielmehr entsprechen sie einer sozial ausgehan-
delten Bedeutung bzw. Wertschitzung des Menschseins. Sie sind relativ
dazu (giiltig), nicht losgeldst davon bzw. absolut.’* Menschenrechte im
hier verstandenen Sinn werden also nicht entdecks, sondern erschaffen.s
Man kénnte auch sagen — sofern dies nicht automatisch eine schran-
kenlose Willkiirlichkeit und absolute Volatilitit ihrer Inhalte nahe-
legt, die hier ja gerade nicht vertreten wird — Menschenrechte werden
konstruiert. Nichts anderes ist gemeint, wenn betont wird, dass im
Bereich der Menschenrechte »unsere Bindung an Werte und unsere
Vorstellung vom Wertvollen aus Erfahrungen und ihrer Verarbeitung
hervorgehen«.’® Aus dieser Sichtweise erscheinen Menschenrechte ge-
rade nicht als in ontologischen Fixsternen des objektiv Wertvollen und
Gesollten verbiirgte Anspriiche, sondern im Gegenteil als fragile Mani-
festationen menschlichen Wihlens und Wiinschens. Als solche sind sie,
bar einer tibersubjektiven, autoritativen Realitdt, an der sie abgeglichen
werden konnten, auch keine Triger von Wahrheitswerten im echten

nimlich, so kénnte man Tugendhat interpretieren, an absolute Werte glauben muss, weil
Menschenrechte ansonsten ihre Bedeutung einbiifSen, kann man diese Glaubensleistung
auch gleich in die Menschenrechte selbst setzen: »Der substantielle Sinn des Glaubens
bleibt derselbe, nimlich daf wir alle Menschen als Rechtstriger anerkennen [...]« (ibid.).

34 Der Begriff »absolut« kommt im Bereich der Menschenrechsliteratur in mehreren Be-
reichen in unterschiedlicher Bedeutung vor. Hier bezeichnet er wie geschildert die Sollens-
natur von Wert- und Moralurteilen in einem ontologischen Sinne und kann zu »objektiv«
synonym verwendet werden. Moralischer Absolutismus wird in der vorliegenden Arbeit als
Position verstanden, nach welcher eine Norm losgeldst von menschlichem Dafiirhalten
und Urteilen giiltig ist. Da sein Gegenstiick ein (normativer) Relativismus ist — nicht
der Universalismus —, lisst sich weiters zwischen absolutem und relativem Universalismus
unterscheiden (vgl. Marie-Luisa Frick: Moralischer Relativismus. Antworten und Aporien
relativistischen Denkens in Hinblick auf die weltanschauliche Heterogenitit einer globalisier-
ten Welt, Miinster/Wien: Lit 2010, = MR). An anderer Stelle wird »absolut« mitunter auf
den kategorischen Charakter der Giiltigkeit einer Norm bezogen, wenn zum Beispiel das
Folterverbot absolut, das heif$t in diesem Kontext: ohne Ausnahme, gelten solle (Regelab-
solutismus).

35 Wer Schwierigkeiten hat, Menschenrechte in erster Linie als Kulturprodikte (und nicht als
»Naturrechte« im strengen Sinn) zu denken, dem sei mit John Tasioulas empfohlen, sich
zu fragen, ob er oder sie auch Urmenschen diese Rechte retrospektiv zuzuschreiben bereit
wiire. »Perhaps we can intelligibly impute to the cavemen a right not to be tortured, but
how can we reasonably ascribe to them rights that refer to activities that are barely con-
ceivable, let alone feasible, in their historical epoch, such as rights to a fair trial or to poli-
tical participation?« (»On the nature of human rights«, in: Gerhard Ernst/Jan-Christoph
Heilinger (Hg.), 7he Philosophy of Human Rights. Contemporary Controversies, Boston: de
Gruyter 2012, S. 32). In diese Kerbe schligt auch David N. Stamos (7he myth of universal
human rights. Its origin, history, and explanation along with a more humane way, Boulder:
Paradigm Publishers 2013, S. 28ff.).

36 Hans Joas: Die Sakralitiit der Person. Eine neue Genealogie der Menschenrechte, Berlin: Suhr-
kamp 2011, S. 14 [=SP].

24

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE ALS ZUGESPROCHENE ANSPRUCHE

Sinne, sondern jeweils relativ richtig bzw. >wahr« zu dem sie stiitzenden
(subjektiven oder auch inter-subjektiven) Bezugssystem.
Menschenrechtliche Anspriiche verfiigen in Sinne ihrer Konstrukti-
onskomponente tiber Zuspruchscharakter: Sie werden Menschen durch
(Gruppen von) Menschen zugesprochen (borizontale Begriindungsebene)
und/oder Menschen durch gesellschaftliche Verbinde bzw. staatliche
Institutionen (vertikale Begriindungsebene) eingeriumt (vgl. 2.3).5” Das
wiederum schlief$t nicht aus, dass menschenrechtliche Anspriiche mit
angeborenen oder natiirlichen Eigenschaften des Menschen begriindet
werden (konnen), jedoch bezeichnet das, was an Menschenrechten auch
immer begriindet wird, grundsitzlich einen normativen Status und kei-
ne einfache biologische, anthropologische oder kosmische Faktizitit.
Diesen Zuspruchscharakter ernstnehmend, muss auch die Moglichkeit,
Menschenrechte — grundsitzlich oder in inhaltlichen Teilbereichen — 26-
zusprechen, beriicksichtigt werden. In der Tat ist das Risiko, dass ein be-
stimmter Anspruch einer bestimmten Person oder Gruppe durch andere
in Abrede gestellt wird, ein permanentes und durch die Zementierung
von Zuspriichen in Form von politisch erklirten Rechtekatalogen nur
notdiirftig zu bannendes Risiko. Zusprechen/Absprechen sind demnach
die beiden fundamentalen Modi diskursiver Aushandlungen, denen
Menschenrechte unauthérlich unterworfen sind. Ihre Dynamik und ihre
Offenheit, aber auch ihre Angewiesenheit darauf, in ihren bestimmrten
Auffassungen bestindig bejaht und bewahrt zu werden, entspringen ge-

37 Bis heute haben dies nur wenige in solcher Klarheit formuliert, wie Ernst Tugendhat (VE,
op. cit., S. 345ff.). Fiir ihn steht aufler Zweifel, »daf§ wir selbst es sind, insofern wir uns
unter die Moral der universellen Achtung stellen, die anderen Menschen die sich aus dieser
ergebenden Rechte verleihen. [...] Auch die moralischen Rechte sind verlichene Rechte,
verlichen von der Moral selbst (oder, da auch das mifiverstindlich ist, von uns, sofern
wir uns moralisch verstehen)« (ibid.). Teilweise versucht Tugendhat allerdings, diesen Zu-
spruchscharakter etwas abzufedern, indem er einen gewissen Zwang unterstellt, die Aner-
kennung der Anspriiche des Anderen als Bedingung meiner eigenen zu akzeptieren und
umgekehre (ibid., S. 348). Mit diesem Zug riskiert man jedoch die Menschenrechte auf
ein Reziprozititsverhiltnis zu reduzieren (vgl. 3.2.9). Ein Bekenntnis zur Zuspruchstheorie
der Menschenrechte findet man denn auch bei Georg Lohmann, wenn er Menschenrechte
als »gestiftete Rechte« fasst (vgl. »Globale Gerechtigkeit, Menschenrechte und korrespon-
dierende Pflichten, in: Hans-Helmuth Gander (Hg.), Menschenrechte. Philosophische und
Jjuristische Positionen, Freiburg: Alber 2009, S. 35—58) und das Zusprechen von Rechten
als Ausdruck eines rationalen Selbstinteresses beschreibt (»Zur moralischen, juridischen
und politischen Dimension der Menschenrechte«, in: Hans Jorg Sandkiihler (Hg.),
Recht und Moral, Hamburg: Meiner 2010, S. 135—150). Ahnlich bereits Hannah Arendt
hinsichtlich der Gleichheitsdimension der Menschenrechte, die als Gleichberechtigung
dadurch verwirklicht wird, dass Menschen sie sich »gegenseitig garantieren« (EUTH, op.
cit., S. 497, 617t.). Aufgegriffen, wenn auch aufgrund eines dezidierten Fokusses auf po-
sitivierte Menschenrechte nicht weiter verfolgt, wird die Zuspruchstheorie auch bei Hans
Jorg Sandkiihler: Recht und Staat nach menschlichem MafS. Einfiibrung in die Rechts- und
Staatstheorie in menschenrechtlicher Perspektive, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft 2013,
S. 105.

25

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG

nau dieser lebendigen Grundspannung und erkliren die die Menschen-
rechte umgebenden »politics of contestation«.’® Diese Herausforderung
ist ernst zu nehmen, denn Konflikte in diesem Feld lassen sich nicht
ohne weiteres aus der Welt schaffen — weder durch ihre Trivialisierung
noch durch das Beharren auf absoluten Maf$stiben des Wertvollen bzw.
Guten. Aus nonkognitivistischer Sicht erkennen wir nimlich nicht ein-
fach, dass jeder Mensch diese oder jene Rechte gleichsam als »angebore-
ne« oder »natiirliche« besitzt, so wie wir erkennen, dass ein durchschnitt-
licher Mensch zwei Arme und zwei Beine hat, sondern legen sie ihm auf
Basis von kognitiv nicht immer erschdpfend durchdringbaren Griinden
bei. Menschenrechte, als zugeschriebene Anspriiche verstanden, ver-
fugen deshalb tiber die bereits erwihnte inhirente Konflikenacur: Es
mag Menschen geben, die anderen diese Anspriiche zuweisen, anderen
wieder jene und wiederum anderen hingegen gar keine. Aus dieser Per-
spektive erscheinen bisherige menschenrechtliche Vorgaben unabhin-
gig ihres jeweiligen Selbstverstindnisses stets als »Angebote, die nicht
allein der Akzeptanz durch die einzelnen Menschen bediirfen, sondern
gerade auch der stets wiederholten Annahme. Ohne von entsprechenden
Werthaltungen getragen zu sein, ist ihre Sprache unverstindliches Ge-
tose und jede rechtliche Sicherstellung lediglich eine Besicherung auf
Zeit.

Die Vorstellung, dass Menschenrechte abgesprochen werden kon-
nen, steht allerdings in derart starkem Kontrast zur herrschenden Men-
schenrechtsdoktrin, wonach Menschenrechte unverbriichliche, nicht
verwirkbare, absolute Anspriiche darstellen,* dass dieses Definitions-
merkmal weiterer Bestimmung, ja Rechtfertigung bedarf, um Miss-
verstindnissen vorzubeugen. Gemeint ist damit nimlich niche, dass es
legitim wire, Menschenrechte bestimmten (Gruppen von) Individuen
vorzuenthalten oder abzuerkennen; noch ist damit einer Festlegung
der Menschenrechte auf ad hoc-Basis das Wort geredet — im Gegenteil.

38 Vgl. Michael Goodhart: »Human Rights and the Politics of Contestation, in: Mark
Goodale (Hg.), Human Rights at the Crossroads, Oxford: Oxford University Press 2013,
S. 31—44.

39 Hier ist grundsitzlich zu unterscheiden zwischen einer »Ewigkeitsrhetorik¢, die seit dem
Beginn neuzeitlichen Menschenrechtsdenkens der Besicherung der erklirten Anspriiche
diente, die also gerade von der Gefahr ihres Infragestellens her entworfen wurde, einerseits
und der philosophischen Uberzeugung andererseits, wonach Menschenrechte nicht ohne
Verstof§ gegen absolute Wahrheiten oder Selbstwiderspruch abgesprochen werden kénnen.
Da die Annahme von menschlichem Urteilen und Dafiirhalten enthobenen Wahrheiten
starken Plausibilititserschiitterungen ausgesetzt ist, kommt der Herangehensweise, dem
Absprechen von menschenrechtlich definierten Anspriichen den Makel einer Verletzung
einer eigenen Bedingung der Mdglichkeit (zu sprechen, Menschenrechte einzufordern
etc.) nachzuweisen, eine Sonderstellung zu. Solche transzendentalen Zuginge im Kantia-
nischen Sinne des Wortes halten das Absprechen menschenrechtlicher Anspriiche zwar fiir
méglich, jedoch unverniinftig. Vgl. 2.3.1.3.

26

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE ALS ZUGESPROCHENE ANSPRUCHE

Dariiber, was gerecht oder moralisch richtig ist, ist mit der Beschrei-
bung menschenrechtlicher Anspriiche als sozialer Produkte und in wei-
terer Folge als solche, die der Bejahung und Verneinung bediirftig bzw.
ausgesetzt sind — je nachdem, wer {iber sie urteilt —, noch nichts vor-
weggenommen, da dies wiederum nur von einer der multiplen Beur-
teilungsperspektiven aus méglich ist, die es nicht vorauszusetzen, son-
dern sorgfiltig zu entfalten gilt (vgl. Kap. 3 und 4). Mogliche Einwinde
gegen den skizzierten Zuspruchscharakter der Menschenrechte sind
aber auch jenseits von Missverstindnissen denkbar. So kénnten etwa
rabsurde« Konsequenzen eines solchen Verstindnisses ins Feld gefithrt
werden: Was, wenn zum Beispiel ein Individuum zwar von vielen an-
deren als Subjekt menschenrechtlicher Anspriiche angesehen wird, sich
selbst diese aber nicht zuspricht oder sogar verweigert? Hat diese exem-
plarische Person nun (ein Recht auf) Menschenrechte oder nicht? Dazu
ist zu sagen, dass solche und dhnliche Fille durchaus lebenswirklichen
Erfahrungen und Beobachtungen entsprechen.* Dass Menschen sich
aufgrund ihrer Sozialisation oder Kulturalisation nicht als wiirdig ge-
nug empfinden, iiberhaupt als Triger menschenrechtlicher Anspriiche
in Frage zu kommen, oder einzelne davon zuriickweisen, ist in der Tat
nichts Ungewohnliches*” und in diesem Sinne keine abwegige Implika-
tion des oben dargelegten Menschenrechtsverstindnisses. Vielmehr ist
dieses in der Lage, mit seiner Betonung der Perspektivitit des Zu- und
Absprechens menschenrechtlicher Normen die antagonistische Seruktur
derartiger Phinomene tiberhaupt erst zu erfassen. Menschenrechte hat
man offenbar nicht einfach, man muss sie sich auch selbst gegeniiber
anerkennend gewihren, um die Zugestindnisse an menschenrecht-
lichen Normen, die andere entrichten, akzeptieren zu kénnen. Und da
Menschenrechte, womit die zentrale These dieses Abschnitts bekriftigt
wire, keine urspriinglichen Eigenschaften sind, stellt sich auch diese
vermeintlich absurde Konsequenz nicht als Einwand dar. Wenn nicht
alle, sondern nur manche Menschen anderen Menschen Menschen-
rechte zusprechen, haben diese nicht zugleich Menschenrechte und ha-
ben keine Menschenrechte, da hier keine Existenzaussagen konfligieren,
sondern kontrire Sollensaussagen — jeweils riickgebunden an das sie
stiitzende Bezugssystem, jeweils also relativ in ihrer Giiltigkeit.

40 Vgl. auch Susan Moller Okin: »Konflikte zwischen Grundrechten. Frauenrechte und die
Probleme religiéser und kultureller Unterschiedec, in: Stefan Gosepath/Georg Lohmann
(Hg.), Philosaphie der Menschenrechte, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2008, S. 312.

41 Man denke etwa an die Biographien von Gewaltopfern, die in einer Ubernahme der Titer-
perspektive sich selbst fiir das ihnen zugefiigte Leid verantwortlich machen, oder auch an
Situationen, in denen gewisse Menschen anderen wohl ein Recht zugestehen, diese es aber
mit Verweis auf den moralisch inakzeptablen Charakter von sich weisen (Stichworte Recht
auf freie Meinungsiuflerung bzw. »Blasphemie, Recht auf selbstbestimmte Reproduktion
bzw. »Mord an Ungeborenenc«). Vgl. Kap. 3 und 4.

27

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG

Genauso wie Menschenrechten eigen ist, dass sie zugesprochen/abge-
sprochen werden kénnen, ist — und dies steht als normative Festigung
des Konzepts der Menschenrechte eben nicht in einem Widerspruch
zur Beschreibung der faktischen Moglichkeit ihrer Geltungsdynamik
— mit ihrer /dee auch eine systemische Robustheit verbunden, die eine
Nihe zur Prinzipienethik mit sich bringt und welche sich in der Un-
zulissigkeit, Menschenrechte willkiirlich abzusprechen, niederschligt.
Wer — man beachte: die Akzeptanz des Menschenrechtsgedankens wird
hier vorausgesetzt — zustimmt, dass allen Menschen allein aufgrund
ihres Menschseins bestimmte grundlegende Anspriiche zukommen,
der kann nicht ohne weiteres Mensch A oder Gruppe B diese Ansprii-
che im Einzelnen oder im Gesamten aberkennen oder vorenthalten.
Innerhalb der Logik der Menschenrechte, so die hier vertretene Argu-
mentation, herrsche hinsichtlich Exklusionen bzw. personenbezogenen
Beschneidungen menschenrechtlicher Anspriiche ein Willkiirverbor
des Widerrufs, das diese ohne bzw. ohne ausreichende bzw. akzeptable
Begriindung nicht gelten lassen kann. Dass eine willkiirliche Zuriick-
nahme bereits zugesprochener Menschenrechte nicht unproblematisch
ist, wird auch dann ersichtlich, wenn man ihre Pflichtendimension be-
achtet (vgl. 2.2.2). Als Anspriiche verweisen Menschenrechte immer
schon auf ein Gegeniiber, das in seinem Verhalten im Sinne der Bedin-
gungen der Moglichkeit negativer und/oder positiver Freiheit anderer
bestimmt werden soll (Pflichtenkomponente). Wer demnach die Idee der
Menschenrechte bejaht, schreibt sich selbst ebenso Pflichten zu, wie er
sie in Ansehung anderer beilegt.** Ob er wiederum gerechtfertigterwei-
se von anderen die Einhaltung dieser Pflichten verlangen darf, hingt
insbesondere davon ab, wie die Idee der Menschenrechte begriindet
wird (vgl. 2.3). Jeder Widerruf selbst auferlegter menschenrechtlicher
Verpflichtungen seitens einer politischen Gemeinschaft oder auch einer
bestimmten Person wire daher ohne nihere Rechtfertigung dem Ver-
dacht eigenniitzigen >Vertrags«- bzw. Prinzipienbruchs ausgesetzt. Was
nun eine befriedigende Begriindung dafiir sein kann, Menschenrechte
bestimmten Personen (in gewissen Fillen) nicht (linger) zuzuerkennen,
ist und bleibt eine Streitfrage, die in der Geschichte der Menschenrech-
te Antworten erfahren hat, die heute in vielen Fillen als unzureichend
erscheinen und die auch heute zu heftigen Diskussionen fithren. Der
Losungsvorschlag, wie im Rahmen dieser Arbeit vorgestellt, wird darauf
hinauslaufen, jene Suspensionen von Menschenrechten als zweifellos
willkiirlich und daher inakzeptabel anzusehen, welche sich nicht inner-

42 Menschenrechte kénnen daher als claim-rights im Sinne Hohfelds angesehen werden, kon-
kret als »multital rights« oder »rights in rem« (vgl. Wesley Newcomb Hohfeld: Fundamen-
tal legal conceptions as applied in judicial reasoning. And other legal essays, New Haven: Yale
University Press 1920, S. 38ff,, 72f.) Siche auch 2.2.2.

28

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE UND DAS PRIMAT DER MORAL

halb einer — wie auch immer inhaldich gearteten — Menschenrechte-
dogmatik, das heiflt, nicht wiederum mit dem Schutz von (anderen)
Menschenrechten rechtfertigen lassen (vgl. Kap. 4).

Zusammengefasst lautet die hier verwendete Arbeitsdefinition von
Menschenrechten: Es handelt sich bei ihnen um spezifische subjektive
Anspriiche auf die Freiheit zu bestimmten Akten, Giitern oder Zustin-
den (positive Anspriiche) und/oder die Freiheit von bestimmten Akten
bzw. Zustinden (negative Anspriiche), die als so wichtig erachtet wer-
den (Erheblichkeitsschwelle), dass sie jedem (Universalismus) einzel-
nen (Individualismus) Menschen als moralische >Rechte« (horizontale
Begriindungsebene) und als durch eine Zwangsordnung zu sichernde
Rechte (vertikale Begriindungsebene) prinzipiell zuerkannt werden
(Zuspruchscharakter), wodurch sie bestimmte Verpflichtungen auf Sei-
ten der einzelnen Individuen und der politischen Gemeinschaft statu-
ieren (Pflichtenkomponente) und nicht ohne ausreichende Rechtferti-
gung wieder aberkannt werden diirfen (Willkiirverbot des Widerrufs).

1.3 Menschenrechte und das Primat der Moral

Ob es sich bei Menschenrechten primir um moralische oder rechtliche
Anspriiche handelt, ist innerhalb der Menschenrechtsforschung um-
stritten, begegnen sich doch hier nicht zuletzt mit naturrechtlichen re-
spektive rechtspositivistischen Perspektiven zwei traditionelle Rivalen.
Aus naturrechtlicher Sichtweise, wie sie aus den ersten neuzeitlichen
Menschenrechtserklirungen im 18. Jahrhundert wie auch zum Teil
aus ihren Vorldufertheorien (vgl. 2.3.2.1) bekannt ist, sind menschen-
rechtliche Anspriiche grundsitzlich unabhingig von rechticher Reali-
sierung oder staatlichen Schutzgarantien giiltig, sie gelten »von Natur
aus«.* Moralische, selbstevidente Anspriiche verkiindet prominent die
Virginia Bill of Rights, Referenzmodell der Amerikanischen Unabhin-
gigkeitserklirung: »That all men are by nature equally free and inde-
pendent, and have certain inherent rights, of which, when they enter
into a state of society, they cannot, by any compact, deprive or divest
their posterity [...].«* Die Declaration of Independence (DI) selbst wie-
derum erklirt: »We hold these truths to be self-evident, that all men are
created equal, that they are endowed by their Creator with certain una-
lienable Rights, that among these are Life, Liberty and the pursuit of
Happiness.«* In dhnlichem Tenor erklirt die revolutionire Franzosische

43 Siehe auch Richard Tuck: Natural Rights Theories. Their Origin and Development, Cam-
bridge University Press, Cambridge 1979.

44 USA/Fifth Virginia Convention: Virginia Bill of Rights (1776), Art. 1

45 USA/Continental Congress: Declaration of Independence (1776), Praambel.

29

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG

Nationalversammlung in ihrer Déclaration des Droits de I’ Homme et du
Citoyen (DDHC) »die natiirlichen, unverduf8erlichen und geheiligten
Menschenrechte«, die der staatlichen Gewalt vorgegeben sind.* Eine
Fortfiihrung erlebt das naturrechtliche Menschenrechtsdenken bis heu-
te im Konzept des ius cogens.”” Darunter werden so grundlegende Nor-
men gefasst wie das Verbot der Sklaverei, des Volkermords oder auch
der Folter, die alle Staaten verpflichten (erga omnes-Verpflichtungen), un-
abhingig davon, ob sie sich selbst als verpflichtet erachten oder nicht.®
Es handelt sich dabei der Auffassung seiner Fiirsprecher nach um kei-
ne Art von Recht, das wie herkommliches Volkerrecht aus freiwilligen
Vertragsbindungen oder Gewohnheit erwichst, da auch Vertragsbriiche
bzw. die Weigerung, (Menschenrechts-) Vertrige tiberhaupt einzugehen,
oder auch wechselnde Praxis bzw. Rechtsauffassungen die (quasi natur-
rechtliche) Giiltigkeit seiner Normen unberiihre lassen wiirde.

Der Rechtspositivismus hingegen, der mit der Idee der Menschen-
rechte in Form der Hobbesschen Version des Gesellschaftsvertrags
ebenfalls zu den Anfingen der neuzeitlichen Menschenrechte zuriick
reicht,® kennt keine rechtenc Rechte innerhalb gesellschaftlicher Ver-
hiltnisse jenseits staatlicher Institutionen, die mittels Gewaltmonopol
ihre Durchsetzung garantieren. Mit »echt« sei hier unterstrichen, dass
Recht positivistisch gedacht nur dasjenige ist, das durch eine entspre-
chende Ordnung garantiert ist® und dessen Befolgung im duflersten
Falle auch erzwungen werden kann.s* sMoralische Rechte« wiren damit

46 Franzosische Nationalversammlung: DDHC (1789), Priambel.

47 Erstmals verrechdlicht im Wiener Ubereinkommen iiber das Recht der Vertrige (WURV)
(1969) in Art. 53. Dieser erklirt Vertragsbestimmungen, die zwingenden Normen des
Vélkerrechts zuwiderlaufen, fiir nichtig.

48 Siche Cherif M. Bassiouni: »Jus cogens and obligations erga omnes«, Law and Contem-
porary Problems 1996, S. 63—74; Maurizio Ragazzi: The Concept of International Obligations
Erga Omnes, Oxford: Clarendon Press 2002; Sévrine Knuchel: fus Cogens: Identification
and Enforcement of Peremptory Norms, Ziirich: Schulthess Juristische Medien 2015.

49 Der entscheidende Ausspruch, der Thomas Hobbes vom Naturrechtsdenken seiner Zeit
abhebt, findet sich im Leviathan, wo der Philosoph erklirt: »To this warre of every man
against every man, this also is consequent; that nothing can be Unjust. The notions of
Right and Wrong, Justice and Injustice have there no place. Where there is no common
Power, there is no Law: where no Law, no Injustice« (London: Penguin 1651/1985,
S. 188). Oder wie es das inzwischen gefliigelte Wort aus der von Hobbes selbst vorgenom-
menen Ubersetzung des Leviathan ins Lateinische ausdriickt: auctoritas, non veritas facit
legem. Zu Hobbes siche. 2.3.2.1.

so Zum Begriff der »Garantie« siche Georg Jellinek: Allgemeine Staatslehre, Berlin: Springer
1922, S. 333f., = AS.

st Vgl. Max Weber: Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie, Tii-
bingen: J. C. B. Mohr (1921/1972), S. 17f; Hans Kelsen: Reine Rechtslehre, Wien: Mohr
Siebeck 1934/2008, S. 37f. Anders H. L. A. Hart, der darauf hinweist, »that there are
varieties of law found in all systems which [...] do not fit this description« (7he Concept
of Law, Oxford: Clarendon Press 1961/1997, S. 48). Wihrend also Kelsen den Zwangs-
charakter der Rechtsnorm zum kategorischen Definiens erklirt, geht Hart davon aus, dass

30

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE UND DAS PRIMAT DER MORAL

eine contradictio in adiecto. Aus dieser Sicht ist jus cogens nicht einfach
»das Recht, das zwingt«, sondern Ausdruck eines Willens zum Recht, das
zwingen diirfen soll. Es wire nicht nur machtbewusster, sondern auch
grundsitzlich aufrichtiger, statt »Dieses Verhalten verstofit gegen ius co-
gens« zu sagen: »Wir (niher zu spezifizieren) sind nicht bereit, dieses
Verhalten zu dulden«, und dabei mit Begriindungen nicht sparsam zu
sein (vgl. 2.3.2.1). Ein solcher auf eine faktisch existierende, effektive
Rechtsordnung abstellender Rechtsbegriff’ hat insbesondere in Folge
der kurzen Renaissance des Naturrechts nach dem Zweiten Weltkrieg
naturrechtlich formuliertes Unbehagen provoziert, das in zentralen
Aspekten allerdings teilweise auf grobe Missinterpretationen rechtspo-
sitivistischen Denkens zuriickgeftihrt werden kann.’* In diesem Zu-

es das Recht als solches nicht gibt, sondern nur verschiedene Formen. Auch wenn Harts
Beispiele dort nicht iiberzeugen, wo er Erlaubnisbestimmungen bemiiht, weil er hier Er-
zwingbarkeit (eine Norm kann zwangsweise durchgesetzt werden) und Zwang (Normen,
die jemanden zu einem Verhalten bestimmen) verwechselt, stellt sich gerade im Bereich
des Menschenrechtsrechts die Frage, ob neben den eindeutigen Zuordnungen Recht/
Nicht-Recht Abstufungen sinnvoll gedacht werden kénnen (»soft law«). So mag denn der
Unterschied zwischen rechtlichen und moralischen Normen nicht immer konturenscharf
verlaufen, hinfillig ist er keineswegs.

52 Es handelt sich dabei zuvorderst um den Vorwurf, mit dem positivistischen Rechtsver-
stindnis liefle sich jede beliebige Rechtsordnung rechtfertigen, unabhingig davon, wie
grof$ ihr eigentlicher Unrechtsgehalt ausfalle (siche Gustav Radbruch: »Gesetzliches Un-
recht und iibergesetzliches Rechte, in: Rechtsphilosophie, Heidelberg: Gustav C. E Miiller
1932/2003). Nur unter zwei Bedingungen wire das der Fall: zum einen (a) bei fehlender
Differenzierung zwischen rechtlicher Giiltigkeit (Ist zum Beispiel ein Gesetz verfassungs-
konform erzeugt worden?) und moralischer Giiltigkeir (Ist es gerecht?), und zum anderen
(b) bei fehlender Trennung von (faktischer) Geltung und (normativer) Giiltigkeit. Nicht
nur aber sind diese Bedingungen nicht (notwendigerweise) im Rechtspositivismus ver-
wirklicht, ihnen ist gerade im Rahmen seiner Systematik vorgebeugt. Zugespitzt konnte
man auch sagen: Das vermeintliche Defizit des Rechtspositivismus hat seine Quelle in
exakt jenem janusgesichtigen, konkret deskriptive und normative Bestandteile vermi-
schenden Rechtsbegriff des Naturrechts selbst, das deren Vertreter in den Rechtspositi-
vismus filschlicherweise hineinlegen. Erst wenn die theoretische Moglichkeit besteht, wie
unter Zuhilfenahme rechtspositivistischer Terminologie und Systematik, einerseits zwi-
schen (formal giiltigem) Recht in Absehung seines (gerechten/ungerechten oder auch in
der Wahl seiner Mittel zur Erreichung konkreter Ziele richtigen/unrichtigen) Inhaltes und
anhand von explizierten Gerechtigkeitsmaf$stiben artikulierten Bewertungen andererseits
zu unterscheiden, kann dem gesatzten Recht die Verbindlichkeit abgesprochen und Folge-
leistung verweigert werden. Nur wenn Rechtsmiigkeit im Sinne von Legalizit und Ge-
rechtigkeit im Sinne von Legitimitit als potenziell antinomische Pole denkbar bleiben und
keine notwendige Identitit von Recht und Moral behauptet wird, ist Recht kritisierbar
(vgl. auch Hans Kelsen: Reine Rechtslehre, op. cit., S. 25f.). Fallen hingegen das, was Recht
und das, was rechtens ist, systematisch in eins, ist einer kritischen Rechtsphilosophie zu-
nichst jedes Instrument aus der Hand genommen und es muss nachtriglich auf zuweilen
uneleganten Wegen hinzu entwickelt werden (vgl. die so genannte Radbuchsche Formel
in: ders.: op. cit., S. 216). Ein »gefiihlter Widerspruch« zwischen Gerechtigkeit und Gesetz
spriche demnach anders, als Leo Strauss vermutet (Naturrecht und Geschichte, Frankfurt a.
M.: Suhrkamp 1977, S. 104), nicht fiir ein Naturrecht, sondern schlicht fiir die Eigenstin-

31

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG

sammenhang wichtiger als die Frage, ob der Rechtspositivismus eine
Gesellschaft schutzlos »gesetzlichem Unrecht« ausliefert oder nicht, ist
vielmehr ein methodischer Auffassungsunterschied zwischen positivisti-
schem und naturrechtlichem Paradigma: Mit der Fokussierung auf das
gesatzte Recht und mit seiner Moral und Recht in ein Trennungsverhalt-
nis setzenden eigentiimlichen These, die in verselbststindigender Inter-
pretation immer weniger als das aufgefasst wurde, was sie eigentlich ist,
nimlich eine methodologische These zugunsten der Eigenlogiken von
Rechtswissenschaft und Moral, hat der Rechtspositivismus im Bereich
der Menschenrechtsforschung in seiner exaltierten Erscheinungsform
nicht nur genuin metaphysisch-naturrechtliche,*® sondern zugleich mo-
ralphilosophische Zuginge insgesamt unter Druck gesetzt. Menschen-
rechte seien demnach zuvorderst als rechtliche und nicht als moralische
Anspriiche zu verstehen (»Human rights is an account of what is right,
not an account of what is good«)s, eine Uberbetonung der ethischen
Dimension der Menschenrechte komme gar einem »Moralfundamen-
talismus« gleich.” Wenn im Gegensatz dazu im Rahmen dieser Arbeit

digkeit der moralischen Sphire gegeniiber dem Recht. In den Worten Viktor Krafts: »Was
im Naturrecht gesucht worden ist, ein Kriterium fiir die Richtigkeit des Rechts, das leistet
die Moral« (Die Grundlagen der Evkenntnis und der Moral, Berlin: Duncker & Humblot
1968).

53 Zur Naturrechtskritik im Kontext der Menschenrechte siche insbes. Jeremy Benthams Ab-
rechnung mit der DDHC (»nonsense upon stilts«) (»Anarchical Fallacies, in: 7he Works
of Jeremy Bentham Bd. 2, Edinburgh: William Tait 1843, S. 914). Wenn man »Rechte
von Natur aus« tatsichlich im Sinne gattungsspezifischer Eigenschaften auffasst, die den
Menschen immer schon zukommen, setzt sich Naturrechtsdenken der Kritik aus, einen
cklatanten Widerspruch zwischen Anspruch und Wirklichkeit zu {iberspielen, denn »die
Natur« hat, worauf Bentham hinweist, dem Menschen zwar das Hungergefiihl mitgege-
ben, nicht aber die Garantie bzw. das Recht seiner Befriedigung. Dies ist freilich nicht die
cinzige Moglichkeit, die Vorstellung von »natiirlichen Rechten« auszubilden. Als gleiche
natiirliche Rechte sind sie wesentlich eine Absage an »natiirliche Vorrechte«, die es aber
aufgrund des Fehlens durchschlagender individueller Stirkevorteile ebenso wenig gibt wie
eine »natiirliche« Herrschaft« (vgl. Thomas Hobbes: Leviathan, op. cit., S. 397; Immanuel
Kant: Metaphysik der Sitten WA Bd. VIII, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1798/1977, S. 345, =
MSY), das heifit vordiskursive, selbstsprechende, eindeutige Kriterien der Machtzuteilung.
»Natiirliche Rechte« sind demnach keine Rechte im eigentlichen Sinne und auch nicht
natiirlich, wenn dies den Grund ihres Gesolltseins angeben soll, sondern vorpositive, mo-
ralische Anspriiche, die ihre Uberzeugungskraft einer spezifischen Reduktionsstrategie ver-
danken, in welcher der »Mensch der Gesellschaft« sukzessive seines kontingenten sozialen
Kokons entledigt wird. Natiirlich sind diese Anspriiche dann, weil man kein besonderes
Exemplar Mensch sein muss, um sie zugesprochen zu erhalten, sondern »nur« Mensch.
Fiir eine produktive Umdeutung des Naturrechtsbegriffs auf rechtspositivistischem Boden
spricht sich auch Ernst Tugendhat aus (VE, op. cit., S. 344).

54 Michael Ignatieffl: Human Rights as Politics and Idolatry, Princeton: Princeton University
Press 2003, S. 55, = HRS.

55 Georg Mohr: »Moralische Rechte gibt es nicht«, in: Hans Jorg Sandkiihler (Hg.), op.
cit., S. 63-80. Siche auch Georg Lohmann: »Warum nicht: eine relative Begriindung der
Universalisierung der Menschenrechtelc, op. cit.

32

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE UND DAS PRIMAT DER MORAL

ein Primat der ethisch-axiologischen bzw. moralischen’® Dimension der
Menschenrechte vertreten wird, geschiche dies weder auf einer natur-
rechdichen Basis, noch unter Verneinung weiterer relevanter Ebenen,
konkret der politischen und der rechtichen (vgl. 2.3.2). Der Vorrang
eines Verstindnisses von Menschenrechten, das diese in erster Linie als
moralische Anspriiche fasst, ergibt sich konkret aus zwei zusammenhin-
genden Gesichtspunkten, die folgendermaflen nachgezeichnet werden
kénnen: Zunichst gilt es im Hinblick auf die Begriindung bzw. Be-
griindbarkeit der Menschenrechte festzuhalten, dass sie auf einer recht-
lichen Ebene alleine nicht erschopfend zu gewihrleisten ist. Die Frage,
warum eine Rechtsnorm gelten soll, ist an den Gesetzgeber adressiert —
in demokratisch verfassten Rechtsordnungen an das Volk respektive sei-
ne Reprisentanten. Damit sie das Gesolltsein einer Rechtsnorm tiber
die Sphire der Verfahrenskonformitit hinaus begriinden kénnen (recht-
liche Giltigkeit), benétigen sie unausweichlich Bezugnahmen zu mo-
ralischen Normen und zu Werten (moralische Giiltigkeit). Das betrifft
das materiale Recht (Stichwort: Rechtsgiiter) genauso wie das Verfah-
rensrecht (Stichworte: Doppelverwertungsverbot, Gleichheitsgrundsatz,
Legalititsprinzip etc.)’” und gilt selbst fiir zunichst rein pragmatische
Klugheitsdiinkel, wie etwa die Réson, ein Gesetz deshalb in Kraft zu
setzen, um das Ansehen der Rechtsgemeinschaft bei anderen nicht zu
schwichen — ein Kalkiil, das fiir die Menschenrechte tiber grofes prak-
tisches Gewicht verfiigt. Selbst in diesem Fall wird nimlich immerhin
vorausgesetzt, dass gute Reputation etwas Erstrebenswertes ist.

Nicht nur der Norminhalt verweist auf ethisch-axiologische Referenz-
tiberzeugungen zuriick, mitunter auch die Form der Rechtsnorm: Ob
eine bestimmte Regelung zugunsten aller verbindlich gelten soll oder
nur zum Vorteil einiger weniger, fuflt gerade im menschenrechtlichen
Kontext oft auf gravierenden Wertunterschieden, die zwischen den
Menschen errichtet werden (vgl. 3.2). Das gleiche gilt fiir die Fragen,

56 Zu den Arbeitsdefinitionen der Termini Ethik und Moral: Letztere wird aufgefasst als
Sammelbegriff fiir Moral- und Werturteile, wobei Moralurteile aussagen, dass etwas gut
ist im Hinblick auf das richtige Handeln respektive Streben bzw., darauf bezogen, gesollt
ist (®Du sollst nicht toten!«/ »Leben erhalten ist gut«), und Werturteile ausdriicken, dass
etwas geschitzt oder als wertvoll erachtet wird (»Seelenruhe ist das héchste Gut«). Mo-
ralurteile gehen mit Werturteilen insofern Hand in Hand, als erstere in der Regel auf
Werturteilen aufbauen (»Freundschaft ist wichtig« — »Freundschaften sind zu pflegenc).
Unter Werturteilen werden hier auch sthetische Urteile subsumiert. Ethik wiederum wird
in dieser Arbeit durchgehend als 7heorie der Moral verstanden, die selbst keine Moral- oder
Werturteile im eigentlichen Sinne setzt, sondern abwigt, vergleicht, analysiert und erdr-
tert.

57 Selbst bei Ansitzen »rein« formaler Grundlegung des Rechts, etwa in der Kelsenschen
»Grundnormg, wird diese Bediirftigkeit des positiven Rechts beriicksichtigt: »Sie gilt, da
sie nicht im Rechtsverfahren erzeugt wird, nicht als positive Rechtsnorm, ist nicht gesetzt,
sondern — als Bedingung aller Rechtssetzung, alles positiven Rechtsverfahrens — vorausge-
setzt« (Reine Rechtslebre, op. cit., S. 77).

33

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG

welcher Wert der Betitigung individueller Freiheiten zugeschrieben
wird, besonders dann, wenn sie zu Lasten des >Gemeinwohls« geht, oder
auch welchen Wert ein Einzelner unabhingig von Zugehorigkeiten zu
bestimmten Gruppen hat (vgl. 4.2). Und auch die Rechtsanwendung
kommt ohne moralisches Substrat nicht aus, wie an der Menschen-
rechtsgerichtsbarkeit konkret nachvollzogen werden kann. Als guasi-
legislatives Organ muss etwa der EGMR in einer Vielzahl von Entschei-
dungen zwangsliufig auf auflerrechtliche Maf$stibe zuriickgreifen, da
sich ohne weitere moral- und wertphilosophische Denkfiguren aus dem
Konventionstext schlicht nicht erschliefdt, ob das Verbot von Schwan-
gerschaftsabbriichen auch in Vergewaltigungsfillen gelten darf, ohne
die Konvention zu verletzen;** ob die Priigelstrafe eine unmenschliche
Behandlung darstellt;s ob es eine konventionswidrige Diskriminierung
darstellt, handlungsfihigen Personen Suizid zu erlauben, durch Krank-
heit oder Behinderung Eingeschrinkten den assistierten Suizid jedoch
durch Verbot desselben vorzuenthalten;*® ob Inzestverbote das Recht
auf Privat- und Familienleben ungerechtfertigterweise verletzen;® oder
das Anbringen von Kruzifixen in Klassenzimmern das negative Recht
auf Religionsfreiheit verletzt.> Zwar kénnen die Menschenrechtsrichter
um eine moglichst konsistente Rechtsprechung bemiiht sein, das heif3t,
von der einmal getroffenen Axiomatik aus folgernd Entscheidungen
produzieren, sie entkommen aber der grundsitzlichen Problema-

58 Das betrifft insbesondere Irland, wo Art. 40.3.3. der Verfassung seit 1983 erklirt: »The
State acknowledges the right to life of the unborn and, with due regard to the equal right
to life of the mother, guarantees in its laws to respect, and, as far as practicable, by its laws
to defend and vindicate that right.« Schwangerschaftsabbriiche nach Vergewaltigungen
sind demnach, ohne den prekiren Umweg der Behauptung, das Leben der Betroffenen
sei durch suizidale Tendenzen gefihrdet, nicht erlaubt. Der EGMR hat bislang keine ab-
schliefende Position zum Thema Abtreibung eingenommen, jedoch in mehreren Ent-
scheidungen Proportionalitit im Zuge der Interessenabwigung und prozedurale Klarheit
bei gesetzlichen Bestimmungen, die die Thematik regeln, eingefordert (vgl. etwa A, B and
Cu. Ireland 25579/05, 16.10.2010). Vgl. 3.2.6.

59 Zu diesem Ergebnis kam das Gericht anlisslich einer 1972 auf der Isle of Man verhingten
Bestrafung eines Jugendlichen durch drei Stockschlige auf das Gesifs (Zyrer v. United
Kingdom 5856172, 25.4.1978).

60 Diese Frage verneint hat der Gerichtshof in der Entscheidung Pretty v. The United King-
dom 2346/02, 29.4.2002.

61 So die Beschwerde eines Mannes, der mit seiner leiblichen Schwester vier Kinder zeugte
und dafiir von deutschen Gerichten bestraft wurde, nicht zuletzt durch Kindesabnahmen.
Der EGMR entschied in Stiibing v. Germany 43547/08, 12.4.2012, dass die Zwecke des
deutschen Inzetsverbots gerechtfertigt seien, und gestand Deutschland im Sinne der MA
zu, weiter daran festzuhalten. Vgl. 4.2.3.4.

62 Letztlich verneint durch die Entscheidung Lautsi and others v. Italy [GC] 30814/06,
18.3.201I1.

63 Dass dies selbst schon eine schier unbewiltigbare Aufgabe ist, zeigen die regelmiflig ab-
weichenden Entscheidungen der Kammern in den einzelnen Instanzen. Beim oben er-
wihnten Beispiel der Schulkreuze etwa entschied die erste Instanz véllig kontrir (Lautsi

34

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE UND DAS PRIMAT DER MORAL

tik, mehr oder minder willkiirliche Wertungsentscheidungen fillen zu
miissen, trotz aller rechtsdogmatischen Raffinesse nicht.%* Fiir die Men-
schenrechte bedeutet dies: Rechtliche Normen beziehen ihre Recht-
fertigung in den gerade menschenrechtich relevanten Bereichen aus
einem moralisch-axiologischen Substrat, das eben dadurch als grund-
legender anzuschen ist als sie selbst.® Menschenrechtsrecht ist nichts
anderes als gegossene Menschenrechtsmoral und auf solche Art stets ein
»Uberbauphinomen:. Ohne moralische menschenrechtliche Anspriiche
gedacht, begriindet und gefordert zu haben, sind auch keine rechtlichen
moglich. Umgekehrt gilt dies jedoch gerade nicht, weshalb auf eine
zweite Weise die ethische Dimension der Menschenrechte ihr Primat
unterstreicht: In Fillen, wo eine funktionierende (Menschenrechts-)
Ordnung nicht vollumfinglich vorliegt, wie sowohl mit Blick auf eine
Vielzahl von Staaten dieser Welt als auch auf das gegenwirtige System
der internationalen Bezichungen festzustellen ist, sind es oftmals alleine
die entsprechenden Wertorientierungen von Menschen, die diese Liicke
eben durch deren Aktualisierung in ihrem Verhalten ausfiillen. Das sind
die Ressourcen, die Fortschritte hin zur Etablierung der erstrebten Ver-
hiltnisse erméglichen. Gesetze sind hinfillig, wenn nicht in Ansitzen
unter den Rechtsunterworfenen ein solides Menschenrechtsethos wirk-
sam ist.® »Hundertfiltige Erfahrunge, so Georg Jellinek, »hat gelehrt,
dafl dort, wo eine tiefeingewurzelte soziale oder gar religiose Sitte im
Widerstreit mit der Rechtsordnung steht, der Rechtszwang ohnmichtig
ist«.” Eine weitere Facette des Primats der Ethik der Menschenrech-
te gegeniiber dem positiven Recht ist schliefSlich darin zu finden, dass
rechtliche Giiltigkeit ein gegeniiber moralischer Giiltigkeit nachrangi-

and Others v. Italy 30814/06, 3.11.2009) zur Groffen Kammer. Ist hier, so konnte man
kritisch fragen, tatsichlich in einem Fall ein methodischer Fehler unterlaufen oder einfach
eine Wertung anders erfolgt?

64 Das gilt besonders fiir »Konflikte« zwischen einzelnen Konventionsrechten. Fiir einen
Einblick in die (mdglichen) Methoden des Gerichtshofes im Umgang mit ihnen siche
Peggy Ducoulombier: »Conflicts between Fundamental Rights and the European Court of
Human Rights: An Overviews, in: Eva Brems (Hg.), Conflict between Fundamental Rights,
Antwerpen: intersentia 2008, S. 217-247.

65 Zu nennen sind hier insbes. Carl Wellman: 7he Moral Dimension of Human Rights, Ox-
ford: Oxford University Press 2011; Hans Joas: SP, op. cit.; Santiago Carlos Nino: 7he
Ethics of Human Rights, Oxford: Clarendon Press 1993; Michael Perry: 7he Idea of Human
Rights. Four Inquiries, Oxford: Oxford University Press 1998; Martha Nussbaum: Frontiers
of Justice. Disability, Nationality, Species Membership, Cambridge MA: The Belknap Press of
Harvard University Press 2006, = FJ.

66 In eben diesem Kontext ist auch das so genannte »Béckenférde-Paradoxon« anzusiedeln,
das keine blof8e These iiber die gesellschaftliche Bedeutung von Religion ist, sondern viel
grundlegender die Angewiesenheit des freiheitlichen (Menschenrechts-)Staates auf vor-
positive Anker beschreibt (Wolfgang Bockenforde: Recht, Staat, Freibeit, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 1991/2006, S. 112).

67 Georg Jellinek: AS, op. cit., S. 336.

35

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG

ges Evaluationskriterium ist. Dies auszublenden wiirde nichts weniger
bedeuten, als ein Hauptcharakeeristikum des Menschenrechtsdenkens
zu verkennen (Stichwort: Ergebnislegitimitit).

Dieses grundsitzliche Primat der Moral ist aber nicht total. Men-
schenrechtliche Normen primir in der Sphire der Werte und der Moral
zu lokalisieren, bedeutet weder, die Notwendigkeit ihrer Positivierung
zu verkennen, noch ihre politische Dimension. Menschenrechte sind
nie eine reine Privatmoral, sondern im Kern politisch. Sie setzen die
Ubereinkunft der Mitglieder eines Gemeinwesens voraus, sich gegensei-
tig menschenrechtliche Anspriiche als Plichten aufzubiirden, aber auch
dem Staat, der in seiner Machtstellung diese in tiberragender Weise zu-
gleich schiitzen wie auch bedrohen kann. Solcherart bestimmen Men-
schenrechte als Ausdruck grundlegender Selbstverpflichtungen auch
immer das Selbstverstindnis der betreffenden politischen Gemeinschaft
(vgl. 2.3.2). Diese Schnittstellen von Moral, Recht und Politik mitzu-
denken, ist insbesondere fiir die Frage der Begriindung bzw. Rechtferti-
gung der Menschenrechte auf einer horizontalen und vertikalen Ebene
bedeutsam (vgl. 2.3).

1.4 Das Modell konzeptioneller Belastbarkeit

Die Frage, inwiefern Menschenrechte allgemein geteilt und beachtet
werden (Universalitit) bzw. unter welchen Bedingungen sie allgemein
geteilt und beachtet werden konnen (Universalisierbarkeiz), hat das Pro-
jekt der modernen Menschenrechte immer schon begleitet.®® Sie hat
in den vergangenen drei Jahrzehnten weiter an Bedeutung gewonnen.
Wohnte noch den modernen Menschenrechten eine emphatische Hoff-
nung auf Einigung der gesamten Menschheit im Ruf »Alle Menschen
sind frei und gleich an Wiirde und Rechten geboren«® inne, so stellte
es sich als eine fiir viele schmerzliche Wahrheit heraus — schmerzlich,
weil sie das Selbstverstindnis, die Norm, das Mafd und der Segen aller

68 Diese reicht zuriick bis zur American Declaration of the Rights And Duties of Man
(1948), die kurz vor der Universal Declaration of Human rights (1948) von der Organi-
sation der Amerikanischen Staaten (OAS) verabschiedet wurde. Oft wird auf die UDHR
gleichsam als Beweis eines universalen Konsenses iiber Menschenrechte verwiesen. Bei
Lichte besehen, ist dieser in der UDHR vermeintlich verkdrperte >universale Konsens«
schon von Anfang an zweifelhaft, was nicht allein den damals immer noch mafSgeblich ko-
lonialen Bedingungen der Weltordnung geschuldet ist. Siehe Eleanor Roosevelt: »Writing
the Universal Declaration of Human Rights: Some Recollections«, in: Menschenrechte-
erklirung. Neuiibersetzung, Synopse, Erliuterungen, Materialien, Miinchen: Sellier 2009,
S. 31—4s5; Johannes Morsink: 7he Universal Declaration of Human Rights. Origins, Drafting
& Intent, Philadelphia: University of Pennsylvania Press 1999; sowie die UN-Dokumente
A/PV.180, A/PV.181, A/PV.182, A/PV.183.

69 UDHR (1948), Art. 1, UN.A/RES/3/217

36

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MODELL KONZEPTIONELLER BELASTBARKEIT

Kultur zu sein, im Mark erschiitterte —, dass mit dem kontinuierlichen
Verlust der Vormachtstellung der Vereinigten Staaten von Amerika
(Stichworte: militdrische Niederlagen von Vietnam iiber Somalia bis
herauf zu Irak und Afghanistan), aber auch Europas (Stichworte: Deko-
lonialisierung und damit einhergehende massive Gebietsverluste, Um-
kehrung des demographischen Gewichts zugunsten des globalen Sii-
dens) widerstindige Bezugnahmen auf lokale bzw. regionale Identititen
auch den Geltungsbereich der Menschenrechte nicht unberiihrt liefSen.
Die kurzzeitige Euphorie, wonach mit dem Triumph der »Freien Welt
tiber ihren Widersacher und mit dem Ende des Kalten Krieges gleich-
sam das »Ende der Geschichte« erreicht worden sei,” wihrte nur kurz.
Sechsundzwanzig Jahre spiter stelle sich die Situation aus Sicht west-
lich-imperialer”* Interessen weitaus niichterner dar: So wehrte etwa eine
erstarkee Russische Foderation relativ lange und bis zum Krieg um die
Ukraine relativ erfolgreich Bestrebungen der NATO-Staaten und der
EU ab, ihre Einflusssphiren nach Osten hin auszudehnen. Bei diesem
geostrategischen Ringen mdgen Machtinteressen im engen Sinne im
Vordergrund stehen, uniibersehbar sind jedoch auch im Falle Russlands
Abgrenzungstendenzen zu vermeintlich dekadenten westlichen, insbe-
sondere individualistischen Werten.”> Daneben wird seit geraumer Zeit
auch der kulturelle Einfluss des aufsteigenden Chinas spiirbar, auch
wenn hier dem Harmonieideal entsprechend eine forsche Konfronta-
tion mit westlichen Staaten bislang unterblieben ist. Nichtsdestotrotz
beharrt das Reich der Mitte bei gleichzeitigen Zugestindnissen — wie
jingst beispielsweise der Abkehr vom System der ideologischen Um-

70 Vgl. Francis Fukuyama: 7he end of history and the last man, New York: Free Press
1992/2006.

71 Diese Zuschreibung >westlichc ist freilich ein Hilfsausdruck zur Bezeichnung der USA,
Kanadas, der Staaten Mittel- und teilweise Osteuropas wie auch Australiens und Neu-
seelands, die gewisse religios-kulturelle Grundlagen in ihrer Geschichte ebenso teilen wie
politische Ordnungsstrukturen und die nicht zuletzt ihre menschenrechtlichen Interes-
sen in internationalen Gremien regelmifig in diesem Zusammenschluss vertreten. Diese
Gemeinsamkeiten rechtfertigen demnach einen neutralen Begriffsschirm, auch wenn die
geographische Konnotation inakkurat ist. Alternativ wird in dieser Arbeit auch das Be-
griffspaar globaler Stiden/globaler Norden verwendet. Eine wie immer geartete essentialis-
tische Fassung »des Westens« bzw. »Nordens, die schon ein Blick auf die Vielstimmigkeit
innerhalb der betreffenden Linder und vielmehr noch innerhalb ihrer Geschichte nicht
erlaubt, ist damit ausdriicklich nicht verbunden.

72 Freilich verbietet gerade auch der Blick auf intern prisente Kritik die Vorstellung von
Frontstellungen zwischen ganzen Zivilisationen. Es sind vielmehr einzelne Werthaltungen
bzw. auch umfassendere Weltanschauungen, die konfligieren und mit wachsender Plura-
lisierung und Mobilitit — die kein alleiniges >Privilegc der Bevélkerungen westlicher Ge-
sellschaften mehr ist, sondern vielfach auch erzwungen global stattfindet — iiberall und
jederzeit konfligieren kénnen, und nicht geographische Riume (vgl. Marie-Luisa Frick:
MR).

37

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG

erzichungslager” — auf seinem cigenen Menschenrechtsverstindnis, das
rexzessive« Freiheiten des Einzelnen nicht vorsieht. Als wohl prominen-
tester Gegenspieler zu westlichen Ordnungsmodellen hat sich jedoch
ein den arabisch/persischen etc. Nationalismus in seiner kollektiven
Orientierungsfunktion aufthebender Islam entwickelt — paradoxerweise
nicht ohne mafigebliche Unterstiitzung westlicher Linder selbst (Stich-
worte: Iran 1953, Afghanistan 1979—89 und zuletzt Syrien).”* Hier de-
monstriert die Riickbesinnung auf islamische Glaubensvorstellungen,
Sozialmoral und Rechtstraditionen, wie heftig innerislamisch um die
sechteq, »urspriingliche, das heif§t auch vor-koloniale, und folglich idea-
le Religion gerungen wird. Was konkret den Bereich der Menschen-
rechte betrifft, sind neben diesen Islamisierungsbestrebungen, die niche
zuletzt in alternativen Menschenrecheserkldrungen wie der Kairoer
Erklirung der Menschenrechte im Islam (Cairo Declaration of Human
Rights in Islam) (1990) durch die Organisation der Islamischen Koope-
ration (OIC, frither: Organisation der Islamischen Konferenz) oder der
Universal Islamic Declaration of Human Rights (1981) durch den »Islam-
rat fiir Europa« (Islamic Council of Europe) Ausdruck finden, weitere
Versuche zu berticksichtigen, die Menschenrechte im Kontext bestimm-
ter Traditionen zu inkulturieren. In diesem Zusammenhang sind ins-
besondere die Afrikanische »Banjul«-Charta der Rechte der Menschen
und Volker (African Charta on Human and Peoples Rights, ACHPR)
(1981) der Afrikanischen Union (AU, friher: Organisation der Afrika-
nischen Einheit), die Arabische Charta der Menschenrechte (AarabCHR)
(2004) der Arabischen Liga und die ASEAN Human Rights Declaration
(2012) zu erwihnen. Die Bedeutung regionaler Riicksichtnahmen — bei
»gleichzeitigem« Universalisierungsanspruch des Menschenrechtsden-
kens — wurde auch auf der UN-Weltkonferenz iiber Menschenrechte
(World Conference on Human Rights) 1993 in Wien angemahnt:

»All human rights are universal, indivisible and interdependent and
interrelated. The international community must treat human rights
globally in a fair and equal manner, on the same footing, and with the
same emphasis. While the significance of national and regional par-
ticularities and various historical, cultural and religious backgrounds
must be borne in mind, it is the duty of States, regardless of their po-
litical, economic and cultural systems, to promote and protect all hu-
man rights and fundamental freedoms.«”*

73 Malcolm Moore: »China abolishes its labour camps and releases prisoners«, 7he Télegraph,
9.1.2014.

74 Vgl. auch Marie-Luisa Frick: »Gesellschaftliche und politische Transformationen unter
dem Radar: Ein Irrlicht namens >Arabischer Frithling«, Leviathan 2014/42, S. 657—680.

75 Vienna Declaration and Programme of Action (1993), Abs. 5, UN.A/RES/48/121

38

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MODELL KONZEPTIONELLER BELASTBARKEIT

Mit Blick auf diese Entwicklungen ldsst sich grundsitzlich in beide
Richtungen argumentieren: Menschenrechte sind universal(isierbar),
da die unterschiedlichen Inkulturierungsbestrebungen eben davon zeu-
gen. Oder: Menschenrechte sind nicht universal(isierbar), da offenbar
ein globales bedingungsloses Bekenntnis zu einem singuliren Men-
schenrechtskatalog nicht zu haben ist. Eine Kernthese der vorliegenden
Arbeit lautet, dass mit der Fragestellung von Universalitit vs. Relativi-
tit der Komplexitit der Thematik nicht wirklich entsprochen werden
kann. Vorgeschlagen wird hier gewissermaflen ein heuristischer Umweg,
und zwar tiber die Idee konzeptioneller Belastbarkeit. Belastbarkeit wird
als Tragfahigkeit der beiden Grundpfeiler der Menschenrechtsidee ver-
standen, die unterschiedlich ausfallen kann — je nachdem, in welchen
weltanschaulichen Kontext man sie pflanzt bzw. welche Anschauungen
und Werthaltungen ihr konkret zugrunde gelegt werden. Wenn man
sich die beiden Basiskonzepte des Menschenrechtsgedankens, Universa-
lismus und Individualismus, als zwei Pfeiler vorstellt, die durch die axi-
ologischen, normativen Ressourcen des weltanschaulichen Fundaments,
in dem sie analysetechnisch verortet werden, mehr oder minder stabi-
lisiert werden, erscheint ihre Belastbarkeit als die spezielle Fihigkeit,
menschenrechtliche Anspriiche zu tragen. Je mehr substanzielle Rechte
die beiden menschenrechtlichen Basiskonzepte auf dem Boden einer
spezifischen Weltanschauung zulassen, umso tragfihiger sind sie und
umso belastbarer ist der Menschenrechtsgedanke in diesem konkreten
Fall bzw. Kontext. Spannungen bestimmter Anschauungen im Verhilt-
nis zum Menschenrechtsgedanken konnen diese Tragfahigkeit vermin-
dern, Unvereinbarkeiten hingegen zerstoren sie. So stellen Spannungen
partielle Herausforderungen der Menschenrechtsidee dar, wihrend Un-
vereinbarkeiten ihre ganzheitlichen Herausforderungen durch entspre-
chend zu bestimmende Werthaltungen bzw. Weltbilder bezeichnen.
Nach Universalismus und Individualismus unterschieden, werden
Ausschliisse (Gleichheitsdimension der Menschenrechte) und/oder Aus-
nahmen (Freiheitsdimension der Menschenrechte) bzw. deren zugrunde
liegende Ansichten und Rechtfertigungen evaluiert. Bildlich gesprochen
werden Menschenrechte — je nach Terrain — unterschiedliche architek-
tonische Erscheinungsformen aufweisen: Einmal wird der universalis-
tische Pfeiler robuster sein als der individualistische und umgekehrt, das
Dach sich somit in einer gewissen Schriglage befinden. Manchmal wird
der eine Pfeiler gar nicht aufzurichten sein, das Haus tiberhaupt nicht
erst entstehen. Dort werden mehrstockige Gebdude errichtet, dort wie-
derum nur spirliche Behausungen. Fiir das Basiskonzept Universalis-
mus bedeutet das Gesagte, dass dieses bzw. die Idee der Menschenrechte
in ihm dann konzeptionell nicht belastbar ist, wenn unter Zugrundele-
gung einer bestimmten Weltanschauung aufgrund von Ausschliefungs-
mechanismen gar kein Anspruch vorstellbar ist, der allen Menschen

39

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG

gleichermaflen zugestanden werden kann. — Wenn nimlich die eigene
Gruppe tber alle anderen gestellt wird oder aber tiber vollstindig an-
dere Anspriiche verfiigt bzw. verfiigen soll. »Menschenrechte« wiren
in diesem Verstindigungshorizont entweder sinnfreie Begriffe oder auf
Basis durchschlagender Humandifferenzierungen identisch mit den ei-
genen Anspriichen, welche den wie auch immer bestimmten »Anderenc«
nicht zugeteilt werden. Griinde dafiir konnen in rassistischen bzw. ge-
wissen nationalistischen Diinkeln ebenso verankert sein wie in robusten
moralischen Dichotomien.” (Potenzielle) Kandidaten dazu werden de-
taillierter in Kapitel 3 untersucht. Der universalistische Pfeiler wire hin-
gegen graduell weniger belastbar, wenn nur einige wenige bzw. weniger
bedeutsame Menschenrechte wirklich allen zukommen, hinsichtlich an-
derer Anspriiche aber gruppenspezifische Vorrechte eingerdumt werden.
Wihrend demnach im ersten Fall der Universalismuspfeiler gar kein
einziges Menschenrecht trigt, weil er auf dem Boden einer konkreten
Sichtweise — wiederum allegorisch — gar nicht erst aufgerichtet werden
kann, hingt seine Tragfihigkeit im zweiten Fall von der Bereitschaft ab,
den Geltungsumfang mehrerer oder weniger Rechte universal zu gestal-
ten. Hier steht also nicht zur Debatte, ob eine bestimmte Person oder
Gruppe grundsitzlich Triger von menschenrechtlichen Anspriichen ist
oder nicht, sondern ob sie tiber dieselben Anspriiche verfiigen soll oder
nicht.

Ausschliisse auf dieser Ebene der Anspruchsberechtigung II sind je-
doch weit weniger eindeutig als Exklusionen von gleicher Menschen-
rechtspersonlichkeit in ihrer Gravitit bestimmbar, da hier, wie bereits
dargelegt, die Idee der Menschenrechte iibergeht in die inhaldiche Fest-
legung eines menschenrechtlichen Katalogs. Dass etwa nicht in jegli-
cher Hinsicht gleiche Anspriiche nicht grundsitzlich mit der Idee der
Menschenrechte in Konflikt stehen miissen, wurde bereits angedeutet
(vgl. auch 2.1). Nicht alle Spannungen in diesem Bereich miissen nim-
lich genuin, das heif§t bedenklich sein, wie am Beispiel der teilweise
abweichenden Rechte von Kindern und Erwachsenen gezeigt werden
kann, die in Schutzbediirfnissen ersterer begriindet sind. Die Frage
jedoch, welche besonderen Berechtigungen, welche parallelen Loya-
lititen und welche partikularen Verpflichtungen noch innerhalb einer
menschenrechtlichen Dogmatik als zulissig gedacht werden kénnen,
lasst sich nicht schon fiir jeden Fall und pauschal festlegen. Wo kon-
kret stehen sie in einem Spannungsverhiltnis zur Gleichheitsdimension
der Menschenrechte? Wo sind sie lisslich? Oft wird man dies auf Basis
ihrer jeweiligen Begriindungen ermessen kénnen — insbesondere unter

76 Vgl. dazu auch Avishai Margalit: Politik der Wiirde. Uber Achtung und Verachtung, Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 1996/2012, = PW.

40

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MODELL KONZEPTIONELLER BELASTBARKEIT

Anwendung des Unparteilichkeitsprinzips (siche 2.3.1.2).77 Manches
Mal wird cine Entscheidung, ohne zusitzliche, externe Parameter anzu-
wenden, hingegen kaum zu treffen sein. Feststeht dabei allein, dass die
Frage, wie Teilexklusionen im Sinne von partiell ungleichen Rechten zu
beurteilen sind, nicht anhand rein quantitativer, auf die Anzahl der be-
troffenen Individuen abstellender Mafistibe entschieden werden kann,
wenn man beriicksichtigt, dass gemif§ dem Prinzip gleicher Anspruchs-
berechtigung jeder Mensch als Menschenrechtssubjekt gleich viel wiegt.
Stattdessen muss die Bedeutung von menschenrechtlichen Ausschliissen
mittels Anzahl und Status der in ihrem Geltungsumfang auf eine be-
stimmte Gruppe hin beschrinkten Rechte bemessen werden. In diesem
Bereich (méglicher) Spannungen erdffnen sich erste Deliberationsspiel-
riume, die auf Grundlage des Modells konzeptioneller Belastbarkeit
alleine dauerhaft weder geschlossen werden kénnen noch sollen. Ent-
sprechend vorldufig sind jene Einsichten, die dazu durch Diskussion
unterschiedlichster Ausschliisse im Kontext des menschenrechtlichen
Universalismus und ihren Vergleich in Kapitel 3 angeboten werden.
Unvereinbarkeiten und Spannungen existieren auch im Bereich des
individualistischen Pfeilers der Menschenrechtsidee. Bei den mit dem
Menschenrechtsgedanken potenziell unvertriglichen Anschauungen
handelt es sich konkret um zwei diesen verneinende Perspektiven: (a)
zum cinen die — in der Regel aus sozialontologischen Axiomen gewon-
nene — Vorstellung, dass nicht der oder die Einzelne (primires) Sub-
jekt von menschenrechtlichen Anspriichen ist, sondern die ihn oder sie
ummantelnde(n) Gruppe(n). Menschenrechte als Individualrechte sind
somit (weitgehend) ausgeschlossen, auch wenn dem Einzelnen unter
Umstidnden tiber den Umweg von Gruppenrechten Vorteile zuteilwer-
den, wie beispielsweise beim Selbstbestimmungsrecht der Vélker oder
auch bei so genannten »Rechten der Natur« (vgl. 4.2.1). Das Verhiltnis
von Menschen- zu Gruppenrechten wird innerhalb der Menschenrechts-
forschung intensiv und kontrovers diskutiert. In der hier vorgelegten

77 Wenn zum Beispiel Verteidiger eines Apartheid-Systems, wie der Vertreter der Siidafri-
kanischen Union bei der Abstimmung iiber die UDHR, darauf hinweisen, dass grund-
legende Rechte wohl diskriminierungsfrei gewihrt wiirden (»without distinction of race,
creed or sex«, vgl. Meeting Record of the 182 Plenary Meeting, AIPV.182, 10.12.1948,
S. 91), und dariiber hinausgehende Rechte nicht im strengen Sinne grundlegend seien, so
diirfte sich eine kritische Konfrontation einer solchen Position nicht auf den Nebenpfad
abdringen lassen, iiber mehr oder weniger fundamentale Rechte zu diskutieren, sondern
allein dariiber, mit welcher Begriindung die betreffenden Anspriiche im Einzelnen ver-
wehrt werden. Das Unparteilichkeitsargument weist dabei die Richtung: Die Begriin-
dung, dass »Schwarze« und »WeifSe« zu verschieden seien und deshalb eine »getrennte
Entwicklung« (Afsonderlike Ontwikkeling) einschlagen sollten, wie sie im Fall Siidafrikas
als verbrimte Suprematicideologie demaskiert wurde, ist jedenfalls von einer menschen-
rechtlich tauglichen Rechtfertigung fiir ungleiche Rechte so weit entfernt, dass sie nur
auflerhalb des menschenrechtlichen Deliberationsspielraumes stehen kann.

41

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG

Systematik ist jedenfalls eine klare Unterscheidung zwischen Konzep-
tionen, die Individuen oder eben kollektive Verbinde zu den Trigern
von menschenrechdichen Anspriichen erkliren, beabsichtigt. Die Dif-
ferenzierung zwischen Gruppenrechten im strengen Sinne, die Grup-
pen zu Rechtssubjekten machen, und kollektiven Rechten, welche als
Anspriiche bezeichnet werden konnen, die Einzelnen zwar zukommen,
die aber nur gemeinsam ausgeiibt werden kénnen, ist diesbeziiglich
hilfreich (vgl. 2.2). Kollektive Rechte wiirden demnach einem Norm-
begiinstigten-Individualismus nicht notwendigerweise widersprechen,
wihrend Gruppenrechte sein Gegenstiick bilden.

Eine Sonderform der Verneinung des Individuums als Menschen-
rechtssubjeke kann dartiber hinaus (b) zur kosmoontologischen Vorstel-
lung in Bezichung gesetzt werden, wonach die Ansehung des Menschen
als ein vom {ibrigen Seinszusammenhang abgesondertes (Rechts-)Sub-
jekt inhidrent irrig ist (vgl. 4.2.1). Wo die Vorstellung des >Ichsc schon
grundsitzlich problematisch ist, kann das individualistische Basiskon-
zept der Menschenrechtsidee nicht greifen und ferner auch in keiner
Weise fiir konkrete Menschenrechte belastbar sein. Dabei wird jedoch
sorgfiltig zwischen jenen Konzeptionen zu unterscheiden sein, deren
anthropologisch-kosmologische Einschitzungen gleichsam als »Weis-
heitslehren< einen solchen Grad an mystischer Abstraktion aufweisen,
dass ihre Fruchtbarmachung fir praktische Menschenrechesdiskurse
weitgehend ausgeschlossen und von ihnen daher keine Gefahr fiir den
Menschenrechtsgedanken zu erwarten ist, und im Gegensatz dazu
solchen, die sehr wohl das Stigma des Frevels auf alle Versuche legen,
dem Individuum Anspriiche (gegen die Mitwelt) zuzusprechen. In bei-
den Fillen — stirker bei sozialontologischen, aber auch kosmoontolo-
gischen Kollektivismen — steht die Vorstellung, dass der Einzelne tiber
menschenrechtliche Anspriiche verfiigen soll, oftmals im Widerspruch
zur Auffassung, wonach es primir Pflichten sind, die ihm eignen. Dies
zeigt sich dann, wenn Gemeinwohlziele statuiert werden, denen sich die
Menschen zu fiigen bzw. unterzuordnen haben (vgl. 4.2.3).

In eben diesem Kontext der Zulissigkeit von Einschrinkungen von
Freiheiten unter Berufung auf das gemeine Wohl sind die fir die men-
schenrechdliche Praxis bedeutsamsten Konfliktherde angesiedelt. Fra-
gestellungen in diesem Bereich, wie sie in Kapitel 4 unter der Rubrik
Funktionalistischer Kollektivismus behandelt werden, sind gerade auch
deshalb Gegenstand intensiv gefithrter Diskussionen, da sich eben mit
der Zuldssigkeit von menschenrechtlichen Ausnahmen eine der zentra-
len Fragen der Menschenrechtsphilosophie tiberhaupt verbindet: Sind
die Menschenrechte bzw. die Errichtung einer menschenrechtlichen
Ordnung selbst bereits das hochste Gue? Haben sich alternative Ge-
meinwohlziele ihnen zwangsldufig unterzuordnen? Selbst so hehre wie
»gesellschaftliche Kohision« oder »moralische Integritit« eines Gemein-

42

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MODELL KONZEPTIONELLER BELASTBARKEIT

wesens? Wie verhalten sich Menschenrechte zu den Zielsetzungen »so-
ziale Gerechtigkeit« oder »Sicherheit«? Je nachdem, wie diese Grund-
satzfragen beantwortet werden, ldsst sich die konkrete Herausforderung
aufgreifen, zu bestimmen, welche mit Verweis auf Gemeinwohlzwecke
errichteten Schranken einzelner individueller Freiheiten einer redu-
zierten Belastbarkeit des Menschenrechtsgedankens entsprechen. An-
leitungen dazu kénnen zwar auch aus dem Menschenrechtsgedanken
geschopft werden, aber nicht (immer) ohne Zusatzannahmen. Es bedarf
folglich einer Erarbeitung zusitzlicher Kriterien auf erweiterter theo-
retischer Basis. Ich mochte an dieser Stelle die Unterscheidung stark
machen zwischen Zwecksetzungen hinsichdich des Gemeinwohls, die
primir menschenrechtlich ausgerichtet sind, und solchen, die das nicht
sind. Erstere fassen das bonum commune als rechtich gesicherte Ord-
nung, die jedem Einzelnen prinzipiell unterschiedslos gewisse Ansprii-
che garantiert; zweitere bestimmen dieses mittels einer der zahlreichen
Alternativversionen: das grofite Gliick der groften Zahl beispielsweise,
sozialer Zusammenhalt oder moralische/religiose Perfektion etc. In die
erste Kategorie fallen dabei Begrenzungen individueller Rechte, die sich
aus der Universalisierung ebensolcher identischer Rechte notwendiger-
weise ergeben (universalistische Reziprozitit). So wiirde das Recht eines
Einzelnen auf Leben durch das spiegelbildliche, identische Recht an-
derer Individuen beschnitten, ohne dass beispielsweise eine Person, der
nicht erlaubt wird, zum Zwecke des eigenen physischen Fortlebens sich
ohne entsprechende Einwilligung der Organe eines anderen zu bedie-
nen, eine Verletzung ihrer legitimen Anspriiche geltend machen kéonnte.
Ebenso kann ich mein Recht auf Meinungsiuflerungsfreiheit nicht auf
solche Weise ausiiben, dass alle anderen quasi >niedergeschrien< werden.
Dieser spiegelbildliche Nexus erklirt auch, warum zumindest in diesem
Kontext Menschenrechte auch mit (Menschen-)Pflichten einhergehen
und warum die Gleichheits- und die Freiheitsdimension der Menschen-
rechte so nahe beieinander liegen, dass manche sogar von (der Spur der)
»Gleichfreiheit« (/égaliberté) sprechen.”

Ebenfalls in obige Kategorie einzuordnen sind wechselseitige Be-
schrinkungen verschiedener Rechte, etwa des Rechts auf Freiheit von
Folter eines vermutlichen Attentiters und des Lebens anderer, oder auch
verschiedener Modi derselben Rechte, wie beispielsweise des Rechts auf
positive Religionsfreiheit in Form der Betitigung von Kirchturmsglo-
cken und des Rechts auf negative Religionsfreiheit in Form der Freiheit,
nicht durch religiose akustische Imperative beldstigt zu werden. In die-
sen Abwigungen treten genuine Wertentscheidungen zu Tage, die eine
abschlieflende Auflésung vor dem Hintergrund einer dynamischen wie
auch relativistischen Sicht auf Werte nicht erlauben. Vielmehr werden

78 Vgl Ftienne Balibar: Gleichfreibeit. Politische Essays, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2012.

43

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG

sie in die Arena der Demokratie und damit des 6ffentlichen-politischen
Diskurses verwiesen. Es werden lediglich im Sinne einer entscheidungs-
vorbereitenden Analyse Wertungspfade nachvollzogen und diskutiert.
Folgt man dieser Absonderung nicht primidr menschenrechtlich ori-
entierter Gemeinwohlvorstellungen einerseits von menschenrechtlich
orientierten andererseits, wiirden auch >Auflésungen« aporetischer Di-
lemmata — Stichworte: >Rettungsfolter« oder Abschuss einer vollbesetz-
ten, von Terroristen gesteuerten Passagiermaschine — im Rahmen einer
klassisch-utilitaristischen Ausrichtung des Gemeinwobhls, so sie das Uti-
licatsprinzip menschenrechdlich fasst, nicht zwangsliufig dazu fithren,
dass der Individualismuspfeiler der Menschenrechtsidee in diesen Fillen
rumknickt.” Derartige Zuginge zu solch heiklen Abwigungsentschei-
dungen wiren somit immer noch innerhalb des moglichen Dissens-
spielraumes einzuordnen (vgl. 4.2.3).

Der Mehrwert, sich der Universalititsproblematik tiber das Modell
konzeptioneller Belastbarkeit anzunihern, liegt meines Erachtens nun
darin, dass dieses wichtige Differenzierungen erméglicht: Zwischen An-
schauungen, die die Menschenrechtsidee stiitzen kénnen und jenen, in
denen sich dafiir kein solides Fundament finden lisst (belastbar vs. nicht
belastbar); sowie zwischen solchen, die mehr bzw. robustere menschen-
rechtliche Anspriiche stiitzen, und solchen, die nur wenige, schmale
menschenrechtliche Anspriiche anerkennen kdnnen (mehr vs. weniger
belastbar). Ferner ermoglicht es, Konflikte im menschenrechtlichen
Terrain prizise zu lokalisieren und dadurch besser zu verstehen. Bei der
Analyse der konzeptionellen Belastbarkeit sind Generalthesen (Welt-
anschauung A ist mit dem Menschenrechtsgedanken inkompatibels)
grundsitzlich unangebracht; vielmehr gilt es, konkrete Werthaltungen
prizise zu analysieren und deren Implikationen fiir den Menschen-
rechtsgedanken im Sinne der Einschitzung gradueller Belastbarkeit
und gerade nicht eines Entweder-Oder vorzunehmen. Dabei ist freilich
zu beriicksichtigen, und dies ist ein Sachverhalt grundlegender Natur
und keineswegs fiir die hier explizierte Methode alleine relevant, dass es
sich bei axiologischen bzw. moralischen Uberzeugungen, iiber die Men-
schen verfiigen, um keine statischen Entitdten, sondern im Zeitverlauf
dynamische handelt. Zwischen einer wie auch immer beschriebenen
Wirklichkeit als Momentaufnahme auf der einen und den in einer un-
berechenbaren Zukunft geborgenen Méglichkeiten auf der anderen Sei-
te klafft folglich immer eine gewisse Liicke, die nie eingeholt werden
kann. Es wird deshalb auch wesentlich darauf ankommen, die Frage
nach der konzeptionellen Belastbarkeit des Menschenrechtsgedankens

79 Anders fillt die Einschitzung unter Zugrundelegung jener Konzepte aus, die mit einem
starken Wiirdebegriff als Kerninhalt der Menschenrechtsidee operieren (vgl. das Urteil des
Deutschen Bundesverfassungsgerichts BVR 357/05, 15.2.2006).

44

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MODELL KONZEPTIONELLER BELASTBARKEIT

in seiner globalen Akkommodation als radikal offene zu denken, das
heiflc konkret, den Bedingungen der Moglichkeit der Universalisierbar-
keit selbst ebenso Aufmerksamkeit zu schenken wie den bisher aktu-
alisierten Maoglichkeiten. Deshalb werden auch speziell Reformansitze
innerhalb jener Traditionen analysiert, die in ihrer gegenwirtig ver-
tretenen Mehrheitsinterpretation ernstliche Schwierigkeiten bereiten,
menschenrechtliches Denken aufzunehmen (vgl. 3.1 und 4.1).

Der generelle Fokus des Modells konzeptioneller Belastbarkeit ver-
meidet zudem, in eine typische >Falle« selbstgewissen Eurozentrismus zu
tappen, die insbesondere dann lauert, wenn in Form einer Einweg-Ana-
lyse die klassischen >westlichen« Menschenrechtserklirungen mit ihren
zwischenzeitlich formulierten Erginzungen bzw. Alternativen abgegli-
chen werden und damit der Eindruck entsteht, als ligen die Hiirden
und Schwierigkeiten einer umfassenden Universalisierung der Men-
schenrechte allein bei auflerwestlichen Gesellschaften.® Auch wenn in
dieser Arbeit durchaus der Ansatz vertreten wird, dass Menschenrechte
schon aufgrund ihrer geschichtlichen Einbettung in die europiische
Moderne nicht nur eine Herausforderung, in extremo sogar eine Zumu-
tung fiir traditionelle, insbesondere religios geprigte Gesellschaften des
globalen Siidens darstellen konnen, diirfte an unterschiedlichen Kon-
fliktfeldern im Bereich der Ausgestaltung der Menschenrechte (vgl. 3.2
und 4.2) deutlich werden, dass sich die Frage der konzeptionellen Be-
lastbarkeit des Menschenrechtsgedankens niche allein regional, sondern
in der Tat global stelle. Wenn etwa heute in westlichen Gesellschaften —
auf der Universalismusebene — dariiber Uneinigkeit vorherrscht, welche
Rechte »Menschheitsverbrechern« (» Terroristen«) oder auch Frithformen
menschlichen Lebens zukommen sollen, oder — auf der Individualis-
musebene — wie weit die Rechte Einzelner hinsichtlich der freien Re-
ligionsausiibung und Meinungsiulerung reichen sollen, so sind diese
Fragestellungen nicht einfach isolierte Momente von Norm- und Wert-
konflikten, sondern lassen in grofSerer Perspektive erkennen, dass hier
grundsitzlich um die Aktualisierung des Menschenrechtsgedankens
gerungen wird: Welche Rechte sollen in >unseren< Gemeinschaften al-
len Menschen garantiert werden? Nach konzeptioneller Belastbarkeit
zu fragen, wird demnach auch als Hinterfragen des verbreiteten Selbst-
verstindnisses aufgefasst, wonach »Westen< und Menschenrechte eine
unhintergehbare Einheit darstellen und Bewohner westlicher Gesell-
schaften die Menschenrechte und ihre axiologischen Voraussetzungen
gleichsam auf natiirliche Art und Weise schon absorbiert haben.

An das so vorgeschlagene Modell konzeptioneller Belastbarkeit las-
sen sich freilich auch kritische Riickfragen stellen, etwa die Frage, ob

80 Zur Kritik daran siehe auch Natalie Oman: »On the Universalizability of Human Rights«,
op. cit.

45

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG

denn nicht aus der weitgehenden Offnung bzw. »Vernachlissigung« der
menschenrechtlichen Inhaltsebene Ungemach drohe. So konnte zum
Beispiel argumentiert werden, dass in diesem Zusammenhang die Mog-
lichkeit denkbar ist, nach der etwa ein Staat nur sehr wenige Anspriiche —
im Extremfall vielleicht nur ein einziges Menschenrecht — formuliert
und dennoch nach diesem Zugang sich attestieren lassen konne, die
Akkommodation des Menschenrechtsgedankens sei in seinem Fall ge-
gliickt. Immerhin wiirde(n) ja diese sehr wenigen Anspriiche oder dieser
singuldre Anspruch allen einzelnen Menschen zugestanden. Hier gilt es,
sich eine Unterscheidung vor Augen zu fithren, die fiir das Verstind-
nis des vorgeschlagenen Weges von entscheidender Bedeutung ist: jene
zwischen einer prinzipiellen Akzeptanz des Menschenrechtsgedankens
einerseits und dem Grad seiner konzeptionellen Belastbarkeit bzw. der
seiner Grundpfeiler Universalismus und Individualismus andererseits.
Mit einer prinzipiellen Anerkennung alleine ist in der Tat zwar viel er-
reicht, aber wenig gewonnen, wie die hypothetische Méglichkeit eines
extrem verdiinnten Menschenrechtskataloges verdeutlicht. Die Frage
nach der Akkommodation der (Idee der) Menschenrechte aber ist kei-
ne nach einem Ja oder einem Nein. Zwar ist es fiir das Projekt uni-
versaler Menschenrechte wesentliche Voraussetzung, dass die Idee der
Menschenrechte tatsichlich bejaht wird, aber der Weg endet hier nicht.
Wenn nimlich der hier verhandelte hypothetische Staat mit der Mi-
nimalvariante einer Menschenrechtserklirung bzw. seine Reprisentan-
ten gefragt wiirden, warum sie denn nicht Anspruch A einrdumen oder
nicht auch zum Schutz von Anspruch B bereit seien, wird an den (ehr-
lichen) Antworten sehr wahrscheinlich zu ermessen sein, welche Span-
nungen zwischen weltanschaulichen Haltungen im weiten Sinne und
(einem der) beiden Grundpfeiler(n) des Menschenrechtsgedankens die-
se Reservationen veranlasst haben. Je nachdem, wo diese Spannungen
genau zu verorten sind, besteht hier dann eine nur teilweise bzw. sehr
eingeschrinkte konzeptionelle Belastbarkeit der Idee der Menschen-
rechte — mit entsprechend aufbereitetem Boden fiir differenzierte bzw.
pointierte Kritik, nicht zuletzt auf Basis reformatorischer Ansitze, de-
nen im Rahmen dieser Arbeit bewusst Aufmerksamkeit in Form des
Nachweises von entsprechenden normativen, axiologischen Ressourcen
geschenkt werden wird (vgl. Kap 3 und 4).

Eine weitere Frage betrifft die Zuordnung menschenrechtlicher Pro-
blemfille zum universalistischen und/oder individualistischen Pfeiler
der Menschenrechtsidee: Wie kommen sie zustande? Grundsitzlich
lasst sich als Regel der Zuordnungslogik aufstellen: Fille der Inklusi-
on/Exklusion sind tendenziell solche, die sich der menschenrecht-
lichen Gleichheitsdimension tiber die Fragen des Wertes von konkreten
(Gruppen von) Individuen annihern (wert sein, Menschenrechtssub-
jekte zu sein). Typischerweise, aber nicht immer, werden in diesem

46

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MODELL KONZEPTIONELLER BELASTBARKEIT

Zusammenhang Merkmale des Individuums in den Blick genommen
bzw. als AusschlieBungsgrund herangezogen, die wesentlich zu seinem
Menschsein gehoren (Herkunft, Geschlecht, sexuelle Orientierung,
Religion etc.). Ob diese Merkmale angeboren sind oder niche, ist da-
fir irrelevant, da auch erworbene Eigenschaften, wie etwa eine Behin-
derung oder ein hohes Alter, robuste Exklusionsfaktoren sein bzw. als
solche verwendet werden konnen. Ein wichtiges Indiz dafiir, dass Be-
schrinkungen von Rechten die Gleichheitsdimension der Menschen-
rechte beriihren, liefern die dafiir vorgebrachten, hiufig apodiktischen
Rechtfertigungen (»Weil sie so/anders sind«, »von Natur aus«). Anders
steht bei Konflikten, die am individualistischen Pfeiler der Menschen-
rechtsidee angesiedelt werden, nicht der (abgestufte) Wert konkreter
Personen zur Debatte, sondern jener ihrer (Freiheits-)Interessen in Ge-
geniiberstellung kollektiver Belange. Entsprechend werden hier weniger
»Wesensmerkmale« zur Grundlage von Ausnahmen von menschenrecht-
lichen Anspriichen gemacht, sondern stirker Handlungsweisen. Dieser
Unterschied wird in der vorliegenden Arbeit auch terminologisch ge-
kennzeichnet: Wihrend bei Spannungen bzw. Unvereinbarkeiten hin-
sichtlich des universalistischen Pfeilers des Menschenrechtsgedankens
priziser von Ausschliissen (von Anspriichen) zu sprechen ist, werden
bei Spannungen bzw. Unvereinbarkeiten hinsichdich des individualis-
tischen Pfeilers Ausnahmen erértert. Je ausfihrlicher also partikulare
Eigenschaften von konkreten Individuen thematisiert werden, desto
cher ist von einer Betroffenheit der Gleichheitsdimension auszugehen.
Hingegen kann im Kontext der Freiheitsdimension der Menschenrechte
sehr abstrake tiber Grenzen und Ausnahmen der betreffenden Ansprii-
che verhandelt werden, ohne an individuelle Rechtssubjekte zu denken,
an deren Stelle meist unpersonliche Fallkonstellationen treten (zum Bei-
spiel Straftiter vs. Staatsgewalt) — ohne die fiir Universalismuskonflikte
charakteristischen, identititsaufgeladenen Wir-Sie-Entgegensetzungen
bzw. normativen Humandifferenzierungen (»Menschheitsverbrecher«
vs. gerechte Mehrheir).

Ebenfalls erliuterungsbediirftig erscheint der Umgang mit Scheinbe-
griindungen, konkret hinsichdich der vorhin skizzierten Trennscheide
zwischen Rechtebeschneidungen, die einem genuin menschenrecht-
lichen Kalkiil folgen, und jenen, die aus anderer Motivation erfolgen.
Eine menschenrechtliche Motivationslage, gewisse individuelle An-
spriiche zu begrenzen, konnte einem nicht primir menschenrechtich
orientierten Gemeinwohlziel vorgeschoben werden. Gerade dies macht
die Beurteilung der Tragfihigkeit der Idee der Menschenrechte in ih-
rer Freiheitsdimension so schwierig und erklirt einen wesentlichen Teil
der diesbeziiglichen Kontroversen. Lisst es sich denn menschenrecht-
lich rechtfertigen, etwa die Reproduktionsfreiheit der Einzelnen unter
Berufung auf die notwendige Entwicklung einer Gesellschaft und ihrer

47

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG

Armutsprivention so einzuschrinken, dass jedem Paar nur ein Nach-
komme zugestanden wird? Konkret: Lisst sich die Zielvorgabe der so-
zietalen Entwicklung als menschenrechtliche fassen und beide so zur
Deckung bringen (vgl. 4.2.3.6)2 Um diese Frage bejahen zu kénnen,
miisste dargelegt werden, inwiefern sich die beabsichtigten Freiheitsre-
striktionen in der Befriedigung konkreter menschenrechtlicher Ansprii-
che niederschlagen, womit wiederum allein die Form gemeint ist, nicht
ein aus einer autoritativen Deklaration entnommener Inhalt dieser An-
spriiche. Das bedeutet: Es miissen mit dem betreffenden Gemeinwohl-
ziel konkrete Rechte korrespondieren, die es befriedigen mochte. Darin
aber allein kénnen sich die Voraussetzungen eines solchen Rechtferti-
gungsweges nicht erschopfen, denn den Willen allein wird man wohl
immer bekunden, doch selten in seiner Authentizitit vollends bestim-
men kénnen. Deshalb erscheint es dienlich, die zur Diskussion stehen-
den Freiheitseingriffe weiters darauthin zu befragen, ob sie zugleich das
effektivste Mittel sind, die so erklirten Rechte zu schiitzen.

Am Beispiel der im Menschenrechtskontext so iiberaus prominent
diskutierten Todesstrafe®" lisst sich die Bedeutung dieses Kriteriums ver-
anschaulichen: Thre Befiirworter setzen auf unterschiedliche Argumente
ihrer Vorziige gegeniiber alternativen Sanktionsmafinahmen im Bereich
des Strafrechts. Sie reichen von der durch die Todesstrafe vermeintlich
realisierten gottgewollten Gerechtigkeitsordnung (Gemeinwohlziel re-
ligiose Perfektion) und ethischen Gesichtspunkten (Gemeinwohlziel
moralische Perfektion) bis hin zu pragmatischen Abschreckungsiiberle-
gungen. Potenzial, an eine menschenrechtszentrierte Begriindung der
Todesstrafe als zuldssige Ausnahme vom allgemeinen Recht auf Leben
heranzureichen, haben dabei nur jene, fiir welche die Todesstrafe niche
(Teil eines) Endzweck(es) selbst ist, sondern stets nur das Mittel — ein
Mittel, das als solches dann zur Disposition stiinde, wenn dhnlich bzw.
stirker wirksame Instrumente zur Verfligung stehen; wenn also im Fall

81 Auch rechtlich besehen ist die grundsitzliche Zulissigkeit der Todesstrafe strittig. Gemifd
ICCPR ist sie fiir schwerste Verbrechen (»most serious crimes«) mit Einschrinkungen er-
laubt (Art. 6). Nur Staaten, die das Zweite Zusatzprotokoll zum ICCPR ratifiziert haben,
verpflichten sich zur Abschaffung bzw. Nichtanwendung der Todesstrafe gemif§ Art. 1:
»No one within the jurisdiction of a State Party to the present Protocol shall be executed«
(Second Optional Protocol to the International Covenant on Civil and Political Rights, aiming
at the abolition of the death penalty, AIRES 44/128, 1989). Auch die EMRK sicht die
Todesstrafe als nicht grundsitzlich unzulissig an (vgl. Art. 2), wurde zwischenzeitlich al-
lerdings erginzt durch zwei Zusatzprotokolle, welche auf die Abschaffung der Todesstrafe
zielen (vgl. Protokoll Nr. 6 zur EMRK iiber die Abschaffung der Todesstrafe, 1983; Protokoll
Nr. 13 zur EMRK iiber die vollstindige Abschaffung der Todesstrafe, 2002). Die UDHR
enthilt sich einer eindeutigen Aussage, war in einem ihrer Entwiirfe jedoch noch konkret:
»Every one has the right to life. This right can be denied only to persons who have been
convicted under general law of some crime to which the death penalty is attached« (Draft

Outline of International Bill of Rights, EICN.4/AC.1/3, 4.6.1947, Art. 3).

48

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFBAU

der Todesstrafe gezeigt werden konnte, dass der Schutz der Menschen-
rechte des bzw. der (potenziellen) Opfer ebenso gut oder sogar besser
zum Beispiel durch eine lebenslange Freiheitsstrafe des Téters zu errei-
chen ist. Der Lackmustest fiir die Beurteilung, inwieweit Begrenzungen
von menschenrechtlichen Anspriichen tendenziell zur individualis-
tischen Dimension der Menschenrechtsidee in Spannung stehen, wire
demnach, ob sich die Proponenten einer Beschrinkung des Rechts auf
Leben im Falle bestimmter Straftaten auf diese Effektivititsfrage ein-
lassen oder nicht. Eine solche Moglichkeit entfillt tibrigens grundsitz-
lich, wenn die Todesstrafe fiir Delikte gefordert wird, die ohnehin keine
Menschen tangieren (Stichwort: opferlose Straftat), sondern wie beim
Beispiel der Blasphemie die »Rechte Gottes« (vgl. 4.2.3.4). Als wichtige
Vorbedingung fiir die sinnvolle Verhandlung von Effekrivititsfragen ist
weiters fiir Beschrinkungen individueller Rechte zugunsten anderer in-
dividueller Rechte einzufordern, dass der »tibergebiihrliche« Gebrauch
der einen sich auch unmittelbar nachteilig auf die anderen Anspriiche
auswirkt. Das kann im Fall der Todesstrafe — Freiheit des Morders be-
droht unter Umstinden das Leben anderer — relativ leicht dargelegt wer-
den, weshalb sich hier Fragen des effektivsten Rechteschutzes problem-
los anschliefen lassen; in anderen Fillen, beispielsweise der behaupteten
Gefahr(en), die von homosexuellen Praktiken fiir ein Recht auf Familie
ausgehen, erscheint die Korrelation diffus und die Kausalitdt fraglich —
mit der Folge, dass wirksame Mittel niche wirklich diskutiert werden
konnen und daher ein zur Freiheitsdimension der Menschenrechte an-
tithetischer Gehalt des so begriindeten Ansinnens, Rechte Homosexuel-
ler zu begrenzen, zu vermuten ist.

1.5 Aufbau

Das Vorgehen der vorliegenden Untersuchung kann folgendermafien
skizziert werden: In Kapitel 2 werden die bereits angedeuteten axio-
logischen Grundlagen der Menschenrechtsidee im Einzelnen aufge-
fichert, durchleuchtet und zueinander in Beziehung gesetzt. Im Vor-
dergrund stehen die Fragen: Welche Art von normativer Gleichheit
bzw. von Freiheit/Individualismus setzt der Menschenrechtsgedanke
eigentlich genau voraus? Besonderes Augenmerk wird dabei den Mog-
lichkeiten beigemessen, die Idee der Menschenrechte theoretisch zu ver-
ankern, wobei zwischen unterschiedlichen Begriindungsebenen, die der
Doppelnatur der Menschenrechte als moralische und rechtliche Nor-
men Rechnung tragen, unterschieden wird (vgl. 2.3). In einem nichsten
Schritt wird das Modell der konzeptionellen Belastbarkeit auf ausge-
withlte Problembereiche bzw. kleine Fallstudien angewendet. Fiir das Ge-
biet des menschenrechtlichen Universalismus (Kap. 3) werden anhand

49

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG

der (Zugehorigkeits-)Kategorien Religion, (National-)Staat, Rasse/
Ethnie, Stand/Kaste, Geschlecht, Alter, Behinderung, >moralische Ver-
derbnis< prinzipielle Exklusionsfelder, aber auch allgemeine und spezi-
elle Inklusionsressourcen erdrtert. Belastbarkeitspriifungen hinsichich
des menschenrechtlichen Individualismus wiederum werden mittels der
Erérterung individualistischer Ressourcen sowohl in religiésen sowie
sikularen Menschenbildern als auch dreier als mafigeblich bestimm-
ter (potenzieller) kollektivistischer Herausforderungen vorgenommen
(Kap. 4). Diese werden unter den bereits erwihnten Begriffen sozialon-
tologischer, kosmoontologischer und funktionalistischer Kollektivismus
dargestellt. Letzterem wird dabei aufgrund seiner iiberragenden Be-
deutung und zahlreichen Gesichter besondere Aufmerksamkeit zuteil.
Konkret werden sechs grundlegende, nicht (unbedingt) auf menschen-
rechtliche Ordnungszwecksetzungen hin bezogene Gemeinwohlziele
identifiziert (sozietale Integritit, sozietale Harmonie, »soziale Gerech-
tigkeit«, moralische Perfektion, sozietale Sicherheit, sozietale Entwick-
lung) und auf ihre Implikationen fiir die Integritit des Menschenrechts-
gedankens hin befragt. Ein abschlieffendes Resiimee fasst schliefllich
die wichtigsten Ergebnisse der Arbeit noch einmal zusammen und fragt
danach, was diese fiir die weitere Entwicklung der Menschenrechte be-
deuten.

SO

23.01.2026, 06:11:53. @)



https://doi.org/10.5771/9783845287324-14
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	1.1  Menschenrechte als Idee oder Listen: Der Weg zu einem relativen Universalismus
	1.2  Menschenrechte als zugesprochene Ansprüche
	1.3  Menschenrechte und das Primat der Moral
	1.4  Das Modell konzeptioneller Belastbarkeit
	1.5  Aufbau

