Oskar Negt

Joachim Perels zum 70. Geburtstag

Zum 70. Geburtstag eines Freundes und politischen Weggefihrten mochte man
in der Gratulation gerne einige Charakterziige unterbringen, die etwas quer ste-
hen zum offiziellen Bild des Geehrten. Ich kenne Joachim Perels schon tiber 40
Jahre; bei der Suche nach Material fiir diesen Geburtstagsgrufl sind mir Teilneh-
merlisten meiner Frankfurter Kantseminare in die Hinde gefallen, in die sich
Perels (mit prazisen Angeboten fiir Seminararbeiten) regelmiflig eingetragen hat.
Obwohlichihnalso so lange kenne, haben sich mir Facetten seiner Personlichkeit
und seiner Denkweise erst erschlossen, als ich, aus gegebenem Anlass, seine
Schriften noch einmal, jetzt unter lebensgeschichtlicher Blickrichtung las. Es ist
ja Vorsicht geboten, wenn die Wahrheitsgehalte wissenschaftlicher Arbeit in ei-
nen biografischen Zusammenhang geriickt und Kausalverhiltnisse hergestellt
werden, die eindeutige Abhingigkeiten nahelegen.

Es ist jedoch auffillig, dass der Grundton in den Schriften von Perels durch Auf-
arbeitung und geschichtliche Erinnerung bestimmt wird. Das ist in dieser Nach-
drucklichkeit sonst nur bei Menschen der Fall, die sich schuldig fiihlen, weil sie
die Holle iberlebt haben. Beispielhaft dafiir sind Ralph Giordano’s ,,Erinnerun-
gen eines Davongekommenen®. Die Wundmale solcher Menschen héren nicht
auf zu schmerzen, und sie dringen darauf, auch das Leiden anderer ,beredt zu
machen®, wie Adorno das ausdriickt.

Aber Joachim Perels ist kein Davongekommener, kein Uberlebender im Sinne
Giordanos. Er ist 1942 geboren, Kriegskind, mit allen Schreckerfahrungen da-
maliger Kindheit. Gleichwohl scheint er in seiner Gefithlswelt in einer Weise sein
wissenschaftliches und politisches Leben den Opfern der Geschichte gewidmet
zu haben, wie das in der akademischen Welt nur selten anzutreffen ist. Es ist nun
fiir seine Denkweise charakteristisch, dass seine wichtigsten Texte den Geist der
Dankbarkeit des Uberlebens und der Trauer tiber die Opfer atmen; aber die Op-
fer, die Ausgegrenzten, die Marginalisierten, die Vertriebenen sind nie blof} ge-
schichtliche Verlierer. Vielmehr sind es Hoffnungstrager, vielfach auch Sinnstif-
ter. Diese enge Verkniipfung von Opfer und Sinn, die ich in den Schriften sowohl
des Politikwissenschaftlers als auch des Juristen Joachim Perels wahrnehme, kann
freilich nur gelingen, wenn die Gesellschaftsanalysen mit einem Schuss religios-
messianischen Bewusstseins versetzt sind.

Vielleicht liegt die Kraftquelle dieses tiberschiissigen Bewusstseins in der Fami-
lientradition, einer Art geistiger Erbschaft. Denn seit Generationen verteilen sich
die Karrieren der Perels-Familie auf Rechtswissenschaft und Theologie. Deren
Glaubenswelt besteht aus einem weltoffenen, dem Wohl und Wehe des Gemein-
wesens verpflichteten Protestantismus; das gilt insbesondere fur Justus Perels,
den hochangesehen kirchlichen Rechtsberater, der seinem Sohn gleichsam den
kategorischen Imperativ einpflanzte, alles zu tun, damit Auschwitz sich nicht
wiederhole.

Es ist nun bemerkenswert, dass in der Lebenswelt von Joachim Perels zwei mit
hochster Achtung bedachte Personlichkeiten verschmelzen: Justus Perels und
Dietrich Bonhoeffer. Man mag hier von idealisierten Vaterfiguren sprechen. Sie
sind Freunde in ihrer kirchlichen Berufswelt; sie sind Teilnehmer am Widerstand,
wurden beide (aus politischen Griinden) zum Tode verurteilt und beide kurz vor
dem Ende der Naziherrschaft ermordet.

1P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:10:06. @ Urheberrachiich geschatzter Inhalt.
fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-125

126

Joachim Perels, der die grofie Bedeutung der von Korsch geforderten ,,Juristi-
schen Aktion“ sehr wohl einzuschitzen weify, beharrt trotzdem auf dem mes-
sianischen Blick; in einem seiner iberzeugendsten Essays (,Judentum und Ge-
sellschaftskritik. Zu Motiven in Adornos Denken®) schreibt er: ,,Der Messianis-
mus ist ein normativer Fluchtpunkt, der, obwohl die Wirklichkeit nicht zum
Gedanken dringt, das historische Ziel einer humanen Welt in groffen Erwar-
tungsgebilden festhilt.“ Und er zitiert Adorno: ,,Erkenntnis hat kein Licht, als
das von der Erlosung her aus der Welt scheint: alles andere ... bleibt ein Stiick
Technik.“

Als ich meinen 70. Geburtstag feierte, tiberreichte mir Joachim Perels ein Buch
mit der Bemerkung: Es ist mir schwer gefallen, mich von thm zu trennen! Ich
war gespannt; ich blatterte, fand auf der ersten Seite den Namen der Besitzerin:
Helga Perels und eine handschriftliche Widmung, die mir galt: Das Buch enthielt
Dietrich Bonhoeffers ,,Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft, Widerstand und
Ergebung.“ Warum Bonhoeffer? wagte ich zu fragen. Joachim antwortete: Lies
die Widmung. Da stand: ,Es ist die Erstausgabe des in der Haft entstandenen
Buchs von Dietrich Bonhoeffer, dem Du (wie meinem Vater) in Deiner Ab-
schiedsvorlesung tiber Kant und Marx Reverenz erweist. Das revolutionire
Buch, das meiner Mutter gehorte, enthilt den urchristlichen Gedanken einer an-
tiklerikalen Weltlichkeit, der das soziale Leben von Grund auf verindert. Es
passt, denke ich, zum Vorrat kritischer Erkenntnisse, die Du bis heute lebendig
haltst“.

Ein revolutionires Buch nennt Perels diese Aufzeichnungen Bonhoeffers; diese
Zuordnung tberrascht: Denn im Text geht es um eine radikale Umdefinition
eines an der Aufklirungstradition orientierten Fortschrittsbegriffs; Bonhoeffer
stellt hier in Zweifel die Giiltigkeit einer ,,westlichen Aufklirung®, die mit dem
griechisch-romischen Erbe arbeitet und fiir die in der Neuzeit die Renaissance
steht; er rehabilitiert die mittelalterliche Poesie, Parzival, Magdeburger und
Naumburger Dom, die ihm zufolge nachdriicklicher als die Klassikbeziige hu-
manistische Grundbegriffe, wie Menschlichkeit, Toleranz, Milde, Maf3, ausdrii-
cken.

Was Joachim Perels an Bonhoeffers (und wohl auch seines Vaters) Option fiir
ein christliches, aber antiklerikales Weltverstindnis so fasziniert, ist offenbar die
damit verkntipfte Haltung, die Bonhoeffer in seinen Gefingnisbriefen als ,Hil-
aritas“ beschreibt. Im lateinischen Ursprungssinne bezeichnet das Frohsinn,
Heiterkeit (im Unterschied zu tristitia), im Bonhoefferschen Verstindnis ist da-
mit ein Grundvertrauen zur Welt gemeint, das die Basis fiir die Wertschitzung
des eigenen Werks ist. Hilaritas ist, wie Bonhoeffer sagt, ,die Zuversicht zum
eigenen Werk, als Kithnheit und Herausforderung der Welt ... als feste Gewiss-
heit, der Welt mit dem eigenen Werk, auch wenn es ihr nicht gefallt, etwas Gutes
zu erweisen ...“

Seine Hilaritas ist gewiss eine Utopie; aber es ist schon eindrucksvoll, wenn ein
Mensch, der unter fortwihrenden Todesdrohungen steht, eine solche Lebens-
maxime formuliert, die sich fiir Perels mit urchristlichen Motiven der Weltein-
stellung verkniipft. So ist dem streitbaren Intellektuellen und dem gelehrten Bi-
belkenner, anlisslich seines 70. Geburtstag der Wunsch auf den Weg zu geben,
in seinem Kampf fiir die Mithseligen und Beladenen, fiir die Beleidigten und Er-
niedrigten etwas mehr von der Bonhoefferschen Hilaritas anzunehmen.

4 1P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:10:06. @ Urheberrachiich geschatzter Inhalt.
Erlaubni untersagt, fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-125

