
Oskar Negt

Joachim Perels zum 70. Geburtstag

Zum 70. Geburtstag eines Freundes und politischen Weggefährten möchte man
in der Gratulation gerne einige Charakterzüge unterbringen, die etwas quer ste-
hen zum offiziellen Bild des Geehrten. Ich kenne Joachim Perels schon über 40
Jahre; bei der Suche nach Material für diesen Geburtstagsgruß sind mir Teilneh-
merlisten meiner Frankfurter Kantseminare in die Hände gefallen, in die sich
Perels (mit präzisen Angeboten für Seminararbeiten) regelmäßig eingetragen hat.
Obwohl ich ihn also so lange kenne, haben sich mir Facetten seiner Persönlichkeit
und seiner Denkweise erst erschlossen, als ich, aus gegebenem Anlass, seine
Schriften noch einmal, jetzt unter lebensgeschichtlicher Blickrichtung las. Es ist
ja Vorsicht geboten, wenn die Wahrheitsgehalte wissenschaftlicher Arbeit in ei-
nen biografischen Zusammenhang gerückt und Kausalverhältnisse hergestellt
werden, die eindeutige Abhängigkeiten nahelegen.
Es ist jedoch auffällig, dass der Grundton in den Schriften von Perels durch Auf-
arbeitung und geschichtliche Erinnerung bestimmt wird. Das ist in dieser Nach-
drücklichkeit sonst nur bei Menschen der Fall, die sich schuldig fühlen, weil sie
die Hölle überlebt haben. Beispielhaft dafür sind Ralph Giordano’s „Erinnerun-
gen eines Davongekommenen“. Die Wundmale solcher Menschen hören nicht
auf zu schmerzen, und sie drängen darauf, auch das Leiden anderer „beredt zu
machen“, wie Adorno das ausdrückt.
Aber Joachim Perels ist kein Davongekommener, kein Überlebender im Sinne
Giordanos. Er ist 1942 geboren, Kriegskind, mit allen Schreckerfahrungen da-
maliger Kindheit. Gleichwohl scheint er in seiner Gefühlswelt in einer Weise sein
wissenschaftliches und politisches Leben den Opfern der Geschichte gewidmet
zu haben, wie das in der akademischen Welt nur selten anzutreffen ist. Es ist nun
für seine Denkweise charakteristisch, dass seine wichtigsten Texte den Geist der
Dankbarkeit des Überlebens und der Trauer über die Opfer atmen; aber die Op-
fer, die Ausgegrenzten, die Marginalisierten, die Vertriebenen sind nie bloß ge-
schichtliche Verlierer. Vielmehr sind es Hoffnungsträger, vielfach auch Sinnstif-
ter. Diese enge Verknüpfung von Opfer und Sinn, die ich in den Schriften sowohl
des Politikwissenschaftlers als auch des Juristen Joachim Perels wahrnehme, kann
freilich nur gelingen, wenn die Gesellschaftsanalysen mit einem Schuss religiös-
messianischen Bewusstseins versetzt sind.
Vielleicht liegt die Kraftquelle dieses überschüssigen Bewusstseins in der Fami-
lientradition, einer Art geistiger Erbschaft. Denn seit Generationen verteilen sich
die Karrieren der Perels-Familie auf Rechtswissenschaft und Theologie. Deren
Glaubenswelt besteht aus einem weltoffenen, dem Wohl und Wehe des Gemein-
wesens verpflichteten Protestantismus; das gilt insbesondere für Justus Perels,
den hochangesehen kirchlichen Rechtsberater, der seinem Sohn gleichsam den
kategorischen Imperativ einpflanzte, alles zu tun, damit Auschwitz sich nicht
wiederhole.
Es ist nun bemerkenswert, dass in der Lebenswelt von Joachim Perels zwei mit
höchster Achtung bedachte Persönlichkeiten verschmelzen: Justus Perels und
Dietrich Bonhoeffer. Man mag hier von idealisierten Vaterfiguren sprechen. Sie
sind Freunde in ihrer kirchlichen Berufswelt; sie sind Teilnehmer am Widerstand,
wurden beide (aus politischen Gründen) zum Tode verurteilt und beide kurz vor
dem Ende der Naziherrschaft ermordet.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-125 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:10:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-125


Joachim Perels, der die große Bedeutung der von Korsch geforderten „Juristi-
schen Aktion“ sehr wohl einzuschätzen weiß, beharrt trotzdem auf dem mes-
sianischen Blick; in einem seiner überzeugendsten Essays („Judentum und Ge-
sellschaftskritik. Zu Motiven in Adornos Denken“) schreibt er: „Der Messianis-
mus ist ein normativer Fluchtpunkt, der, obwohl die Wirklichkeit nicht zum
Gedanken drängt, das historische Ziel einer humanen Welt in großen Erwar-
tungsgebilden festhält.“ Und er zitiert Adorno: „Erkenntnis hat kein Licht, als
das von der Erlösung her aus der Welt scheint: alles andere … bleibt ein Stück
Technik.“
Als ich meinen 70. Geburtstag feierte, überreichte mir Joachim Perels ein Buch
mit der Bemerkung: Es ist mir schwer gefallen, mich von ihm zu trennen! Ich
war gespannt; ich blätterte, fand auf der ersten Seite den Namen der Besitzerin:
Helga Perels und eine handschriftliche Widmung, die mir galt: Das Buch enthielt
Dietrich Bonhoeffers „Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft, Widerstand und
Ergebung.“ Warum Bonhoeffer? wagte ich zu fragen. Joachim antwortete: Lies
die Widmung. Da stand: „Es ist die Erstausgabe des in der Haft entstandenen
Buchs von Dietrich Bonhoeffer, dem Du (wie meinem Vater) in Deiner Ab-
schiedsvorlesung über Kant und Marx Reverenz erweist. Das revolutionäre
Buch, das meiner Mutter gehörte, enthält den urchristlichen Gedanken einer an-
tiklerikalen Weltlichkeit, der das soziale Leben von Grund auf verändert. Es
passt, denke ich, zum Vorrat kritischer Erkenntnisse, die Du bis heute lebendig
hältst“.
Ein revolutionäres Buch nennt Perels diese Aufzeichnungen Bonhoeffers; diese
Zuordnung überrascht: Denn im Text geht es um eine radikale Umdefinition
eines an der Aufklärungstradition orientierten Fortschrittsbegriffs; Bonhoeffer
stellt hier in Zweifel die Gültigkeit einer „westlichen Aufklärung“, die mit dem
griechisch-römischen Erbe arbeitet und für die in der Neuzeit die Renaissance
steht; er rehabilitiert die mittelalterliche Poesie, Parzival, Magdeburger und
Naumburger Dom, die ihm zufolge nachdrücklicher als die Klassikbezüge hu-
manistische Grundbegriffe, wie Menschlichkeit, Toleranz, Milde, Maß, ausdrü-
cken.
Was Joachim Perels an Bonhoeffers (und wohl auch seines Vaters) Option für
ein christliches, aber antiklerikales Weltverständnis so fasziniert, ist offenbar die
damit verknüpfte Haltung, die Bonhoeffer in seinen Gefängnisbriefen als „Hil-
aritas“ beschreibt. Im lateinischen Ursprungssinne bezeichnet das Frohsinn,
Heiterkeit (im Unterschied zu tristitia), im Bonhoefferschen Verständnis ist da-
mit ein Grundvertrauen zur Welt gemeint, das die Basis für die Wertschätzung
des eigenen Werks ist. Hilaritas ist, wie Bonhoeffer sagt, „die Zuversicht zum
eigenen Werk, als Kühnheit und Herausforderung der Welt … als feste Gewiss-
heit, der Welt mit dem eigenen Werk, auch wenn es ihr nicht gefällt, etwas Gutes
zu erweisen …“
Seine Hilaritas ist gewiss eine Utopie; aber es ist schon eindrucksvoll, wenn ein
Mensch, der unter fortwährenden Todesdrohungen steht, eine solche Lebens-
maxime formuliert, die sich für Perels mit urchristlichen Motiven der Weltein-
stellung verknüpft. So ist dem streitbaren Intellektuellen und dem gelehrten Bi-
belkenner, anlässlich seines 70. Geburtstag der Wunsch auf den Weg zu geben,
in seinem Kampf für die Mühseligen und Beladenen, für die Beleidigten und Er-
niedrigten etwas mehr von der Bonhoefferschen Hilaritas anzunehmen.

126

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-125 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:10:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-125

