
1. Kapitel: Doppelpunkt

Doppelpunkt:  
Ein Satzzeichen, das der Ankündigung von direkter Rede, Aufzählungen, Zu-
sammenfassungen, Folgerungen und Ähnlichem dient. 

Da wir das Schicksal „Leben” nennen, 
da jedes Leben zugleich eine Geschichte ist, 
da ich nun beginne, die wichtigsten,  
die erlesensten Details meines Lebens zu erzählen, 
soll dies der Titel meines ersten Kapitels sein. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 3 

Kuledibi, Büyük Hendek-Straße 73, Menda Kohen Appartementhaus Nr. 6. Hier, 
unter dieser Adresse, hat die ganze Geschichte begonnen. Alle Geschichten be-
ginnen immer unter irgendeiner Adresse. Meine Adresse befand sich in Kuledibi, 
in einer der beliebtesten Straßen in einem der meist geschätzten Viertel. Pera war 
in den Gründerjahren der Republik der modernste Stadtteil Istanbuls. Unsere 
dortige Wohnung, auch wenn man sie inzwischen längst abgerissen hat, lebt 
noch stets in meinen Erinnerungen wie in meinem Herzen weiter. Mit zuneh-
mendem Alter ist mir immer klarer geworden, dass die Kindheit so wertvoll ist 
wie keine andere Phase sonst des Lebens. 

Ich erblickte als erstes Kind von Korin und Binyamin Pinto am 8. Oktober 
1936, am zweiten Tage des Sukkots*, in der Nacht von Donnerstag auf Freitag, 
um zehn Uhr, im Französischen Krankenhaus das Licht der Welt. Als erster En-
kel der Familie. Meine Mutter pflegte mir oft vom Tage meiner Geburt zu erzäh-
len. Dr. Sinay soll damals der beste Arzt weit und breit gewesen sein, doch natür-
lich war er auch ungeheuer beschäftigt. Mein Vater mit seiner resoluten Art zö-
gerte wie immer nicht lange und schaffte es, diesen vertrauenswürdigen Speziali-
sten ausfindig zu machen, der nicht nur eine Koryphäe im Bereich Geburtshilfe 
und Frauenheilkunde, sondern auf jedem Gebiet sehr bewandert war. Der Ge-
danke, dass meine Geburt komplikationslos verlaufen ist, macht mich froh. 
Denn meine Mutter – obwohl es ihr gelungen war, das Krebsleiden zu besiegen, 
das sie befallen hatte, bevor ich auf die Welt kam – war ihr Leben lang eine fragi-
le, kränkelnde, schwache Frau. Unsere kleine Wohnung, die Zeugin all dieser Er-
eignisse wurde, bestand aus zwei Zimmern, plus einem Wohnzimmer und einer 
Küche. Sie war klein, aber sie gehörte uns. Unsere eigenen vier Wände. 

Damals war es sehr wichtig, eine Wohnung sein Eigen nennen zu können. Die 
eine Hälfte des Wohnhauses gehörte meinem Großvater, die andere der Familie 
Menda. Mein Großvater Kohen wohnte in der Wohnung gegenüber von uns. 
Die Mendas, die selbst keine Kinder hatten, uns jedoch wie eigene Kinder be-
handelten, waren eine ausgesprochen liebe Familie. Wir redeten sie immer mit 
Madame und Monsieur Menda an. Sie hatten so einiges erlebt und durchlitten. 
Ich habe von ihnen viele Dinge gelernt und sehr schöne Stunden bei ihnen ver-
bracht. Die Fenster meines Großvaters und der Mendas gingen, da sie an der 
Frontseite des Gebäudes wohnten, auf die Büyük Hendek-Straße hinaus. Unser 
Haus befand sich neben der heutigen Neve Schalom-Synagoge*. Gegenüber von 

                                                                                          

*  Sukkot: Laubhüttenfest. Die Israeliten mussten nach ihrem Auszug aus Ägypten vierzig 
Jahre lang ein Nomadenleben führen. Sukkot ist ein Fest, in dessen Rahmen die Juden der 
Fürsorge Gottes gedenken, die sie damals erfuhren, und acht Tage lang einen Großteil ih-
res Alltags in selbstgebauten Laubhütten verbringen (Anmerkung: Fußnoten, die mit * gekenn-
zeichnet sind, gehen auf den Autor zurück, wurden jedoch — so vom Herausgeber für nötig erachtet —, 
von diesem ergänzt). 

*  Neve Schalom-Synagoge: Sie wurde als größte Synagoge der Israelitischen Kultus- 
gemeinde Istanbuls in Şişhane errichtet und am 25. März 1951 für den Gottesdienst eröff-
net. Bis heute ist sie das größte jüdische Gebets- und Gotteshaus der Türkei. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 4 

unserem Haus gab es Fischläden, daneben einen Krämerladen und daneben wie-
derum betrieb der Barbier Vitali sein Geschäft, neben der Moschee auf der rech-
ten Seite der Gemüse- und Obsthändler İshak. Ein Stück weiter in Richtung Ku-
ledibi waren der Kurzwarenladen eines gewissen Eliya Pardo und an der Ecke Lä-
den, in denen es Wein zu kaufen gab. Nachmittags hörte ich immer, wie die 
Frauen, die sich anschickten, das Abendessen vorzubereiten, zu den Fischhänd-
lern hinüberriefen: 

– Dos pischkados, Avram!
Wir lebten in einer der Wohnungen, die nach hinten hinausgingen. Von unse-

rem Fenster aus konnte man die Bankalar-Straße und den Stadtteil Unkapanı se-
hen. Heute denke ich jedes Mal, wenn ich die Brücke von Unkapanı passiere, an 
die Leute zurück, die mit einem Glas Tee in der Hand an den Fenstern unseres 
Hauses lehnten und auf die Brücke blickten. Ich mag alles, was mich an früher 
erinnert. Egal, ob es einen süßen oder bitteren Beigeschmack hat, denn es ist ein 
Teil von mir. Je älter man wird, desto größeren Wert misst man der Vergangen-
heit bei. Man möchte immer wieder das seidene Bündel öffnen, indem sich die 
Relikte der Vergangenheit befinden, diese ausbreiten, sich an seine Erlebnisse er-
innern, jedes einzelne von ihnen berühren. Auch wenn die Zeit so tut, als gehor-
che sie uns, so schaltet und waltet sie doch stets nach ihrem eigenem Gutdünken. 
Wenn man dies von vorneherein akzeptiert, hilft es einem dabei, neue Dinge 
leichter anzunehmen. So sehr es sich auch im Laufe der Zeit verändert haben 
mag, Kuledibi lässt dennoch jedes Mal, das mein Weg mich dort hinführt, meine 
Kindheit in vollster Lebendigkeit wieder vor meinem geistigen Auge aufleben. 

Soweit ich mich erinnern kann, kümmerte sich mein Vater um den Haushalt, 
besorgte die Einkäufe, half mir und meinem Bruder bei den Hausaufgaben und 
kochte sogar hin und wieder. Meine Mutter hütete für gewöhnlich das Bett. An 
seltenen Tagen, wenn Gäste kamen, legte sie unermüdlichen Fleiß an den Tag, 
traf alle möglichen Vorbereitungen, bereitete den Gästen einen großen Empfang 
und wurde danach von einer großen Müdigkeit übermannt, von der sie sich tage-
lang nicht zu befreien vermochte. Immer wenn ich an meine Kindheit zurück-
denke, kommen mir meine Mutter mit ihrem lieben Gesicht in einem schönen 
geblümten Kleid, ihre haselnussbraunen Augen, ihre schwarzen Haare in den 
Sinn. Korin Pinto. Sie pflegte sich ihre Haare im Nacken zusammenzubinden. 
Den Müttern von damals war nicht wie den Müttern von heute der Luxus ver-
gönnt, sich stets nach der neuesten Mode kleiden zu können. Sie sahen alle älter 
aus als sie tatsächlich waren. Das Leben, das sie führen mussten, und der Kampf 
ums nackte Überleben hatten sie schneller erwachsen werden und schneller al-
tern lassen. Sie pflegten alle Arbeiten selbst zu verrichten. Ich habe nie miterlebt, 
dass jemand gekommen ist, um bei uns zu putzen. 

Jahrelang kämpfte meine Mutter mit einem Fieber, dessen Ursache niemand 
festzustellen vermochte. Sie musste sechs Jahre lang das Bett hüten. Mein Vater 
gesellte sich jeden Morgen zu ihr, brachte ihr Kaffee und munterte sie mit lieben 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 5 

Worten auf. Da sie sich kraftlos, wie sie war, nicht auf den Beinen halten konnte, 
nahm sie die Mahlzeiten immer alleine auf ihrem Zimmer ein. Ihr Gesicht war 
durch die Krankheit stets von Schwäche gezeichnet. Nichtsdestotrotz hat sie nie 
die Hoffnung verloren. Sie tat alles, was in ihrer Kraft stand, damit wir Freude 
am Leben hatten. Ich kann mich jedoch nicht daran erinnern, sie je geschminkt 
gesehen zu haben. Aber sie duftete immer herrlich nach Seife. Zum Frisör ging 
sie nur selten. Sie sagte immer, dass das Kreppeisen ihr die Haare verbrannte. 
Der berühmteste Frisör damals war Cevdet. Ich entsinne mich noch, dass sie sich 
ein paar Mal anlässlich eines Festes dort frisieren ließ. Es bereitete mir Freude, 
meine Mutter so gepflegt zu sehen. Ich wollte, dass es ihr gut ging, sie Spazier-
gänge unternahm, wie die anderen Mütter nach Beyoğlu zum Teetrinken und 
Einkaufen fuhr. Doch sie konnte das Haus nur selten verlassen. Ich spürte, dass 
sie keine Kraft hatte, und bei diesem Gedanken wurde mir ganz schwer um mein 
kleines Kinderherz, er stimmte mich sogar in meinen glücklichsten Momenten 
ganz melancholisch. Jahrelang ging das so. Für ein sensibles Kind wie mich war 
das unerträglich. Wenn ich daran zurückdenke, schmerzt es mich noch immer. 

Ein Haus erhält seine Bedeutung durch eine Mutter. Denn es ist die Mutter, 
die ein Haus mit Leben erfüllt, die es aufrechterhält. Wenn einer Familie zuerst 
der Vater wegstirbt, so verliert sie ihren Grundpfeiler, verstirbt jedoch die Mutter, 
so stürzt damit das ganze Fundament des Hauses ein, zerbricht die Familie. Auch 
meine Mutter war der stille Grundstein des Hauses, der alles hinnahm, allen 
Schwierigkeiten standhielt und darüber kein Wort verlor. 

Nun zu meinem Vater. Binyamin Pinto war mittlerer Größe, kleiner als meine 
Mutter. Er hatte eingefallene Wangen, ein schmales Gesicht. Er war immer tadel-
los gekleidet, er achtete sehr auf sein Äußeres. Er war ein gesprächiger, aber ern-
ster Mann, der wenig lachte und den Menschen tiefe Blicke hinter seinen Bril-
lengläsern zuwarf. Ein Vater, der für seine Kinder alles tat und nach dem Grund-
satz „Meine Familie geht über alles” lebte. Er hatte das Lyzeum absolviert, was 
damals einem Hochschulbesuch gleichkam. Da er sehr ehrgeizig und klug war, 
hatte man ihn bei Firma Genoto1 als Hauptkassierer angestellt. „Ein Kuruş2 
macht tausend Lira Unterschied”, pflegte er zu sagen und arbeitete oft bis Mit-
ternacht. Eine Zeit lang war er als Hausmeister tätig. Und dann als Versiche-
rungsvertreter. Als er für die Viktorto De Berlin-Versicherung arbeitete, war ich 
sieben Jahre alt. Eines Tages setzte ich mir in den Kopf, meinen Vater an seinem 
Arbeitsplatz in Karaköy zu besuchen. Für ein Kind war das ziemlich weit weg. 
Als ich beim heutigen Osmanlı Bankası-Museum angelangt war, sprang ich ein-
fach mitten auf die Straße, um sie zu überqueren. Das herannahende Auto hatte 
ich dabei völlig übersehen. Von der Wucht des Aufpralls wurde ich in die Luft 

                                                                                          
1  Hersteller von Lastkraftwagen in der Türkei (Anmerkung: Fußnoten, die mit einer Nummer statt 

eines * versehen sind, stammen vom Herausgeber). 
2  Kleinste türkische Währungseinheit („Groschen“). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 6 

geschleudert und fiel jäh wieder zu Boden. Ich verlor das Bewusstsein. Man 
brachte mich ins Krankenhaus. Ich hatte Fieber, man verabreichte mir eine Sprit-
ze und verständigte meinen Vater. Er eilte zu mir ins Krankenhaus und nahm 
mich mit nach Hause. Am Abend kam Bay Beja zu uns, einer der angesehensten 
Ärzte. Er wohnte im oberen Stockwerk und untersuchte mich noch einmal. „Das 
Kind wird nicht durchkommen”, sagte er. 

Da ich selbst Vater bin, kann ich mir sehr gut vorstellen, welch bange Stunden 
man zu Hause durchlebte. Viel konnte mein Vater nicht tun, aber er beschloss 
letztendlich sich an Dr. Mandil zu wenden. Meine Mutter kam halb um vor Sor-
ge. Sie weinte unablässig. Da damals noch niemand ein Telefon besaß, hatte man 
sich am Tünel-Platz auf die Suche nach dem Arzt gemacht und ihn schließlich 
gefunden. Erst nachdem er mich untersucht und gesagt hatte „Dem Kind fehlt 
nichts. Es soll sich ein wenig ausruhen. Das Fieber hat es wohl vor lauter Schreck 
bekommen. Machen Sie Sich keine Sorgen, morgen früh wird es runtergehen”, 
beruhigten sich meine Eltern wieder. Wer weiß, was vor allem meine arme Mut-
ter durchlitten habe muss, bis er diese Diagnose stellte. 

Kindern gibt es das Gefühl „schon groß” zu sein, wenn sie ihren Vater auf der 
Arbeit besuchen. Das bringt sie einen Schritt näher in Richtung Erwachsensein. 
Ich musste mir wohl so sehr gewünscht haben groß zu sein, dass mich nichts und 
niemand mehr halten konnte. Wenn ich meinen Vater auf der Arbeit besuchte, 
fühlte ich mich wie ein Prinz. Die Kollegen meines Vaters verwöhnten mich sehr. 
Sie luden mich in ein schickes Restaurant, das Kolaro hieß, zum Essen ein und 
schenkten mir Bonbons. Ihre ganze Aufmerksamkeit galt mir. Heute ist mir klar, 
dass sie dies taten, weil sie meinen Vater sehr mochten und schätzten. Ein 
Mensch hat seinen Eltern so vieles zu verdanken, zum einen natürlich seine Exi-
stenz, aber sie sind es auch, die uns eine Vergangenheit schenken, eine ordentli-
che Zukunft vorbereiten, dafür sorgen, dass wir eine schöne Kindheit haben und 
unser Leben mit den buntesten Erinnerungen bereichern. Ein ehrenhaftes Leben 
ist wichtiger als alles andere. Man muss immer sein Wort halten, ausgeglichen 
und ehrlich sein, koscher essen. Dies hatten mir meine Eltern schon im frühesten 
Kindesalter beigebracht. 

Damals war es eine sehr aufregende Sache, einen Brief zu schicken und darauf 
eine Antwort zu erhalten. Ich glaubte, dass man sie einem Vogel ans Bein band, 
der sie dann austrug. Deshalb fragte ich mich immer, wenn ich auf dem Postamt 
war, wo denn wohl die Vögel seien. Als ich eines Tages meinen Vater aufs Post-
amt begleitete, fand ich, während er Briefmarken kaufte, zu seinen Füßen Geld. 
Soweit ich mich erinnern kann, war es für die damalige Zeit nicht wenig. Ich 
bückte mich, nahm es an mich und sagte: „Papa, Dir ist glaub’ ich Geld runter 
gefallen” und gab es ihm. Mein Vater betrachtete das Geld. „Das ist nicht meins, 
mein Sohn”, sagte er und fragte schließlich die Umstehenden: „Hat hier jemand 
Geld verloren?” Da wir den Besitzer des Geldes nicht ausfindig machen konnten, 
gingen wir zum Postdirektor. Aber auch dieser wollte das Geld nicht an sich 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 7 

nehmen. Daraufhin sagte mein Vater: „Wenn jemand nach dem Geld fragen soll-
te, es ist bei mir.” Er hinterließ unsere Adresse und wir gingen heim. Eine lange 
Zeit war verstrichen, und der Besitzer des Geldes hatte sich nicht gemeldet. Als 
mein Vater sich eines Abends mit meiner Mutter unterhielt, hörte ich ihn sagen: 

„Korin, dieses Geld lässt mir keine Ruhe. Niemand hat sich danach erkundigt. 
Ich werde die Hälfte für die Armen spenden und die Hälfte dem Imam von der 
Moschee geben. Nur damit Du es weißt. Damit Du Bescheid weißt, wenn je-
mand fragen sollte. Damit am Ende niemand sagt, der Mann hat sich das Geld 
einfach genommen und in die eigene Tasche gesteckt.” 

So ein ehrlicher Mensch war mein Vater. Selbst mit meinem kindlichen 
Verstand begriff ich, wie sehr er darum bemüht war, dass meine Mutter wieder 
gesund wurde, und sich abrackerte, damit wir zu Hause ein paar Kuruş mehr hat-
ten. Vielleicht glaubte ich auch deshalb immer, dass er der aufopferungsvollste 
Vater der Welt war. 

Die kostbarste Erinnerung an meine Eltern, die ich noch stets in meinem Her-
zen bewahre, ist das Bild, wie sie vor dem Fenster in unserem Wohnzimmer sit-
zen, Kaffee trinken und sich unterhalten. Es war, als hätte unsere Wohnung eine 
Zunge und würde jeden Moment beginnen zu reden, so lebendig war sie. Mit ih-
rer winzigen Küche am Ende des engen Flurs, rechts dem Bad mit Dusche und 
den zwei Zimmern rechts und links vom Wohnzimmer. Eines der typischen alten 
Häuser Beyoğlus, die einander beinahe glichen wie ein Ei dem anderen. Die 
Zimmer waren ganz dicht an einander gereiht und durch Türen miteinander ver-
bundenen, weil die Frontseite des Hauses so schmal war. Rechts vom Wohn-
zimmer befand sich das Zimmer meiner Eltern, links davon mein Zimmer. Da 
wir uns alle an diese Aufteilung gewöhnt hatten, musste mein Bruder Daryo, der 
einige Jahre später geboren wurde, im Wohnzimmer schlafen. In meinem Zim-
mer befand sich ein begehbarer Wandschrank, den man damals „yukri” nannte. 
Wir bewahrten dort allen möglichen Hausrat auf. Wer aus dem Wandschrank et-
was holen wollte, musste dafür mein Zimmer betreten. Wir lebten in diesem 
Haus wie die Protagonisten einer schönen Geschichte. Ein Leben wie im Film. 

Ein weiterer wichtiger Mensch in meinem Leben war mein Großvater. David 
Kohen, der Vater meiner Mutter, lebte gemeinsam mit seiner zweiten Frau in der 
Wohnung gegenüber von uns. Er hatte 1934 sehr viel Geld an der Börse verloren 
und war pleite gegangen. Nachdem er über Nacht praktisch sein ganzes Vermö-
gen verloren hatte, musste er sein Leben noch einmal ganz von vorne beginnen. 
Doch so tief er auch gefallen sein mochte, er war stets ein vornehmer und an-
ständiger Mensch geblieben. Ich erinnere mich noch daran, wie mein Großvater 
altes Geld reparierte. Nach seinem Bankrott hatten ihm gewisse Firmenbesitzer, 
die ihn mochten und ihn nicht verlieren wollten, diese Arbeit vermittelt. Sie 
sammelten das alte Geld ein und brachten es zu ihm, und er besserte es aus. Ich 
gesellte mich oft zu ihm und beobachtete stundenlang voller Bewunderung, wie 
er bei seiner Arbeit vorging. Er redete wenig, war sehr nachdenklich. Manchmal 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 8 

lehrte er mich wichtige Dinge über das Leben, stellte mir Fragen und hörte sich 
meine Antworten an. Aber er kommentierte sie nie. Ich konnte in seinem Ge-
sicht lesen, ob ihm das, was ich erzählte, gefiel oder nicht. Manchmal runzelte er 
die Stirn, manchmal konnte ich an seinem Blick sehen, dass ihm meine Antwort 
gefiel, auch wenn er es eigentlich nicht zeigen wollte. 

Eines Tages sagte er zu mir: „Komm, versuch’ auch Du es einmal, Bensiyon.” 
Ich war furchtbar aufgeregt, zog mir einen Stuhl an den Tisch heran, setzte mich 
und versuchte, die Banknoten, die er mir reichte, an den Einrissstellen wieder zu-
sammenzufügen. An jenem Tag begann ich, für ihn zu arbeiten. Fortan ging ich 
nach Schulschluss jeden Tag zu meinem Großvater. Seines Erachtens musste ich 
wohl gute Arbeit geleistet haben, denn eines Tages rief er mich wieder zu sich. 
„Hier mein Junge, das ist für Dich”, sagte er und drückte mir ein paar Münzen in 
die Hand. Ich konnte gar nicht glauben, dass er mir ab sofort einen wöchentli-
chen Lohn zahlen wollte. Ich hatte angefangen, genau wie die Erwachsenen Geld 
zu verdienen. In meiner Hand hielt ich mein erstes Geld. Ich hatte gearbeitet 
und Geld verdient. Ich konnte mein Glück kaum fassen. Mein Wochenlohn be-
trug sechzig Kuruş. Mit diesem Geld konnte ich mir einen Kinobesuch leisten. 
Wenn ich vierzig Kuruş mehr gehabt hätte, hätte ich mir auch zwei belegte Bröt-
chen kaufen können. An jenem Tag hatte ich das Gefühl zu schweben. Es kam 
mir vor, als könnte ich mir alles kaufen, was ich wollte. Ich hielt mich für den 
reichsten Menschen der Welt. 

Eines Tages in den Schulferien drängten mich meine Freunde, mit ihnen ins 
Kino zu gehen. Ich hatte kein Geld bei mir. Einer meiner Freund sagte: „Hol 
doch eine Lira von dem Geld, das Dein Opa repariert, das wird er sowieso nicht 
merken. Und wenn Du Deinen Lohn kriegst, tust Du es einfach wieder an seinen 
Platz.” Was sich Kinder eben so aushecken. Auf dem Tisch meines Großvaters 
standen die Schachteln mit dem Geld. Und ich würde ja auch nur eine Lira 
nehmen. Und so bediente ich mich. Zuerst gingen wir ins Kino, dann Sandwi-
ches essen. Als ich am Abend die Wohnung meines Großvaters betrat, fand ich 
ihn auf allen Vieren auf dem Boden nach einem Liraschein suchend vor. Ich be-
kam es mit der Angst zu tun. Als mein Großvater mich erblickte, fragte er: 

„Mir fehlt eine Lira. Weißt Du vielleicht, wo sie ist?” 
Mit zitternder Stimme antworte ich: „Keine Ahnung, Opa, ich habe sie nicht 

gesehen.” Er war ein sehr strenger Mann, der seine Prinzipien hatte. Er blickte mir 
direkt ins Gesicht und sagte „Dann werden wir morgen weitersehen”, und wech-
selte das Thema. Weil er so ruhig war, legte sich auch meine Angst ein wenig. Er 
hatte mich also nicht verdächtigt. Wir setzten uns hin und begannen zu arbeiten. 
Eigentlich plauderte ich sehr gerne mit meinem Großvater, aber an jenem Abend 
brachte ich kein Wort über die Lippen. Als mein Vater eine Stunde später von der 
Arbeit kam, erzählte mein Großvater ihm, was geschehen war. Kaum waren wir in 
unserer Wohnung, fragte mich mein Vater: „Was hast Du heute gemacht?” „Wir 
waren im Kino, Papa. Und danach haben wir Sandwiches gegessen.” 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 9 

„Woher hattest Du denn so viel Geld, dass Du Dir das heute alles leisten 
konntest?”, wollte er wissen und sah mir direkt in die Augen. Ich antwortete 
nicht. Mein Vater blickte mir weiter in die Augen. Minute um Minute verstrich, 
und er wendete seinen Blick nicht ab. Als ich immer noch nicht antwortete, fügte 
er hinzu: 

„Soweit ich weiß, hattest Du gar nicht genug Geld, um ins Kino zu gehen. 
Falls Du Dir etwas aus der Geldschachtel Deines Großvaters genommen hast, 
kannst Du es mir ruhig sagen. Das ist nicht so schlimm. Aber wenn Du mich an-
lügst, rede ich nie wieder mit Dir.” 

Ich schämte mich in Grund und Boden. Bauchschmerzen bekam ich auch. 
Unter Tränen gestand ich meinem Vater die Wahrheit. 

„Komm mal her”, sagte er. Ich näherte mich ihm langsam. 
„Sieh mal, mein Sohn, was Du getan hast, lässt sich eigentlich in keiner Weise 

entschuldigen, aber da Du mir die Wahrheit gesagt hast, will ich Dir ausnahms-
weise noch einmal verzeihen. Wenn Du so etwas noch einmal tust, rede ich nie 
wieder mit Dir.” Er nahm eine Lira aus seiner Tasche. 

„Hier, steck’ die ein. Und morgen tust Du so, als hättest Du sie auf dem Bo-
den gefunden, und gibst sie Deinem Großvater.” 

„In Ordnung, Papi. Danke. So einen Fehler begehe ich nie wieder, darauf gebe 
ich Dir mein Ehrenwort.” 

Eine Lira war viel Geld. Man konnte davon Brot, Käse und Spezialitäten wie 
Bulema-Börek3 kaufen, einen Frühstückstisch füllen. Es rührt und beschämt mich 
noch immer, dass mein Vater mir von dem wenigen Geld, das wir besaßen, eine 
Lira gab, damit ich meine Ehre bewahren konnte. Ich war ein kleiner Lausbub. 
Erst viel später wurde mir bewusst, wie schwer es ist, Eltern eines ungezogenen 
Kindes zu sein. 

Am nächsten Morgen ging ich zu meinem Großvater. „Hast Du das Geld ge-
funden, Opa?”, fragte ich. „Nein”, sagte er. „Dann lass’ uns noch einmal gemein-
sam danach suchen”, schlug ich vor und wie mein Vater abgesprochen, tat ich so, 
als hätte ich das Geld gefunden. Mein Großvater nahm das Geld wortlos an sich 
und verließ das Zimmer. Wenig später kehrte er mit einem Seil in der Hand zu-
rück.  

„Komm mit, Bensiyon.”  
Ich verstand nicht, was er vorhatte, aber ich folgte ihm. Er öffnete die Woh-

nungstür und befestigte das Seil am Treppengeländer im Treppenhaus.  
„Los, lehn’ Dich mit dem Rücken ans Geländer.”  
Ich tat, was er sagte, und er band mich an das Geländer.  
„Du hältst Dich wohl für schlau, kleiner Mann. Nun denk mal darüber nach, 

was es bedeutet zu lügen und zu stehlen. Hier hast Du jede Menge Zeit dafür.”  

                                                                                          
3  Mit Spinat gefülltes Blätterteiggebäck, eine Spezialität der sephardischen Juden der Türkei. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 10 

Er ging in die Wohnung zurück, ließ mich allein im Treppenhaus an das stäh-
lerne Geländer gefesselt zurück und schloss die Türe hinter sich. Da stand ich 
nun wie angewurzelt. Wenig später erlosch auch noch das Licht. Das war zu viel 
für mich. Schon immer hatte ich eine Heidenangst vor der Dunkelheit gehabt. 
Ich begann zu weinen. Einerseits, weil ich mich fürchtete und andererseits, weil 
ich mich so sehr schämte. Meine Mutter musste es wohl gehört haben, denn sie 
öffnete die Türe und rief: „Bensiyon, mein Sohn, was hast Du denn?” Als sie 
mich sah, erblich sie. Ich war noch nicht einmal imstande ihr zu antworten, so 
sehr weinte ich. Sie eilte zu mir. 

„Was ist denn passiert, mein Schatz? Wer hat Dich hier festgebunden?”  
Auch diesmal war ich außerstande, ihr zu antworten, so sehr weinte ich noch 

immer. In jenem Augenblick öffnete sich die Tür und die imposante Gestalt 
meines Großvaters erschien auf der Schwelle.  

„Ich habe ihn dort festgebunden. Und da soll er auch bis heute Abend blei-
ben. Vielleicht ist er dann wieder zur Vernunft gekommen. Er hat nicht nur Geld 
von mir gestohlen, sondern mich auch noch angelogen, und dafür schämt er sich 
nicht einmal. Er hat mich für dumm verkaufen wollen und mit mir überall das 
Geld gesucht. Nun soll er begreifen, was es heißt, seinen Großvater zu belügen. 
Er soll dafür büßen.” 

Was konnte meine arme Mutter da tun? Schließlich konnte sie ihrem Vater 
nicht einfach wiedersprechen. Auch wenn sie es mir von sich aus nie angetan hät-
te, musste sie nun in die Wohnung zurückkehren und mich im Treppenhaus zu-
rücklassen. Ich war vom vielen Weinen schon ganz heiser, aber bis mein Vater 
abends nach Hause kam, hatte sich mein Großvater immer noch nicht erbarmt 
und mich losgebunden. Als ich sah, wie verwundert mein Vater dreinschaute, als 
er mich erblickte, begann ich erneut zu weinen. Ich erzählte ihm, was geschehen 
war. Er hörte sich alles an und sagte dann: „Siehst Du? Dein Großvater ist nicht 
so sehr darüber verärgert, dass Du das Geld genommen hast, sondern viel mehr 
darüber, dass Du ihn angeschwindelt hast. Ich binde Dich jetzt los und dann wirst 
Du Dich sofort bei ihm entschuldigen.” Er band mich los. Meine Handgelenke 
hatten sich am Strick ganz rot gescheuert. Ich litt. Aber nicht, weil ich Schmerzen 
hatte. Die Gewissensbisse, die mich plagten, waren viel schrecklicher. Ich wollte 
mich so schnell wie möglich bei meinem Großvater entschuldigen und sein Ver-
trauen wiedergewinnen. Ich klingelte bei ihm. Mein Großvater öffnete stirnrun-
zelnd, ließ die Türe offenstehen und ging zurück ins Wohnzimmer. Dass er mich 
nicht sofort abgewiesen hatte, ließ mich Hoffnung schöpfen. Er ging langsam und 
ließ sich schließlich in seinem Sessel nieder. Aus dem Radio drang die Melodie 
von Müzeyyen Senars „Akşam oldu, hüzünlendim ben yine” und mein Großvater 
hatte sich schon vor einer ganzen Weile seinen Rakı und einen Teller mit Honig-
melone und Käse zurechtgestellt. 

„Nun, Bensiyon Pascha, sind Sie wieder zur Vernunft gekommen? Haben Sie 
Antworten auf die Fragen gefunden, die ich Ihnen gestellt habe?”  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 11 

„Opa”, rief ich und fiel ihm um den Hals. Das war wohl das erste Mal in mei-
nem Leben, dass ich den Mut dazu fand. „Bitte verzeih mir. Ich werde so etwas 
nie wieder tun.”  

Er packte mich am Arm und schob mich ein Stück von sich.  
„Was auch immer geschehen mag, lüge nie wieder irgendjemanden wegen ir-

gendetwas an. Du hättest es mir sagen müssen, dass Du Geld brauchtest, um ins 
Kino zu gehen. Gut, zwar hätte ich Dir kein Geld gegeben, aber trotzdem. Du 
bist schon ein großer Junge. Du musst lernen, mit Deinem Geld hauszuhalten, 
nicht alles an einem Tag auszugeben und es für Zeiten aufzusparen, in denen Du 
es einmal nötig brauchen wirst.“  

„Ich verspreche es Dir, Großvater, so was werde ich nie wieder tun. Ehrenwort. 
Schau, ich küsse für Dich die Mesusa*.“ 

„Komm her!” Er brüllte fast. Ich war vor lauter Schreck außerstande, mich 
vom Fleck zu rühren, drehte mich aber zu ihm um. 

„Komm ja nie wieder auf die Idee, mit einem Schwur beweisen zu wollen, dass 
Du die Wahrheit sagst. Du hast heute eine ordentliche Lektion bekommen. Ich 
bin mir sicher, dass Du in Zukunft immer die Wahrheit sagen wirst.” 

Er gestattete mir, dass ich ihn umarmte. Früher war es nicht sehr üblich, Kin-
der zu umarmen oder zu küssen. Das entsprach nicht dem damaligen Erzie-
hungsverständnis. Ich hatte einen Albtraum durchlebt, und nun war er vorbei. 
Eine merkwürdige Strafe hatte mein Großvater sich da für mich ausgedacht. 
Heute denke ich, dass es eine ziemlich harte Strafe war. Dennoch will ich nicht 
leugnen, dass mein Großvater mich mit dieser Strafe sehr vieles gelehrt hat. In 
der damaligen Zeit war das vielleicht die richtige Art von Strafe. Er selbst war 
auch so streng erzogen worden. Man hatte andere Vorstellungen von Richtig und 
Falsch. Ich ging nach Hause. Man sah mir wohl an, dass mein Großvater mir 
verziehen hatte, denn weder meine Mutter noch mein Vater stellten mir noch 
einmal irgendeine Frage bezüglich dieses Vorkommnisses. Meine Mutter sagte 
nur: „Komm, mein Sohn, wasch Dir das Gesicht und dann lass’ uns essen.” 
Mehr nicht. Als Kind denkt man immer, man würde nie alt, der eigenen Familie 
und den Freunden könne nie etwas zustoßen und sämtliche Verluste würden nur 
die anderen erleiden. Als ich meinen Großvater verlor, schloss sich in meinem 
Herzen eine Türe, die nichts und niemand je wieder zu öffnen vermochte. 

Nun zum Vater meines Vaters. Mein Großvater Bensiyon Pinto war der Ge-
schäftsführer der seinerzeit größten Druckerei namens Fratelli Hayim. Und auf-
grund seiner beruflichen Tätigkeit sprach er ausgezeichnet Türkisch. Er war Ab-

                                                                                          

*  Mesusa: Im Judentum ein handgeschriebenes Schriftstück bestehend aus Texten des alten 
Testaments, die auf einem kleinen Lederstück in einer Kapsel an Türpfosten der Wohnung 
oder des Arbeitsplatzes befestigt wird. In diesen Texten werden die Menschen ermahnt, der 
Gottesliebe Vorrang zu geben und ein Leben nach den Geboten Gottes zu führen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 12 

solvent einer Alliance-Schule* und war ein sehr kluger Mann. Er war sehr autori-
tär, hätte jedoch nie jemanden beleidigt und hielt zu allen stets eine gewisse Di-
stanz. Er war ein herzensguter Mann, ein Genussmensch und dem Trinken sehr 
zugeneigt. Nach dem Tode seiner ersten Frau hatte er noch einmal geheiratet. 
Mein Vater war eines der vier Kinder aus seiner ersten Ehe. Aus der zweiten Ehe 
gingen noch drei weitere Kinder hervor, aber die neue Frau meines Großvaters 
behandelte meinen Vater keinesfalls stiefmütterlich. Mein Großvater war beruf-
lich sehr erfolgreich. Er hatte dreihundert Angestellte. Seine Maxime war, das 
Leben in vollen Zügen zu genießen. Musik hören und essen waren seine Lieb-
lingsbeschäftigungen und er war stets bestrebt, die Familie bei jeder Gelegenheit 
um sich zu versammeln. Seine Wohnung war für mich voll schönster Erinnerun-
gen an meine Kindheit. Im Wohnzimmer stand an der rechten Wand ein riesiges 
Klavier. Wann immer meine Tanten mit jugendlicher Emotionalität in die Tasten 
griffen, bewegten mich die Melodien zutiefst, so dass das Klavier für mich stets 
ein magisches Instrument verkörperte. Die Bilder an der Wand, der silberne Ker-
zenständer auf dem Klavier, das Grammophon, all dies waren Gegenstände wie 
aus einer Traumwelt. Jeden Abend wurde in jenem Hause musiziert. In der Kü-
che bereitete man die köstlichsten Gerichte der Welt zu. Sie wurden an dem gro-
ßen Tisch, den man im Wohnzimmer herrichtete, verzehrt. Mit zunehmendem 
Alter verlagerte mein Großvater seine Gewohnheit, auf dem Heimweg noch ein 
Gläschen zu trinken, nach Hause. Noch heute sehe ich seine Wohnung vor mir, 
wenn ich klassische Musik höre. Mir erschien alles wie ein Märchen. Und dieses 
Märchen habe ich mir stets als mein ganz persönliches Märchen in meinem Her-
zen bewahrt. Meinen Großvater zu Hause zu besuchen war für mich gewisser-
maßen wie einen Film anzusehen, der in einem Palast spielte. Von den Teppi-
chen auf dem Fußboden, über die Familienfotos auf der Anrichte bis hin zum 
unendlich weiten Ausblick auf das Goldene Horn erschien alles wie gemalt. Vom 
Wohnzimmer gelangte man auf einen großen Balkon. Mein Großvater trank dort 
sehr gerne seinen Rakı. Er war ein echter Genussmensch. In unseren Augen war 
es eine luxuriöse Wohnung. Am Ende des langen Flurs befand sich auf der linken 
Seite ein Badezimmer, auf der rechten das Zimmer von Onkel Baruh. 

* Alliance-Schulen: Bildungseinrichtungen der Alliance Israélite Universelle. Ursprünglich in
Frankreich gegründete, vor allem zur Bildung der Juden orientalischer Länder bestimmte
Schulen, die der französischen Kultur Vorrang gaben und in manchen Staaten und Regio- 
nen auch Handwerksausbildungen anboten. Die Schulen der Alliance orientierten sich
eher an einem durch die französische Kultur geprägtem Bildungssystem, als an den tradi- 
tionellen Bildungsstätten, in denen den auf der Lehre des Talmud basierenden jüdischen
Gesetzen größeres Gewicht beigemessen wird. Sie wurden von der osmanischen Regierung
nach 1863 in bedeutenden Städten wie Thessaloniki, Istanbul, Izmir, Gelibolu, Edirne,
Bagdad und Damaskus eröffnet. 1924 erteilte das Bildungsministerium der jungen Tür- 
kischen Republik der Schule Anweisung, die Beziehungen mit Paris abzubrechen, was zur
Folge hatte, dass die Schulen der Alliance in der Türkei rechtlich nicht mehr existieren
durften. Ab Juni 1924 wurde in den Schulen in türkischer Sprache unterrichtet.

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 13 

Mein Onkel war ein sehr gebildeter Mensch. In seinem Zimmer gab es unend-
lich viele Bücher. Er war ein richtiger Bücherwurm. An der Wand hingen Degen 
aus seiner Zeit beim Militär. Jene Degen wurden später im Rahmen des Putsches 
vom 27. Mai (1960, Anm. des Herausgebers) vom Militär eingezogen. Er ist Jahr-
gang 1917 und bekleidete hochrangige Führungsposten bei großen Firmen wie 
Genoto und Grünberg Ticaret. Meines Erachtens war es sein Forscherdrang, der 
ihn so erfolgreich gemacht hat. Ich bin sehr stolz auf ihn. Er ist ein unglaublich 
belesener und gebildeter Mensch und hat selbst drei Bücher geschrieben. Zurzeit 
arbeitet er an seinem vierten. Er pflegte gemeinsam mit meinem Vater Back-
gammon zu spielen. Beim Würfeln machten sie Witze und stachelten sich gegen-
seitig an. Mein Vater rief immer: 

„Penc ü se, fünf und drei!” Und mein Onkel antwortete: 
„Severim güzeli gencüse, ich lieb’ sie, aber jung soll sie sein!” 
Die beiden haben sich immer prächtig verstanden. Auch meine Tanten Sara 

und Sultana freuten sich, wenn sie die beiden so zusammen sahen, wir waren ei-
ne große, friedliche und ruhige Familie. 

Mein Onkel war ein echter Pinto. Ungeduldig und impulsiv. Nun lebt er al-
leine in Israel. Seine Tochter Ofra Fridman wohnt allerdings ganz in seiner Nähe 
und kümmert sich um ihn. Seine Enkelkinder Yasemin und Lian sind seine gro-
ße Freude. Mein Onkel hing sehr an meiner Tante Sonia. Meine Tante klagte 
zwar zuweilen über seine entsetzliche Ungeduld, aber sie hat ihn stets geliebt. Ich 
selbst bin auch ein sehr ungeduldiger Mensch, aber ich glaube, dass dies der ein-
zige Punkt ist, in dem ich eher nach den Pintos als nach den Kohens komme. 
Meinem Großvater bin ich überhaupt nicht ähnlich. Ich habe mit Alkohol über-
haupt nichts am Hut. Anstandshalber habe ich immer meinem Gegenüber mit 
einem Gläschen Gesellschaft geleistet, aber mir ist es nie gelungen, Freude am 
Trinken zu finden. 

Im Jahre 1949 endete die Geschichte unserer Hausgemeinschaft. Meine beiden 
Tanten wanderten nach Israel aus. Und mein Großvater folgte ihnen schließlich. 
1956 mussten wir dann für immer von ihm Abschied nehmen. Damals gab es 
ein Gesetz in Israel: Wer sich in Israel niederließ und nicht bis zu einem be-
stimmten Datum einen entsprechenden Antrag stellte, verlor die Staatsbürger-
schaft desjenigen Landes, in dem er zuvor gelebt hatte. Meine Familie muss diese 
Frist wohl nicht eingehalten haben, denn mein Großvater verlor seine türkische 
Staatsbürgerschaft, was er nicht verkraften konnte. Im Laufe der Zeit verlor er 
seinen Verstand und verstarb in dem Krankenhaus, in das man ihn eingeliefert 
hatte. Man kann wohl sagen, dass er voller Heimweh von uns gegangen ist. Eine 
ähnliche Angst beschlich offenbar auch meinen Vater an seinen Lebensabend, 
denn wann immer ich ihm vorschlug: „Mach doch mal eine kleine Reise nach Is-
rael und besuche meinen Bruder”, sagte er, dass er Angst hatte, dort hinzufahren. 
Er fürchtete, wie sein Vater seine Staatsbürgerschaft zu verlieren. „Dieser Bursche 
macht aus mir noch einen Israeli, ich fahr’ nirgendwohin”, hatte er gesagt. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 14 

Ich glaube auch, dass mein Vater, beeinflusst durch meinen Großvater, nicht 
sehr religiös war. Zum Beispiel kann ich mich nicht daran erinnern, dass bei uns 
freitagabends der Kiddusch* gelesen wurde. Diesen Brauch habe ich von meinem 
Schwiegervater übernommen und stets fortgeführt. Und das war gut so. Es ist 
sehr wichtig, dass man seinen Traditionen und religiösen Pflichten gebührenden 
Wert beimisst. 

Meine Großmutter väterlicherseits, Belinda Pinto, war hingegen ein ganz an-
derer Mensch. Eine echte Istanbuler Dame. Sie lebte zuletzt gemeinsam mit 
meinem Großvater in Israel, und da sie nicht mehr gut sah, ließ ich mich immer 
zu ihren Füßen nieder, um mich mit ihr zu unterhalten. Und sie pflegte mich zu 
berühren, mir auf die Schulter zu schlagen und lauthals über meine Erzählungen 
zu lachen. Um sie zu sehen, machte ich auf jeder meiner Reisen nach Israel einen 
Abstecher nach Akkon. Ich holte sie zu Hause ab, ging mit ihr spazieren. „Willst 
Du denn gar nicht das Grab Deines Großvaters besuchen?”, pflegte sie mich zu 
fragen. Das war für sie ein sehr wichtiger Gang, der unbedingt unternommen 
werden musste. 

Mein Großvaters Bensiyon Pinto wohnte ebenfalls in der Yazıcı-Gasse. Auch 
bei ihm wurde zu Klaviermusik und bei Kerzenschein gegessen. Ich sagte ja be-
reits, in jenen Jahren erlebte ich eine Kindheit wie im Märchen. Damals lebten 
noch alle, waren glücklich und fröhlich. Einzig meiner Mutter ging es weniger 
gut, aber für sie betete ich unablässig. 

In unserer Straße begann der Tag bereits sehr früh. Wir hatten in Galata etli-
che jüdische Nachbarn. Die Ladeninhaber kannten alle Leute. Die Gebäude wa-
ren sozusagen alte Freunde, die sich gegenseitig stützten. Altehrwürdig, aber er-
fahren, alles Gewesene für immer verinnerlicht, mit dem Gebaren jemandes, der 
viel weiß, aber einst unwissend war, versuchten sie einander aufrecht zu halten. 

Über Kuledibi lag, trotz des vornehmen Flairs, auch eine merkwürdige Melan-
cholie. Die Menschen waren anders als jene, die heute dort leben. An Stelle des 
Geldes zählte noch ein Versprechen, statt persönlicher Interessen Loyalität. Wenn 
jemand auf etwas sein Wort gab, so war das genauso viel wert wie ein schriftliches 
Dokument. Lebenserfahrung hatte einen großen Stellenwert, genauso wie eine 
gute Nachbarschaft. Wenn in unserem Viertel Waschtag war, halfen sich alle ge-
genseitig beim Wäscheaufhängen auf der Terrasse. Wir hatten einen ungeheuren 
Spaß daran, auf den Terrassen der verschiedenen Gebäude zu spielen. Meine 
Mutter, die fürchtete, dass wir die Wäsche dabei wieder dreckig machen könnten, 
rief dann immer: 

„Nimm Dich in Acht, Bensiyon, sonst sag ich’s Binyo.” 

* Kiddusch: Heiligung. Ein Segensspruch, der am Sabbat, Feiertagen und zu besonderen An-
lässen vor dem Essen bei Tisch über einem Becher Wein gesprochen wird. Im jüdischen
Glauben symbolisiert Wein Freude und Frohsinn und wird daher zu Beginn von Feierlich-
keiten getrunken.

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 15 

Immer wenn meine Mutter aufgebracht war, nannte sie meinen Vater „Binyo”, 
das war die Koseform von Binyamin Pinto. Aber man konnte an ihrem Tonfall 
erkennen, dass sie nicht ernsthaft böse war, sondern sich freute, dass wir unseren 
Spaß hatten. Um zu baden, pflegte man ins Hamam zu gehen. Als ich klein war, 
ging ich immer mit meiner Mutter, später dann mit meinem Vater dort hin. Jahre 
später, als wir in die Wohnung an der Frontseite des Hauses, in dem wir wohnten, 
zogen, bekamen wir dann erstmals eine eigene Dusche. Zwar hatten wir kein 
warmes Wasser, aber was machte das schon? Sie erschien uns wie ein Geschenk 
des Himmels. In unserer Küche stand ein kleiner Schrank, der sich „taraba” nann-
te. Dort wurden leicht verderbliche Vorräte wie Fleisch oder Käse aufbewahrt. Je-
denfalls blieben alle Nahrungsmittel dort drinnen schön kühl. Auf der Steigung 
rechts von unserem Haus befand sich der Laden des Zuckerbäckers Moiz Belifan-
te. Meister Moiz machte Puddingcreme mit und ohne Kakao und war berühmt 
für seinen lohusa şekeri* und sein Milchgebäck. Die Brit Mila* wurden zu Hause 
vorgenommen. Alle kauften ihre Zuckergeschenke für die Beschneidung bei Mei-
ster Moiz. In Zellophanpapier gewickeltes Milchgebäck, echte Mandelpaste, ein-
zeln verpackte Schokoladenpralinen, ein paar Mandeln – das war die klassische 
Füllung der Zuckertüte. Viele Jahre später entschied sich auf Anraten seiner Mut-
ter auch mein Sohn Hayim anlässlich der Beschneidung seiner Zwillinge für diese 
Zusammenstellung. Eier wurden damals noch per Hand schaumig gerührt. Sämt-
liche Kinder des Viertels pflegten sich zu versammeln, um zu sehen, wie Moiz Ei-
er zu Schaum aufschlug, wir waren fasziniert davon, wie viel Kraft er in den Ar-
men hatte. Knallgelbe Eier verwandelten sich unter seinen Händen nach einer 
Weile in schneeweißen Schaum. Für zehn Kuruş konnte man sich Puddingcreme, 
für fünf Kuruş Schokoladenstäbchen kaufen. Moizs größtes Meisterwerk waren 
jedoch seine akide şekeri, eine Art runder, flacher Fruchtbonbons, die leckersten 
Bonbons die ich in meinem Leben je gegessen habe. Aber vielleicht schmeckt in 
der Kindheit auch einfach alles anders. Er goss die Zuckermaße für die akide şekeri 
immer auf eine kalte Marmorplatte, und sobald sie fest geworden war, schnitt er 
sie von Hand. Wenn die Bonbons dann ins Schaufenster gestellt wurden, glitzer-
ten sie knallrot unter den Lichtern.  

Die schmale Gasse, die von unserer Straße abging, war die Straße der Geflü-
gelschlachter. Dort wurden die Hühner geschlachtet, ihre Federn verschickt und 
ihr Fleisch verkauft. Bei uns war es Brauch, vor dem Jom Kippur* einen Hahn zu 

                                                                                          

*  Lohusa şekeri: rot gefärbter Zucker, aus dem mit verschiedenen Gewürzen wie Nelken und 
Zimt ein Sirup hergestellt wird, den man traditionell den Wöchnerinnen nach der Entbin-
dung u. a. zur Anregung des Milchflusses reicht, aber auch Besuchern anbietet 

*  Brit Mila: Beschneidung, zuweilen auch Bezeichnung für die Beschneidungsfeier. Ein jüdi-
sches Baby wird, sofern keine medizinischen Einwände bestehen, am achten Tag nach sei-
ner Geburt in einer besonderen religiösen Zeremonie und von einem hierfür eigens ge-
schulten Kleriker beschnitten. 

*  Jom Kippur: Versöhnungstag. Der 10. Tag des neuen Jahres nach jüdischem Kalender, den 
die Juden fastend und mit Gottesdiensten verbringen. Sie bemühen sich um die Vergebung 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 16 

schlachten. Es gab damals so viele arme Leute, dass man sich am Festtage nahezu 
um das Fleisch, das gespendet wurde, raufte. Freitags wurde hingegen Fisch ge-
gessen. Die Fischhändler sehnten sich immer den Freitag herbei. Die Straßen, auf 
die man trifft, bevor man zur Italienischen Synagoge gelangt, lagen allesamt nach 
dem Feuer von Bereketzade4 im Jahre 1945 in Schutt und Asche. Die Hitze des 
Feuers war bis zu uns vorgedrungen. Wenn Feiertag war, dann kümmerte es die 
Menschen wenig, um welches Fest es sich handelte und zu wessen Ehren es be-
gangen wurde, man feierte bis nachts um drei draußen auf der Straße. Wir beo-
bachteten das Treiben immer vom Fenster meines Großvaters aus. Man aß 
abends Pfannkuchen mit Puderzucker. Da ich noch klein war, durfte ich so spät 
nicht mehr nach draußen, aber mein Vater brachte immer ein paar Pfannkuchen 
hinauf, die wir dann auf dem Balkon aßen. 

Wir Jugendlichen hatten damals sehr viel Glück und hoffnungsvolle Aussich-
ten. Heutzutage kann ein junger Mensch sich noch nicht glücklich nennen, wenn 
er viel Arbeit und Zukunftsperspektiven hat und anständig ist. Das ist noch nicht 
genug.. Man muss stets auf der Hut sein, darf nicht stolpern und muss auch die 
Kehrseite der Dinge kennen. Als ich noch Kind war, setzten die Erwachsenen mit 
ihren Gesetzen unserem Leben Grenzen. Vielleicht fiel es uns deshalb nicht so 
schwer wie der Jugend von heute, uns an Gesetze zu halten. Wir wären nie auf 
die Idee gekommen, Gesetze oder Grenzen infrage zu stellen. 

Ich liebte Fußballspielen über alles. Das einzige Spielzeug, das ich besaß, war 
ein Ball. Als ich eines Tages wieder einmal wie ein Wilder am Turm Fußball spiel-
te, stieß ich dabei mit dem Kopf so heftig gegen eine Mauer, dass mein Gesicht 
und meine Augen plötzlich blutüberströmt waren. Aber vor lauter Angst, was 
denn wohl meine Mutter dazu sagen würde, spürte ich noch nicht einmal, wie 
weh es tat. Meine Mutter schimpfte schließlich ein wenig mit mir, während sie 
meine Wunde reinigte, aber sie sah von einer richtigen Standpauke ab, da sie 
wohl spürte, dass ich Angst hatte. 

Zwischen 1945 und 1950 war es sehr in Mode, am Wochenende nach Yalova 
oder Gökçedere zu fahren. Man bestieg in Karaköy einen Schaufelraddampfer, lief 
nach zweieinhalb Stunden Fahrt in Yalova ein und fuhr von dort aus mit einem 
„Schnauzenbus” weiter nach Gökçedere. In Yalova gab es zahlreiche Luxushotels. 
Viele Parlamentsabgeordnete und Minister verbrachten dort ihre Wochenenden. 
In Gökçedere dagegen gab es keine Luxushotels wie in Yalova. Man übernachtete 
in kleinen sauberen Pensionen, in sehr schlichten Zimmern. Auch einige Dorfbe-
wohner vermieteten Zimmer. In der Regel fuhr man am Samstagmorgen los und 
kam sonntagabends wieder zurück. In der Zeit, die einem dort blieb, picknickte 
man, unternahm Spaziergänge zu den umliegenden Dörfern, verlebte vergnügli-

Gottes für die Sünden, die sie im vergangenen Jahr gegenüber anderen Menschen began-
gen haben und suchen Gottes Nähe. Sie geloben, künftig ein Leben nach Gottes Geboten 
zu führen. 

4  Ein Bezirk im Stadtvieretel Beyoğlu. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 17 

che Stunden. Wer finanziell besser gestellt war, fuhr jedoch nach Yalova zum Tee-
trinken. Manchmal fuhren wir auch nach Çınarcık und machten Fotos am Strand. 
Man erlebte jeden Moment in engster Verbundenheit mit den anderen, verbarg 
nichts vor einander, sondern teilte alles. Ob die Menschen damals anders waren 
oder die Zeit in einem anderen Tempo verstrich, weiß ich nicht. Was ich weiß, ist, 
dass die Blicke der Menschen damals gefühlvoller waren. Ihr Zorn und ihre Liebe 
waren echt. Aufregung, Trauer, Freude wurden in einer Form, die der eigentlichen 
Bedeutung des Wortes angemessen war, wirklich gelebt. 

Ich glaube nicht, dass ich ein besonders ungezogenes Kind war, aber ich ge-
hörte auch nicht unbedingt zur braven Sorte. Für mich bestand das Leben nur 
aus Spielen. Weil ich immer bis in die Abendstunden spielte und hinter meinem 
Ball herrannte, war ich so müde, dass ich schon begann einzunicken und davon 
zu träumen, was ich am nächsten Tag spielen würde, während ich noch bei Tisch 
saß und aß. Ich träumte für mein Leben gerne. Und tue es auch heute noch ger-
ne. Träume ermöglichen einem, sich weiterzuentwickeln. Man darf sich nur nicht 
so sehr in ihnen verlieren, dass man damit jemand anderem oder sich selbst 
schadet. Und offenbar verstand ich meine Träume schon gut zu dosieren, ob-
wohl ich damals noch sehr jung war. 

Uns war nicht wirklich klar, dass wir einer religiösen Minderheit angehörten. 
Die Synagoge stand direkt vor unserer Nase. Jeder kannte jeden. Auch wenn wir 
auf engstem Raum sowohl mit unseren Glaubensbrüdern als auch mit der Mehr-
heitsgesellschaft5 und anderen religiösen Minderheiten zusammenleben mussten, 
machten wir uns keine großen Gedanken über unsere Identität. Und andersher-
um machte sich auch niemand großartig Gedanken über uns. Alle lebten wir in 
so enger Verbundenheit mit einander, dass niemand wusste, welches nun ein Fest 
von Moris’, welches eines von Yorgos oder von Mustafas Familie war, wir mach-
ten da keinerlei Unterschiede. Ein Fest war ein Fest, wie der Name eben schon 
sagte. Manche Feste feierte man eben mit bemalten Eiern, manche mit Süßigkei-
ten, die in Taschentüchern eingewickelt waren, und wiederum andere mit Mat-
zen. Wir kamen bei jedem auf unsere Kosten. Es kam uns überhaupt nicht in 
den Sinn, nach den Unterschieden zu fragen. Wir waren so sehr daran gewöhnt, 
miteinander zu leben, dass wir uns ein Viertel ohne den anderen nicht vorstellen 
konnten. Heute jedoch fragen die Leute ihr Gegenüber sofort nach seiner Religi-
on, sobald sie einen ungewöhnlichen Namen hören. Das war früher nicht so. 
Vielleicht erscheint es mir deshalb so merkwürdig. Es ist für mich sehr schwer 
nachzuvollziehen, weshalb man heutzutage in der Türkei so empfindlich ist. In 
Europa oder Amerika fragt niemand den anderen nach seiner Religion oder Na-
tionalität. Denn Glaube geht niemanden außer einen selbst etwas an. In diesem 

                                                                                          
5  Es handelt sich hier um einen vom Autor geschöpften Begriff (geniş toplum), mit dem die 

türkische Gesellschaft, ausgenommen ihrer ethnischen und religiösen Minderheiten ge-
meint wird, der also in etwa dem gleich kommt, was im Deutschen oftmals als „Mehrheits-
gesellschaft“ bezeichnet wird. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 18 

Sinne ist die Religion eines Menschen ein nicht offensichtlicher Wert. Wenn ich 
beten will, dann kündige ich das nicht vorher aller Welt an, ich stelle mich nicht 
hin und rufe „Hört her Leute, ich werde jetzt beten.” Wenn mein Assistent sich 
irgendwohin zurückzieht und sein Namaz-Gebet6 verrichtet, bekommt das nie-
mand mit. Ein Gebet, der Dienst an Gott ist etwas sehr persönliches. Man ist 
niemandem dafür Rechenschaft schuldig. In der Türkei stellen aber nicht nur 
muslimische Türken, sondern auch Griechen, Juden oder Armenier diese Frage. 
Irgendwie hat es sich hierzulande zu einer neuen Angewohnheit entwickelt, sein 
Gegenüber zu fragen: 

„Wie heißt Du?” 
„Albert.” 
„Ach, dann bist Du gar kein Türke?” 
„Doch.” 
„Und wie kannst Du dann Albert heißen?” 
„Ich bin ein Türke, aber ein jüdischer.” 
„Beides auf einmal? Wie bitteschön geht das denn?” 
Albert weiß mindestens so gut wie Mustafa, was er ist. Genau wie Yorgo und 

Agop auch. 
„Wenn doch auch Du es nur wüsstest. Dann würdest Du Dich im Leben besser 

zurechtfinden, der Welt, in der Du lebst, etwas mehr Sinn geben. Und was, wenn 
Du es nicht weißt? Dann wärst Du jemand, der zwar erwachsen, aber dem Leben 
nicht gewachsen ist. Während der Globalisierungsprozess auf dieser Welt immer 
weiter voranschreitet und Du sogar gemeinsam mit diesen Menschen in ein und 
demselben Land lebst, stellst Du so sinnlose Fragen, dass man sofort erkennt, 
dass Du von allem und jedem schon rechts und links überholt wirst, bevor Du 
überhaupt die Hälfte der Strecke zurück gelegt hast.” Manchmal verspüre ich den 
brennenden Wunsch, ihnen genau das ins Gesicht zu sagen. 

Amin Maalouf schreibt in seinem Buch „Mörderische Identitäten”7 an einer 
Stelle: „Es ist eine noch immer weitverbreitete und in meinen Augen äußerst ge-
fährliche Denkgewohnheit, der zufolge man, um seine Identität zu bekräftigen, 
sich mit ‚Ich bin Serbe’, ‚Ich bin Jude’, ‚Ich bin Muslim’ vorstellt.” Und da teile 
ich seine Meinung voll und ganz. Alles Schreckliche, das auf dieser Welt passiert 
ist, rührt von dieser Gepflogenheit her. Und davon profitieren die Leute, die un-
versehrt aus diesem Konflikt hervorgehen. Es gibt nichts Falscheres, als die Men-
schen einander zu entfremden, sie gegen Feindbilder aufzuhetzen, zum Rassis-
mus anzustacheln und in die Religionsfeindlichkeit zu treiben. Manche von uns 
sind gebildet, manche nicht, manche von uns gutherzig, manche fortschrittlich, 
manche rückschrittlich. Aber nichtsdestotrotz hat jeder von uns etwas, was der 
andere nicht hat, was uns von dem anderen unterscheidet. Und ist es nicht genau 

6  Täglich fünfmal zu verrichtendes, rituell genau vorgeschriebenes islamisches Gebet.. 
7  Maalouf, Amin: Mörderische Identitäten. Frankfurt: Suhrkamp, 2000. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 19 

das, was jeden von uns einzelnen wertvoll macht? Man darf nicht vergessen, dass 
dieser Unterschied nicht davon abhängt, wer unser Gegenüber ist, sondern da-
von, was für ein Mensch er ist. 

Damals interessierten sich die Menschen nicht dafür, welcher Religion ihr Ge-
genüber angehörte. Und deshalb musste auch niemand lernen, wie man sich inte-
griert. Alles entwickelte sich ganz natürlich, von selbst.  

Neben dem Turm befand sich ein Brunnen. Wenn ich Wasser holen musste, 
ging ich immer dort hin. Da meine Mutter schon in sehr jungen Jahren wegen ei-
ner Brustkrebserkrankung operiert werden musste, versuchten wir sie so gut es ging 
zu verwöhnen. Sie trank für ihr Leben gerne frisches Wasser. Und so holte ich ihr 
jeden Tag frisches Wasser. Da ich noch ein Kind war, sagten immer alle zu mir 
„Komm, mach mal Platz da!” Eines Tages spielten die Kinder der unteren Siedlung 
am Brunnen Ball. Ich hatte unseren Kanister unter den Hahn gestellt und begann 
zu warten. Das Wasser floss sehr langsam. Einer der Jungen sagte: „Nimm mal den 
Kanister da weg, ich will Wasser trinken.” „Warte doch bis Du dran bist”, entgegne-
te ich. Seine Freunde hatten aufgehört zu spielen und sich zu ihm gesellt. Auf 
einmal begannen sie, mich zu schubsen. In unserer Siedlung wohnte ein Mann, 
von dem alle sagten, dass er verrückt war. Als ich aufblickte, sah ich ihn plötzlich 
an der Ecke stehen, er holte seinen Stock hervor und schritt rasch auf uns zu. „Oh 
weia”, sagte ich, „Jetzt sitze ich in der Tinte!” Der Mann jedoch fuchtelte mit sei-
nem Stock in Richtung der anderen Kinder. „He, was wollt Ihr von diesem Jungen? 
Er schleppt jeden Tag Wasser für seine Mutter, lasst ihn in Ruhe seinen Kanister 
füllen. Wenn ich Euch noch einmal in seiner Nähe erwisch, dann hau’ ich Euch 
mit diesem Stock hier die Köpfe kaputt”, rief er. Als er sich zu mir umwandte, sah 
ich, dass in seinem Blick Zärtlichkeit lag. „Geh nur, mein Sohn, geh Dein Wasser 
holen”, sagte er. „Komm immer hierher zum Wasser holen. Sollten diese Bengel 
Dich noch einmal belästigen, dann lass es mich wissen.” Ich füllte meinen Kanister 
auf. Während ich nach Hause lief, dachte ich bei mir, dass dieser Mann eigentlich 
gar nicht verrückt war. Von nun an störte mich nie wieder jemand, wenn ich am 
Brunnen Wasser holte. 

Mein Vater war ein gläubiger Mensch, aber mit der Erfüllung religiöser Pflich-
ten nahm er es nicht allzu genau. Er war der Meinung, dass es verschiedene Wege 
gab zu glauben, die Überzeugung aber letztendlich immer dieselbe war. Ganz 
gleich, an welche Religion wir glauben, der Gott, an den wir uns wenden, ist im-
mer derselbe. Mein Vater konnte weder verstehen noch akzeptieren, dass die 
Menschen einander so fern waren, wenn doch Gott uns so nahe war, wenn er uns 
so sehr liebte. „Wer keine Gottesfurcht hat, in seinem Herzen keine Barmherzig-
keit trägt, ein kleines Kind nicht mit Zärtlichkeit betrachtet, den Schwächeren 
nicht hilft, der ist kein Mensch, welcher Religion auch immer er angehören mag”, 
pflegte er zu sagen. Aber wenn man klein ist, versteht man zum Glück nicht, dass 
einen die anderen mit „anderen” Augen betrachten. „Die beiden wichtigsten Wer-
te, die aus einem Menschen einen Menschen machen, sind Verstand und Barm-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 20 

herzigkeit. Wenn Ihr barmherzig seid und dazu noch euren Verstand gebraucht, 
dann wird Gott stets mit Euch sein”, versuchte er uns immer zu vermitteln. Er war 
auch in religiösen Dingen ein Demokrat. Er zwang uns nie zu irgendetwas. Er hat 
uns gelehrt, was wir tun sollten, uns aber völlig frei gestellt, ob wir es letztendlich 
taten oder nicht. Für die damalige Zeit hatte er sehr moderne Ansichten. 

Wir waren eine glückliche, kunterbunte Gemeinschaft. Auf der anderen Seite 
unserer Tür befand sich eine Straße, in der Menschen wohnten, die grenzenloses 
Vertrauen in einander hatten. Sie war ein bisschen düster, ein bisschen grau, ein 
bisschen eng, aber die Menschen, die dort lebten, waren echte „Menschen”. Aber 
sobald man einen Fuß vor die Tür setzte, begann natürlich auch der Kampf ums 
Überleben. Bei uns zu Hause herrschten weder Zwietracht noch Unruhe. Wir 
hatten nur wenig Geld, aber die Kriegsjahre lehrten uns, was im Leben wirklich 
zählte. Bei uns gab es zwar keine echte Konfitüre, dafür aber eine marmeladenar-
tige Süßspeise namens „Bulama”. Niemand von uns schwamm in Geld, aber al-
len gelang es, sich über Wasser zu halten. Auch die Leute, die nur an Festtags-
morgen die Synagoge besuchten, und sei es selbst nur einmal im Jahr, versäum-
ten es nicht, Geld zur Seite zu legen, um sich herausputzen und in angemessener 
Kleidung das Gotteshaus besuchen zu können. Deshalb war die Büyük Hendek-
Straße an Feiertagen immer eine kunterbunte, glitzernde Straße. Sich auf neue 
Dinge einzulassen bedeutet nicht, die alten zu vergessen. Ich habe sie nie verges-
sen. Und wenn ich ein glücklicher Mensch bin, dann genau deshalb. Die Vergan-
genheit ist unser kostbarstes Gut. Ja, meine lebendigsten Erinnerungen sind in 
jenen Wohnungen, jenen Treppenhäusern, Zimmern, in jener Straße, jener Um-
gebung, in ganz Kuledibi verwurzelt. 

1940 wurde mein Bruder Davit geboren. Wie viele Leute ihn tatsächlich Davit 
nannten, weiß ich nicht. Soweit ich zurückdenken kann, ist Davit für mich immer 
Daryo gewesen. Da er ein weniger geduldiges Baby war als ich und es sehr eilig 
hatte, das Licht der Welt zu erblicken, wartete er nicht ab, bis meine Mutter sich 
ins Krankenhaus begeben hatte, sondern kam zu Hause auf die Welt. Eines Tages, 
kurz vor Davits eigentlichem Geburtstermin, fühlte sich meine Mutter nicht be-
sonders wohl, aber mich plagte ausgerechnet an jenem Tag eine große Unruhe, 
ich konnte einfach nicht still sitzen und wollte nach draußen. Mein armer Vater 
war ratlos und sagte: „Komm, ich geh’ mit Dir ein wenig spazieren”, und ging mit 
mir hinaus. Er brachte mich nach Balat, zu einer Freundin meiner Mutter namens 
Dora. Ich ging sehr gerne zu Dora. In der Straße, in der sie wohnte, gab es viele 
Kinder in meinem Alter, mit denen ich spielen konnte. Sobald ich sie erblickte, 
ließ ich die Hand meines Vaters los und rannte zu ihnen. Es war der 18. August 
und ein sehr heißer Tag. Die Sonne brannte auf die Stadt herab. Inzwischen hatte 
meine Mutter Wehen bekommen. Als mein Vater nach Hause kam und sie in den 
Wehen liegen sah, wusste er nicht, was er tun sollte, denn es war zu spät, um noch 
ins Krankenhaus zu fahren. Daryo kam zu Hause auf die Welt. Als mein Vater 
mich am Abend abholte, standen ihm noch immer Freude und Überraschung ins 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 21 

Gesicht geschrieben, und ich begriff sofort, dass etwas Wunderbares geschehen 
war. Mein Vater teilte Dora die frohe Botschaft mit: 

„Heute hat noch ein kleiner Herr Pinto das Licht der Welt erblickt.” 
Er strahlte vor Freude über das ganze Gesicht. „Wie geht es Korin?”, wollte 

Dora wissen. 
„Gut, Gott sei Dank. Und dem Baby auch.” 
So freudig hatte ich meinen Vater nie zuvor gesehen. Ich war sehr erstaunt. War 

es nicht noch eine ganze Weile hin, bis dieses Baby hätte geboren werden sollen? 
Warum war es denn jetzt schon so früh gekommen? Ich wollte sofort zu meiner 
Mutter. Aber zweifelsohne vor allem, weil ich darauf brannte, das neugeborene 
Baby zu sehen und weniger meine Mutter. Während ich im Bus auf dem Schoß 
meines Vaters saß, machte ich mir die ganze Zeit darüber Gedanken, was sich von 
nun an wohl alles ändern würde. Aber mit vier Jahren war man noch nicht alt ge-
nug, um hierauf Antworten zu finden. Zu Hause angelangt, sah ich, dass die 
Nachbarn bei uns waren. Meine Mutter lag im Bett. Sie war ein wenig blass, aber 
ansonsten sah sie gut und vor allen Dingen glücklich aus. Sobald sie mich erblick-
te, streckte sie ihre Hand aus und sagte „Komm her, mein Paşiko*.” Da erblickte 
ich das kleine Gesicht von Daryo, der neben meiner Mutter lag. Es war so winzig. 
Zuerst konnte ich ihn nur anstarren. Dann näherte ich mich ganz langsam dem 
Bett meiner Mutter. Aufmerksam betrachtete ich Daryos Gesicht. Seine Augen 
schienen halb geöffnet zu sein, und seine Lippen bewegten sich. Hin und wieder 
streckte er seine kleine Zunge heraus. Seine Hände hatte er ganz fest zu Fäustchen 
geballt. Ich streckte meine Hand aus und berührte ihn vorsichtig. Er öffnete seine 
kleine Faust und umfasste meinen Finger. In jenem Moment wurde mir klar, dass 
ich nun ein großer Bruder war. Und von jenem Tage an sind wir beiden Brüder 
stets Hand in Hand durchs Leben gegangen. Egal, wie das Leben uns mitspielte, 
wir boten ihm stets Seite an Seite, Schulter an Schulter die Stirn. 

Daryo war ein pflegeleichtes und sehr artiges Kind. Er machte keine Dumm-
heiten wie ich und stellte auch nie etwas Schlimmes an. Zumindest hat er sich 
nie so schlimm verletzt wie ich. Er war ein herzensguter, ehrlicher und anständi-
ger Junge, ein richtiger Bruder eben. Heute lebt er mit seiner Frau Fani und sei-
nen Söhnen Benny und Avi in Israel. Er ist einer der wichtigsten Stützen meines 
Lebens. Ein Leben ohne ihn kann ich mir nicht vorstellen. Ich habe mich mit 
Daryo immer sehr gut verstanden. Wenn man klein ist, machen vier Jahre Al-
tersdifferenz noch viel aus, aber mit zunehmendem Alter verlieren sich die Un-
terschiede. Bei uns hat sich jedoch nie etwas an dem Respekt und der Liebe, die 
wir als Geschwister für einander empfanden, geändert, nichts konnte sie min-
dern. Wir haben uns nie gestritten. Wie in jeder Familie hat es zwischen uns na-
türlich hin und wieder einmal kleinere Meinungsverschiedenheiten gegeben, aber 
ich kann mich nicht daran erinnern, dass wir einander je wirklich böse gewesen 

                                                                                          

*  Paşiko: kleiner Pascha. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 22 

wären und tagelang nicht mit einander geredet hätten. Ich habe ihn nur ein ein-
ziges Mal geschlagen. Er spielte gerade mit anderen Kindern auf dem Schulhof 
Ball. Ich sah ihnen von Weitem zu, während ich mich mit einem Freund unter-
hielt. Plötzlich klaute einer von Daryos Freunden einem Jungen, den sie nicht 
hatten mitspielen lassen, die Mütze und warf sie in die Luft. Die Mütze wurde 
von einem zum anderen geworfen und landete schließlich zu Daryos Füßen. Al-
lem Anschein nach hatte auch er einen Riesenspass an den Hänseleien. 

Ich rief ihm zu: 
„Daryo, gib dem Jungen seine Mütze zurück!” 
Aber er hörte nicht auf mich und kickte die Mütze wie einen Ball fort. Ich 

sprintete los und fing die Mütze noch im Flug. Dann lief ich zu Daryo und ver-
passte ihm eine Ohrfeige. „Wenn ich Dir sage, gib’ dem Jungen seine Mütze wie-
der, dann tust Du das auch gefälligst. Was gibt Euch das Recht, ihn zu hänseln?”, 
schrie ich. Er schämte sich entsetzlich und wurde knallrot. „Tut mir leid, Abi”, sag-
te er. Das war alles. Ich kann mich nicht daran erinnern, dass wir uns ansonsten 
noch einmal gestritten hätten. Obwohl ich nur vier Jahre älter bin als er, hat er nie 
aufgehört mich „Abi”, „großer Bruder”, zu nennen. Jedes Mal, wenn er mich so 
nennt, fühle ich mich wieder in unsere Kindheit zurückversetzt. Es erinnert mich 
an die Zeit, als er noch ganz klein war, daran, wie wir immer mit ihm in den Park 
gingen. Meine Mutter pflegte ihn in einen Kinderwagen zu legen, den ich dann 
schob. Das waren die Tage, in denen ich anfing zu begreifen, was es bedeutete, ein 
großer Bruder zu sein. Als wir größer waren, wurden wir Freunde. Daryo schlief 
teils im Wohnzimmer, teils im Flur. Meinetwegen hatte er kein eigenes Zimmer, 
während ich es genoss, mein eigenes Reich zu haben. Ich habe ihm nie angebo-
ten, mal zu tauschen, was Daryo mir aber kein bisschen übel genommen hat. Wir 
hatten immer Verständnis für den anderen. Er hat mir nie Kummer bereitet. Alles 
lief mehr oder weniger gut, und ungeahnt der Tatsache, dass mir die düstersten 
Tage meines Lebens bevorstanden, spielte ich mit meinem kleinen Bruder, der ge-
rade begann zu krabbeln und sich an seinen ersten Worten zu versuchen. 

Jenen Tag werde ich nie vergessen. Onkel Moiz und mein Großvater David 
Kohen standen plötzlich bei uns vor der Tür. Es war äußerst ungewöhnlich, dass 
sie uns mitten am Tage besuchen kamen. Ich fragte mich, was sie wohl zu uns 
führte. Und mein Vater musste doch eigentlich auf der Arbeit sein, Väter sind un-
ter der Woche tagsüber ja nie zu Hause. Auf einmal hörte ich, wie mein Großva-
ter zu meinem Vater sagte: „Mach Dir keine Sorgen, Binyamin, den Hinweg wirst 
Du zwar alleine gehen müssen, doch zurück wird Gott Dich führen.” Was war 
denn das für ein Hinweg, wenn der Rückweg nur mit Gottes Hilfe gegangen wer-
den konnte? Meine Mutter weinte. Daryo saß auf ihrem Schoß, er hatte noch 
keine Ahnung von dem, was um ihn herum vorging, er kaute auf einem Spielzeug 
herum, das er in der Hand hielt, weil ihn seine gerade durchbrechenden Zähn-
chen drückten, und lächelte freundlich. Die Nachricht, dass zwanzig verschiedene 
Personengruppen für die Armee rekrutiert werden sollten, ging von Mund zu 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 23 

Mund und verbreitete sich rasch. Und leider sagte die Flüsterpost stets die Wahr-
heit. 

Hinter der sogenannten „Mobilisierung der zwanzig Klassen” (Yirmi Kura İhti- 
yatlar) verbirgt sich die im Mai 1941 vollzogene Rekrutierung aller nichtmuslimi-
scher Männer im Alter zwischen zwanzig und fünfundvierzig, ungeachtet der Tat-
sache, ob sie bereits ihren Militärdienst abgeleistet hatten oder nicht. Die Soldaten, 
denen man weder Uniformen noch Waffen ausgab, mussten in Bautrupps neue 
Straßen anlegen und Gebäude errichten. Man kann also von einer Zwangsrekrutie-
rung in der Türkei im Zuge des zweiten Weltkriegs sprechen. Unter den Soldaten 
der zwanzig Klassen, die wie gesagt allesamt Nichtmuslime waren, befanden sich 
viele, die, wie mein Vater, bereits ihren Militärdienst abgeleistet hatten. Aber die 
ganze Aktion wurde nie hinterfragt. Der Beschluss von 1941, auf den die Rekrutie-
rung gefolgt war, hatte nur ein Ziel: Man wollte die Nichtmuslime davon abhalten, 
Handel zu treiben. Wenn dem nicht so gewesen wäre, hätte man diesen Soldaten 
Kleidung und Waffen gegeben, und sie hätten als Soldaten der regulären Armee ih-
ren Dienst abgeleistet. Sie bekamen hingegen keine Waffen und durften auch nie 
Uniform tragen. All dies dauerte vierzehn Monate; im Jahre 1942 durften die Re-
kruten wieder nach Hause zurückkehren. 

Nun fragt man sich, weshalb es ausgerechnet uns treffen musste. Menschen, 
die für die Wirtschaft dieses Landes arbeiteten und Steuern an den Staat zahlten, 
ehrenhafte Menschen. Menschen, die ihre Arbeit machten, ohne jemand anderes 
Hab und Gut zu beanspruchen. Was konnte es für einen Sinn haben, während 
die Welt sich in einen gnadenlosen Krieg verwickelt fand, nur wegen nichtiger 
Gründe, ohne zu berücksichtigen, ob man seinen Militärdienst abgeleistet hatte 
oder nicht, Menschen unter dem Vorwand, sie als Soldaten zu rekrutieren, ir-
gendwohin zu schicken, sie zu verängstigen und ihre Leben vollkommen durch-
einander zu bringen? 

Mein Vater und einige seiner Freunde beschlossen, sich nach Sirkeci zu begeben 
und sich zu stellen. Ich verstand nicht, was „sich stellen” bedeutete. Mein Vater war 
der Meinung, dass man in ein paar Tagen ohnehin zu uns nach Hause kommen 
und ihn holen würde, was für uns alle viel schlimmer wäre. Der Tag, an dem mein 
Vater zum zweiten Male zum Militär musste, war der angstvollste Tag meines Le-
bens. Ich wusste nicht, wohin er gehen, wann er zurückkommen, wie lange er fort-
bleiben würde und was ich tun sollte, wenn ich ihn vermisste. Als er aus unserer 
Wohnungstüre trat, küsste er meine Mutter und mich und gab Daryo einen Kuss 
auf sein Köpfchen. Er weinte. An jenem Tage sah ich meinen Vater das erste und 
einzige Mal weinen. „Pass gut auf Dich und die Kinder auf, Korin”, sagte er zu 
meiner Mutter, drehte sich um und lief schnell die Treppen hinab. Ich kann mich 
noch daran erinnern, dass meine Mutter stundenlang weinte, als sie glaubte, ich 
würde es nicht merken. Als sie unter dem Vorwand, Daryo ins Bett bringen zu wol-
len, ihre Zimmertüre hinter sich schloss, schaute ich durchs Schlüsselloch und sah, 
dass sie herzzerreißend weinte und betete, bis Daryo wieder aufwachte.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 24 

Warum er ein zweites Mal zum Militärdienst eingezogen wurde, wusste auch 
mein Vater nicht. Ebenso hatte er keinerlei Ahnung, wann er wieder zurückkehren 
durfte. Später erfuhr ich, dass auch diejenigen, die sich gestellt hatten, schlecht 
behandelt wurden. Unter den religiösen Minderheiten machte sich zunehmend 
Unbehagen breit, die Gesichter waren von einer gewissen Besorgnis gezeichnet. 
Nach den antijüdischen Ausschreitungen in Thrakien von 1934 – die in der Tür-
kei als die „Vorfälle von Thrakien” (Trakya Olayları), bekannt sind –, zu einem 
Zeitpunkt, zu dem noch nicht alle Wunden verheilt waren, sorgte eine derartige 
Rekrutierung für große Angst. 

Ein großer Teil der dreizehntausend Juden, die bis zum 18. Juli 1934 in Thra-
kien gelebt hatten, wanderte nach den Vorfällen nach Istanbul ab und innerhalb 
eines Jahres siedelten zirka weitere eintausend nach Israel über. 

Den Erzählungen meiner Mutter zufolge begannen die „Vorfälle von Thrakien”, 
die dazu führten, dass zahlreiche Juden nach Istanbul abwanderten, im Juni und 
endeten Anfang Juli 1934. In Çanakkale, Edirne, Tekirdağ, Keşan, Uzunköprü 
und ganz besonders in Kırklareli wurden unzählige Häuser geplündert, Menschen 
misshandelt und aus ihren Häusern vertrieben. Grund dafür war die damals er-
starkende extrem nationalistische Gesinnung. Aussagen wie „Die Juden haben zu 
viel Geld, sie machen den größten Gewinn auf dem Markt, das dürfen wir nicht 
dulden, das Geld der Türken soll im Besitz der Türken bleiben” begannen Feind-
schaft unter den Ladenbesitzern und Nachbarn zu säen. Man erzählt sich, dass 
viele jüdische Mädchen verschleiert nach Istanbul geschickt wurden, weil man um 
ihr Leben und ihre Ehre fürchtete. Wenn die Juden ihre Häuser verkaufen muss-
ten, so kam es vor, dass liebe Nachbarn sich ihres Besitzes annahmen und ihn den 
Heimkehrenden wieder zurückgaben; manche jedoch beanspruchten die Häuser 
für sich und gaben sie nie wieder an ihre eigentlichen Eigentümer zurück. Auf-
grund volksverhetzender Publikationen und der Meinung, die sich das Volk im 
Laufe der Zeit selbst gebildet hatte, wurden die nichttürkischsprachigen religiösen 
Minderheiten damals aufs Gröbste misshandelt. Mit Parolen wie „Bürger, sprecht 
Türkisch!” wurden die Menschen dazu gezwungen, Türkisch zu sprechen, und 
diejenigen, die dies nicht taten, wurden vom Volk bestraft. Ihre Häuser wurden 
geplündert und angezündet. Und das Schlimmste daran war, dass einige sich 
überhaupt nicht daran störten, die Sachen, die sie einst ihren Nachbarn wegge-
nommen hatten, jahrelang wie ihr Eigentum zu benutzen, nicht einmal, nachdem 
die Ausschreitungen ein Ende gefunden hatten und die Juden wieder zurückkehr-
ten und dessen gewahr wurden. 

Es war reine Glückssache, dass man bei den Vorfällen nur auf die Vertreibung 
der Juden aus Thrakien abzielte und nach ihrem materiellen Besitz trachtete, und 
nicht letztendlich auch noch nach ihrem Leben. 

Wer seine eigene Geschichte nicht kennt, ist dazu verurteilt, von ihr überrollt 
zu werden. Die Schicksale der Menschen waren von dem geprägt, was sie bis zu 
jenem Tage erlebt hatten. Viele von ihnen hatten ihre Stadt, ihre Straße, ihr 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 25 

Haus, all ihre Erinnerungen hinter sich zurücklassen und flüchten müssen. Und 
nun fürchteten die Erwachsenen, dass diese Ereignisse sich wiederholen könnten. 
Niemand wollte irgendetwas oder irgendjemanden verlassen. Dennoch haben wir 
all dies durchleben müssen. Damit die Geschichte sich nicht wiederholt, muss 
man sich dessen, was man erlebt hat, sehr bewusst sein. Man kann nicht einfach 
sagen „So etwas ist nie passiert”, und dann einfach so weiterleben, als wäre nichts 
gewesen. Die Besonderheit der menschlichen Seele ist, dass sie stets wieder von 
vorne beginnen, verzeihen, verstehen kann, und auch wenn sie nichts verstanden 
hat, so tut, als hätte sie dennoch alles verstanden. Und das ist auch gut so. Diese 
Besonderheit ist die größte all jener Tugenden, die uns zu Menschen machen. 

Die Zwangsabgabe auf Vermögen – im Türkischen Varlık Vergisi genannt –, die 
per Gesetz nach der Mobilisierung der Zwanzig Klassen eingeführt wurde, änder-
te das Schicksal der in der Türkei lebenden religiösen Minderheiten dramatisch. 
Mit dem am 11. November 1942 erlassenen Gesetz erhob das Parlament für be-
stimmte Bürger eine Vermögenssteuer, in der Absicht, den im Kriegszustand an-
geblich zu Unrecht erwirtschafteten Gewinn zu versteuern. Es handelte sich in 
erster Linie um ein Gesetz, das die religiösen Minderheiten betraf und darauf ab-
zielte zu gewährleisten, dass Kapital von einer Gruppe Menschen auf eine andere 
überging. Es ist unnötig, dies lang und breit zu erörtern oder einen logischen 
Grund dafür zu suchen; die Zwangsabgabe war Teil einer Einschüchterungspoli-
tik, in deren Fokus die religiösen Minderheiten standen. Eine Politik, mit der 
man sie von ihrer Heimat entfremden, Feindschaft unter Freunden schüren und 
den „Wir sind anders”-Gedanken in der Gesellschaft verbreiten wollte. Diese 
Steuer konnten einige nur bezahlen, indem sie all ihr Hab und Gut verkauften. 
Wer nicht zahlen konnte, wurde in ein Arbeitslager in Aşkale verschickt. Dieses 
Schicksal traf unter anderem auch alte und erfahrene Leute. Der Istanbuler Fi-
nanzdirektor Faik Ökte bezeichnete diese Grausamkeit als „Katastrophe”. Die 
Zwangsabgabe hatte zwei wichtige Besonderheiten: Zum einen sah sie keine feste 
Höchstgrenze vor. Die Festsetzung der zu zahlenden Abgaben war ziemlich un-
durchsichtig und oftmals überaus ungerecht. Und zum anderen gab es kein Zu-
rück mehr, da es sich um einen unanfechtbaren Beschluss handelte. Das Steuer-
gesetz sah vor, dass die höchste Steuer von den religiösen Minderheiten zu ent-
richten war. Die große Mehrheit der Juden lebte damals jedoch in Armenvierteln. 
Eine Gemeinde, die nur wegen ein paar Kaufleuten als reich galt, musste ihr gan-
zes Hab und Gut praktisch für nichts verkaufen. In vielen Häusern wurden Ver-
steigerungen veranstaltet und alles, was die Menschen besaßen, für ein paar Ku-
ruş verkauft bzw. nahezu geplündert. Aber einmal ganz abgesehen davon: Was 
gibt es Schmerzlicheres, als jemanden mit einem über Nacht gefassten und in 
keiner Weise diskutierten Beschluss zu einem Menschen zweiter Klasse zu degra-
dieren, ihn dazu zu zwingen, Abgaben zu leisten und ihn, wenn er nicht zah-
lungsfähig war, nach Aşkale in ein Arbeitslager zu schicken? Die Besteuerung, 
mit der man die sich aufgrund des Zweiten Weltkriegs verschlechternden Bedin-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 26 

gungen zu verbessern beabsichtigte, hatten für die religiösen Minderheiten dra-
matische Auswirkungen. Im Jahre 1943 wurden 1.229 Menschen ins Arbeitslager 
verschickt, einige von ihnen durften erst nach neun oder zehn Monaten nach 
Hause zurückkehren, wiederum andere kamen dort ums Leben. Ein Großteil der 
Steuer wurde von den in Istanbul lebenden religiösen Minderheiten eingezogen. 
All dies ist auch heute noch vollkommen unfassbar für mich. Wie und vor allem 
warum kann ein Staat plötzlich einen Teil seiner Bürger diskriminieren? Wie 
kann er nur das Leben von Menschen, die einst dieselbe Luft atmeten, zusam-
men Freud und Leid teilten, gemeinsam lachten und weinten, völlig auf den 
Kopf stellen? Dieser Beschluss hatte auch insofern schmerzliche Folgen, als auch 
die Mehrheitsgesellschaft einigen bitteren Wahrheiten ins Auge sehen musste. Sie 
waren ihren Kindern mit schlechtem Beispiel vorangegangen, und vor allem hat 
der Erlass, auch wenn man schließlich einsah, dass er ein Fehler war, und ihn 
wieder rückgängig machte, unsere Geschichte befleckt. Dennoch begrub die Jüdi-
sche Gemeinde diese Ereignisse in einer Ecke ihrer Vergangenheit und zog es vor, 
so zu tun, als wäre nie etwas vorgefallen. Sie hat sich dagegen entschieden, in 
ständiger Erinnerung des Gewesenen zu leben. Es hat noch nie jemandem etwas 
genützt, nachtragend zu sein. Wir lesen und lernen gerne aus den Geschichtsbü-
chern, aber nicht immer stehen schöne Dinge darin. Wenn man nur nach ihnen 
lebt und seine Weltanschauung auf sie baut, so nützt man damit niemandem. 

Mein Großvater war zu fünfzig Prozent Miteigentümer des dreistöckigen 
Menda Kohen-Wohnhauses. Wir besaßen nicht so viele wertvolle Gegenstände 
wie mein Großvater, und als diese Steuer eingeführt wurde, bekamen wir es wie 
alle anderen auch mit der Angst zu tun. Im Hause herrschte große Aufregung. 
Wer würde wie viel bezahlen? Und vor allem wie? Würde man überhaupt in der 
Lage sein zu zahlen? Und was, wenn nicht? Während das Leben bis dahin in 
ganz normalen Bahnen verlief, war es plötzlich mit einem Schlag aus den Fugen 
geraden, und man begann, sich um ganz neue Dinge Gedanken zu machen. 

Eines Morgens im Jahre 1943 stand das Finanzamt auch bei uns vor der Tür, 
bzw. genauer gesagt bei den Mendas. Wir frühstückten an jenem Tage mit ihnen. 
Madame Menda machte immer köstliches, herzhaftes Gebäck und lud uns dann 
ein. Es ist schon merkwürdig, wenn man Kind ist, erscheint einem irgendwie al-
les, was die Nachbarn kochen, immer leckerer als das, was es zu Hause gibt. Ich 
saß am Tisch und aß ein Gebäckstück. Da ich recht klein war, berührten meine 
Füße nicht den Boden, sondern baumelten in der Luft. Die zwei Männer vom 
Finanzamt marschierten schnurstracks ins Wohnzimmer. Einer von ihnen wand-
te sich an Monsieur Menda und fragte: „Jude, warum zahlst Du das Geld nicht?” 
‚Jude!’. Ich hielt jäh beim Beinebaumeln inne. Ich war wie versteinert und außer-
stande, den Bissen, der sich gerade in meinem Mund befand, hinunterzuschluc-
ken. Ich hörte zum ersten Male wie jemand einen anderen „Jude” nannte. War 
denn Judesein etwas Schlimmes? Ein Vergehen? Warum war denn dieser Mann 
nur so zornig? Was machte denn einen Juden anders? Wer würde mir all diese 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 27 

Fragen beantworten können? Wen konnte ich nur fragen? Mit einmal wurde ich 
ganz ruhig. Natürlich konnte ich meinen Vater fragen. Wenn er erst einmal vom 
Militärdienst zurück war, würde er sie mir alle beantworten. Menda antwortete 
mit dem gefälligen Akzent, der allen in Istanbul lebenden Juden eigen war: 

„Ich habe kein Geld, wie soll ich es dann bezahlen?” 
Der Mann entgegnete eiskalt: 
„Dann werden wir dieses Haus zum Verkauf freigeben. Und ein paar von den 

Sachen hier mitnehmen. Mit dem Erlös von dem Haus kannst Du dann Deine 
Schulden bezahlen.” 

Es schien unfassbar. Der arme Menda lebte in bescheidenen Verhältnissen, 
und außer den Mieteinnahmen von der anderen Wohnung hatte er keine Ein-
nahmequellen. Und nun verlor er sowohl sein Haus als auch sein ganzes Geld. 
Wie, womit sollte er überleben? Der Mann machte sich auf ein paar Zetteln No-
tizen und reichte dann Menda einen davon. 

„Los, unterschreib das hier!” 
Und der arme Monsieur Menda unterzeichnete mit tränenerfüllten Augen 

und zitternden Händen an der Stelle, auf die der Mann deutete. Weiß Gott, wie 
er sich fühlte, aber er schwieg nun. Und zwar sogar bis zum Mittag. Der Mann 
nahm den Zettel wieder an sich, steckte ihn in seine Tasche und wandte sich 
dann an uns. „Los, aufräumen”, sagte er. Was sollten wir denn bloß aufräumen? 
Ich war inzwischen von meinem Platz aufgestanden, zu meiner Mutter gegangen 
und hatte mich ganz dicht an sie geschmiegt. Der andere Mann herrschte meine 
Mutter an: 

„Gehen sie zur Seite, Madame.” 
Dann zog er uns mit einem Ruck den Teppich unter den Füßen weg. Meine 

Mutter hatte jedoch schnell reagiert und war zur Seite gesprungen. Ich dagegen 
war nicht schnell genug gewesen und fiel hin, als der Teppich unter mir fort glitt. 
Ich war dermaßen erbittert, dass ich sofort wieder aufstand und kein bisschen 
weinte. Und das, obwohl ich mir ganz schön den Kopf gestoßen hatte, was sehr 
wehtat. Aber an meiner Statt begann Daryo auf dem Arm meiner Mutter zu 
weinen. Die Männer erklärten noch, wie weiter vorgegangen werden sollte, nah-
men den Teppich und gingen fort. Nachdem ein paar Monate verstrichen waren, 
erfuhren wir, dass auch wir Steuerschulden hatten und sie meinen Vater nach Aş-
kale ins Arbeitslager schicken wollten, obwohl man ihn doch als Soldat für die 
Zwanzig Klassen eingezogen hatte. Als wir die zuständigen Personen davon in 
Kenntnis setzten, erkannten sie an, dass mein Vater seine Strafe bereits abgelei-
stet hatte und erklärten unsere Schulden für getilgt. War das nun gut oder 
schlecht? Sollten wir uns darüber freuen? Ich wusste es nicht. 

Der Anteil des Hauses, der den Mendas gehörte, wurde damals an jemanden 
namens Reşat Gönül verkauft. Er war ein gutherziger Mann. Er hatte früher im 
Maçka Palas-Hotel gewohnt, aber auch wenn er woanders gewohnt hätte, hätte 
das nichts geändert. Letztendlich wohnte nun ein Miteigentümer mehr mit im 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 28 

Haus. Jene Zeit war eine Phase meiner Kindheit, in der ich eigentlich gar nicht 
richtig gelebt habe. Obwohl ich ein fröhliches und glückliches Kind war, hatte 
sich durch die Rekrutierung meines Vaters sehr vieles in meinem Leben geändert. 
Mit einem Male hatte ich keinen Vater mehr, ohne zu wissen warum. Bis zu je-
nem Tage hatte ich mir nie darüber Gedanken gemacht, wie wichtig mein Vater 
für mich war. Mich befiel allmählich eine riesige Angst. Würde mein Vater je 
wiederkommen? Würde ich je wieder auf seinem Schoße sitzen können? Würde 
ich je wieder wie früher seine Hand haltend mit ihm spazieren gehen? Und wür-
de er mich wieder auf den Arm nehmen, wenn ich müde war? Wenn ich an die-
ses Gefühl der Ungewissheit zurückdenke, wird mir immer noch ganz merkwür-
dig zumute, aber ich vermag dieses Gefühl nicht recht zu beschreiben. 

In den Kriegsjahren kümmerte meine Mutter sich so gut es ging ganz alleine 
um uns. Die Büyük Hendek-Straße war damals eine sehr fröhliche Straße, aber 
da unser Vater nicht da war, durften wir nicht hinaus. Wir hatten auch nieman-
den, der uns finanziell unterstützte, und so konnte ich nicht in die Grundschule 
gehen. Mein Bruder war erst ein Jahr alt und hatte gerade erst Laufen gelernt, was 
mein Vater leider nicht miterlebte. Dass man ihn mit über vierzig noch eingezo-
gen hatte, bereitete meiner Mutter große Sorge. Für den Militärdienst war er ei-
gentlich schon fast ein bisschen zu alt. Und außerdem war dieser damals alles 
andere als ein Zuckerschlecken. Und was, wenn er krank würde? Oder mein Vater 
nicht mehr zurückkäme? Das Leben war für meine Mutter sehr hart geworden. 
Bislang hatte sie nie gearbeitet, fast ihr ganzes Leben in ein und derselben Straße 
verbracht, stets hatte mein Vater als Familienvorstand alles erledigt. Für eine 
kranke Frau mit zwei Söhnen war es sehr schwer, ohne Arbeit und mit nur gerin-
gen Ersparnissen das Leben zu bestreiten. 

Mein Vater hatte uns ein Foto geschickt. Eine Schwarzweißaufnahme, auf der 
er aufrecht stehend in die Kamera schaut, mit einem ernsten, vielleicht aber auch 
melancholischen Gesichtsausdruck, den ich nicht so recht zu deuten vermochte. 
Vielleicht schaute er auch ein wenig verbittert drein, ich weiß es nicht. Ich pflegte 
dieses Bild immer wieder in die Hand zu nehmen und zu versuchen, meinen Va-
ter vor meinen Augen lebendig werden zu lassen. Ab und zu nahm mich meine 
Mutter bei der Hand und ging mit mir in einen Park in der Nähe unserer Woh-
nung. Dort spielte ich dann ganz alleine, während mein Bruder mir von seinem 
Kinderwagen aus zuschaute. Dieser kleine Park war der Ort, an dem ich frei von 
allen Ängsten, die glücklichsten Stunden meiner Kindheit verbrachte. Wieder zu 
Hause, wusch uns unsere Mutter und brachte uns zu Bett. Wer weiß, worüber sie 
sich den Kopf zerbrach, während wir schlummerten. Von was für einer Zukunft 
sie träumte? Hatte sie überhaupt Träume? 

Die Jugendlichen von heute können mit ihren Müttern über alles reden. Ich 
konnte meine Mutter nicht einmal Jahre später fragen, was ihr in jenen Nächten 
durch den Kopf ging. Ich konnte es mir erst vorstellen, als ich größer wurde. Über 
gewisse Dinge sprach man in unserer Generation einfach nicht. Und solche Dinge 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 29 

wurden erst recht nicht thematisiert. Aber vielleicht war das auch besser so. Wer 
weiß? Ich wuchs auf, ohne zu wissen, was Spielsachen sind. Ich bastelte mir aus 
Stofffetzen immer einen Ball, hinter dem ich dann herjagte. Meine Eltern hatten 
mir verboten, mich allzu weit vom Haus zu entfernen. Aber manchmal ging ich 
hinunter und machte auf eigene Faust einen kleinen Spaziergang und schlich mich 
dann wieder ins Haus, ohne dass meine Mutter irgendetwas bemerkte. Ich wollte 
sie ja nicht erzürnen. Daran, dass sie so ungewöhnlich schweigsam war, spürte ich, 
dass irgendetwas mit ihr nicht stimmte, dass sie tief in ihrem Inneren offenbar 
traurig war. Die Kinder der damaligen Zeit waren alle irgendwie anders als sonst, 
ein wenig melancholisch. Alle, deren Vater man ebenfalls als Soldat rekrutiert hat, 
werden mich gut verstehen. Es war, als ob wir begriffen hätten, dass wir nicht um 
Spielsachen betteln durften. Die Erwachsenen hatten alle einen sehr harten Über-
lebenskampf durchzustehen. Dennoch kann ich mich nicht entsinnen, dass meine 
Mutter je „Uff, ich kann nicht mehr, ich halt das nicht mehr aus”, gesagt hätte. Sie 
nahm das Leben mit großer Resignation auf sich. „Man muss das Leben nehmen, 
wie es kommt”, sagte sie. Das war ihre Lebensphilosophie. Manchmal führte sie 
mich und meinen Bruder zum Teetrinken aus. Sie wollte, dass wir trotz allem auch 
ein wenig die Welt kennen lernten. Sie war eine starke Frau. 

Plötzlich begann ein Gerücht zu kursieren: „Die Zwanzig Klassen kehren 
heim.” Mein Vater befand sich zu jener Zeit in Ilgın. Als er entlassen wurde, legte 
er die ganze Strecke von Ilgın bis nach Şile zu Fuß zurück. Seine letzte Station 
war Kandıra, und dann Istanbul. Auf seinem langen Marsch hatte er sich unzäh-
lige Blasen gelaufen. Da man sie jedoch am Ende entlassen würde, ertrugen die 
Soldaten alles geduldig. Eines Tages klingelte es gegen Abend plötzlich an der 
Tür: Meine Mutter buk für uns in der Küche Krapfen. Da ihre Hände voller Teig 
war, rief sie nach mir: 

„Bensiyon, mach mal die Tür auf! Aber frag erst, wer da ist!” 
„Wer ist da?” 
„Mach auf, mein Sohn.” 
Langsam öffnete ich die Türe. Mein Blick fiel als erstes auf die schmutzigen 

Füße, die durch die Löcher in seinen Stiefeln zu sehen waren. Ganz langsam hob 
ich den Kopf und blickte den soeben angekommenen Mann an. Vor mir stand 
ein müder Soldat in Uniform mit einer Tasche und einer Decke auf dem Rücken, 
wirrem Haar und struppigem Bart. Als ich sein hinter dem langen Bart verborge-
nes Gesicht aufmerksam betrachtete, erkannte ich an seinen lachenden Augen, 
wer er war. Ich flog ihm um den Hals. Mein Vater hatte einen ganz eigenen Ge-
ruch, und wer ihn einatmete, der hatte gleich mehr Vertrauen in das Leben. Und 
genau diesen Geruch nahm ich in jenem Moment war. So lange Zeit hatte ich 
meinen Vater entbehren müssen und ihn so sehr vermisst. Alles was ich wollte, 
war, mich an in zu schmiegen und so zu verharren. Er nahm mich auf den Arm. 
Ich übersäte sein Gesicht und seine Augen mit Küssen. Meine Mutter war über-
glücklich und konnte sich an meinem Vater gar nicht satt sehen. Alles, was sie 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 30 

gehört und erlebt hatte, war mit einem Mal wie aus ihrem Gedächtnis fortgebla-
sen. Damals verbreiteten sich Neuigkeiten über die Flüsterpost sehr schnell und 
legten sich wie ein Schatten über die Leben der Menschen. Es herrschte Krieg. 
Auch wenn die Türkei sich nicht am Krieg beteiligte, waren die Auswirkungen 
spürbar. „Unsere Männer ziehen hinaus, aber ob sie je wieder kommen werden, 
steht in den Sternen”, hieß es in der stillen Post. Man möchte immer nur den gu-
ten Nachrichten Glauben schenken. Auch meine Mutter hatte sich dafür ent-
schieden, aber trotzdem hegt man ja tief in seinem Inneren immer Zweifel, und 
dagegen kann man nur schlecht etwas tun. 

Den Erzählungen meines Vaters zufolge hatten die Bewohner von Aşkale den 
dort stationierten Soldaten sehr geholfen, die Kranken gepflegt, einigen zu essen 
gegeben und bei jeder Gelegenheit immer wieder betont, dass sie bereit waren, 
alles zu tun, was in ihren Kräften stand. Dies zeigte, wie auch immer, dass es 
noch so etwas wie Nächstenliebe gab, und man dem Leben vertrauen musste. 

Mein Vater klammerte sich fest an das Leben und begann sofort wieder zu ar-
beiten. Er versuchte mehrere Arbeiten gleichzeitig zu machen, damit er wieder 
unseren Lebensunterhalt bestreiten und wir uns über Wasser halten konnten. 
Wenn ich jetzt so zurückdenke, haben wir eigentlich nie aufgegeben. Meine Mut-
ter war eine sehr starke Frau. Sie schaffte es, mit zwei Kindern mit dem Geld, das 
mein Vater ihr hinterlassen hatte, durch sparsames Haushalten ohne je auf frem-
de Hilfe angewiesen zu sein bis zur Rückkehr meines Vaters auszukommen. Sahi-
binin Sesi8, die Firma, in der mein Vater gearbeitet hatte, bevor er rekrutiert wur-
de, zahlte noch eine Weile seinen Lohn weiter, und meine Mutter sparte dieses 
Geld und gab nur wenig davon aus. Unsere Silvesterabende und Festtage ver-
brachten wir im Vergleich zu den anderen Familien glanzlos. Erst später, als ich 
sah, von welcher Lebendigkeit die Feste in der Familie meiner Frau geprägt wa-
ren, merkte ich, dass ich dies bei uns zu Hause nicht erlebt hatte. Aber das war 
niemandes Schuld im Speziellen. Es lag an den damaligen Umständen. Es war 
meiner Mutter nicht möglich, üppige Festmahle zuzubereiten. An Festtagsaben-
den oder in der Silvesternacht kamen für gewöhnlich ein paar Nachbarn zu uns, 
wir spielten dann Tombola oder hörten Radio. Wir Kinder schlugen Nägel in ein 
Brett und spielten dann darauf mit einer Münze Fußball. 

Nach dem Jüdischen Kalender ist der Jahresanfang das Rosch ha-Schana*-Fest, 
das auf die letzten Tage im September fällt. Da nach dem Mondkalender gerech-
net wird, variiert das Datum des Festes jedes Jahr um ein bis zwei Tage. Trotzdem 

8  Schallplattenhersteller („His Master’s Voice“). 
* Rosch ha-Schana: Nach dem jüdischen Kalender religiöser Jahresbeginn und Neujahrsfest.

Abgesehen davon, dass Rosch ha-Schana den Jahresbeginn kennzeichnet, ist es für die An-
hänger des jüdischen Glaubens ein besonderer und wichtiger Tag, an dem man mit seinem 
Gewissen ins Gericht geht, seine Verfehlungen und Sünden beichtet und seinen guten Wil-
len unter Beweis stellt, künftig ein Leben nach Gottes Geboten zu führen. Zu diesem Fest 
kommen alle Familienmitglieder und Verwandten zusammen, und wenn es unter ihnen 
Streitigkeiten gab, so werden diese an diesem Tag beigelegt. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 31 

stellte das christliche Neujahrsfest für uns auch keinen ganz gewöhnlichen Tag 
dar. Wie in allen Dingen waren wir auch beim Festefeiern sehr bescheiden. 

Auch bei uns gab es wie früher unter den Muslimen Stimmen, die anmahnten 
„Das heutige Fest ist aber kein Bestandteil unserer Tradition.” Erst später begrif-
fen wir, dass die Neujahrsnacht nur das Ende einer Zahlenreihe darstellte, und 
dies unabhängig von jeder Religion. Damals empfanden wir das jedoch anders, 
vor allem als wir noch klein waren. 

Im Vergleich zu den Menschen aus anderen Siedlungen, wie zum Beispiel je-
nen, die in der Küçük Hendek-Straße lebten, waren die Leuten, die in der Straße 
der Neve Schalom-Synagoge wohnten, wohlhabender. Die Häuser in der Refik 
Saydam-Straße waren ziemlich luxuriös und verfügten meist über Heizungen 
und Aufzüge. Freitags um fünf merkte man sofort, dass der Feiertag der Juden 
begonnen hatte. Die Läden wurden geschlossen, alle wuschen und rasierten sich 
und bereiteten sich auf den Sabbat vor. Jeder Freitag war quasi ein Festtag. 

Eines der wichtigsten Ereignisse im Jahre 1952 war die Eröffnung der Neve 
Schalom-Synagoge. Ich kann mich noch an die Feier erinnern, als wäre sie erst 
gestern gewesen. Über alle Maßen vornehme, höfliche Leute in Frack und Kra-
watte, die mit ihren Borsalino-Hüten grüßen. Ich sehe jenen Tag noch in seinem 
vollen Glanze vor meinem geistigen Auge. Da sich die Neve Schalom-Synagoge 
unweit unseres Hauses befand, konnte ich von unserer Terrasse aus ihr Dach, ih-
ren Balkon und ihre Fenster sehen. Ich lauschte den Gebeten, die in ihrem Inne-
ren gelesen wurden, und betete mit. Da die Fenster offen standen, konnte man 
die Gebete von der Terrasse aus hören. Wenn alle Menschen nach dem Freitags-
gebet wieder nach draußen strömten, war es dort zum Beispiel unmöglich, einen 
Film zu Ende zu sehen. 

Es kam auch oft ein alter Mann in unsere Straße, der Lupinen verkaufte. Wir 
rannten immer wie die Wilden zu ihm hin. Er verkaufte seine Lupinen eigentlich 
in kleinen Papiertüten, aber manchmal legte er uns auch ein paar auf die Hand. 
Er hatte Kinder sehr gerne. Eine Tüte Lupinen konnte sich damals nicht jeder 
leisten. Der arme Mann hatte ein weiches Herz und egal, was er in den Händen 
hielt, er schenkte uns immer die Hälfte davon. Die Rufe der Straßenverkäufer 
mischten sich abends in einander: „Aki Schabbat, Aki Schabbat!”9, damit diejeni-
gen, die aus der Neve Schalom-Synagoge kamen, Nüsse, Pistazien oder geröstete 
Kichererbsen kauften. Diese Leute waren fast alle reich. An jenem Tag war die 
ganze Straße von Fröhlichkeit und Glückseligkeit erfüllt. Jede Woche warteten 
wir sehnsüchtig auf den Sabbatabend und den darauf folgenden Tag. Deshalb 
war die Neve Schalom-Synagoge aus meinem Leben nicht mehr wegzudenken. 
Sie war der wichtigste Bestandteil meines Zuhauses, meiner Kindheit und meiner 
Jugend. Sie ist ein Gebäude, das die wertvollsten Erinnerungen an all diese Erei-
gnisse und für alle Juden eine große Bedeutung in sich birgt. Aber sie ist viel 

                                                                                          
9  “Der Sabbat ist da, der Sabbat ist da!” 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 32 

mehr als nur ein Gebäude, sie ist der Ort, der unsere Siege, unsere Niederlagen, 
unsere kostbarsten Erinnerungen verkörpert. Wir haben dort in größter Eintracht 
gemeinsam mit der Mehrheitsgesellschaft gebetet. 

Es ist schön zu wissen, dass man einander helfen kann. Egal was man tut, es 
sollte immer jemand anderem nützen. Ganz gleich, ob er unserer Religion ange-
hört, ganz gleich, wer er ist, in erster Linie zählt, dass er ein Mensch ist. Hierzu 
fällt mir eine Legende ein: Ein Mann trifft im Morgengrauen unterwegs auf ei-
nen Mann, der sich auf einem Acker abmüht. Es erscheint ihm merkwürdig, dass 
der Mann zu dieser frühen Morgenstunde schon auf dem Acker arbeitet, und er 
fragt ihn: 

„He, alter Mann, was treibst Du denn zu dieser frühen Stunde schon auf dem 
Acker?” 

Der alte Mann antwortet, ohne von seiner Arbeit aufzusehen: 
„Ich pflanze Johannisbrotsprösslinge. Siehst Du das nicht, Junge?” 
„Doch, doch, das sehe ich, aber ist Dir klar, dass von dem Johannisbrot, das 

aus diesen Sprösslingen einmal entstehen wird, wenn überhaupt erst Deine Enkel 
essen können werden?” 

Der alte Mann aber lässt sich nicht beirren. Während er mit einer Hand weiter 
in der Erde stochert, deutet er mit der anderen auf ein benachbartes Johannis-
brotfeld und entgegnet: 

„Und ob ich das weiß! Natürlich! Ich esse doch auch von dem Johannisbrot, 
das mein Großvater gepflanzt hat.” 

Wenn man etwas ins Werk setzt, dann sollte man dabei nicht nur an sich 
selbst denken, sondern es im Dienste der Menschheit tun. Man sollte nicht nur 
für sich selbst arbeiten, sondern auch für die nachkommenden Generationen. 
Dann herrscht eine Kontinuität und alle Generationen haben Schatten über ih-
ren Köpfen und ein angenehmes Leben. Wenn Eure geleistete Arbeit für Euch 
keine Früchte mehr trägt, dann wird sie Früchte für jemand anderen tragen. Und 
die Neve Schalom-Synagoge war solch ein Monument. Sie war ein Sprössling, 
der zu Zeiten meines Vaters gesetzt worden, zu unserer Zeit zu einer Platane he-
rangewachsen war und später als alter Baum unseren Enkeln und deren Kindern 
kühlen Schatten spenden würde. 

Ich kann mich nicht daran erinnern, dass wir je großartige Anschaffungen ge-
macht hätten. Dennoch brachte mich mein Vater einmal im Jahr, wenn ein Fest 
anstand, zu einer Schneiderei namens Armao in der Hacupulo-Passage in Beyoğ-
lu und ließ mir einen Anzug nähen. Ich fühlte mich dann immer wie ein richti-
ger Mann. Jedes Jahr ein Stückchen mehr. Wenn ich an der Messlatte vor dem 
Spiegel stand, konnte ich sehen, wie viel ich gewachsen war. Den Anzug trug ich 
das ganze Jahr hindurch zu wichtigen Anlässen und bewahrte ihn sorgfältig auf, 
damit er nicht schmutzig wurde. Wenn ich einen neuen Anzug bekam, diente 
mir der alte weiterhin als alltägliches Kleidungsstück neben anderen. Meine Fa-
milie war zwar in der Lage, sich über Wasser zu halten, aber dennoch wurde un-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 33 

sere Kindheit von den finanziellen Schwierigkeiten, die wir erlebten, und den 
Auswirkungen des Krieges ein wenig überschattet. Damit wir überleben konnten, 
nahm mein Vater nach Kriegsende sogar Arbeiten an, die überhaupt nicht zu 
ihm passten. Wenn es notwendig war, verkaufte er sogar irgendwelche Sachen auf 
dem Schwarzmarkt, nur, um für seine Kinder Brot kaufen zu können. 

Manchmal fuhren wir nach Büyükada. Diese Insel hat für unsere Gemeinde 
einen ganz besonderen Stellenwert. Auch damals schon. Wir gingen zu Fuß bis 
zum Anleger in Şişhane und fuhren von dort aus mit dem Schiff weiter. Auf 
Büyükada breiteten wir dann auf einem kiefernbewachsenen Gelände Teppiche 
aus und machten dort Picknick. Wenn unsere finanzielle Situation es uns an je-
nem Tag erlaubte, setzten wir uns auch manchmal in den Teegarten und tranken 
etwas. Wir gingen schwimmen, und fuhren für gewöhnlich über Karaköy zurück 
und von dort aus mit dem unterirdischen Schrägaufzug nach Hause. Wir verleb-
ten immer sehr glückliche Stunden an solchen Sonntagnachmittagen. Das Merk-
würdige angesichts dieser Umstände war, dass wir als Kinder aufwuchsen, die 
keine großen Wünsche kannten. Uns immer nur das Beste zu wünschen, lernten 
wir erst als Erwachsene. Die Zeit, in der wir lebten, gestattete es nicht, sich etwas 
Besseres zu wünschen. Ich habe nie ein Spielzeugauto besessen. Und insbeson-
dere als Kind wünschte man sich eigentlich nichts sehnlicher als Spielsachen. 
Aber auch wir hatten eine Kindheit, wenn man sie als solche bezeichnen konnte. 
Und zwar eine schöne, trotz allem. Die noch unberührte Schönheit Istanbuls, 
die saubere Luft, die respektablen Leute um mich herum und das Umfeld einer 
vornehmen Gesellschaft, all diese Dinge, mit denen ich aufgewachsen bin, haben 
meine Persönlichkeit auf nachhaltige Weise geprägt. 

Das Leben war eine bedeutsame und ernste Angelegenheit. Meine Altersge-
nossen wissen, wovon ich rede. Der Sinn des Lebens steckt in der Bereicherung 
durch die kleinen Dinge. Um ihrer gewahr zu werden, muss man mit offenen 
Augen durchs Leben gehen und ein großes Herz haben. Und Gott sei Dank ge-
höre ich zu dieser Sorte Mensch. Ich habe stets die wertvollen und besonderen 
Dinge erkannt. Das ist die größte Bereicherung, die es im Leben gibt. 

Das Leben ist nicht leicht. Denn man lebt nur einmal und man muss in der 
Lage sein, die Dinge, die für einen persönlich wichtig sind, die eigenen Prioritä-
ten, und andersherum auch die Dinge, die man vernachlässigen kann, zu erken-
nen. Für mich ist Gesundheit am wichtigsten. Denn man muss gesund sein, um 
den Menschen, die man liebt, seiner Umwelt und sich selbst helfen zu können, 
auch denen, die man nicht kennt. 

Nach all den furchtbaren Ereignissen und einem ersten großen Auswande-
rungstrend zogen die meisten Juden in den 1950er Jahren von Kuledibi nach Şiş-
li. Manche von ihnen entschieden sich für einen Umzug in ein anderes Viertel, 
weil sie hofften, dort bessere Lebensbedingungen vorzufinden, und andere, weil 
sie das Erlebte vergessen und noch einmal von vorne beginnen wollten. Wir aber 
zogen nicht fort. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 34 

Meine Schulzeit 

Bevor mein Vater zum Militär musste, schickte man mich zu Leuten, die so etwas 
wie eine Kinderbetreuung anboten. In den Wohnungen der engagierten Leute 
gab es kindgerecht eingerichtete Zimmer. Meine Mutter schickte mich nur selten 
in diese Einrichtungen, die im Volksmund „maestra10“ hießen. Wir sangen dort 
Lieder wie „Ron ron makaron!” oder bastelten. Jeder brachte von zu Hause etwas 
zu essen in einer Dose mit. Von meinen dortigen Freunden lernte ich auch mei-
ne ersten Schimpfwörter. Meine Mutter kam immer fast vor Angst um, weil sie 
fürchtete, jemand könnte es hören. Solche Unanständigkeiten waren unduldbar. 
Wir hatten nicht das Glück, uns unsere Schulen selbst aussuchen zu können. In 
der Nähe unserer Wohnung befand sich eine Grundschule der Jüdischen Ge-
meinde. Dorthin gingen die meisten jüdischen Kinder. Da unsere finanziellen 
Möglichkeiten äußerst begrenzt waren, stand fest, dass auch ich diese Schule be-
suchen würde. Die ältesten weiterführenden Schulen waren die der Alliance Israé-
lite Universelle. Was mich betraf, so würde ich auf die bei der jüngeren Generation 
sehr beliebte Zweite Gemischte Grundschule gehen. Das war eine sehr an-
spruchsvolle Grundschule. Sie befand sich in der Yazıcı-Gasse, dort, wo heute die 
Barınyurt-Sozialeinrichtung ist. Die Erste Gemischte Grundschule hingegen be-
fand sich in Şişhane, in der Şair Ziya-Gasse, und der Gymnasialzweig unter dem 
Namen Musevi Lisesi, Jüdisches Lyzeum, in der Bankalar-Straße. 

Meine Eltern kauften mir einen braunen Ranzen, in dem ich meine Fibel, 
meine Hefte, Stifte, meinen Radierer und meinen Spitzer verstaute. An jenem 
Tage war ich das glücklichste Kind der Welt. Denn zum ersten Mal in meinem 
Leben würde ich etwas ganz alleine erleben. Mein Vater nahm mich bei der 
Hand und brachte mich zur Schule. Ich war für mein Alter recht klein. Einige 
Kinder um mich herum weinten oder jammerten, ich aber dachte nicht im Ge-
ringsten daran. Alle versammelten sich in einem Garten. Man gelangte durch ei-
ne kleine Tür im ehemaligen Garten des heutigen Neve-Schalom-Kulturzentrums 
in die Schule. Der heutige Eingang der Synagoge war der Haupteingang der 
Schule. Die Neve Schalom-Synagoge gab es damals noch nicht. Wir mussten uns 
alle in einer Reihe aufstellen, während unsere Eltern sich ein wenig abseits bega-
ben. Dann wurde die Nationalhymne gesungen. In der Begrüßungsrede, die von 
einem Pult aus gehalten wurde, hieß es, dass die Schule uns auf das Leben vorbe-
reiten würde und wir auf die Lehrer hören sollten. Mit den Worten, dass wir in-
zwischen schon groß seien und unsere Eltern in diesem Gebäude nicht brauchen 
würden, schickten sie sie fort. Obwohl ich auch eine merkwürdige Leere in mir 
verspürte, mir aber überhaupt nicht gefiel, dass so viele Kinder in Tränen ausbra-
chen, beschloss ich, nicht zu weinen. Wir begaben uns in unsere Klassenzimmer, 
und der Unterricht begann. Wir saßen immer zu zweit auf den Bänken. Ich erin-

10  Wörtlich: Kindergärtnerin. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 35 

nere mich nicht mehr an meinen ersten Banknachbarn, aber ich glaube, es war 
Moşe Behar. Ich knüpfte sehr gute Freundschaften. Da ich nicht unbedingt zu 
den Kräftigsten zählte, hielt ich mich im Allgemeinen immer ein wenig abseits 
und mischte mich nirgends ein. Schon bald begann die ganze Schule mich zu 
hänseln und „Segelohr” zu nennen. Eines Tages ertappte mich meine Mutter da-
bei, wie ich vor dem Spiegel stand und mein Spiegelbild anstarrte. 

„Was machst Du denn da, mein Schatz?” 
„Ich betrachte meine Ohren.” 
„Was ist denn mit Deinen Ohren?” 
„Alle hänseln mich, Mama. „Sie sagen immer Segelohr zu mir.” 
Sie beugte sich zu mir herunter, nahm mich in den Arm und nachdem sie mir 

einen Kuss auf die Wange gedrückt hatte, sagte sie: 
„Hör zu Bensiyon, kümmere Dich nicht darum, was die anderen sagen. Du 

bist ein sehr kluges und wunderbares Kind. Das darfst Du nie vergessen. Nie-
mand kann ein Kind lieben, ohne auch seine Ohren, seine Nase und seine Au-
gen zu lieben. Man liebt Dich um Deiner Klugheit willen. Deine Klassenkame-
raden sind eifersüchtig, weil sie merken, wie gern Dich die Lehrer haben, und 
wollen Dich deshalb ärgern. Nimm ihnen das nicht übel und bleib’ ruhig, zank’ 
Dich mit niemandem.” Das hielt ich aber nicht länger als zwei Jahre aus und hat-
te mich damit für ein Kind meines Alters eigentlich als sehr geduldig erwiesen. 
Ab der dritten Klasse begann ich, mich in Streitereien einzumischen. Als ich 
nach einem bis zu jenem Zeitpunkt so ruhigen Schülerdasein plötzlich ausflipp-
te, waren alle meine Mitschüler vollkommen perplex. Auf der Straße war ich 
nichtsdestotrotz eher ängstlich. Ein wenig ängstlich zu sein war jedoch in den 
Kriegsjahren irgendwie das Schicksal aller Kinder. Während wir nach Hause lie-
fen, wurden die blauen Rollläden heruntergelassen. Man wollte die Stadt so weit 
wie möglich verdunkeln. Die Stimmung war gedrückt. Niemand wusste, was ge-
schehen würde. Alles lag in einer verschwommenen, unsicheren Zukunft verbor-
gen. Wir waren im wahrsten Sinne des Wortes Kinder des Krieges. 

Die meisten meiner Schulkameraden stammten alle aus einer Gegend. Die 
meisten Juden wohnten damals sowieso in Balat, Hasköy und Kuledibi, einige 
wenige aber auch in Taksim, Ortaköy, in der Refik Saydam-Straße, in Şişhane 
und Kuzguncuk. Wir trugen einen schwarzen Schulkittel mit einem weißen Kra-
gen. Aber unsere Kragen waren nicht alle gleich. Die der Mädchen waren spit-
zenbesetzt. Jeder musste sich seinen Kittel und seinen Kragen zu Hause selber 
nähen. Diejenigen, die kein Schulgeld zahlen mussten, trugen andere Unifor-
men. Dies wurde bis 1971 so praktiziert. Wie falsch diese Regelung aber war, wird 
mir erst jetzt deutlich. Denn das einzige Ziel einer Uniformpflicht ist doch, 
Gleichheit zu schaffen. Gibt es etwas Schlimmeres, als wenn ein Kind im zarte-
sten Alter anhand der Farbe und dem Model seiner Kleidung darüber Rechen-
schaft ablegen muss, ob es Schulgeld zahlt oder nicht? 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 36 

Der Schulbesuch war kostenpflichtig. Aber mittags wurde auch ein Essen aus-
gegeben. Die Kinder, die in der Nähe der Schule wohnten, durften zum Essen 
nach Hause gehen. Ich zählte zu den Kindern, die nicht in der Schule essen durf-
ten. Die Leute, die anlässlich eines Gedenktages ein Gastmahl veranstalteten, 
brachten im Anschluss den Kindern aus den finanziell schlechter gestellten Fami-
lien etwas zu essen. Zwar erscheint soweit alles wunderbar und normal, doch das 
war es eigentlich nicht. Denn nach dem Essen erwartete man in der Schule, dass 
die Kinder diesen Familien dankten und ließ sie für sie beten. Die Kinder, die 
ein Essen geschenkt bekamen, mussten also jedes Mal diesen Familien danken, 
indem sie wie zum Gebet ihre Hände öffneten. 

Man muss sich einmal ein Kind vorstellen, dessen Familie nicht über die nöti-
gen finanziellen Mittel verfügt, um für sein Schulgeld aufzukommen. Eines Ta-
ges isst es nach einer Gedenkfeier zu Mittag. Als ihm jemand sagt, dass es im An-
schluss für diejenigen, die ihm das Essen gebracht haben, beten soll, begreift es, 
dass das Essen der Schule gespendet worden ist. Wer auch immer das Essen ge-
bracht hat, man muss ihm dafür danken. Zwei Stunden lang feierliche Dankesze-
remonien für zwei Happen Essen! Eigentlich machten diese Menschen für die 
Kinder viel mehr kaputt, als dass sie ihnen wirklich halfen. Für sie war es über-
haupt nicht wichtig, wie die Kinder sich dabei fühlten, wichtig war ihnen nur, gu-
te Taten zu tun. Aber man begeht keine gute Tat, wenn man dabei ein Herz 
bricht. Wie Yunus Emre11 einst sagte: „Wer ein Herz kränkt, dessen Gebet ist kein 
Gebet mehr.” Auch eine Organisation namens Sedaka Umarpe12 spendete Essen 
für die Kinder. Später, als ich die entsprechende Führungsposition bekleidete, lö-
ste ich diese Organisation auf, wofür ich sehr kämpfen musste. Auch Mischne To-
ra13 spendete Essen an die Schule – eine Organisation, die heute bedürftige 
Schüler vollständig unterstützt, jedoch unabhängig von der Schule arbeitet. Wer 
Unterstützung erhält, ist bis aufs Äußerste geheim. So wird den Familien gehol-
fen, ohne dass die Kinder dabei in ihrem Stolz verletzt werden. Eine weitere un-
tragbare Regelung bestand damals darin, dass die zahlenden Schüler ihr Essen ge-
trennt von den nicht zahlenden einnehmen mussten. Im Grunde ein Skandal für 
eine Schule, die von einer Glaubensgemeinde geführt wurde. Eine Gemeinde zu 
sein, bedeutet doch eine Gemeinschaft zu sein, mit einander zu leben. Zum Bei-
spiel wurden den armen Kindern Schuhe und Kleider geschenkt, und diejenigen, 
die diese Spenden nicht annahmen, schauten auf die herab, die sie annahmen. 
Später ist es mir gelungen, diesen Ungerechtigkeiten ein Ende zu bereiten und 
die Schule nach Ulus zu verlegen. 

Unsere Klasse war vierzig Kinder stark. Es gab zwei erste Klassen. Jeder Unter-
richt wurde von anderen Lehrern abgehalten. Die Hebräischstunden waren aus-

11  Yunus Emre war ein bedeutender türkischer Dichter und Mystiker des 14. Jahrhunderts. 
12  Eine jüdische Wohlfahrts-Organisation.
13  Ein seit 1898 bestehender Verein zur Unterstützung von Schülern. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 37 

gesprochen langweilig. In der Türkei sprachen wir Türkisch. Das war unsere Mut-
tersprache. Hebräisch dagegen war die Sprache unserer Vorväter. Aber leider kam 
mir nicht in den Sinn, dass ich sie ja hätte lernen können, um wenigstens die 
Bedeutung der Gebete, die ich sprach, verstehen zu können. Ich dachte nur ans 
Spielen. Nachdem ich die ersten zwei Jahre nur still gehalten hatte, bekam ich 
schließlich von jedem mein Fett weg. Auch Prügel musste ich einstecken. Bei 
meinem ersten Streit ging es um die Schulglocke. Sie wurde per Hand geläutet. 
Dies war Aufgabe der Schüler; sie mussten die große, schwere Messingglocke 
nach links und rechts schwenken. Wenn sie geläutet werden sollte, schoss ich wie 
ein Pfeil von meinem Platz und versuchte, sie zu schnappen. Da ich sehr schnell 
war, konnte mich niemand so leicht einholen. Weil ich so versessen darauf war, 
die Glocke zu läuten, handelte ich mir nach einer Weile den Spitznamen „der 
Glockenspinner” ein. Den anderen Kindern gelang es nicht, mich zu überholen 
und so versuchten sie, mich zu ärgern. Wenn ich nun so über den Grund meiner 
Erpichtheit aufs Glockenläuten nachdenke, so vermute ich, dass sich dahinter ein 
gewisser Führungsanspruch verbirgt. Trotz meiner geringen Körpergröße und 
meiner Schüchternheit, hatte ich den Trieb, andere anzuführen. Stetig trieb mich 
das Gefühl „Ich mach’ das schon, ich will läuten, ich will das Signal geben!” Ei-
nes Tages nach Schulschluss lief ich wieder allen voraus und nahm die riesige 
Glocke von ihrem Platz. Genau in dem Moment, in dem ich anfangen wollte, sie 
zu läuten, nahm eines der anderen Kinder sie mir aus der Hand. Weil ich einen 
Moment lang nicht aufgepasst hatte, wusste ich überhaupt nicht, wie mir ge-
schah. Der Junge hatte sich vor mir aufgebaut, und die Glocke in der Hand, rief 
er lachend: „Komm doch und hol sie Dir, Du kleiner Glockenspinner!” Ich war 
fuchsteufelswild. Ich rannte hinter dem Jungen her und holte ihn ein, ich griff 
nach der Glocke und schlug sie ihm auf den Kopf. Das muss ihm sehr wehgetan 
haben, denn er brüllte wie am Spieß und begann zu weinen. Er war zu Boden 
gefallen und blutete am Kopf. Ich bekam einen Riesenschreck. Woher hätte ich 
denn wissen sollen, dass er sofort eine Platzwunde bekommen würde? Inzwi-
schen hatte sich die ganze Schule um uns versammelt. Auch zwei Lehrer, die die 
Schülertraube gesehen und den Lärm gehört hatten, kamen herbeigeeilt. Sie hal-
fen dem Jungen auf, gaben ihm Wasser zu trinken, verbanden ihm den Kopf, 
ließen seine Mutter holen und schickten ihn nach Hause. Währenddessen stand 
ich mit der Glocke in der Hand an die Wand gekauert da und schaute mit angst-
erfüllten Augen dem zu, was geschah. Niemand interessierte sich für mich. Plötz-
lich bemerkte mich einer der Lehrer. Er kam zu mir und ehe ich mich versah, 
verpasste er mir zwei Ohrfeigen. Ich wusste überhaupt nicht, wie mir geschah. Er 
war auf alle Fälle zu Recht wütend auf mich, und so bekam ich die ersten Ohr-
feigen meines Lebens. Da ich zu Hause recht brav, oder aber vielleicht auch mein 
Vater so weichherzig war, hatte er nie die Hand gegen mich erhoben. Vor ande-
ren eine Ohrfeige einstecken zu müssen war sehr bitter für mich. Ich senkte mei-
nen Kopf, stellte die Glocke beiseite und ging nach Hause. Meiner Mutter ver-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 38 

schwieg ich den Vorfall. Ich verbrachte eine schlaflose Nacht. Teils schämte ich 
mich, teils regte ich mich aber auch darüber auf, dass ich geohrfeigt worden war 
und teils machte ich mir Gedanken um den Jungen. Am nächsten Tag sah ich, 
dass die Freunde des Jungen vor der Schule auf mich warteten. Anscheinend war 
alles ernster, als ich gedacht hatte. Wenn ich es doch nur meinem Vater erzählt 
hätte, dachte ich bei mir, aber dafür war es nun zu spät. In jenem Augenblick tra-
fen auch einige meiner Klassenkameraden zusammen mit den frechsten Kindern 
unserer Parallelklasse ein. Zwischen den beiden Klassen entbrannte ein Streit, der 
jeder Beschreibung spottet. Es flogen die Fetzen. Da wir uns nicht auf dem 
Schulgelände befanden, meldete uns auch niemand den Lehrern. Aus dem Streit 
ging niemand als Sieger hervor. Jeder musste Prügel einstecken. Aber wenig spä-
ter war die ganze Sache auch schon wieder vergessen, und die anderen versöhn-
ten sich mit uns. Mit ihrem Anführer, İzhak Kasuto, bin ich auch heute noch gut 
befreundet. İshak war auch ein geborener Anführer. Alle waren darauf bedacht, 
ihn nicht zu verärgern. Die anderen konnten nicht verstehen, weshalb ausge-
rechnet wir beide so gut mit einander befreundet waren. Selbst heute noch müs-
sen wir schmunzeln, wann immer uns jene Tage wieder in den Sinn kommen. 

Als wir zwölf, dreizehn Jahre alt waren, beschlossen İzhak Kasuto und ich, uns 
eine Arbeit zu suchen. In der Gasse gegenüber der Schule befand sich ein Schu-
ster, und gegenüber davon ein Laden, der koschere Produkte, Kaffee und 
Schreibwaren verkaufte. Er gehörte İshaks Schwager. Er besaß noch einen weite-
ren kleinen Laden, direkt nebenan, der leerstand. Da er sah, wie arbeitseifrig wir 
waren, überließ er ihn uns. Und zusammen mit Yaşar Sagez und Selim Albukrek 
eröffneten wir einen Briefmarkenladen. Ich besaß eine sehr umfassende und 
sorgfältig angelegte Briefmarkensammlung, genau wie Yaşar. Und so wurden wir 
Partner. Manchmal schlossen wir Selim aus, und dann führten nur Yaşar und ich 
das Geschäft. Wir machten sogar Einnahmen. Mit meinem ersten selbstverdien-
ten Geld ging ich zur Molkerei und aß ein Brötchen mit Würstchen. Es war ein 
unbeschreiblicher Genuss für mich. Abgesehen von der Hilfstätigkeit für meinen 
Großvater, war dies meine erste richtige Arbeit. 

Es war mir sehr wichtig, Geld zu verdienen. Meine Familie gehörte nicht zu 
der glücklichen Elite der Jüdischen Gemeinde, aber wir waren auf niemandes Un-
terstützung angewiesen und konnten uns Gott sei Dank alles kaufen, was wir 
wollten, und hatten immer genug zu essen. Zwar gab es bei uns keinen Kaviar, 
dafür konnten wir uns aber Fleisch und Fisch leisten. Dennoch erleichterte mich 
die Vorstellung, mein eigenes Geld zu verdienen, sehr. Ich war gerne zu Hause 
und liebte meine Familie über alles, aber ich kann mich nicht entsinnen, dass ich 
von meinem Geld je etwas gekauft und es mit nach Hause gebracht hätte. Selim 
Albukrek, der sich uns später angeschlossen hatte und eine ganze Reihe von 
Streitereien vom Zaun brach, versuchte ständig uns davon zu überzeugen, dass 
wir aus der Türkei auswandern sollten. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 39 

Jeden Tag setzten wir uns draußen vor unseren Laden und hörten Selim zu: 
„Ich sag’s Euch, in diesem Land haben wir keine Zukunft. Ihr solltet Euch 

auch rechtzeitig überlegen, wie es für Euch weitergehen soll. Egal ob nach Ame-
rika oder nach Europa, Ihr solltet von hier verschwinden. Baut Euch ein eigenes 
Geschäft auf, lebt Euer Leben.” Wir stritten immer heftig mit ihm. Yaşar und ich 
versuchten beharrlich, ihm klar zu machen, dass wir nie von hier fortgehen wür-
den. Und er versuchte weiter, uns vom Gegenteil zu überzeugen. Diese Diskus-
sionen und Meinungsverschiedenheiten dauerten eine ganze Weile an. Aber letz-
ten Endes vermochte niemand den anderen zu überzeugen. Er wanderte aus, wir 
blieben. Nun lebt er wahrscheinlich in Brasilien. 

Es war, als ob meine Mutter mit der Rückkehr meines Vaters erschlaffte. Von 
der Widerstandskraft, die sie während seiner Abwesenheit an den Tag gelegt hat-
te, war kein Schimmer mehr vorhanden. All ihre Kraft schien erschöpft zu sein. 
Um uns kümmerte sich mein Vater. Er war es, der mich zur Schule brachte, der 
mit uns spazieren ging. Ich dachte jedoch an nichts anderes als an meine Mutter 
und konnte mich auf keine Zerstreuung so richtig einlassen. 

Ich war kein brillanter, aber auch nicht unbedingt ein schlechter Schüler. Da 
wir zu Hause immer Französisch sprachen, gab es niemanden, der es in Franzö-
sisch mit mir aufnehmen konnte. Als ich in die Schule kam, sprach ich über-
haupt so gut wie kein Türkisch, abgesehen von dem Bisschen, das ich vom Sohn 
unseres Hausmeisters und einigen meiner Freunde gelernt hatte. Aber schon bald 
beherrschte ich es fließend. Im Turnen war ich sehr gut, nur die Purzelbäume ge-
langen mir nie. Selbst heute noch, wenn ich meine Enkel Purzelbäume schlagen 
sehe, werde ich ganz neidisch. Ich habe immer noch Angst. Wann immer Purzel-
baumschlagen an der Reihe war, verdrückte ich mich. Zur Strafe musste ich oft 
fünfundvierzig Minuten lang auf einem Bein hinter der Tür stehen. In unserer 
Klasse herrschten eine solche Eintracht und ein solcher Zusammenhalt, dass sich 
nie jemand über mich lustig machte, wenn ich wieder einmal dazu verdonnert 
worden war. Einige der Kinder waren den Lehrern deshalb ernsthaft böse und 
vergaßen diese demütigende Strafe ihr Leben lang nicht. Zwischen dem damali-
gen und dem heutigen Erziehungssystem liegen himmelweite Unterschiede. 
Über so etwas wie Kinderpsychologie machte man sich keinerlei Gedanken. 
Nach der dritten Klasse begann ich langsam mich selbst zu finden. Mit zehn Jah-
ren bricht eine wichtige Phase an. Ich glaubte fest daran, dass ich mit meinem 
Leben etwas anfangen können würde, aber ich wusste nicht so recht was. Im Tür-
kischunterricht war ich sehr gut. Wir hatten eine Lehrerin, die Cemile Hanım 
hieß. Sie war es, die uns Türkisch lieben lehrte. Allerdings hatte sie eine Macke. 
Sie veranstaltete jedes Jahr eine Geburtstagsfeier für ihren Sohn und lud auch 
uns dazu ein. Allerdings erwartete sie auch, dass wir ihm etwas schenkten. Als ei-
nes Tages wieder einmal die Geburtstagsfeier anstand, kaufte ich eine Schachtel 
Schokoladenpralinen und stieg in Sirkeci in den Zug. Bis ich in Yenimahalle an-
kam, waren die Pralinen wegen der großen Hitze allesamt geschmolzen. Als ich 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 40 

mit leeren Händen bei der Party auftauchte, spürte ich, dass meine Lehrerin ein 
wenig pikiert war. Wieder zu Hause, erzählte ich meinem Vater, was geschehen 
war. Er regte sich ziemlich auf und sagte „Mach Dir keine Sorgen, mein Sohn, 
ich kaufe Dir neue Pralinen, und die bringst Du ihr dann mit in die Schule.” Er 
bestand darauf, mir eine neue Pralinenschachtel zusammenstellen zu lassen, die 
ich dann mit zur Schule nahm und dort meiner Lehrerin überreichte. Und damit 
war auch diese Angelegenheit erledigt. Selbst Kleinigkeiten hinterlassen oftmals 
eine tiefe Spur im Gedächtnis eines Menschen. Wenn dem nicht so wäre, dann 
wäre dieses Buch nun, Jahre später, nicht entstanden. Deshalb muss man, wenn 
man in irgendeiner Hinsicht Stellung bezieht, alles sehr sorgfältig bedenken, um 
nicht unbewusst jemanden zu verletzen. 

Weil ich oft während des Unterrichts redete, gab es immer wieder Tage, an de-
nen ich nachsitzen musste. Ich konnte Ungerechtigkeiten nicht ausstehen. Aber 
wenn ich zu Recht bestraft wurde, leistete ich meine Strafe ohne einen Mucks bis 
zu Ende ab. Zwar war es sehr schwierig, lange auf einem Bein zu stehen, aber 
von der Tafel aus hatte man einen sehr schönen Blick auf die Klasse. Ich hatte 
einen Riesenspaß daran, den Lehrer von dem Platz aus, an dem ich stand, heim-
lich nachzuäffen. Für die Mädchen begann ich mich erst in der fünften Klasse zu 
interessieren. Ich hatte auch ein paar sehr gute Freundinnen. Diese Freundschaf-
ten gewannen für mich nach meiner Schulzeit scheinbar an Bedeutung, die Be-
ziehungen waren von einer ganz anderen Distanz und Zaghaftigkeit geprägt. 

Als Absolvent der fünften Klasse fühlt man sich wie ein Kaiser. Auch meine 
Mutter war zu meiner Abschlussfeier gekommen, was mich am allerglückliche-
sten machte. Sie saß auf einem der Plätze, die für die Angehörigen reserviert wa-
ren. Sie hatte sich die Haare machen lassen und sich eine lilafarbene Hyazinthe 
an den Kragen gesteckt. Ich sehe sie in ihrer Eleganz und Schönheit immer noch 
vor mir. Auch mein Vater hatte sich sehr schick gemacht. Bereits als kleines Kind 
habe ich gelernt, besonderen Tagen einen gebührenden Stellenwert einzuräu-
men. Meine liebe Mutter, die kaum das Bett verließ, war an jenem Tag in die 
Schule gekommen, hatte sich sogar zugemutet, neue Kleider kaufen zu gehen. 
Daryo war damals sieben Jahre alt. Ich kann mich aber nicht mehr daran erin-
nern, ob er auch mitgekommen war. Auf der Feier hielt unser Rektor eine sehr 
schöne Rede. Als er mir mein Abschlusszeugnis überreichte, sagte er: 

„Dieses Zeugnis erhält nun ein Junge, der Ungerechtigkeit nicht erträgt, Dis-
kriminierung verabscheut, ein kleiner Querdenker, dessen Persönlichkeit nun 
ausgereift ist.” 

In jenem Augenblick begriff ich, welch großen Stellenwert die Lehrer in unse-
rem Leben einnehmen. Sie kannten die Kinder sogar besser als ihre eigene Fami-
lie sie kannte. Ich beschloss, Lehrern ab sofort stets größten Respekt zu zollen. 
Und das werde ich auch meinen Enkeln vermitteln. Der Lehrberuf ist etwas ganz 
Besonderes. Ein Lehrer ist für ein Kind eine Mutter, ein Vater und ein Freund in 
einem. Und es hängt so vieles von der Persönlichkeit des Lehrers ab. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 41 

In jenem Spätsommer begannen wir, eine weiterführende Schule für mich zu 
suchen. Meine Mutter wollte gerne, dass ich auf eine der damals beliebtesten 
Schulen, auf das Saint Michel-Lyzeum in Şişli ginge. Alleine schon, weil es sich 
am französischen Bildungssystem orientierte, gefiel es meiner Mutter. Außerdem 
war bekannt, dass man dort eine sehr gute Ausbildung erhielt. Meine Mutter sagte 
immer wieder: „Der Junge muss endlich hier aus Kuledibi rauskommen. Wir soll-
ten ihn nach Şişli schicken.” Die Juden maßen der französischen Kultur einen 
sehr großen Wert bei. Ich wurde also im Saint Michel-Lyzeum eingeschrieben. Ei-
ne Aufnahmeprüfung gab es nicht. Wer das Schulgeld zahlen konnte, wurde auf-
genommen. Es war ein großes Abenteuer für mich, eine Schule zu besuchen, die 
weit von zu Hause entfernt war. Das Saint Michel-Lyzeum war eine teure Schule, 
und auch der Schulweg kostete meine Eltern einiges. Mein Geld reichte nur für 
eine Hin- und Rückfahrt mit der Straßenbahn, nicht aber fürs Umsteigen. 
Manchmal musste ich auf dem Heimweg von Osmanbey bis zur Tünel-Haltestelle 
hinten auf die Straßenbahn springen und auf dem Trittbrett mitfahren. Die Far-
ben unserer Schuluniform waren blau und grau; sie bestand aus einer Jacke, einer 
Hose und einer Mütze. Zum Verlassen der Schule mussten wir immer Reihen bil-
den. Es herrschte eine unglaubliche Disziplin. Während wir das Schulgebäude ver-
ließen, wurden uns von einem Disziplindirektor Befehle auf Französisch erteilt. 
Auf dem Weg zur Haltestelle in Osmanbey hatten sich an unterschiedlichen Stel-
len drei Lehrer positioniert und beaufsichtigten die Schüler, um ihre Sicherheit zu 
gewährleisten. Wenn zum Beispiel ein Kind nicht mehr in die Straßenbahn pass-
te, erkundigten sie sich nach dem Grund. Ansonsten händigten sie dem Kind sein 
Fahrgeld aus. Für eine Fahrt mit der grünen Straßenbahn musste man drei Kuruş, 
für eine Fahrt mit der roten 1. Klasse-Bahn fünf Kuruş zahlen. Zwischen den bei-
den Stadtteilen lagen Welten. Mir wurde klar, dass ich durch meine neue Schule 
in ein ganz neues Umfeld vorgedrungen war, in dem eine kalte Atmosphäre 
herrschte. Meine Abenteuerlust war mir inzwischen vergangen. 

Türken sind warmherzige Menschen, so war ich es gewohnt. Und als typischer 
Türke empfand ich die Schule als kalt. Die Menschen dort umarmten, liebten und 
grüßten einander nicht. Alle hatten so etwas Förmliches, Distanziertes an sich. 
Sogar die Angestellten schauten einen immer mit ernster Miene an. Die Weltan-
schauung der Franzosen, die Art, wie sie mit uns umgingen, wich drastisch von 
meinen Erwartungen ab. Dass ich in der neuen Schule keinen einzigen Freund 
hatte, hing vielleicht auch damit zusammen. Meine Schulkameraden wohnten al-
lesamt in feinen Wohngegenden wie Nişantaşı, Maçka oder Şişli. Die griechischen 
Kinder kamen in der Regel aus Kurtuluş und Şişli. Alle, die in der Schule arbei-
ten, nannten sich entweder Sœur, Frère oder Monsieur. Der Ernst der christlichen 
Welt war überall spürbar. Wer im Religionsunterricht die Kirche besuchte, bekam 
zehn Punkte, und so konnte man sich, wenn man zehn Mal hinging, zehn Mal 
zehn Punkte holen. Diejenigen, die diese Punkte sammelten, bekamen ein „par-
fait” und wurden auf der Ehrentafel eingetragen. Dies war das größte Ziel eines je-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 42 

den Schülers. Für mich war es allerdings sehr schwer, da ich nicht am Religionsun-
terricht teilnahm und somit automatisch benachteiligt war. Wenn mir eine Unge-
rechtigkeit widerfuhr, krampfte sich immer alles in mir zusammen. Aber meiner 
Familie erzählte ich solche Dinge nie, um ihr keinen Kummer zu bereiten. 

Was meine Schulleistungen anbetraf, bewegte ich mich am liebsten im Mittel-
feld. Das war mir lieber so. Wie auch schon in der Grundschule waren Mathema-
tik und Türkisch meine Lieblingsfächer. Auch mit Geschichte konnte ich allmäh-
lich etwas anfangen. Die Geschichte der Schlacht von Manzikert14 auswendig zu 
lernen oder die Punkte von wer weiß was für Abkommen runterzuleiern war 
nichts für mich, aber etwas über die Strategien der Osmanen oder anderer Staa-
ten zu erfahren, bereitete mir Spaß. Ich spürte, dass mich Politikgeschichte sehr 
interessierte. Eigentlich musste man zwei Vorbereitungsjahre durchlaufen, aber 
da mein Französisch gut war, brauchte ich nur eines zu absolvieren. Als ich Jahre 
später meinen Sohn, der auch das Saint Michel-Lyzeum besuchte, in die Schule 
begleitete, sah ich, dass sich weder am Sportplatz, noch am Schulhof oder der 
Kantine irgendetwas verändert hatte. Nicht einmal die Treppengeländer waren in 
der Zwischenzeit ausgetauscht worden. 

Im Saint Michel-Lyzeum fand jeweils nach der elften und nach der achten 
Klasse eine Abschlussfeier statt, die jedes Mal ein rauschendes Fest war. Am Jah-
resende wurde ein Theaterstück aufgeführt, und alle, die dabei mitwirkten, erhiel-
ten eine Auszeichnung. Immer wieder sagte ich mir „Wenn ich weiterhin auf die-
se Schule gehen sollte, dann möchte ich unbedingt auch einmal auf dieser Bühne 
stehen und eine Auszeichnung dafür bekommen”, aber das war mir leider nie 
vergönnt. Jahre später wurde ich dafür aber von Staatsoberhäuptern, Organisa-
tionen und meiner Gemeinde mehrfach ausgezeichnet. Vielleicht waren die Aus-
zeichnungen, die ich als Erwachsener bekam, eine Entschädigung für die, die ich 
Jahre zuvor nicht bekommen hatte. 

Ein Lehrer namens Monsieur Pierre, der inzwischen in Rente ist, sagte eines 
Tages zu mir, als ich wegen meines Sohnes in der Schule vorbeischaute: „Weißt 
Du, Bensiyon, nur sehr wenige von meinen guten Schülern haben es im Leben 
zu etwas gebracht. Schulleistungen sagen nicht immer unbedingt etwas darüber 
aus, wie es einem im späteren Leben ergehen wird. Mittelmäßige Schüler haben 
meist weitaus mehr Erfolg. Das trifft auch auf Dich zu. Aus Dir ist ein Mann ge-
worden, den man heute in der ganzen Türkei kennt, liebt und schätzt.” 

Finanziell gut gestellt zu sein war seinerzeit wichtiger als alles andere. Um mir 
und meinem Bruder eine gute Ausbildung ermöglichen zu können, kauften sich 
meine Eltern jahrelang keine neuen Kleider. Und ich wollte das nicht ausnutzen. 
„Ich hab’ die Nase voll von dieser Schule”, sagte ich und sprach mit ihnen offen 
über meine Gedanken und Gefühle. Daraufhin wurde beschlossen, dass ich ab 

14  In der Schlacht von Manzikert unterlagen die byzantinischen Truppen unter Kaiser Roma-
nos IV. Diogenes am 26. August 1071 den türkischen Seldschuken unter Alp Arslan.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 43 

der sechsten Klasse aufs Saint Benoit-Lyzeum gehen würde, vor allem, weil mei-
ne Eltern mich in einem menschlicheren Umfeld wissen und mir so schnell wie 
möglich das Gefühl nehmen wollten, im Religionsunterricht ungerecht behan-
delt zu werden. In der neuen Schule würden sie mich vom Religionsunterricht 
befreien lassen. Ich besuchte nun die sechste Klasse, und mein Klassenlehrer hieß 
Teofil Sargologo. Er war ein Franzose, ein sehr väterlicher Typ, der in der Türkei 
aufgewachsen war und auch einen türkischen Pass besaß. Er hat mir gezeigt, was 
einen wirklich guten Lehrer ausmacht. Ihm ist es sogar gelungen, aus einem fau-
len Schüler wie mir einen Mann zu machen. Ich erreichte in zwei Fächern das 
Klassenziel nicht, aber weil Monsieur Sargologo sich persönlich für mich einsetz-
te, wurde ich schließlich trotzdem in die siebte Klasse versetzt. Dort löste sich 
dann bei mir der Knoten. Ich mauserte mich zu einem sehr guten Schüler. Ein 
Lehrer namens Jean-Batiste Diguet, über den sich die ganze Schule wegen seiner 
merkwürdigen Art lustig machte, nahm mich eines Tages beiseite. Während ich 
noch überlegte, was ich wohl angestellt hätte, sagte er: „Bravo, Pinto. Deine Lei-
stungen sind wirklich ganz ausgezeichnet. Du bist mir in letzter Zeit sehr positiv 
aufgefallen.” In jenem Jahr erreichte ich erstmals problemlos das Klassenziel. Ich 
war dreizehn Jahre alt. 

Bei uns zu Hause wurde viel über Politik geredet. Als Jahre später eines unserer 
Familienmitglieder in die Politik ging, war dies leider auch der Grund, weshalb die 
Gefängnisinsel İmralı15 stärker in unser Bewusstsein rückte. İzak Altabef war Ge-
meindevorsitzender und zwar nur ein entfernter Verwandter von uns, verbrachte 
jedoch die Festtagsabende für gewöhnlich bei uns. Viele Jahre später wurde er 
Istanbuler Abgeordneter der Demokratischen Partei (DP16), und die Haftbedin-
gungen auf der Yassıada17 setzten ihm sehr zu. Er saß in Kayseri im Gefängnis 
und wurde dann nach Kasımpaşa verlegt, wo er verstarb. Noch heute frage ich 
mich, was das für eine Rechtsauffassung ist. Wenn es in einem riesigen Land ein 
oder zwei Abgeordnete gab, die einer religiösen Minderheit angehörten, musste 
man dann nicht für sie eintreten und versuchen, diese Vielfalt zu bewahren? Aber 
heute können sie sowieso nicht mehr gewählt werden. Damals herrschte eine an-
dere soziale Ordnung, die mittlerweile in dieser Form nicht mehr existiert.  

                                                                                          
15  Eine Gefängnisinsel im Marmara-Meer, Zu ihren bekanntesten Insassen zählen der Regis-

seur Yılmaz Güney, der frühere Ministerpräsident Adnan Menderes, der Außenminister 
Fatin Rüştü Zorlu und der Finanzminister Hasan Polatkan. Die drei letztgenannten wur-
den zum Tode verurteilt und im September 1961 auf der Insel hingerichtet. 
Seit 1999 ist dort als einziger Insasse Abdullah Öcalan, der Vorsitzende der verbotenen 
Kurdischen Arbeiterpartei (PKK), inhaftiert. 

16  Die auf Türkisch als Demokrat Parti bekannte Partei bestand von 1946-1960. 
17  Yassıada ist eine der Prinzeninseln im Marmara-Meer und war der Prozessort im Verfahren 

gegen Mitglieder der Demokratischen Partei nach dem Militärputsch von 1960. Zahlreiche 
Angeklagte wurden zum Tode verurteilt und drei von ihnen, unter ihnen der frühere Mini-
sterpräsident Adnan Menderes, wurden auf der Gefängnisinsel İmralı hingerichtet. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 44 

Dreizehn, das war ein sehr wichtiges Alter für einen jüdischen Jungen. Er war 
nun kein Kind mehr, sondern schon fast ein Erwachsener, der als vollwertiges 
Gemeindemitglied an religiösen Zeremonien teilnehmen durfte und verpflichtet 
war, Gottes Gebote zu befolgen. Die Verantwortungen, die man einem dreizehn-
jährigen Jungen auferlegte, waren sehr wichtig und bedeutungsvoll. Er war von 
nun an für alle Entscheidungen, die er in Zukunft treffen würde, selbst verant-
wortlich. Als dreizehnjähriges Kind ist es einem auch gestattet, aus der Thora zu 
lesen. Aus diesem Anlass wird zunächst in der Synagoge und im Anschluss, je 
nach den finanziellen Möglichkeiten der Familie, an einem anderen Ort eine 
Feier veranstaltet. Das Kind, das im Rahmen der in der Synagoge abgehaltenen 
Zeremonie zum Bar Mitzwa * ernannt wird, erkennt vor Gott an, nun ein Er-
wachsener zu sein und bedankt sich bei seinen Eltern und allen ihm naheste-
henden Menschen dafür, dass sie ihn bis zu jenem Tage geführt und begleitet 
haben. Am Abend gibt es dann ein Fest. Meine Bar Mitzwa -Feier wurde aller-
dings nur tagsüber gefeiert. Zwar wurden seinerzeit sicherlich auch prachtvolle 
Hochzeiten und Feiern veranstaltet, aber wir kannten so etwas nicht. Meistens 
feierte man in einer Einrichtung namens Union Française. Aber wir hatten dafür 
nicht genügend Geld. Meine Eltern kauften mir für jenen Tag einen schwarzen 
Anzug und ein weißes Hemd. Ich sah wie ein richtiges Festtagskind aus, wie die 
alten Leute sagen würden. Mein Vater steckte mir eine weiße Blume an den Kra-
gen. Mit einer Kippa* auf dem Haupt, las ich mein Gebet vor dem Thoraschrein. 
Nachdem ich die Glückwünsche der geladenen Gäste entgegengenommen hatte, 
verließen wir die Synagoge, und luden alle zu uns nach Hause ein. Die Festge-
sellschaft bestand nur aus Familienmitgliedern, nur die Familie Behars, der ein 
Freund meiner Eltern war, zählten nicht zu unserem Verwandtenkreis. Und na-
türlich feierten auch unsere Nachbarn mit uns. Den Gästen wurde Limonade, 
Kuchen und kleine Kanapees angeboten. Außerdem hatten wir in der Konditorei 
İnci Profiteroles bestellt. 

Mein lieber Vater tat alles, was ihm mit seinen begrenzten finanziellen Mitteln 
möglich war, damit es uns an jenem großen Tage meiner Bar Mitzwa auch an 
nichts fehlte. Und ich war wirklich sehr glücklich. Nun war auch ich ein großer 
Mann. Zu meinem dreizehnten Geburtstag bekam ich eine wunderschöne Uhr 

* Bar Mitzwa: junger jüdischer Mann, der das mündige Alter erreicht hat. Die Bezeichnung
Bar Mitzwa wird sowohl für die mündig gewordenen Gläubigen als auch für die Feierlich-
keiten selbst verwendet. Nach der jüdischen Glaubenslehre gilt jeder Junge, der das drei-
zehnte Lebensjahr vollendet hat, als selbstverantwortlich für alle seine Handlungen gegen-
über Gott.

* Kippa: Käppchen. Die Männer jüdischen Glaubens sind der Überzeugung, dass sie ständig
von Gott beobachtet werden und müssen daher jederzeit und überall ihren Kopf bedec-
ken. Die Kippa ist eine Kopfbedeckung, die die Männer jüdischen Glaubens neben ande-
ren Hutarten entwickelt haben, die praktisch im Gebrauch ist und auf dem Hinterkopf ge-
tragen wird.

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 45 

und Schreibutensilien für die Schule geschenkt. Als Kinder jener Zeit waren wir 
so teure Geschenke und so viel Trubel gar nicht gewöhnt. 

Deshalb wussten wir die Dinge auch zu schätzen und genossen die Feier mehr 
als alle anderen. Alles hatte einen großen allgemeinen wie auch symbolischen 
Wert. Wir feierten bis in die späten Abendstunden. Als ich mich schlafen legte, 
sagte ich „Lieber Gott, ich danke Dir dafür, dass ich meine Bar Mitzwa  so wun-
derbar begehen durfte.” Dieses Gebet schien mir das bedeutungsvollste zu sein, 
dass ich bis zu jenem Tage je gesprochen hatte. Wer weiß, vielleicht lag es daran, 
dass ich nun erwachsen war und an jenem Tage zum ersten Mal in meinem Le-
ben laut aus der Thora vorgelesen hatte. Ich verspürte großes Vertrauen in mich 
selbst und Dankbarkeit. Nie wieder erlebte ich gemeinsam mit meinen Eltern ei-
nen so glücklichen Abend. Denn er war der erste und einzige, der nur uns dreien 
ganz allein gehörte. Und meine Erinnerungen daran sind noch kein bisschen 
verblasst. Die Gaumenfreude, die uns Speis und Trank bereitete, entsprach wohl 
der Freude unserer Herzen, denn nie wieder habe ich Limonade als so wohl-
schmeckend empfunden. 

Ich habe mich Gott stets sehr nahe gefühlt und bin ihm immer dankbar gewe-
sen. Wenn ich mich an Gott wandte und zu ihm betete, gab mir das eine unge-
heure Kraft. Beim Beten fühlte ich mich sehr wohl. Es hat mir immer gut getan, 
für meine Kinder, meine Enkel, meine ganze Familie, für ihre Gesundheit, ihr 
materielles Wohlergehen, ihren Erfolg und ihr Glück zu beten. Es hat mich Gott 
noch näher gebracht. 

Nach meinem dreizehnten Geburtstag begann ich während der großen Schul-
ferien als Gehilfe in Elektroläden zu arbeiten. Ich wollte den Sommer über ein 
wenig Geld verdienen und so half ich bei Leon Finzi und Nesim Palti im Sen-
piyer-Han18 aus. Ich schloss morgens den Laden auf, fegte ihn aus und säuberte 
den Tisch meines Chefs. Ich brachte ihm sein Fleisch nach Hause und gab seine 
Schuhe beim Schuhputzer ab. So verdiente ich mir nicht nur ein Taschengeld, 
sondern lernte obendrein noch, wie man mit Silikon arbeitete. Mein Chef hieß 
İsak Fis, beziehungsweise war er eigentlich mein „Lieber Chef”, denn so pflegte 
ich ihn immer zu nennen. Er war der Präsident der Neve Schalom-Stiftung und 
ich lernte eine ganze Menge von ihm, was Arbeitsmoral und –prinzipien anging, 
noch heute schließe ich ihn immer in meine Gebete ein. Und dann waren da 
noch İsak und David Razon. Jahre später machte ich mich selbständig und eröff-
nete eine Fabrik, aber die beiden blieben weiterhin meine Chefs. 

Ich spielte pausenlos Ball. Ich arbeitete und spielte gleichzeitig. Mein größter 
Traum war, eines Tages für Galatasaray zu spielen. In dem Gebäude, in dem ich 
arbeitete, befand sich auch das Büro von Suat Bey19, der Verwaltungsausschuss-

                                                                                          
18  Han bezeichnet hier einen Komplex kleiner Werkstätten und Geschäfte.. 
19  „Herr…”, Anrede, die dem Vornamen nachgestellt wird.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 46 

mitglied bei Galatasaray war. Eines Tages nahm ich meinen ganzen Mut zusam-
men und ging zu ihm: 

„Ich kann sehr gut Fußball spielen, könnten Sie mich vielleicht in die Galata-
saray-Jugendmannschaft aufnehmen?” 

Er schaute mich prüfend an. 
„Wirklich?” 
„Jawohl, Efendim20, wenn Sie mich einmal spielen sehen könnten, würden Sie 

mir ganz bestimmt Recht geben.” 
Man holte mich also für ein Testspiel mit der Jugendmannschaft ab und sah 

sich an, wie ich spielte. Mein Können gefiel den Leuten, vor allem aber auch die 
Tatsache, dass ich Linksfüßler war. „In Ordnung, Junge, Du bist dabei”, sagten 
sie. Und von jenem Tag an trainierte ich mit der Galatasaray-Jugendmannschaft. 
Mein ganzes Leben hatte sich mit einem Mal grundlegend verändert. Ich war 
überglücklich. Mein Trikot, mein Trainingsanzug, meine Schuhe. Ich konnte es 
gar nicht fassen. Mein Vater, der ebenfalls ein Fußballfan war und wusste, dass 
ich mich sehr für diesen Sport interessierte, hatte keine Einwände gegen meine 
Entscheidung. Im Gegenteil, er unterstützte mich sogar. 

„Ich habe nur eine Bedingung, und zwar darfst Du die Schule auf keinen Fall 
vernachlässigen.” 

Meine Mannschaftskameraden und ich lieferten uns auf dem Adalet-Spielfeld 
in Galatasaray regelrechte Schlammschlachten. Auch beim Duschen hatten wir 
immer viel zu lachen und erzählen. Bei schlechtem Wetter trainierten wir im 
obersten Stockwerk in einem Gebäude in der Hasnun Galip-Gasse. Das war jedes 
Mal ein unbeschreiblicher Spaß. Ich sah mir jedes Spiel an, wusste über das Le-
ben jedes einzelnen Spielers der Elf, ja sogar auch über jedes der Ersatzspieler 
Bescheid und verfolgte die Vereinspolitik aus nächster Nähe. Ich träumte davon, 
eines Tages ein professioneller Fußballspieler zu werden und jede Menge Geld zu 
verdienen. Ich spielte wirklich gut und verfügte über einen starken linken Fuß. 
Mein großes Ziel war, in die Juniorenmannschaft zu kommen. Ich sagte mir 
selbst immer wieder „Bensiyon, Junge, Du wirst einmal ein sehr berühmter Fuß-
ballspieler werden, einen Haufen Geld verdienen und zum Torschützenkönig ge-
kürt werden. Lerne nun richtig spielen, dann wird es bald so weit sein.” Wenn ich 
nachts in meinem Bett lag, träumte ich davon, wie ich über grüne Spielfelder lief. 
Natürlich wurde ich auch Torschützenkönig und auf den Tribünen applaudierte 
man mir im Stehen. Ich trug ein rot-gelbes Trikot21 und winkte den Zuschauern 
zu. 

Daryo lebte in einer vollkommen anderen Welt als ich. Ich hatte ein sehr wei-
tes soziales Umfeld, er dagegen nur einige wenige Freunde. Wenn ich abends 
nach Hause kam, wollte er sofort alle Neuigkeiten aus der Mannschaft wissen. 

20  Wörtlich, „mein Herr“. 
21  Rot und Gelb sind die Vereinsfarben des Istanbuler Fußballvereins Galatasaray. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 47 

Meine ganze Familie war im Galatasaray-Fieber, nur Daryo war Fenerbahçe-Fan. 
Da die Erwachsenen zu sehr mit den alltäglichen Verpflichtungen beschäftigt wa-
ren, konnten sie nur selten zu Spielen kommen, aber sie wollten danach immer 
alles bis ins kleinste Detail wissen. Ich war einer der Kandidaten für die türkische 
Fußballnationalauswahl. Einmal gingen wir zu einem Galatasaray-Spiel. Nach 
einem Tor durch Eckball von Şükrü Güle grölte das ganze Stadium. Als Mitglie-
der der Jugendnationalmannschaft saßen wir am Spielfeldrand. Plötzlich erblick-
te ich meinen Disziplinlehrer Florent Siffrid. Er saß neben einem Philosophie-
lehrer namens Louis Marcoul. Siffrids und mein Blick kreuzten sich. Und dreist 
wie ich war, drehte ich mich zu ihm um und winkte ihm. In meinem Verhalten 
lag auch eine gewisse Selbstgefälligkeit. Aber er reagierte überhaupt nicht und tat 
sogar so, als wäre ich überhaupt nicht da. Am nächsten Morgen fing er mich vor 
dem Schuleingang ab. „Komm mal her”, sagte er und langte mir eine. Und dann 
noch eine und noch eine. 

Er schlug mir mitten ins Gesicht. Ich stand blutüberströmt da, während er 
schrie: 

„Für wen hältst Du Dich eigentlich, dass Du glaubst, Du kannst mir einfach 
von da unten zuwinken?” 

Er hatte mich bei einem großen Fehler ertappt. Ich rannte nach Hause. Als 
mein Vater mich abends in diesem Zustand sah, wurde er fuchsteufelswild. Am 
nächsten Tag begleitete er mich zur Schule und machte Siffrid ausfindig. 

„Was um Himmelswillen haben Sie da gemacht, Mann? Hat der Junge Geld 
gestohlen? Hat er jemanden verprügelt? Was hat er denn getan, um so eine 
Tracht Prügel zu verdienen?” 

Siffrid und die Schulleitung baten meinen Vater um Entschuldigung, aber 
mein Vater ließ nicht locker. Er schlug den Rechtsweg ein. Allerdings ohne Er-
folg. Ob der Mann vielleicht noch eine andere Rechnung mit mir offen hatte, 
weiß ich nicht.  

Schule, Arbeit, Fußball. Es war sehr schwer, alles unter einen Hut zu bringen. 
Trotzdem gab ich nicht auf. Im Sommer verbrachte ich meine gesamte Zeit nach 
Feierabend beim Fußball. Schweißgebadet eilte ich von Training zu Training, den 
Ball immer vor mir. Mein Trainer war sehr zufrieden mit mir. Da ich in den 
Wintermonaten wieder zur Schule musste, hatte ich noch weniger Zeit. Im Un-
terricht tat ich mich oft schwer, aber das Ende des Schuljahres war ja schon in 
Sicht. Es war ein Monat seit meiner Tracht Prügel vergangen. Gerade als alles 
wunderbar lief, und ich glaubte, meinem Traum Schritt für Schritt näher zu 
kommen, geriet plötzlich alles durcheinander. Es gab einen Bruch, aufgrund des-
sen ich letztlich einen vollkommen anderen Lebensweg einschlug. 

Ich befand mich gerade beim Training im Galatasaray-Club in der Hasnun Ga-
lip-Gasse. Es gab dort einen sehr engen Korridor, den ich nach dem Spiel noch 
mit Fußballschuhen an den Füßen klackernd entlang lief. Eigentlich durften wir 
das nicht, aber manchmal liefen wir trotzdem bis zum Umkleideraum, ohne un-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 48 

sere Schuhe vorher auszuziehen. Die Erwachsenen sagten nie etwas. Außerdem 
liefen außer mir mindestens noch zehn andere Jungen mit Schuhen dort entlang. 
Da kam ein Trainer auf mich zu: „He, lauf hier nicht in den Dingern rum, Jude!”, 
herrschte er mich an. „Zieh sie sofort aus!” Und er sagte es noch ein zweites Mal: 
„Jude!” 

Aber inzwischen musste ich niemanden mehr nach der Bedeutung fragen. In-
zwischen war ich alt genug, um zu verstehen, warum man mich in dem Tonfall als 
Jude betitelte. Das war eindeutig Diskriminierung. Rassismus. So viele Jugendliche 
waren -zig Mal mit Fußballschuhen diesen Korridor entlanggelaufen. Nur zu mir 
hatte er gesagt, dass ich das nicht durfte. Und zur Krönung noch meine jüdische 
Herkunft da mit hineingezogen. Es störte ihn nicht, dass ich Schuhe trug, sondern 
dass ich Jude war. Ich starrte ihm ins Gesicht. Unter all den Leuten hatte er sich 
ausgerechnet mich herausgepickt. Als ob es eine Schande wäre, Jude zu sein, 
schrie er mich immer noch hasserfüllt an. Ich schwieg. Nachdem er noch eine 
Weile weiter so zornig herumgebrüllt hatte, verschwand er schließlich. Ich hörte, 
wie der Widerhall seiner Schritte im leeren Korridor sich immer weiter entfernte. 
Ich löste die Schnürsenkel meiner Fußballschuhe, zog mein Trikot aus, faltete es 
zusammen und verstaute es in meiner Tasche. Dann duschte ich, zog mich an 
und verließ das Vereinshaus. Auf Nimmerwiedersehen. Mein Traum, eines Tages 
ein großer Galatasaray-Spieler zu werden, hatte an jenem Tag ein jähes Ende ge-
funden. Ich ging den ganzen Nachhauseweg zu Fuß und dachte nach. Die Leute 
in diesem Land mochten uns wohl nicht mehr. Also hatte Selim Albukrek doch 
Recht gehabt. Sie betrachteten uns nicht als ihre Landsleute. Ganz gleich, was wir 
taten, ganz gleich, wie ähnlich wir ihnen waren, sie verstießen uns. Das hatte ich 
mit meinem kindlichen Verstand bereits begriffen, als man uns damals den Tep-
pich unter den Füßen wegzog, aber ich hatte dem Ganzen keinen Namen geben 
können. Ich hatte damals gehofft, dass ich vielleicht später, wenn ich größer war, 
und mir dieser Vorfall wieder in den Sinn käme, eine Erklärung dafür finden wür-
de. Aber ich fand keine, und würde auch nie eine finden. Denn sie weigerten sich, 
uns zuzuhören, uns zu verstehen. Für sie war ich ein Fremdkörper. Von der alten 
Nachbarschaft, den Festen, die man einst gemeinsam gefeiert hatte, war nichts ge-
blieben. Während ich an jenem Abend in der Dämmerung nach Hause lief, fasste 
ich einen Entschluss: Ich würde von hier fortgehen. 

Als ich zu Hause ankam, war es schon fast Abend geworden. Mein Vater war 
von der Arbeit gekommen und las die Stellenanzeigen in der Tageszeitung, die er 
in der Hand hielt. Er hatte wohl vor, sich noch eine zusätzliche Arbeit zu su-
chen. Plötzlich erinnerte ich mich daran, wie er damals an jenem Abend langsam 
die Tür hinter sich zugezogen hatte und zusammen mit seinen Freunden fortge-
gangen war, um sich für den Militärdienst zu melden. Ich war nicht so ent-
schlossen wie sie. Und ich hatte nicht die Absicht, ihm von der Wut zu erzählen, 
die ich im Bauch hatte. Ich setzte mich auf den Sessel neben ihm und betrachtete 
sein Gesicht. Er war müde. Wie viele Falten doch all die Tage, Jahre, Gedanken 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI 49 

und der harte Lebensalltag auf seinem Gesicht hinterlassen hatten. Wie sich un-
ser Leben doch nur innerhalb so weniger Jahre geändert hatte. Mir kam es so vor, 
als wäre es erst gestern gewesen, dass ich betete, dass mein Vater bald nach Hause 
zurückkehren möge. Hatte nicht hinter all diesen Gebeten der Wunsch gesteckt, 
dass wir so bald wie möglich wieder eine Familie sein würden und ich wieder die-
ses Gefühl der Wärme und Geborgenheit spüren durfte? Und wie wollte ich jetzt 
meinen Entschluss umsetzen? Wir würde ich nun an einen völligen unbekannten 
Ort gehen? Wie sollte ich es meinem Vater beibringen? Er schaute mich über 
seine Brille hinweg an. Er musste wohl gemerkt haben, dass ich über etwas Wich-
tiges nachdachte, denn er fragte mich ernst: 

„Was hast Du denn, Bensiyon?” 
“Ich habe beschlossen auszuwandern, Papa.” 
Mein Vater empfand, was auch immer man empfinden mag, wenn man plötz-

lich mit einem Zukunftsplan konfrontiert wird, von dem man gedacht hatte, dass 
man sich nie mit ihm auseinandersetzen müsste, und erstarrte. Mit etwas so 
Schlimmem hatte er wohl nicht gerechnet. Er wurde mit einem Mal kreidebleich. 
Dennoch ließ er sich nichts anmerken und fragte mich, um mich nicht noch 
mehr zu reizen: „Wohin denn, mein Sohn?” 

„Nach Israel.” 
Nun hielt mein Vater es nicht mehr für nötig, seine Verwunderung zu verheh-

len. 
„Hast Du Dir das denn auch gut überlegt? Du kennst Dich doch dort über-

haupt nicht aus. Du hast Dein Leben lang hier gelebt. Dort wirst Du ein ganz 
anderes Klima, eine ganz andere Geographie vorfinden. Wie willst Du das denn 
alles auf die Reihe kriegen? Und was wird aus der Schule?” 

„Ich habe mir alles gut überlegt, Papa. Beziehungsweise wäre ich von alleine 
wahrscheinlich nie auf die Idee gekommen, aber man hat mich sozusagen darauf 
gebracht! Es ist so gekommen, wie sie es wollten. Ich werde mich dort bei einer 
Schule um einen Platz bewerben. Das Konsulat wird jungen Leuten, die auswan-
dern wollen, bestimmt behilflich sein. Ich werde mich mal schlau machen.” 

Mein Vater begriff offenbar, dass ich wild entschlossen war, denn er frage so-
fort: 

„Wer hat Dich auf diese Idee gebracht, mein Sohn?” 
„Ach, das ist nicht so wichtig, Papa. Mein Entschluss steht fest.” 
Zwar bestand er darauf, den Grund zu erfahren, aber ich behielt ihn lieber für 

mich. Er würde sofort losrennen und auch noch den Verein in Aufruhr versetzen. 
Wegen Siffrid hatte er die ganze Schule in Aufruhr versetzt, aber was hatte das 
genützt? Eigentlich gab es zwei Gründe, weshalb ich beschlossen hatte, ausge-
rechnet nach Israel auszuwandern. Erstes, weil die Schule dort viel leichter war 
und zweitens, weil bereits meine Tanten dort lebten. Wenn ich in Not geraten 
sollte, so würde ich zumindest sie um Hilfe bitten können.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TÜLAY GÜRLER 50 

Im Februar 1954 brach ich die Schule ab. Damit ich in Israel weiter zu Schule 
gehen konnte, stellte meine Schule mir eine Bescheinigung darüber aus, dass ich 
Schüler war und welche Fächer ich belegt hatte. Ich sprach beim Konsulat vor 
und kaufte mir ein Flugticket.  

Während des Fluges dachte ich über Israel nach. Meine Heimatstadt wurde 
unter mir allmählich kleiner und kleiner und verschwand schließlich ganz außer 
Sichtweite. Ich hatte keinerlei Ahnung, wohin und was für eine Zukunft ich ent-
gegenflog. Mein Istanbul, mein Kuledibi, meine Mutter, meinen Vater, meinen 
Bruder, alles hatte ich hinter mir zurückgelassen. Tief in meinem Inneren 
schmerzte es mich sehr. Aber nun gab es kein Zurück mehr. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1 - am 20.01.2026, 05:59:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

