
III FIGURATIONEN DER GEGENWART 

Zeitgenössische Satyrn 

Was geschieht mit der antiken Figur, wenn ihr der historische Kontext plötzlich 
fehlt? Für die Satyrn ist die Gegenwart, um mit Roland Barthes zu sprechen, eine 
äußerst ›schwierige Zeitform‹, sofern man nach direkten Darstellungen oder un
mittebaren Übersetzungen der Figur sucht. Der Zugang zur antiken Figur wird 
vielmehr durch den Zeitgeist und einen historisierenden Blick begünstigt: Kunst- 
Natur-Diskurse, Tier-Mensch-Konfigurationen, geschlechtsspezifische Inszenie
rungen, die transkulturelle Begegnung mit dem Anderen in der Gesellschaft, die 
Frage nach Normativität und Menschsein, mythologische Erzählweisen und nar
rative Sub- und Hybridgenres. Die Genealogie des griechischen Satyrs umfasst 
sowohl seine historische Bedingtheit im Mythos, der im kulturellen Gedächtnis 
verankert ist, als auch seine temporäre Repräsentation als Chor auf der antiken 
Bühne. In der Theaterwelt ist der Satyr bestenfalls zu einer Randfigur geworden, 
und seine einst so prägnante, animalisch-rituelle Energie ist in der Gegenwart 
kaum noch explizit erkennbar. Doch wie könnten wir diese Figur im 21. Jahrhun
dert in einem anderen Kontext oder in einer neuen Gestalt denken und ihr so neue 
Handlungsmöglichkeiten und Wirkungsräume eröffnen? Was bedeutet ein Satyr 
aus heutiger Perspektive? Anthony Stevens schreibt: 

»There are two ways of answering this question. One is to mine the available tex
tual and archaeological evidence; seen thus, satyrs are mythological male crea
tures, belonging to wild nature, part human, part animal (more horse- than goat- 
like, at least in the classical period), impulsive, anarchic, hedonistic and strongly 
group oriented. But the mythological creature is very elusive. The other way is 
to explore the theatrical process of transforming human performers into credible 
stage satyrs, thus ›catching‹ them.«1 

1 Stevens, Anthony: »›First catch your satyrs‹ – A Practical Approach to The Satyr-Play(-Like?)«, 
in: DIDASKALIA 9 (13), 2012, S. 64 – 83, 
https://www.didaskalia.net/issues/9/13/DidaskaliaVol9.13.pdf (abgerufen am 20.01.2023). 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.didaskalia.net/issues/9/13/DidaskaliaVol9.13.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.didaskalia.net/issues/9/13/DidaskaliaVol9.13.pdf


160 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Dem Ansatz von Stevens folgend, lässt sich der theatrale Prozess verstehen, wenn
Darsteller*innen sich glaubhaft in Satyrn auf der Bühne verwandeln. Doch das Sa
tyrische kann auch auf andere Weise identifiziert werden, wie ich mit einer alterna
tiven Annäherung an zeitgenössische Satyrn zeigen möchte. In der Körperlichkeit
und Performance vieler heutiger Künstler*innen lebt die theatrale Gestalt des Sa
tyrs weiter und erweckt das mythische Bild aufs Neue – so lautet die These dieses
Abschnitts.

Das antike griechische Theater, in dem diese dämonischen Gefährten des Diony
sos im Satyrspiel stets ihre Umgebung aufrütteln, erweist sich als wesentliche his
torische Folie für verschiedene zeitgenössische Tanzdiskurse und neue Tendenzen
in den performativen Künsten. Die tanzenden Satyrn sind Extrem-Performer, viel
leicht die wildesten Akrobaten der griechischen Tanz- und Theaterkultur, bei denen
es keine klare Trennung zwischen antiker Hochkultur und populärer Unterhaltung
gibt.

Das Bewegungskonzept des Satyrs wurde in der Forschung mit dem eines Klein
kindes oder Tieres verglichen: Ungeduldig und voller Neugier treibt es ihn vorwärts,
ein Körper in ständiger Bewegung, der sich der Ruhe widersetzt – nur selten hält er
inne, eingefangen in einer flüchtigen Pose, einem Moment des staunenden Begeh
rens. Diese seltene Ruhe überkommt ihn ausschließlich, wenn ihn tiefes Staunen
oder intensives Begehren ergreift. Der Satyr ist eine »Gestalt des Sofort«2, wie Ro
land Barthes ihn aus kulturtheoretischer Perspektive in Fragments d’un discours amou
reux (1977) treffend beschreibt. Mit anderen Worten: Warten ist nicht die Sache des
Satyrs. Auf vielfältige Weise und oft unbemerkt drängt er in die Gegenwart.

Figurationen

Der inhaltliche Fokus dieses finalen Kapitels entspringt den zuvor skizzierten viel
fältigen Erscheinungsformen der Satyrn – seien es die dionysischen Dämonen, gro
tesken Tänzer, animalischen Performer oder der wilde Chor. Das auf die Antike an
gewandte Konzept der Transformation dient als Werkzeug und Denkapparat für
meine Thesen und Ansätze zur Frage nach dem Satyrischen im Gegenwartsthea
ter und seinen Spuren, die über das Drama und den Text hinaus in Performance- 
und Körperkonzepte reichen. Zwei Aspekte möchte ich besonders hervorheben, da
sie von zentraler Bedeutung für eine kritische, zeitgenössische Auseinandersetzung
mit der Tanz- und Theatergeschichte sowie die Entwicklung neuer Historiografien
sind. Erstens möchte ich das methodische und inhaltliche Potenzial von Figurationen
als alternative Erkenntnisweisen beleuchten. Der Begriff Figur hat, abgesehen von
seinen zahlreichen alltäglichen Verwendungen, eine lange Tradition als Konzept,

2 Barthes, Roland: Fragmente einer Sprache der Liebe, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2012, S. 196.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 161 

das verschiedene Disziplinen und Forschungsfelder durchzieht – darunter Thea

ter- und Tanzwissenschaft, Literatur- und Geschichtswissenschaft, Kunstkritik und 
-geschichte, Philosophie, Politikwissenschaft, Gender Studies, Informations- und 
Computerwissenschaften, Mathematik, Design, Soziologie und Anthropologie. In 
Anlehnung an Rosi Braidotti3 sowie andere feministische Denker*innen verstehe 
ich Figurationen nach Donna Haraways Definition: »Figuren müssen zumindest ir
gendeine Art von Verschiebung beinhalten, die Identifikationen und Gewissheiten 
stören kann. […] Figurationen sind performative Bilder, die bewohnt werden kön
nen«4 und lassen sich als ein Zusammenspiel von Erfahrungen, Sehnsüchten, Er
innerungen und Utopien einer Gesellschaft beschreiben, die durch die ›Figur‹ aus
gedrückt werden.5 Die künstlerische, konkrete, multiple und spielerische Ausein
andersetzung mit Figuren und deren Figurationen hat Wissenschaftler*innen dazu 
angeregt, alternative Ansätze zu entwickeln, um komplexe Beziehungskonfigura
tionen zu analysieren und sie möglicherweise als Andere zu imaginieren. 

»Figuration is about resetting the stage for possible pasts and futures. Figuration is 
the mode of theory when the more ›normal‹ rhetorics of systematic critical anal
ysis seem only to repeat and sustain our entrapment in the stories of the estab
lished disorders. Humanity is a modernist figure; and this humanity has a generic 
face, a universal shape. Humanity’s face has been the face of man. Feminist hu
manity must have another shape, other gestures; but, I believe, we must have fem

inist figures of humanity. They cannot be man or woman; they cannot be the hu
man as historical narrative has staged that generic universal. Feminist figures can
not, finally, have a name; they cannot be native. Feminist humanity must, some

3 Vgl. Braidotti, Rosi: Transpositions: On Nomadic Ethics, Cambridge: Polity Press 2006; Braidotti, 
Rosi: Metamorphoses: Towards a Feminist Theory of Becoming, Cambridge: Polity Press 2002. 

4 Eigene Übersetzung von: »Figures must involve at least some kind of displacement that can 
trouble identifications and certainties. Figurations are performative images that can be in
habited. […] We inhabit and are inhabited by such figures that map universes of knowl
edge, practice, and power.« Haraway, Donna J.: Modest_Witness@Second_Millenium.Female

Man©Meets_OncoMouseTM. Feminism and Technoscience. New York/London: Routledge 1997, 
darin: Figures (S. 8 – 11), hier S. 11.; Vgl. Haraway, Donna: Staying with the Trouble: Making Kin 
in the Chthulucene. Minneapolis: University of Minnesota Press 2016. 

5 Vgl. Donna Haraway: »Figures are about collective yearning. Figurations somehow collect up 
and give back the sense of the possibility of fulfillment, the possibility of damnation, or the 
possibility of a collective inclusion in figures larger than that to which they explicitly refer.« 
Haraway, Donna: »Birth of the Kennel: A Lecture by Donna Haraway«, in: Cyborgs, Dogs and 
Companion Species 1 (9), 09. 10. 2000, https://egs.edu/biography/donna-haraway/ (abgerufen 
am 10.07.2021). 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://egs.edu/biography/donna-haraway/
https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://egs.edu/biography/donna-haraway/


162 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

how, both resist representation, resist literal figuration, and still erupt in powerful
new tropes, new figures of speech, new turns of historical possibility.«6

Zweitens wird die Theaterfigur in fünf Figurationen ausdifferenziert. Die zeitge
nössischen Fallstudien beziehen sich auf die Figuration als eine kritische Methode,
Praxis oder ein Wissensfragment. Die ausgewählten Beispiele verweisen also nicht
explizit auf den Satyr im Sinne einer direkten Referenz oder Übertragung, sondern
greifen jeweils individuelle Facetten, Nuancen und Akzente auf, die den Satyr als
plurale Figur einem zeitgenössischen Publikum näher bringen und das Satyrische
als performative Figuration heute erfahrbar machen. Diese fünf skizzierten Figu
rationen materialisieren Ideen, übertragen sie in die Gegenwart und bewegen sich
zwischen dem Körperlichen und dem Abstrakten. Diese performativen Bilder wer
den vom Satyr als Figur sozusagen ›bewohnt‹, und indem er sie bewohnt, trans
formiert er sie, und sie wiederum transformieren die antike Satyrfigur. Der Satyr
als performative Figuration, die nicht nur imitiert oder abbildet, sondern über das
hinausgeht, worauf sie direkt verweist, steht im Zentrum der Überlegungen. In der
Analyse wird die Figur abstrahiert betrachtet, das heißt unabhängig vom Genre oder
ihrem antiken Kontext, als eine körper-gewordene Erinnerung an die rituelle, phy
sische, burleske – animalische – Dimension des griechischen Theaters, die in der
zeitgenössischen Form des Tanzes und der Performance in unterschiedlichen In
tensitäten und Farben gelegentlich wieder auftaucht oder implizit mitschwingt.

Case Studies: Kriterien für die Auswahl

Ausgehend vom Satyr und seinen fragmentierten Repräsentationen werden fünf ex
emplarische Figurationen als satyrische Modi untersucht, die einen Transfer in an
dere Wissensbereiche und künstlerische/akademische Diskurse ermöglichen. Die
detaillierten und thesengeleiteten Einzelanalysen zum (1) Akrobatischen, (2) Wil
den, (3) Kindlichen, (4) Animalischen und (5) Enthäuteten arbeiten mit konkreten
Fallbeispielen und berücksichtigen die historischen, kulturellen, ästhetischen, ge
schlechtsspezifischen und politischen Implikationen der betreffenden Figuration
und die daraus resultierenden Möglichkeiten und Konsequenzen, die durch die Per
spektive des Körpers sichtbar gemacht werden. Die Kapitel behandeln sowohl ein
zeln als auch in ihrer Gesamtheit die folgenden Fragen: Welche körperpolitischen
Konzepte lassen sich aus der Satyrfigur und seinen historischen Spuren ableiten?
Inwieweit sind sie bei der Erforschung einer bisher vernachlässigten Dimension des

6 Haraway, Donna: »Ecce Homo, Ain’t (Ar’n’t) I a Woman, and Inappropriate/d Others: The Hu
man in a Post-Humanist Landscape«, in: Joan Scott; Judith Butler (Hg.): Feminists Theorize the
Political, New York: Routledge, S. 86 – 100, hier S. 86.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 163 

Theaters der griechischen Antike in Wissenschaft und Kunst zu berücksichtigen? 
Welche Möglichkeiten gibt es, das Satyrische in den szenischen Künsten zu identi
fizieren und zu erfahren? 

Mit den ausgewählten Beispielen soll versucht werden, dieses Körperwissen zu 
erfassen, zu vergegenwärtigen und gleichzeitig durch die Figurationen performati
ve Wissensfelder zu entwerfen, die an verschiedene künstlerische Ansätze der Ge
genwart anknüpfen. In diesem Zusammenhang ist es sinnvoll, die Kriterien für die 
Auswahl der Fallstudien offenzulegen, die als Hilfsparameter zu verstehen sind. Wie 
eingangs erwähnt, sind hier auch andere Beispiele möglich. Für meine Herange
hensweise an Satyrn war das erste Kriterium für die Auswahl: gegen den Kanon, das 
heißt, es handelt sich um ein ungewöhnliches oder atypisches Beispiel; das zweite 
ist: neuer Kontext – die Fallstudie bietet neue oder unerwartete Einblicke in ein be
stehendes (Forschungs-)Problem; das dritte Kriterium lautet: kritisches Engagement 
und bedeutet, dass bestehende Annahmen durch die vorgeschlagene Fallstudie kri
tisch hinterfragt werden; das vierte ist die Fokussierung auf unkonventionelle, verbor
gene oder marginalisierte Perspektiven – die Fallstudie eröffnet neue Wege für die zu
künftige Forschung. 

Das Akrobatische: Florentina Holzinger Apollon (2018) 

Die Choreografin und Tänzerin Florentina Holzinger überarbeitet seit 2011 histori
sche Vorlagen und kombiniert sie mit ungewöhnlichen Genres und hybriden For
maten. Auf der Bühne erweitert sie das Bewegunsgspektrum durch Leichtathletik, 
Akrobatik, Slapstick und Stunts, wobei sowohl hochkulturelle als auch popkultu
relle Referenzen in die Inszenierung einfließen. Holzingers Choreografien zeigen 
Körper, die durch exzessives Erlernen immer neuer Bewegungstechniken und durch 
radikales Training in Sport und Akrobatik den Tanzbegriff auf der Bühne themati
sieren und ins Makabere und Absurde steigern. Dabei werden die Gestaltungsmög
lichkeiten des Körpers und die Körperkunst der Unterhaltungsmedien durch ihre 
Übertragung in den Theaterkontext für das Publikum neu erfahrbar gemacht. Diese 
Form der Bewegungspraxis erinnert durch ihren Schauwert an eine satyrische Welt 
des Exzesses, eine auf den Kopf gestellte Sicht auf das Gewohnte durch eine bur
leske ästhetische, manchmal grotesk angelegte Bewegungssprache des Körpers. Im 
Folgenden möchte ich dem Satyrischen im akrobatischen und genreflexiblen Gestus 
von Florentina Holzingers zeitgenössischen Zugriff auf Körper, Stile und Bewegun
gen genauer nachspüren. 

Apollon ist der zweite Teil der als Trilogie angelegten Serie (2017 – 2019) Holz
ingers. Neben Holzinger treten hier fünf weitere, ausschließlich weibliche Perfor
merinnen (Renée Copraij, Evelyn Frantti, Annina Lara Maria Machaz, Xana Novais 
und Maria Netti Nüganen) auf. Es handelt sich um ein unkonventionelles Ensem

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

ble, das die Heterogenität durch den jeweiligen künstlerischen Hintergrund und die
körperlichen Fähigkeiten verdeutlicht. Holzinger entwirft mit ihrer weiblichen Be
setzung eine vielschichtige und referenzreiche Utopie ohne Männer auf oder hinter
der Bühne. Unter der Prämisse von Unterhaltung, Verfremdung und Spektakula
risierung des (weiblichen) Körpers befragt sie den Schauwert des zeitgenössischen
Tanzes im Theater mit seinen ökonomischen Rahmenbedingungen. Sie schafft die
se verkehrte Bühnenwelt, so meine These, indem sie die Aufführungskontexte von
Hochkultur und populären Unterhaltungsformen überblendet und temporär außer
Kraft setzt, um ein flexibles Spiel mit Genres, unterschiedlichen Bewegungsstilen
und diversen Körpern in der zeitgenössischen Tanzwelt als choreografische Show
zu realisieren. Um diese These zu belegen, werde ich zunächst den spezifischen Re
ferenzrahmen von Apollon (2018) skizzieren, dann das akrobatische Körperkonzept
und den dehnbaren Tanzbegriff mit Bezug auf die Satyrfigur herausarbeiten, und
schließlich die damit zusammenhängende Frage aufgreifen, inwieweit die spezifi
sche Konstellation von Akrobatik, Tanz, Side-Show, Theater, Unterhaltungskultur
und performativer Kunst in Holzingers künstlerischer Handschrift nicht nur gen
re-elastisch konzipiert, sondern auch signifikant über das Satyrische als burleske
Artikulationsform profiliert wird.

Extrem-Performer*innen

Florentina Holzinger inszeniert und choreografiert ein kontrastreiches Programm,
das Akrobatik, kraftvolle Frauenkörper in Nacktkostümen, zeitgenössischen Tanz
und selbst ausgeführte Stunts vereint. In eher konventionellen Aufführungssi
tuationen verbindet sie popkulturelle Referenzen und eine Vorliebe für burleske
Ästhetik mit klassischen Formensprachen, etwa kanonisierten Ballettstücken oder
historischen Bezügen zur Tanzgeschichte, die bis in die Antike zurückreichen.
Apollon ist der zweite Teil ihrer Trilogie (Recovery 2015, Apollon 2018 und TANZ 2019),
in der Holzinger und ihr Ensemble den weiblichen Körper als Spektakel inszenie
ren und durch verschiedene Praktiken eigenmächtig modellieren. An die Stelle
des Tanzes treten Kampfsportarten, Gewichtheben, Fitnesstraining, Ballettfigu
ren, Groteske-/Burleske-Ästhetik, Zirkusnummern und Zaubershows. Holzinger
erforscht die Sehgewohnheiten im Theater mit einem »Crossover aus Körpertech
niken«7 durch erlernte Fertigkeiten, die sich Holzinger selbst aneignet, indem
sie Performer*innen aus anderen Kontexten, vor allem außerhalb des Theaters,

einlädt. Seit Beginn ihrer Werkserie gilt sie daher als Extrem-Performerin, deren
choreografische Arbeiten zwischen Tanzvirtuosität und Akrobatik, Körperkunst
und Kampfsport, Popkultur und Hochkultur oszillieren. Der appropriative und

7 Zorn, Johanna: »Nun hören die Musen. Florentina Holzingers performative Aneignung des
männlichen Musengottes«, in: Feministische Studien 38 (2), 2020, S. 239 – 255, hier S, 245.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 165 

parodistische Zugriff auf kanonisierte Klassiker ist ein künstlerisch-choreografi
scher Ansatz, der die Frage nach neuen Wirkungskonzepten aufwirft und diese 
innerhalb der etablierten Institutionen neu erfahrbar machen will. 

Die von Florentina Holzinger und ihrem Ensemble erarbeitete Choreografie in 
Apollon bezieht sich auf das gleichnamige neoklassizistische Stück Apollon Musagè
te von George Balanchine, dem Mitbegründer des New York City Ballet. Inhaltlich, 
tanzdramaturgisch und bewegungstechnisch hat es fast nichts mehr mit dem Bal
lett in zwei Bildern von Igor Strawinsky aus den Jahren 1927/28 gemein. Fast ein 
Jahrhundert später dient der Rückgriff auf die Antike nicht mehr der männerdo
minierten Inszenierung des Choreografen und der musenhaften Balletttänzerin
nen. Die zeitgenössische Umsetzung stellt die feministische Umkehrung dar, um 
das vom Patriarchat vereinnahmte Ballett von seiner Musealisierung zu »entstau
ben«8 und den Schauwert der weiblichen Körper selbst zu thematisieren. Apollo als 
Gott der Künste genießt bei Balanchine hohes Ansehen und steht hierarchisch über 
den drei Musen Kalliope, Polyhymnia und Terpsichore und ihren künstlerischen Fä
higkeiten in Gesang, Poesie und Tanz. Diese Musen sollen gefallen, um die Gunst des 
Gottes kämpfen und sich gegenseitig im Wettbewerb übertreffen. Doch Holzingers 
Ensemble hält zusammen, wirkt stärker und mächtiger denn je, fast wie eine dio
nysische Formation, die das formale Gerüst Apollos duch ihre vereinten Kräfte auf
bricht. In Holzingers Apollon dominiert jedoch nicht der Tanz als solcher die Szene, 
denn was Tanz ist und umfasst, wird erst auf der Bühne ausgehandelt. Die Kompe
tenzen ihrer fünf Performerinnen sind Athletik, Akrobatik, Slapstick, Burleske und 
Spektakel (›Wunder-machen‹), die sie als erweiterte Ausdrucksformen des Tanzes 
im Rahmen ihrer Performance versteht. Mit diesem künstlerischen Ansatz legt sie 
die Elastizität des Tanzbegriffs offen, mit dem sie operiert, und stellt das Ballett als 
männlich geprägtes und institutionalisiertes Monopol der Tanzkunst parodistisch 
zur Disposition. 

In meiner Interpretation, die das Satyrische als Spielart, Stilelement und Aus
drucksform versteht, bilden Hyperflexibilität und das Phallische die entscheidenden 
performativen Kategorien, die Holzinger der Akrobatik und dem Tanz/Ballett ent
lehnt. Diese dienen als künstlerische Werkzeuge und inszenatorische Gestaltungs
mittel, die den Körper in der Praxis formen. Beide Begriffe stehen außerdem für 
performative Verfahren, denen drei wesentliche künstlerische Motivationen inne
wohnen: erstens bestehende geschlechtlich-kulturelle Hierarchien und Codierun
gen im Tanz außer Kraft zu setzen oder umzudeuten; zweitens das klassische Ballet 
und im weiteren Sinne die performativen Künste als eine Form der Unterhaltung 

8 Holzinger, Florentina im Interview: »Extrem-Performerin Florentina Holzinger: ›Auf die Büh
ne kacken ist nicht genug‹«, in: Wiener Zeitung, 2019. https://www.wienerzeitung.at/nachri 
chten/kultur/buehne/2031556-Auf-die-Buehne-kacken-ist-nicht-genug.html (abgerufen am 
04.05.2020). 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.wienerzeitung.at/nachrichten/kultur/buehne/2031556-Auf-die-Buehne-kacken-ist-nicht-genug.html
https://www.wienerzeitung.at/nachrichten/kultur/buehne/2031556-Auf-die-Buehne-kacken-ist-nicht-genug.html
https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.wienerzeitung.at/nachrichten/kultur/buehne/2031556-Auf-die-Buehne-kacken-ist-nicht-genug.html
https://www.wienerzeitung.at/nachrichten/kultur/buehne/2031556-Auf-die-Buehne-kacken-ist-nicht-genug.html


166 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

und des Spektakels durch kontextuelle Verschiebung zu dechiffrieren; drittens die
Marginalisierung anderer Körper der Akrobatik/Martial Arts und die Privilegierung
des Balletts als gesellschaftlich konstruierte Dichotomien sichtbar zu machen, in
dem der extreme Körpereinsatz beider Metiers aufeinander bezogen und ihre Ähn
lichkeit im radikalen Zugriff auf den Körper herausgearbeitet wird. Indem Holz
inger das antike Sujet des neoklassizistischen Balletts mit dem popkulturellen Stil
der Burleske und der Ästhetik der All-American-Side-Shows (umgangssprachlich
›Freak-Shows‹) verknüpft, stellt sie die apollinischen Strukturelemente und Formen
des Balletts – Anmut, Rhythmus, Harmonie und Grazie – den Schau- und Kunstef
fekten durch die Bühnengroteske gegenüber. Diese Verkehrte-Welt-Szenarien, die
Holzinger mit ihrem weiblichen Cast gemeinsam entwirft, erinnern an das Diony
sische als Gegenprinzip des Apollinischen, die nach Nietzsche als künstlerische Ge
genkräfte und hier erst im Clash von High und Low Culture ästhetisch wirken.

Die Hierarchie innerhalb der dominanten und privilegierten Bühnenkunst hat
sich historisch, gesellschaftlich und architektonisch durch Institutionalisierung,
infrastrukturelle Nähe zu zentralen Kulturorten und patriarchale Machtdiskurse
weiter verfestigt. Seitdem hat die »selbst ernannte Hochkultur« einen universel
len Anspruch auf künstlerische Qualität und Standards in Museen, Theatern und
Kunstinstitutionen etabliert. Dieser Anspruch äußert sich nicht nur in der Set
zung höherer Maßstäbe innerhalb des europäischen Tanz- und Theaterkanons,

sondern führt auch dazu, dass alternative künstlerische Praktiken häufig mar
ginalisiert wahrgenommen werden. Wissenschaftliche Arbeiten zur Geschichte
und Historiografie solcher marginalisierter Praktiken zeigen, auf welche Weise
diese nicht nur Anerkennung finden können, sondern zugleich bestehende Stan
dards herausfordern und eigene, alternative Maßstäbe etablieren. Für Holzinger
ist die Marginalisierung theaterferner (Zirkus, Burleske, Side-Show), überwie
gend nicht-künstlerischer (Sport, Athletik, Fitness) oder popkultureller Praktiken
(Stunts, Kampfsport, Spektakel) aus dem Kanon das ästhetische Kriterium für die
Aufnahme in ihr Stück und charakteristisch für ihr gesamtes Œuvre.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 167

Abb. 36 und 37: Apollon im Tanzquartier Wien 2018

Im Gegensatz zu den zierlichen Füßen und luftigen Kleidern von Balanchines
Ballerinen treten Holzingers Darstellerinnen nackt auf der Bühne auf, wodurch sie
eine starke physische Präsenz wie weibliche Satyrn mit athletischem Körperbau

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

und ausgeprägter Muskulatur erhalten.9 Sie betonen die Körperlichkeit durch stark
übertriebene, groteske oder sexuelle Anspielungen mit Hilfe von Körperfunktionen,
die dem Publikum durch Essen, Trinken und Ausscheidungen vorgeführt werden,
schweben mit Hilfe von artistischen Manövern durch die Luft und trotzen der
Schwerkraft. Gott Apollo, der in Balanchines Werk als virtuoser Balletttänzer durch
die leichtfüßigen Schritte und flüchtigen Tänze der Musen feierlich zentriert wird,
hat in der feministischen Aktualisierung keine kulturelle Autorität mehr. In Holz
ingers Inszenierung wird Apollo als Maschinengott in Tiergestalt mit rotglühenden
Augen und glitzerndem Gesicht verkörpert und von Holzinger bezwungen. Das
Ende der Aufführung markiert hier nicht Apollos Aufstieg auf den Berg Parnass,
der seine Musen nach Hause führt, sondern Holzingers ekstatisch-dionysischer
Rodeoritt auf der bockenden Stierattrappe. Der ästhetische Reiz des Burlesken
resultiert nicht zuletzt aus der ironischen Verfremdung und Verzerrung der be
stehenden Bezugssysteme des klassischen Balletts, das als patriarchaler Kult über
Frauenkörper und Rollenerwartungen verfügt. Die körperliche Qualität und den
›Körper als Material‹ außerhalb des Kunstkontextes entdeckte Florentina Holzinger
bei einem Aufenthalt in New York, als sie eine All-American-Side-Show in Coney
Island besuchte. Die Side-Show als transgressive und unterhaltsame Form der
künstlerischen Praxis ist ihre Inspiration für die Entwicklung anderer Bewegungs
modelle und neuer Tanz-/Theaterformate. Holzinger eignet sich das Satyrische (die
Figur und das Prinzip) durch queer-feministische Strategien an: mit dem Einsatz
des Körpers, mit anti-elitären Inszenierungen, mittels Cross-Casting, mit der Be
tonung grotesker Körperlichkeit und Erotik. Als Verfahren des Satyrischen lassen
sich in der Inszenierung, erstens, Elemente der Akrobatik, des Sports und des
Slapsticks, zweitens, phallische und subversive Energien, drittens, die Darstellung
von Geschlechtsteilen und sexuellen Funktionen durch den vulgären Gebrauch von
Worten und Gesten identifizieren.

Das akrobatische Körper- und Bewegungskonzept

Bereits in der griechischen Performance-Kultur finden sich Hinweise auf akro
batische Elemente, die fernab von alltäglichen Bewegungen die Grenzen und
Möglichkeiten des Körpers (und seiner Normen) als Unterhaltungsform ausloten.
Pantomime, Tanz und Akrobatik verschmelzen zu einem dramatischen Ereignis.
Die Strategien der Akrobatik bestehen darin, die Körperlichkeit so einzusetzen,
dass ein größtmöglicher Bewegungsspielraum erreicht wird. Das akrobatische Kör
perkonzept spiegelt sich in der Belastung (Biegung) und Belastbarkeit (Elastizität)
des gesamten Bewegungsapparats wider, das durch hohe Flexibilität hervorgerufen

9 Im Gegensatz dazu trugen Satyrn in historischen Darstellungen vermutlich Nacktkostüme,

die eine pseudo-natürliche Ästhetik vermittelten.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 169 

und manipuliert werden kann. Es ist kein virtuoser, ausdrucksstarker Kunstkör
per wie im Ballett, der als übersteigerte Natur konstruiert und inszeniert wird. 
Stattdessen ist der akrobatische Körper physisch und explizit, nicht repräsen
tativ, sondern selbstreferentiell. In einem Unterhaltungskontext mit Schauwert 
verankert, verweist er ausschließlich auf seine eigenen körperlichen Fähigkeiten. 

Zwei Bereiche, in denen der antike Berufsakrobat besonders häufig dargestellt 
wird, sind der Sport und das Spektakel. Ich möchte hier kurz auf die Bedeutungsdi
mensionen der beiden Bereiche eingehen. Der akrobatische Körper im griechischen 
Sport wird als übermenschlich und kraftvoll dargestellt, während er im Kontext des 
Spektakels als nicht-menschlich wahrgenommen wird. Die Art der akrobatischen 
Fähigkeiten, die in diesen beiden Kontexten gezeigt werden, unterscheidet sich er
heblich: Im Sport wird tendenziell ein Körper in der Luft präsentiert, der Stunts 
ausführt, die auf physischer Stärke oder Leichtigkeit basieren (vertikal). Im Spekta
kel hingegen wird ein geerdeter Körper gezeigt, der Kunststücke ausführt, die sei
ne Stabilität und Beweglichkeit betonen (horizontal). Der akrobatische Körper im 
Sport ist der Körper eines heroischen Elitesportlers, der dem Publikum als Krieger 
präsentiert wird, dessen Kraft und körperliche Fähigkeiten auch bürgerliche Vortei
le versprechen und damit zur Bestätigung seines hohen sozialen Status beitragen. 

Der akrobatische Körper im Spektakel hingegen ist der Körper einer Unterhal
tungskünstlerin, typischerweise weiblich und tierisch codiert, die zwar als enga
gierte Performerin präsentiert wird, deren Flexibilität und körperliche Verrenkun
gen sie jedoch als das Andere marginalisieren.10 Daraus lässt sich schließen, dass 
die Wahrnehmung von Über- oder Unterlegenheit akrobatischer Körper, die von 
der Norm abweichen, nicht nur eng mit der Position des Darstellers oder der Dar
stellerin in einer Hierarchie sozialer Dominanz oder Unterordnung verbunden ist, 
sondern auch mit der normativen Bewertung dieser Körper im jeweiligen kulturel
len Kontext. Während Sport und Spektakel die gängigsten Formen der Präsentati
on akrobatischer Körper darstellen, die durch ihren Bedeutungshorizont und das 
soziokulturelle Umfeld geprägt werden, finden akrobatische Elemente und Bewe
gungen auch in anderen Aufführungskontexten statt, wo sie ebenfalls spezifische 
Dynamiken und Wertschätzungen erfahren. 

In der Antike ist die Akrobatik noch keine Gattung oder einem bestimmten Be
reich als stilisierte Bewegungskunst einer körperlichen Praxis zugeordnet. Der pro
fessionelle akrobatische Körper wird in der griechischen Antike der Aufführungs
gattung ›thaumatopoiia‹ zugeordnet: 

»I propose ›paratheatre‹ or ›paratheatrical entertainment‹ to mean any genres 
which were performed by the thaumatopoioi (›marvel-makers‹). It is clear from 

10 Vgl. Vickers, Jonathan R.: The Acrobatic Body in Ancient Greek Society, (Dissertation) The Univer
sity of Western Ontario, 2016. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

the Greek term thaumatopoiia that there existed a category of performance which
was considered to be distinct from the performance of theatrical categories
which were eligible for prizes at festivals, such as tragedy, comedy, satyr drama,

kitharoidia, and auloidia, for example, necessitating a term in English which
might encapsulate this category. Thaumatopoiia cannot be considered exclusively
a ›theatrical‹ performance category, in the sense of a performance within the
space of the theatre, as these performances took place in a number of different
contexts, including in the theatre, in the street, and at dinner-parties. Parathe
atrical entertainment is also referred to in Greek as akroamata and theamata,
›pleasures for ear and eye‹. This included puppeteering, whose practitioners were
called neurospastai, performances of illusion (magic tricks, pebble tricks), funny
and parodical performances (jesting, joking, clowning, mime), acrobatics, dance
(including pantomime), and perhaps also automata. Most of these paratheatrical
performances were humorous, with the notable exception of pantomime, the
tragic dance.«11

Diese Beschreibung entspricht einer Form der Unterhaltung, wie dem moderne
ren Zirkus12, gemischt mit Elementen des Theaters, der Performance, des Karne
vals, der Akrobatik, der Unterhaltungsshows, die sowohl in öffentlichen Räumen
wie dem Theater und dem Marktplatz oder in privaten Räumlichkeiten stattfinden.
Der wichtigste Unterschied, auf den Mali Skotheim hinweist, bezieht sich auf die
Entlohnung: »In the theatre, the primary distinction between thaumatopoiia and the
musikoi agones was the fact that thaumatopoioi were paid to perform, while actors and
poets of tragedy, comedy, and satyr drama, as well as musicians, competed for prizes
at the festivals.« Hier kommen die verschiedenen sozialen Klassifizierungen und
Formen der Anerkennung zum Tragen, sei es durch finanzielle Belohnungen oder
durch Ruhm und Ehre.

Neben den bereits erwähnten theaterfernen Konzepten (Athletik und Spekta
kel) gibt es auch andere Zwischenbereiche, in denen die akrobatischen Elemente
und Bewegungen in Erscheinung treten. Bewegungen, die wir heute als »akroba
tisch« bezeichnen oder als solche wahrnehmen, finden sich in großer Zahl in der
Bewegungskunst und der körperlichen Fähigkeit der Satyrn auf Vasen. Der akroba
tische Körper ist in der Antike im Kontext des Tanzes, des Dionysischen, der Ath
letik und des Spektakels stets genre-flexibel konstruiert. In allen Bereichen beweist
der Satyr den Grad seiner in den griechischen Mythen verankerten Andersartigkeit

11 Skotheim, Mali: »Defining Paratheatre, From Grotowski to Antiquity«, in: Elodie Paillard; Sil
via Sueli Milanezi (Hg.): Theatre and Metatheatre. Definitions, Problems, Limits, (MythosEikon

Poiesis, Bd. 11). Berlin: De Gruyter 2021, S. 89 – 101, hier S. 95.
12 Vgl. Cotteral, Bonnie; Cotteral, Donnie: The Teaching of Tumbling und Stunts, New York: A. S.

Barnes and Co. 1936.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 171 

in dem Maße, wie er seine Animalität durch seinen Körper in Szene setzt und mög
licherweise auch bühnenwirksam verwirklicht. Akrobatische Körperkonzepte prä
sentieren nicht-alltägliche Körper, die Außergewöhnliches leisten und Bewegungen 
ausführen, die hohe koordinative und konditionelle Anforderungen an den Ausfüh
renden stellen. Im antiken Griechenland finden wir auf Vasen akrobatische Bewe
gungen und Tänze, die von Männern und Frauen, Eliten und Sklaven sowie von Ath
leten und Entertainern ausgeführt wurden. In diesen Aktionen agiert der akrobati
sche Körper jenseits »menschlicher« und »natürlicher« Bedingungen und setzt be
wusst das Spiel mit Illusion physisch ein. Es ist ein Körper, dessen Bewegung sich 
im Spektrum der natürlich-menschlichen Bewegung so weit wie möglich von der 
Norm entfernt und von hier bis zum Extrem an zwei Polen reichen kann. Am Ende 
dieses Spektrums stehen Bewegungen, die einerseits ein übermenschliches/göttli
ches Konzept und andererseits ein nicht-menschliches/tierisches Konzept verkör
pern. Was die Geschlechter betrifft, so blicken akrobatische Körper auf eine Kultur
geschichte zurück, der eine Umkehrung der Geschlechterrollen13 inhärent ist: die 
leichte Anmut der Männer und die stählerne Muskelkraft der Frauen. Antike Akro
batinnen und Akrobaten traten vermutlich nackt auf, um ihre Körperkunst den Bli
cken der Öffentlichkeit noch stärker zugänglich zu machen. Die Präsentation des 
Körpers zum Zwecke des visuellen Vergnügens wird auch in der Vasenmalerei durch 
die Satyrfigur dokumentiert, da es sich um eine Figur handelt, die Handlungen und 
Bewegungen manipuliert. Im Satyrspiel scheint es auch eine akrobatische Praxis ge
geben zu haben oder zumindest eine akrobatische Herangehensweise an den Tanz 
(neben der athletischen und kriegerischen Ausbildung), die in dem Satyrtanz (Sik
innis) zusammengeführt wurde: 

»The most characteristic dance of satyrs, the sikinnis, was remarkable above all for 
its athletic, even acrobatic, leaps and contortions. To judge from the vase-repre
sentations, these movements, and the distinctively angular presentation of hands, 
legs, and torso, were exuberant and exaggerated, but not bestial, obscene, or lu
dicrous.«14 

Die Körperhaltungen und Gesten des Satyrchors, von denen Griffith hier spricht, 
sind in erster Linie von den Vasen-Darstellungen abgeleitet. Für Griffith sind die 
akrobatischen und athletischen Elemente des Tanzes keineswegs obszön oder lä
cherlich – dies sind Strategien der Komödie – vielmehr scheinen die extremen Pole 
der zwei Welten, die Satyrn und die Heroen, auch in der Bewegung unterschiedlich 
akzentuiert worden zu sein: 

13 Tait, Petra: Circus Bodies. Cultural identity in aeral performance, London, New York 2005, S. 1. 
14 Griffith, Mark: Greek Satyr Play Five Studies, 2015, S. 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

»The impressive and ›heroic‹ actors, with their sumptuously decorated costumes,

deliberate movements, and ›high‹ iambic utterances occupied one (superhuman)

end of a spectrum of appearance and behavior at whose other (subhuman) end
pranced the unclothed, animalistic, musical, and acrobatic chorus. And unlike the
›polyphonic‹ world of tragedy, which presented a fair number of more ordinary
characters along the middle range of this spectrum, with whom the theater au
dience can identify fairly directly in terms both of their appearance and of their
patterns of speech and behavior, satyr plays seem to have offered no such middle

ground: only a dialogically polarized world of ›heroes‹ and satyrs.«15

Die Gegennorm im Stück wird so auch entscheidend durch die akrobatische, ver
zerrte und burleske Bewegungssprache des Satyrchors etabliert und mimetisch ver
stärkt:

»Some of the dance-steps of satyr drama were common to tragedy too. The most

distinctive exception was the sikinnis, with its acrobatic, leaping movements.«16

Diese Beschreibungen deuten darauf hin, dass es sowohl Übereinstimmungen als
auch Unterschiede in der Qualität der Bewegungen, der Intensität, der Dynamik
und den tänzerischen Elementen zwischen Tragödie und Satyrspiel gibt. Da Satyr
spiele bekannte Mythen aufgriffen und sowohl Götter/Göttinnen als auch Helden in
diesen Stücken auftraten, wurden die tragischen Tänze vermutlich für diese Figuren
auch im Satyrspiel verwendet. Der Tanz der Satyrn hingegen war einzigartig für sie
und spiegelte ihre eigene, charakteristische Art wider. Insgesamt lässt sich festhal
ten, dass Tanz, Athletik und Akrobatik als Kunstformen und Aufführungspraktiken
eng miteinander verbunden waren. Sie bezogen sich auf den Körper und seine Aus
drucksformen in einer gemeinsamen Aufführungskultur, wobei ihre Präsentation
stets vom jeweiligen soziokulturellen Kontext beeinflusst wurde.

Diese Thesen zu akrobatischen Körperkonzepten resonieren in den zahlrei
chen Bewegungs- und Körperdarstellungen auf Vasen, die Satyrn balancierend,
springend oder kopfüber tanzend zeigen. Der deutsche Altphilologe Fritz Weege
beschreibt in seiner Studie zum Tanz in der Antike das »Balanzieren (sic!) und
Schwingen von gefüllten Gefäßen beim Tanzen«17 als eine der »Lieblingsbeschäfti
gungen«18 der Satyrn, die immer neu die Herausforderung und Spektakulisierung
seines Körpers sucht. Die akrobatischen Stilübungen in Gleichgewicht, Kraft,
Beweglichkeit, Pose/Haltung, Körperspannung und -beherrschung zeigen sich
sehr deutlich im Bewegungsspektrum der Satyrn. Wie uns François Lissarrague

15 Griffith, Mark: Greek Satyr Play Five Studies, 2015, S. 48.
16 Ebda., S. 87.
17 Weege, Fritz: Der Tanz in der Antike, 1976 (Halle/Saale 1926), S. 94.
18 Ebda.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 173

erinnert, sind die Satyrn überall und sorgen für Überraschungen. Diese Dar
stellungen auf Vasen und später im Theater übersetzen wesentliche Aspekte der
athenischen Kultur in eine imaginative und humorvolle Form. Sie eröffnen die
Möglichkeit, die ins Spiel gebrachten sozialen Kategorien neu zu reflektieren und
eine spielerische Anthropologie Athens zu entwerfen. Der Satyr weist ein genre- 
und kontextübergreifendes Körper- und Bewegungskonzept auf, das die Präsenz
und die Performances in seinem facettenreichen Repertoire einzigartig macht. In
diesem Sinne kann er als antiker Vorläufer der zeitgenössischen Tänzer*innen und
Performer*innen gesehen werden, die immer wieder neue Bewegungspraktiken
erproben und nach neuen Körperkonzepten und genreflexiblen Formaten forschen.
So ist es wohl kein Zufall, dass die Satyrn als Performer eine kombinierte Form
von Bewegungen und eine hybride Körperlichkeit (akzentuiert durch Drehungen,
Spaltungen und Rotationen) in ihren vielfältigen Artikulationsformen verkörpern.
Ein Körper- oder Bewegungskonzept, das Akrobatik, Athletik und Tanz in dieser
flexiblen Form verbindet, findet sich in der antiken Aufführungskultur ausschließ
lich bei den Satyrn. Ihre Tänze sind burlesk und unterhaltsam – sie fungieren als
Entertainer der griechischen Hochkultur.

Abb. 38: Akrobatische Stilübungen

Das gekonnte Spiel mit der Beweglichkeit sowie die Verfremdung vertrauter
und traditioneller Narrative entspricht Holzingers choreografischem Ansatz im
zeitgenössischen Tanz, der sich satyrischer Strategien bedient. Holzinger und ihr

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Ensemble präsentieren ihre körperlichen Fähigkeiten durch Stunts, Balanceakte,
Wrestling, Reiten, Kopfstand und eine Vielzahl athletischer oder tänzerischer Akti
vitäten. Die Überschreitung der (Bewegungs-)Grenze zwischen Gott (symbolisiert
durch Apollo) und Tier (als Verkörperung des Dionysischen) findet in Florentina
Holzingers Inszenierung in ihrer subversiven-feministischen Umkehrung statt.
In der Satyrfigur überlagert sich die Exotik (die weiblich konnotierte Akrobatik)
mit dem männlich-muskulösen Konzept (die männlich konnotierte Athletik).
Nacktheit als ein Kostüm zu präsentieren ist im Falle des Satyrs, so meine These,

eine imaginäre Überschreibung dieser Exotik in seiner nicht-normativen animali
schen Männlichkeit, während sie bei Holzinger ein Verweis auf den Schauwert des
weiblichen Körpers ist.

Das Satyrische als tänzerische Kippfigur zwischen Kunst und Unterhaltung

Das Akrobatische der Figur wurde am Beispiel der Performerin Florentina Holz
inger und ihrer Arbeit Apollon (2018) unter dem Gesichtspunkt von Genre-Elastizi
tät herausgearbeitet, um die beweglichen Grenzen zwischen Hochkultur und Pop
kultur/Unterhaltung im zeitgenössischen Tanz mittels der Satyrfigur zu unterlau
fen. Florentina Holzingers Strategie erinnert zudem an die Herangehensweise eines
Tragödiendramatikers, der vertraute Mythen, Geschichten und Stoffe verfremdet,
indem er die Satyrn in die Handlung einführt und diese völlig auf den Kopf stellt.
Holzinger eignet sich keine Mythen, sondern Texte, Stücke und Stoffe aus der so
genannten Hochkultur an, und das Publikum ist durch die immer wiederkehren
de weibliche Besetzung neugierig darauf, was aus der ursprünglichen Quelle oder
Referenz entsteht. Wichtig ist dabei, dass die Aneignung die ausgewählten Origi
nale und Vorlagen nicht zerstört, sondern ihnen durch die Gegenüberstellung von
Helden (oft männliche Meisterkonzepte, selbsternannte Genies der Tanz- und Thea

tergeschichte oder Ähnliches), Popkulturzitaten und feministischen Übertragungen
eine oft überraschende, humorvolle und unterhaltsame Neuausrichtung verleiht.
Die Analyse von Bewegungsmotiven und Stilübungen aus Stunt, Burleske, Zirkus,
Akrobatik spricht die Elastizität des Tanzbegriffs an und bildet die Grundlage für
das Denken des akrobatischen Körpers in der Antike und Holzingers genre-flexibles
Inszenierungsskonzept der Gegenwart.

Der ästhetische Wandel und die Erweiterung künstlerischer Grenzen oder kul
tureller Sublimierungen haben sowohl in der Wissenschaft als auch in der Kunst
zur Entstehung von Cross-Genres beigetragen. Diese zeichnen sich durch die Ver
schmelzung, Hybridisierung, den Austausch oder die Substitution von populären,
unterhaltsamen und hochkulturellen Genres aus – ein Ansatz, der für den antiken
Performance- und Tanzdiskurs kennzeichnend war.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 175

Abb. 39: Ein weiblicher Satyr im Nacktkostüm (oder eine Mänade
im Cross-Dressing?)

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Das Wilde: Katerina Andreou BSTRD (2018)

»No history of wildness can be pure or
clean.«

Jack Halberstam, Tavia Nyong’o (2018)

Dort wo die Zivilisation an ihre (imaginären) Grenzen stößt, regiert die Wildheit.
Das Wilde ist außerhalb jenes Zentrums, an seinen Rändern zu finden und damit
möglicherweise auch außerhalb von hegemonialen Machtverhältnissen. Der domi
nierende Bedeutungshorizont von Wildheit basiert innerhalb der kolonialen Ma
trix primär auf den Wertvorstellungen der europäischen Kolonialmächte ausgehend
vom 15. Jahrhundert und setzt eine Gegenüberstellung von indigenen Naturvölkern
und einer Zivilisationsgesellschaft voraus. Wildheit hat zweifelsohne als Negativ
folie fungiert, um alles Unüberschaubare, Primitive, Nicht-Domestizierbare, Ver
wilderte, sexuell und politisch Widerspenstige kategorisch zu erfassen, abzulehnen
und zu unterdrücken – oder eben zu zivilisieren. Bisher war das eigentliche Interes
se dieses Diskurses nicht, das Wilde als Denkfigur, Verkörperung, Raum, politische
und ästhetische Kategorie zu verstehen. Diese Figuration, wie ich sie hier definie
re, befragt eine Geschichte und Theorie der Wildheit im prädramatischen Kontext
der antiken Performancekultur und erkundet ihr Potenzial jenseits des kolonialen
Diskurses der Neuzeit. Zu Beginn müssen die verschiedenen Formen der Wildheit
und des Wild-Seins daher ausdifferenziert werden. Der Blick richtet sich im Folgen
den auf die Inszenierung und Repräsentation der Wildheit der Performer als Satyrn.
Oliver Taplin erinnert uns an das Element der Unberechenbarkeit, das der nicht- 
menschlichen Darstellung von Satyrn innewohnt: »[Satyrs] belong to the wild, and
are always threatening to turn animal«19. Welche Form von Wildheit wird von ihnen
szenisch entworfen und für das Publikum imaginiert? Welche soziokulturelle, ge
schlechtliche, räumliche und ästhetische Bedeutung resoniert in der Verkörperung
des Wilden? Und zuletzt – um auf die Case Study zu kommen: Welche Figuratio
nen von Wildheit lassen sich für die Gegenwart am Beispiel von Katerina Andreous
BSTRD (2018) mit der choreografierten Bastard-Figur herausarbeiten? Ausgehend
von der Theorie von Jack Halberstam und Tavia Nyong’o wird im Folgenden unter
sucht, wie das verdrängte Wilde gegenwärtig sein Territorium in den szenischen
Künsten und im Wissenschaftsdiskurs (zurück-)erobert.

19 Zitiert nach Easterling, P. E.: »A Show for Dionysus«, in: Easterling, P. E. (Hg.): The Cambridge
Companion to Greek Tragedy, 1997, S. 36 – 53, hier S. 48, »Wildness, indeed, is always an essential
element of these shows for Dionysus, suggested most of all by the appearance of the satyrs,
who as Oliver Taplin puts it ›belong in the wild, and are always threatening to turn animal‹,

and by the rest of the thiasos, particularly the maenads, who do not appear on stage with
such regularity as the satyrs, but powerfully influence the imagery of tragedy.«

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 177 

Zur Denkfigur Wildheit 

Das Konzept der Wildheit hat in den Gender Studies und Queer Studies ein neues 
Vokabular für die Historisierung oder Theoretisierung von Verkörperungsmo
di und Erfahrungskategorien hervorgebracht, die jenseits von konventionellen, 
institutionell produzierten und gängigen modernen Klassifikationen liegen, die 
zur Beschreibung und Erklärung von Geschlecht und sexueller Varianz verwendet 
werden.20 Die Wildheit hat, historisch betrachtet, stets als das Andere der Zivilisa
tion fungiert und spielt aus diesem Grund eine dominierende Rolle innerhalb der 
kolonialen Matrix und den rassistisch geprägten (weißen, männlichen) Fantasien 
von Gewalt, Sexualität und Chaos, die die Vorstellungen der Kolonisator*innen 
untermauern.21 Jack Halberstam und Tavia Nyong’o formulieren in Theory in the wild 
(2018) die Leitthese, dass die Vergangenheit und Geschichte der Wildheit nicht alles 
ist, was unter das Konzept Wildheit gefasst werden kann. Nach Jack Halberstam ist 
die Wildheit – die er als gendertheoretisches und postkoloniales Phänomen analy
siert – eine heteronormative männliche Fantasie des Ungezähmten, Chaotischen 
und Unkontrollierbaren.22 Der »ideologisch verbrämte«23 Begriff hat allerdings 
keine exklusiv koloniale Deutungshoheit, sondern kann sich zeitgeistig auf viele 
andere Bereiche, Inhalte und Kontexte beziehen: Pflanzen und Tierwelten, nonkon
forme und unangepasste (menschliche) Verhaltensweisen, politischer Aktivismus, 
Unentdecktes und Beziehungsloses, wandernde und eigensinnige Empfindungen, 
ein alternatives Verständnis von Freiheit und Macht, Gefahr und Revolte, unkon
trollierbare Stimmungen und euphorische Zustände, ekstatische Bewegungen, 
gesetzlose Umgebungen und Grenzbereiche, geschlechtsspezifische Stereotype von 
Natur und Nacktheit, Sexualität und Sinnlichkeit, anarchische Elemente, die ohne 
Rücksicht auf Grenzen und Nutzen mutieren oder migrieren (Verwilderung, Wild
wuchs), sowie eine neue Klassifizierung von Körperkonzepten/Verkörperungen 
jenseits des Kanons, der Norm und der Privilegierten.24 In all diesen Kontexten 
kann ein übergreifendes Konzept als Denkfigur formuliert werden: dasjenige, was 
nicht vom Menschen geschaffen oder ihm nicht angepasst ist und daher zumindest 
kontrolliert oder sogar dominiert werden muss. Diese Perspektive liefert auch eine 

20 Vgl. Halberstam, Jack: »Wildness, Loss, Death«, in: Social Text 32 (4), 2014, S. 137 – 148. 
21 Doch stellt sich heute umgekehrt die Frage, welcher Grad an Wildheit den Kolonisatoren in

newohnt. Vgl. Ebda. 
22 Vgl. Halberstam, Jack; Nyong’o Tavia: »Introduction: Theory in the Wild«, South Atlantic Quar

terly 117 (3), 2018, S. 453 – 464. 
23 Gersdorf, Catrin: »Tiere und Umwelt«, in: Roland Borgards (Hg.): Tiere. Kulturwissenschaftliches 

Handbuch, Stuttgart: Metzler 2016, S. 24 – 30, hier S. 28. 
24 Vgl. Halberstam, Jack; Nyong’o Tavia: »Introduction: Theory in the Wild«. South Atlantic Quar

terly 117 (3), 2018, S. 453 – 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Erklärung für die problematische Konzeption von »Naturvölkern«. Eine provisori
sche Liste der Kategorien, die im Zusammenhang mit der Körperpolitik innerhalb
der kolonialen Matrix stehen, lässt sich auch auf die Vorstellung von Satyrn und
die Wildheit des Dionysischen zurückverfolgen – unmenschlich, unlogisch, bes
tialisch, ekstatisch, unzugänglich und voller Widersprüche, zeitlos und explosiv,
pervertiert und fetischistisch, abstoßend und roh, kapriziös und unberechenbar,
primitiv, energiegeladen, sinnlich, kindisch und chaotisch. Diese Kategorien sind
in den szenischen Künsten als Abstrakta zu verstehen und nicht als konkrete
sozialhistorische Gegebenheiten, die direkt an Lebensrealitäten gebunden sind.

Ähnlich verhält es sich mit dem Begriff Wildnis. Damit ist nicht nur ein Ort, ei
ne Landschaft oder ein Naturkonzept gemeint, sondern auch eine radikal-ökono
mische Autonomie beschrieben, das heißt ein Aktionsbereich, der jenseits von ei
nem Inland (wie der Polis) und einer Institution außerhalb des Zentrums (Eschatia)
liegt.25 Es geht ferner um ein anarchisches Gebiet, das medizinischen, rechtlichen
und staatlichen Bemühungen gegenübersteht und sich weigert, verschiedene Le
bensformen zu ordnen, zu katalogisieren und zu kodifizieren.26

Die Tatsache, dass die Denkfigur der Wildheit eine koloniale Vergangenheit
hat, bedeutet keineswegs, dass diese Geschichte ausgeblendet, für vergangen er
klärt oder aktiv vergessen werden sollte, um die Ankunft eines neuen diskursiven
Regimes anzukündigen. Vielmehr ermöglicht diese Denkfigur eine Kontinuität
des Begriffs, der auch transhistorisch als Phänomen untersucht werden kann.
Gleichzeitig kann sie jedoch in Konflikt mit dem Konzept der Originalität oder des
Ursprungs geraten, insbesondere wenn man die Konzepte der Hybridisierung, des
Synkretismus oder der Bastardisierung betrachtet. Diese Konzepte implizieren
nämlich eine Verschmelzung von mindestens zwei Bestandteilen, was die Idee
eines isolierten Ursprungs per se infrage stellt.

Im Bereich der nordamerikanischen wie auch der europäischen Tanz- und Thea

tergeschichtsschreibung, die dem westlichen Kanon verpflichtet ist, lassen sich mit
dem Begriff Wildheit verschiedene Inszenierungs- und Aufführungsformen sowie
Figuren-, Körper- und Bewegungskonzepte historisieren und in eine neue Perspek
tive rücken. Das Wilde als körperbezogene Kategorie, perspektivisch aus einer Kör
pergeschichte heraus gedacht, bewegt sich im zeitgenössischen Diskurs im Bereich
der Body Politics, die mit Aktivismus, Revolte, Agitation, Empörung, Widerstand
und Rebellion einhergehen. Die dominierende westliche Ausprägung, so könnte ei
ne erste These lauten, ist die Figuration des wilden Mannes oder der wilden Frau, die
unter dem exotischen Deckmantel mit einem eurozentrischen Blick auf das Andere

25 Siehe Kapitel zum Konzept Eschatia.
26 Vgl. Halberstam, Jack; Nyong’o Tavia: »Introduction: Theory in the Wild«, South Atlantic Quar

terly 117 (3), 2018, S. 453 – 64.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 179 

einhergeht. Jack Halberstam weist explizit darauf hin, dass Wildheit weder als ak
tualisiertes Modell für das Andere (the other) fungiert, noch den Begriff Queerness 
historisiert oder ablöst. Vielmehr sieht Halberstam die Wildheit als anschlussfähi
ge, aber eigenständige Denkfigur für Gegenwartsperspektiven auf historisch domi
nierende Narrative. Es lässt sich aber nicht bestreiten, dass alle drei Begriffe – other
ness, wildness und queerness – und damit zusammenhängende Theorien mit ähn
lichen Kategorien wie race, class, gender, sexuality, culture und weitere operieren, 
die sie in ihren jeweiligen historischen Kontexten beleuchten, theoretisieren und ih
re aufgeladene Bedeutungsdimension in der Gegenwart neu bewerten. Die unter
schiedlichen Repräsentationen, Funktionen sowie Herausforderungen, die Wild
heit jetzt und in der Vergangenheit hervorbringt, können in diesem Kapitel freilich 
nicht umfassend ausgearbeitet werden, sie sollen lediglich Denkanstöße für wei
tere Forschungsansätze motivieren. Dennoch scheint mir der Begriff Wildheit vor 
allem durch seine Inszenierungen in seiner phänomenologischen Vielfalt und Fülle 
entscheidend zu sein, um sich einem dionysischen Ausdruck im und außerhalb des 
Theaters wieder anzunähern und sich insbesondere an die griechischen Satyrn als 
wilde Tänzer zu erinnern: 

»Satyr plays do it physically, through the body – above all through the body’s re
turn to self-celebration, that is, through a ›wild‹ form of dance – a dance event that 
transcends the plot in which it is motivated; a dance event, moreover, that is like 
an eruption of nature into the domain of culture.«27 

Für eine Ästhetik der Wildheit – laut, roh und subversiv – ist aber auch die zeit
genössische Aufführungspraxis im Theater aufschlussreich. Hans-Thies Lehmann 
spricht etwa 1999 in Zusammenhang mit dem postdramatischen Theater (als 
Praxis ab 1970) ohne lineare Sinn- oder Handlungszusammenhänge von einem 
»Wildwuchs der Zeichen«28 als Chiffre für eine heterogene und performance-nahe 
Theaterform. Wildheit zeigt sich im Drama als »Vordringen des Performativen«29 
und Verdrängen von Sprache als Handlung. Auf die Gegenwartsbühne (Tanz, Per
formance und Theater) übertragen, ist Wildheit äußerst vielgestaltig präsent, zum 
Beispiel als alternatives Raumkonzept, widerständiger Körper, choreografische 
Dissonanz, brachiale Geste und animalische Gebärde oder in rauschhaften Tänzen 
der Ekstase, die auf antike Rituale oder indigene Spiritualität verweisen. 

27 Stevens, Anthony: »›First catch your satyrs‹ – A Practical Approach to The Satyr-Play(-Like?)«, 
in: DIDASKALIA 9, (13), 2012, S. 64 – 83, hier S. 76, 
https://www.didaskalia.net/issues/9/13/DidaskaliaVol9.13.pdf (abgerufen am 20.01.2023). 

28 Lehmann, Hans-Thies: Postdramatisches Theater, Frankfurt a.M.: Verlag der Autoren 1999, 
S. 154. 

29 Ebda. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.didaskalia.net/issues/9/13/DidaskaliaVol9.13.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.didaskalia.net/issues/9/13/DidaskaliaVol9.13.pdf


180 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Halberstam skizziert im Aufsatz »›No Church in the Wild‹ Anarchy Now« ein
reichhaltiges Archiv an Kunstprojekten, die durch Intervention in das Gewohnte
und Alltägliche sowie in das Normative und Elitäre der künstlerischen Produktions
weise eingreifen. Wilde Kunst ist nach dieser Lesart eine anarchische Kunstpraxis:

»Some interventionist art practices draw from traditions like Augusto Boal’s The
ater of the Oppressed, while others draw directly from the dialogic models fostered
in Paolo Freire’s Pedogogy of the Oppressed. Most stress performance and most break
down the split between artist and spectator, performer and audience. Anarchist
art, or wild art, moves decisively away from market value modes of production and
finds new forms of value in social interaction and world-making practices.«30

»Wild Art« ist gesellschaftliche Utopie und muss als soziales Experimentierfeld
ein vor-politischer Ort sein, an dem Kollektive, Künstler*innen, Aktivist*innen
und Theoretiker*innen Revolten und Störmomente erproben und spekulative wie
unvorhersehbare Schauplätze von Chaos und Opposition geltend machen.31 Erin
nert sei hier an Lehmanns Verständnis zur politischen Dimension des Theaters:

»Theater stellt, nicht als These, sondern als Praxis, exemplarisch eine Verknüpfung
des Heterogenen dar, die die Utopien eines ›anderen Lebens‹ symbolisiert: geistige,
künstlerische und körperliche Arbeit, individuelle und kollektive Tätigkeit sind hier
vermittelt«32. Eine Wildheit des Denkens, das sich wissentlich jeder Normierung
oder normativen Praxis entzieht, lässt sich hier ebenso perspektiveren. Dabei
stellt sich die Frage, ob Wildheit mehr als bloße Zerstörung ist und ob sie auch
ohne kulturelle Kodifizierung als eigenständige Denkweise verstanden werden
kann. Halberstam und Nyong’o leiten mit ihrem Apell: »it is time to rewild theo
ry«33 einen Paradigmenwechsel ein. Die Theoretisierung von Wildheit hat eine
ähnliche Begriffsumwertung wie Queerness erwirkt, die nicht die Überblendung,
sondern die Umcodierung ihrer historischen Bedeutungsdimension forciert und
ihre Alternativen auslotet:

»The rewilding of theory proceeds from an understanding that first encoun
ters with wildness are intimate and bewilder all sovereign expectations of
autonomous selfhood. To be wild in this sense is to be beside oneself, to be

30 Halberstam. Jack: »›No Church in the Wild‹. Anarchy Now«, (lecture, »Dildo Anus Power:
Queer Abstraction«, Academy of Fine Arts, Wien, November 2012), https://arepository.akbil
d.ac.at/view.php?uid=11049&t=54aa7afc7d68d096d4571f72f2ac79f3&org=/eyebase.data/do

kumente/1024/4/00010919_m.pdf (abgerufen am 23.01.2023), S. 210 – 220, hier S. 212.
31 Ebda.

32 Lehmann, Hans-Thies: Postdramatisches Theater, 1999, S. 457.
33 Halberstam, Jack; Nyong’o, Tavia: »Introduction: Theory in the Wild«, South Atlantic Quarterly

117 (3), 2018, S. 453 – 64, hier S. 454.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://arepository.akbild.ac.at/view.php?uid=11049&t=54aa7afc7d68d096d4571f72f2ac79f3&org=/eyebase.data/dokumente/1024/4/00010919_m.pdf
https://arepository.akbild.ac.at/view.php?uid=11049&t=54aa7afc7d68d096d4571f72f2ac79f3&org=/eyebase.data/dokumente/1024/4/00010919_m.pdf
https://arepository.akbild.ac.at/view.php?uid=11049&t=54aa7afc7d68d096d4571f72f2ac79f3&org=/eyebase.data/dokumente/1024/4/00010919_m.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://arepository.akbild.ac.at/view.php?uid=11049&t=54aa7afc7d68d096d4571f72f2ac79f3&org=/eyebase.data/dokumente/1024/4/00010919_m.pdf
https://arepository.akbild.ac.at/view.php?uid=11049&t=54aa7afc7d68d096d4571f72f2ac79f3&org=/eyebase.data/dokumente/1024/4/00010919_m.pdf
https://arepository.akbild.ac.at/view.php?uid=11049&t=54aa7afc7d68d096d4571f72f2ac79f3&org=/eyebase.data/dokumente/1024/4/00010919_m.pdf


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 181 

internally incoherent, to be driven by forces seen and unseen, to hear in voices, 
and to speak in tongues.«34 

Das Wilde markiert neben einer künstlerischen Praxis wissenschaftstheoretisch 
den Kreuzungspunkt von Queer Studies, Human Animal Studies, de- oder postko
lonialen Theorien und der Untersuchung verkörperter Unterschiede auf der Bühne 
bzw. der Modi des Fremden in den szenischen Künsten – sei es gegenwartsbezogen, 
sei es im historischen Raum. Die interdisziplinäre Verschränkung von Methoden 
erklärt die Verwilderung des westlichen Kanons zu ihrer gemeinsamen Agenda. Wie 
können Ordnung und Wildheit, als scheinbar divergierende Phänomene, zuein
ander in Beziehung gesetzt werden? Zielführend ist, so die These, ein autonomer, 
spielerischer und dennoch kritischer Umgang mit Theater- und Tanzgeschichte, die 
immer relativ ist, ihre tradierten Konventionen und Traditionsbildungen berück
sichtigend. Und dennoch, die vielgestaltigen Inszenierungen von Wildheit sind 
in der gegenwärtigen historiografischen Ausrichtung und Betrachtung Europas 
bisher nur marginal diskursiviert worden. 

Der Philosoph und Anthropologe Raymond Corbey entwickelte das Konzept ei
ner archaischen Wildheit, er verband vor allem eine vorpolitische Primitivität mit 
der Freud’schen Psychoanalyse: »Für die Psychoanalyse ist die Wildheit des Anderen 
ein Konstrukt der Phantasie, eine Projektion der realen Wildheit, die tief in uns sel
ber liegt, auf andere«35. Corbey internalisiert den Wildheitsdiskurs und geht davon 
aus, »dass die tief in uns selber liegende Wildheit ihrerseits ein imaginiertes Kon
strukt ist«36. Im zeitgenössischen Diskurs stellt sich die Frage, inwiefern margina
lisierte Gruppen die ihnen zugeschriebene (negativ konnotierte) Wildheit bewusst 
aneignen und als anti-patriarchale beziehungsweise anti-kolonialisierte Strategie 
umkehren können, um sich dadurch zu ermächtigen. 

Das Wild-Sein wird oft im Zusammenhang mit weiteren Figurationen in
szeniert, die als Imaginationsbilder der kulturell, politisch und gesellschaftlich 
Unterprivilegierten und Unmündigen gedacht werden können und darum am
bivalent in Erscheinung treten: Figurationen des Kindlichen und Anarchischen, 
Queeren und Schwarzen, Tierischen und Monströsen. Diese facettenreiche Er
scheinung als Merkmal der Figuration kann auch als eine gespaltene Verkörperung 
wahrgenommen werden. Zur Verdeutlichung ein Beispiel: Stuart Hall hat 1982 
diese Spaltung im westlichen Auge aufgezeigt, indem er exemplarisch drei Re
präsentationen herausdifferenziert: the slave, the native und the entertainer. Alle drei 
Imaginationen überblenden Szenarios für das bedrohliche Bild des Anderen – 

34 Ebda. 
35 Corbey, Raymond: Alterity, Identity, Image: Selves and Others in Society and Scholarship, Amster

dam: Rodopi 1991, S. 54. 
36 Ebda. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

bei Hall oft das schwarze Subjekt – als plündernder Eingeborener, gefährlicher
Wilder oder rebellischer Sklave und auf der anderen Seite das tröstliche Bild des
Anderen/Schwarzen als gehorsamer Diener, amüsanter Clown und glücklicher
Entertainer.37 In seinen brillanten Studien wie The Spectacle of the Other 1997 erklärt
Hall diese Ambivalenz als gespaltene Verkörperung in rassistischen Darstellungen
mit »a nostalgia for an innocence lost forever to the civilized, and the threat of
civilization being over-run or undermined by the recurrence of savagery, which is
always lurking just below the surface; or by an untutored sexuality threatening to
›break out‹«38.

In The other Question nimmt Homi K. Bhabha ebenfalls den Anderen mit Freuds
Einzelstudie zum Fetisch in den Blick. Bhabbas theoretisches Konzept fußt maß
geblich auf dem Begriff Hybridität, die ebenfalls mit Spaltungen und Doppelungen
im Blickregime operiert. Er sieht den Begriff als Möglichkeit für Pluralität, Simul
tanität, Ambivalenz und Heterogenität:

»This process [the psychological and social fragmentation experienced by the
colonial subject, J. H.] is best understood in terms of the articulation of multiple

belief that Freud proposes in the essay on fetishism. It is a non-repressive form
of knowledge that allows for the possibility of simultaneously embracing two
contradictory beliefs, one official and one secret, one archaic and one progressive,
one that allows the myth of origins, the other that articulates difference and
division. […] It is through this notion of splitting and multiple belief that, I believe
it becomes easier to see the bind of knowledge and fantasy, power and pleasure,
that informs the particular regime of visibility deployed in colonial discourse.«39

In seinem Buch über das griechische Satyrspiel wählt Mark Griffith in einem Ab
schnitt mit dem Titel Satyrs, Citizens, and Self-Presentation einen Zugang zu einer
transkulturellen Lesart, der hier fruchtbar eingebracht werden kann. Dieser Ansatz
knüpft an Überlegungen von Halls und Bhabba zur kolonialen Matrix an.40 Die

37 Vgl. Hall, Stuart: »The whites of their eyes: racist ideologies and the media«, in: Bridges, G.;
Brunt, R. (Hg.): Silver Linings: Some Strategies for the Eighties. London: Lawrence and Wishart

1982, S. 41.
38 Ebda., S. 41.; Vgl. Hall, Stuart: »The spectacle of ›the other‹«, in: Representation: cultural repre

sentations and signifying practices, London: Sage 1997, S. 225 – 85, hier S. 287f.
39 Bhabha, Homi K.: »The other question. The Stereotype of Colonial Discourse«, in: Screen 24

(6), 1983, S. 18 – 36, hier S. 115f.
40 Siehe in dieser Arbeit S. 70. Griffith zeigt Analogien vom Satyrchor und dem Blackfacing in

den amerikanischen Minstrel Shows Mitte des 19. Jahrhunderts auf, um neue Erkenntnisse
und Forschungsperspektiven für das Satyrspiel abzuleiten. Die amerikanischen Minstrels bil
den, so Griffith, in ähnlich stilisierter Form zahlreiche Stereotype für die weiße Bevölkerung
ab, die oft keine Schwarzen aus ihrem eigenen Alltag kannten. Diese Repräsentationen (nach
Stuart Hall) zeigen ständig fröhliche, singende und naive Sklaven, die ihre Besitzer trotz har

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 183 

tanzenden Satyrn verkörpern in der antiken griechischen Theater- und Auffüh
rungskultur den als ›nieder‹ erachteten Status: Sie hocken, kauern, lauern und 
bewegen sich mit stark gebeugtem Oberkörper, als ob sie auf dem Boden kriechen 
würden. Schon allein die Bewegungssprache der tanzenden Satyrn erinnert an 
tierische Ausdrucksformen und weist auf Bezüge zum griechischen Sklavendiskurs 
hin, wie ihn Lissarrague untersucht hat.41 Im Gegensatz zum modernen Begriff 
des ›Wilden‹, der unweigerlich mit dem kolonialen Diskurs über dominante Dar
stellungen von Ethnizität und Hybridität assoziiert ist, vertrete ich die These, dass 
im griechischen Theater der Antike das ›Wildsein‹ eng mit ›zum Satyr werden‹ 
verknüpft war. Die theatralische Transformation beeinflusst nicht nur die Kör
perlichkeit und Darbietungsformen der Akteure, sondern wirkt sich auch auf die 
Erfahrungen des Publikums aus. Diese vom Satyrchor produzierte performative Fi
guration von Wildheit wird wiederum als »kollektives Erfahrungsmuster«42 (Hans- 
Thies Lehmann) szenisch umgesetzt und affektiv-energetisch im Zuschauerraum 
aktiviert. Abseits der Kategorien des Tragischen und Komischen entsteht in diesem 
Zwischenraum von Theater und Kult etwas anderes, etwas Wildes und Hybrides. 
Das Satyrspiel, so lässt sich aus heutiger Sicht argumentieren, ist ein körperbezoge
nes Drama für Wildheit und sinnliche Erfahrungskategorien wie Energie, Lust und 
Freude (in der Tragödie dominiert die Wildheit in Form von Wut und Rache), die vor 
allem im Tanz zum Ausdruck kommen. Die Konzeption der Theaterfigur als wildes 
Tier oder wildes Wesen scheint nicht frei von einem gewissen Exotismus zu sein. 
Nach heutigem Wissen ist Exotismus im Kern eine Romantisierung, Idealisierung 
und Sexualisierung des Fremden und Primitiven, das seit jeher der Natur und dem 
Wilden zugeordnet wird. 

Diese knapp skizzierten, theoretischen Transfers verdeutlichen, dass es not
wendig ist, jenseits kolonialer Episteme – also der vorherrschenden Vorurteile, 
Denkmuster und Darstellungsformen – zu denken. Statt die Differenz als hierarchi
sches Verhältnis zwischen vermeintlich »niederstehender« und »höherstehender« 
Zivilisation zu deuten, sollte eine kritische Infragestellung der Grundprämissen 
dieser Denkweise erfolgen. Nur so kann die Wildheit als performative Denkfigur 
zurückerobert werden. Diese Rückeroberung ermöglicht eine angemessene Be
leuchtung der antiken Theater- und Tanzkultur. Es erfordert ein wildes Denken, 

ter Arbeit lieben. Dieses subalterne Verhältnis von Herr und Diener, freier Mensch und Sklave 
wird in diesem Machtgefüge auch bei den Satyrn und Dionysos sinnbildlich auf Vasen oder 
szenisch im Satyrspiel reproduziert. 

41 Vgl. Lissarrague, François: »Why Satyrs Are Good to Represent«, in: John J. Winkler; Froma I. 
Zeitlin (Hg.): Nothing to Do with Dionysos?: Athenian Drama in Its Social Context, 1990, S. 228 – 
236. 

42 Lehmann, Hans-Thies: Postdramatisches Theater, 1999, S. 462. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

das Durchquerungen und Zirkulationen begünstigt, um die Interaktion zwischen
antiken Vorstellungen und zeitgenössischen Diskursen zu fördern.

BSTRD: Wildheit als ›Unreinheit‹ und die Hybridisierung von Tanzformen

Wenden wir uns nun der Gegenwart zu. Wenn wir davon ausgehen, dass das Wilde
das Dazwischen bewohnt – also außerhalb von heteronormativen und binären Sys
temen operiert –, stellt sich die Frage, wie Wildheit im zeitgenössischen Denken
und in der Kunstpraxis durch Verkörperungen erforscht werden kann. Als wieder
entdeckte ästhetische wie auch politische Kategorie ist das Wilde derzeit im zeit
genössischen Theater- und Tanzdiskurs in Form einer choreografischen Herange
hensweise oder einer dramaturgischen Struktur präsent. Die griechische Choreo
grafin und Tänzerin Katerina Andreou hat sich in ihrem Stück, das eine Zusammen
stellung von entlehntem Tanz- und Bewegungsmaterial aus dem House Dance ist,
mit dem Thema der Hybridität beschäftigt. In ihrem zweiten Solo, das als Fortset
zung ihres ersten Stücks (A Kind of Fierce, 2016) konzipiert ist, erweitert sie ihren cho
reografischen Stil nicht nur, sondern präzisiert ihn auch, mit einer Energie, die so
wohl explosiv als auch kontrolliert ist. Die Solo-Performance BSTRD basiert auf dem
Akronym Bastard und beschäftigt sich mit Begriffen wie Unreinheit und Hybridisie
rung, die eine ursprüngliche Herkunft obsolet werden lassen:

»What if what really matters is not in the origin of things but more in their fi
nal function or impact? This question led me through different territories, among

them the House dance community, especially with regards to its practice of mixing

and its relation to origin and originality.«43

In weißem T-Shirt, hellgrauer Hose und weißen Turnschuhen – die Farbe ist nicht
zufällig gewählt – betritt Andreou die erhöhte und beleuchtete Plattform und legt
eine Vinyl-Schallplatte auf einen Plattenteller. Aus den Lautsprechern drängen ein
treibender, an einen Marsch erinnernder Beat und ein dumpfes Dröhnen der Bassli
nie, alles in einem Vier-Takt-Rhythmus, der das Stück durchgehend in einer energe
tischen Grundspannung hält. Andreou wendet ihren Körper vom Publikum ab und
beginnt mittig ihren Tanz mit voller Energie auf das Stichwort ›Go!‹, nachdem sie
die Platte gestartet hat. Die metrischen Akzente verstärken den fest auftretenden
Tanzschritt mit schwungvoller Dynamik und unterstützen in gewisser Weise die
stampfenden, äußerst komplexen Schrittfolgen des House Dance. Andreou, die glei
chermaßen an eine Clubtänzerin und Volkstänzerin erinnert, wird mehr und mehr
zur dionysischen Sklavin des Rhythmus – trippelt, springt, tänzelt und schreitet zur

43 Andreou, Katerina: BSTRD (Programmtext), https://katerinaandreou.com/bstrd/ (abgerufen
am 12.11.2022).

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://katerinaandreou.com/bstrd/
https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://katerinaandreou.com/bstrd/


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 185

Seite, erst geradeaus, dann seitwärts, immer entlang der weiß gezeichneten Linien,
dann um die Randbereiche der Bühne herum, wobei jede rudimentäre Schrittkom
bination rechts, links, rechts und wieder links wiederholt wird. Die Gleichförmig
keit der Bewegung und des signature moves, zu dem Andreou immer wieder zu
rückkehrt, unterstreicht die Momente des Unterschieds und Ausbruchs. Gegen En
de der Aufführung zieht sie ihr T-Shirt aus. Darunter befindet sich ein identisches
weißes T-Shirt. Sie verlässt das Plateau und kehrt wieder dorthin zurück, um die
Platte umzudrehen. Auf der B-Seite schallt der gleiche Sound und Rhythmus. Am
Ende der Tanzaufführung verlässt Andreou den Bühnenraum und präsentiert Wol
ken (aus Kreide und Nebel) in der Luft und beruhigende Klavierakkorde. Die kör
perliche Entspannung ist im Publikum nach dieser kraftvollen und intensiven 40-
minütigen Aufführung deutlich zu spüren.

Der Bastard ist eine nicht kodifizierbare Figur, deren Körper Bewegungen ent
leiht, aber seiner hybriden Natur treu bleibt, wodurch er eine gewisse Reinheit und
Ursprünglichkeit bewahrt. In BSTRD untersucht Andreou diese Bastard-Figur, die
sowohl unbewusste, durch soziale Praxis geprägte Ebenen als auch natürliche Anla
gen widerspiegelt. Andreou navigiert durch politische und poetische Diskurse, oh
ne sich an feste Regeln oder Festlegungen zu orientieren, und stützt sich strukturell
und ästhetisch auf die Musik, die sie gemeinsam mit Éric Yvelin konzipiert hat:

»Katerina Andreou has decided to embody this hybrid music, which uses sam

ples allowing for incursions into varied fragments and a continuous bass line. Her
dance is based on a choreographic structure punctuated by what she calls regular
gestural ›rendezvous‹ which, for each performance, create the possibility for ges
tures to arrive at such a moment. This compositional method raises the following
question: what is the origin of a gesture?«44

Auf einem Podest stehend, ist sie allein mit einem Plattenspieler und einer Aufforde
rung: We need silence for the piece, wird in leuchtenden Buchstaben im hinteren Teil der
Bühne auf die Wand projiziert. Der Bastard ist sowohl konzeptionell als auch bewe
gungstechnisch von der House Dance Community und ihrem Bewegungsmaterial
inspiriert. House Dance, eine Form des sozialen Freestyle-Tanzes, ermöglicht es den
Tänzer*innen, ihren eigenen Stil durch ein hohes Maß an Improvisation und eine
Vielzahl von stilistischen Einflüssen zu entwickeln. Dazu gehören der afrikanische
Tanz (rhythmische Trommelklänge, geschickte Fußarbeit und Rumpfbewegungen
im Einklang mit der Musik), der karibische und der Afro-Latino-Tanz sowie die bra
silianische Kampfkunst Capoeira mit ihren anmutigen akrobatischen Bewegungen.

44 o.V.: (Programmtext BSTRD: Centre national de la danse, 2019) https://www.numeridanse.tv

/en/dance-videotheque/bstrd (abgerufen am 12.11.2022).

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.numeridanse.tv/en/dance-videotheque/bstrd
https://www.numeridanse.tv/en/dance-videotheque/bstrd
https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.numeridanse.tv/en/dance-videotheque/bstrd
https://www.numeridanse.tv/en/dance-videotheque/bstrd


186 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Weitere Einflüsse sind Jazz, Stepptanz und Voguing, schnelle und komplexe Schritt
folgen kombiniert mit fließenden Bewegungen des Oberkörpers oder mit Boden
arbeit, ähnlich wie beim Breakdance. Andreou konzentriert sich auf die Rhythmen
und Phrasierungen der Musik, die ihr das choreografische Muster vorgeben. Diese
Hybridisierung ist Teil dessen, was es zu einer Community/Gemeinschaft macht,
die (sozialen/ethnischen) Unterschiede willkommen heißt und oft mit Ideen von
Freiheit in Verbindung gebracht wird. House Dance als Tanzpraxis ist frei bzw. of
fen, intuitiv und uneingeschränkt, da er auch als soziale Praxis existiert und sich
im Moment und im Prozess entwickelt anstatt festen Regeln zu folgen, wie es beim
Ballett und Gesellschaftstanz (Social Dances) der Fall sein kann. Solche formalisier
ten Tanzstile beinhalten technische Systeme und sind auf die Aufführung ausge
legt. Vergleichbar mit dem Disco-Genre ist House als eine Gegenkultur zu verste
hen, die über die sexuelle und ethnische Identität hinausgeht. Diese Ambiguität
und Mehrdeutigkeit hat Andreou zu BSTRD inspiriert, in der sie Fragen zu Auto
rität/Originalität, Regeln, Autonomie/Freiheit, Identität und Zugehörigkeit durch
die Tanzpraxis auf der Bühne aufwirft. Einen Monat vor der Premiere ließ Kateri
na Andreou, wie sie im Künstler*innen-Gespräch erklärt, alle anderen Teile weg und
erweiterte den Tanz, den wir als Publikum in dem Stück sehen, das ursprünglich nur
zehn Minuten der Gesamtstruktur umfasste. Das Ergebnis ist eine hybride Choreo
grafie, die sich nur ihren eigenen Regeln unterwirft und nach choreografischer und
künstlerischer Freiheit strebt:

»BSTRD is a solo where I play with hybridization in an effort, perhaps a paradoxical
one, to escape from any identification. How can one exist without belonging? A
vinyl turntable is my only partner on stage, voice of my bastardised figure, at once
multiple and unique, vague and precise, anonymous and nameable, common and
solitary.«45

Die Choreografin berichtet von irritierenden Zwischenzuständen während eines In
tensivtrainings, das sie ab 2016 zum Thema Housetanz und Housetanz-Mixing ab
solvierte, das sie losgelöst vom Kontext und den Vorstellungen der House-Commu
nity als Bewegungspraxis erlernte und sich dabei orientierungslos fühlte. Bastard ist
ein Begriff, der im 19. Jahrhundert zu einem Ausdruck der Diffamierung in Bezug
auf Herkunft und Reinheit wurde, aber in Andreous Arbeit als energetisches Hybrid
auf die Bühne kommt, das auf allen Ebenen der Performance positiv erlebt wird. Die
Energie, Kraft und der Rhythmus, die Andreou dem Publikum bietet – ihre Kicks,
Drehungen und kleinen Sprünge – sind weder eindeutig weiblich noch männlich,
und sie vermeiden feste Botschaften oder vordefinierte Bedeutungen. Der Körper

45 Andreou, Katerina: BSTRD (Programmtext), https://katerinaandreou.com/bstrd/ (abgerufen
am 12.11.2022).

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://katerinaandreou.com/bstrd/
https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://katerinaandreou.com/bstrd/


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 187 

der Tänzerin Katerina Andreou steht im Mittelpunkt, frei von traditionellen Nor
men, Standards und Kanon. Aus der Perspektive der Wildheit als choreografische 
Praxis gibt es hier keine binären Gegensätze und saubere Grenzen, sondern nur 
das Dazwischen, die Hybridisierung und Vermischung von Prinzipien, Ideen und 
Konzepten von Körper und Bewegung. Katerina Andreou tanzt BSTRD mit überwäl
tigender Bühnenpräsenz und hoher Bewegungsintensität. Mit der bastardisierten 
Figur schafft sie ihre eigene Authentizität und Originalität. Fieberhaft tanzt sie zu 
einem Beat, der auch das Publikum mitreißt, ihren und unseren Körper elektrisiert. 

Im komplexen Prozess der Aneignung, Hybridisierung und Modifizierung, in 
dem sich soziale Tanzformen mit verschiedenen Publikumsgruppen, Kontexten 
und Akteuren überschneiden, treten Fragen der Identitäts- und Körperpolitik so
wie die sich verändernden Bedeutungen kultureller und sozialer Praktiken in den 
Vordergrund: 

»While the notion of ›appropriation‹ may signal the transfer of source material 
from one group to another, it doesn’t account for the changes in performance style 
and ideological meaning that accompany the transfer. Concepts of hybridity or 
syncretism more adequately describe the complex interactions among ideology, 
cultural forms, and power differentials that are manifest in such transfers.«46 

Jane C. Desmond macht darauf aufmerksam, dass manche Verkörperungen eher 
eine Form der körperlichen Zweisprachigkeit darstellen als hybride Bewegungsfor
men. Jede Art des Sprechens mit dem Körper wird in bestimmten Fällen verwendet, 
je nachdem, ob klassenspezifische oder ethnische Codes semantisch überwiegen. 

Wenden wir uns wieder den antiken Tänzern als Satyrn zu, so haben wir es stets 
mit fantastischen Mischwesen zu tun. Unabhängig davon, ob ihre ikonografischen 
Ursprünge im Mythos oder in der frühen Performance oder in einer Kombination 
aus beidem liegen – in jedem Fall ist die Theaterfigur des Satyrs ein antiker Proto
typ und eine historisch bastardisierte Figur, die dem mittelalterlichen Teufel sei
ne Hufe, seinen Tanz und seine Hörner leiht. Die Betrachtung des Satyrs als so
wohl dämonisiertes als auch idealisiertes Bild eines wilden Naturwesens im mo
dernen europäischen Mythos und seine theatralische Darstellung als dionysische 
Figur im antiken Satyrdrama vereint verschiedene Aspekte, die sich um ein Zusam
menspiel von Natur und Kultur gruppieren. Diese Darstellung reflektiert ein Amal
gam, in dem sich die Merkmale des Anderen in eine spezifische Gestalt formen: das 
Vielfältige und Einzigartige, das Vage und Präzise, das Namenlose und Benennbare 

46 Desmond, Jane C.: »Embodying Difference: Issues in Dance and Cultural Studies«, in: Giers
dorf, Jens Richard; Yutian Wong; Janet O’Shea (Hg.): The Routledge Dance Studies Reader, 2002, 
S. 154 – 162, hier S. 160. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

sowie das Gemeinschaftliche und Isolierte. Die wesentliche Funktion eines Hybri
den, so scheint es nach der Analyse, besteht darin, zwischen diesen Widersprüchen
und mehrfachen Ursprüngen zu vermitteln und das ›Dazwischen‹ zu bewohnen, aus
dem das Neue hervorgeht.

Abschließende Überlegungen: Zur Verwilderung des Kanons
durch die Satyr-Figur

An dieser Stelle möchte ich meinen Forschungsansatz zu dieser Figuration, die sich
als zukunftsweisendes Konzept für die künstlerische Praxis und/oder als wissen
schaftliche Methode eignet, mit einem zusammenfassenden Fazit abschließen. In
einer kanon- und institutionskritischen Perspektive bedeutet es, das Vertraute zu
ver-wildern, es aufzugeben, es zu verfremden und hinter sich zu lassen. Dies um
fasst das Auflösen und Verlernen verinnerlichter Muster, Ordnungen und Regle
mentierungen, wie sie in Tanzformen, -stilen oder -techniken vorhanden sind, um
an deren Stelle das Hybride und Widerständige entstehen zu lassen. Es geht darum,
alternativen Narrativen mehr Raum zur Entfaltung zu geben und die Verästelungen
zu berücksichtigen, die aus dem Kanon ausgeschlossen und vom Hauptstrang ›ab
getrennt‹ wurden. Dies impliziert auch, den Tanzkanon47 nicht nur zu ›kultivieren‹,
sondern sich seiner Entstehung und Tradition bewusst zu sein, um die vermeintli
che Ursprungslosigkeit des Ausgeschlossenen in Frage zu stellen.48 Darin liegt ein
wesentlicher Unterschied, ein anderes Wissen ans Licht zu bringen, das ästhetisch,
künstlerisch und gesellschaftlich (noch) nicht kategorisierbar ist und vielleicht auch
nie sein wird. Wildnis, Wildheit und die abstrahierten Figurationen des Wilden ha
ben sich längst ihr Territorium auf den zeitgenössischen Bühnen (zurück-)erobert,

47 Zur Erinnerung: Die wichtigsten antiken Mitteilungen über die griechische Tragödie erfah
ren wir aus Aristoteles’ Abhandlung der Poetik. Dieser Text wird noch immer in Vorlesun
gen zum Thema Theater gelehrt und gilt als die maßgebliche Quelle für das Verständnis des
Wesens der klassischen Tragödie. Die überlieferten Dramen stammen von den Tragödien
dichtern Aischylos, Sophokles und Euripides; die sich durch Wettbewerbe profiliert haben.
Die Theaterstücke der großen Dramatiker finden zuerst Eingang in das Theaterrepertoire
und schließlich in den klassischen, sogenannten westlichen Kanon. Hier zeigt sich bereits
deutlich, dass die tradierten Perspektiven auf das antike Theater weitestgehend männlich,

hegemonial sowie weiß sind und für ein männliches Publikum bestimmt. Das antike Publi
kum war nur in dem Sinne heterogen, da verschiedene soziale Klassen und Berufsgruppen
repräsentiert sind, aber alles darauf hindeutet, dass Frauen und Sklaven vom Theaterereignis
ausgeschlossen waren.

48 Hier stellt sich zudem die komplexe Frage, wie solche Prozesse jenseits aller sinnstiftenden
Ordnung möglich sind und inwiefern Ausgeschlossenes nicht notwendigerweise ursprüngli
cher ist als das Kanonische.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 189

indem sie den Kanon des westeuropäischen Theaters mit neuen Versionen und An
sätzen aufbrechen, bereichern oder »dekolonialisieren«49 (Lorna Hardwick).

Diese Verwilderung ist wichtig, weil sie die ungleiche Verteilung von Macht be
leuchtet, die die sozialhistorischen Bedingungen bestimmt. Es ist mein Anliegen,
der Bewegung als primärer Qualität mehr Aufmerksamkeit zu schenken. Das Ver
ständnis von Körper, Verkörperung und Körperlichkeit, wie es sich in verschiede
nen Konzepten der Kulturgeschichte zeigt, vermittelt ein anderes, ›sinnliches‹ oder
nicht-lineares Wissen, das oft im Widerspruch zu gesellschaftlichen und wissen
schaftlichen Diskursen steht. Impulse für diese Untersuchung können durch fol
gende Fragen gegeben werden: Wie können Traditionslinien und der Geschichtska
non durch Tanz und Bewegung destabilisiert und neu geordnet werden? Welche me
thodischen Möglichkeiten gibt es dafür? Inwieweit kann Wildheit als ein Gegenmo
dell der Geschichtsschreibung betrachtet werden, das das Verdrängte, das Plurale,
das Hybride, das Widerständige, das Diskontinuierliche und das Unreine nicht nur
hervorhebt, sondern auch privilegiert? Diese Überlegungen stehen in enger Verbin
dung zur Rückbesinnung auf die antiken Satyrn, deren Erforschung eine wichtige
Grundlage für das Verständnis der oben diskutierten Konzepte bildet.

Abb. 40 und 41: Katerina Andreou BSTRD (2018)

49 Hardwick, Lorna: »Greek Drama and Anti-Colonialism: Decolonizing Classics«, in: Edith Hall;
Fiona Macintosh; Amanda Wrigley (Hg.): Dionysus since ›69. Oxford: Oxford University Press
2004, S. 219 – 242.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Das Kindliche: Chiara Bersani Gentle Unicorn (2019)

»The body cannot escape being political,
especially one that doesn’t fit societal
norms.«50

Chiara Bersani

Das griechische Satyrspiel ist im Bereich des »Vorpolitischen«51 situiert. Das heißt,
es werden darin keine tagesaktuellen politischen Themen des griechischen Stadt
staates aufgegriffen (Alte Komödie) oder politische Angelegenheiten (Gesetze,
Institutionen, Handlungen, Ereignisse, Kriege, Konflikte der griechischen Bür
gerschaft) verhandelt (Tragödie). In den nachantiken theatralen Formen erscheint
das Satyrspiel nur mehr vereinzelt, als eine an griechische »Ursprungszeiten des
Theaters« (Theo Girshausen) erinnernde Fiktion oder als Vergegenwärtigung des
Dionysischen. Im Satyrspiel wird eine mythisch-verkehrte Welt präsentiert, die
häufig von der Geburt und Kindheit der Götter und Göttinnen berichtet. Der
Aspekt des Kindlichen, der hier im Vordergrund steht, soll verdeutlichen, dass
das Satyrspiel in einer vor- oder außerpolitischen Sphäre angesiedelt ist; es agiert
nicht im direkten Kontext der antiken Polis als Organisationsstruktur der griechi
schen Bevölkerung, sondern vielmehr unter der Herrschaft von Natur und Mythos.
Dennoch bleibt das Satyrspiel als Teil der Theaterpraxis fest in die kulturelle und
gesellschaftliche Realität der Polis eingebunden.

In dionysischer Wildnis begegnen die homerischen Heroen dem Alltäglichen,
Fabelhaften und Kindlichen. Diese Wildnis versteht sich einerseits als ein Hand
lungsspielraum des Möglichen und Magischen, wie bereits gezeigt wurde, ande
rerseits wird in diesen vorpolitischen Sphären das Verhältnis von Autonomie und
Kontrolle weiter ausgelotet. Die dramaturgischen Setzungen von Freiheit, Aben
teuer, Anarchie in den Textfragmenten sind nur vermeintlich. »Vorpolitisch« hat
hier nicht die gleiche Bedeutung wie »unpolitisch«, sondern Handeln und Sprach
gebrauch der Satyrn erscheinen in einer Welt, in der der Raum der Öffentlichkeit,
die Polis, noch nicht durch Institutionalisierung stabil gefestigt ist. Dem Satyrspiel

50 Bersani, Chiara: Gentle Unicorn (Programmtext), https://www.labiennale.org/en/dance/2020
/dance-performances/chiara-bersani-gentle-unicorn (abgerufen am 14.05.2020).

51 Butler, Judith: »Körper in Bewegung und die Politik der Strasse«, in: Heft 10 4/2011: https://
www.zeitschrift-luxemburg.de/koerper-in-bewegung-und-die-politik-der-strasse/ (abgeru
fen am 15.02.2021), »Wenn wir in Erscheinung treten, müssen wir gesehen werden, das heißt:
Unsere Körper müssen gesehen und ihre vokalisierten Töne gehört werden – der Körper muss

in das Feld des Sichtbaren und Hörbaren eintreten. Wir müssen uns aber fragen, warum der
Körper, wenn es so ist, aufgeteilt wird in einen Körper, der öffentlich in Erscheinung tritt,
spricht und handelt, und in einen anderen, geschlechtlichen und arbeitenden, weiblichen,
fremdartigen, stummen Körper, der für gewöhnlich in die private und vorpolitische Sphäre
verbannt wird«.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.labiennale.org/en/dance/2020/dance-performances/chiara-bersani-gentle-unicorn
https://www.labiennale.org/en/dance/2020/dance-performances/chiara-bersani-gentle-unicorn
https://www.zeitschrift-luxemburg.de/koerper-in-bewegung-und-die-politik-der-strasse/
https://www.zeitschrift-luxemburg.de/koerper-in-bewegung-und-die-politik-der-strasse/
https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.labiennale.org/en/dance/2020/dance-performances/chiara-bersani-gentle-unicorn
https://www.labiennale.org/en/dance/2020/dance-performances/chiara-bersani-gentle-unicorn
https://www.zeitschrift-luxemburg.de/koerper-in-bewegung-und-die-politik-der-strasse/
https://www.zeitschrift-luxemburg.de/koerper-in-bewegung-und-die-politik-der-strasse/


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 191 

werden in der Forschung wenig politische Implikationen eingeräumt, da es in einer 
vor- oder außerpolitischen Sphäre angesiedelt ist. Stattdessen stehen die sozialen 
und ethischen Aspekte – wie Kultur, Ethos, Moral und Religion – im Zentrum der 
wissenschaftlichen Untersuchung. In der griechischen Tragödie hingegen, die sich 
mit den politischen Strukturen der Polis befasst, wird der Begriff des Politischen 
häufig in der räumlichen Trennung von Privatem und Öffentlichem verhandelt, wie 
es etwa im Kreon-Antigone-Modell deutlich wird. Dieses enge Verständnis von Poli
tik vernachlässigt, so die hier aufgestellte These, die Erfahrungswelt und das Selbst
verständnis der athenischen Bürgerschaft in Bezug auf die Politiken des Körpers 
und dessen unterschiedliche Dimensionen. Die politische Gemeinschaft konstitu
iert sich durch eine normative Ordnung, die sowohl Inklusion als auch Ausschluss 
ermöglicht. Ausschlussmechanismen – wie die Exklusion von Barbaren, Fremden 
und Sklaven – sind daher, nach Judith Butler, nicht bloß Randphänomene, sondern 
inhärent politischer Bestandteil dieser Ordnung. Das Satyrspiel, das sich oft mit 
kindlichen und mythischen Themen befasst, bietet einen Blick auf die Mechanis
men der Inklusion und Exklusion innerhalb dieser politischen Gemeinschaft und 
wirft die Frage auf, inwiefern diese Themen Teil des politischen Diskurses waren: 

»Diese Sicht missachtet und entwertet jene Formen politischen Handelns, die ge
rade in diesen als vor- oder außerpolitisch geltenden Bereichen entstehen. Einer 
der Gründe, warum wir nicht zulassen können, dass der politische Körper, der sol
che Ausschließungen produziert, den Begriff des Politischen definiert – die Krite
rien aufstellt, was als politisch gilt –, ist also der, dass im Einzugsbereich der Polis 
all jene, die aus ihrer konstitutiven Pluralität herausfallen, als irreal oder unvoll
kommen gelten und damit außerhalb des Politischen stehen.«52 

Die Satyrspiele zeigen, wie die antike Polis ihre Ideen vom Anderssein durch die 
Figur des Satyr-Performers zum Ausdruck bringt. Dessen körperliche Darstellun
gen werden sowohl als kindlich als auch als ungehorsam interpretiert, was einen 
politischen Kontext schafft. Daher stellt sich die Frage: Welche Rolle spielt diese 
Undiszipliniertheit der Satyrn im Handlungsraum des antiken Theaters und der 
griechischen Polis, insbesondere im Hinblick auf normüberschreitendes Verhalten? 
Welche kollektiven Strategien lassen sich in der heutigen Aufführungspraxis als 
kindliche und gegen das Patriarchat aufbegehrende Reaktionen im Bereich des 
Politischen verstehen? Mit Blick auf zeitgenössische Tendenzen: Wie lässt sich das 
Satyrhafte schließlich als Modell für Figurationen des Kindlichen bei Gentle Unicorn 
von Chiara Bersani konkretisieren? Die einführende Skizze beleuchtet einerseits 

52 Butler, Judith: »Körper in Bewegung und die Politik der Strasse«, in: Heft 10 4/2011: https:// 
www.zeitschrift-luxemburg.de/koerper-in-bewegung-und-die-politik-der-strasse/ (abgeru
fen am 15.02.2021). 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.zeitschrift-luxemburg.de/koerper-in-bewegung-und-die-politik-der-strasse/
https://www.zeitschrift-luxemburg.de/koerper-in-bewegung-und-die-politik-der-strasse/
https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.zeitschrift-luxemburg.de/koerper-in-bewegung-und-die-politik-der-strasse/
https://www.zeitschrift-luxemburg.de/koerper-in-bewegung-und-die-politik-der-strasse/


192 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

den vorpolitischen Körper als ein Mittel des politischen Protests, wobei das Kind als
zentrale Denkfigur dient. Andererseits wird das Diskursfeld umrissen, in dem diese
Körper durch performative Umcodierung politisiert werden. Ein wichtiger Aspekt
meiner Perspektive ist der diskursgeschichtliche Verlauf, also wie das Kindliche
durch soziokulturelle Einflüsse geprägt wird und schließlich als theoretische Denk
figur abstrahiert werden kann. Die Ausdifferenzierung dieser kindlichen Modelle
in historischer Perspektive und im zeitgenössischen Kontext, wird nach der einlei
tenden theoretischen Definition über zwei Aspekte näher beleuchtet: Erstens das
kindliche Staunen als unterbrechendes kritisches Moment des theatralen Prozesses
und zweitens das Begehren als genuin kindliche Geste der Transgression. Beide
Aspekte sind, wie zu zeigen sein wird, in den Satyr-Figurationen des Kindlichen
eng miteinander verwoben:

»Staunen indiziert eine (noch) nicht kategorisierbare Fremdheit und konstituiert
damit eine Grenze des Verstehens und Wissens. Damit wird es zum Ausdruck ei
ner semantischen Leere vor dem Fremden. Als Moment der verunsichernden Re
flexion kann es so zum Stimulus eines Begehrens nach Grenzüberschreitung wer
den.«53

Das Staunen als Ausdruck unbestimmter Fremdheit eröffnet Raum für neue
Erkenntnisse und kritische Auseinandersetzungen. Das daraus resultierende Be
gehren drängt auf Grenzüberschreitungen und neue Erfahrungen. Diese Dynamik
zeigt sich in den Satyr-Figurationen des Kindlichen, die historische und moderne
Perspektiven auf Kindlichkeit prägen. Im folgenden Kapitel wird diese Thematik

weiter vertieft, um das Kind als prä-politische Denkfigur zu verstehen, die die
Entwicklung politischer und gesellschaftlicher Konzepte beeinflusst.

Theoretische Hinführung: Das Kind als vor-politische Denkfigur

Seit über fünfzig Jahren steht der Körper und seine kulturelle Repräsentation im
Mittelpunkt öffentlicher Debatten und Diskurse mit Blick auf die Transformatio
nen der Gesellschaft. Er ist eine unerschöpfliche Ressource für öffentliches Handeln
sowie Gegenstand und Instrument von politischen Forderungen, Behauptungen,
Kämpfen um Sichtbarkeit (der Marginalisierten) und Vormachtstellung (der Mäch
tigen). Mit Judith Butler gesprochen: »Damit Politik stattfinden kann, muss der Kör
per erscheinen«54. Diese Erscheinungs-Metapher stellt eine kritische Auseinander

53 Gess, Nicola; Schnyder, Mireille et al. (Hg.): Staunen als Grenzphänomen, Paderborn 2017 (Abs
tract).

54 Butler, Judith: »Körper in Bewegung und die Politik der Strasse«, in: Heft 10 4/2011: https://
www.zeitschrift-luxemburg.de/koerper-in-bewegung-und-die-politik-der-strasse/ (abgeru
fen am 15.02.2021).

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.zeitschrift-luxemburg.de/koerper-in-bewegung-und-die-politik-der-strasse/
https://www.zeitschrift-luxemburg.de/koerper-in-bewegung-und-die-politik-der-strasse/
https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.zeitschrift-luxemburg.de/koerper-in-bewegung-und-die-politik-der-strasse/
https://www.zeitschrift-luxemburg.de/koerper-in-bewegung-und-die-politik-der-strasse/


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 193 

setzung mit den politischen Theorien von Hannah Arendt dar. Sie impliziert, dass 
nur Körper, die in der Öffentlichkeit erscheinen und sichtbar sind, als politisch be
trachtet werden können. Diese Perspektive hat wichtige körperliche Differenzen in 
den Fokus gerückt, die historisch besonders stigmatisiert wurden, wie etwa Frau
en, Schwarze, homosexuelle und queere Personen, transgeschlechtliche Menschen, 
Menschen mit Behinderung und auch Kinder – um nur einige der weniger privi
legierten Gruppen zu nennen. In verschiedenen historischen Formationen wurden 
sie immer wieder als halb- oder (noch) nicht ganz menschlich wahrgenommen oder 
in die Sphäre des Un- oder Vorpolitischen verbannt.55 Die Pluralität der Körper hat 
vor allem im politischen Diskurs gelitten, genauer gesagt: im Kampf um öffentli
che Sichtbarkeit. So erklärte Butler im Vortrag Rethinking Vulnerability and Resistance: 
»[I]f we cannot readily conceptualize the political meaning of the human body with
out understanding those relations in which it lives and thrives, we fail to make the 
best possible case for the various political ends we seek to achieve«56. Dieser Para
digmenwechsel, der sich seit 1980 vollzieht, hat eine performative Umcodierung er
wirkt und markiert speziell diese bislang dominierten Körper und Positionen der 
Marginalität, öffentlich und privat als politisch. Sie sind die Repräsentanten für das 
Unversorgte, das Prekäre, das Sekundäre, das Marginale, das Verletzliche, das Un
terdrückte, das Nicht-, das Un-, das Weniger. Butler hat aufgezeigt, dass der Körper 
in der privaten Sphäre weiblich, alternd, fremd oder kindisch und damit vorpoli
tisch ist.57 Die meisten Formen des politischen Protests, hier knüpft die Künstlerin 
Johanna Hedva mit dem Manifest sick women theory an Butler an, sind verinnerlicht, 
gelebt und ›verkörpert‹, wodurch sie oft unsichtbar werden. Diese unsichtbare Form 
des Protests äußert sich in alltäglichen Handlungen und Lebensweisen, nicht un
bedingt in öffentlichen oder sichtbaren Aktionen. Trotz ihrer Unsichtbarkeit bleibt 

55 Butler, Judith: »Körper in Bewegung und die Politik der Strasse«, in: Heft 10 4/2011: https:// 
www.zeitschrift-luxemburg.de/koerper-in-bewegung-und-die-politik-der-strasse/ (abgeru
fen am 15.02.2021), vgl. Arendts Konzept des »Erscheinungsraums« als relationalen Raum, 
der durch das gemeinsame Sprechen und Handeln mehrerer Körper performativ hervorge
bracht wird. Politische Teilhabe erfordert Sichtbarkeit und Hörbarkeit. Judith Butler ergänzt 
diese Perspektive kritisch, indem sie auf die ungleichen Bedingungen hinweist, unter denen 
Erscheinen möglich ist: Sichtbarkeit ist kein neutraler Zustand, sondern ein sozial und histo
risch konstruierter Prozess, der durch Machtverhältnisse und gesellschaftliche Normen be
stimmt wird – und daher nicht allen gleichermaßen zugänglich ist. 

56 Butler, Judith: »Rethinking Vulnerability and Resistance«, Vorlesung am Instituto Franklin, 
University of Alcala, am 24. Juni 2014 in Madrid, in: http://bibacc.org/wp-content/u 
ploads/2016/07/Rethinking-Vulnerability-and-Resistance-Judith-Butler.pdf (abgerufen am 
26.07.2020). 

57 Butler, Judith: »Körper in Bewegung und die Politik der Strasse«, in: Heft 10 (4), 2011: https:// 
www.zeitschrift-luxemburg.de/koerper-in-bewegung-und-die-politik-der-strasse/ (abgeru
fen am 15.02.2021). 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.zeitschrift-luxemburg.de/koerper-in-bewegung-und-die-politik-der-strasse/
https://www.zeitschrift-luxemburg.de/koerper-in-bewegung-und-die-politik-der-strasse/
http://bibacc.org/wp-content/uploads/2016/07/Rethinking-Vulnerability-and-Resistance-Judith-Butler.pdf
http://bibacc.org/wp-content/uploads/2016/07/Rethinking-Vulnerability-and-Resistance-Judith-Butler.pdf
https://www.zeitschrift-luxemburg.de/koerper-in-bewegung-und-die-politik-der-strasse/
https://www.zeitschrift-luxemburg.de/koerper-in-bewegung-und-die-politik-der-strasse/
https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.zeitschrift-luxemburg.de/koerper-in-bewegung-und-die-politik-der-strasse/
https://www.zeitschrift-luxemburg.de/koerper-in-bewegung-und-die-politik-der-strasse/
http://bibacc.org/wp-content/uploads/2016/07/Rethinking-Vulnerability-and-Resistance-Judith-Butler.pdf
http://bibacc.org/wp-content/uploads/2016/07/Rethinking-Vulnerability-and-Resistance-Judith-Butler.pdf
https://www.zeitschrift-luxemburg.de/koerper-in-bewegung-und-die-politik-der-strasse/
https://www.zeitschrift-luxemburg.de/koerper-in-bewegung-und-die-politik-der-strasse/


194 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

diese Art des Protests politisch relevant, da sie eine subtile, aber tiefgreifende Her
ausforderung an bestehende Machtstrukturen darstellt:

»If we take Hannah Arendt’s definition of the political – which is still one of the
most dominant in mainstream discourse – as being any action that is performed

in public, we must contend with the implications of what that excludes. If being
present in public is what is required to be political, then whole swathes of the pop
ulation can be deemed a-political.«58

Eine als apolitisch und prekär verstandene Figur ist die des Kindes. Historisch ge
sehen wird der Erwachsene oft als eine inhärent politische Existenz betrachtet, im
Gegensatz zum Kind, das als apolitisch oder vorpolitisch gilt.59 Seit der Aufklärung
und besonders während des Fortschrittsdrangs der ästhetischen Moderne (zwi
schen 1890 und 1930) sind Kinder zu Grenzfiguren geworden, die mit Konzepten wie
Primitivität, Infantilität und Wildheit verbunden sind.60 Im diskursiven Feld des
Politischen wird das Kindliche häufig als Konstruktion verstanden, die Fragen der
Utopie, Identität/Alterität und Normierung aufwirft. Der Körper von Kindern wird
sowohl materiell als auch semiotisch oft als flexible und formbare Figur betrachtet,
auf der sich politische Theorien zu Differenzen in Ethnizität, Nationalität, Klasse,
Sexualität und Geschlecht veranschaulichen lassen. Diese Sichtweise des Kindes
als »auf dem Weg« – als sich entwickelnde und noch nicht vollendete Figur – deutet
darauf hin, dass Differenzen durch seine vermeintliche Unvollständigkeit und
Offenheit definiert werden. Das Kind wird als eine Projektionsfläche gesehen, die
politische und kulturelle Vorstellungen widerspiegelt, auch wenn es selbst bereits
durch gesellschaftliche Normen beeinflusst wird. Daraus lassen sich provisorisch
und thesenhaft drei Aspekte für das Theater herauskristallisieren:

- Kinder sind (wie Tiere) im Theaterdispositiv das beunruhigende Andere;
- Kinder sind Akteure des Transformativen;
- Das Theater, das das Kindliche thematisiert, operiert als vorpolitischer Raum,

der eng mit der Durchbrechung und Abstraktion des realpolitischen Raums ver
bunden ist.

58 Hedva, Johanna: »sick women theory«, in: https://johannahedva.com/SickWomanTheory_H

edva_2020.pdf (abgerufen am 26.01.21).
59 Vgl. Rollo, Tobi: »Feral Children: Settler Colonialism, Progress, and the Figure of the Child«,

in: Settler Colonial Studies 8 (1), 2018, S. 60 – 79.
60 Denkfiguren des Primitiven zum Beispiel bei Walter Benjamin und Robert Musil. Siehe dazu

Gess, Nicola: Primitives Denken. Wilde, Kinder und Wahnsinnige in der literarischen Moderne (Mül
ler, Musil, Benn, Benjamin), Paderborn: Fink 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://johannahedva.com/SickWomanTheory_Hedva_2020.pdf
https://johannahedva.com/SickWomanTheory_Hedva_2020.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://johannahedva.com/SickWomanTheory_Hedva_2020.pdf
https://johannahedva.com/SickWomanTheory_Hedva_2020.pdf


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 195 

Bei der Suche nach Akten der Verkörperung in den darstellenden Künsten – wie 
Tanz, Performance und Theater – bleibt das Kind weitgehend eine Leerstelle. Diese 
Leere erweist sich auf den zweiten Blick als ein Signifikant.61 Seine szenische Prä
senz schwingt in Darstellungen des Infantilen, Naiven, Trivialen, Rebellischen, An
archischen oder Ursprünglichen mit. Kurzum: Das Kindliche ist, ähnlich wie in den 
Kapiteln mit dem Animalischen oder Wilden gezeigt wird, eine Differenzkategorie, 
mit der das erwachsene Subjekt mit Hilfe von Gesellschafts- und Utopiekonzepten 
Differenzen konstruieren. Auch das Kindliche als Differenzmodell stellt Gewisshei
ten in Frage, ist nie um ein ›Warum‹ verlegen, destabilisiert Normen und Traditio
nen und bringt feste Ordnungen zu Fall. 

Erstaunlicherweise hat das Kind in feministischen Theorien, die auf kritischen 
Analysen von Geschlechterordnungen, Gleichheit und Selbstbestimmung in sozia
len, politischen, künstlerischen und wissenschaftlichen Strömungen sowie in so
zialen Bewegungen beruhen, bisher nur eine marginale Rolle als politischer Körper 
gespielt. Dies ist auf mindestens zwei Faktoren zurückzuführen: Erstens sind Ver
letzlichkeit und politische Handlungsfähigkeit historisch als Gegensatzpaar diskur
siviert worden; zweitens hat die Situierung des Kindes im vorpolitischen Kontext 
das Kind zu einer Außenseiterfigur erklärt, der Anarchie im Denken und Handeln 
zugeschrieben wird, die aber außerhalb von Institutionen, Normen, Ordnungen, 
Regeln oder Vorschriften steht. 

In der kulturwissenschaftlichen Studie Figurations von Claudia Castañeda wird 
untersucht, wie diese Formbarkeit des Kindes selbst hergestellt wird, genauer ge
sagt, wie erstens das Kind als Figur und zweitens die Kindheit als Konzept ästhe
tisch, historisch und kulturell konstruiert wird. Sie zeigt auch, wie diese daraus re
sultierenden Figurationen auf unterschiedliche Weise verwendet werden – oft mit 
starker politischer Wirkung und nachhaltigen sozialen Auswirkungen. Castañeda 
analysiert die Konstruktion des Kindes sowohl als ›natürlichen‹ als auch als kultu
rell konstruierten Körper.62 Ihre Arbeit zeigt exemplarisch, wie die kulturelle Bedeu
tung und der politische Mehrwert des Kindes durch seinen Status als Körper entste
hen, indem das Kind als ›verfügbarer‹ Körper dargestellt wird, dessen vermeintliche 
Fragilität und Unvollständigkeit für verschiedene politische Zwecke genutzt wer
den können. Sie identifiziert drei wesentliche Aspekte des Kindlichen: Erstens die 

61 Der leere Signifikant fußt in Ernesto Laclaus Hegemonietheorie, die er gemeinsam mit Chan
tal Mouffe in Hegemony and Socialist Strategy entwickelt hat. Vgl. Laclau, Ernesto; Mouffe, 
Chantal: Hegemonie und radikale Demokratie: zur Dekonstruktion des Marxismus. Wien: Pas
sagen. Orig.: Hegemony and Socialist Strategy. Towards a radical democratic politics (1991). 

62 Castañeda, Claudia: Figurations: Child, bodies, worlds, Durham: Duke University Press 2002, 
S. 1f. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

anarchische und vorpolitische Dimension, zweitens die chaotische und spekulative
Qualität und drittens die wilde Figuration des Natürlichen und Authentischen.63

Viele Autor*innen im Kanon und in der Herausbildung der Gender und Queer
Studies (zum Beispiel Michel Foucault, Eve Sedgwick, Judith Butler, Jack Halbers
tam, Michael Moon, Lee Edelman, Josè Esteban Munõz und weitere) haben das Kind
als Denkfigur für Autonomie und politischer Handlungsmacht (agency) untersucht.
Lee Edelman hat das Kind zum Symbol für die Zukunft erklärt: »We are no more able
to conceive of a politics without a fantasy of the future than we are able to conceive
of a future without the figure of the child«64. Die große Anzahl von Texten, die sich
mit dem Nachdenken über Kinder, Kindheit und deren Figurationen in der Queer-
Theorie befassen, basiert auf Freuds Psychoanalyse – kindliche Vorprägung, Mani
festation des Triebes, Lustprinzip –, aber auch Lacans einflussreiche Phallus- und
Spiegelstudien mit Beschreibungen der kindlichen Entwicklungsstadien waren für
die Entstehung der Queer-Theorie entscheidend. In diesem Zusammenhang wird
das Kind als Schlüsselfigur heteronormativer Sexualpolitik als kulturelle Konstruk
tion dechiffriert. Vor allem im Denksystem des Poststrukturalismus (im Modell der
Sprache), des Feminismus und der Psychoanalyse wird das Konzept Kind als etwas,
das noch-nicht ist, kritisch thematisiert. In diesem theoretischen Zugang stört das
Kind das normative Paradigma und besitzt ein anarchisches Potenzial. Die Etablie
rung des Nicht-Könnens und des Nicht-Wissens – sowohl als theoretische Prämis
se als auch als ästhetisch-künstlerische Praxis im 21. Jahrhundert – wird nicht als
Mangel verstanden, sondern als Möglichkeit zur Neuordnung.65 Jack Halberstam
beschreibt dies als eine Art ›Nicht-Strategie‹: »Unter gewissen Umständen bedeutet
Scheitern, Verlieren, Vergessen, Aufheben, Rückgängigmachen, Sich-seiner-Entle
digen, Nichtwissen eine kreativere, kooperativere und überraschendere Art, in und
mit der Welt zu sein.«66

63 Vgl. Ebda., S. 167f.
64 Edelman, Lee: No future. Queer Theory and the Death Drive, Durham: Duke University Press

2004, S. 11.
65 Die Möglichkeit zur Neuordnung durch das Kind entfaltet sich nicht unabhängig, sondern

innerhalb sozialer Handlungskompetenzen und kooperativer Praktiken. Es geht um situati
ve, spielerische oder sogar trotzig motivierte Abweichungen im sozialen Kontext. Diese Per
spektive betont die Bedeutung kindlicher Einstellungen wie Staunen und die kreativen Mög

lichkeiten, die aus sozialen Interaktionen entstehen, ohne jedoch den Eindruck zu erwecken,
dass das Kind eine völlig autonome oder deterministische Kraft ist.

66 Halberstam, Jack: The Queer Art of Failure. Durham 2011, S. 3. (übersetzt aus dem englischen
Original: »Under certain circumstances, failing, losing, forgetting, unmaking, undoing, un
becoming, not knowing may in fact offer more creative, more cooperative, more surprising
ways of being in the world.«) Hier zitiert aus meinem Interview: https://tqw.at/das-tier-das- 
mensch-heisst/ (abgerufen am 27.01.2023).

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://tqw.at/das-tier-das-mensch-heisst/
https://tqw.at/das-tier-das-mensch-heisst/
https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://tqw.at/das-tier-das-mensch-heisst/
https://tqw.at/das-tier-das-mensch-heisst/


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 197 

Zur Modellierung des Kindlichen im Satyrspiel 

In der antiken Satyrfigur verkörpert sich – im Schutz des Kollektivs – eine signifi
kante Form von Kindlichkeit. Die Satyrn werden als die (erwachsenen) Kinder des 
Chorführers, genannt Papposilen oder nur Silen, in das dramatische Satyrspiel ein
geführt und durch die Attribute unruhig, naiv, wild und undiszipliniert näher be
stimmt.67 In diesem Abschnitt soll der in mehrfacher Hinsicht widersinnige Sa
tyrchor in seiner genuin kindlichen Attribuierung zuerst im dramatischen Narrativ 
und anschließend in performativen Akten der Verkörperung genauer perspektiviert 
werden.68 

Das Kindliche ist die Grundierung der satyrischen Theaterfigur und bildet einen 
vernachlässigten Aspekt in der Forschung.69 Der Kultur-Natur-Dualismus mani
festiert sich im Satyrspiel sehr deutlich als Spannungsfeld in seinen verschiedenen 
Erscheinungsformen als Mensch-Tier-Hybrid. Aus einer geschlechtertheoreti
schen Perspektive variieren die Nuancen von Hypermaskulinität/Effemininität 
auch durch Bewegung, Gestik, Kostümierung, Körperlichkeit und Energie. Dar
über hinaus wird aber auch das Verhältnis zwischen Erwachsenen und Kindern 
vorübergehend erschüttert. 

Die Analogie zwischen Satyrn und Kindern ist ein wiederkehrendes Motiv in den 
erhaltenen Fragmenten, wie eine genaue Lektüre zeigt. In ihren stereotypen Rollen 
wirken Satyrn häufig überrascht, verwundert oder schnell ängstlich, doch sie zeigen 
auch ekstatische Freude über neue Eindrücke und Geräusche, die sie mit allen Sin
nen wahrnehmen und neugierig erkunden. Im Satyrspiel Ichneutae von Sophokles 
wird eine Episode aus der Kindheit von Hermes erzählt. Der gerade erst geborene 
Hermes baut seine erste Lyra aus dem leblosen Körper einer Schildkröte und ent
führt zu Beginn des Dramas das Vieh Apollos, um die Haut der Rinder für das Mu
sikinstrument zu verarbeiten. Der erzürnte Gott bittet den alten Silen, den Vater der 
Satyrn, um Hilfe. Im Gegenzug stellt er dem Satyrchor die Freiheit in Aussicht und 
die Spurensuche beginnt. Mit ihren Nasen erschnüffeln die Satyrn das gestohlene 
Vieh, bis die Spuren schließlich zu einer Grotte führen. Als sie ein ihnen unbekann
tes Geräusch hören, stampfen sie vor Angst und Erstaunen wild umher und gera
ten in einen bacchantischen Rausch. Der väterlich-strenge Papposilen erscheint als 
oberstes patriarchalisches Ordnungsprinzip des Chores, der seine Kinder ermahnt: 

67 Das Satyrspiel wird als eine spielerische/kindliche Tragödie (Vgl. Lämmle, Rebecca: Poetik des 
Satyrspiels, 2013) beschrieben. 

68 Mark Griffith bezeichnet ihren Status im Satyrspiel als »permanently childlike«, in: Ders.: 
Greek Satyr Play Five Studies, 2015, S. 46 und S. 94. 

69 Eine Ausnahme bildet die Publikation von Emma Griffiths: Children in Greek Tragedy: Pathos 
and Potential, Oxford: Oxford University Press 2020. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

»Why are you running away, afraid of a noise? You wretched beasts, with your filthy
bodies all smeared with wax, seeing terrors in every shadow, scared of everything!
You’re gutless, and careless, and servile. You’re nothing but body and tongue and
voice. You trust to words and flee from actions. Worst of animals, how did you ever
come to have a father like me?«70

Hier wird der autoritäre Status des Vaters bzw. Chorführers deutlich. Im Satyrspiel
wird die Frage nach Kontrolle und der Ordnung im vorpolitischen Raum der Hand
lung implizit aufgeworfen. Die Passage nichts als Körper, Zunge und Stimme lässt den
Status der Satyrn als Figuren brüchig werden. Der Silen spricht seine Kinder als
wilde Tiere an und distanziert sich von ihrem Fehlverhalten. In dem Fragment er
scheint daraufhin die Nymphe Kyllene aus der Höhle und erklärt den erstaunten
Satyrn auf spielerische Art und Weise mit einem Rätsel die Natur des ihnen unbe
kannten Musikinstruments, woraufhin sie sich beruhigen und interessiert zuhören.
Die Satyrn sind Kyllenes unmittelbaren Sinnesreizen und ihrem erotisch konnotier
ten Appetit ausgeliefert, wobei der Hunger als theatrale Metapher verwendet wird,
die den Antrieb und die Motivation der Figuren für Handlungen und Gesten im dra
matischen Stück vorgibt. Ihre Schreckhaftigkeit, ihre permanente Erwartungs- und
Begehrenshaltung, so absurd und situativ unpassend diese auch sein mag, lässt sie
in den heroischen Kontexten, in die sie geraten sind, liebenswert kindlich und na
iv erscheinen. Verhält sich der Satyrchor gegenüber anderen dramatis personae –
insbesondere göttlichen Instanzen, Helden und Vertretern der patriarchalen oder
tragischen Weltordnung – aufmüpfig und undiszipliniert, kippt die väterliche Ges
te der Fürsorge und sie werden sprachlich als wilde Tiere gezüchtigt und zurück in
ihre Schranken verwiesen.

Das skizzierte Beispiel zeigt, wie die Dramatiker der antiken Polis ihre politi
schen Visionen von Erziehung und Formbarkeit mit Hilfe von Satyrn auf der Büh
ne umsetzen. In ähnlicher Weise können wir sehen, dass die Inszenierungen von
›Otherness‹ oft dionysisch invertiert werden, indem die Satyrn selbst fremde Kör
per, Geräusche, Höhlen, Orte sinnlich wahrnehmen und dabei über die Vielfalt der
Dinge in der Welt staunen. Die Primitivität, die Erregung, die Neugier, die Euphorie
und das kollektive Engagement der Satyrn – immer bereit, sich der dramatischen Il
lusion hinzugeben – macht sie dem griechischen Publikum im antiken Theater als

70 Diese Übersetzung ist von Richard Johnson Walker: The Ichneutae of Sophocles. London: Burns
and Oats 1919. Walker hat für das Fragment einen eigenen Text erstellt, in dem er viele Lücken
ausfüllt. Ich habe seine Ergänzungen übernommen. Der Text der ersten Veröffentlichung des
Stücks ist von Arthur S. Hunt: Oxyrhynchus Papyri 9, Nr. 1174. London: Egypt Exploration Fund
1912.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 199 

Identifikationsfigur zugänglich.71 In der kindlichen Modellierung sind zwei Aspek
te besonders hervorzuheben: Erstens findet das Staunen der Satyrn im Dramentext 
ein Echo in einer markanten Satyrpose auf antiken Vasen. Diese Pose verdeutlicht 
die visuelle und symbolische Verbindung zwischen Dramentext und Ikonografie. 
Zweitens lässt sich das durch Staunen motivierte Begehren als eine Geste der Über
schreitung im Körper- und Bewegungskonzept verstehen. Hierbei wird das Staunen 
nicht nur als emotionale Reaktion, sondern auch als eine körperliche und konzep
tionelle Grenze betrachtet, die durch Bewegung und Handlung überschritten wird. 
Das Theater selbst wird so zu einem Staunen erregenden »Anderen«, das bestehende 
kulturelle und konzeptionelle Normen herausfordert und neue Denkfiguren eröff
net. 

Ein wesentliches Merkmal ist das kindliche Erstaunen als kritisches Moment 
und Unterbrechung des theatralen Vorgangs. Mit dem Staunen ist Neugier und Wis
sensgenerierung, Reflexion und Innenschau, aber auch Wahrnehmungsirritation 
und Störsinn verbunden. Im Blick auf das Andere, Fremde und Neue offenbart sich 
das Zuviel als ein sich andeutender Akt der Grenzüberschreitung. Staunen ist in 
diesem Sinne eine signalhafte Geste und markiert eine neue ästhetische Erfahrung 
im Hier und Jetzt des Augenblicks, die im Theater durch Fiktion und Illusion her
vorgerufen wird, etwa wenn Staunen als ungewohnte Metapher72 eingesetzt wird. 
Für Platon ist Staunen (von griechisch thaumazein) der Ausgangspunkt des philo
sophischen Strebens nach Wissen. Es ist das Gefühl der Verwunderung, das da
zu bewegt, Fragen zu stellen und tiefere Wahrheiten zu suchen. Bernhard Walden
fels bezeichnet dieses Gefühl als eine »Figur des Überschusses«73, die das Denken 
aufbricht und über die eigenen Möglichkeiten hinausgeht. Im Dispositiv des Thea

ters sieht Hans-Thies Lehmann das Nichtwissen als eine »Erfahrung der Unterbre

71 Edith Hall beschreibt das Ambiente des Satyrdramas als kindlich, körperlich/sinnlich, homo

sozial. Vgl. Hall, Edith: The theatrical cast of Athens: interactions between ancient Greek drama and 
society, Oxford University Press 2006, S. 396. 

72 Staunen besteht auch als reine Metapher im Sinne eines Bruchs mit einer Genealogie, Er
kenntnis und Tradition, zum Beispiel westlicher und nicht-westlicher Philosophien, des bi
nären Gegensatzes (kindlich/erwachsen) und der Verstrickung bzw. Überlagerung dieses Ge
gensatzes. Träger und Vermittler dieses Staunens ist paradigmatisch das Kind als ein Trans
formationsagent des Theaters, das nach Belieben modelliert werden kann und darum er
staunlich flexibel ist. Das Kind als Denkfigur des Staunens wird innerhalb der vor-politischen 
Matrix des Theaters, so die These, als das Andere kategorisiert. Diese Agenten des Theaters 
tragen wesentlich dazu bei, Unsicherheit, Vulnerabilität, Fremdheit, Nichtwissen und Mehr

deutigkeit zu vermitteln. 
73 Grundmotive einer Phänomenologie des Fremden. Vgl. Waldenfels, Bernhard: Phänomenolo

gie des Eigenen und des Fremden, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

chung«74. Das Betreten eines neuen Terrains, oder Denksystems, der Übertritt zu
einer neuen Ordnung von Welt/Wissen, beispielsweise im Bereich der Imaginati
on, im Dionysischen oder auch im kindlichen Kosmos, zeigt uns die Begrenztheit
der eigenen Perspektive auf. Staunen im Sinne Walter Benjamins ist die plötzliche
Unterbrechung und der erschütternde Wendepunkt im dramatischen Narrativ – auf
das Satyrspiel bezogen: der fremde Klang der Schildkröte führt zur Unterbrechung
durch bacchische Raserei. Das Staunen ist aber nicht nur philosophisch und meta
phorisch eine Ambivalenz-Konstruktion, sondern findet sich mit der antiken Satyr
figur verkörpert: Ein ›äußeres‹ in der Pose Erstarren, befördert den ›inneren‹ ästhe
tischen Stimulus, der zur Steigerung des Affekts führt.

Der zweite Aspekt bezieht sich auf das erotisch und körperlich betonte Begeh
ren, das in den Figurationen des Kindlichen mitschwingt und aus der transgressiven
Denkbewegung des Staunens resultiert. Dieser Aspekt manifestiert sich körperlich
in der Satyr-Pose. In einer tanzwissenschaftlichen Lesart schwingt die kindliche Fi
guration des Satyrs vor allem in ihrer Verkörperung von Begehren und Bedürfnis
mit, die eng miteinander verwoben sind – »jede kindliche Geste ist Befehl und Si
gnal«75, wie Walter Benjamin feststellt. In der Bewegungsanalyse wird die antike Fi
gur entscheidend durch Abwesenheit, Mangel und Verlangen profiliert. Roland Bar
thes schreibt: »Der Diskurs der Abwesenheit ist ein Text mit zwei Ideogrammen: Da
sind die zum Himmel erhobenen Arme der Begierde und die ausgestreckten Arme des Be
dürfnisses. Ich oszilliere, ich schwanke zwischen dem phallischen Bild der erhobenen
Arme und dem kindlichen Bild der ausgestreckten Arme hin und her.«76

Die Satyr-Pose auf der Rückseite der Pronomosvase signalisiert diesen Span
nungszustand durch die Körperspaltung (links/rechts) mit der Blickrichtung nach
oben. Der erhobene Arm verweist auf die phallische Imagination, während der aus
gestreckte Arm wie eine kindliche Signatur erscheint.77

Barthes interpretiert das Verhältnis von Begehren und Bedürfnis als teils aufein
anderfolgend, teils unentschieden, insbesondere in der Reaktion auf Abwesenheit.
Oft konvergieren diese Bilder ineinander. Begehren, in seiner kindlich reduzierten

74 Lehmann, Hans-Thies: »Eine unterbrochene Darstellung: zu Walter Benjamins Idee des Kin
dertheaters«, in: Christel Weiler; Hans-Thies Lehmann (Hg.): Szenarien von Theater und Wissen

schaft. Festschrift für Erika Fischer-Lichte, Berlin: Theater der Zeit 2003, S. 181 – 203, hier S. 187.
75 Walter Benjamin zitiert nach Gess, Nicola: »Primitives Denken in dialektischer Wendung:

Kind und Geste bei Walter Benjamin«, in: Primitives Denken. Wilde, Kinder und Wahnsinnige in
der literarischen Moderne (Müller, Musil, Benn, Benjamin), 2013, S. 365 – 421, hier S. 392.

76 Barthes, Roland: Fragmente einer Sprache der Liebe, 2012, S. 31.
77 Die Weigerung, erwachsen zu werden, und damit einhergehend: intellektuell, emotional

und körperlich zu reifen, und die Feier der Perversion als phantasmatische, obszöne Figur
werden in Heather Love als queere Strategien bezeichnet. Vgl. Love, Heather: Feeling back
ward: Loss and the politics of queer history, Cambridge (Mass.): Harvard University Press 2009,
S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 201

Form, ist schwer vom Bedürfnis zu unterscheiden; das Bedürfnis, in seiner extrems
ten Form, kann sich dem phallischen Bild des Begehrens annähern, wie Heather
Love beschreibt.78

Abb. 42 und 43: Mänade und Satyr: »Die Begierde bricht sich am Bedürfnis« (Roland Bar
thes)79

Die antike Vase stellt die gespaltene Verkörperung der Satyrn dar und archiviert
gleichsam ihr hybrides Bewegungskonzept. Die Synthese der Armgesten akzentu
iert die enge Verbindung von erotischem Begehren und kindlichem Bedürfnis als
ineinandergreifendes Kippmoment im ›Bewegungstext‹ des Satyrspiels.

Figurationen des Kindlichen bei Chiara Bersani Gentle Unicorn (2019)

Wie lässt sich das Satyrhafte als Modell für zeitgenössische Figurationen des Kindli
chen mit Blick auf aktuelle künstlerische Tendenzen in Perspektive setzen? Während
die signifikante Satyrpose als ambivalente Modellierung des Kindlichen mit Strate
gien des Erstaunens, der Unterbrechung und der Überschreitung erscheint, zeich
net sich das Kindliche in Chiara Bersanis Arbeit80, so viel sei hier vorweggenommen,
durch seine Undiszipliniertheit, den Anschein des Magischen und das Eindringen
des Vorpolitischen aus.

78 Ebda.

79 Barthes, Roland: Fragmente einer Sprache der Liebe, 2012, S. 31. Szenenbild der Neapler Prono
musvase. Dionysische Ansicht.

80 Das Manifest ihrer Recherche ist das Stück Gentle Unicorn, das bei der Aerowaves-Plattform
zu sehen war. 2019 wurde sie mit dem UBU Award als beste Nachwuchsschauspieler*in/-
performer*in unter 35 ausgezeichnet und bekam den Total Theatre Award in der Kategorie
Tanz beim Fringe Festival in Edinburgh.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

»Intimacy, vicinity, shared experience, gaze, listening, vision, sound, transparency,
attention, vulnerability, energy, search for meaning, political radicalism, gift –
some of the key words according to Gaia Clotilde Chernetich, Chiara Bersani’s
dramaturgist – are the compass that can help to fathom the ›otherness‹ of an
amazing creator, thinker and performer. A hyper-human body artist, Bersani
reveals herself in her courage beyond dismay, in her powerful inner rhythm to
attain her own mythological essence.«81

In Gentle Unicorn erhebt die italienische Performerin und Choreografin ihren 98
Zentimeter großen Körper als politisches Manifest ihrer künstlerischen Forschung:
»Die Idee eines politischen Körpers, eines Körpers, der auf seine soziale Funktion
in dem Moment reagiert, in dem er sich entscheidet, in die Gesellschaft einzutau
chen«82. In Bersanis Performance erscheint das titelgebende Einhorn nicht nur als
Denkfigur des Kindlichen, sondern auch in Form eines sanften Protests gegen die
Zuweisungen der Normativität und das Regime des normativen Blicks. Die Per
formerin, so die These, neutralisiert vorübergehend den Gegensatz zwischen dem
Erwachsenen, der als öffentlich und damit politisch gesetzt wird, und dem Kindli
chen, das als privat und vorpolitisch betrachtet wird, durch die in der Performance
erzeugte mythische Körperlichkeit, insbesondere durch ihre ausdrucksstarken
Augen und ihren Atem.83 Es ist zu beachten, dass die Unterscheidung zwischen
öffentlich und privat in diesem Kontext komplex ist.

Zu Beginn der Performance liegt Bersani im Raum. Der in weißen Filz gehüllte
Oberkörper ruht in Bauchlage, der Kopf ist nach unten gerichtet und wird von den
leicht angewinkelten Armen gestützt. In dieser Ruheposition, den Körper über den
gebeugten Knien gefaltet, hebt und senkt sich der Oberkörper kaum sichtbar durch
die Atmung. Obwohl in der Aufführung sehr wenig passiert, gibt es überall durch
dachte Details: Es folgen kleinste Bewegungen der Fingerspitzen, der Zehen, des
Kinns. Die langsame Seitwärtsneigung des Kopfes offenbart ein aufmerksames Ge
sicht mit schüchternem aber forschem Blick und erwartungsvollen großen Augen.
Bersanis Präsenz hat etwas Magisches an sich. Sie macht kleine keuchende Atem
züge und kichert vor Vergnügen. Die Augen wandern interessiert in der Umgebung

81 o. A.: Bersani, Chiara: Gentle Unicorn, 2020, https://www.labiennale.org/en/dance/2020/dan
ce-performances/chiara-bersani-gentle-unicorn (abgerufen am 25.01.2023).

82 Mein Interview mit Chiara Bersani: Vgl. Hörmann, Johanna; Gillinger-Correa Vivar, Christina:
»The Animal called Human Being: Johanna Hörmann in conversation with Chiara Bersani
about Gentle Unicorn«, 2020, https://tqw.at/das-tier-das-mensch-heisst/ (abgerufen am
27.01.2023).

83 Satyrn zeigen historisch und metaphorisch, wie Körpernormen und körperliche Handlungen
oft eine Weigerung theatral markieren oder andeuten, erwachsen zu werden oder nach nor
mativer Vorstellung erwachsen zu sein. Darin kann eine Ablehnung von normativen Prakti
ken gelesen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.labiennale.org/en/dance/2020/dance-performances/chiara-bersani-gentle-unicorn
https://www.labiennale.org/en/dance/2020/dance-performances/chiara-bersani-gentle-unicorn
https://tqw.at/das-tier-das-mensch-heisst/
https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.labiennale.org/en/dance/2020/dance-performances/chiara-bersani-gentle-unicorn
https://www.labiennale.org/en/dance/2020/dance-performances/chiara-bersani-gentle-unicorn
https://tqw.at/das-tier-das-mensch-heisst/


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 203 

umher und verweilen im Publikum. Die Finger bilden schließlich eine Faust und der 
Körper der Performerin erhebt sich vorsichtig auf alle Viere. In dieser spezifischen 
Bewegungsform wird das titelgebende Einhorn in den ersten Minuten der Tanz
aufführung körperlich aufgespürt und gleichzeitig durch die eigene Wahrnehmung 
spürbar. Der fellbedeckte Oberkörper bewegt sich langsam vorwärts. Das Gewicht 
liegt auf den Knien und Fäusten, die Beine folgen den Armbewegungen mit Ver
zögerung. Auf jeden Schritt folgt eine kurze Pause, ein Moment des Innehaltens. 
Die poetische Performance, bei der die Verwendung von minimalen Bewegungen 
und Gesten die spezifische Körperlichkeit durch die Präsenz und das Bewusstsein 
der Performerin auf das Publikum überträgt, intensiviert den Blick. Bersani haucht 
dem Einhorn Leben ein, indem sie ihm ihren Körper, ihren Atem und ihr Herz leiht, 
wie sie in der Beschreibung des Performance-Stücks erklärt. 

Eine persönliche Erfahrung manifestiert sich in der Performance als ein kol
lektiv erlebtes Gefühl. Bersani richtet ihre künstlerische Bewegungsforschung auf 
die politische Dimension der Bedeutung, die ein unangepasster, nun mythischer 
Körper im Kontext gesellschaftlicher Normen einnimmt.84 Während Bersani sich 
langsam auf allen vieren über die Bühne bewegt, hält sie inne, um mit staunendem 
und wissendem Blinzeln die Menschen im Raum zu betrachten, die sie beobachten. 
Wenn sie innehält, wird die körperlich motivierte Geste des Erstaunens und der Ver
wunderung besonders deutlich akzentuiert: der Mund ist leicht geöffnet und die 
Lippen sind widerwillig nach vorne geschoben. In dieser Lesart demonstriert das 
gezielte Schütteln des Kopfes stummes Entzücken und steigert sich zu ekstatischer 
Verzückung. Das Hochziehen der Augenbrauen, das weite Öffnen des Mundes, die 
horizontalen Falten im Gesicht und subtile Muskelbewegungen wie das Runzeln der 
Stirn vermitteln starke Emotionen. In der Performance wird das Staunen gezielt 
eingesetzt, um die Präsenz der Darstellerin zu betonen, die Situation intensiver zu 
gestalten und sowohl den eigenen Blick als auch den des Publikums auf neue Aspek
te zu lenken: 

»Wenn wir mit etwas Unvorhergesehenem konfrontiert sind, sei es ein Körper 
oder ein Vorgang, passiert viel in uns. Doch wenn der Versuchung wegzulaufen 
nicht nachgegeben wird, wenn wir uns die Zeit nehmen, uns mit der Situation 
vertraut zu machen, dann entspannt sich die Atmung, die Eindrücke verändern 
sich, und der Blick erforscht neue Tiefen.«85 

84 Legge, Doriana: »Un agire personale e insieme collettivo. Intervista all’attrice e performer 
Chiara Bersani«, in: Luciano Boi; Franco D’Intino; Giovanni Vito Distefano (Hg.): Immaginare 
l’impossibile: trame della creatività tra letteratura e scienza, Between 9 (17), 2019, www.Between 
journal.it (abgerufen am 11.02.2021) 

85 Vgl. Hörmann, Johanna; Gillinger-Correa Vivar, Christina: »The Animal called Human Being: 
Johanna Hörmann in conversation with Chiara Bersani about Gentle Unicorn«, 2020, https://t 
qw.at/das-tier-das-mensch-heisst/ (abgerufen am 27.01.2023). 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.Betweenjournal.it
https://www.Betweenjournal.it
https://tqw.at/das-tier-das-mensch-heisst/
https://tqw.at/das-tier-das-mensch-heisst/
https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.Betweenjournal.it
https://www.Betweenjournal.it
https://tqw.at/das-tier-das-mensch-heisst/
https://tqw.at/das-tier-das-mensch-heisst/


204 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Gentle Unicorn konzentriert sich auf den Prozess der Verkörperung. Für Chiara Ber
sani basiert das Konzept der Körperpolitik auf dem Wunsch, ein politisches Ma
nifest zu werden. Damit wirft Bersani die Frage nach Verletzlichkeit und Wider
standsfähigkeit, Autonomie und Freiheit auf, die mythologisch durch die Politik des
anderen Körpers verhandelt werden: »the body cannot escape being political: it can’t
when it dives into society imposing its form on the world and receiving in response
meanings, interpretations and expectations; it can’t when it is silenced, pushed off
the streets, forgotten by the crowds«86. Die Fragilität kann ein beginnender und an
haltender Moment des Widerstands sein, wie Judith Butler konstatiert: »Once we
understand the way vulnerability enters into agency, then our understanding of both
terms can change, and the binary opposition between them can become undone«87.
Die Aktualität von Butlers Überlegungen zur Verletzlichkeit und Reglementierung
des Körpers in der Gesellschaft erscheint zentral für Bersanis Ansatz und deren Kon
zept von Körperlichkeit. Bersani begegnet der Herausforderung, sich ihrem Leben
und ihrer künstlerischen Arbeit als disabled performer zu stellen, indem sie sich
behutsam einem imaginären Konzepttier, dem Einhorn, zuwendet, zu dem sie ei
ne liebevolle Beziehung aufbaut. Das Körperwissen der Performerin wird mit den
imaginierten Bewegungen zu einer Körper- und Wahrnehmungseinheit somatisch
zusammengeführt. Das hier formulierte Körper- und Bewegungskonzept sensibi
lisiert das Publikum für die Wahrnehmung, die Bewegungsabläufe und den Kör
pereinsatz und entfaltet dabei eine mythologische und poetische Wirkung. Bersani
widmet sich dem Einhorn, um ihren eigenen Körper als Sinnbild und Symbol zu
enthüllen. Ihre künstlerische Recherche dient als performative Introspektion:

»Nothing is known about the unicorn. Its roots are lost in the succession of dis
tracted genres of human beings. What happens if in the collective imagination

will appear a figure with mythological traits yet orphaned by a myth that moti

vates and describes its existence?«88

86 Ebda.

87 Ebda.

88 o. A.: Bersani, Chiara: Seeking Unicorn, 2020, in: https://www.mosaicodanza.it/en/date-en/in

terplay-2020-diffuso-en/seeking-unicorns-chiara-bersani/ (abgerufen am 14.09.2020).

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.mosaicodanza.it/en/date-en/interplay-2020-diffuso-en/seeking-unicorns-chiara-bersani/
https://www.mosaicodanza.it/en/date-en/interplay-2020-diffuso-en/seeking-unicorns-chiara-bersani/
https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.mosaicodanza.it/en/date-en/interplay-2020-diffuso-en/seeking-unicorns-chiara-bersani/
https://www.mosaicodanza.it/en/date-en/interplay-2020-diffuso-en/seeking-unicorns-chiara-bersani/


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 205

Abb. 44: Publikumreaktionen in Gentle Unicorn (Screenshot)

Abb. 45: Chiara Bersani spürt das Einhorn körperlich auf (Screen
shot)

Abb. 46: Weitere Publikumsreaktionen in Gentle Unicorn (Screen
shot)

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Das Einhorn dient hier als Modell, um zeitgenössische Fragen im Zusammenhang
mit der eigenen Künstlerbiografie (dem Anderssein und Exotismus) sowie Körper
politiken zu begegnen. Dabei versucht Bersani nicht, sich dem Einhorn mimetisch
zu nähern oder das Einhorn szenisch zu repräsentieren. Auf der Bühne entfaltet
Bersani ihr eigenes einzigartiges und zugleich mythisches Wesen. In ihrer Perfor
mance Gentle Unicorn verweigert sie bewusst die Anpassung des Körpers an gesell
schaftliche Normen, um aufrecht in der Welt zu agieren oder eine bestimmte Her
kunft zu repräsentieren – ein choreografischer Ansatz, der es ihr ermöglicht, das
Einhorn im Raum zeitweilig erscheinen zu lassen. Die Denkfigur des Kindlichen
manifestiert sich in zwei zentralen Aspekten: Erstens wird Staunen durch die Be
wegungen von Augen und Atem artikuliert, wodurch die Neugier und Unschuld des
Kindlichen verkörpert werden. Zweitens wird die Sanftheit des Einhorns als politi
sches Konzept verwendet, das die Bedeutung von Verletzlichkeit und Sichtbarkeit
im öffentlichen Raum betont. Diese Elemente schaffen eine Grundlage für die In
teraktion mit dem Publikum und regen zur Reflexion über die Erfahrung des An
dersseins an.

Das Animalische: Frèdèric Gies Queens of the Fauns (2019)

Die griechische Aufführungskultur modelliert die Animalität der Darsteller und
Schauspieler auf der antiken Bühne in einem kultischen Kontext, der mit der ri
tuellen Wildheit und dem dionysischen Ensemble aus männlichen und weiblichen
Tänzer*innen verbunden ist. Hier erfährt das Animalische unterschiedliche Er
scheinungsformen, Ausprägungen und Zuschreibungen. Im Dionysos-Kult wird
die Animalität von den Anhängerinnen in signifikanter Weise somatisch89 er
lebt, wenn sie im zeremoniellen Höhepunkt einen lebenden Stier (Dionysos) mit
Händen und Zähnen zerreißen, die Innereien des Tieres verschlingen und so das
Dionysische inkorporieren, um mit ihrem Gott eins zu werden. Das dionysische
Finale hingegen wird im institutionell begründeten und patriarchalisch struktu
rierten griechischen Theater durch die animalische Verwandlung mittels Maske,
Pferdeschwanz und Leder-Phallus als symbolischer Akt angedeutet, wenn der Tra
gödienchor kurz vor dem Ende des dramatischen Wettkampfs und dem Beginn des
rituellen Festes als Satyrchor mit brachialen Gesten die Bühne einnimmt. Die Tanz
wissenschaftlerin Gabriele Brandstetter verweist auf die ambivalente Konstruktion
der Inszenierung des Animalischen, wenn sie feststellt, dass die »Grenze zwischen

89 Auch antike Rituale können als besondere, dramaturgisch inszenierte Formen somatischen

Erfahrens angesehen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 207 

Mensch und Tier durch den Menschen verläuft«90, eine theatrale Situation, die 
durch die inszenatorischen Mittel verdeutlicht wird, mit denen ein Tänzer »die Be
wegungen eines Tieres annimmt, indem er seine ›menschliche‹ Natur verheimlicht 
und sich aus kulturellen Gründen als Tier präsentiert. Dadurch, dass er sich in ein 
Tier verwandelt, unterstreicht er seine fortdauernde Existenz als Mensch«91. Diese 
enge Beziehung zwischen Animalität und Theatralität zeigt sich bereits in den 
ritualisierten Versammlungen, die der griechische Chor auf der Bühne szenisch 
zum Ausdruck bringt. Chöre sind von Anfang an prädramatisch und animalisch 
codiert, wie Lilian Lawler konstatiert.92 Tiere sind in antiken Denkformen noch eng 
verbunden mit Opfer und Orakel, begegnen als Botschafter und Verheißung. Das 
Verhältnis zu Tieren ist ein historisch widersprüchliches, indem nicht-menschliche 
Wesen, die exotisch oder fremd sind, mythologisiert, verehrt und geopfert werden. 
Dieses Paradox deutet darauf hin, dass die Beziehung der Menschheit zu Animali
tät komplexer und vielschichtiger ist, dass die Unterscheidung und die Grenzlinie 
zwischen Mensch und Tier weder scharf definiert noch historisch oder kulturell 
stabil gegeben ist. Die Kombination von menschlichen und tierischen Zügen ist, 
wie Michail Bakhtin in seinen Abhandlungen über das Karnevaleske stets betont 
hat, eine der ältesten Formen des Grotesken. 

In diesem Kapitel wird die komplexe Mensch-Tier-Konfiguration durch die zeit
genössische Tanzperformance Queens of the Fauns aus der Perspektive des Körpers 
betrachtet. Der von Frèdèric Gies entwickelte animalische ›Zugriff‹ auf das Körper- 
und Bewegungskonzept basiert auf einer somatischen Praxis, um konstruierte und 
physische Grenzen zu verunsichern, zu verschieben und zu überschreiten. Der Cho
reograf und Tänzer Frèdèric Gies bezieht sich in seiner Tanzperformance auf Vaslav 
Nijinskys moderne Verkörperung des Fauns als Meilenstein der westlichen Tanzge
schichte und auf ein androgynes und exotisches Konzept von Männlichkeit, das für 
das postromantische Ballett kanonisch geworden ist. 

Nijinskys entwirft seine »theatrale Traumfigur«93 durch eine zweigeteilte Kör
perlichkeit: oben Mensch, unten die faunische Gestalt. In Anlehnung an dieses Ima
ginationsbild vervielfältigen Frèdèric Gies und seine Kollegin Elisabeth Ward die 

90 Übersetzt aus dem Original; »We should perhaps note a paradox of these animal dances. 
The dancer dons a mask or adopts the movements of an animal, dissimulating his ›human‹ 
nature by presenting himself as ›animal‹ for cultural reasons. And by so doing, by becoming 
an animal, he underlines his continuing existence as a man«. Brandstetter, Gabriele; Taylor, 
Iain W. M.: »Dancing the Animal to Open the Human: For a New Poetics of Locomotion«, in: 
Dance Research Journal, 42(1), 2010, S. 2 – 11, hier S. 5. 

91 Ebda. 
92 Lawler, Lillian B.: The Dance in Ancient Greece, London: A. et C. Black 1964. 
93 Haitzinger, Nicole: »Reform, Revolution, Spektakel. Zu avantgardistischen Tanz- und Gesell

schaftsentwürfen bei den Ballets russes«, 2020, in: https://corpusweb.net/-reform-revolutio 
n-spektakel.html (abgerufen am 27.01.2023). 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://corpusweb.net/-reform-revolution-spektakel.html
https://corpusweb.net/-reform-revolution-spektakel.html
https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://corpusweb.net/-reform-revolution-spektakel.html
https://corpusweb.net/-reform-revolution-spektakel.html


208 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

mythische Figur durch zwei ›königliche‹ Körper, einen männlichen und einen weib
lichen, die in ihrer geschlechtlich fließenden Bewegungsqualität und einer techno
somatischen Praxis den Faun mit den Nymphen auf der Bühne des 21. Jahrhunderts
verschmelzen lassen. Mythos, Theater und Performance sind eine antike Konstel
lation, die sich in der Figur des griechischen Satyrs und seiner römischen Varian
te, dem Faun, wirkungsvoll verdichtet. Diese beiden mythologisch verwandten Fi
guren, sind eng mit Wildheit/Primitivität, Identität, Sexualität/Begehren, Trans
formation, Ritual, Tanz und Ekstase verbunden. Mit den nicht-menschlichen, aber
männlich codierten Hybridwesen kann der Performer, sei es Nijinsky in der Mo
derne, sei es Gies in der Gegenwart, marginalisierte oder untergeordnete Konzepte
von (queerer) Männlichkeit akzentuieren und darüber hinaus die erotische Bezie
hung zwischen Mensch, Tier und anderen Formen des Begehrens durch den anima
lisch konstruierten Körper neu verhandeln. Gies’ und Wards ineinander verwobe
ne, vielgestaltige und geschlechtsübergreifende Körperinszenierungen stellen eine
Herausforderung für binäre Zuschreibungen wie Mensch/Tier oder männlich/weib
lich dar und können als gespaltene Verkörperung beschrieben werden. Diese Per
formances widersprechen der Paradoxie der binären Kategorisierungen, obwohl sie
sich an ihrer äußersten Grenze vereinen. Die Problematik der Unterscheidung zwi
schen Mensch und Tier wird im folgenden Abschnitt detaillierter behandelt.

Paradigmen von Animalität

Welche Beziehung besteht zwischen Tieren und Theater aus kulturgeschichtlicher
Sicht? Aus den spannungsvollen und konfliktreichen Beziehungen zwischen der
Norm und ihrer Störung/Unterbrechung, dem Allgemeinen und dem Partikulären,
dem Fremden und dem Eigenen, dem Utopischen und dem Alltäglichen lassen sich
auch wichtige Beobachtungen über die Unterscheidung zwischen Mensch und Tier
in verschiedenen künstlerischen Praktiken ableiten und im Theater-/Tanzdiskurs

genauer nachspüren.
Dieser Forschungsbereich ist nicht nur für die darstellenden Künste von Interes

se, sondern auch und im Besonderen für die Human-Animal Studies, die sich in den
letzten Jahren auf die vielfältigen Effekte, Funktionen und Bedeutungen konzen
triert haben, die durch die Anwesenheit realer und imaginärer Tiere auf der Bühne
und ihre animalische Rolle in der sozialen Interaktion entstehen. Bei der Präsenta
tion von Tieren und nicht-menschlichen Akteuren im Hinblick auf Formen der Auf
führung und Inszenierung, Konzepte von Körper und Bewegung, die Möglichkeit
neuer Formen der Identität und die Aushandlung von Geschlecht und Ethnizität,
die sie vermitteln, kommen moralische Gewohnheiten und Konventionen einer Ge
sellschaft zum Vorschein. Wenn es um die Frage des Kollektiven, der Koexistenz, der
Zugehörigkeit und der Teilhabe innerhalb und außerhalb des Theaters als Versamm
lungsort, in sozialen und gesellschaftlichen Prozessen geht, verweisen Tierfiguren

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 209 

und animalische Figurationen oft auf explizite oder implizite Verhaltensregeln, nor
mative Praktiken, ästhetische Werte und soziale Codes. 

Die Problematik der realen Tiere, physisch auf der Bühne oder durch den ris
kanten Einsatz in der Performancekunst im musealen Kontext, war in den letzten 
Jahren Gegenstand heftiger Debatten in der Wissenschaft (Human-Animal Studies, 
Performance Studies) sowie in den szenischen und bildenden Künsten. Die Frage 
nach den Tieren und ihrer Beziehung zum Menschen ist nicht nur ein zeitgenössi
sches, philosophisches oder künstlerisches Phänomen, sondern muss im jeweiligen 
historischen, politischen und sozialen Kontext eingeordnet und verstanden werden. 
Das Skandalon um das sogenannte »Bühnentier«94 – die Inszenierung/Performance 
eines Tieres im Aufführungskontext – beruht nach Esther Köhring auf dem Kon
flikt zwischen Natur und Kultur, der mit René Descartes’ Vorstellung vom Tier als 
Automaten und der anthropologischen Differenz (»Je pense, donc je suis«95) seinen 
Höhepunkt fand. Diese Perspektive betrifft nicht nur das Tier als das Andere des 
Theaters, sondern auch im erweiterten Sinne der westlichen Zivilisation und ihrer 
Wissenskulturen. Diese transkulturelle Setzung impliziert stets die Frage nach dem 
menschlichen Selbstverständnis einer Kultur und Gesellschaft. 

Das Tier ist die erste Metapher für die grundlegende Beziehung zwischen 
Mensch und Tier, weil ihre Beziehung eine Metaphorische ist, schreibt 1977 der 
Kunstkritiker John Berger. Die inszenierte Begegnung von tierischem und mensch
lichem Blick gleicht einer Offenbarung, die Differenz und Gemeinsamkeit erst im 
Moment konstituiert.96 Seit dem von der Umwelthistorikerin Harriet Ritvo 1987 ein
geleiteten ›Animal Turn‹ in den Kultur- und Geisteswissenschaften, im Englischen 
gleichwohl weiterhin »Humanities« genannt, werden Tiere als nicht-menschliche 
Co-Akteure in kulturelle Prozesse einbezogen. Die Infragestellung des ánthropos 
als alleiniger Träger der Kultur führt zu einer Revision der Auffassung von Tieren 
als genuine Vertreter und Vermittler von Naturkonzepten. Westliche, insbesondere 
europäische Wissenskulturen, die oft schriftlich fixiert sind, werden durch nicht- 
menschliche Akteure auf den Prüfstand gestellt, ihre Narrative werden durch ihren 
Einfluss destabilisiert. Die den Tieren zugeschriebene Alterität kann die dominan
ten Perspektiven der Tanz- und Theaterhistoriografie sowohl kontextuell erweitern 
als auch historisierend unterlaufen. Die verschiedenen Bedeutungsdimensionen, 
die Wirkungen, Konstruktionen und Funktionen von Tieren, so die Prämisse der 

94 Köhring, Esther: »Tiere und Theater, Performance, Tanz«, in: Roland Borgards (Hg.): Tiere. Kul
turwissenschaftliches Handbuch, 2016, S. 245 – 261, hier S. 246ff. 

95 Descartes, René: »Discours de la methode«, Teil 4, Abschnitt 3, S. 55, in: Philosophische Schriften 
in einem Band, Hamburg: Felix Meiner Verlag 1996. 

96 Vgl. Berger, John. About looking, London: Bloomsbury Publishing 2015. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Human-Animal Studies97, werden in historischen und soziokulturellen Prozessen
dynamisch konzipiert.

Aber nicht nur im kulturwissenschaftlichen Diskurs wird das Eindringen
des Tieres in die menschliche Sphäre sichtbar gemacht, auch in der Kunstpraxis
wird explizit danach gefragt, wo diese Grenzziehungen und Überschreitungen
in den jeweiligen Kulturen verlaufen und wie sie global aufeinander bezogen
werden können. Diese Überarbeitung des Kanons schafft verschiedene metho
dische Anschlussmöglichkeiten für die Tanz-/Theaterwissenschaft, aber auch
Schwierigkeiten im Zugriff. Das Bühnentier lässt sich im Theater weder als Körper
phänomenologisch erfassen, noch als Zeichen semiotisch still stellen: »Es ist gerade
in seiner unregulierbaren Körperlichkeit Zeichen, gerade in seiner Verweigerung
von Theater theatral«98. Das Tier als eine transkulturelle Denkfigur impliziert und
verstärkt somit immer auch die Frage nach dem Mensch-Sein, den menschlichen
Standards und normativen Praktiken. Neuere Forschungsansätze der Human-Ani
mal Studies, die eine menschliche kulturelle Vorherrschaft kritisieren und dieses
binäre Konzept durch Strategien der Tarnung/Camouflage und Mimikry in Frage
stellen, verstehen Tiere als Co-Akteure. Aktuelle künstlerische Positionen und wis
senschaftliche Tendenzen widmen sich zunehmend den Beziehungsgeflecht von
Ökologie, Ästhetik, Animalität, Biopolitik und Performance. Die diesen Arbeiten
zugrundeliegenden Inszenierungs- und Aufführungskonzepte und installativen
Environments problematisieren die hochkomplexe Beziehung zwischen Men
schen, Tieren und nicht-menschlichen Wesen und ihre gemeinsamen räumlichen
Konstellationen im Spannungsfeld von Natur- und Kulturdiskursen.

Das seit der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts zunehmende Interesse an der
rituellen und animalischen Darstellung auf der Bühne geht einher mit der Tendenz,
Bewegung, Tanz, Körper und Wissen mit Hilfe von den Tieren entlehnten Körperbil
dern und Bewegungsmotiven zu denken. Die Historisierung des Animalischen in
formiert uns über verschiedene Erscheinungs- und Erinnerungsformen, Wirkungs
konzepte, Verkörperungen und paradigmatische Verschiebungen in Theorie, Pra
xis und Ästhetik hinsichtlich der vielfältigen Mensch-Tier-Konfigurationen. Nicht- 
menschliche Akteure im Aufführungsgeschehen reflektieren und verkomplizieren
den Kultur- und Theaterbegriff, indem sie das Verständnis von Natur und Land
schaft neu ausrichten und einen anderen Blick ermöglichen. Die Konkretisierung in
das Singuläre, das heißt in die Figur, bildet den Bezugspunkt für eine transkulturelle
Setzung mit und durch den Satyr als plurale, facettenreiche und offene Figuration.

97 Die akademische Wissenschaftsdisziplin bildet sich im deutschsprachigen Raum um die
Jahrtausendwende heraus.

98 Köhring, Esther: »Tiere und Theater, Performance, Tanz«, in: Roland Borgards (Hg.): Tiere. Kul
turwissenschaftliches Handbuch, 2016, S. 245 – 261, hier S. 245.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 211 

Um animalische Figurationen im Theater nicht nur als rein abstrakte Modelle 
oder Metaphern zu interpretieren, muss vom Zusammenhang zwischen Epistemo
logie und Sprache im Kontext des wissenschaftlichen Diskurses der Anthropologie 
abgesehen werden und die Epistemologie von Tieren und Spiel beispielsweise 
als »ludische Choreographien«99 für die tanzwissenschaftliche Forschung stärker 
behauptet werden. Die Sichtbarkeit von tierischen Akteuren und animalischen Fi
gurationen, die damit einhergehende Irritation der Wahrnehmung des Publikums 
und umgekehrt ihre Unsichtbarkeit durch Ausschluss aus dem Bühnenkontext 
hat zahlreiche Inszenierungsstile beeinflusst und damit neue Aufführungsprak
tiken oder Techniken der Verkörperung hervorgebracht. Historisch begründet 
der künstlerisch-konzeptionelle Zugriff auf Tiere in zahlreichen Beispielen einen 
Theaterskandal, der insbesondere auf der Spannung zwischen der institutionel
len Setzung von Normen und Regeln oder deren Missachtung durch Suspension, 
Verschiebung und Überschreitung beruht.100 

Gabriele Brandstetter formuliert in ihrem Beitrag eine grundlegende Perspek
tive, im Tanz durch und mittels Tiere zu forschen, genauer: tierische Bewegungs- 
und Körperkonzepte zu recherchieren sowie durch animalische Gesten und Artiku
lationen die konstruierten Grenzen zwischen Mensch und Tier auszuloten: 

»Is the animal not a ›research‹ figure in dance as well? Is it not a figure that 
promises a different knowledge, a different experience of the body, of movement, 
as a transitional figure that stands for the transformation and self-transcendence 
of the human? In order to systematize to some extent the extremely diverse 
forms of animal portrayal in dance, I shall divide the numerous issues involved 
into three broad areas of the animal-human relationship in dance: 
1. Animal dances and the relation between ritual and (animal) imitation 
2. A poetics of the dance based on animal transformation 
3. Biopolitics of the animal as dance/performance«.101 

Die das Zitat einleitende Frage ist zudem historisch situiert. Sie verweist nicht nur 
auf aktuelle Tendenzen im zeitgenössischen Tanz, sondern befördert uns wieder zu
rück zu den vermeintlichen ›Anfängen‹ – zur engen Verflechtung, oder besser gesagt 
– zur Hybridisierung von Animalität, Ritual und Performance. 

99 Adamowsky, Natascha: »Aisthesis und Performance. Ludische Choreographien im urbanen 
Raum«, in: Sabine Huschka (Hg.): Wissenskultur Tanz: historische und zeitgenössische Vermitt
lungsakte zwischen Praktiken und Diskursen, Bielefeld: transcript 2009, S. 173 – 188. 

100 Vgl. Köhring, Esther: »Tiere und Theater, Performance, Tanz«, in: Roland Borgards (Hg.): Tiere. 
Kulturwissenschaftliches Handbuch, 2016, S. 245 – 261, hier S. 256. 

101 Brandstetter, Gabriele; Taylor, Iain W. M.: »Dancing the Animal to Open the Human: For a 
New Poetics of Locomotion«, in: Dance Research Journal, 42 (1), 2010, S. 2 – 11, hier S. 4. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass das historisch wechselnde Verständnis
von ästhetischen, institutionellen oder ethischen Wertkriterien im »Paradigma der
Menschendarstellung« (Fischer-Lichte) sowie die Matrix des Animalischen auf der
Bühne nicht immer nach demselben Maßstab beurteilt werden (kann), wie mehre
re Fallstudien aus der Theatergeschichte zeigen. Gegenwärtig ist die Animalität in
mehrfacher Hinsicht präsent oder angedeutet: als politische Kategorie für Alteri
tät, Marginalisierung und Biopolitik, als Recherchematerial – perspektiviert durch
Bewegungsanalyse – für Körperkonzepte sowie als Forschungsfigur zur künstleri
schen Wissensproduktion.

Anatomische Konstruktionen von Animalität durch somatische

Bewegungspraxis

Die Markierung der mythischen Satyrn als quasi-animalische Performer wird in der
Rollenprofilierung nicht nur thematisch, sondern auch durch Körper- und Bewe
gungskonzepte sichtbar gemacht. Diese Beobachtung führt zu der Frage, welche
anschlussfähigen Forschungsmöglichkeiten inszenierte Animalität im Kontext zeit
genössischer Arbeiten und choreografischer Ansätze eröffnet. Welche animalischen
Figurationen lassen sich heute in Performance und Tanz erkennen und wie lassen
sie sich bewegungstechnisch (Atmung, Energie, Bewegungsapparat) als Wissensfi
gur freilegen?

Frédéric Gies ist ein zeitgenössischer Choreograf und Tänzer, der in Schweden
lebt. Nachdem er in den 1990er Jahren an den Werken verschiedener französischer
Choreografen partizipiert hat, begann er, seine eigene choreografische Arbeit und
Bewegungspraxis zu entwickeln. Seine Choreografien sind das Ergebnis intensi
ver Bewegungsforschung in Workshop-Formaten, die von seinen Erfahrungen mit
somatischen Praktiken, spezifischen Formen des zeitgenössischen Tanzes, seiner
früheren Ballettausbildung und seiner Teilnahme an Techno-Events/Raves geprägt
sind. Diese verschiedenen Arten der Annäherung an den Tanz und den Körper wer
den in seiner künstlerischen Praxis zusammengeführt.102

In einer Zeichnung von Frédéric Gies, mit der er seine Bewegungspraxis visua
lisiert, erinnert die Figur in ihrer physischen Erscheinung mit langem Bart, kurzen
spitzen Ohren und muskulösem Körperbau an einen Satyr, aber ohne jeglichen re
lationalen Kontext oder expliziten Bezug. Das Bild scheint männliche und weibliche
Attribuierungen zu haben, aber keine animalisch angelegte Körperlichkeit. Frédéric
Gies legt durch die Zeichnung den Schwerpunkt auf die viszerale Dimension eines
Körpers und seiner Energieverteilung durch die von innen – das heißt somatisch –

102 Zur choreografischen Praxis von Frédéric Gies vgl: https://www.impulstanz.com/workshops/

pid4610/ (abgerufen am 27.01.2023).

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.impulstanz.com/workshops/pid4610/
https://www.impulstanz.com/workshops/pid4610/
https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.impulstanz.com/workshops/pid4610/
https://www.impulstanz.com/workshops/pid4610/


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 213

motivierte Bewegung. Dabei entwickelt er eine Bewegungspraxis, die aus einer kol
lektiven und individuellen Erkundung der körperlichen Ausdrucksformen, die mit
den endokrinen Drüsen und Chakren verbunden sind, durch Clubtanz zu Techno
besteht. Diese Praxis besteht darin, den Clubtanz nachzuspüren und gleichzeitig
die spezifische Körperlichkeit der endokrinen Drüsen und Energiezentren (Chak
ren) zu verkörpern. Das endokrine System besteht aus einer Reihe von Drüsen und
Organen, die Hormone bilden und freisetzen und somit zahlreiche Funktionen im
Körper regulieren. Gies’ Bewegungspraxis namens »Technosomatics« konzentriert
sich auf den erfahrbaren, sensorischen Körper und erforscht alternative Texturen,
Anatomien und Gewebe, die mit der wissenschaftlich fundierten Theorie der Kör
perbaulehre partiell übereinstimmen. Diese Praxis basiert auf den Bereich der So
matik als Bewegungstheorie und auf den Bereich der Techno-/Rave-Tanzkulturen in
ihrer viszeralen Wahrnehmungsdimension. Dieser hybride Forschungsansatz ent
stand aus Frédéric Gies’ eigenen Erfahrungen mit verschiedenen somatischen Prak
tiken und Eindrücken sowie Empfindungen, die er auf der Tanzfläche eines Clubs
erlebt.103 Durch ritualisierte Bewegungsabläufe als eine Form der Meditation kön
nen tranceähnliche Bewusstseinszustände erforscht werden, die sich auf das hei
lende und spirituelle Potenzial des Tanzes konzentrieren.

Abb. 47: Satyr auf Vasenausschnitt

103 Zur choreografischen Praxis von Frédéric Gies vgl: https://www.impulstanz.com/workshops/

pid4610/ (abgerufen am 27.01.2023).

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.impulstanz.com/workshops/pid4610/
https://www.impulstanz.com/workshops/pid4610/
https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.impulstanz.com/workshops/pid4610/
https://www.impulstanz.com/workshops/pid4610/


214 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Abb. 48: Zeichnung von Frédéric Gies

Die Aufführung von Queens of the Fauns beginnt mit beunruhigenden, aber ge
heimnisvollen Klängen, während das Publikum in der Dunkelheit verharrt, ohne
etwas erkennen zu können. In der ersten Sequenz erscheinen zwei Performende,
die von Nebel umgeben im langsam heller werdenden Bühnenraum sichtbar wer
den. Sie liegen einander zugewandt seitlich auf dem Boden, wobei es für die Be
trachtenden so wirkt, als würde ein Körper den anderen spiegeln – zwei Faunen
körper, einer weiblich und einer männlich, die einander in ihrer Form reflektieren.
Mit dem Einsetzen des Beats führen die Performenden synchron Armbewegungen
in einer sinnlichen Bewegungsqualität aus. Die kreisenden Bewegungen der Arme
suggerieren ein Bedürfnis nach Genuss und Sinnlichkeit, das mit jeder wiederkeh
renden Bewegung den eigenen Körper sanft umschmeichelt, was umso rätselhafter
und erotisch aufgeladener anmutet, je dunkler es wird und die Körper kaum noch
sichtbar sind. Die metallische Atmosphäre der Bühne, die durch die Nebelmaschine

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 215 

erzeugt wird, in Kombination mit der rauen Dumpfheit der Technomusik und ei
nem glühenden Lichtkegel zwischen den Performern verstärken das anschwellende 
Gefühl und die angespannte Gesamtenergie, obwohl aus der Perspektive der Körper 
jede Bewegung minimal bleibt und in ihrer Dynamik verlangsamt wird. Gies favori
siert in seinen Arbeiten einen spirituellen, viszeralen und somatischen Zugang zum 
tanzenden Körper. 

Das Konzept für Queens of the Fauns als groteske Neubearbeitung, historische 
Fiktion oder queere Verfremdung zeigt den Versuch, sich mit der Tanzgeschichte 
und der Mythenbildung queerer Menschen innerhalb eines zeitgenössischen Tanz
diskurses auseinanderzusetzen, indem das skandalisierte Tuch aus Afternoon of a 
Faun104 als grün getränktes Batikstoff-Bühnenbild zitiert wird, das auf den moder
nen Vorläufer Nijinsky anspielt und gleichzeitig den erotischen Fokus der zeitge
nössischen Performance offenbart. In der Dunkelheit des Theaterraums befindet 
sich in der Mitte eine kleine goldene LED-Lichtkugel, die diese metallische Atmo
sphäre unterbricht und sich in der Vorstellung des Betrachtenden durch Nebelrauch 
in eine unterirdische Landschaft verwandelt, die an einen Clubbunker erinnert. Das 
Satyr-Sujet, in dem der antike Mythos ebenso mitschwingt wie Nijinskys antiki
sierendes Faun-Motiv, ist mit zahlreichen exzentrischen Darstellungsmöglichkei
ten in den performativen und szenischen Künsten der Gegenwart verwoben: ero
tische Skandalisierung durch das fetischartige Kostüm, angedeutete Nacktheit auf 
der Bühne, der Verweis mittels stofflicher Textur auf Nijinskys Skandalabend und 
die Synchronisation der fließenden Bewegungen mit seiner Co-Performerin Eliza
beth Ward. 

Ihre Gestaltung des tanzenden Körpers dient als zentrale Referenz für die Be
wegungen, die sie im gleichen technoiden Rhythmus ausführen, wodurch sie die 
Hierarchien und Unterscheidungen zwischen verschiedenen Tanzformen aufbre
chen. In Queens of the Fauns werden zwei Figuren der antiken Mythologie in einer 
engen Resonanz zueinander modelliert und in ihrer verschmelzenden Bewegungs
qualität erforscht. Gekleidet in Latex, stellt dies eine pervertierte und groteske In
terpretation der Tanzgeschichte dar, die mit sinnlicher Energie gesättigt ist und von 
schelmisch geschlechtsverändernden mythologischen Kreaturen geprägt wird – so 
die Ankündigung und das Versprechen für den Abend: 

»Queens Of The Fauns is a duet danced by Frédéric Gies and Elizabeth Ward, which 
dialogues with a keystone in dance history: The Afternoon Of A Faun by Nijinsky. To 
the techno beats of a live set by the dj Fiedel, the two dancers develop a dance 
conceived as an incantation in which the mythological figures of the faun and 

104 Das grüne Tuch zitiert Nijinskys historische Darstellung eines Fauns, der mit dem Tuch ei
ner Nymphe vor dem Publikum Masturbation simuliert, was bei der Uraufführung 1912 einen 
Skandal auslöst. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

of the nymph merge. While leaving the tradition of ballet to create an experi
mental dance form was central to Nijinsky’s project, their voluptuous dance col
lapses the distinction between erudite and popular, traditional and experimental

forms of dance, creating a poetics of movement and embodiment in which var
ious opposites coexists, dissolve, unite or merge into one another. Queens Of The
Fauns also echoes the sexual load of The Afternoon Of A Faun, as the dance and the
dancer’s bodies are saturated with sensuality. Nevertheless, this dance escapes
the paradigm of the hunter and the hunted present in Nijinsky’s piece and pro
poses another economy of relationships.«105

Das Fantasma, das Vaslav Nijinsky mit seiner Verkörperung des Faun 1912 hervor
rief, bleibt für die Tanzhistorie sicherlich einzigartig. Mit der Moderne und ihrer
neuen ästhetischen Vorliebe für gattungsübergreifende und antikisierende Projekte
durch Reenactments, Restagings und Rekonstruktionen griffen einige Tänzer*in
nen wie Isadora Duncan, Vaslav Nijinsky und Alexander Sacharoff für ihre Bewe
gungsforschung auf griechische Vasen zurück, die sie im Pariser Louvre oder im
British Museum eingehend studierten. Als Vorbild für die Choreografie zu L’après- 
midi d’un faune dienten griechische Vasenmalereien, die Nijinsky zu einer symbo
lisierenden und abstrahierten Darstellungsform mit stilisierten Arm- und Hand
haltungen inspirierten.106 Seine moderne animalische Inszenierung107 wird mit äs
thetischer Androgynität, Anmut, Unschuld, Exotismus und Sinnlichkeit assoziiert,
»das Flachrelief wird zum alles durchdringenden Formprinzip – von der Modellie
rung der Körper bis zur streng zweidimensionalen Raumgestaltung, die stets nur
das Profil der Tänzer zeigt. Die Kostüme Baksts und die Beleuchtung unterstreichen
den Reliefcharakter […].«108 Neben der Analyse von Monika Woitas verweist auch
Gabriele Brandstetter auf die Ornamente und Reliefs, die als ästhetisch-strukturel
les Formelement für das Tanzkonzept genutzt werden.109 Die Figur des Faun, das
hat Claudia Jeschke über einen langen Zeitraum bewegungsmotorisch rekonstru
iert, ist an Vasenbilder der griechischen Antike orientiert, die für Nijinsky zum Vor
bild für Bewegungsstudien wurden:: »Nijinsky verwendet Torsionen, die den Körper
in zwei Sektoren mit zwei unterschiedlichen Vorstellungen der Richtung vorwärts

105 Gies, Frèdèric; Ward, Elizabeth: Queens of the Fauns (Programmtext): https://inkonst.com/en/

event/frederic-gies-queens-fauns/ (abgerufen am 27.01.2023).
106 Jeschke, Claudia: Tanz als Bewegungstext: Analysen zum Verhältnis von Tanztheater und Gesell

schaftstanz (1910 – 1965), Bd. 28. Berlin: De Gruyter 2011, S. 154.
107 Burt, Ramsay. The Male Dancer: Bodies, Spectacle, Sexualities, London, New York: Routledge

2007, S. 85.
108 Woitas, Monika. Leonide Massine: Choreograph zwischen Tradition und Avantgarde, Bd. 18. Berlin:

De Gruyter 2012, S. 25.
109 Vgl. Brandstetter, Gabriele: »Die Inszenierung der Fläche – Ornament und Relief im Theater

konzept der Ballets Russes«, in: Claudia Jeschke; Ursel Berger; Birgit Zeidler (Hg.): Spiegelun
gen. Die Ballets Russes und die Künste, Berlin: Verlag Vorwerk 8 1997, S. 147 – 163.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://inkonst.com/en/event/frederic-gies-queens-fauns/
https://inkonst.com/en/event/frederic-gies-queens-fauns/
https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://inkonst.com/en/event/frederic-gies-queens-fauns/
https://inkonst.com/en/event/frederic-gies-queens-fauns/


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 217

aufspalten. Auch die Sitz- und Liegepositionen sind so gestaltet, daß sie den Körper
zweiteilen«110.

Abb. 49: Frèdèric Gies in Queens of the Fauns (2019)

Abb. 50: Frédéric Gies und Elizabeth Ward in Queens of the Fauns (2019)

110 Jeschke, Claudia: Tanz als Bewegungstext: Analysen zum Verhältnis von Tanztheater und Gesell
schaftstanz (1910 – 1965), 2011, S. 154.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Jeschke notiert weiter: »Die Zweiteilung des Körpers ist möglich durch die Ak
tionen des Rumpfes, dessen Artikulationspotential Nijinsky – wohl zum erstenmal
in der Geschichte der Choreografie – thematisiert, indem er Kontraktionen und Ver
drehungen in sein Bewegungsrepertoire integriert«111. In der Figur des Fauns wird
das Animalische durch die meist zweigeteilte Körperlichkeit, oben Mensch, unten
Tier, attribuiert. Die Nymphen werden durch luftige, an die Antike erinnernde Ge
wänder kontrastiert, wie Nicole Haitzinger festhält:

»Der Faun wird aber von Nijinsky nicht dargestellt, sondern er identifiziert sich
mit der Rolle und etabliert so ein als-ob Konzept im Tanz, in dem sich das Faun-
Sein in einer Übertragung in Bewegung zeigt. Selektion, Fragmentierung und Suk
zessivität in den Bewegungsfindungen dokumentieren die analytische Herange
hensweise.«112

Samuel Dorf nimmt einen weiteren Analyse-Transfer vor und rekurriert hier auf
Emmanuels Theorie der griechischen Posen und die weiblich dominierten Interpre
tationen des griechischen Tanzes:

»Nijinsky’s statuesque Faune echoes Emmanuel’s theory of Greek poses but differs
from the fluidity found in female-dominated interpretations of Greek dance. Ex
amining Faune in relation to the academic theories of ancient dance and rhythm
demonstrates how works in the repertoire of the Ballets Russes reverberated not
only with musical and choreographic audiences but with a much larger historio
graphic project undertaken by archaeologists and scholars to narrate the Greek
past.«113

Queens of the Fauns nimmt das historiografische Projekt der Tanzmoderne als Recher
chematerial, entfernt sich aber vom faunenhaften Tanz und der androgynen Quali
tät von Nijinskys Verkörperung, um mehr Fluidität, Flexibilität und sexuelle Ambi
valenz in den geschlechtsspezifischen Körper- und Bewegungskonzepten der Köni
ginnen (»Queens«) zu schaffen und die weiblich konnotierten Anteile und maskuline
Energien zwischen den Performenden zu fragmentieren.

Die Erschließung der Satyrfigur, exemplarisch für den männlichen Tänzer und
das Männlichkeitskonzept in antiken Tanzkulturen, vermag eine Lücke in der Tanz-

111 Ebda., S. 154.
112 Haitzinger, Nicole: »Reform, Revolution, Spektakel. Zu avantgardistischen Tanz- und Gesell

schaftsentwürfen bei den Ballets russes«, 2020, in: https://corpusweb.net/-reform-revolutio

n-spektakel.html (abgerufen am 27.01.2023).
113 Dorf, Samuel N.: »The Ballets Russes and the Greek Dance in Paris: Nijinsky’s Faune, Fantasies

of the Past, and the Dance of the Future«, in: Laura Gianvittorio-Ungar; Karin Schlapbach
(Hg.): Choreonarratives. Dancing Stories in Greek and Roman Antiquity and Beyond, 2021, S. 284
– 299, hier S. 284.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://corpusweb.net/-reform-revolution-spektakel.html
https://corpusweb.net/-reform-revolution-spektakel.html
https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://corpusweb.net/-reform-revolution-spektakel.html
https://corpusweb.net/-reform-revolution-spektakel.html


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 219 

und Theaterhistoriografie zu füllen. Während der Tanz der Mänade das ekstatische 
Bewegungsmodell des Dionysischen schlechthin ausdrückt, zeichnet sich die Kör
per-Inszenierung der Satyrn respektive Faune durch animalische Sprünge und Dre
hungen des Torso im oberen/unteren Körpersektor als Spaltung aus. Ein weiterer 
zentraler Aspekt ist die Verschmelzung von Animalität und Männlichkeit in der tän
zerischen Darstellung. Das typische Erscheinungsbild auf Vasen zeigt den Satyr als 
Tänzer, Akrobat und Athlet, das heißt, er verbindet artistische und akrobatische Ele
mente in seinen Bewegungen. Im Satyr jedoch eine ausschließlich hypermaskuline 
Verkörperung zu sehen (statt eher eine maskuline Energie), greift für das Diony
sische als Prinzip der geschlechterübergreifenden Inszenierung zu kurz. Das Be
wegungsrepertoire des Satyrtanzes Sikinnis umfasst Elemente, die heute als eff
eminiert (kreisende Hüften, bewegliches Becken), animalisch (kauernde, kriechen
de Bewegungen) oder maskulin (Sprünge, der Körper als Projektionsfläche männli
cher Wünsche und Ängste) wahrgenommen werden. Diese Vielfalt an Bewegungen 
formt den Satyr als eine Figur, die die Grenzen zwischen Männlichkeit und Ani
malität verschmilzt und dadurch als queere Figur in Erscheinung tritt. Nijinskys 
moderne Körperinszenierung als Faun kann als historische Spurensuche nach den 
Bewegungsmustern antiker Satyrn auf griechischen Vasen gelesen werden, ist aber 
vor allem eine Untersuchung im Rahmen des Projekts der Tanzmoderne durch Pra
xisforschung als verkörpertes/sinnliches Wissen und eine Überschreitung normativ 
separierter Geschlechterdarstellungen im Tanz. 

Queens of the Fauns unterscheidet sich von Afternoon of a Faun aus dem frühen 20. 
Jahrhundert vor allem durch die Fokussierung auf somatische Veränderungsprozes
se im Geschlechterverhältnis. In der zeitgenössischen Tanzperformance von Gies 
und Ward liegt der Schwerpunkt auf der internen, körperlichen Transformation, 
während bei Nijinskys Darstellung die sozialen Aspekte der Männlichkeit und die 
zentrale Rolle des Fauns und seines Begehrens im Vordergrund stehen. Nijinsky be
wegt sich bedächtig, hebt kaum die Füße, führt abrupte, profilierte Drehungen aus, 
die seinen athletischen Körper betonen, und wählt kantige Gesten, die männliche 
Kraft und enorme Spannung zeigen. Seine berühmte Androgynität bricht bereits 
mit der traditionellen Geschlechterdarstellung, bleibt jedoch in einem heteronor
mativen Rahmen verankert. Gies und Ward gehen darüber hinaus, indem sie die 
Binarität durch queere Körperinszenierungen und die Verschmelzung männlicher 
und weiblicher Bewegungsmuster auflösen, wodurch sie nicht nur die Figur, son
dern auch die Wahrnehmung von Geschlecht und Körper transformieren: 

»Dancing, in particular when nudity or homosexual connotations are involved, 
can challenge the normalising constraints of conventional masculinity, and pro
vide sites of instability for masculine identity. Precisely because the male dancer 
can present a transgression of regulatory norms, he has the potential to desta

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

bilise and collapse boundaries and to withstand binary gender and sexual stereo
types.«114

Diese Form der Aufarbeitung kanonisierter Werke und eine vom historischen Be
wusstsein geleitete Bewegungsforschung kann für gegenwärtige Performance- und
Tanzarbeiten wie die von Florentina Holzinger oder Trajal Harrell geltend gemacht
werden. Schon auf den ersten Blick wird deutlich, dass es sich hier nicht bloß um
einen ›archivierten‹ Akt der Rekonstruktion der von Nijinsky modellierten Faun-Fi
gur handelt, sondern um eine Aktualisierung in der Erforschung von Geschlecht und
deren Verhältnis zu pluralen Körperkonzepten.

Das Enthäutete: Anish Kapoor Marsyas (2002)

»Sensuality is terror.«115
Anish Kapoor, »Blood and Light, in
conversation with Julia Kristeva« (2015)

Die Figurationen des Satyrs in der Gegenwart sind nicht allein auf die szenischen
Künste beschränkt. Die letzte Fallstudie stellt Marsyas (2002) vor, eine ins Monströ
se ausgedehnte Kunstinstallation in der Turbinenhalle der Tate Modern als Teil der
Unilever Series116, die Anish Kapoors Faszination für das Physische wie auch Me
taphysische als räumliche Dimension demonstriert und sich auf die mythologische
Figur des gehäuteten Satyrs bezieht. Der von Apollo im musikalischen Wettstreit
besiegte Satyr Marsyas wird zur Strafe seiner Hybris an einem Baum aufgehängt,
so erzählt es Ovid in den Metamorphosen, und bei lebendigem Leib gehäutet. Der
geschundene und misshandelte Körper wirft Fragen nach den Grenzen von Wett
bewerb, Macht, Einfluss und Autorität auf, die in der Kunst in verschiedenen his
torischen Epochen und in ganz unterschiedlichen Kunstgattungen als Topos auf
gegriffen werden. Eine besonders radikale Auseinandersetzung mit der Verletzung
des Körpers und, gewissermaßen, die ›Wiederentdeckung‹ der Haut findet in der
Performance-Kunst der 1960er und 70er Jahre statt, in der die materielle Präsenz
des Körpers unbestreitbar ist. Der Performance-Künstler Stelarc bezieht sich in sei
nen Arbeiten zwar nie explizit auf den Marsyas-Mythos, aber seine Arbeiten zielen

114 Kolb, Alexandra: »Nijinsky’s images of homosexuality: three case studies«, in: Journal of Euro
pean Studies, 39 (2), 2009, S. 147 – 171, hier S. 150.

115 Kapoor, Anish: »Blood and Light: In Conversation with Julia Kristeva«, in: The Official Website

of Anish Kapoor, 2015, https://anishkapoor.com/4330/blood-and-light-in-conversation-with-j

ulia-kristeva (abgerufen am 19.12.2022).
116 Die Unilever Series lädt jährlich einen Künstler oder eine Künstlerin ein, ein Kunstwerk speziell

für die Turbinenhalle der Tate Modern zu schaffen.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://anishkapoor.com/4330/blood-and-light-in-conversation-with-julia-kristeva
https://anishkapoor.com/4330/blood-and-light-in-conversation-with-julia-kristeva
https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://anishkapoor.com/4330/blood-and-light-in-conversation-with-julia-kristeva
https://anishkapoor.com/4330/blood-and-light-in-conversation-with-julia-kristeva


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 221 

in ähnlicher Weise darauf ab, die Topografie des Körpers durch das ›Engineering‹ 
der körperlichen Struktur zu verändern. Das Körperbild des gehäuteten Marsyas 
wurde zu einem vielzitierten visuellen Emblem und narrativen Referenzpunkt im 
Kontext von kultureller Vorherrschaft und marginalisierten Positionen, die beson
ders im Kanon sichtbar werden. Die Musikinstrumente von Apollo und Marsyas ha
ben ethnische Implikationen, da sie die griechische Leier mit ihren Assoziationen 
von Zivilisation, Elite und Bildung mit den rustikalen, primitiven und monströsen 
Tönen der Flöten aus den asiatischen Heimatländern der Kulte des Dionysos, de
ren Anhänger Marsyas war, kontrastieren. Anhand des mythologischen Motivs des 
Enthäuteten als Figuration des Satyrs können verschiedene Formen der kulturel
len Repräsentation, unheimlich ausgedehnte Körperdimensionen oder -transfor
mationen oder der Körper als performatives Material weitergedacht und präzisiert 
werden. Das Thema des Marsyas-Mythos bildet nicht nur einen Fluchtpunkt für die 
performativen und bildenden Künste in der Reflexion und genauen Betrachtung ih
res eigenen künstlerischen Mediums, sondern auch für die Kulturwissenschaften, 
die Anthropologie, die Ethnologie, die Postcolonial Studies. Das Ungeheuerliche der 
Antike ist nach wie vor eng mit dem asiatischen Marsyas-Mythos verwoben und 
wird mit transkulturellen Perspektiven und postkolonialen Theorien sowie der Fra
ge nach kultureller Hegemonie und politischer Freiheit, einschließlich subalterner 
Auslegungen der Figur, verknüpft. 

Postkolonialisierte Antike: Die unerhörte (Neu-)Konstruktion antiker Narrative 

Im Seminar Histories of Classical Scholarship von Constanze Güthenke, das ich im 
Januar 2022 in Oxford besucht habe, erläuterte Güthenke, dass sich die kulturelle 
Überlegenheit des antiken Griechenlands (»the superiority of the ancients«) in der 
Wissenschaftsgeschichte bis heute widerspiegelt und in den Publikationen nach
vollzogen werden kann. Die Debatte im Seminar drehte sich um die Fragen: Was 
machen wir heute mit der Antike und dem freigelegten antiken Wissen? Wird das 
Material ›kontrolliert‹? Und wer hat die Kontrolle darüber? 

Seit den 1990er Jahren wird die diskursive Souveränität der griechischen Wis
senskultur in den verschiedenen akademischen Disziplinen offen problematisiert 
und von einer isolierten Einheit zu einer von vielen hybriden Kulturen im vorder
asiatischen und nordafrikanischen Raum umgestaltet: 

»We can no longer afford to look at early Greece in isolation. What is known to 
researchers, however, does not always reach the classroom, and the general public 
is hardly aware that our picture of ancient cultures and, in particular, of early Greek 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

culture, has undergone dynamic changes. The Western tradition, with its hold on
education, has tended to stress the uniqueness of Greek culture and literature.«117

Der Funke, der diese hitzige Diskussion über das antike Griechenland als Ursprung
und Wiege der westlichen Kultur entfachte, kam von einem britischen Sinologen,
der wahrscheinlich nicht der einzige, aber durch die Publikation wohl erfolgreichste
war: Martin Bernal. Mit seiner kontroversen und fachfremden Studie Black Athena:
The Afroasiatic Roots of Classical Civilization (deutsch: Schwarze Athene. Die afroasiatischen
Wurzeln der griechischen Antike) stellte er 1987 das antike Griechenland als Geburts
stätte der europäischen Zivilisation vehement in Frage, zeichnet transkulturelle und
außereuropäische – hauptsächlich linguistische – Einflüsse nach und enthüllt das
im imperialistischen Europa als ›klassisch‹ entworfene Bild der Antike als histori
sche Erfindung und eine ideologische Konstruktion. Die Ursprünge der westlichen
Zivilisation, so seine These, liegen in Kleinasien und in Nordafrika und nicht, wie
bisher behauptet, in Europa. Das Black-Athena-Paradigma provozierte viele Gegen
stimmen, die sich zwar vor allem gegen Bernal als Außenseiter richteten, aber sei
ne Argumente fanden auch breite Resonanz und befeuerten insgesamt einen längst
überfälligen öffentlichen wie akademischen Diskurs über die Antike und ihre ideo
logisch motivierten Konstruktionen, der sich nicht nur kritisch mit der antiken Ge
nealogie, den Erinnerungskulturen und der Geschichtsschreibung, sondern vor al
lem auch mit der eigenen Wissenschaftsgeschichte auseinandersetzte. In den Jah
ren 1991 und 2006 hat er die vorgelegten Thesen überarbeitet, zu den vorgebrach
ten Kritikpunkten Stellung genommen und hielt den Diskurs in Bewegung. Kevin J.
Wetmore zufolge ist es versäumt worden, das antike Griechenland in seinem brei
teren geografischen und transkulturellen Kontext zu verorten und als griechische
Wissenskultur zu verstehen:

»The ›Black Athena‹ paradigm, like the book and debate after which it is named,

posits Africa as the source of classical civilization. Artists and writers who follow
this model use Greek culture because they perceive it as African or African-in
spired, and use the material to establish the primacy of Egypt and Africa.«118

Anstatt die Erforschung des antiken Griechenlands auf seine Einzigartigkeit als iso
lierte, außergewöhnliche und unantastbare Größe zu gründen, stellen einige Wis
senschaftler*innen die griechische und römische Antike als Teil einer Reihe mitein
ander verbundener Kulturen dar, die in einem vielstimmigen Dialog mit den Län

117 Ludwig Koenen zitiert nach Bernal, Martin: Black Athena: The Linguistic Evidence. Bd. 3. New
Brunswick: Rutgers University Press 1987, S. 4.

118 Wetmore Jr, Kevin J: Black Dionysus: Greek Tragedy and African American Theatre. McFarland

2010, S. 38.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 223 

dern östlich und südlich des Mittelmeers stehen. Wie äußert sich diese neue Sicht
weise auf das antike Griechenland? Zunächst bedeutet es, bereits bekannte Texte 
unter einem neuen Blickwinkel zu betrachten, insbesondere jene Phänomene zu un
tersuchen, die unterdrückt oder verdrängt wurden, und zu überlegen, was die poli
tischen und ideologischen Ursachen dafür sein könnten. Es ist eine Illusion, sich die 
griechische Wissenskultur als feststehend und statisch vorzustellen, die durch die 
Wiederholung bestimmter Formen sozialer und kultureller Praxis über die Jahrhun
derte hinweg stabil aufrechterhalten wurde. Stattdessen ist es wichtig, die vielfäl
tigen Aspekte und Facetten des antiken Griechenlands zu berücksichtigen, die sich 
von der archaischen bis zur spätklassischen Periode erstrecken.119 Kollektive Iden
titäten haben, wie Stuart Hall uns heute erinnern würde, viele verschiedene Moda
litäten, sie können defensiv, konservativ und resistent gegen Hybridität sein, aber 
sie müssen es nicht. Mit Blick auf die Renaissance, den Barock oder die Moderne, 
die als Referenzkulturen eine besonders intensive Rezeption der Antike betrieben 
haben, erscheint die griechische Antike in erster Linie als Selbstrepräsentation der 
jeweiligen Epoche durch die Reaktualisierung antiker Muster und eine Verdichtung 
des Zeitgeistes mit spezifischen gesellschaftspolitischen Bedingungen und ästheti
schen Prämissen. Mit anderen Worten: Sie ist als Referenzkultur im kulturellen Ge
dächtnis ebenso verankert wie in der Wissensvermittlung und in der Herausbildung 
von Denktraditionen und künstlerischen Artikulationsformen. Der Kontext ›Euro
pa und die Antike‹ unterliegt heute weiterhin kulturellen Transformationsprozes
sen, die mit der Dekonstruktion historischer Narrative (postkolonialisierte Antike) 
und geteilter Erinnerungskulturen (Hybridität, Transkulturalität) einhergehen.120 

119 Auch wenn das Bild der Antike oft idealisiert wird – etwa durch die Betonung der Demokratie 
–, sollte man sich bewusst sein, dass solche Idealisierungen und die Vorstellung von festen 
Identitäten möglicherweise eine vereinfachte Perspektive auf die historische Realität bieten. 
Die Frage, was sich am Bild der Antike ändert, wenn festgestellt wird, dass sie sich Einflüsse 
anderer Kulturen rezipiert oder einverleibt hat, ist ebenfalls von Bedeutung und zeigt, dass 
historische Entwicklungen komplexer sind als oft dargestellt. 

120 Nicole Haitzinger konstatiert, dass kollektive Identitäten mehr sind als Abstrakta, sie sind 
realitätsstiftend, werden auf vielfache Weise konstruiert, erinnerungspolitisch gerahmt, in
szeniert und verkörpert. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Abb. 51: Marsyas und Apollo

Abb. 52: Tizian »Die Häutung des Marsyas« (ca. 1570 – 76)

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 225 

Die Haut des Satyrs als räumliche Entgrenzung: 
Anish Kapoors Installation Marsyas (2002) 

»Why Marsyas? What does it mean to you? 
Marsyas is a figure from Greek mythology, a satyr flayed by the god Apollo for 
daring to play a piece of music, on the flute, better than Apollo himself. There’s 
a whole story there, in that artists don’t dare make a piece of art more beautiful 
than the gods could make. The sculpture is in a sense a flayed object, made of skin 
stretched, revealing a complex network of interior and exterior.«121 

Anish Kapoor ist ein zeitgenössischer britisch-indischer Künstler, der für seine 
großformatigen abstrakten Skulpturen im öffentlichen Raum bekannt ist. Zuletzt 
wurde 2022 eine große Retrospektive seines Werks in der Gallerie dell’Accademia 
di Venezia gezeigt. Seit den 1980er Jahren gelten die bekannten ›Blutbilder‹ als 
seine künstlerische Signatur und sind integraler Bestandteil des Œuvres von Anish 
Kapoor. Die Farbe Rot unterstreicht sein Bestreben, die von ihm geschaffenen 
Objekte mit einem organischen Element zu assoziieren, das erkennbar fleischlich 
und sinnlich ist und mit der Struktur und Funktion des Körpers in Verbindung 
steht: »I work with red because it is the colour of the physical, of the earthly, of 
the bodily«122. Indem er den/die Besucher*in mit dem Unerwarteten konfrontiert, 
entsteht beim Betrachten, Erforschen und Teilnehmen an jedem Werk das Gefühl 
von unangenehmer und unheimlicher Vertrautheit. Dieses Paradox entsteht, weil 
das Unerwartete hier in bestehende Erwartungen oder tief verwurzelte kulturelle 
und psychologische Muster eingebettet ist. Die Beteiligung des Publikums ist ein 
Schlüsselelement in allen Arbeiten Kapoors, sei es durch Reflexion, Interaktion oder 
choreografierter Bewegung, durch die es Teil des performativen Prozesses wird. 
Der Mythos hat in Kapoors Werken eine liminale Präsenz. Der Titel des Installati
onsprojekts Marsyas, das mit der Hilfe von Konstrukteuren für die Turbinenhalle 
der Tate Modern Gallery in London entworfen, gebaut und präsentiert wurde, 
beruht auf dem griechischen Mythos des Marsyas. Die Ausstellung war von Okto
ber 2002 bis April 2003 zu sehen. Anish Kapoor konzipierte eine 155 Meter lange 
Skulptur mit dem Namen Marsyas mit einer überwältigenden visuellen Resonanz. 
Kapoor fasst seine Arbeit so zusammen: 

»The work forms itself between three very large steel rings, it is stretched between 
them like a flayed skin. I am concerned with the way in which a language of engi
neering can be turned into a language of body. It is important that you can never 

121 Kapoor, Anish. Interview: »Kapoor on Marsyas: myth and muse«, in: The Guardian, 2003, h 
ttps://www.theguardian.com/arts/tateandegg/story/0,12775,875267,00.html (abgerufen am 
19.12.2022). 

122 Ebda. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.theguardian.com/arts/tateandegg/story/0,12775,875267,00.html
https://www.theguardian.com/arts/tateandegg/story/0,12775,875267,00.html
https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.theguardian.com/arts/tateandegg/story/0,12775,875267,00.html
https://www.theguardian.com/arts/tateandegg/story/0,12775,875267,00.html


226 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

get a view of the whole piece. It is jammed into the building so as to not allow any
thing but a partial view. The work must maintain its mystery and never reveal its
plan. Perhaps then it becomes unobtainable. I want to make things that remain

secret.«123

Weil der asiatische Satyr von Apollo bei lebendigem Leib gehäutet wurde, als dieser
den musikalischen Wettbewerb verlor, kann Kapoors Absicht veranschaulicht wer
den, ein fleischähnliches Bild zu evozieren. Ovid schildert die Szene des körperli
chen Schmerzes auf ästhetische Weise:

»Doch wie er schrie, zog jener die Haut ihm über die Glieder; und nichts war, als
Wunde, zu schaun. Blut rieselte ringsum; aufgedeckt lag Muskel und Sehn‹; auch
die zitternden Adern schlugen, der Hülle beraubt, aufzuckende Eingeweide konn
te man zählen sogar, und der Brust durchscheinende Fibern.«124

Diese mythische Szene, die in Ovids Metamorphosen körperlich sezierend beschrie
ben wird, geht mit Tizians bildgewaltiger »Häutung des Marsyas« in den Kunstka
non ein und wird seither als künstlerische Referenz wiederholt aufgegriffen.125 Der
dem betrügerischen Apoll im musikalischen Wettstreit unterlegene Satyr Marsyas
bringt erst durch seinen Schrei alle Musik zum Verstummen, erzählt Heiner Müller,
der das Marsyas-Motiv für seine Macbeth-Shakespeare-Adaption einarbeitet.126 In
Kapoors Werk wird die apollinische kulturelle Vorherrschaft am Körper des Satyrs
Marsyas nahezu anatomisch ausgeforscht. Die PVC-Membran, die Kapoor als »eher
wie eine gehäutete Haut«127 beschreibt, hebt die fleischliche Qualität des Materials
hervor. Kapoor fokussiert sich auf die körperliche Dimension und den physischen
Ausdruck des Materials, wodurch dem Werk auch eine postkoloniale Bedeutungs
dimension verliehen wird. Dementsprechend schreibt die Kulturtheoretikerin und
Kuratorin Nancy Adajania:

»Kapoor’s Marsyas turns the satyr’s flayed skin into an apocalyptic instrument,

whose silence is its finest music. When installed in Tate Modern’s Turbine Hall

123 Kapoor, Anish: Marsyas, 2002 – 2003.
124 Ovid: Metamorphosen. Zitiert nach Hettche, Thomas: Unsere leeren Herzen: über Literatur, Köln:

Kiepenheuer & Witsch 2017 (Kapitel Marsyas).

125 Zum Beispiel bei Rainer Werner Fassbinder In einem Jahr mit 13 Monden, Daniel Richter So long,
Daddy, Mary Weatherford Marsyas und auch von Anish Kapoor.

126 Müller, Heiner; Kluge, Alexander: »Heiner Müller im Zeitenflug. Aktualität von Ovids Me
tamorphosen«, in: https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/mueller/film/110 (abge
rufen am 26.07.2022).

127 Kapoor, Anish. Interview: »Kapoor on Marsyas: myth and muse«, in: The Guardian, 2003, h
ttps://www.theguardian.com/arts/tateandegg/story/0,12775,875267,00.html (abgerufen am
19.12.2022).

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/mueller/film/110
https://www.theguardian.com/arts/tateandegg/story/0,12775,875267,00.html
https://www.theguardian.com/arts/tateandegg/story/0,12775,875267,00.html
https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://kluge.library.cornell.edu/de/conversations/mueller/film/110
https://www.theguardian.com/arts/tateandegg/story/0,12775,875267,00.html
https://www.theguardian.com/arts/tateandegg/story/0,12775,875267,00.html


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 227 

(London), this gigantic work surely articulated, among several possible meanings, 
the hard-won double triumph of Kapoor’s postcolonial subjectivity. The first tri
umph is in its successful challenging of the accumulated cultural ascendancy of 
empire. The second lies in its transcendence of default assumptions about post
colonialism by shifting into a robustly transcultural register.«128 

In ihrem von der Installation inspirierten Essay »Trace and Sign« reflektiert Gay
atri Chakravorty Spivak, eine führende Theoretikerin postkolonialer Theorie, über 
das Werk: »The size of Marsyas taught Kapoor that no one sees the whole thing at 
once.«129 Spivak interpretiert, dass die Fragmentierung der Wahrnehmung durch 
das Kunstwerk nicht nur die Grenzen der visuellen Erfahrung herausfordert, son
dern auch die kulturellen und historischen Kontexte neu hinterfragt, die unser Ver
ständnis von Ganzheit und Fragmentierung prägen. Die Installation entrückt die 
gewohnten räumlichen Dimensionen und lädt den Betrachtenden – oder präziser 
gesagt: den Erlebenden – dazu ein, sich mit den durch das Kunstwerk verfremdeten 
Wahrnehmungsprozessen und Sehgewohnheiten auseinanderzusetzen. Im Gegen
satz zu natürlichen Landschaften wie Meer oder Bergen, wo es üblich ist, nicht alles 
überblicken zu können, fokussiert sich hier das Kunstwerk auf das Objekt und des
sen Wirkung auf die Wahrnehmung. Diese Konzentration auf das Objekt stellt die 
Reflexion über die eigene Wahrnehmung und die damit verbundenen Veränderun
gen in den Vordergrund. Ihre schiere Größe verdeutlicht nicht nur die Begrenztheit 
und Künstlichkeit des White Cube, sondern Marsyas entzieht sich auch der Kontrol
le der Besucher*innen, da sie immer nur Ausschnitte der Skulptur zu erfassen ver
mögen. Diese müssen sich diese Fragmente gewissermaßen selbst sukzessive er
arbeiten; das Kunstwerk fordert ein gewisses Engagement und eine Involviertheit. 
Diese performative Qualität kann nur erfahren werden, indem das Kunstwerk von 
verschiedenen Positionen und Perspektiven durchlaufen und erlebt wird. Erst diese 
Erfahrung erlaubt es, aus den eigenen Teilwahrnehmungen ein – vermeintliches – 
Ganzes zusammenzusetzen. 

Neben den physischen, topografischen, visuellen und kulturkritischen Aspekten 
kann die Installation Marsyas auch gewissermaßen als ›stille Soundarbeit‹ verstan
den werden, die ihre performative und immaterielle Qualität in der physischen Aus
dehnung räumlich entfaltet und im Akt des Durchschreitens intensiviert – und zwar 
auf dialektische Art auf den Schmerzensschrei verweisend. Das mythologische Mo
tiv der Häutung des Marsyas und der ›Sound‹-Installation wurde im Artikel »Voice, 
Monstrosity and Flaying: Anish Kapoor’s Marsyas as a Silent Sound Work« von Mark 

128 Adajania, Nancy: »ANISH KAPOOR. The Mind Viewing Itself«, in: https://anishkapoor.com/4 
59/the-mind-viewing-itself-by-nancy-adajania (abgerufen am 26.07.2022). 

129 Spivak, Gayatri Chakravorty: An aesthetic education in the era of globalization, Cambridge 
(Mass.): Harvard University Press 2013, S. 487. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://anishkapoor.com/459/the-mind-viewing-itself-by-nancy-adajania
https://anishkapoor.com/459/the-mind-viewing-itself-by-nancy-adajania
https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://anishkapoor.com/459/the-mind-viewing-itself-by-nancy-adajania
https://anishkapoor.com/459/the-mind-viewing-itself-by-nancy-adajania


228 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Dorrian 2012 unter den Aspekten ›Phonizität‹, ›Monströsität‹ und ›Körper als Wun
de‹ herausgearbeitet:

»One might thus be led to suspect that the work is as much to do with sound and
listening, even if – and maybe especially because – silent, as it is to do with see
ing, with the substitution of the rigidity of the horn’s envelope by the quivering
skin perhaps marking a subtle subversion of its acoustic force, which dimly echoes
Apollo’s more radical and cruel assault upon the envelope of Marsyas’ own body.
[…] Kapoor’s refashioning of the flayed and breathless skin of the satyr seems ded
icated to honouring and giving space – in the first instance, the giving over of the
immense architectural space of the Turbine Hall – to a cry that, because it extends
beyond all relation, must necessarily be rendered through silence.«130

In Anish Kapoors Werk kann die Figuration des lebendig gehäuteten Marsyas als ko
lonialistisches und stummes Mahnmal für den Sieg der apollinischen (Hoch-)Kul
tur über die Wildheit des dionysischen Satyrs gelesen werden. Die Erfahrung des
Kunstwerks offenbart eine wahrhaft monströse Dimension, die sowohl als Hinweis
auf die Niederlage im künstlerisch-kulturellen Wettbewerb als auch als Warnung im
etymologischen Sinne der Monstrosität dient:

»Marsyas’ punishment may be beyond endurane, but equally its depiction has
sometimes been cited as a limit condition of what sight can endure, of what it is
possible to see – a threshold at which relation is lost and at which we encounter
the monstrous.«131

Die Entscheidung, die Installation Marsyas zu nennen, erlaubt es Kapoor, bestimm
te künstlerische Prinzipien zu realisieren. Die drei Leerräume der Installation, die
den Betrachtenden mit der Bedrohung des Verlusts von Orientierung, Kontrolle
und Wahrnehmung konfrontieren, entsprechen dem Prinzip, dass Kunst durch
Konfrontation und Verfremdung neue Wahrnehmungshorizonte eröffnet. Bei Ovid
wird der Satyr Marsyas von Apollon bestraft, was als Metapher für den Konflikt
zwischen zivilisatorischer Ordnung und wilden, chaotischen Kräften dient. Ka
poor greift diese Thematik auf, indem er den Betrachtenden in seiner Installation
mit einer Erfahrung konfrontiert, die die Ungewissheit und Fragmentierung der
Wahrnehmung verstärkt und so die Spannung zwischen Ordnung und Chaos
künstlerisch neu interpretiert. Kapoors Formensprache assoziiert in seinen Arbei
ten häufig Leerräume und Objekte sowie die Einbettung des einen in das andere.
Mit diesem aus dem Abstrakten geborenen, körperzentrierten Kunstwerk hebt

130 Dorrian, Mark: »Voice, Monstrosity and Flaying: Anish Kapoor’s Marsyas as a Silent Sound
Work«, in: Architectural Theory Review 17 (1), 2012, S. 93 – 104, hier S. 101.

131 Ebda., S. 94.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III FIGURATIONEN DER GEGENWART 229

Anish Kapoor die Resonanz zwischen der spezifischen Form der apollinischen Ent
stellung von Marsyas Körper und dem Angriff auf das Instrument hervor, mit dem
der geschundene Körper zu einer monströsen Figuration verschmilzt, die sich in ei
nem stummen Schrei artikuliert. In der 30-minütigen Videodokumentation auf der
Website des Künstlers, in der der Entstehungsprozess der 10 Etagen hohen und 150
Meter langen trompetenförmigen Struktur der Installation Schritt für Schritt er
klärt wird und Kapoor sein Konzept bis zur endgültigen Realisierung kommentiert,
entlarvt die monströse Erscheinung Anish Kapoors’ Hybris in seinem Wunsch, ein
Kunstwerk dieser Dimension und dieses Ausmaßes zu realisieren: »Der immanente
Schwindel, die Orientierungslosigkeit steht dabei […] im Zentrum«132.

Abb. 53 und Abb. 54: Anish Kapoor Marsyas (2002 – 2003), Turbine Hall, Tate Modern,
London (Ausschnitt)

Zusammenfassung

In den fünf Fallstudien wurden verschiedene Aspekte des Satyrs als fragmentierte
Figur der antiken Performancekultur untersucht. Die Qualitäten fungieren gleich
zeitig als Analysekategorien, um die Relevanz und die vielschichtige Bedeutung des
antiken Satyrs zu erfassen und für die zeitgenössische Gesellschaft zugänglich zu

132 Übersetzt aus dem englischen Originalinterview: Kapoor, Anish: »A Conversation: Anish
Kapoor with Donna de Salvo«, in: Anish Kapoor: Marsyas, Jg. 64 (2002), S. 62.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

machen. Im Kontext der Forschung wird der Satyr zu einer performativen Referenz
und einer abstrahierten Figuration, die es ermöglicht, ein korrelatives Modell zwi
schen den historischen Inszenierungen und ihren resonierenden zeitgenössischen
Verkörperungen herzustellen.

Florentina Holzinger vollzieht den Transfer zum Satyrischen über das genre-elas
tische und akrobatisch angelegte Körper- und Bewegungskonzept, akzentuiert die
bizarre und verfremdende Dynamik zwischen dem Tragischen und dem Grotesken,
die einen offenen Raum für performative Extreme schafft; Katerina Andreou zeigt das
zeitgenössische Gesicht des Satyrs als kulturell bastardisierte Figur über die Hy
bridisierung von Tanzformen und durch die Infragestellung des Begriffs von Ur
sprung und Original; Frèdèric Gies verschmilzt mit Elizabeth Ward Satyr und Mänade
in ihrem ekstatischen Tanz und erschafft ein kosmisches queeres Begehren jenseits
einer heteronormativen Matrix; Chiara Bersani imaginiert eine mythische Existenz
mit der Qualität des Kindlichen und des Staunens mit einem nicht-normativen Kör
per, der ihren apolitischen Status als Frau innerhalb der dominanten Körperpolitik
offenbart; Anish Kapoor schließlich zeigt dunkle, postkoloniale und monströse Be
deutungsdimensionen, die der kulturellen Hegemonie inhärent sind, in Form einer
monumentalen Körperinstallation als Erinnerungsmedium an den von Apollo ge
folterten Körper des Marsyas.

Dieser methodische Ansatz, den Satyr in zeitgenössische Aufführungskontexte
zu übertragen, verdeutlicht nicht nur die vielfältigen Manifestationsformen antiker
Denkfiguren durch deren neue Anwendung, sondern auch, wie diese Ideen unbe
wusst oder unbeabsichtigt in moderne Kontexte integriert werden. Dieser Rückgriff
auf den Satyr stellt zugleich eine Herausforderung für die tradierte Kanonbildung
dar und konterkariert die Verdrängung dieser Figur aus der zeitgenössischen Re
zeption. Gleichzeitig eröffnet der Transfer neue Forschungsmöglichkeiten. Durch
die Praxis des Historisierens kann der Satyr als Wissensfigur verstanden werden,
die mit dem Konzept des ›gespaltenen Körpers‹ – einem hybriden Zustand, der ver
schiedene Elemente miteinander vereint – verbunden ist. Dies führt zu Theater- 
und Tanz-Epistemen, die auf alternativen Erzählformen und Wissenssystemen ba
sieren. Vor dem Hintergrund dieser Konfiguration wird die diskursive und kultur
geschichtliche Funktion des antiken Theaters als körperorientierte Aufführungskul
tur um die performative und tänzerische Dimension erweitert. Aus feministischer
Perspektive und anhand zeitgenössischer Beispiele wird die Satyrfigur neu unter
sucht, um diese vergessene Figur wieder für Publikum und Lesende erlebbar zu
machen. Je nach Kontext und Intention von Wissenschaftler*innen sowie Künst
ler*innen kann die Satyrfigur in der heutigen Zeit auf vielfältige Weise bearbeitet,
interpretiert, aktualisiert und übersetzt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

