
»Wir wollen lebenslänglich Stühle flechten.«

Meret Oppenheims materielle Jouissance/Jouissance

der Materialität

Martin Bartelmus

1. Theoretische Vorbemerkungen zur Jouissance der Materialität

»Wir wollen lebenslänglich Stühle flechten.«,1 dichtet Meret Oppenheim und gibt

damit gleichmehrere leitendeOppositionenvor:HierderStuhl, eigentlichdieStüh-

le, dort jeneCouch der Psychoanalyse; hier das Flechten der Stühle, dasMachenund

Herstellen gegenüber jenemProzess des Textuellen,desGeflechts,das jeder Traum-

arbeit, jedem Träumen vorgängig zu sein scheint; Flechten bzw. Weben nicht nur

in der griechischen Antike, den Moiren überlassen, auch noch im Bauhaus weib-

lich konnotiertes Kunsthandwerk gegenüber dermeistmännlichenKunstprodukti-

on und jener Interpretation des Geflechts durch denmeistmännlichen Analytiker –

Stühle flechten – und das noch lebenslänglich – spricht auch eine Art Drohung aus:

Die Handarbeit, das Ineinanderwirken von Hand und Gegenstand, die unerbittli-

che Arbeit am Verwobenen. Menschen sind nicht autonom, das Subjekt erscheint

nicht gegenüber einerWelt, einem großen Außen, sondern immer schon darin ver-

wickelt und zwar ein Leben lang. Zudem ist diese Verwicklung nicht auf ein großes,

heroisches Schicksal bezogen, sondern auf den Platz, auf dem eine Person zum Sit-

zen kommen kann. Die Position des Subjekts muss sich kontinuierlich herstellen.

Die Stühle vervielfältigen aber die Positionen des Subjekts und bringen wiederum

psychoanalytische Überlegungen ins Spiel: der Platztausch, die Verschiebung, Ver-

drängung, die Frage nach dem Platz des Subjekts innerhalb der symbolischen Ord-

nung der Sprache.

1 Meret Oppenheim: Husch, husch, der schönste Vokal entleert sich. Gedichte. Hg. u. m. einem

Nachwort versehen v. Christiane Meyer-Thoss. Berlin: Suhrkamp 2015, 11.

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002 - am 13.02.2026, 17:50:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Dinge

1.1 Funktion und Nicht-Funktion eines Stuhls

In Hinsicht auf den Titel dieses Sammelbandes – die Frage nach einerTherapie der

Dinge – bekommt der Stuhl als funktionales Möbelstück und Dreh- bzw. Angel-

punkt von Design- und Konsumtheorie zu Beginn des 20. Jahrhunderts, präziser

in der Opposition von Surrealismus und Bauhaus, eine besondere Bedeutung. Ge-

rade die Zunahme der Massenkultur und -produktion, gibt den Dingen eine neue

Rolle. Dabei oszillieren sie in der symbolischen Ordnung der Sprache zwischen

Warenfetisch und Fetischobjekt, mithin zwischen Karl Marx und Sigmund Freud.2

Dazu trägt nicht nur die Verwendung neuer Werkstoffe bei,3 sondern auch die

Funktionalisierung,wie sie imBauhauskonzipiert oder vomSurrealismusaufgeho-

ben wird. Beide Design- bzw. Kunstströmungen zeichnen sich durch ihr Interesse

an der materiellen Welt, der Materialität der Dinge sowie ihrer symbolischen wie

imaginären Bedeutung aus. Die Funktionalisierung jedenfalls markiert den Kern

einerTherapie der Dinge: Dinge müssen funktionieren – müssen sie?

Jean Baudrillard konstatiert: »The surrealist object comes into being simultane-

ously with the functional object as its mockery, its overstatement.«4 Surrealistische

Objektewehren sich, besser sie ver-wehren sich einer ihnen zugeschriebenen Funk-

tion. Sie lassen sich nicht beauftragen. Ihr Auftrag ist ein anderer, nämlich gera-

de auf die Allmacht der Funktionalisierung zu verweisen. Gleichzeitig, so stellt es

Baudrillard fest, erscheinen Dinge, die auf ihre Funktion reduziert werden, »unre-

al and potentially surrealistic«.5 Der Stuhl, dessen Funktion es ist, den menschli-

chen Körper sitzend zu halten,wirkt, so dargestellt, pathologisch.Das Sitzen ist ei-

ne Nicht-Funktion, da sich Menschen auch einfach auf den Boden setzen könnten.

Die Praxis des Sitzens entpuppt sich als kulturell determiniert und der Stuhl als ein

Instrument dieser kulturellen Determinierung. Aber es ist weniger der Surrealis-

mus, der sich umStühle kümmert, als das Bauhaus: Freischwinger (S 533),Barcelona

chairs, B3Wassily, oder der S 32mit geflochtener Sitzfläche vonMarcel Breuer.

Meret Oppenheims Stuhl dagegen, ein Möbelstück, das sie entworfen und für

einen Wettbewerb eingereicht hat,6 ist aus Ahornholz, wirke wie ein bäuerliches

2 Vgl. Hartmut Böhme: Fetischismus und Kultur. Eine andere Theorie der Moderne. Reinbek bei

Hamburg: Rowohlt 22006, 307–330. zu Marx und 396–406 zu Freud.

3 Vgl. Nathalie Bäschlin: ZwischenMaterial und Fiktion. Aspekte der Materialität imWerk von

Meret Oppenheim. In: Therese Bhattacharya-Stettler/Matthias Frehner (Hg.): Meret Oppen-

heim – Retrospektive »mit ganz enorm wenig viel«. Ostfildern: Hatje Cantz 2006, 107–122, hier:

108.

4 Jean Baudrillard: Design and Environment: Or, The Inflationary Curve of Political Economy.

In: The universitas project: solutions for a post-technological society [1972]. New York: Museum of

Modern Art 2006, 50–66, 56.

5 Baudrillard: Design and Environment, 56.

6 Bäschlin: Zwischen Material und Fiktion, 108f.

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002 - am 13.02.2026, 17:50:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Bartelmus: »Wir wollen lebenslänglich Stühle flechten.« 31

Artefakt, wenn die Rückenlehne nicht ein verzerrtes Gesicht darstellen würde, das

seine Zunge bleckt. Die Zunge wiederum ist das Polster der Rückenlehne. Auf der

Sitzfläche liegt ein gewebtes Sitzkissen in Form und Gestalt eines Berner Lebku-

chens – Läbchuecheglutschti von 1967: ein »neurotisches Möbelstück«.7 Oppenheims

Stuhl giert nach dem Lebkuchen – Erotik, Nahrungsaufnahme, Materialität und

Körperlichkeit sind ineinander verschränkt. An ihm und mit diesem Stuhl zeigt

sich, was ich im Folgenden eine materielle Jouissance oder eine Jouissance der Ma-

terialität nennen will, die sich zwischenWarenfetisch und Objektfetisch, zwischen

Marx und Freud aus einerTherapie der Dinge ergibt oder besser: ergeben kann.

Jouissance, Jacques Lacans Lieblingsbegriff, bezeichnet, ausgehend von Freuds

Jenseits des Lustprinzips, eigentlich das Diesseitige der Lust, die Spannung, das af-

fektive Empfinden.8 Während diese Erfahrbarkeit von Lust als Ziel der Lust sich in

vielen Varianten bei Mensch und Tier äußert, scheint sie mir auch in der Auseinan-

dersetzungmit der Funktion undEntfunktionalisierung vonDingen zumAusdruck

zu kommen. Zwischen Bauhaus und Surrealismus wird dieses Spannungsverhält-

nis maximiert.

Beide Stilrichtungen ergeben in ihrer Opposition ein kritisches, dialektisches

Spiel.9 Was für das Bauhaus die Funktion ist, ist für den Surrealismus die Nicht-

Funktion.Darin schreibt sich nicht nur eineDistanzierung vonObjekt und Subjekt,

Ding und Mensch ein, sondern auch eine symbolische Ordnung der Sprache.10 Die

Message des Bauhaus wie des Surrealismus scheint klar: Setz dich! Bzw. Setz dich

nicht! Gleichzeitig geraten die Bauhaus-Dinge zu auratischen Artefakten,während

die surrealistischen Ready-mades, objets trouvés oder objets introuvables diese Aurati-

sierung in Zweifel ziehen. Dabei ist die Funktion dieser Dinge als Designerstücke

oder nicht-funktionale Objekte gekoppelt an die Sprache. Irgendwann werden die

Bauhaus-Stühle nichtmehr zumSitzen benutzt,während die surrealistischenDin-

ge das Subjekt stets auffordern, das Benutzen doch zu erproben, zu überprüfen, ob

sie nicht doch irgendeine (verborgene) Funktion haben.

In etwa so wie es Freud in Trauer undMelancholie erläutert: Die (Bauhaus-)Dinge

entsagen (auf asketische Weise) der libidinösen Energie, sodass diese auf die sur-

realistischen unmöglichen Dinge abgeleitet wird. Dabei werden aber die Bauhaus-

7 Christiane Meyer-Thoss: Meret Oppenheim. Buch der Ideen. Frühe Zeichnungen, Skizzen und Ent-

würfe für Mode, Schmuck und Design. Bern/Berlin: Gachnang und Springer 1996, 41f.

8 Vgl. Jacques Lacan: Die Kehrseite der Psychoanalyse. Das Seminar XVII. (1969–1970).Wien: Turia

+ Kant 2023.

9 Baudrillard: Design and Environment, 56.

10 Baudrillard: Design and Environment, 57: »Surrealism opposes the rational calculation that

›liberates‹ the object into its function by liberating the object from its function and by turning

it over to free associations from which no symbolism re-emerges (nor does the respective

crystallization of the subject and the object take place), but subjectivitiy itself, ›liberated‹

into its phantom self.«

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002 - am 13.02.2026, 17:50:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Dinge

Dinge entleert undwiederumoffen für eine fetischisierte Besetzung,gerade imund

durch den Kapitalismus.

Surrealistische Objekte scheinen somit etwas Grundlegendes zu offenbaren:

Das surrealistische Objekt »seizes the moment when the object is still mired in

anthropomorphism and is not yet born, we might say, to its pure functionality,

or the moment when the object is about to, but does not yet, absorb, man into its

functional unreality.«11 Baudrillard fährt fort: »Translating into image the extreme

of their contamination, surrealism illustrates and denounces the dismembering of

the subject and the object.«12 Im Spannungsverhältnis von Bauhaus und Surrealis-

mus wird ein Geviert von Objekt, Mensch, Funktion und Trieb/Begierde sichtbar,

das von nicht-menschlichen und menschlichen Akteur:innen gemacht wird: Am

Flechten der Stühle sindmehr als Menschen beteiligt.

1.2 De-Funktionalisierung des linguistic turn

EineTherapie derDinge folglichwürde genau auf diesesVerhältnis vonSpracheund

Materialität, von Übertragung und Verschiebung achten, die mit den Dingen und

ihrer Funktion imKapitalismus einhergeht.Mit anderenWorten: eineTherapie der

Dinge übt sich in einerDe-FunktionalisierungderDinge.Denndie Funktion ist im-

mer eine anthropomorphe und anthropozentrische Bedingung des Objekts: es ist

immer eine Funktion für den Menschen. Wohingegen die De-Funktionalisierung

einematerielle Jouissance ermöglicht,die sich ebennicht inder surrealistischenAn-

ti-Funktion, sondern im Dazwischen, in der Intra-Aktion von Sprache, Objekt und

Subjekt ergibt.

AusderPerspektivederObject-OrientedOntology lassen sichBauhausundSurrea-

lismus aber auch als zwei epistemische Verfahren lesen: GrahamHarman definiert

drei Praktiken,13 Objekte zu beschreiben: »overmining«, »undermining« und »duo-

mining«.14 Während »duomining« die Fusion der beiden vorher genannten Praxen

darstellt, meint »overmining« die Definition des Objekts in Bezug zu einer überge-

ordneten IdeewieGott,Natur, Formoder Funktion. »Undermining« dagegenmeint

dieAtomisierungdesObjekts in seineBestandteile.FolglichbetreibtBauhaus »over-

mining«, indem es alles auf die Funktion hin zuspitzt, während der Surrealismus

sich im »undermining« versucht, indem die Dinge zerlegt und rekombiniert, aus

demZusammenhang gerissen und in verschiedenematerielle Einzelteile und Frag-

11 Baudrillard: Design and Environment, 57.

12 Baudrillard: Design and Environment, 57.

13 Vgl. GrahamHarman: Immaterialismus.Objekte undSozialtheorie.Wien: Passagen2021, 16f.

14 Ebenso hier: Graham Harman: Object-Oriented Ontology. A New Theory of Everything. London:

Pelican Books 2018, 41 (»undermining«), 48 (»overmining«) und 50 (»duomining«).

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002 - am 13.02.2026, 17:50:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33

mente zerteilt, neu inszeniert werden. Aus diesem Grund steht der Surrealismus

dem Traum nahe, der seinerseits zerlegend operiert.

Ähnliches ließe sichauch fürMarxundFreudversuchen:ObjekteoderDinge,die

zurWare geworden sind, sindnachMarxdemnatürlichenMensch-Ding-Verhältnis

entzogen. Sie treten demMenschen alsWaren entgegen, die ihre eigeneMacht und

Anziehungskraft aufweisen. Sie sind dem menschlichen Subjekt fremd und damit

auratisch.15 Ähnlich, aber mit einer anderen Gewichtung, sieht Freud im Fetisch-

charakter der Dinge nun nicht mehr einen ökonomischen, sondern einen sexuellen

Wert.16 Beide betrachten das So-Sein der Dinge in ihrem (sexuellen oder ökonomi-

schen)Wert für das Subjekt,wodurch sich beide Perspektiven als »overmining« cha-

rakterisieren ließen.Was bringt das?

Eszeigt sichdadurch,dassdieRelationzwischenMenschenundDingenanhand

dieser Perspektiven nicht nur eine im Sinne des linguistic turns sprachlich codierte,

sondernauch eine auf die »appearance«derObjekte fokussierte ist:Harmanerklärt,

dass alle Objekte eine »essence« und eine »appearance« haben,17 wobei den Dingen

selbst die »essence« entzogen ist. Über die »appearance« kommunizieren Objekte

mit anderen Objekten.18

Diese »appearance« wird demnach entweder als Funktion oder als Wert in die

symbolische Ordnung der Sprache eingehegt.Meines Erachtens unternehmen Op-

penheims Objekte (Gedichte, Zeichnungen, Skulpturen etc.) etwas anderes: Sie fo-

kussieren auf die durch die »appearance« in Bezug auf die »essence« sich ergebende

Materialität der Jouissance/materielle Jouissance.

Oppenheim,die sichkeineswegs einfachdemSurrealismus zuordnen lässt,19 im

Gegenteil, die sich stets dieser Feststellung entzieht, versteht sich selbst als ›Medi-

um‹, wenn wir unter Medium den Knotenpunkt vonmindestens vier Aspekten ver-

stehenwollen: Traum,Sprache,Material undKörper/Geschlecht.MeretOppenheim

sieht sich nicht als Künstler:innengenie, sondern als Vermittlerin.20 Ihr Schaffen

15 Böhme: Fetischismus, 319.

16 Böhme: Fetischismus, 398.

17 Harman:Object-OrientedOntology, 152–159. Ferner: GrahamHarman: Tool-Being:Heidegger and

the Metaphysics of Objects. Chicago/La Salle: Open Court 2002 sowie ders.: Vierfaches Objekt.

Berlin: Merve 2015.

18 Graham Harman: Aesthetics as First Philosophy: Levinas and the Non-Human. Naked Punch

2007 (9), 21–30.

19 Vgl. Abigail Solomon-Godeau: Fetishism Unbound. In: Heike Eipeldauer/Ingried Brugger/

Gereon Sievernich (Hg.):Meret Oppenheim. Retrospektive. Ostfildern: Hatje Cantz 2013, 45–56,

hier: 46.

20 In Bezug auf C.G. Jungs Konzept der Zweigeschlechtlichkeit versteht sich Oppenheim nicht

als weibliche Künstlerin, bestimmt damit die Position der Frau (als Signifikant) in der män-

nerdominierten Kunstwelt als etwas, das sich entzieht. Vgl. zum Komplex Gender und C.G.

Jung Isabel Schulz: Edelfuchs im Morgenrot. Studien zumWerk von Meret Oppenheim. München:

Verlag Silke Schreiber 1993, 56–61. Ferner: Nicole Schweizer: »Es gibt keine ›weibliche Kunst‹«.

Martin Bartelmus: »Wir wollen lebenslänglich Stühle flechten.«

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002 - am 13.02.2026, 17:50:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Dinge

entzieht sichderklassischenLogikvonAutorschaft,obschonsie sich ihr einschreibt,

underlaubt damit ein kleinesDétournement, einenUmweg,der aber zudenDingen

unddenTräumensowie ihrer Intra-aktivität führenkann.UmdasStühleflechtenzu

bestimmen, steht der Name ›Meret Oppenheim‹ für einenmateriell-semiotisch ge-

nerativen Knoten,21 der eine Therapie der Dinge von und mit Sprache und Körper,

Objekten und Träumen auslöst.

Ich rekurriere hier nicht nur auf Donna Haraways Rede vom materiell-semio-

tisch generativen Knoten. Gerade in Bezug auf das von der Dialektik von Surrea-

lismus und Bauhaus gleichermaßen angezeigte Spannungsverhältnis von Sprache

undMaterie bzw. Bedeutung und Objekt, stellt Karen Barads agentieller Realismus

eine Perspektive dar, die es erlaubt, die Dinge nicht nur aus der Perspektive des lin-

guistic turn zu denken. In beiden theoretischen Konzeptionen eines Mensch-Mate-

rie-Verhältnisses ergibt sich die Möglichkeit, eine Therapie der Dinge als Prozess-

Onto-Epistemologie zu denken, das heißt als eine Produktion von Subjektivität,

Wissen sowie einem (Unter-)Bewussten mit, durch, an und der Dinge(n).

Donna Haraway bezieht sich auf Katie King als sie »materiell-semiotische Er-

zeugungsknoten«22 bestimmt: »So wie bei King als ›Gedichte‹ bezeichnete Objek-

te Orte literarischer Produktion sind, bei der auch die Sprache eine von Absichten

und Autor:innen unabhängige Akteurin ist, so sind auch Körper als Wissensobjek-

temateriell-semiotische Erzeugungsknoten.«23 So tretenMenschen, Körper,Dinge

als »materiell-semiotische Akteure« auf, um »das Wissensobjekt als aktive, Bedeu-

tung generierende Axis des Apparats der körperlichen Produktion zu beleuchten,

ohne jedoch jemals die unmittelbare Präsenz solcher Objekte zu unterstellen oder,

was auf dasselbe hinausläuft, eine von diesen ausgehende, endgültige oder eindeu-

tige Determinierung dessen, was zu einem bestimmten historischen Zeitpunkt als

objektives Wissen gelten kann.«24 Objekte nehmen in dem Moment ihres Erschei-

nens nicht nur Raum ein und lassen sich dann be-greifen, sondern sie produzieren

Bedeutung.

Die Funktion – umdenFaden vonBaudrillardwieder aufzunehmen – erscheint

nicht vor oder nach der Produktion derDinge.Die Funktion definiertweder dieOn-

tologie der Dinge, als ihr So-Sein oder ihre Daseinsberechtigung, noch ist sie ihre

Gedanken zur frühen feministischen Rezeption von Meret Oppenheim. In: Therese Bhat-

tacharya-Stettler/Matthias Frehner (Hg.): Meret Oppenheim – Retrospektive »mit ganz enorm

wenig viel«. Ostfildern: Hatje Cantz 2006, 123–135.

21 Donna Haraway: Situiertes Wissen. Die Wissenschaftsfrage im Feminismus und das Privileg

einer partialen Perspektive. In: dies.: Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cyborgs und Frauen.

Herausg. v. CarmenHammer/Immanuel Stieß. Frankfurt a.M./NewYork: Campus 1995, 73–97,

hier: 96.

22 Haraway: Situiertes Wissen, 96.

23 Haraway: Situiertes Wissen, 96.

24 Haraway: Situiertes Wissen. 96.

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002 - am 13.02.2026, 17:50:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35

Ideologie, das heißt ihre Bezeichnung im sozio-kulturellen Mensch-Ding-Verhält-

nis. Barad unterstreicht, dass es kein Vorher oder Nachher von Relation und Relata

gebe.25 Es handelt sich viel eher um eine Form der »Intra-Aktivität«26, eines Inein-

anderundDurcheinanderhindurchwirkens vonPraktiken,ObjektenundSprache.27

Oppenheims Kunstwerke verweisen einerseits auf die De-Funktionalisierung des

Surrealismus, gehen aber in ihrer Verschränkung mit Traum und Poesie über die-

seDe-Funktionalisierunghinaus.OppenheimsArtefakte (Träume,Gedichte,Objek-

te) performieren das,was Karen Barad Intra-Aktivität nennt oder wieWerner Spies

konstatiert: »Die Form folgt nicht der Funktion, sondern sie brennt vor ihr durch.«28

Damit entziehen sich Oppenheims Arbeiten nicht nur der Opposition von Funktio-

nalisierung und De-Funktionalisierung von Bauhaus und Surrealismus, sondern

auch derjenigen von Marx und Freud, also der ökonomischen oder sexuellen Feti-

schisierung. Oder anders gesagt: materielle Jouissance einer »corpo-reality«29 an-

stelle einer »feminine jouissance«,30 bedeutungschwangerer Zeichenspiele wie sie

der Surrealismus gerne spielt.31

Haraway und Barad reagieren auf ihre je eigene Art auf das Problem des lingu-

istic turn für den Körper,Materien etc., die nur noch von Sprache, der symbolischen

Ordnung derDiskurse bestimmt zu sein scheinen.Ausmeiner Perspektive, und das

will eine Therapie der Dinge eigentlich sagen, würde ein psychoanalytischer Mate-

rialismus bzw. einematerialistische Psychoanalyse eine Synthese anbieten können.

Oppenheims Praxis changiere zwischen Fragilität und Konservierung,32 unterlaufe

alsodiePraktikenvon»overmining«und»undermining«.Denn ihreObjektekönnen

weder auf ihre Träume, noch auf die Materialien, auch nicht auf die Diskurse (Sur-

realismus) und damit auf die Sprache oder auf ihre Geschlecht reduziert werden.

In diesem Sinne entziehen sich ihre Arbeiten den beiden Erklärungsbestrebungen

25 Karen Barad: Agentieller Realismus. Über die Bedeutung materiell-diskursiver Praktiken. Berlin:

Suhrkamp 2012, 14.

26 Karen Barad: Die queere Performativität der Natur. In: diess.: Verschränkungen. Berlin: Merve

2015, 131.

27 Karen Barad: Verschränkungen und Politik. Karen Barad im Gespräch mit Jennifer Sophia

Theodor. In: Dies.: Verschränkungen. Berlin: Merve 2015, 173–213, hier: 203.

28 Werner Spies:MeretOppenheimsObjet deDésir. In: Therese Bhattacharya-Stettler/Matthias

Frehner (Hg.): Meret Oppenheim – Retrospektive »mit ganz enorm wenig viel«. Ostfildern: Hatje

Cantz 2006, 21–38, hier: 32.

29 Vgl. zu einem erweiterten Begriff der Trans-Corpo-Reality: Stacy Alaimo: Bodily Natures. Sci-

ence, Environment, and the Material Self . Bloomington: Indiana UP 2010.

30 Vgl. Maureen P. Sherlock: Mistaken Identities. Meret Oppenheim. In: Michael D. Hall/Eugene

W. Metcalf Jr. (Hg.): The Artist Outsider. Creativity and the Boundaries of Culture. Washington:

Smithsonian Institution Press 1994, 276–289, hier: 282.

31 Vgl. Sherlock: Mistaken Identities, 282.

32 Bäschlin: Zwischen Material und Fiktion, 113 und 117.

Martin Bartelmus: »Wir wollen lebenslänglich Stühle flechten.«

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002 - am 13.02.2026, 17:50:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Dinge

derModerne, die dieOOO identifiziert hatte. AberObjekte undDinge sindmehr als

ihre Bestandteile.

1.3 Vorgehen: Tasse, Traumtagebuch, Gedicht

Wenn ich im Folgenden Meret Oppenheims Selbstverständnis als Medium als

Selbstbeschreibung einesmateriell-semiotisch generativen Knotens auffasse, dann

nicht, um »duomining« zu betreiben. Ihre Werke lassen sich auf keine der vier

Aspekte reduzieren bzw. diesen unterordnen. Im Gegenteil bringen ihre Arbeiten

diese Kategorisierungen im selben Moment hervor, in dem sie auch die Artefakte

hervorbringen: Das bedeutet, die Artefakte sind Manifestationen von Diskur-

sen, Materialien, Sprache des Bewussten und Unbewussten, von Wert, Funktion,

Körper, Geschlecht und ihren Auflösungsbestrebungen. Diese vierfache Dialektik

produziert gleichzeitig ontologische Flows, wie epistemische Objekte – aber auch

epistemische Flows und ontologische Dinge. Sie sind gleichzeitig mit dem Subjekt

und subjektivieren den Menschen. Sie tragen dazu bei, auch aus ,dem Menschen‘

ein Objekt hinsichtlich einer flat ontology zu machen.33 Zudem existieren die Ob-

jekte auch unabhängig von uns Menschen und unserer Wahrnehmung von ihnen.

Sie sind aus anthropozentrischer Perspektive geradezu sur-real.

Mein Versuch läuft darauf hinaus, diese Verschränkung anhand Oppenheims

Gedichten, ihrem Traumtagebuch, ihren Skulpturen und Bildern nachzuzeichnen,

um in einem zweiten Schritt das spezifisch pathologische Verhältnis (im Sinne von

leidenschaftlich) zu denDingen zu betrachten, das sich in einer Opposition heraus-

gebildet hat: nämlich dieOpposition vonBauhaus undSurrealismus.DieseOpposi-

tionkonfiguriert nicht nurdas ästhetische, sondern auchdaspsychosozialeVerhält-

nis desMenschen zur Dingwelt. Erst in der Dekonstruktion dieser Opposition lässt

sich vielleicht ergründen, was eine »Therapie der Dinge« eigentlich heißen kann.

Umwendung der Begriffe Partialobjekt, Objektwahl, Abwehr, Projektion und vor al-

lem des Fetischs bzw. der Fetischisierung.

AusgehendvondieserKonfigurationwill ich aufdrei Fällematerieller Jouissance

schauen: Oppenheims berühmte Pelztasse, ihr Traumtagebuch und zuletzt – den

Anfang dieserTherapie der Dinge aufgreifend – auf ihre Gedichte.

33 Zum Verständnis einer flat ontology vgl. Harman: Object-Oriented Ontology, 54–58.

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002 - am 13.02.2026, 17:50:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


37

2. Materielle Jouissance I: die Pelztasse

Der Surrealismus unterhält ein problematisches Verhältnis zur patriarchalen, binä-

ren und heteronormativen Konstruktion von Geschlecht.34 Zerstückelte fragmen-

tierte Frauenkörper gehören zum Bildrepertoire. Männliche Künstler projizieren

ihre artistischen Ideale – Bretons »amour fou«35 zum Beispiel – auf den weiblichen

Körper. Einstimmig mit der psychoanalytischen Position, nach der die Frau als das

Andere, als der unerforschlicheKontinent gilt,36werdenFrauenkörper undKünstle-

rinnen vereinnahmt.Nancy Spector bringt es auf denPunkt,wenn sie schreibt: »The

Surrealist’smuch-touted revolution of themindwasmapped of the female body; its

metaphor were erotic, its attitudes misogynist.«37 Dies gilt insbesondere für Op-

penheims Körper,wie er vonManRay abgelichtet wird, aber auch für ihrenNamen,

wenn Max Ernst sie »sein Meretlein« nennt: »Oppenheim herself was colonized as

a Surrealist object«38 – und so auch ihre Arbeiten. Kolonisiert wird hier aber typi-

scherweise mit dem (technischen) Auge und der Sprache.

Insbesondere ihre wohl bekannteste Arbeit, die sogenannte Pelztasse, scheint

genau dieses Verhältnis von Psychoanalyse und Materialität, von patriarchaler

Norm und Ästhetik einerseits zu repräsentieren, andererseits zu unterlaufen.

Während die männlichen Künstler Oppenheim zum weiblichen Ideal surrealisti-

scher Kunst stilisieren, und zwar mithilfe des Objekts, ist das Objekt seinerseits

nur eine Projektion männlicher Fantasie.39

Indem die Pelztasse zur Ikone des Surrealismus gemacht wird, wird auch Op-

penheim zum Fetischobjekt,40 zur surrealistischen »femme-enfant«.41 Hier zeigt

sich die appellative Gewalt des Surrealismus als Ideologie, die den Surrealismus

selbst auf der Grenze zwischen Materialität und Sprache aufstellt. Der Surrealis-

mus ist trotz seiner Hinwendung zum Objekt, dem Ding bzw. dem Materiellen

34 Xavière Gauthier: Surrealismus und Sexualität. Inszenierung der Weiblichkeit.Wien/Berlin: Me-

dusa Verlag 21980. Solomon-Godeau: Fetishism Unbound, 49. Vgl. Josef Helfenstein: Meret

Oppenheim und der Surrealismus. Stuttgart: Verlag Gerd Hatje 1993.

35 Sherlock: Mistaken Identities, 278.

36 Solomon-Godeau verweist auf Sigmund Freuds Vorlesung zur Weiblichkeit von 1933. Vgl.

Solomon-Godeau, 50 und Sherlock: Mistaken Identities, 278.

37 Nancy Spector: Meret Oppenheim. Performing Identities. Jacqueline Burckhardt/Brice

Curiger (Hg.): Meret Oppenheim. Beyond the teacup. New York: Independent Curators Inc./

Distributed Art Publishers, 1996, 34–43, hier: 37.

38 Spector: Performing Identites, 37.

39 Sherlock bezieht sich auf Luce Irigaray: This Sex Which Is Not One. In: Elaine Marks/Isabelle

de Courtivron: New Frech Feminisms. New York: Schocken 1981, 100f. Vgl. Sherlock: Mistaken

Identities, 277.

40 Vgl. ferner Barba Vinken: »Die Mode ist Metapher des Lebens«. Die Poetik der Meret Oppen-

heim. In: Quarto. Zeitschrift des Schweizerischen Literaturarchivs No. 48 2020, 47–55, hier: 50f.

41 Solomon-Godeau: Fetishism Unbound, 50.

Martin Bartelmus: »Wir wollen lebenslänglich Stühle flechten.«

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002 - am 13.02.2026, 17:50:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Dinge

der männlichen Macht der Sprache oder Phallogozentrismus verpflichtet.42 Das

Bezeichnen durch das autonome Subjekt »männlicher Künstler« spielt dabei eine

entscheidende Rolle. Ihre Gewalt gegenüber denObjekten äußert sich als De-Funk-

tionalisierung in der fragmentierenden Praxis.

Dabei ist die Pelztasse doch nichts anderes als eine materielle Jouissance, nicht

durch ihre Funktion oder Nicht-Funktion, sondern allein durch ihr materielles Zu-

sammenspiel im Spannungsverhältnis zum skizzierten surrealistischen Phallogo-

zentrismus: Einematerielle Jouissance, die aus der De-Funktionalisierung vonMa-

terial und Sprache schöpft.

Die Pelztasse, genannt Objekt von 1936,43 Oppenheim nennt sie eigentlich Tasse,

soucoupe et cuillière revetues de fourrure,44 erhält von André Breton den Titel: Le déjeu-

ner en fourrure. Damit schreibt er ihre Arbeit in die männliche Kunst- und Kultur-

geschichte der Fetischisierung des Weiblichen ein.45 Sie erinnert nun an Édouard

Manets sogenannten weiblichen Akt Le déjeuner sur l’herbe von 1863 und an Leopold

von Sacher-Masoch Vénus à la fourrure von 1870.46 Gleichzeitig avanciert das Objekt

zum Inbegriff surrealistischenUmgangsmit denDingen: Befreiung der »Alltagsge-

genstände von ihrer Zweckhaftigkeit« und Entzug aus der »Sphäre des Konsums«,

»[…] womit ein zentrales Charakteristikum der surrealistischen Objektkunst reali-

siert ist, nämlich ›das wahnsinnige Untier Gebrauch zu umzingeln‹, wie es Breton

in Crise de l’objet (1936) formuliert.«47

Damit der Gebrauchsgegenstand unnütz werden kann, bedarf es zudem der

Fetischisierung der weiblichen Subjektposition Oppenheims im Gefüge künstleri-

scher Produktion, deren Dinge dann doch eine Funktion erfüllen, nämlich für den

männlichen Konsum (male gaze) als Fetischobjekt zur Verfügung zu stehen.

Tasse, Untertasse und Löffel sind »beinahe nahtlos[] mit dem Fell einer chine-

sischen Gazelle« maskiert.48 Damit werde »[d]as Objekt [] zum Ausdrucksträger

42 Jacques Derrida zitiert nach Sherlock: Mistaken Identities, 277.

43 Wie eindrücklich, die vier Aspekte von Sprache, Traum,Materialität und Geschlecht ineinan-

der verwoben sind, haben viele Studien zuMeret Oppenheim hervorgehoben. Insbesondere

die berühmte Pelztasse, die Meret Oppenheim ziemlich am Anfang ihrer Karriere erdachte

und gestaltete, legte nicht nur die Künstlerin für viele insbesondere männliche Betrachter

fest auf den Surrealismus, es zeigt gerade auf, wie Sprache und Materialität Geschlecht in

der symbolischen Ordnung patriarchaler Denkweisen festlegt, erotisiert, standardisiert.

44 Solomon-Godeau: Fetishism Unbound, 49.

45 Vgl. Sherlock: Mistaken Identities, 281: »The right to give a ›proper name‹ to her own work

is here usurped by the primary legitimator of Surrealism with her permission. In Western

history and mythology, this power to nominate is ›equivalent to taking possession‹.«

46 Heike Eipeldauer:Meret OppenheimsMaskeraden. In: diess./Ingried Brugger/Gereon Siever-

nich (Hg.):Meret Oppenheim. Retrospektive. Ostfildern: Hatje Cantz 2013, 11–24, hier 17f.

47 Eipeldauer: Maskeraden, 17.

48 Eipeldauer: Maskeraden, 17.

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002 - am 13.02.2026, 17:50:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39

verdrängter Wünsche und Auslöser psychischer Energien.«49 Doch ist die Tasse

nicht einzigartig: Im Surrealismus werden ständig Dinge, Nahrung und Erotik

verknüpft.50 Entscheidender ist (nicht nur für eineTherapie der Dinge), was Chris-

tiane Meyer-Thoss feststellt, nämlich »dass dieses Objekt seinen Traum nach innen

träumt.«51 »Tasse, Teller und Löffel bleiben trotz ihrer ›Verkleidung‹ das, was sie

sind: Tasse,Teller und Löffel.«52Das gilt allerdings nur, solange es einen interpretie-

renden Blick bzw. ein interpretierendes Subjekt gibt.Was die Tasse für sich ist, was

sie von sich wahrnimmt, bleibt entzogen. Dass die Essenz (»essence«) der Objekte

stets denDingen selbst, als auch allen anderen, entzogen sei (»withdrawn«), formu-

liert, wie bereits ausgeführt, ein Credo der OOO.Dagegen kommunizieren Objekte

mittels ihrer Erscheinung (»appearance«). Jedes Objekt besteht so aus wahrnehm-

baren und realen Qualitäten. Hier zeigt sich das Spiel um die Gegenstände, jene

zwischen Bauhaus und Surrealismus, von Funktionalisierung und De-Funktiona-

lisierung oder, wie Derrida formulieren würde, »the battle of the proper name«.53

Wer behält die Oberhand bei der Benennung der Dinge oder –mit anderenWorten

– bei der Auratisierung der Dinge? Diese Auratisierung ist gleichsam in Hinblick

auf die von Alessandro Mendini propagierte Verknüpfung von Design und Psyche

auch geschlechtlich codiert.54WährendKunst keines habe, zeigeDesignGeschlecht

an.55

Oppenheim, die sich auf C.G. Jungs Konzept der Zweigeschlechtlichkeit beruft,

nach der in allen Menschen ein weiblicher (anima) und ein männlicher Teil (animus)

wirken, unterläuft diese Zuschreibung von Kunst und Design. Auch wenn Jung re-

aktionär den weiblichen Teil demmännlichen unterordnet, unter demmännlichen

Teil dasGenieundunter demweiblichendieMuse versteht, erlaubtOppenheims In-

terpretation und Anwendung der Zweigeschlechtlichkeit die materielle Jouissance

jenseits der binären Codierung vonmännlich/weiblich zu verorten.56

Hier sind Sprache und Materialität miteinander verschränkt. Marcel Duch-

amp – zum Beispiel – entkleidet die Dinge ihrer Funktion, hüllt sie aber sprachlich

wieder ein. Dieses »Einhüllen« ist dabei an den weiblichen Körper, an das Signi-

fikant die Frau sowie an Erotik und Fetisch gekoppelt. Oppenheim kehrt dieses

Verhältnis teilweise um, indem sie ihrerseits materiell wie sprachlich auf Duch-

amp verweist. Miss Gardenia von 1962 referiert das weibliche Geschlecht wie auch

49 Schulz: Edelfuchs imMorgenrot, 95

50 Schulz: Edelfuchs imMorgenrot, 96.

51 Schulz: Edelfuchs imMorgenrot, 98.

52 Schulz: Edelfuchs imMorgenrot, 99.

53 Derrida zitiert nach Sherlock: Mistaken Identities, 278.

54 Schulz: Edelfuchs imMorgenrot, 99.

55 Schulz: Edelfuchs imMorgenrot, 100.

56 Vgl. Vinken: Poetik, 49: Zur Romantisierung der Androgynität und Kritik vgl. Schulz: Edelfuchs

imMorgenrot, 60.

Martin Bartelmus: »Wir wollen lebenslänglich Stühle flechten.«

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002 - am 13.02.2026, 17:50:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Dinge

Duchamps Feuillede vigne femelle von 1950 und ruft so den Zusammenhang von

Kannibalismus und Vagina Dentata auf. Damit werden die Dinge, die dem Konsum

scheinbar entzogen wurden, dem Konsum auf eine hedonistischeWeise zurückge-

geben, nämlich als sexualisierter Konsum einer kannibalischen Libido.

Das surrealistische Prinzip, mit den Dingen umzugehen, changiert zwischen

oraler und analer Phase, behält ein, hält zurück und spuckt dennoch aus.57 »Wäh-

rend das Duchampsche Readymade auf das Konzept des Kunstwerks als Waren-

fetisch abzielt,« erklärt Abigail Solomon-Godeau, »ist der freudsche Fetisch als

Symptom der Kastrationsangst mit sexueller Bedeutung aufgeladen.«58 In diesem

Spannungsverhältnis ergebendieDingedes Surrealismus einenSinn:NachClifford

Geertz ist »der Fetisch [ein] ›Objekt,mit dem sich gut denken lässt.‹«59 Dies scheint

in erster Linie aber für Männer zu gelten, die einer patriarchalen Norm folgen.

Nur jemand, der auch kastriert werden kann, eignet sich zum surrealistischen

Fetischisten. Demgegenüber verhalten sich die Objekte – im Surrealismus – »hys-

terisch« und »paranoisch«. So fragmentiert der Surrealismus auch die materielle

Jouissance, wo er sie berührt. Oppenheim dagegen verschiebt Sprache, Traum und

Materialität so gegeneinander, dass sich einerseits diese patriarchalen phallogo-

zentrischen Strukturen unterlaufen lassen, andererseits aber auch neue Formen

des Genießens ergeben.Weder ökonomischer noch sexueller Fetisch, erzeugen ihre

Arbeiten Kraftlinien, die sprachliche und körperliche Übergänge ermöglichen.

57 Peter Gerson zitiert nach Solomon-Godeau: Fetishism Unbound, 47: »Der Kannibalismus der

surrealistischen Erotik war eine Voranzeige des gesellschaftlichen Konsumhedonismus, der

das Eßbare und Zerstückelbare derWirklichkeit, ihrematerielle Inbesitznahme anstrebt. Die

Sexualisierung des Konsums mithilfe der oralen und kannibalischen Libido gehört längst

zum Standard.«

58 Solomon-Godeau: Fetishism Unbound, 49.

59 Clifford Geertz zitiert nach Solomon-Godeau: Fetishism Unbound, 53.

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002 - am 13.02.2026, 17:50:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41

3. Materielle Jouissance II: das Traumtagebuch

Oppenheim notiert in ihr Traumtagebuch (das sie zwischen 1928 und 1985 unregel-

mäßig, aber reflektierend, führt60 und das erstmals 1986,61 dann 2010 in einer ver-

ändertenunderweitertenAusgabe vonChristianeMeyer-Thoss, veröffentlichtwird)

imSeptember 1935: »Durch eine kleine Türe amanderen Ende des Saales kommt ein

Ding herein, eine Art Paranoiker-Plastik [Sie erinnert an Figuren von S. Dali], das

sich aber riesig ausdehnt, sobald es durch die Tür ist und füllt den Saal bis zur De-

cke aus.«62

Salvador Dalí, auf den die Paranoiker-Plastik wie zitiert zurückgeht,63 schreibt

1930 in La Femme visible:

Die Paranoia bedient sich der Außenwelt, um ihre Wahnvorstellungen mithilfe

dieses Materials zu konkretisieren. Sie verwertet es aber auf eine so bestürzend

eigenartige Weise, dass sie die Realität des Wahnsystems auch den nicht para-

noischen Mitmenschen als Realität einsichtig macht und aufnötigt. Die Realität

der Außenwelt dient als Veranschaulichung und Beweis, sie wird in den Dienst

der Realität unseres Geistes gestellt.64

Paranoiameint hier die Umdeutung derWelt durch das Subjekt, dasmit »überstei-

gerter Bedeutung« ausgestattet ist.65 Für den/die Paranoiker:in, gerade weil er/sie

sich für etwasBesonderes hält, erscheint dieWeltmit einemSurplus anBedeutung.

60 Nachweislich sind 16 von Oppenheims Werken ausgehend von Träumen entstanden. Vgl.

Schulz: Edelfuchs im Morgenrot, 68. Nicole Schweizer konstatiert, dass für Oppenheim der

Traum gewissermaßen eine »andere Grammatik« freigab, »deren Spur sie manchmal noch

Jahre später niederschreibt, unddieser anderen FormderVerdichtung – der Poesie.« (Schwei-

zer: »Es gibt kein ›weibliche Kunst‹«, 124) Poesie und Traumwerden als Spur (ähnlich wie bei

Derrida) eng geführt und als produktives Moment gedeutet. So ergibt sich auch hier eine

materielle Jouissance des Wortes, die sich gibt.

61 In den 70er Jahren kehrte Oppenheim nach Paris zurück, erlebte neben den Studierendenre-

volten auch die Renaissance der Psychoanalyse und reaktivierte ihre Traumtagebücher. Vgl.

Schulz: Edelfuchs imMorgenrot, 76.

62 MeretOppenheim: Träume.Aufzeichnungen 1928–1985. Hg. u.m. einemNachwort v. Christiane

Meyer-Thoss. Berlin: Suhrkamp 22013, 17.

63 Dali liest die gerade erschieneneDissertation von Jacques Lacan, in der er die Paranoia unter-

sucht und die Produktivität der Psychose betont. Vgl. Schulz: Edelfuchs im Morgenrot, 65 und

70. Vgl. auch: Jacques Lacan:Über die paranoische Psychose in ihrenBeziehungen zur Persönlichkeit

und Frühe Schriften über die Paranoia. Wien: Passagen Verlag 2002.

64 Zitiert nach Maurice Nadeau: Geschichte des Surrealismus. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt
72012, 168.

65 Zitiert nach Nadeau: Geschichte des Surrealismus, 167.

Martin Bartelmus: »Wir wollen lebenslänglich Stühle flechten.«

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002 - am 13.02.2026, 17:50:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Dinge

Was sich hier spiegelt, ist im Grunde eine verkürzte Version von Kants Korre-

lationismus,66 der insbesondere im Kontext des New Materialism, des spekulativen

Realismus und der OOO kritisiert wird. Für Kant ist die Welt lediglich für und im

AusgangvomSubjekt zudenken.ObeseineWelt ohnedasSubjektgibt,mussunent-

schieden bleiben. Alles, was zählt, ist das Subjekt, und dieWelt,mit der das Subjekt

qua Verstand korreliert. QuentinMeillassoux erläutert: »Unter ›Korrelation‹ verste-

hen wir die Idee, derzufolge wir Zugang nur zu einer Korrelation von Denken und

Sein haben, und nie gesondert zu einem der beiden Begriffe.«67 Dali steigert Kants

Korrelationismus zur Paranoia. Mehr noch: Die materielle Welt kippt in eine rein

sprachlich erfassbare Vorstellung,mithin in einen Repräsentationalismus par excel-

lence. Nur repräsentieren die Dinge nicht mehr sich noch irgendetwas anderes als

das Mehr jener subjektiven Vorstellungs- und Einbildungskraft des paranoischen

Subjekts.

Bei Breton heißt es weiter:

Diese Eigenschaften des ununterbrochenen Werdens eines jeden Gegenstandes,

den die paranoische Geistestätigkeit, oder anders ausgedrückt, die über alle Geis-

tesstörung hinausgehende Geistestätigkeit, wie sie in der Wahnvorstellung ihren

Ursprung nimmt, in ihren Strudel reißt, muss eingehend durchdacht werden.

Kraft dieses ununterbrochenen Werdens und Sichwandelns dessen, was dem

Paranoiker Gegenstand ist, kann er gerade die Erscheinungen der Außenwelt für

unbeständig, rasch von einem Zustand zu einem anderen überwechselnd, wenn

nicht gar für fragwürdig und unzuverlässig halten. Noch verwirrender aber ist,

dass der Paranoiker die Macht hat, seinen normalen Mitmenschen die Realität

seiner wahnhaften Eindrücke einsichtig und nachprüfbar zu machen … Damit be-

stätigt sich uns, mit triftigen Belegen und Beweisstücken, aufs neue die Allmacht

des Begehrens und Wünschens, die das einzige ist, woran der Surrealismus je

geglaubt hat …68

Verkürzt ließe sich hier eine Verbindung zwischen Breton und Gilles Deleuzes

Prozessontologie herstellen, die insbesondere im New Materialism rezipiert wird.

Gemeint ist damit, dass für Deleuze – in der Perspektive, die er mit Félix Guattari

in Anti-Ödipus und Tausend Plateaus ausgearbeitet hat – das Werden entscheidend

ist. Nicht das Sein, also die arretierte, stillgestellte Objektivität, sondern den Strom

66 Ein kurzer Seitenblick in die für Dalí wichtige Dissertation zum Thema Paranoia von Jacques

Lacan aus dem Jahre 1932 unterstützt diese Verbindung zwischen demKantischen rationalen

und demparanoischen Subjekt. Vgl. Jacques Lacan:Über die paranoische Psychose in ihren Bezie-

hungen zur Persönlichkeit und Frühe Schriften über die Paranoia. Übers. v. Hans-Dieter Gondek.

Wien: Passagen 2002, 61–69.

67 Quentin Meillassoux: Nach der Endlichkeit. Versuch über die Notwendigkeit der Kontingenz. Zü-

rich: diaphanes 2014, 18.

68 Nadeau: Geschichte des Surrealismus, 168.

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002 - am 13.02.2026, 17:50:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43

bzw. Fluss von Psychischem und Materiellem, gilt es zu aktivieren und freizuset-

zen. Davon handeln die Wunsch-, Kriegs- und anderen Maschinen oder das Tier-

bzw. Frau-Werden sowie das Konzept des organlosen Körpers. Dies lässt sich aller-

dings erst dann erzeugen, wenn sich das paranoische Objekt mit dem hysterischen

Subjekt verschaltet.

Für Breton und Louis Aragon ist die Hysterie ein »ästhetischer Akt par excel-

lence«.69 OppenheimsWort, in giftigeBuchstaben eingepackt (wirddurchsichtig) von 1970

wendet die Verschränkung von paranoischem Objekt und Hysterie ins Produktive.

Nicht nur macht die Arbeit, die aus einer das Nichts oder eine Leere umschließen-

den Packschnur besteht, das »psychoanalytische Verständnis von der Darstellbar-

keit psychischer Prozesse«70 sichtbar. Es verdeutlicht – in Verbindung vonDiskurs,

Geschlecht und Sprache mit der (nicht vorhandenen) Materialität – jene Intra-Ak-

tivität, von der Barad spricht. Die Hysterie des paranoischen Objekts dekonstruiert

den Phallogozentrismus desWorts mithilfe von giftigen Buchstaben, denmale gaze

auf die Frau als das weibliche Objekt,71 den patriarchalen Diskurs der symbolischen

Ordnung (»wird durchsichtig«). Die Paketschnur produziert, als materiell-semio-

tische generative Akteurin, die Negativität von Materialität und Psychoanalyse, die

sich dann in dermateriellen Jouissance (rezeptions-wie produktionsästhetisch) äu-

ßert.

Oppenheims Traumtagebuch ist nicht einfach eine Quelle der Inspiration und

ihre Werke demnach Illustrationen der Träume. Im Gegenteil: in ihren Träumen

kommen Tiere als Tiere, Materialien als Materialien, Gegenstände als Gegenstän-

de vor, die sie schriftlich notiert und reflektiert. Ihre künstlerische Praxis folgt eher

dem, was Barad unter Diffraktion versteht,72 einem Durchleiten der Trauminhalte

durcheinPrisma.Oppenheimgeht eswederdarum,freinachC.G. Jung,Archetypen

oder kollektive Träume zu illustrieren, noch, nach Freud, die Träume als Hinwei-

se auf Verdrängtes hermeneutisch zu entschlüsseln. Ihr geht es auch nicht darum,

wie Breton es wollte, »Dinge, die im Traum erschienen, als greifbare Gegenstände

unter die Leute zu bringen.«73 Auch wenn eine Verbindung zwischen Traumtage-

69 Vgl. Elisabeth Bronfen: »Man weiß nicht woher die Einfälle einfallen« Über das Verhältnis

von Form und Nichts bei Meret Oppenheim. In: Heike Eipeldauer/Ingried Brugger/Gereon

Sievernich (Hg.):Meret Oppenheim.Retrospektive.Ostfildern: Hatje Cantz 2013, 35–44, hier: 35.

70 Bronfen: »Man weiß nicht woher die Einfälle einfallen«, 38.

71 Bronfen: »Man weiß nicht woher die Einfälle einfallen«, 39.

72 Karen Barad:Meeting the UniverseHalfway: QuantumPhysics and the Entanglement ofMatter and

Meaning. Durham/London: Duke University Press 2007, 88.

73 Spies: Meret Oppenheims Objet de Désir, 21. Vgl. auch Isabel Schulz: »Die Allmacht des Trau-

mes«, 54: »Im Gegensatz zu Freud, für den das Ergebnis der Traumarbeit der rekonstruier-

bare Trauminhalt ist, also eine Art Bilderrätsel, das erst in die Sprache rückübersetzt werden

muss, um auf diesemWeg ins Unbewusste verdrängteWünsche und Erlebnisse zu erkennen,

übernimmt André Breton den Traum in seiner fragmentierten Bild- oder Wörtlichkeit.«

Martin Bartelmus: »Wir wollen lebenslänglich Stühle flechten.«

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002 - am 13.02.2026, 17:50:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Dinge

buch und 16 Arbeiten Oppenheims identifizierbar ist,74 wirkt das Traumtagebuch

mehr als Katalysator für Materialien, Techniken und Wörter.75 Freigesetzt werden

Kraftlinien dermateriellen Jouissance, die sich nicht von Sprache, Traum,Material,

BedeutungoderGeschlecht leiten lassen, sonderndiese Positionengeradezudurch-

strömen, aufnehmen und umwandeln.

Das surrealistische Diktum, nachdem »[…] jeder Gegenstand, der gemäß und

aus den StrebungenundWünschendesUnbewussten,des Traumsheraus verfertigt

wurde [,] [surreal ist]«,76 setzt Oppenheims Traumtagebuchpraxis die Diffraktion

desTraumsentgegen.FürdieParanoiker-Plastik ist das korrelierendeSubjekt (nach

Kant) von zentraler Bedeutung.Nur ein solches Subjekt, bezogen auf eineWelt, ver-

mag es, in der Vorstellung des Surrealismus paranoisch zu agieren und damit auch

Objekte zu produzieren, die die Realität überschreiten.77 Im Surrealismus sind die

Objekte immer gekoppelt andenTraum,also an eine Formder Subjektivität desUn-

bewussten. Damit gehören Sie aber in eine Matrix von Welt und Subjekt,78 die die

Dichotomie von Subjekt und großem Außen nicht überwindet, aber modifiziert.

Oppenheim, die sich in ihrer Dekonstruktion desmännlichen Blicks genau die-

sem Blick-Regime des »zum Objekt Machens« widersetzt,79 radikalisiert das Ver-

hältnis von Traum undObjekt.Während im Surrealismus die Frau zumObjekt, wie

die Alltagsgegenstände zu Kunstwerken »gemacht«, als solche betrachtet werden,

bewegt sichOppenheim auf den Linien einesNewMaterialism, in demdie Relata den

Relationennicht vorausgehen,alsonicht der TraumdieDingebedingt, sondern sich

Traum und Objekt gemeinsam ergeben.

Diese negative Form derTherapie der Dinge, dieWort, in giftige Buchstaben einge-

packt (wird durchsichtig) in Gang setzt, erlaubt es »lebenslänglich Stühle [zu] flech-

ten«, das heißt produktiv die Stabilität des Kantischen Korrelationismus zu unter-

laufen, sich der symbolischen Ordnung der Sprache zu entziehen und das Material

nicht zu fetischisieren.

Gegen den »fetischistische[n] Umgang mit der Dingwelt«80 setzt Oppenheim

ihre intra-aktive paranoiakritische Methode ein.81 Für sie ist nicht die Korrelation

vonWelt und Subjekt entscheidend. Nicht die Interpretation vonWelt, Traum oder

74 Schulz: Edelfuchs imMorgenrot, 68.

75 Vgl. Schulz: Edelfuchs imMorgenrot, 76.

76 Nadeau: Geschichte des Surrealismus, 170.

77 André Breton zitiert nach Nadeau: Geschichte des Surrealismus, 17f.

78 Dazu die Kritik von Alenka Zupančič:What IS Sex? Cambridge/London: MIT Press 2017. Insbe-

sondere darin das Kapitel 4: Object-Disoriented Ontology, 73–139.

79 Übrigens eine Geste die sich auch auf die meist männlichen Vertreter der OOO applizieren

lässt und hier im Hintergrund mitzudenken ist.

80 Spies: Meret Oppenheims Objet de Désir, 23.

81 Spies: Meret Oppenheims Objet de Désir, 28.

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002 - am 13.02.2026, 17:50:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


45

Objekt imSinneeinesRepräsentationsidiomsklassischerhermeneutischerWissen-

schaften leitet die künstlerische Praxis von Oppenheim, sondern das performative

(ontologische) Idiom einer materiellen Jouissance.

4. Materielle Jouissance III: das Gedicht

Zum surrealistischen Verhältnis von Subjekt und Objekt, Materialität und Poesie

schreibt Baudrillard: »A subjective poetry where the primary and the associative

process of dreams come to sidetrack functional associations, surrealism, thus,

briefly and contradictorily, illumines the growing pains of object, generalizing

the abstraction of life through the functionalization of the object.«82 In dieser

Verschränkung von Traum und Funktion bekommt Sprache, zumal eine poetische,

die Aufgabe, die materielle Jouissance zu artikulieren. Dabei geht es nicht um das

patriarchale Benennen oder das Artikulieren vonUnterbewusstem, sondern umdie

De-Funktion der Dinge und der Sprache.

Bice Curiger erläutert das Verhältnis Oppenheims zur Sprache: »IhreWerke ha-

ben nun immer deutlicher den Charakter ›wilder Signale‹, die in ihrem Innern aber

durch eine komplizierte und schillerndeGrammatik verbunden sind.«83 UndSimon

Baur fasst zusammen: »MeretOppenheimhatmit ihrerKunst eine eigeneGramma-

tik geschaffen, in der ›Lyrisches Erzählen‹ von Bildpartikeln und Satzfragmenten

ausgeht oder gar von diesen irritiert wird.«84 Mehr noch: es geht nicht so sehr um

ein lyrisches Erzählen, als um einematerielle Jouissance, die sich in derMaterialität

von Traumund Sprache äußert. Ihre »Grammatik« ist dabei eine genuinmaterielle,

nicht-sprachliche und de-funktionale.

Der letzte Vers desDreizeilers »VonBeeren nährtman sich//Mit demSchuh ver-

ehrtman sich//Husch, husch, der schönste Vokal entleert sich«85 verknüpft Sprache

und Materialität jenseits phallogozentrischer Namensgebungen: Auch wenn Op-

penheim dieses Gedicht zusammen mit einem Bild, das sie nach dem letzten Vers

betitelt, ihrem Ex-Liebhaber Max Ernst zueignet,86 drückt der Vers nicht einfach

nur einemusikalische Jouissance von A und O als »Ah!« und »Oh!«, als Stöhnen und

Orgasmus aus.Mit Friedrich Kittler gesprochen, ermöglicht das Vokalalphabet erst

82 Baudrillard: Design and Environment, 57.

83 Brice Curiger:Meret Oppenheim. Spuren durchstandener Freiheit. Zürich: ABC Verlag 1984, 77.

84 Simon Baur: »Pourquoi j’aime mes chaussures«. Text-Bild-Verhältnisse in den Werken von

Meret Oppenheim. In: Quarto. Zeitschrift des Schweizerischen Literaturarchivs No. 48 2020,

88–96, hier: 94.

85 Oppenheim: Husch, husch, 23.

86 Jacqueline Burckhardt: O wie Oppenheim. Porträt einer poetischen Künstlerin. In: Quarto.

Zeitschrift des Schweizerischen Literaturarchivs No. 48 2020, 13–21, hier: 15.

Martin Bartelmus: »Wir wollen lebenslänglich Stühle flechten.«

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002 - am 13.02.2026, 17:50:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Dinge

die flexible Formder Anschreibung und Sinnkonstitution und damit natürlich auch

ihre Sinnentleerung.

SowohlderSurrealismusals auchC.G. JungsPsychoanalysebasiert auf einerBe-

ziehung zwischen Sprache und Realität. Bei Jung werden »Allegorien, Bilder, Sym-

bole,mythische Figuren zur eigentlichenRealität desUnbewussten erhoben.«87 Von

Jung übernimmt Oppenheim die Vorstellung, dass Träume als »authentischer Text

des Unbewussten« zu verstehen sind.88 Mit Susan Hekman will ich versuchen, »to

dowhat the postmodern claim but fail to do: to deconstruct the language/reality di-

chotomy by defining a theoretical position that does not privilege either language

or reality but instead explains and builds on their intimate interaction.«89 Bei Op-

penheim wird die »interaction« zu einer Intra-Aktion weiterentwickelt, in der und

durch die sich die materielle Jouissance artikuliert und erfahrbar wird.

MaureenP.Sherlockweist zurecht darauf hin,dass »[h]er freedomstill rests ona

male organizing discourse which demans personal acquiescence to amystical and a

historical model.Thewoman as subject is here replaced by woman asmetaphor; the

trails of existence are eradicated by rhetorical conceit.«90 Oppenheim »become[s]

named and colonized as a Surrealist text.«91 Somit schließt sich die surrealistische

Vereinnahmung Oppenheims als Objekt, weibliches Ideal »Frau« und als Text. Im

Surrealismus wird die materielle Jouissance der Intra-Aktivität von Traum, Wort,

Text undMaterialität getrennt und auseinandergehalten.Oppenheim dagegen ver-

sucht, lebenslänglich Stühle zu flechten, was auch bedeutet, im »male organizing

discourse« zu flechten.

Der Vers »Husch, husch, der schönste Vokal entleert sich« versucht ferner, sich

als Text zu dekolonisieren: Das sprechende Subjekt befiehlt mit einem doppelten

»husch, husch«; die Überhöhung mittels des Superlativs fängt den appellativ-ideo-

logischenCharakter des Befehls retardierend ein, sodass sich erst in der Entleerung

des Sounds die materielle Jouissance einstellt. Sie stellt sich aber deshalb ein, weil

der Vokal virtuell unendlich ist. Seine Entleerung kann nicht zu einem Ende kom-

men. In seiner Entleerungfindet sich nicht die Freudsche Entladung des Triebs,wie

in Jenseits des Lustprinzips dargestellt, sondern eine Minimalisierung der ideologi-

sierten Elemente der Sprache, sprich der Phallogozentrismus, repräsentiert durch

87 Manfred Schneider: Über den Grund des Vergnügens an neurotischen Gegenständen. Freud

C.G. Jung und die Mythologie des Unbewussten. In: Karl Heinz Bohrer (Hg.):Mythos und Mo-

derne. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1983, 197–216, hier: 209.

88 Isabel Schulz: Die »Allmacht des Traumes« – TraumundUnbewusstes imWerk vonMeretOp-

penheim. In: Therese Bhattacharya-Stettler/Matthias Frehner (Hg.):MeretOppenheim – Retro-

spektive »mit ganz enorm wenig viel«. Ostfildern: Hatje Cantz 2006, 51–64, hier: 56.

89 Heckman: The Material of Knowledge, 3.

90 Sherlock: Mistaken Identities, 279.

91 Sherlock: Mistaken Identities, 281.

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002 - am 13.02.2026, 17:50:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


47

das »husch, husch«. Der »schönste Vokal« kann sowohl ökonomisch wie auch sexu-

ell fetischisiert werden. Doch Oppenheim kommt dieser Fetischisierung des Vokals

als Objekt zuvor, indem sie entleert, mithin de-funtkionalisiert.

Die Entleerung des Vokals ist anökonomisch.92 Diese Anökonomie macht ein

prä-ideologisches Genießen, vor jeglicher Fetischisierung, möglich, weil sich die

Objekte materiell als Gabe geben. Dabei geben sie im Sinne der OOO jedoch ledig-

lich ihre »appearance«,niemals ihre »essence«,aufdiediepatriarchalephallogozen-

trische Ordnung des Symbolischen abzielt. Die Oberfläche der Erscheinung ist der

Ort, an dem sich die materielle Jouissance verausgabt.

Was sich nämlich entleert, ist, was Sherlock die »foreign tongue«93 nennt, jene

aufgezwungene und anerzogene Sprache des Patriarchats. Dabei gibt sich die Ma-

terialität und erlaubt das Genießen dieser Materialität.

DasSich-Entleeren ist zudemdurchausauchegoistischalsMasturbationzuver-

stehen, die nicht der Penetration durch den Phallus bedarf. Die materielle Jouis-

sance ist weder heteronormativ, noch auf den Akt der Ejakulation, noch auf die Pe-

netration angewiesen. Sie funktioniert alleine oder gemeinsam.

Das »sich« markiert zudem die Verabschiedung des Korrelationismus vonWelt

und Subjekt, indem die Entleerung nicht mehr vom Subjekt abhängig ist. Mit an-

deren Worten: das Schöne liegt nicht mehr im Auge des männlichen Betrachters,

sondern im »sich«. Die materielle Jouissance erscheint hier nur bedingt autistisch

im surrealistischen Sinn, sondern ganz im Gegenteil paranoiakritisch.

Oppenheim betreibt kein »undermining«: der Vokal ist nicht nur das Material

der Sprache.Sie lässt sich aber auch nicht zum»overmining« hinreißen,weil siemit

der Entleerung des Vokals nicht die Sinnentleerung der Zeichen und der Bedeutung

als übergeordnetes Prinzip artikuliert. Sie entstellt, produziert mithin eine Disse-

mination, die sich nicht im Freudschen Fort/Da von A und O erschöpft. A und O als

Metonymien oder imSinneDerridas als Supplemente der Sprache produzieren »[…]

damit die Möglichkeit, dem Begehren immer neue Objekte zu erschließen.«94 Die

materielle Jouissance liegt darin, mithilfe des Supplements etwas zu vervollständi-

gen,wasbereits vorhanden ist,unddieseswiederumgleichzeitig zu ersetzen.Darin

liegt die künstlerische Praxis Oppenheims und so gibt sie diematerielle Jouissance.

In diesem Sinne spielt Oppenheim die Psychoanalyse gegen sich selbst aus. Ju-

lia Kristeva erklärt: »Doch während Freud darauf besteht, dass das Ding sich nur

92 Vgl. Zum Begriff Anökonomie Jacuqes Derrida: Falschgeld. Zeit geben I. München: Fink 1993,

Wolf Dieter Enkelmann: Beginnen wir mit dem Unmöglichen. Jacques Derrida, Ressourcen und der

Ursprung der Ökonomie. Marburg:Metropolis-Verlag 2010 sowie AndreasHetzel: Die Gabe der

Gerechtigkeit. Ethik und Ökonomie bei Jacques Derrida. In: Phänomenologische Forschungen

2002, 231–250.

93 Sherlock: Mistaken Identities, 284.

94 Inge Suchsland: Julia Kristeva zur Einführung. Hamburg: Junius 1992, 48.

Martin Bartelmus: »Wir wollen lebenslänglich Stühle flechten.«

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002 - am 13.02.2026, 17:50:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Dinge

als Schreien zeigt, übersetzt Lacan mot (Wort) und spielt so mit der ambivalenten

Bedeutung des Terminus im Französischen (»Wort, das was schweigt«, »an das sich

kein Wort richtet«.) Und ferner: »Die Dinge, um die es geht […], das sind die Dinge

als stumme. Und stumme Dinge sind nicht ganz dasselbe wie Dinge, die keiner-

lei Verhältnis zu den Wörtern haben.«95 Auch deshalb ist eine Therapie der Dinge

eine Form der Talking Cure, deren Sprechen für die »corpo-reality« einer materiel-

len Jouissance entleert ist. Mag sein, dass das Unbewusste strukturiert ist wie eine

Sprache, die Jouissance der stummen Dinge jedenfalls ist materiell.

95 Julia Kristeva: Schwarze Sonne. Depression und Melancholie. Frankfurt a.M.: Brandes & Apel
32018, 22 (Fußnote 16). Vgl. Jacques Lacan: Das Seminar Buch VII (1959–1960): Die Ethik der

Psychoanalyse. Wien: Turia + Kant 2016, 70.

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002 - am 13.02.2026, 17:50:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

