»Wir wollen lebenslanglich Stiihle flechten.«
Meret Oppenheims materielle Jouissance/Jouissance
der Materialitat

Martin Bartelmus

1. Theoretische Vorbemerkungen zur Jouissance der Materialitat

»Wir wollen lebenslinglich Stiihle flechten.«,' dichtet Meret Oppenheim und gibt
damit gleich mehrere leitende Oppositionen vor: Hier der Stuhl, eigentlich die Stith-
le, dortjene Couch der Psychoanalyse; hier das Flechten der Stithle, das Machen und
Herstellen gegeniiber jenem Prozess des Textuellen, des Geflechts, dasjeder Traum-
arbeit, jedem Traumen vorgingig zu sein scheint; Flechten bzw. Weben nicht nur
in der griechischen Antike, den Moiren iiberlassen, auch noch im Bauhaus weib-
lich konnotiertes Kunsthandwerk gegeniiber der meist mannlichen Kunstprodukti-
onund jener Interpretation des Geflechts durch den meist minnlichen Analytiker -
Stithle flechten — und das noch lebenslinglich — spricht auch eine Art Drohung aus:
Die Handarbeit, das Ineinanderwirken von Hand und Gegenstand, die unerbittli-
che Arbeit am Verwobenen. Menschen sind nicht autonom, das Subjekt erscheint
nicht gegeniiber einer Welt, einem grofRen Aulen, sondern immer schon darin ver-
wickelt und zwar ein Leben lang. Zudem ist diese Verwicklung nicht auf ein grofes,
heroisches Schicksal bezogen, sondern auf den Platz, auf dem eine Person zum Sit-
zen kommen kann. Die Position des Subjekts muss sich kontinuierlich herstellen.
Die Stiihle vervielfiltigen aber die Positionen des Subjekts und bringen wiederum
psychoanalytische Uberlegungen ins Spiel: der Platztausch, die Verschiebung, Ver-
dringung, die Frage nach dem Platz des Subjekts innerhalb der symbolischen Ord-
nung der Sprache.

1 Meret Oppenheim: Husch, husch, der schonste Vokal entleert sich. Gedichte. Hg. u. m. einem
Nachwort versehen v. Christiane Meyer-Thoss. Berlin: Suhrkamp 2015, 11.

- am 13.02.2026, 17:50:38.


https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Dinge

1.1 Funktion und Nicht-Funktion eines Stuhls

In Hinsicht auf den Titel dieses Sammelbandes — die Frage nach einer Therapie der
Dinge - bekommt der Stuhl als funktionales Mdobelstiick und Dreh- bzw. Angel-
punkt von Design- und Konsumtheorie zu Beginn des 20. Jahrhunderts, priziser
in der Opposition von Surrealismus und Bauhaus, eine besondere Bedeutung. Ge-
rade die Zunahme der Massenkultur und -produktion, gibt den Dingen eine neue
Rolle. Dabei oszillieren sie in der symbolischen Ordnung der Sprache zwischen
Warenfetisch und Fetischobjekt, mithin zwischen Karl Marx und Sigmund Freud.”

Dazu trigt nicht nur die Verwendung neuer Werkstoffe bei,? sondern auch die
Funktionalisierung, wie sie im Bauhaus konzipiert oder vom Surrealismus aufgeho-
ben wird. Beide Design- bzw. Kunststrémungen zeichnen sich durch ihr Interesse
an der materiellen Welt, der Materialitit der Dinge sowie ihrer symbolischen wie
imaginiren Bedeutung aus. Die Funktionalisierung jedenfalls markiert den Kern
einer Therapie der Dinge: Dinge miissen funktionieren — missen sie?

Jean Baudrillard konstatiert: »The surrealist object comes into being simultane-
ously with the functional object as its mockery, its overstatement.«* Surrealistische
Objekte wehren sich, besser sie ver-wehren sich einer ihnen zugeschriebenen Funk-
tion. Sie lassen sich nicht beauftragen. Ihr Auftrag ist ein anderer, nimlich gera-
de auf die Allmacht der Funktionalisierung zu verweisen. Gleichzeitig, so stellt es
Baudrillard fest, erscheinen Dinge, die auf ihre Funktion reduziert werden, »unre-
al and potentially surrealistic«.” Der Stuhl, dessen Funktion es ist, den menschli-
chen Koérper sitzend zu halten, wirke, so dargestellt, pathologisch. Das Sitzen ist ei-
ne Nicht-Funktion, da sich Menschen auch einfach auf den Boden setzen konnten.
Die Praxis des Sitzens entpuppt sich als kulturell determiniert und der Stuhl als ein
Instrument dieser kulturellen Determinierung. Aber es ist weniger der Surrealis-
mus, der sich um Stithle kiitmmert, als das Bauhaus: Freischwinger (S 533), Barcelona
chairs, B3 Wassily, oder der S 32 mit geflochtener Sitzfliche von Marcel Breuer.

Meret Oppenheims Stuhl dagegen, ein Mébelstiick, das sie entworfen und fir
einen Wettbewerb eingereicht hat,® ist aus Ahornholz, wirke wie ein biuerliches

2 Vgl. Hartmut Bohme: Fetischismus und Kultur. Eine andere Theorie der Moderne. Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt 22006, 307—330. zu Marx und 396—406 zu Freud.

3 Vgl. Nathalie Baschlin: Zwischen Material und Fiktion. Aspekte der Materialitat im Werk von
Meret Oppenheim. In: Therese Bhattacharya-Stettler/Matthias Frehner (Hg.): Meret Oppen-
heim — Retrospektive »mit ganz enorm wenig viel«. Ostfildern: Hatje Cantz 2006, 107-122, hier:
108.

4 Jean Baudrillard: Design and Environment: Or, The Inflationary Curve of Political Economy.
In: The universitas project: solutions for a post-technological society [1972]. New York: Museum of
Modern Art 2006, 50-66, 56.

5 Baudrillard: Design and Environment, 56.

6 Baschlin: Zwischen Material und Fiktion, 108f.

- am 13.02.2026, 17:50:38.


https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Bartelmus: »Wir wollen lebenslanglich Stihle flechten.«

Artefakt, wenn die Riickenlehne nicht ein verzerrtes Gesicht darstellen wiirde, das
seine Zunge bleckt. Die Zunge wiederum ist das Polster der Riickenlehne. Auf der
Sitzfliche liegt ein gewebtes Sitzkissen in Form und Gestalt eines Berner Lebku-
chens — Libchuecheglutschti von 1967: ein »neurotisches Mobelstiick«.” Oppenheims
Stuhl giert nach dem Lebkuchen — Erotik, Nahrungsaufnahme, Materialitit und
Korperlichkeit sind ineinander verschrankt. An ihm und mit diesem Stuhl zeigt
sich, was ich im Folgenden eine materielle Jouissance oder eine Jouissance der Ma-
terialitit nennen will, die sich zwischen Warenfetisch und Objektfetisch, zwischen
Marx und Freud aus einer Therapie der Dinge ergibt oder besser: ergeben kann.

Jouissance, Jacques Lacans Lieblingsbegriff, bezeichnet, ausgehend von Freuds
Jenseits des Lustprinzips, eigentlich das Diesseitige der Lust, die Spannung, das af-
fektive Empfinden.® Wihrend diese Erfahrbarkeit von Lust als Ziel der Lust sich in
vielen Varianten bei Mensch und Tier dufSert, scheint sie mir auch in der Auseinan-
dersetzung mit der Funktion und Entfunktionalisierung von Dingen zum Ausdruck
zu kommen. Zwischen Bauhaus und Surrealismus wird dieses Spannungsverhilt-
nis maximiert.

Beide Stilrichtungen ergeben in ihrer Opposition ein kritisches, dialektisches
Spiel.” Was fiir das Bauhaus die Funktion ist, ist fiir den Surrealismus die Nicht-
Funktion. Darin schreibt sich nicht nur eine Distanzierung von Objekt und Subjekt,
Ding und Mensch ein, sondern auch eine symbolische Ordnung der Sprache.’® Die
Message des Bauhaus wie des Surrealismus scheint klar: Setz dich! Bzw. Setz dich
nicht! Gleichzeitig geraten die Bauhaus-Dinge zu auratischen Artefakten, wihrend
die surrealistischen Ready-mades, objets trouvés oder objets introuvables diese Aurati-
sierung in Zweifel ziehen. Dabei ist die Funktion dieser Dinge als Designerstiicke
oder nicht-funktionale Objekte gekoppelt an die Sprache. Irgendwann werden die
Bauhaus-Stiithle nicht mehr zum Sitzen benutzt, wihrend die surrealistischen Din-
ge das Subjekt stets auffordern, das Benutzen doch zu erproben, zu itberpriifen, ob
sie nicht doch irgendeine (verborgene) Funktion haben.

In etwa so wie es Freud in Trauer und Melancholie erliutert: Die (Bauhaus-)Dinge
entsagen (auf asketische Weise) der libidindsen Energie, sodass diese auf die sur-
realistischen unmoglichen Dinge abgeleitet wird. Dabei werden aber die Bauhaus-

7 Christiane Meyer-Thoss: Meret Oppenheim. Buch der Ideen. Friihe Zeichnungen, Skizzen und Ent-
wiirfe fiir Mode, Schmuck und Design. Bern/Berlin: Gachnang und Springer 1996, 41f.

8 Vgl. Jacques Lacan: Die Kehrseite der Psychoanalyse. Das Seminar XVII. (1969—1970). Wien: Turia
+ Kant 2023.

9 Baudrillard: Design and Environment, 56.

10 Baudrillard: Design and Environment, 57: »Surrealism opposes the rational calculation that
sliberates<the object into its function by liberating the object from its function and by turning
it over to free associations from which no symbolism re-emerges (nor does the respective
crystallization of the subject and the object take place), but subjectivitiy itself, >liberated<
into its phantom self.«

- am 13.02.2026, 17:50:38.


https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Dinge

Dinge entleert und wiederum offen fiir eine fetischisierte Besetzung, gerade im und
durch den Kapitalismus.

Surrealistische Objekte scheinen somit etwas Grundlegendes zu offenbaren:
Das surrealistische Objekt »seizes the moment when the object is still mired in
anthropomorphism and is not yet born, we might say, to its pure functionality,
or the moment when the object is about to, but does not yet, absorb, man into its
functional unreality.«" Baudrillard fihrt fort: »Translating into image the extreme
of their contamination, surrealism illustrates and denounces the dismembering of
the subject and the object.«* Im Spannungsverhiltnis von Bauhaus und Surrealis-
mus wird ein Geviert von Objekt, Mensch, Funktion und Trieb/Begierde sichtbar,
das von nicht-menschlichen und menschlichen Akteur:innen gemacht wird: Am
Flechten der Stithle sind mehr als Menschen beteiligt.

1.2 De-Funktionalisierung des linguistic turn

Eine Therapie der Dinge folglich wiirde genau auf dieses Verhiltnis von Sprache und
Materialitit, von Ubertragung und Verschiebung achten, die mit den Dingen und
ihrer Funktion im Kapitalismus einhergeht. Mit anderen Worten: eine Therapie der
Dinge iibt sich in einer De-Funktionalisierung der Dinge. Denn die Funktion ist im-
mer eine anthropomorphe und anthropozentrische Bedingung des Objekts: es ist
immer eine Funktion fiir den Menschen. Wohingegen die De-Funktionalisierung
eine materielle Jouissance ermoglicht, die sich eben nichtin der surrealistischen An-
ti-Funktion, sondern im Dazwischen, in der Intra-Aktion von Sprache, Objekt und
Subjekt ergibt.

Aus der Perspektive der Object-Oriented Ontology lassen sich Bauhaus und Surrea-
lismus aber auch als zwei epistemische Verfahren lesen: Graham Harman definiert
drei Praktiken,” Objekte zu beschreiben: »overmining«, »undermining« und »duo-
mining«."* Wihrend »duomining« die Fusion der beiden vorher genannten Praxen
darstellt, meint »overmining« die Definition des Objekts in Bezug zu einer iiberge-
ordneten Idee wie Gott, Natur, Form oder Funktion. »Undermining« dagegen meint
die Atomisierung des Objekts in seine Bestandteile. Folglich betreibt Bauhaus »over-
mining, indem es alles auf die Funktion hin zuspitzt, wihrend der Surrealismus
sich im »undermining« versucht, indem die Dinge zerlegt und rekombiniert, aus
dem Zusammenhang gerissen und in verschiedene materielle Einzelteile und Frag-

by Baudrillard: Design and Environment, 57.

12 Baudrillard: Design and Environment, 57.

13 Vgl.Graham Harman: Immaterialismus. Objekte und Sozialtheorie. Wien: Passagen 2021, 16f.

14 Ebenso hier: Graham Harman: Object-Oriented Ontology. A New Theory of Everything. London:
Pelican Books 2018, 41 (»undermining«), 48 (»overmining«) und 50 (»duomining«).

- am 13.02.2026, 17:50:38.


https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Bartelmus: »Wir wollen lebenslanglich Stihle flechten.«

mente zerteilt, neu inszeniert werden. Aus diesem Grund steht der Surrealismus
dem Traum nahe, der seinerseits zerlegend operiert.

Ahnliches liefe sich auch fiir Marx und Freud versuchen: Objekte oder Dinge, die
zur Ware geworden sind, sind nach Marx dem natiirlichen Mensch-Ding-Verhiltnis
entzogen. Sie treten dem Menschen als Waren entgegen, die ihre eigene Macht und
Anziehungskraft aufweisen. Sie sind dem menschlichen Subjekt fremd und damit
auratisch.” Ahnlich, aber mit einer anderen Gewichtung, sieht Freud im Fetisch-
charakter der Dinge nun nicht mehr einen 6konomischen, sondern einen sexuellen
Wert." Beide betrachten das So-Sein der Dinge in ihrem (sexuellen oder konomi-
schen) Wert fiir das Subjekt, wodurch sich beide Perspektiven als »overmining« cha-
rakterisieren lieflen. Was bringt das?

Eszeigtsich dadurch, dass die Relation zwischen Menschen und Dingen anhand
dieser Perspektiven nicht nur eine im Sinne des linguistic turns sprachlich codierte,
sondern auch eine auf die »appearance«der Objekte fokussierte ist: Harman erklart,
dass alle Objekte eine »essence« und eine »appearance« haben,”” wobei den Dingen
selbst die »essence« entzogen ist. Uber die »appearance« kommunizieren Objekte
mit anderen Objekten.'®

Diese »appearance« wird demnach entweder als Funktion oder als Wert in die
symbolische Ordnung der Sprache eingehegt. Meines Erachtens unternehmen Op-
penheims Objekte (Gedichte, Zeichnungen, Skulpturen etc.) etwas anderes: Sie fo-
kussieren auf die durch die »appearance« in Bezug auf die »essence« sich ergebende
Materialitit der Jouissance/materielle Jouissance.

Oppenheim, die sich keineswegs einfach dem Surrealismus zuordnen lisst,” im
Gegenteil, die sich stets dieser Feststellung entzieht, versteht sich selbst als >Medi-
umk, wenn wir unter Medium den Knotenpunkt von mindestens vier Aspekten ver-
stehenwollen: Traum, Sprache, Material und Kérper/Geschlecht. Meret Oppenheim
sieht sich nicht als Kiinstler:innengenie, sondern als Vermittlerin.*® Thr Schaffen

15 Bohme: Fetischismus, 319.

16 Bohme: Fetischismus, 398.

17 Harman: Object-Oriented Ontology,152—159. Ferner: Graham Harman: Tool-Being: Heidegger and
the Metaphysics of Objects. Chicago/La Salle: Open Court 2002 sowie ders.: Vierfaches Objekt.
Berlin: Merve 2015.

18 Graham Harman: Aesthetics as First Philosophy: Levinas and the Non-Human. Naked Punch
2007 (9), 21-30.

19 Vgl. Abigail Solomon-Godeau: Fetishism Unbound. In: Heike Eipeldauer/Ingried Brugger/
Gereon Sievernich (Hg.): Meret Oppenheim. Retrospektive. Ostfildern: Hatje Cantz 2013, 45-56,
hier: 46.

20 In Bezug auf C.C. Jungs Konzept der Zweigeschlechtlichkeit versteht sich Oppenheim nicht
als weibliche Kiinstlerin, bestimmt damit die Position der Frau (als Signifikant) in der man-
nerdominierten Kunstwelt als etwas, das sich entzieht. Vgl. zum Komplex Gender und C.G.
Jung Isabel Schulz: Edelfuchs im Morgenrot. Studien zum Werk von Meret Oppenheim. Miinchen:
Verlag Silke Schreiber1993, 56—61. Ferner: Nicole Schweizer: »Es gibt keine>weibliche Kunst«.

- am 13.02.2026, 17:50:38.

33


https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Dinge

entziehtsich der klassischen Logik von Autorschaft, obschon sie sich ihr einschreibt,
und erlaubt damit ein kleines Détournement, einen Umweg, der aber zu den Dingen
und den Triumen sowie ihrer Intra-aktivitit fithren kann. Um das Stithleflechten zu
bestimmen, steht der Name >Meret Oppenheimc fiir einen materiell-semiotisch ge-
nerativen Knoten,” der eine Therapie der Dinge von und mit Sprache und Kérper,
Objekten und Triumen ausldst.

Ich rekurriere hier nicht nur auf Donna Haraways Rede vom materiell-semio-
tisch generativen Knoten. Gerade in Bezug auf das von der Dialektik von Surrea-
lismus und Bauhaus gleichermafen angezeigte Spannungsverhiltnis von Sprache
und Materie bzw. Bedeutung und Objekt, stellt Karen Barads agentieller Realismus
eine Perspektive dar, die es erlaubt, die Dinge nicht nur aus der Perspektive des lin-
guistic turn zu denken. In beiden theoretischen Konzeptionen eines Mensch-Mate-
rie-Verhiltnisses ergibt sich die Moglichkeit, eine Therapie der Dinge als Prozess-
Onto-Epistemologie zu denken, das heifdt als eine Produktion von Subjektivitit,
Wissen sowie einem (Unter-)Bewussten mit, durch, an und der Dinge(n).

Donna Haraway bezieht sich auf Katie King als sie »materiell-semiotische Er-
zeugungsknoten«** bestimmt: »So wie bei King als >Gedichte« bezeichnete Objek-
te Orte literarischer Produktion sind, bei der auch die Sprache eine von Absichten
und Autor:innen unabhingige Akteurin ist, so sind auch Kérper als Wissensobjek-
te materiell-semiotische Erzeugungsknoten.«* So treten Menschen, Korper, Dinge
als »materiell-semiotische Akteure« auf, um »das Wissensobjekt als aktive, Bedeu-
tung generierende Axis des Apparats der kérperlichen Produktion zu beleuchten,
ohne jedoch jemals die unmittelbare Prisenz solcher Objekte zu unterstellen oder,
was auf dasselbe hinausliuft, eine von diesen ausgehende, endgiiltige oder eindeu-
tige Determinierung dessen, was zu einem bestimmten historischen Zeitpunkt als
objektives Wissen gelten kann.«** Objekte nehmen in dem Moment ihres Erschei-
nens nicht nur Raum ein und lassen sich dann be-greifen, sondern sie produzieren
Bedeutung.

Die Funktion — um den Faden von Baudrillard wieder aufzunehmen — erscheint
nichtvor oder nach der Produktion der Dinge. Die Funktion definiert weder die On-
tologie der Dinge, als ihr So-Sein oder ihre Daseinsberechtigung, noch ist sie ihre

Gedanken zur frithen feministischen Rezeption von Meret Oppenheim. In: Therese Bhat-
tacharya-Stettler/Matthias Frehner (Hg.): Meret Oppenheim — Retrospektive »mit ganz enorm
wenig viel«. Ostfildern: Hatje Cantz 2006, 123—135.

21 Donna Haraway: Situiertes Wissen. Die Wissenschaftsfrage im Feminismus und das Privileg
einer partialen Perspektive. In: dies.: Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cyborgs und Frauen.
Herausg. v. Carmen Hammer/Immanuel StiefS. Frankfurt a.M./New York: Campus 1995, 73-97,
hier: 96.

22 Haraway: Situiertes Wissen, 96.

23 Haraway: Situiertes Wissen, 96.

24  Haraway: Situiertes Wissen. 96.

- am 13.02.2026, 17:50:38.


https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Bartelmus: »Wir wollen lebenslanglich Stihle flechten.«

Ideologie, das heifdt ihre Bezeichnung im sozio-kulturellen Mensch-Ding-Verhalt-
nis. Barad unterstreicht, dass es kein Vorher oder Nachher von Relation und Relata
gebe.” Es handelt sich viel eher um eine Form der »Intra-Aktivitit«<*®, eines Inein-
ander und Durcheinanderhindurchwirkens von Praktiken, Objekten und Sprache.*
Oppenheims Kunstwerke verweisen einerseits auf die De-Funktionalisierung des
Surrealismus, gehen aber in ihrer Verschrinkung mit Traum und Poesie iiber die-
se De-Funktionalisierung hinaus. Oppenheims Artefakte (Triume, Gedichte, Objek-
te) performieren das, was Karen Barad Intra-Aktivitit nennt oder wie Werner Spies
konstatiert: »Die Form folgt nicht der Funktion, sondern sie brennt vor ihr durch. «*®
Damit entziehen sich Oppenheims Arbeiten nicht nur der Opposition von Funktio-
nalisierung und De-Funktionalisierung von Bauhaus und Surrealismus, sondern
auch derjenigen von Marx und Freud, also der ékonomischen oder sexuellen Feti-
schisierung. Oder anders gesagt: materielle Jouissance einer »corpo-reality«*’ an-
stelle einer »feminine jouissance«,*® bedeutungschwangerer Zeichenspiele wie sie
der Surrealismus gerne spielt.*!

Haraway und Barad reagieren auf ihre je eigene Art auf das Problem des lingu-
istic turn fur den Koérper, Materien etc., die nur noch von Sprache, der symbolischen
Ordnung der Diskurse bestimmt zu sein scheinen. Aus meiner Perspektive, und das
will eine Therapie der Dinge eigentlich sagen, wiirde ein psychoanalytischer Mate-
rialismus bzw. eine materialistische Psychoanalyse eine Synthese anbieten konnen.
Oppenheims Praxis changiere zwischen Fragilitit und Konservierung,* unterlaufe
also die Praktiken von »overmining« und »undermining«. Denn ihre Objekte konnen
weder auf ihre Triume, noch auf die Materialien, auch nicht auf die Diskurse (Sur-
realismus) und damit auf die Sprache oder auf ihre Geschlecht reduziert werden.
In diesem Sinne entziehen sich ihre Arbeiten den beiden Erklirungsbestrebungen

25 Karen Barad: Agentieller Realismus. Uber die Bedeutung materiell-diskursiver Praktiken. Berlin:
Suhrkamp 2012, 14.

26  Karen Barad: Die queere Performativitat der Natur. In: diess.: Verschrdnkungen. Berlin: Merve
2015, 131.

27  Karen Barad: Verschrankungen und Politik. Karen Barad im Gesprach mit Jennifer Sophia
Theodor. In: Dies.: Verschridnkungen. Berlin: Merve 2015, 173—213, hier: 203.

28  Werner Spies: Meret Oppenheims Objet de Désir. In: Therese Bhattacharya-Stettler/Matthias
Frehner (Hg.): Meret Oppenheim — Retrospektive »mit ganz enorm wenig viel«. Ostfildern: Hatje
Cantz 2006, 21-38, hier: 32.

29 Vgl. zu einem erweiterten Begriff der Trans-Corpo-Reality: Stacy Alaimo: Bodily Natures. Sci-
ence, Environment, and the Material Self. Bloomington: Indiana UP 2010.

30  Vgl. Maureen P. Sherlock: Mistaken Identities. Meret Oppenheim. In: Michael D. Hall/Eugene
W. Metcalf Jr. (Hg.): The Artist Outsider. Creativity and the Boundaries of Culture. Washington:
Smithsonian Institution Press 1994, 276—289, hier: 282.

31 Vgl. Sherlock: Mistaken Identities, 282.

32 Baschlin: Zwischen Material und Fiktion, 113 und 117.

- am 13.02.2026, 17:50:38.

55


https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Dinge

der Moderne, die die OOO identifiziert hatte. Aber Objekte und Dinge sind mehr als
ihre Bestandteile.

1.3 Vorgehen: Tasse, Traumtagebuch, Gedicht

Wenn ich im Folgenden Meret Oppenheims Selbstverstindnis als Medium als
Selbstbeschreibung eines materiell-semiotisch generativen Knotens auffasse, dann
nicht, um »duomining« zu betreiben. Ihre Werke lassen sich auf keine der vier
Aspekte reduzieren bzw. diesen unterordnen. Im Gegenteil bringen ihre Arbeiten
diese Kategorisierungen im selben Moment hervor, in dem sie auch die Artefakte
hervorbringen: Das bedeutet, die Artefakte sind Manifestationen von Diskur-
sen, Materialien, Sprache des Bewussten und Unbewussten, von Wert, Funktion,
Korper, Geschlecht und ihren Auflgsungsbestrebungen. Diese vierfache Dialektik
produziert gleichzeitig ontologische Flows, wie epistemische Objekte — aber auch
epistemische Flows und ontologische Dinge. Sie sind gleichzeitig mit dem Subjekt
und subjektivieren den Menschen. Sie tragen dazu bei, auch aus ,dem Menschen'
ein Objekt hinsichtlich einer flat ontology zu machen.*® Zudem existieren die Ob-
jekte auch unabhingig von uns Menschen und unserer Wahrnehmung von ihnen.
Sie sind aus anthropozentrischer Perspektive geradezu sur-real.

Mein Versuch liuft darauf hinaus, diese Verschrinkung anhand Oppenheims
Gedichten, ihrem Traumtagebuch, ihren Skulpturen und Bildern nachzuzeichnen,
um in einem zweiten Schritt das spezifisch pathologische Verhiltnis (im Sinne von
leidenschaftlich) zu den Dingen zu betrachten, das sich in einer Opposition heraus-
gebildet hat: nimlich die Opposition von Bauhaus und Surrealismus. Diese Opposi-
tion konfiguriert nicht nur das dsthetische, sondern auch das psychosoziale Verhilt-
nis des Menschen zur Dingwelt. Erst in der Dekonstruktion dieser Opposition lisst
sich vielleicht ergriinden, was eine »Therapie der Dinge« eigentlich heifien kann.
Umwendung der Begriffe Partialobjekt, Objektwahl, Abwehr, Projektion und vor al-
lem des Fetischs bzw. der Fetischisierung.

Ausgehend von dieser Konfiguration will ich auf drei Fille materieller Jouissance
schauen: Oppenheims berithmte Pelztasse, ihr Traumtagebuch und zuletzt — den
Anfang dieser Therapie der Dinge aufgreifend — auf ihre Gedichte.

33 Zum Verstandnis einer flat ontology vgl. Harman: Object-Oriented Ontology, 54—58.

- am 13.02.2026, 17:50:38.



https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Bartelmus: »Wir wollen lebenslanglich Stihle flechten.«

2. Materielle Jouissance I: die Pelztasse

Der Surrealismus unterhilt ein problematisches Verhiltnis zur patriarchalen, bini-
ren und heteronormativen Konstruktion von Geschlecht.>* Zerstiickelte fragmen-
tierte Frauenkorper gehoren zum Bildrepertoire. Mdnnliche Kinstler projizieren
ihre artistischen Ideale — Bretons »amour fou«® zum Beispiel — auf den weiblichen
Korper. Einstimmig mit der psychoanalytischen Position, nach der die Frau als das
Andere, als der unerforschliche Kontinent gilt,*® werden Frauenkorper und Kiinstle-
rinnen vereinnahmt. Nancy Spector bringt es auf den Punkt, wenn sie schreibt: »The
Surrealist’s much-touted revolution of the mind was mapped of the female body; its
metaphor were erotic, its attitudes misogynist.«*” Dies gilt insbesondere fiir Op-
penheims Kérper, wie er von Man Ray abgelichtet wird, aber auch fiir ihren Namen,
wenn Max Ernst sie »sein Meretlein« nennt: »Oppenheim herself was colonized as
a Surrealist object«*® — und so auch ihre Arbeiten. Kolonisiert wird hier aber typi-
scherweise mit dem (technischen) Auge und der Sprache.

Insbesondere ihre wohl bekannteste Arbeit, die sogenannte Pelztasse, scheint
genau dieses Verhiltnis von Psychoanalyse und Materialitit, von patriarchaler
Norm und Asthetik einerseits zu reprisentieren, andererseits zu unterlaufen.
Wihrend die minnlichen Kiinstler Oppenheim zum weiblichen Ideal surrealisti-
scher Kunst stilisieren, und zwar mithilfe des Objekts, ist das Objekt seinerseits
nur eine Projektion minnlicher Fantasie.*

Indem die Pelztasse zur Ikone des Surrealismus gemacht wird, wird auch Op-
penheim zum Fetischobjekt,*® zur surrealistischen »femme-enfant«.*" Hier zeigt
sich die appellative Gewalt des Surrealismus als Ideologie, die den Surrealismus
selbst auf der Grenze zwischen Materialitit und Sprache aufstellt. Der Surrealis-
mus ist trotz seiner Hinwendung zum Objekt, dem Ding bzw. dem Materiellen

34  Xaviére Gauthier: Surrealismus und Sexualitit. Inszenierung der Weiblichkeit. Wien/Berlin: Me-
dusa Verlag 21980. Solomon-Godeau: Fetishism Unbound, 49. Vgl. Josef Helfenstein: Meret
Oppenheim und der Surrealismus. Stuttgart: Verlag Cerd Hatje 1993.

35  Sherlock: Mistaken Identities, 278.

36  Solomon-Godeau verweist auf Sigmund Freuds Vorlesung zur Weiblichkeit von 1933. Vgl.
Solomon-Codeau, 50 und Sherlock: Mistaken Identities, 278.

37  Nancy Spector: Meret Oppenheim. Performing Identities. Jacqueline Burckhardt/Brice
Curiger (Hg.): Meret Oppenheim. Beyond the teacup. New York: Independent Curators Inc./
Distributed Art Publishers, 1996, 34—43, hier: 37.

38  Spector: Performing Identites, 37.

39  Sherlock bezieht sich auf Luce Irigaray: This Sex Which Is Not One. In: Elaine Marks/Isabelle
de Courtivron: New Frech Feminisms. New York: Schocken 1981, 100f. Vgl. Sherlock: Mistaken
Identities, 277.

40 Vgl. ferner Barba Vinken: »Die Mode ist Metapher des Lebens«. Die Poetik der Meret Oppen-
heim. In: Quarto. Zeitschrift des Schweizerischen Literaturarchivs No. 48 2020, 47-55, hier: 50f.

41 Solomon-Godeau: Fetishism Unbound, 50.

- am 13.02.2026, 17:50:38.

37


https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Dinge

der minnlichen Macht der Sprache oder Phallogozentrismus verpflichtet.** Das
Bezeichnen durch das autonome Subjekt »minnlicher Kiinstler« spielt dabei eine
entscheidende Rolle. Ihre Gewalt gegeniiber den Objekten dufiert sich als De-Funk-
tionalisierung in der fragmentierenden Praxis.

Dabei ist die Pelztasse doch nichts anderes als eine materielle Jouissance, nicht
durch ihre Funktion oder Nicht-Funktion, sondern allein durch ihr materielles Zu-
sammenspiel im Spannungsverhiltnis zum skizzierten surrealistischen Phallogo-
zentrismus: Eine materielle Jouissance, die aus der De-Funktionalisierung von Ma-
terial und Sprache schépft.

Die Pelztasse, genannt Objekt von 1936, Oppenheim nennt sie eigentlich Tasse,
soucoupe et cuilliére revetues de fourrure,** erhilt von André Breton den Titel: Le déjeu-
ner en fourrure. Damit schreibt er ihre Arbeit in die midnnliche Kunst- und Kultur-
geschichte der Fetischisierung des Weiblichen ein.* Sie erinnert nun an Edouard
Manets sogenannten weiblichen Akt Le déjeuner sur I'herbe von 1863 und an Leopold
von Sacher-Masoch Vénus d la fourrure von 1870.% Gleichzeitig avanciert das Objekt
zum Inbegriff surrealistischen Umgangs mit den Dingen: Befreiung der »Alltagsge-
genstinde von ihrer Zweckhaftigkeit« und Entzug aus der »Sphire des Konsumsx,
»[...] womit ein zentrales Charakteristikum der surrealistischen Objektkunst reali-
siert ist, nimlich >das wahnsinnige Untier Gebrauch zu umzingelns, wie es Breton
in Crise de l'objet (1936) formuliert.«*”

Damit der Gebrauchsgegenstand unniitz werden kann, bedarf es zudem der
Fetischisierung der weiblichen Subjektposition Oppenheims im Gefiige kiinstleri-
scher Produktion, deren Dinge dann doch eine Funktion erfiillen, nimlich fir den
minnlichen Konsum (male gaze) als Fetischobjekt zur Verfiigung zu stehen.

Tasse, Untertasse und Loffel sind »beinahe nahtlos[] mit dem Fell einer chine-
sischen Gazelle« maskiert.*® Damit werde »[d]as Objekt [] zum Ausdruckstriger

42 Jacques Derrida zitiert nach Sherlock: Mistaken Identities, 277.

43 Wieeindriicklich, die vier Aspekte von Sprache, Traum, Materialitat und Geschlecht ineinan-
der verwoben sind, haben viele Studien zu Meret Oppenheim hervorgehoben. Insbesondere
die beriihmte Pelztasse, die Meret Oppenheim ziemlich am Anfang ihrer Karriere erdachte
und gestaltete, legte nicht nur die Kiinstlerin fiir viele insbesondere ménnliche Betrachter
fest auf den Surrealismus, es zeigt gerade auf, wie Sprache und Materialitit Geschlecht in
der symbolischen Ordnung patriarchaler Denkweisen festlegt, erotisiert, standardisiert.

44 Solomon-Godeau: Fetishism Unbound, 49.

45  Vgl. Sherlock: Mistaken Identities, 281: »The right to give a sproper name« to her own work
is here usurped by the primary legitimator of Surrealism with her permission. In Western
history and mythology, this power to nominate is>equivalent to taking possession«.«

46  Heike Eipeldauer: Meret Oppenheims Maskeraden. In: diess./Ingried Brugger/Gereon Siever-
nich (Hg.): Meret Oppenheim. Retrospektive. Ostfildern: Hatje Cantz 2013, 11-24, hier17f.

47  Eipeldauer: Maskeraden, 17.

48  Eipeldauer: Maskeraden, 17.

- am 13.02.2026, 17:50:38.


https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Bartelmus: »Wir wollen lebenslanglich Stihle flechten.«

verdringter Wiinsche und Ausléser psychischer Energien.«* Doch ist die Tasse
nicht einzigartig: Im Surrealismus werden stindig Dinge, Nahrung und Erotik
verkniipft.*® Entscheidender ist (nicht nur fiir eine Therapie der Dinge), was Chris-
tiane Meyer-Thoss feststellt, nimlich »dass dieses Objekt seinen Traum nach innen
triumt.«** »Tasse, Teller und Loffel bleiben trotz ihrer >Verkleidung« das, was sie
sind: Tasse, Teller und Loffel.«*> Das gilt allerdings nur, solange es einen interpretie-
renden Blick bzw. ein interpretierendes Subjekt gibt. Was die Tasse fiir sich ist, was
sie von sich wahrnimmt, bleibt entzogen. Dass die Essenz (»essence«) der Objekte
stets den Dingen selbst, als auch allen anderen, entzogen sei (»withdrawn«), formu-
liert, wie bereits ausgefiihrt, ein Credo der OOO. Dagegen kommunizieren Objekte
mittels ihrer Erscheinung (»appearance«). Jedes Objekt besteht so aus wahrnehm-
baren und realen Qualititen. Hier zeigt sich das Spiel um die Gegenstinde, jene
zwischen Bauhaus und Surrealismus, von Funktionalisierung und De-Funktiona-
lisierung oder, wie Derrida formulieren wiirde, »the battle of the proper name«.”
Wer behilt die Oberhand bei der Benennung der Dinge oder — mit anderen Worten
— bei der Auratisierung der Dinge? Diese Auratisierung ist gleichsam in Hinblick
auf die von Alessandro Mendini propagierte Verkniipfung von Design und Psyche
auch geschlechtlich codiert.** Wihrend Kunst keines habe, zeige Design Geschlecht
an.”

Oppenheim, die sich auf C.G. Jungs Konzept der Zweigeschlechtlichkeit beruft,
nach der in allen Menschen ein weiblicher (anima) und ein mannlicher Teil (animus)
wirken, unterliuft diese Zuschreibung von Kunst und Design. Auch wenn Jung re-
aktionir den weiblichen Teil dem minnlichen unterordnet, unter dem minnlichen
Teil das Genie und unter dem weiblichen die Muse versteht, erlaubt Oppenheims In-
terpretation und Anwendung der Zweigeschlechtlichkeit die materielle Jouissance
jenseits der biniren Codierung von minnlich/weiblich zu verorten.*®

Hier sind Sprache und Materialitit miteinander verschrinkt. Marcel Duch-
amp — zum Beispiel - entkleidet die Dinge ihrer Funktion, hiillt sie aber sprachlich
wieder ein. Dieses »Einhiillen« ist dabei an den weiblichen Kérper, an das Signi-
fikant die Frau sowie an Erotik und Fetisch gekoppelt. Oppenheim kehrt dieses
Verhiltnis teilweise um, indem sie ihrerseits materiell wie sprachlich auf Duch-
amp verweist. Miss Gardenia von 1962 referiert das weibliche Geschlecht wie auch

49  Schulz: Edelfuchs im Morgenrot, 95

50  Schulz: Edelfuchs im Morgenrot, 96.

51 Schulz: Edelfuchs im Morgenrot, 98.

52 Schulz: Edelfuchs im Morgenrot, 99.

53 Derrida zitiert nach Sherlock: Mistaken Identities, 278.

54  Schulz: Edelfuchs im Morgenrot, 99.

55  Schulz: Edelfuchs im Morgenrot, 100.

56  Vgl.Vinken: Poetik, 49: Zur Romantisierung der Androgynitat und Kritik vgl. Schulz: Edelfuchs
im Morgenrot, 60.

- am 13.02.2026, 17:50:38.

39


https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Dinge

Duchamps Feuillede vigne femelle von 1950 und ruft so den Zusammenhang von
Kannibalismus und Vagina Dentata auf. Damit werden die Dinge, die dem Konsum
scheinbar entzogen wurden, dem Konsum auf eine hedonistische Weise zuriickge-
geben, nimlich als sexualisierter Konsum einer kannibalischen Libido.

Das surrealistische Prinzip, mit den Dingen umzugehen, changiert zwischen
oraler und analer Phase, behilt ein, hilt zuriick und spuckt dennoch aus.”” »Wih-
rend das Duchampsche Readymade auf das Konzept des Kunstwerks als Waren-
fetisch abzielt,« erklirt Abigail Solomon-Godeau, »ist der freudsche Fetisch als
Symptom der Kastrationsangst mit sexueller Bedeutung aufgeladen.«*® In diesem
Spannungsverhiltnis ergeben die Dinge des Surrealismus einen Sinn: Nach Clifford
Geertz ist »der Fetisch [ein] »Objekt, mit dem sich gut denken lisst.«* Dies scheint
in erster Linie aber fiir Manner zu gelten, die einer patriarchalen Norm folgen.
Nur jemand, der auch kastriert werden kann, eignet sich zum surrealistischen
Fetischisten. Demgegeniiber verhalten sich die Objekte — im Surrealismus — »hys-
terisch« und »paranoisch«. So fragmentiert der Surrealismus auch die materielle
Jouissance, wo er sie berithrt. Oppenheim dagegen verschiebt Sprache, Traum und
Materialitit so gegeneinander, dass sich einerseits diese patriarchalen phallogo-
zentrischen Strukturen unterlaufen lassen, andererseits aber auch neue Formen
des GeniefRens ergeben. Weder 6konomischer noch sexueller Fetisch, erzeugen ihre
Arbeiten Kraftlinien, die sprachliche und kérpetliche Uberginge erméglichen.

57  Peter Gerson zitiert nach Solomon-Godeau: Fetishism Unbound, 47: »Der Kannibalismus der
surrealistischen Erotik war eine Voranzeige des gesellschaftlichen Konsumhedonismus, der
das ERbare und Zerstiickelbare der Wirklichkeit, ihre materielle Inbesitznahme anstrebt. Die
Sexualisierung des Konsums mithilfe der oralen und kannibalischen Libido gehort langst
zum Standard .«

58  Solomon-Godeau: Fetishism Unbound, 49.

59  Clifford Geertz zitiert nach Solomon-Godeau: Fetishism Unbound, 53.

- am 13.02.2026, 17:50:38.


https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Bartelmus: »Wir wollen lebenslanglich Stihle flechten.«

3. Materielle Jouissance lI: das Traumtagebuch

Oppenheim notiert in ihr Traumtagebuch (das sie zwischen 1928 und 1985 unregel-
mifig, aber reflektierend, fithrt® und das erstmals 1986, dann 2010 in einer ver-
inderten und erweiterten Ausgabe von Christiane Meyer-Thoss, veréffentlicht wird)
im September 1935: »Durch eine kleine Tiire am anderen Ende des Saales kommt ein
Ding herein, eine Art Paranoiker-Plastik [Sie erinnert an Figuren von S. Dali], das
sich aber riesig ausdehnt, sobald es durch die Tir ist und fiillt den Saal bis zur De-
cke aus.«*

Salvador Dali, auf den die Paranoiker-Plastik wie zitiert zuriickgeht,* schreibt
1930 in La Femme visible:

Die Paranoia bedient sich der Aufienwelt, um ihre Wahnvorstellungen mithilfe
dieses Materials zu konkretisieren. Sie verwertet es aber auf eine so bestiirzend
eigenartige Weise, dass sie die Realitdt des Wahnsystems auch den nicht para-
noischen Mitmenschen als Realitat einsichtig macht und aufnétigt. Die Realitat
der AuRenwelt dient als Veranschaulichung und Beweis, sie wird in den Dienst
der Realitit unseres Geistes gestellt.®

Paranoia meint hier die Umdeutung der Welt durch das Subjekt, das mit »iiberstei-
gerter Bedeutung« ausgestattet ist.* Fiir den/die Paranoiker:in, gerade weil er/sie
sich fiir etwas Besonderes hilt, erscheint die Welt mit einem Surplus an Bedeutung.

60 Nachweislich sind 16 von Oppenheims Werken ausgehend von Triumen entstanden. Vgl.
Schulz: Edelfuchs im Morgenrot, 68. Nicole Schweizer konstatiert, dass firr Oppenheim der
Traum gewissermafien eine »andere Grammatik« freigab, »deren Spur sie manchmal noch
Jahre spiter niederschreibt, und dieser anderen Form der Verdichtung — der Poesie.« (Schwei-
zer: »Es gibt kein>weibliche Kunst«, 124) Poesie und Traum werden als Spur (2hnlich wie bei
Derrida) eng gefithrt und als produktives Moment gedeutet. So ergibt sich auch hier eine
materielle Jouissance des Wortes, die sich gibt.

61 Inden7oer]Jahren kehrte Oppenheim nach Paris zuriick, erlebte neben den Studierendenre-
volten auch die Renaissance der Psychoanalyse und reaktivierte ihre Traumtagebiicher. Vgl.
Schulz: Edelfuchs im Morgenrot, 76.

62  MeretOppenheim: Trdume. Aufzeichnungen1928—1985. Hg. u. m. einem Nachwortv. Christiane
Meyer-Thoss. Berlin: Suhrkamp 22013, 17.

63  Daliliestdie gerade erschienene Dissertation von Jacques Lacan, in der er die Paranoia unter-
sucht und die Produktivitit der Psychose betont. Vgl. Schulz: Edelfuchs im Morgenrot, 65 und
70.Vgl. auch:Jacques Lacan: Uber die paranoische Psychose in ihren Beziehungen zur Personlichkeit
und Friihe Schriften iiber die Paranoia. Wien: Passagen Verlag 2002.

64  Zitiert nach Maurice Nadeau: Geschichte des Surrealismus. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt
72012,168.

65 Zitiert nach Nadeau: Geschichte des Surrealismus, 167.

- am 13.02.2026, 17:50:38.

4


https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Dinge

Was sich hier spiegelt, ist im Grunde eine verkiirzte Version von Kants Korre-
lationismus,® der insbesondere im Kontext des New Materialism, des spekulativen
Realismus und der OOO kritisiert wird. Fiir Kant ist die Welt lediglich fiir und im
Ausgangvom Subjekt zu denken. Ob es eine Welt ohne das Subjekt gibt, muss unent-
schieden bleiben. Alles, was zihlt, ist das Subjekt, und die Welt, mit der das Subjekt
qua Verstand korreliert. Quentin Meillassoux erliutert: »Unter >Korrelation« verste-
hen wir die Idee, derzufolge wir Zugang nur zu einer Korrelation von Denken und
Sein haben, und nie gesondert zu einem der beiden Begriffe.«*” Dali steigert Kants
Korrelationismus zur Paranoia. Mehr noch: Die materielle Welt kippt in eine rein
sprachlich erfassbare Vorstellung, mithin in einen Reprisentationalismus par excel-
lence. Nur reprisentieren die Dinge nicht mehr sich noch irgendetwas anderes als
das Mehr jener subjektiven Vorstellungs- und Einbildungskraft des paranoischen
Subjekts.

Bei Breton heifit es weiter:

Diese Eigenschaften des ununterbrochenen Werdens eines jeden Gegenstandes,
den die paranoische Geistestatigkeit, oder anders ausgedriickt, die liber alle Geis-
tesstérung hinausgehende Geistestatigkeit, wie sie in der Wahnvorstellung ihren
Ursprung nimmt, in ihren Strudel reifst, muss eingehend durchdacht werden.
Kraft dieses ununterbrochenen Werdens und Sichwandelns dessen, was dem
Paranoiker Gegenstand ist, kann er gerade die Erscheinungen der Aufienwelt fiir
unbestindig, rasch von einem Zustand zu einem anderen (berwechselnd, wenn
nicht gar fir fragwirdig und unzuverldssig halten. Noch verwirrender aber ist,
dass der Paranoiker die Macht hat, seinen normalen Mitmenschen die Realitit
seiner wahnhaften Eindriicke einsichtig und nachpriifbar zu machen ... Damit be-
statigt sich uns, mit triftigen Belegen und Beweisstilicken, aufs neue die Allmacht
des Begehrens und Wiinschens, die das einzige ist, woran der Surrealismus je
geglaubt hat ..%®

Verkiirzt lief3e sich hier eine Verbindung zwischen Breton und Gilles Deleuzes
Prozessontologie herstellen, die insbesondere im New Materialism rezipiert wird.
Gemeint ist damit, dass fiir Deleuze — in der Perspektive, die er mit Félix Guattari
in Anti-Odipus und Tausend Plateaus ausgearbeitet hat — das Werden entscheidend
ist. Nicht das Sein, also die arretierte, stillgestellte Objektivitit, sondern den Strom

66  Ein kurzer Seitenblick in die fiir Dali wichtige Dissertation zum Thema Paranoia von Jacques
Lacan aus dem Jahre 1932 unterstiitzt diese Verbindung zwischen dem Kantischen rationalen
und dem paranoischen Subjekt. Vgl. Jacques Lacan: Uber die paranoische Psychose in ihren Bezie-
hungen zur Personlichkeit und Friihe Schriften iiber die Paranoia. Ubers. v. Hans-Dieter Gondek.
Wien: Passagen 2002, 61-69.

67  Quentin Meillassoux: Nach der Endlichkeit. Versuch iiber die Notwendigkeit der Kontingenz. Zii-
rich: diaphanes 2014, 18.

68  Nadeau: Geschichte des Surrealismus, 168.

- am 13.02.2026, 17:50:38.


https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Bartelmus: »Wir wollen lebenslanglich Stihle flechten.«

bzw. Fluss von Psychischem und Materiellem, gilt es zu aktivieren und freizuset-
zen. Davon handeln die Wunsch-, Kriegs- und anderen Maschinen oder das Tier-
bzw. Frau-Werden sowie das Konzept des organlosen Kérpers. Dies lasst sich aller-
dings erst dann erzeugen, wenn sich das paranoische Objekt mit dem hysterischen
Subjekt verschaltet.

Fiir Breton und Louis Aragon ist die Hysterie ein »asthetischer Akt par excel-
lence«.® Oppenheims Wort, in giftige Buchstaben eingepackt (wird durchsichtig) von 1970
wendet die Verschrinkung von paranoischem Objekt und Hysterie ins Produktive.
Nicht nur macht die Arbeit, die aus einer das Nichts oder eine Leere umschliefRen-
den Packschnur besteht, das »psychoanalytische Verstindnis von der Darstellbar-
keit psychischer Prozesse«’ sichtbar. Es verdeutlicht — in Verbindung von Diskurs,
Geschlecht und Sprache mit der (nicht vorhandenen) Materialitit - jene Intra-Ak-
tivitit, von der Barad spricht. Die Hysterie des paranoischen Objekts dekonstruiert
den Phallogozentrismus des Worts mithilfe von giftigen Buchstaben, den male gaze
auf die Frau als das weibliche Objekt,” den patriarchalen Diskurs der symbolischen
Ordnung (»wird durchsichtig«). Die Paketschnur produziert, als materiell-semio-
tische generative Akteurin, die Negativitit von Materialitit und Psychoanalyse, die
sich dann in der materiellen Jouissance (rezeptions- wie produktionsisthetisch) du-
Rert.

Oppenheims Traumtagebuch ist nicht einfach eine Quelle der Inspiration und
ihre Werke demnach Illustrationen der Triume. Im Gegenteil: in ihren Triumen
kommen Tiere als Tiere, Materialien als Materialien, Gegenstinde als Gegenstin-
de vor, die sie schriftlich notiert und reflektiert. Ihre kiinstlerische Praxis folgt eher
dem, was Barad unter Diffraktion versteht,”* einem Durchleiten der Trauminhalte
durch ein Prisma. Oppenheim geht es weder darum, frei nach C.G. Jung, Archetypen
oder kollektive Triume zu illustrieren, noch, nach Freud, die Triume als Hinwei-
se auf Verdringtes hermeneutisch zu entschliisseln. Ihr geht es auch nicht darum,
wie Breton es wollte, »Dinge, die im Traum erschienen, als greifbare Gegenstinde
unter die Leute zu bringen.«”® Auch wenn eine Verbindung zwischen Traumtage-

69  Vgl. Elisabeth Bronfen: »Man weift nicht woher die Einfille einfallen« Uber das Verhiltnis
von Form und Nichts bei Meret Oppenheim. In: Heike Eipeldauer/Ingried Brugger/Gereon
Sievernich (Hg.): Meret Oppenheim. Retrospektive. Ostfildern: Hatje Cantz 2013, 3544, hier: 35.

70  Bronfen:»Man weifd nicht woher die Einfille einfallenc, 38.

71 Bronfen: »Man weif nicht woher die Einfille einfallenc, 39.

72 Karen Barad: Meeting the Universe Halfway: Quantum Physics and the Entanglement of Matter and
Meaning. Durham/London: Duke University Press 2007, 88.

73 Spies: Meret Oppenheims Objet de Désir, 21. Vgl. auch Isabel Schulz: »Die Allmacht des Trau-
mes«, 54: »Im Gegensatz zu Freud, fiir den das Ergebnis der Traumarbeit der rekonstruier-
bare Trauminhaltist, also eine Art Bilderratsel, das erst in die Sprache riickiibersetzt werden
muss, um auf diesem Weg ins Unbewusste verdrangte Wiinsche und Erlebnisse zu erkennen,
Gbernimmt André Breton den Traum in seiner fragmentierten Bild- oder Wortlichkeit.«

- am 13.02.2026, 17:50:38.

43


https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44

Dinge

buch und 16 Arbeiten Oppenheims identifizierbar ist,”* wirkt das Traumtagebuch
mehr als Katalysator fiir Materialien, Techniken und Wérter.” Freigesetzt werden
Kraftlinien der materiellen Jouissance, die sich nicht von Sprache, Traum, Material,
Bedeutung oder Geschlechtleitenlassen, sondern diese Positionen geradezu durch-
stromen, aufnehmen und umwandeln.

Das surrealistische Diktum, nachdem »[...] jeder Gegenstand, der gemif und
aus den Strebungen und Wiinschen des Unbewussten, des Traums heraus verfertigt
wurde [,] [surreal ist]«,”® setzt Oppenheims Traumtagebuchpraxis die Diffraktion
des Traums entgegen. Fiir die Paranoiker-Plastik ist das korrelierende Subjekt (nach
Kant) von zentraler Bedeutung. Nur ein solches Subjekt, bezogen auf eine Welt, ver-
mag es, in der Vorstellung des Surrealismus paranoisch zu agieren und damit auch
Objekte zu produzieren, die die Realitit iiberschreiten.” Im Surrealismus sind die
Objekte immer gekoppelt an den Traum, also an eine Form der Subjektivitit des Un-
bewussten. Damit gehéren Sie aber in eine Matrix von Welt und Subjekt,” die die
Dichotomie von Subjekt und grofiem Aufien nicht itberwindet, aber modifiziert.

Oppenheim, die sich in ihrer Dekonstruktion des minnlichen Blicks genau die-
sem Blick-Regime des »zum Objekt Machens« widersetzt,” radikalisiert das Ver-
hiltnis von Traum und Objekt. Wihrend im Surrealismus die Frau zum Objekt, wie
die Alltagsgegenstinde zu Kunstwerken »gemachtc, als solche betrachtet werden,
bewegt sich Oppenheim auf den Linien eines New Materialism, in dem die Relata den
Relationen nichtvorausgehen, also nicht der Traum die Dinge bedingt, sondern sich
Traum und Objekt gemeinsam ergeben.

Diese negative Form der Therapie der Dinge, die Wort, in giftige Buchstaben einge-
packt (wird durchsichtig) in Gang setzt, erlaubt es »lebenslinglich Stithle [zu] flech-
ten, das heifdt produktiv die Stabilitit des Kantischen Korrelationismus zu unter-
laufen, sich der symbolischen Ordnung der Sprache zu entziehen und das Material
nicht zu fetischisieren.

Gegen den »fetischistische[n] Umgang mit der Dingwelt«*® setzt Oppenheim
ihre intra-aktive paranoiakritische Methode ein.® Fiir sie ist nicht die Korrelation
von Welt und Subjekt entscheidend. Nicht die Interpretation von Welt, Traum oder

74 Schulz: Edelfuchs im Morgenrot, 68.

75  Vgl. Schulz: Edelfuchs im Morgenrot, 76.

76  Nadeau: Geschichte des Surrealismus, 170.

77  André Breton zitiert nach Nadeau: Geschichte des Surrealismus, 17f.

78  Dazudie Kritik von Alenka Zupancic: What IS Sex? Cambridge/London: MIT Press 2017. Insbe-
sondere darin das Kapitel 4: Object-Disoriented Ontology, 73—139.

79 Ubrigens eine Geste die sich auch auf die meist mannlichen Vertreter der 000 applizieren
lasst und hier im Hintergrund mitzudenken ist.

80 Spies: Meret Oppenheims Objet de Désir, 23.

81  Spies: Meret Oppenheims Objet de Désir, 28.

- am 13.02.2026, 17:50:38.


https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Bartelmus: »Wir wollen lebenslanglich Stihle flechten.«

Objektim Sinne eines Reprisentationsidiomsklassischer hermeneutischer Wissen-
schaften leitet die kiinstlerische Praxis von Oppenheim, sondern das performative
(ontologische) Idiom einer materiellen Jouissance.

4, Materielle Jouissance lll: das Gedicht

Zum surrealistischen Verhiltnis von Subjekt und Objekt, Materialitit und Poesie
schreibt Baudrillard: »A subjective poetry where the primary and the associative
process of dreams come to sidetrack functional associations, surrealism, thus,
briefly and contradictorily, illumines the growing pains of object, generalizing
the abstraction of life through the functionalization of the object.«** In dieser
Verschrinkung von Traum und Funktion bekommt Sprache, zumal eine poetische,
die Aufgabe, die materielle Jouissance zu artikulieren. Dabei geht es nicht um das
patriarchale Benennen oder das Artikulieren von Unterbewusstem, sondern um die
De-Funktion der Dinge und der Sprache.

Bice Curiger erldutert das Verhiltnis Oppenheims zur Sprache: »Ihre Werke ha-
ben nun immer deutlicher den Charakter >wilder Signale, die in ihrem Innern aber
durch eine komplizierte und schillernde Grammatik verbunden sind.«* Und Simon
Baur fasst zusammen: »Meret Oppenheim hat mit ihrer Kunst eine eigene Gramma-
tik geschaffen, in der >Lyrisches Erzihlen< von Bildpartikeln und Satzfragmenten
ausgeht oder gar von diesen irritiert wird.«3* Mehr noch: es geht nicht so sehr um
ein lyrisches Erzihlen, als um eine materielle Jouissance, die sich in der Materialitat
von Traum und Sprache dufiert. IThre »Grammatik« ist dabei eine genuin materielle,
nicht-sprachliche und de-funktionale.

Der letzte Vers des Dreizeilers »Von Beeren nihrt man sich//Mit dem Schuh ver-
ehrt man sich//Husch, husch, der schénste Vokal entleert sich«®* verkniipft Sprache
und Materialitit jenseits phallogozentrischer Namensgebungen: Auch wenn Op-
penheim dieses Gedicht zusammen mit einem Bild, das sie nach dem letzten Vers
betitelt, ihrem Ex-Liebhaber Max Ernst zueignet, driickt der Vers nicht einfach
nur eine musikalische Jouissance von A und O als »Ah!« und »Oh!«, als Stdhnen und
Orgasmus aus. Mit Friedrich Kittler gesprochen, erméglicht das Vokalalphabet erst

82  Baudrillard: Design and Environment, 57.

83  Brice Curiger: Meret Oppenheim. Spuren durchstandener Freiheit. Zirich: ABC Verlag 1984, 77.

84  Simon Baur: »Pourquoi j'aime mes chaussures«. Text-Bild-Verhéltnisse in den Werken von
Meret Oppenheim. In: Quarto. Zeitschrift des Schweizerischen Literaturarchivs No. 48 2020,
88—96, hier: 94.

85  Oppenheim: Husch, husch, 23.

86 Jacqueline Burckhardt: O wie Oppenheim. Portrat einer poetischen Kiinstlerin. In: Quarto.
Zeitschrift des Schweizerischen Literaturarchivs No. 48 2020, 13—21, hier: 15.

- am 13.02.2026, 17:50:38.

45


https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Dinge

die flexible Form der Anschreibung und Sinnkonstitution und damit natiirlich auch
ihre Sinnentleerung.

Sowohl der Surrealismus als auch C.G. Jungs Psychoanalyse basiert auf einer Be-
ziehung zwischen Sprache und Realitit. Bei Jung werden »Allegorien, Bilder, Sym-
bole, mythische Figuren zur eigentlichen Realitit des Unbewussten erhoben.«*” Von
Jung iibernimmt Oppenheim die Vorstellung, dass Triume als »authentischer Text
des Unbewussten« zu verstehen sind.®® Mit Susan Hekman will ich versuchen, »to
do what the postmodern claim but fail to do: to deconstruct the language/reality di-
chotomy by defining a theoretical position that does not privilege either language
or reality but instead explains and builds on their intimate interaction.«<** Bei Op-
penheim wird die »interaction« zu einer Intra-Aktion weiterentwickelt, in der und
durch die sich die materielle Jouissance artikuliert und erfahrbar wird.

Maureen P. Sherlock weist zurecht daraufhin, dass »[h]er freedom still rests ona
male organizing discourse which demans personal acquiescence to a mystical and a
historical model. The woman as subject is here replaced by woman as metaphor; the
trails of existence are eradicated by rhetorical conceit.«’® Oppenheim »becomels]
named and colonized as a Surrealist text.«’* Somit schlieft sich die surrealistische
Vereinnahmung Oppenheims als Objekt, weibliches Ideal »Frau« und als Text. Im
Surrealismus wird die materielle Jouissance der Intra-Aktivitit von Traum, Wort,
Text und Materialitit getrennt und auseinandergehalten. Oppenheim dagegen ver-
sucht, lebenslanglich Stithle zu flechten, was auch bedeutet, im »male organizing
discourse« zu flechten.

Der Vers »Husch, husch, der schénste Vokal entleert sich« versucht ferner, sich
als Text zu dekolonisieren: Das sprechende Subjekt befiehlt mit einem doppelten
»husch, husch«; die Uberhéhung mittels des Superlativs fingt den appellativ-ideo-
logischen Charakter des Befehls retardierend ein, sodass sich erst in der Entleerung
des Sounds die materielle Jouissance einstellt. Sie stellt sich aber deshalb ein, weil
der Vokal virtuell unendlich ist. Seine Entleerung kann nicht zu einem Ende kom-
men. In seiner Entleerung findet sich nicht die Freudsche Entladung des Triebs, wie
in Jenseits des Lustprinzips dargestellt, sondern eine Minimalisierung der ideologi-
sierten Elemente der Sprache, sprich der Phallogozentrismus, reprisentiert durch

87  Manfred Schneider: Uber den Grund des Vergniigens an neurotischen Gegenstianden. Freud
C.G.Jung und die Mythologie des Unbewussten. In: Karl Heinz Bohrer (Hg.): Mythos und Mo-
derne. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1983, 197-216, hier: 209.

88 Isabel Schulz: Die»Allmacht des Traumes«— Traum und Unbewusstes im Werk von Meret Op-
penheim. In: Therese Bhattacharya-Stettler/Matthias Frehner (Hg.): Meret Oppenheim — Retro-
spektive »mit ganz enorm wenig viel«. Ostfildern: Hatje Cantz 2006, 51-64, hier: 56.

89  Heckman: The Material of Knowledge, 3.

90  Sherlock: Mistaken Identities, 279.

91  Sherlock: Mistaken Identities, 281.

- am 13.02.2026, 17:50:38.


https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Bartelmus: »Wir wollen lebenslanglich Stihle flechten.«

das »husch, husch«. Der »schénste Vokal« kann sowohl 6konomisch wie auch sexu-
ell fetischisiert werden. Doch Oppenheim kommt dieser Fetischisierung des Vokals
als Objekt zuvor, indem sie entleert, mithin de-funtkionalisiert.

Die Entleerung des Vokals ist anékonomisch.?” Diese Andkonomie macht ein
pri-ideologisches Geniefden, vor jeglicher Fetischisierung, moglich, weil sich die
Objekte materiell als Gabe geben. Dabei geben sie im Sinne der OOO jedoch ledig-
lich ihre »appearance«, niemals ihre »essence«, auf die die patriarchale phallogozen-
trische Ordnung des Symbolischen abzielt. Die Oberfliche der Erscheinung ist der
Ort, an dem sich die materielle Jouissance verausgabt.

Was sich namlich entleert, ist, was Sherlock die »foreign tongue«” nennt, jene
aufgezwungene und anerzogene Sprache des Patriarchats. Dabei gibt sich die Ma-
terialitit und erlaubt das Geniefden dieser Materialitit.

Das Sich-Entleeren ist zudem durchaus auch egoistisch als Masturbation zu ver-
stehen, die nicht der Penetration durch den Phallus bedarf. Die materielle Jouis-
sance ist weder heteronormativ, noch auf den Akt der Ejakulation, noch auf die Pe-
netration angewiesen. Sie funktioniert alleine oder gemeinsam.

Das »sich« markiert zudem die Verabschiedung des Korrelationismus von Welt
und Subjekt, indem die Entleerung nicht mehr vom Subjekt abhingig ist. Mit an-
deren Worten: das Schéne liegt nicht mehr im Auge des minnlichen Betrachters,
sondern im »sich«. Die materielle Jouissance erscheint hier nur bedingt autistisch
im surrealistischen Sinn, sondern ganz im Gegenteil paranoiakritisch.

Oppenheim betreibt kein »undermining«: der Vokal ist nicht nur das Material
der Sprache. Sie lisst sich aber auch nicht zum »overmining« hinreiRen, weil sie mit
der Entleerung des Vokals nicht die Sinnentleerung der Zeichen und der Bedeutung
als itbergeordnetes Prinzip artikuliert. Sie entstellt, produziert mithin eine Disse-
mination, die sich nicht im Freudschen Fort/Da von A und O erschépft. A und O als
Metonymien oder im Sinne Derridas als Supplemente der Sprache produzieren »[...]
damit die Méglichkeit, dem Begehren immer neue Objekte zu erschliefien.«** Die
materielle Jouissance liegt darin, mithilfe des Supplements etwas zu vervollstindi-
gen, was bereits vorhanden ist, und dieses wiederum gleichzeitig zu ersetzen. Darin
liegt die kiinstlerische Praxis Oppenheims und so gibt sie die materielle Jouissance.

In diesem Sinne spielt Oppenheim die Psychoanalyse gegen sich selbst aus. Ju-
lia Kristeva erklirt: »Doch wihrend Freud darauf besteht, dass das Ding sich nur

92 Vgl. Zum Begriff Andkonomie Jacuges Derrida: Falschgeld. Zeit geben I. Miinchen: Fink 1993,
Wolf Dieter Enkelmann: Beginnen wir mit dem Unmaglichen. Jacques Derrida, Ressourcen und der
Ursprung der Okonomie. Marburg: Metropolis-Verlag 2010 sowie Andreas Hetzel: Die Gabe der
Gerechtigkeit. Ethik und Okonomie bei Jacques Derrida. In: Phidnomenologische Forschungen
2002, 231-250.

93  Sherlock: Mistaken Identities, 284.

94  Inge Suchsland: Julia Kristeva zur Einfiihrung. Hamburg: Junius 1992, 48.

- am 13.02.2026, 17:50:38.

47


https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Dinge

als Schreien zeigt, iibersetzt Lacan mot (Wort) und spielt so mit der ambivalenten
Bedeutung des Terminus im Franzdsischen (»Wort, das was schweigt«, »an das sich
kein Wort richtet«.) Und ferner: »Die Dinge, um die es geht [...], das sind die Dinge
als stumme. Und stumme Dinge sind nicht ganz dasselbe wie Dinge, die keiner-
lei Verhiltnis zu den Wortern haben.«* Auch deshalb ist eine Therapie der Dinge
eine Form der Talking Cure, deren Sprechen fiir die »corpo-reality« einer materiel-
len Jouissance entleert ist. Mag sein, dass das Unbewusste strukturiert ist wie eine
Sprache, die Jouissance der stummen Dinge jedenfalls ist materiell.

95  Julia Kristeva: Schwarze Sonne. Depression und Melancholie. Frankfurt a.M.: Brandes & Apel
32018, 22 (Fudnote 16). Vgl. Jacques Lacan: Das Seminar Buch VIl (1959—-1960): Die Ethik der
Psychoanalyse. Wien: Turia + Kant 2016, 70.

- am 13.02.2026, 17:50:38.


https://doi.org/10.14361/9783839464762-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

