Vorwort

Als Meisterwerk des woméglich groften aller Tragodiendichter ge-
priesen, von Aristoteles zum Musterbeispiel einer tragischen Hand-
lung erklart und im Brennpunkt verschiedenster Theoriebildungen
aus Kunst-, Kultur- und Literaturwissenschaft entzieht sich der Konig
Odipus des Sophokles noch immer einer letztgiiltigen Deutung — und
riickt schon damit in greifbare Nihe zu jenen grundlegenden Fragen
tiber Sinn, Sein und Wahrheit, welche die Philosophie seit ihren An-
fangen bestindig und doch immer von Neuem zu beantworten sucht.
Die »Auffassung vom Wesen des Tragischen« — nebenbei gesagt eine
Wortschopfung der Philosophie —, als dessen Exempel und Priifstein
sich das Stiick im Laufe der seit bald zweieinhalb Jahrtausenden an-
dauernden Deutungsgeschichte oft genug gerierte, erwies sich dabei
stets als »ein entscheidendes Stiick Weltanschauung«!, wie der re-
nommierte Altphilologe Albin Lesky richtig bemerkt.

Richtig in zweierlei Hinsicht, denn einerseits brachte der zeit-
liche Abstand trotz der kargen Anzahl tiberlieferter Werke einen
breiten Materialbestand an Interpretationen hervor, welche (zumeist
gestiitzt auf die maf3gebliche Poetik des Aristoteles) ihren Gegen-
stand jederzeit mit dem Vorwissen und -urteil ihrer Epoche betrach-
ten mussten, ebenso aber vermochte die Riickbesinnung ad fontes
wiederum das Denken eines jeden Jahrhunderts zu befruchten.

So befindet sich der moderne Rezipient in jenem eigentiimlichen
Zwiespalt zwischen der Problematik hermeneutischer Allegorese und
dem, was Nietzsche in der Einleitung zu seiner zweiten unzeitge-
maifsen Betrachtung Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das
Leben folgendermafSen beschreibt: »Ich wiisste nicht, was die klassi-
sche Philologie in unserer Zeit fiir einen Sinn hitte, wenn nicht den,

! Lesky, A.: Die griechische Tragddie. Stuttgart: Kroner 1984, S. 44.

Tragische Schuld A

- am 25.01.2028, 18:20:38. - (Er—

11


https://doi.org/10.5771/9783495827871-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12

Vorwort

in ihr unzeitgemédfS — das heisst gegen die Zeit und dadurch auf die
Zeit und hoffentlich zugunsten einer kommenden Zeit zu wirken«2.

Als »Unzeitgemifle Bemerkungen«® wollte nunmehr auch
Eckard Lefévre seine Bestrebungen gegen die seit Ulrich von Wilamo-
witz-Moellendorffs Diktum etablierte communis opinio der jiingeren
Sophoklesforschung verstanden wissen, bei der Rede von Schuld und
Strafe im Odipus handle es sich um »Unverstand«?, und entfachte
damit erneut die Glut der Diskussion um eine sehr alte Frage: die
Frage nach der Schuld.

Lefevre diagnostiziert dem Thebanischen Konig, der auf der
Suche nach den Mérdern seines Vorgéngers Laios sich selbst des Va-
termordes und der inzestudsen Ehe mit der Mutter iiberfiihrt, be-
stimmte charakterliche Fehltendenzen wie sowohl Zornesblindheit
als auch Uberklugheit und Selbstverkennung, die er mit Verweis auf
den Begriff der apaptio (» Verfehlung«) im Werk des Aristoteles als
Ursachen einer moralischen, subjektiv zu verantwortenden Schuld
interpretiert.

Eine ganz dhnliche These hatte der ehemalige Inhaber des Main-
zer Lehrstuhls fiir Grézistik Arbogast Schmitt bereits einige Jahre zu-
vor in seiner unverdffentlichten Habilitationsschrift?, sowie darauf-
hin in einem kiirzeren Artikel® vertreten. Demnach zeige Odipus
»die Neigung, sich von einem Gedanken, den er fafit, ganz einneh-
men und zu allen in ihm angelegten Konsequenzen fortreiflen zu las-
sen« (S. 14) und werde somit »durch ein vermeidbares, aber aus Cha-
rakter und Denkhaltung heraus verstindliches Fehlverhalten selbst
zur Ursache vielfiltiger Verstellungen und Verzerrungen«, sein
Schicksal treffe ihn also »nicht zufillig und von aufSen« (S. 28). Odi-
pus ist selbst schuld — eben darin besteht seine Tragik.

Eine umfassende Gegendarstellung erhielten beide Positionen

2 Nietzsche, F. W.: Kritische Studienausgabe (KSA), herausgegeben von Giorgio Colli
und Mazzino Montiniari, Miinchen: dtv 1999, Bd. 1, S. 247.

3 Lefevre, E.: Die Unfihigkeit, sich zu erkennen, Unzeitgemifle Betrachtungen zu
Sophokles” Oidipus Tyrannos, in: Wiirzburger Jahrbiicher fiir die Altertumswissen-
schaft, N.E. 13 (1987), S. 37-58.

+ Wilamovitz-Méllendorff, U. v.: Excurse zum Oedipus des Sophokles, in: Hermes,
Zeitschrift fiir classische Philologie 34 (1899), S. 55-80.

5 Charakter und Schicksal in Sophokles” >Kénig Odipus¢, Wiirzburg 1981 (unver-
offentlicht).

¢ Schmitt, A.: Menschliches Fehlen und tragisches Scheitern, Zur Handlungsmotiva-
tion im sophokleischen >Kénig Odipus, in: Rheinisches Museum fiir Philologie N.F.
131 (1988), S. 8-30.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2028, 18:20:38. - (Er—


https://doi.org/10.5771/9783495827871-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

mit der Veroffentlichung einer Berner Dissertation von Michael Lur-
je unter dem Titel Die Suche nach der Schuld’. Seine breit angelegte
Deutungsgeschichte des Konig Odipus kommt zu dem Schluss, dass
die Arbeiten von Lefévre, Schmitt und auch dessen Schiilerin Cessi®
»nicht vom sophokleischen Text ausgehen, sondern Ergebnis und Fol-
ge der Anwendung einer bestimmten Auffassung des 13. Kapitels der
aristotelischen Poetik, insbesondere der Hamartia, auf die attische
Tragodie darstellen« (S. 387), also keineswegs Neuerungen, sondern
lediglich eine Riickkehr zu moralisierenden Interpretationen der frii-
hen Neuzeit bedeuten, und somit wieder hinter als bereits gesichert
geglaubte Erkenntnisse zuriickfallen.

Lurje selbst verzichtet auf eine eigene Interpretation und be-
gniigt sich mit Kritik — die Frage nach der von ihm aufgewiesenen
»Leerstelle«, einer bewussten Ausklammerung jeglicher Zuweisung
von Schuld im Kénig Odipus, welche im Laufe der Jahrhunderte von
diversen Interpreten mit den jeweils eigenen Vorurteilen gefiillt wor-
den sei, beantwortet er nicht. »Warum schweigt Sophokles also«
(S.394)? Arbogast Schmitt hingegen scheint sich mit seiner Auf-
arbeitung der Diskussion im jiingst erschienenen Kommentar zum
13. Kapitel der Poetik des Aristoteles® eher um eine Riickgabe der Kri-
tik zu bemiihen, wenn er seinerseits Lurje eine »Aversion gegen die
Verquickung von Dichtung und Moral« vorwirft, welche »ihren
Grund — auch - in einer bestimmten Auffassung von Moral, die nicht
aristotelisch ist« (S.440) habe. Uber Sophokles sagt dies freilich
nichts aus.

Die Frage, ob eine bestimmte Tragodie den Regeln des Aristote-
les entspricht, nennt im Ubrigen schon Hellmut Flashar, der Heraus-
geber des Kommentars, ein »anachronistisches Verfahren. Man muss
doch umgekehrt fragen, ob die Theorie des Aristoteles die Tragodie
angemessen erfasst hat«!. Die Frage nach der Schuld - oder deren
Leerstelle — bleibt somit vorerst ungeklért, denn trotz der geringeren

7 Lurje, M.: Die Suche nach der Schuld. Sophokles” Oedipus Rex, Aristoteles’ Poetik
und das Tragddienverstindnis der Neuzeit, Beitr AK 209. Miinchen/Leipzig: K. G.
Saur 2004.

8 Cessi, V.: Erkennen und Handeln in der Theorie des Tragischen bei Aristoteles. Beitr
KIPh 180, 1987.

9 Schmitt, A.: Aristoteles, Werke in deutscher Ubersetzung, Bd. 5, Poetik. Berlin:
Akademie 2008.

10 Flashar, H.: Sophokles, Dichter im demokratischen Athen. Miinchen: C. H. Beck
2000, S. 189.

Tragische Schuld A

- am 25.01.2028, 18:20:38. - (Er—

13


https://doi.org/10.5771/9783495827871-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14

Vorwort

zeitlichen Entfernung und der grofleren Vollstindigkeit ihrer Quel-
len ist die Poetik — wie alle Theorien des Tragischen — ein »Phdnomen
der Rezeption«, welches als wissenschaftliche Anleitung zum Um-
gang mit Dichtung sowohl die politische Dimension als auch rituelle
und religiose Aspekte des Dramas unerwahnt ldsst: »Aristoteles
ssiikularisiert« die Tragddie und ist ausschliefSlich an ihrer Struktur
interessiert« (S. 189). Er markiert damit einen Punkt in der Geschich-
te der griechischen Kultur, an dem sich mit der Wiederauffithrung
alter Tragodien erstmals eine klassizistische Haltung gegeniiber der
Dichtung des vorherigen Jahrhunderts ausgebildet und die literari-
sche Rezeption gegentiber dem unmittelbaren Erlebnis der kultischen
Inszenierung im Dionysostheater ihre Unabhingigkeit erlangt hatte,
steht dem heutigen Leser also in mancherlei Hinsicht niher als dem
Gegenstand seiner Betrachtung.

Solcherart aus den Verwicklungen einer uneigentlichen Diskus-
sion befreit ist nun von einer methodischen Perspektive aus zu er-
ortern, ob das Zuriickfallen hinter erlangte Erkenntnisse, welches
Lurje eine »Verlegenheit« (S. 1) nennt, als kritische Hinterfragung
bestehenden Vorwissens fiir die Eroffnung fruchtbarer und weiter-
fithrender Untersuchungen nicht geradezu gefordert werden muss.
Eine solche Untersuchung, wenn sie die Frage, ob Odipus Schuld an
seinem Schicksal trage, erginzt durch jene nach dem Begriff von
Schuld, der hier zugrunde gelegt wurde, ist eine genuin philosophi-
sche — und vielleicht der letzte noch unbetretene Pfad aus dieser sonst
so ausweglos erscheinenden Pattsituation.

Grundlegend dafiir ist Flashars Anregung'!, auch die von Aris-
toteles unbehandelten Facetten zu beriicksichtigen, woraus sich ein
vollstindigeres Bild der Tragodie als eines kulturellen Synkretismus
aus kiinstlerischer Form (Poetik), politischem Zweck (Geschichtswis-
senschaft), philosophischer Idee (Philosophie des Tragischen) und
mythischem Inhalt (Mythenforschung) ergibt. Diese Untersuchung
erweist sich folglich als ein klar interdisziplinires Anliegen, dem not-
wendig allein eine wechselseitige Durchdringung von historisch-phi-
lologischer und philosophisch-systematischer Betrachtung angemes-
sen sein kann. Methodisch wird sie somit von der traditionell engen
Verbindung von Philologie und Philosophie nur profitieren, insofern

1 Vgl. Flashar, H.: Sophokles, Dichter im demokratischen Athen. Miinchen: C. H.
Beck 2000, S. 8-9.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2028, 18:20:38. - (Er—


https://doi.org/10.5771/9783495827871-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

wir nun zu einem weiteren Umlauf des hermeneutischen Zirkels an-
heben.

Einen wichtigen Wegweiser finden wir — wieder einmal — bei
Albin Lesky: »Es ist nicht einfach so, daf§ dpaptio als schuldloser Irr-
tum dem sittlich verdammenswerten Frevel gegeniiberstiinde, wir
miissen vielmehr antikem Denken folgend eine Schuld annehmen,
die subjektiv nicht anrechenbar ist und doch objektiv in aller Schwere
besteht, Gottern und Menschen ein Greuel ist und ein ganzes Land
verpesten kann. Man braucht nur an Oidipus zu erinnern, um das
Gesagte mit durchaus konkretem und durchaus griechischem Gehalt
zu fiillen. Im Bereiche einer >Verfehlung:, die Schuld in diesem, nicht
aber in stoischem oder christlichem Sinne ist, ereignet sich das Tragi-
sche in vielen und gerade den wirkungsvollsten Dramen der attischen
Bithne«'.

Lesky spielt hier auf einen Begriff an, der im Konig Odipus von
Sophokles mehrfach und an prominenter Stelle gebraucht wird: pla-
opa, das »Greuel«, die »Verunreinigung« oder »Befleckung«. Zu-
sammen mit den sinnverwandten Wortern picog und xniig bezeich-
net Miasma eine religiose Unreinheit, welche in der antiken
Vorstellung ganz substantiell all jenen anhaftet, die sich an der gott-
lichen Ordnung vergangen haben, insbesondere durch Tétung eines
Menschen oder gar Blutsverwandten. Eine solche Befleckung betrifft
nicht nur den Titer allein, sondern kann, wie die Thebanische Plage
zu Beginn des Stiickes demonstriert, durch Ansteckung auf die ge-
samte Polisgemeinschaft tibergehen und bedarf einer rituellen Rei-
nigung (x&9Yapotg), etwa der Abwaschung mit dem Blut eines stell-
vertretenden Siihneopfers, in krassen Fillen VerstofSung oder Tod.

Wie auch Lurje mit Verweis auf Erwin Rhode bemerkt, haftet
das Miasma »allein der faktischen Tat, nicht der Absicht an. Sittliche
Schuld oder Unschuld des Téters spielen bei der Befleckung keine
Rolle«'®. Hierin besteht die wohl grofite Herausforderung dieser
Form von Schuld fiir unser heutiges Verstindnis, welches mit der Re-
duktion des Begriffs auf die rein subjektive Tdterschuld zugunsten
eines missverstandenen Ideals absoluter Freiheit den tragischen Hel-
den paradoxerweise unschuldig schuldig werden lassen musste. Der
»plastische Grieche aber«, so formuliert es Hegel in seinen Vorlesun-

12 Lesky, A.: Die griechische Tragodie. Stuttgart: Kroner 1984, S. 33/34.
15 Lurje, M.: Die Suche nach der Schuld. Miinchen/Leipzig: K. G. Saur 2004, S. 252
(eigene Hervorhebung).

Tragische Schuld A

- am 25.01.2028, 18:20:38. - (Er—

15


https://doi.org/10.5771/9783495827871-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Vorwort

gen iiber die Asthetik, »steht ein fiir das, was er als Individuum voll-
bracht hat und zerschneidet sich nicht in die formelle Subjektivitt
des Selbstbewusstseins und in das, was die objektive Sache ist«!*. Die
kultische Praxis der Reinigung von Miasma ist mit Heraklit'® bereits
fiir die archaische Epoche bezeugt und bildet den kulturellen Hinter-
grund, unter dem wir tragische Schuld zu verstehen haben. Sie ver-
weist auf die Anfange der Tragddie im mythischen Fest.

Die Mythenforschung der letzten Jahrzehnte hat uns Wesen und
Struktur der Tragddie als Erzihlerin jener tragischen Mythen, ihre
Funktion als Mytho-logie, in vielerlei Hinsicht besser verstehen ge-
lehrt. Wir sind nun nicht mehr genétigt, die tiberlieferten Sagen und
Legenden, denen wir in allen Epochen und Kulturen der Mensch-
heitsgeschichte begegnen, als primitive Vorform rationaler Erkennt-
nis abzutun oder einen iiberspitzten Gegensatz von Mythos und
Logos'¢ anzunehmen. Fern auch von einer romantisierenden Verzer-
rung im Dienste gegenaufklarerischer Bestrebungen diirfen wir mit
Autoren wie Karl Kerényi und Carl Gustav Jung, Hans Blumen-
berg'® oder Joseph Campbell® den Ursprung des Mythos im Men-
schen selbst verorten und nicht zuletzt auch auf die weitreichenden
Folgen des Verlustes seiner Orientierungsfunktion in Welt und Ge-
sellschaft in der Moderne hinweisen.

Die Konsequenzen dieser Ent-mythologisierung fiir den Begriff
der Schuld hat insbesondere Stephan Gritzel philosophisch behan-
delt. Seine anthropologische Verortung des Phianomens der Schuld
im Gewissen selbst, der »Erinnerung an die Wiederherstellung einer
Ordnung, die durch menschliches Handeln gestért wurde«?, deutet
individuelle Freiheit als verschuldet gegeniiber der Vor- und Nach-
welt und eingebunden in ein Leben-in-Geschichten, deren Kontinui-
tit durch die Ubertragung auf nachfolgende Generationen stets von
Neuem bewahrt werden muss. Mythologie als Erzahlung von den Ur-

1+ Hegel, G. W. E: Vorlesungen iiber die Asthetik, Dritter Teil: Die Poesie. Stuttgart:
Reclam 2003, S. 331.

15 Heraklit: Fragmente. Diisseldorf/Ziirich: Artemis & Winkler 2000, Fr. B5, S. 6-9.
16 Nestle, W.: Vom Mythos zum Logos, Die Selbstentfaltung des Griechischen Den-
kens von Homer bis auf die Sophistik und Sokrates. Stuttgart: Alfred Kroner 1942.

7 Jung, C. G. /Kerényi, K.: Einfithrung in das Wesen der Mythologie, Der Mythos
vom gottlichen Kind und eleusinische Mysterien. Ziirich/ Diisseldorf: Walter 1999.
18 Blumberg, H.: Arbeit am Mythos. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1979.

19 Campbell, J.: The Power of Myth. New York: Anchor 1991.

2 Gritzel, S.: Dasein ohne Schuld. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2004, S. 68.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2028, 18:20:38. - (Er—


https://doi.org/10.5771/9783495827871-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

spriingen verbiirgt diese Ubertragung mit dem »fréhlichen Tausche,
der symbolischen Riickgabe geschenkten Lebens an die Toten und
vermag so, Leben durch Entsiihnung im stellvertretenden Opfer des
Helden zu rechtfertigen.

Mit dem Wandel der antiken Rechtsvorstellungen und der Eman-
zipation des autonomen Subjekts infolge einer Abkehr von der Ahnen-
verehrung vollzieht sich demnach auch eine Moralisierung des Schuld-
begriffes, welche ihn von seinen mythologischen Wurzeln ablost.

In der Auseinandersetzung mit den Werken von Max Scheler,
Jean Baudrillard, Hans Kelsen und Paul Ricceur wird Entmythologi-
sierung somit als Verinnerlichung und Verschiebung der Schuld ins
Diffuse sichtbar gemacht, eine Verdrangung kulturellen Gewissens,
deren Resultat in Form »kafkaesker« Schuld ohne Moglichkeit der
Rechtfertigung, Verarbeitung oder Bufie einen modernen Schuld-
komplex bezeugt.

Historisch ist dieser Prozess in der Neuzeit vor allem an der Auf-
klarung gegen Ende des 18. Jahrhunderts festzumachen, deren pro-
grammatischer Ausgang des Menschen aus der selbstverschuldeten
Unmiindigkeit einen Bruch mit der als irrational empfundenen My-
thologie des Christentums bedingte. Blicken wir jedoch weiter zu-
riick, finden wir deutliche Parallelen zu Beginn des tragischen Zeit-
alters der Griechen im Ausgang der archaischen Epoche. Obgleich der
Begriff einer »antiken Aufklirung« gemeinhin mit der Sophistik des
fiinften Jahrhunderts v. Chr. verbunden wird, ruhte diese Bewegung
doch auf einem weitaus dlteren Fundament, welches mit der fiir uns
greifbaren Entstehung von Philosophie und Wissenschaft bei Heka-
taios von Milet, Xenophanes von Kolophon und Heraklit von Ephesos
im ionischen Osten in eins fallt>".

Interessant ist besonders die Art und Weise, in der diese Ent-
wicklung das antike Verstindnis von Schuld beeinflusste — Robert
Parker schreibt iiber das Miasma: »The function of >purifications, or
the restoration of normality by a positive and public act, had been
taken over by a legal process, and it gradually ceased to be necessary
to think of the killer as significantly different from any other male-
factor, whose offences were dealt with by the courts«*.

21 Dodds, E.R.: Die Griechen und das Irrationale. Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft 1970, S. 93 £.

22 Parker, R.: Miasma, Pollution and Purification in early greek religion, New York:
Oxford University Press 1983, S. 322.

Tragische Schuld A

- am 25.01.2028, 18:20:38. - (Er—

17


https://doi.org/10.5771/9783495827871-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

Gerade aber in der Bliitezeit Athens unter Perikles kénnen wir
eine heftige Gegenreaktion auf den Zerfall der alten Werte aus-
machen. Die Angst vor Befleckung war in der einfachen Bevélkerung
weiterhin verbreitet und ihr ungebrochenes Bediirfnis nach spirituel-
ler Reinheit wurde durch Orakel, rituelle Opferung von gappaxot
(einer Art Siindenbock), sowie die bestindige Einfiihrung neuer exo-
tischer Heilungsgottheiten befriedigt. In der Aussicht auf Krieg mit
dem Konkurrenten Sparta nahm die Beurteilung der intellektuellen
Kritik an den Gottern schliefllich eine noch bedrohlichere Form an —
sie kam als Zersetzung der etablierten Ordnung einem Hochverrat
gleich.

Sophokles steht im Mittelpunkt dieser Umwilzungen, als die
attische Demokratie sich infolge der rationalistischen Aufklirung
von ihren eigenen Wurzeln zunehmend entfremdet sah. Die Zerreif3-
probe zwischen der mythologisch gerechtfertigten Verbindlichkeit
althergebrachter Werte und dem sophistischen Ideal intellektueller
Machbarkeit erreichte einen Hohepunkt mit einer Reihe von Asebie-
prozessen ab 432 v. Chr., denen neben Protagoras und spater Sokrates
auch Perikles’ Lehrer Anaxagoras zum Opfer fiel. Die Erstauffiihrung
des Konig Odipus fillt in genau diese Zeit?.

Es sollte uns angesichts der engen Verflechtung von Politik, Re-
ligion und Kunst der antiken Polis nicht tiberraschen, im Werk des
Sophokles, selbst Priester des Heilheros Halon und Forderer des As-
klepioskultes, Reflexe dieser Zeitgeschehnisse zu finden, wie auch die
eingangs zitierten Verse des zweiten Chorliedes verdeutlichen.

Die historische Eingliederung tragischer Schuld drohte jedoch
lediglich eine Sophokleische, bestenfalls griechische Idiosynkrasie
ohne Sinn zu bleiben, wiirde nicht gemif3 Leskys Aufforderung eine
»Erkenntnis des Wesens« die geschichtliche Erfassung ergdnzen:
»Beide Richtungen stehen in keinem Gegensatz zueinander, mehr
noch: ihre Synthese allein kann weiterfithren«?*. Dies ist Anspruch
und Aufgabe der Philosophie.

Eine »Philosophie des Tragischen« gibt es allerdings, so man Pe-
ter Szondi glauben mag, erst seit Schelling. Die Zusammenstellung
der vielen verstreuten Philosopheme tiber die Idee der Tragodie vom

% Zur Diskussion um das Auffiihrungsdatum siehe Miiller, C. W.: Zur Datierung des
sophokleischen Odipus, Akademie der Wissenschaften und der Literatur Mainz.
Wiesbaden: Franz Steiner 1984.

2 Lesky, A.: Die griechische Tragddie. Stuttgart: Kroner 1984, S. 46.

18  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2028, 18:20:38. - (Er—


https://doi.org/10.5771/9783495827871-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

deutschen Idealismus bis zur phinomenologischen Anthropologie,
sowie ihre Abgrenzung von der aristotelischen Poetik, die nur nach
ihrem Formgesetz fragt, und einer Geschichtsphilosophie bei Walter
Benjamin, welche schliefSlich auf einen generellen Begriff ginzlich
verzichtet, ist sein Verdienst. Die verschiedenen Definitionen des
Tragischen erhalten damit den Charakter von Spielarten, die sich
»immer schon nach der besonderen Sinngebung des Philosophen, sei-
nem metaphysischen Entwurf richten«®.

Szondi zieht daraus die Konsequenz, dass es »das Tragische nicht
gibt, nicht zumindest als Wesenheit. Sondern das Tragische ist ein
Modus, eine bestimmte Weise drohender oder vollzogener Vernich-
tung, und zwar die dialektische. Nur der Untergang ist tragisch, der
aus der Einheit der Gegensiitze, aus dem Umschlag des Einen in sein
Gegenteil, aus der Selbstentzweiung erfolgt« (S. 209). Es ist bezeich-
nend, dass er mit dieser Festlegung eine Auflosung des tragischen
Konfliktes als Aufhebung und Uberwindung der Tragik ausschlief3t.
Viele der antiken Tragddien wiren folglich gar nicht tragisch.

Diese Untersuchung wihlt einen etwas anderen Weg. In der
Spezifizierung der Frage sind wir auf eine wie auch immer geartete
Zauberformel des Tragischen nicht angewiesen, es wird sich im Ge-
genteil zu erweisen haben, inwiefern die philosophischen Konzeptio-
nen von Tragik dem Phinomen der Schuld in der attischen Tragodie
Rechnung tragen konnen. Wir werden dabei der Dialektik von Frei-
heit und Notwendigkeit bei Schelling und Hegel ebenso begegnen wie
Schopenhauers Widerstreit des Willens mit sich selbst und Hebbels
pantragischer Schuld. Auch Nietzsches philologische Methodik im
Denken iiber das Dionysische und die Selbstiiberwindung des Lebens
soll tiber die frithe Tragodienschrift hinaus und in ihrer Bedeutung
fiir tragische Strukturen in der spiteren Existenzphilosophie beleuch-
tet werden.

Die »Liebe zur Weisheit« zeigte von Kindesbeinen an eine be-
stindige Faszination fiir die Tragodie, die nicht allein durch Kultur-
geschichte oder die Stellung der Philologie in den Geisteswissen-
schaften des 19. Jahrhunderts erkliarbar ist. Diese Verbindung wird
deutlicher, wenn wir die Tragodie als die erhabenste Form des Mythos
begreifen lernen. So stehen sich Philosophie und Mythologie gegen-
iiber als zwei Weisen der Begegnung des Menschen mit der Welt —

% Szondi, P.: Versuch iiber das Tragische, in: Schriften 1. Frankfurt a. M.: Suhrkamp
1978, S. 208.

Tragische Schuld A

- am 25.01.2028, 18:20:38. - (Er—

19


https://doi.org/10.5771/9783495827871-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Vorwort

beide suchen nach einem Ursprung des Seins, der hier im Begriff, dort
in der Erzihlung erblickt wird, beide finden dort sich selbst als
Heilung oder Sinngebung. Je nach Gewichtung kann somit der
Mythos als das »Andere« und »Vorgeschichte der Metaphysik«2
oder aber die Philosophie als »Nachfolgeprojekt der Mythologie«?
angesehen werden.

Fern davon, lediglich eine Angelegenheit der Philologie zu sein,
reicht so der aktuelle Disput um den Begriff der Schuld in der grie-
chischen Tragddie tief in die philosophische Diskussion des Tragi-
schen hinein, welche nicht erst seit Schelling eine Frage nach der Be-
deutung des Mythos und dem Ursprung der Philosophie selbst
darstellt. Diese Arbeit soll erértern, inwiefern die Anwendung mo-
derner Begrifflichkeiten auf antike Vorstellungen die eigentliche Pro-
blematik dieser Diskussion verschleiert hat, und mochte einen Bei-
trag zu einer interdisziplindren Deutung tragischer Schuld leisten,
welche philologische Tragddienexegese, moderne Mythenforschung
und Philosophie des Tragischen zu verbinden imstande ist.

Solcherart kann der Begriff der tragischen Schuld im Span-
nungsfeld des antiken Wertewandels verortet werden und somit
letztlich seine eigene Tragik bestimmen als Ursprung des tragischen
Konfliktes selbst, welcher erst mit dem Verlust seiner mythologi-
schen Bedeutung als Sithne und Reinigung von Befleckung im stell-
vertretenden Opfer zu einem unlésbaren wird, in dem diffuse Schuld
sich perpetuiert, das Geschenk des Lebens unerwidert bleibt und der
Ruf nach Erlésung ungehort verhallt.

% Angehrn, E.: Die Uberwindung des Chaos. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1996,
S.9.
7 Gritzel, S.: Die Masken des Dionysos. London: Turnshare 2005, S. 15.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2028, 18:20:38. - (Er—


https://doi.org/10.5771/9783495827871-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

