
3. Exkurs

Zeit und Bedürfnis im Spiegel der Anthropologie

In Zeiten der Krise begibt man sich oft auf die Suche nach festen Grün-

den und anthropologischen Konstanten, während bisherige Glaubens-

grundsätze zu bröckeln beginnen. Spätestens seit der Finanzkrise En-

de der 2000er-Jahre wird dem Neoliberalismus sein allmählicher Nie-

dergang attestiert. Um diesen aber zu gestalten, braucht es neue poli-

tische Visionen des gesellschaftlichen Zusammenlebens. Insbesondere

der Blick auf andere Gesellschaftsformen kann dabei hilfreich sei. So

waren und sind es in den letzten Jahrzehnten oft Anthropologen, die

sich im öffentlichen Diskurs positionieren und sich mit ihrem Wissen

für alternative politische Ideen und Wirklichkeiten einsetzen. Die be-

kanntesten unter ihnen sind etwa David Graeber, der sich innerhalb der

kapitalismuskritischen Occupy Wallstreet-Bewegung engagierte, Bruno

Latour, der mit einer Theorie von sich gegenseitig bedingenden Netz-

werken aus Menschen und Dingen die ökologische Krise problemati-

sierte, oder Philippe Descola und Marshall Sahlins, die zuletzt Das zwei-

te Konvivialistische Manifest mitunterzeichneten.1 Auf das Schaffen des

Letzteren wird im Folgenden noch eingegangen.

Der Konvivialismus ist einer der prominentesten Versuche ein neu-

es Denken zu initialisieren, das mit dem Neoliberalismus bricht. Im

zweiten Manifest des Konvivialismus werden fünf Grundprinzipien be-

nannt, die für eine legitime Politik der Zukunft ausschlaggebend sein

sollen und die allen konvivialistischen Ansätzen gemein sind. Dies sind:

erstens das »Prinzip der gemeinsamen Natürlichkeit«, das den Men-

schen als eingebettet in die Natur und mit dem Schicksal verbunden

sieht, zweitens das »Prinzip der gemeinsamen Menschheit«, das alle

1 Unbekannte/r Autor/in: Das zweite KonvivialistischeManifest. Für eine post-neo-

liberale Welt. transcript, Bielefeld 2020.

https://doi.org/10.14361/9783839455722-003 - am 12.02.2026, 22:29:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455722-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 Freie Zeit

Kulturen, Geschlechterdifferenzen oder Religionsunterschiede nur als

Teilmengen einerMenschheit sieht, drittens das »Prinzip einer gemein-

samen Sozialität«, das den Menschen als ein im Wesentlichen sozia-

les Wesen anerkennt bzw. in zwischenmenschlichen Beziehungen den

größten Wert erkennt, viertens das »Prinzip der legitimen Individuati-

on«, das allen Menschen das Recht auf eine Entfaltung ihrer Individua-

lität zugesteht, welche jedoch als Gegensatz zu einem egoistischen In-

dividualismus zu verstehen ist, sowie fünftens das »Prinzip des schöp-

ferischen Konfliktes«, das für politische Pluralität und demokratischen

Austausch steht. Hinzu kommt sechstens der zu den vorangegangenen

Prinzipien quer liegende »Imperativ, die Hybris zu beherrschen«.2 Mit

Hybris ist die demMenschenbild der westlichen Gesellschaften implizi-

te Annahme des permanenten Wettbewerbs und eines vermeintlich in-

nerhalb dieses kompetitiven Kampfes legitimen Bereicherungsstrebens

gemeint. Hierbei soll das allen Menschen gemeine Streben nach Aner-

kennung vom Wettbewerb durch und um Geld und materielle Güter

umgeleitet werden auf einen mit einer neuen Form der Anerkennung

verbundenen Wettbewerb des sozialen Engagements für eine bessere,

ökologischere und sozialere Welt.3

Diese skizzierte Form der Bedürfnisbeschränkung im gängigen

Sinne wird von konvivialistischen Ansätzen an eine »Politik der Gabe«

gekoppelt.4 Auch hier wird die anthropologische Theorie des Ethno-

logen Marcel Mauss (1872-1950) politisch ausgedeutet. Das von Mauss

erstellte Modell der Gabe beschreibt den Austausch von Dingen und

Gesten in nichtwestlichen Gesellschaften. Das Gabensystem ist weder

ein Modell des direkten Austausches von materiellen oder immateriel-

len Äquivalenten noch ein kapitalistisch-monetäres Austauschsystem,

das seinen Maßstab beispielsweise in der für die Herstellung der Dinge

verwendeten Arbeitszeit findet.5 Der Akt der Gabe orientiert sich an

primär sozialen Maßstäben wie etwa dem Bedarf, ohne eine direkte

oder äquivalente Dienstleistung zu erwarten. Es handelt sich also

nicht um einen unmittelbaren Tausch, auch wenn man eine Gegengabe

2 Vgl. ebd., S. 40-42.

3 Vgl. ebd., S. 48-49.

4 Adloff, Frank: Politik der Gabe: Für ein anderes Zusammenleben. Edition Nauti-

lus, Hamburg 2018.

5 Mauss, Marcel: Die Gabe. Form und Funktion des Austausches in archaischen Ge-

sellschaften. Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1990 (1925).

https://doi.org/10.14361/9783839455722-003 - am 12.02.2026, 22:29:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455722-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Exkurs 43

zu einem späteren Zeitpunkt in solchen Sozialsystemen durchaus

erwarten kann, denn der Gabentausch schafft soziale Kohäsion. Dies

wird von Adloff insofern politisch gewendet, dass der Gabentausch,

der subkutan auch immer in westlichen Gesellschaften stattfindet,

durchaus ein Gegenmodell zur neoliberalen Bereicherungslogik ist, die

kalt berechnet.6 Auch in diesem Sinne hat die anthropologische Theo-

rie und Beobachtungsgabe bereits den aktuellen politischen Diskurs

inspiriert. Und bereits Marcel Mauss war nicht nur Wissenschaftler,

sondern auch politisch aktiv. So beteiligte er sich an sozialistischen

Zeitschriften sowie am Aufbau eines Netzes von Konsumgenossen-

schaften in Paris.7 Einen ähnlichen Input, wie im Falle neuer Formen

der gemeinsamen Produktion, des Austausches und des gemeinsamen

Konsums, kann die Anthropologie auch für unseren Umgangmit Arbeit

und Phasen freier Zeit leisten.

In diesem Kapitel wird also genauer ein Blick darauf geworfen, in-

wiefern anthropologische Einsichten, die in anderen Gesellschaftsfor-

men gewonnen wurden, unser Wirtschafts- und Arbeitsleben kritisch

relativieren können. Insbesondere soll dabei der Aspekt der Zeitlichkeit

im Vordergrund stehen. Wie genau artikuliert sich anthropologische

Kritik, die auch einen politischen, beispielsweise wachstumskritischen

Impetus hat? Als Beispiel und ersten Ausgangspunkt wollen wir hier ei-

nes der bekanntesten Werke von Mashall Sahlins heranziehen, da seine

Metastudie verschiedene Feldstudien bündelt um daraus ein politisches

Argument zu schmieden.

Das Motiv der Beschränkung der Bedürfnisse, das wir im voran-

stehenden Kapitel bereits bei Morusʼ fiktivem Reisebericht über Utopia

gesehen haben, taucht ideengeschichtlich immer wieder auf, wenn es

um die Grundlagen oder die Ermöglichung von mehr freier Zeit geht.

Auch einige tatsächliche ethnologische Reisen und Forschungsberichte

haben diesen Aspekt gemein. Die Ethnologie der Arbeit hat dem mo-

dernen Westen auf diese Weise ein überraschendes Spiegelbild vorge-

halten.

Die provokante These des Ethnologen Marshall Sahlins, die er erst-

mals in den späten 60er-Jahren des 20. Jahrhunderts formulierte, lau-

6 Adloff, Frank: Politik der Gabe: Für ein anderes Zusammenleben. Edition Nau-

tilus, Hamburg 2018.

7 Vgl. Graeber, David: Fragments of an Anarchist Anthropology. Prickly Paradigm

Press, Chicago 2004, S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839455722-003 - am 12.02.2026, 22:29:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455722-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Freie Zeit

tet, dass freie Zeit mit dem Fortschritt der Menschheit verschwindet.

In seinem 1972 erschienen Band Stone Age Economics stellte er mit sei-

ner These einer »ursprünglichen Überflussgesellschaft« (»original aff-

luent society«) die gängige Fortschrittserzählung der Moderne auf den

Kopf: DieModernemag kulturellen und technologischen Fortschritt ge-

bracht haben, nicht aber mehr freie Zeit.8 Basis seiner These sind Un-

tersuchungen von Tätigkeits- und Untätigkeitsphasen heutiger Jäger-

und-Sammler-Kulturen.9

Sahlinsʼ Argument stützt sich unter anderem auf ethnografische

Studien, wie sie von Frederick D. McCarthy und Margaret McArthur

(1960) unter den nomadisch lebenden Ureinwohnern Australiens in der

Region Arnham Land durchgeführt wurden10, aber auch die Forschun-

gen Richard Borshay Lees (1968/69), die dieser unter den in Botswana

lebenden !Kung durchgeführt hat.11 Die Feldstudien innerhalb der Fish-

Creek-Gruppe im australischen Arnham Land zeigten, dass die dorti-

gen Jäger und Sammler nur etwa 20 bis 35 Stunden proWoche arbeiten

mussten, um zu überleben, und die restliche Zeit zur freien Verfügung

hatten.12 Dabei bezogen McCarthy und McArthur nicht nur das Jagen

und Sammeln in die Berechnung des täglichen Aufwands mit ein, son-

dern auch die Zeit für die Zubereitung von Nahrungsmitteln.13 Genau-

er gesagt betrug die tägliche Arbeitszeit in der Gruppe am Fish Creek

durchschnittlich drei Stunden und fünf Minuten für Männer und drei

8 Vgl. Sahlins, Marshall: Stone Age Economics. Routledge, London; New York 2017

(1972), S. 34-35.

9 Sahlins Buch besteht eigentlich ausmehreren Aufsätzen, die zuvor eigenständig

erschienen. Der Kern der Argumentation findet sich in dem Essay The Original

Affluent Society (1966), der auf John Kenneth Gailbraiths Buch The Affluent Society

(1958) anspielt.

10 Gemeint ist hier u.a.: McCarthy, Frederick; McArthur, Margaret: The Food Quest

and the Time Factor in Aboriginal Economic Life. In: Mountford, Charles P. (Hg.):

Records of the Australian-American Scientific Expidition to Arnhem Land, Vol 2:

Anthropology and Nutrition. Melbourne University Press, Melbourne 1960.

11 Sahlins bezog sich auf die Vorstudien zu: Lee, Richard Borshay: The !Kung San:

Men, Women andWork in a Foraging Society. Cambridge University Press, Cam-

bridge; New York 2009 (1979).

12 Vgl. Sahlins, Marshall: Stone Age Economics. Routledge, London; New York 2017

(1972), S. 15.

13 Vgl. ebd., S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839455722-003 - am 12.02.2026, 22:29:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455722-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Exkurs 45

Stunden und 44Minuten für Frauen.14 In einer zweiten Vergleichsgrup-

pe an der Hemple Bay ergaben sich fünf Stunden und sieben Minuten

für Männer und fünf Stunden und neun Minuten für Frauen.15 Richard

Lees Feldforschungen unter den !Kung in Botswana ergaben vergleich-

bare bzw. sogar noch geringere Werte, obgleich er die Zeit zur Essens-

zubereitung nichtmit eingerechnet hatte.16 Dies ist ein starker Kontrast

zur westlichen durchschnittlichen Arbeitszeit von vierzig Stunden, zu

der die Haushaltsarbeit noch hinzukommt.Marshall Shalins betont zu-

dem, dass die Arbeit der Jäger und Sammler von diesen nicht als etwas

Aufgezwungenes oder Erschöpfendes wahrgenommenwird, und zitiert

McArthurs Beobachtung, der notierte: »They certainly did not approach

it as an unpleasant job to be got over as soon as possible, nor as an

necessary evil to be postponed as long as possible.«17 Auch kennen Jä-

ger und Sammler keine Eile, wie sie den modernen Menschen prägt.18

Nach Sahlins’ Analyse ist insbesondere das Anwachsen künstlicher Be-

dürfnisse die Ursache für eine immer weiter voranschreitende Verein-

nahmung der Zeit. Jäger-und-Sammler-Kulturen leiden, entgegen des

bis dato gängigen Bildes, nicht an einer materiellen Mangelversorgung

in Relation zu ihren traditionellen Bedürfnissen.19 Weil sie ihren Un-

terhalt mit geringem Aufwand bestreiten können, haben Sie ein Maß

an freier Zeit zur Verfügung, welches das heutige übertrifft.

Die neuesten Studien der vergleichenden Anthropologie betonen in

gleicher Weise den folgenreichen Sprung in der Kultur der Bedürfnis-

se. Nach James Suzman, der unter den unter Transformationsdruck

geratenen nomadisch lebenden Ju/’hoansi in Namibia forschte, entwi-

ckelte erst der individualisiert lebende Stadtmensch ein Denken, das

Knappheit zum primären Problem erhob, wie es heute am deutlichs-

ten unter Ökonomen zum Ausdruck kommt. Währenddessen wuchsen

auch die Konsumbedürfnisse des Städters unbegrenzt, da sie sich aus

dem Vergleich mit anderen Individuen speisen. Um hier Schritt zu hal-

ten, gilt es zunehmend mehr Zeit in Arbeit zu investieren. Jäger-und-

Sammler-Kulturen verzichten hingegen tendenziell darauf, Vorräte an-

14 Vgl. ebd., S. 15.

15 Vgl. ebd., S. 16.

16 Vgl. ebd., S. 21.

17 Zit. in: ebd., S. 17.

18 Vgl. ebd., S. 27-28.

19 Vgl. ebd., S. 35-37.

https://doi.org/10.14361/9783839455722-003 - am 12.02.2026, 22:29:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455722-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Freie Zeit

zulegen oder mehr zu erarbeiten, als sie für den täglichen Bedarf brau-

chen. Als egalitäre Gesellschaften teilen sie zudem ihre akkumulierten

Ressourcen unmittelbar.Hier hat ein jeder das Recht den anderen spon-

tan zu besteuern, indem er um einen Anteil bittet. Geizigen droht Hohn

und Spott, sodass auch die weniger erfolgreichen Individuen sozial ab-

gesichert sind.20

Das Anliegen seiner Kulturgeschichte Work. A History of How We

Spend Our Time (2020) liegt nach Suzman insbesondere in einem für die

Zukunft lehrreichen Vergleich der Lebensmodelle. Wenn die künstliche

Knappheit, die durch den sozialen Vergleich entsteht, zukünftig über-

wunden werden kann und nur noch die menschliche Selbstbegrenzung

angesichts der begrenzten natürlichen Ressourcen zählt, dann wer-

den möglicherweise Ähnlichkeiten zwischen der Welt der Jäger und

Sammler und der der Digitalen Nomaden sichtbar.21

Auch der Anthropologe Allen Johnson nahm einen ähnlichen Kul-

turvergleich vor. Im Jahr 1978 verglich er die Zeitnutzung bei den

Machiguenga-Indianern mit der Zeitnutzung französischer Arbeiter.

Anlass dazu war ihm die Beobachtung, dass die Beständigkeit einer

tiefen Unzufriedenheit auch in materiellen, vom Überfluss geprägten

Gesellschaften eines der Paradoxien des modernen Lebens sei. In

seinem Vergleich stellte Johnson fest, dass die französischen Arbeiter

20 Vgl. Suzman, James: Work. A History of How We Spend Our Time. Bloomsbury,

London; Oxford; New York; New Delhi; Sydney 2020, S. 299-327; 125-171.

21 Suzman schreibt in seinem Fazit: »When in the 1960s anthropologists began to

workwith contemporary forager societies like the Ju/'hoansi, BaMbuti andHadz-

abe, they did so in the hope that their work might shed some light on how our

ancestors lived in the deep past. Now it seems that this same body of workmight

offer some insight about how we might organise ourselves on an automated fu-

ture constrained by severe environmental limits. […] Hunting and gathering is,

of course, not an option for us now, but these societies offer hints into some as-

pects of what a society no longer beholden to the economic problemmight look

like. They remind us that our contemporary attitudes to work are not only the

progeny of the transition to farming and our migration into cities, but also that

they key to living well depends on the moderating our personal material aspi-

rations by addressing inequality […]. The principal purpose, however, has been

to loosen the claw-like grasp that scarcity economics has held over our working

lives, and to diminish our corresponding and unsustainable preoccupation with

economic growth.« Ebd., S. 409-412.

https://doi.org/10.14361/9783839455722-003 - am 12.02.2026, 22:29:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455722-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Exkurs 47

unverhältnismäßig mehr Zeit bei der Arbeit und beim Konsumieren

verschiedener Dinge verbrauchen als die Machiguenga, die im direkten

Vergleich über mehr Zeit verfügen, die nicht für eine bestimmte Tätig-

keit verplant ist. Speziell die Pflege bzw. Erhaltung von Haushalts- und

Nutzgegenständen, die den Alltag eigentlich erleichtern sollen, erwei-

sen sich dabei als ein überraschender Zeitfresser bei den Franzosen.

Im Vergleich verwenden die Machiguenga, Frauen wie Männer, drei-

bis viermal so viel Zeit auf die Herstellung von Alltagsgegenständen

wie Kleidung oder Musikinstrumenten. Demgegenüber verhält es sich

bei den Franzosen in diesem Punkt fast genau umgekehrt.22

Dabei sind die von Johnson als Konsumzeiten definierten Tätigkei-

ten allerdings als ambivalent zu bewerten, wennman wie er etwa Lesen

und Fernsehen dazurechnet, während nur Tätigkeiten wie Schlafen,

Ausruhen, Freundetreffen, Spiel und Konversation als freie Zeit gelten.

Insgesamt ermisst Johnson hier die folgenden Vergleichswerte: Wäh-

rend Machiguenga-Männer 1,4 Stunden Konsumzeit täglich haben,

kommen französische Männer auf 4,7 Stunden Konsumzeit und deren

Frauen mit einer beruflichen Anstellung auf 3,8 Stunden. Hausfrauen

kommen auf 5,0 Stunden Konsumzeit. Die Machiguenga-Frauen kom-

men hier hingegen nur auf 0,9 Stunden täglich. Deutliche Differenzen

ergeben sich auch bei der Arbeitszeit beider Gruppen. Insgesamt

ermisst Johnson hier die folgenden Vergleichswerte bezüglich der

Arbeits- und Produktionszeit (zu der auch die Hausarbeit zählt): Wäh-

rend die Machiguenga- Männer 7,8 Stunden täglich arbeiten, kommen

französische Männer auf 9,7 Stunden und deren angestellte Frauen auf

10,8 Stunden.Hausfrauen arbeiten demgegenüber 9,2 Stunden täglich.

Die Machiguenga- Frauen kommen hingegen auf 8,4 Stunden täglicher

Arbeitszeit.23 Die Ermessung der freien Zeit (Schlafen, Pausen, Spiel,

Konversation und Besuche) ergibt die folgenden Vergleichswerte: Die

Machiguenga-Männer verfügen über 14,8 Stunden freier Zeit täglich.

Französische Männer kommen auf 9,6 Stunden und deren angestellte

Frauen kommen auf 9,4 Stunden. 9,8 Stunden haben Hausfrauen zur

freien Verfügung. Die Machiguenga-Frauen kommen hingegen fast

genau wie die Männer auf 14,7 Stunden freier Zeit am Tag.24

22 Johnson, Allen: In Search of the Affluent Society. In: Human Nature, September

1978, S. 54.

23 Vgl. ebd., S. 56.

24 Vgl. ebd., S. 58.

https://doi.org/10.14361/9783839455722-003 - am 12.02.2026, 22:29:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455722-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 Freie Zeit

Mit Bezug auf das in den 70er-Jahren erwachende Umweltbewusst-

sein der Weltpolitik, und insbesondere den Bericht über Die Grenzen des

Wachstums vom Club of Rome (1972), resümiert Johnson einfallsreich:

»It may be easier to set limits of growth if we realize that people in

simple societies have more leisure and satisfy their basic needs more

easily than do citizens of modern France.«25 Auch hier zeigt sich die

Ethnologie also im Modus der politischen Intervention. In diesem Zu-

sammenhang sieht er auch die in westlichen Gesellschaften etablier-

ten statistischen Kriterien zur Bemessung der Güte von Gesellschaften

kritisch (man denke an das Bruttosozialprodukt), was allerdings nicht

heißen soll, wie Johnson zu Recht betont, dass alle Werte und Konsum-

tätigkeiten und Arbeitsleistungen des Westens falsch oder verwerflich

sind, wie sich am Beispiel der modernen Medizin zeigt, die auch die

Machiguenga von vielen Leiden befreit hat.26

Aus diesen Beobachtungen kann man schließen, dass eine Steige-

rung der Produktion und des Konsums mit einer anwachsenden Zeit-

knappheit einhergeht. Steigende Effizienz und Produktivität bedeutet

schließlich oft auch, dass auch mehr Güter konsumiert werden müs-

sen. Zunächst scheinbar gewonnene freie Zeit verwandelt sich so als-

bald in Konsumzeit, weil technologischer Fortschritt oft einen Kultur-

wandel bedingt, der es mit sich bringt, dass Zeit, in der man weder

produziert noch konsumiert, als verschwendet gilt. Aus Sicht des Indi-

viduums wird dies als eine Temposteigerung erlebt.27

Doch nicht für jede Kultur ist Zeit (aus ihrer Innenperspektive her-

aus) ein quantifiziertes Gut. Der Ethnologe Claude Lévi-Strauss gibt in

seinem Buch Traurige Tropen ein idyllisches Bild des Alltagslebens der

Nambikwara, die bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts im brasilianischen

Amazonas-Gebiet als nomadische Jäger und Sammler lebten:

»Die Nambikwara stehen bei Tagesanbruch auf, schüren das Feuer,

wärmen sich, so gut es geht, von der Kälte der Nacht und essen dann

ein wenig von den Resten der Abendmahlzeit. Etwas später gehen die

Männer in Gruppen oder einzeln auf die Jagd. Die Frauen bleiben im

Lager und kümmern sich um die Küche. Bei Sonnenaufgang wird das

25 Vgl. ebd., S. 51.

26 Vgl. ebd., S. 59; 55.

27 Vgl. ebd., S. 53; sowie: vgl. Levine, Robert: Eine Landkarte der Zeit. Wie Kulturen

mit Zeit umgehen. Piper, München; Berlin; Zürich 1999, S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839455722-003 - am 12.02.2026, 22:29:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455722-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Exkurs 49

erste Bad genommen. Frauen und Kinder baden aus Spielerei oft zu-

sammen […]. Wenn ein Bedürfnis danach besteht, brechen die Frau-

en und Kinder auf, um Früchte undWurzeln zu sammeln. Reichen die

Vorräte jedoch aus, dann spinnen die Frauen […]. Oder sie schneiden

und polieren Perlen aus Muscheln oder Nußschalen und fädeln sie zu

Ohrringen, Ketten und anderem Schmuck auf. […] Während der hei-

ßesten Stunden ist es still im Lager; die Bewohner, schweigsam oder

schlafend, genießendenkargenSchattenderWindschirme. […]Gegen

drei oder vier Uhr kommen die anderen Männer von der Jagd zurück,

im Lager wird es lebendig, die Gesprächewerden lebhafter, und es bil-

den sich Gruppen, die sich nicht mit den Familiengruppen decken. […]

Der Abend vergehtmit Gesprächen odermit GesängenundTänzen.«28

In Lévi-Straussʼ Beschreibung eines typischen Tagesablaufes wind ins-

besondere eine täglich gelebte Routine offenbar, die etwa in Anbetracht

der Rollenverteilungen und Arbeitsabläufe strukturiert, aber auch nicht

vollkommen determiniert ist. Die Nambikwara kennen zwar Häuptlin-

ge, aber deren Position ist unbeständig und zudem mit Aufgaben und

Erwartungen verbunden. Aus einer Perspektive des Nutzenkalküls ist

eine solche Position nicht anzustreben. Das Leben der Nambikwara ist

entsprechend in einem nur sehr geringen Maße von sozialer Schich-

tung geprägt. Innovation und projektbasiertes Fortschrittsdenken ist

dem Lebensstil der Nambikwara fremd. Lévi-Strauss bemerkte: »Ich

hatte eine auf ihren einfachsten Ausdruck reduzierte Gesellschaft ge-

sucht. Die der Nambikwara war so einfach, daß ich in ihr nur denMen-

schen fand.«29

Lévi-Strauss sprach auf Grundlage seiner Erfahrungen und Refle-

xionen nicht von »primitiven« Lebensweisen. Stattdessen fand er ei-

ne andere, nicht wertende begriffliche Unterscheidung, die den Unter-

schied zwischen Jägern und Sammlern einerseits undmodernen Indus-

triegesellschaften andererseits beschreiben konnte. In seinemBuchDas

28 Lévi-Strauss, Claude: Traurige Tropen. Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1978 (frz. 1955),

S. 273-274. Die Kultur derNambikwara ist heute immodernen Brasilien durch die

Erschließung und Rodung des Regenwaldes zerrieben worden. Siehe dazu: Grill:

Wie die Eingeborenen. In: DIE ZEIT (28.08.2008), Nr. 36, online unter: https://

www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht (Abruf am 17.08.2019).

29 Lévi-Strauss, Claude : Traurige Tropen. Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1978 (frz. 1955),

S. 314.

https://doi.org/10.14361/9783839455722-003 - am 12.02.2026, 22:29:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://doi.org/10.14361/9783839455722-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht
https://www.zeit.de/2008/36/OdE-Volk/komplettansicht


50 Freie Zeit

wilde Denken (1962) schlug er die Unterscheidung von »kalten« und »hei-

ßen« Gesellschaften vor. »Kalte« Gesellschaften sind von der Vorstel-

lung einer zirkulären Zeit bzw. einer stetigen Wiederkehr geprägt, die

in Ritualen ihren Ausdruck findet.30 Sie sind strukturkonservativ und

an mythischen Leitbildern orientiert, die einerseits die Idee von einer

längst vergangenen Vorzeit vermitteln, andererseits aber auch die Vor-

stellung von einer natürlichen, immerwährenden Wiederholung kos-

mischer Abläufe. »Heiße« Gesellschaften sind demgegenüber externen

oder internen Ereignissen gegenüber offen und machen dieses sogar

»zumMotor ihrer Entwicklung«.31 Dementsprechend verändern sie ih-

re sozialen Strukturen und Vorstellungswelten. Sie sind fortschritts-

orientiert und dokumentieren das Vergehen und den Fortschritt, etwa

durch Urkunden, die Levi-Strauss das »verkörperte Wesen der Ereig-

nishaftigkeit« nennt.32

Zeitvorstellungen sind kulturell geprägt. Die Mentalität des west-

lichen Kapitalismus hat wohl am besten der Soziologe Max Weber als

»Geist des Kapitalismus« beschrieben, der diesen, unter anderen Fak-

toren, auf eine spezifische »protestantische Ethik« zurückführte.33 Der

Ausgangspunkt Webers Betrachtung bildet die auffällige Korrelation

zwischen materiellem Wohlstand und Protestantismus (im Vergleich

zumKatholizismus), die sich zudem in verschiedenen historisch-politi-

schen Lagen zeigt.34 Demgemäß sucht Weber in den Texten protestan-

tischer Autoren, insbesondere der Calvinisten des 16. und 17. Jahrhun-

derts in England, Frankreich und denNiederlanden, den »kapitalistisch

höchst entwickelten Nationen«, nach Indizien, die eine spezifischeHal-

tung der Protestanten (einen Ethos) bezeugen.35

Weber stößt dabei in seiner Untersuchung der protestantischen

Ideenwelt auf den folgenden Komplex von Leitideen, der sich aus

den Gedanken Luthers und Calvins entwickelte. Von Luther stammt

30 Vgl. Lévi-Strauss, Claude: Wildes Denken. Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1968 (frz.

1962), S. 270-281.

31 Ebd., S. 270.

32 Ebd., S. 280.

33 Weber, Max: Die Protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus. Area Ver-

lag GmbH, Erftstadt 2007 (1920).

34 Vgl. ebd., S. 25-30.

35 Vgl. ebd., S. 82.

https://doi.org/10.14361/9783839455722-003 - am 12.02.2026, 22:29:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455722-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Exkurs 51

der Gedanke der göttlichen Vorherbestimmung der beruflichen Tä-

tigkeit. Auf Calvin geht die Idee der Gnadenwahl, die sogenannte

Prädestinationslehre, zurück. Nach dieser ist mancher für das ewige

Leben vorherbestimmt. Erkennen könne man das eigene Auserwähl-

tsein an Äußerlichkeiten jedoch zunächst nicht.36 Stattdessen wird

es zur Pflicht gemacht, sich für erwählt zu halten und sich selbst zu

»asketischer« und »rastloser Berufsarbeit« zu verpflichten.37

»Das bedeutet nun aber praktisch, im Grunde, daß Gott dem hilft, der

sich selbst hilft, daß also der Calvinist, wie es auch gelegentlich aus-

gedrückt wird, seine Seeligkeit – korrekt müsste es heißen Gewißheit

von derselben – selbst ›schaffte‹, dass aber dieses Schaffen nicht wie

imKatholizismus in einemallmählichenAufspeichern verdienstlicher

Einzelleistungen bestehen kann, sondern in einer zu jeder Zeit vor der

Alternative: erwählt oder verworfen? stehenden systematischen Selbst-

kontrolle.«38

Hinzu kommt die weitergehende Annahme, dass alle Formen von Res-

sourcen als etwas Anvertrautes zu begreifen sind, egal ob Zeit, Geld oder

andere Güter.39 Das Credo dieser Haltung formulierte Benjamin Frank-

lin, den Weber ausführlich zitiert. Franklin schrieb in seiner Broschüre

Ratschläge für junge Kaufleute aus dem Jahr 1748:

»Bedenke, daß die Zeit Geld ist; wer täglich zehn Schillinge durch sei-

ne Arbeit erwerben könnte und den halben Tag spazieren geht oder

auf seinem Zimmer faulenzt, der darf, auch wenn er nur sechs Pence

für sein Vergnügen ausgibt, nicht dies allein berechnen, er hat neben-

dem noch fünf Schillinge ausgegeben oder vielmehr weggeworfen. […]

Bedenke, daß Geld von einer zeugungskräftigen und fruchtbaren Natur

ist. Geld kann Geld erzeugen, und die Sprößlinge können noch mehr

erzeugen und so fort […]. Wer ein Fünfschillingstück umbringt,mordet

(!)«40

Die Vergrößerung des Kapitals wird hier als Selbstzweck gesetzt. Und

fragt man,

36 Vgl. ebd., S. 93.

37 Vgl. ebd., S. 82-96.

38 Ebd., S. 97.

39 Vgl. ebd., S. 149

40 Ebd., S. 37-38.

https://doi.org/10.14361/9783839455722-003 - am 12.02.2026, 22:29:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455722-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 Freie Zeit

»warum ›aus Menschen Geld gemacht‹ werden soll, so antwortet Ben-

jamin Franklin in seiner Autobiografie darauf mit einem Bibelspruch,

den, wie er sagt, sein streng calvinistischer Vater ihm in seiner Jugend

immerwieder eingeprägt habe: ›Siehst du einenMann rüstig in seinem

Beruf, so soll er vor dem König stehen.‹«41

Die protestantische Ethik prägte zunächst unseren europäischen Kul-

turraum, und so wird diese daher auch vonWeber als »okzidentaler Ra-

tionalismus« bezeichnet. Dieser Rationalismus verbreitete sich durch

den Kolonialismus jedoch zunehmend über den ganzen Globus. Der

Kern dieses Denkens besteht darin, dass weltlicher Erfolg als ein Aus-

druck göttlichen Wohlwollens gedeutet wird. Auch dies kann im Üb-

rigen als eine »Beurkundung« eines langen persönlichen Arbeits- und

Fortschrittsprozesses verstanden werden. Für Max Weber gab es be-

reits kapitalistische Austauschformen im alten »China, Indien, Baby-

lon, Ägypten, der mittelständischen Antike [und] dem Mittelalter«42

doch erst in der Kopplung mit dem »protestantischen Arbeitsethos«

kam das kapitalistische Wirtschaften zu seiner vollen Blüte. Erst hier

wird Zeit mit Geld gleichgesetzt.

Das protestantische Arbeitsethos ist den von Levi-Strauss beschrie-

benen »kalten« Gesellschaften, in denen Zeit nicht knapp ist und daher

auch nicht ungerecht verteilt sein kann, vollkommen fremd. In »kal-

ten« Gesellschaften gibt es keine Vorstellung quantifizierter Arbeitszeit

und dementsprechend auch kein Konzept von Freizeit (als Kehrseite der

Medaille), sondern nur ein Set verschiedenster Tätigkeiten.43 Auch die

Jagd wurde und wird hier vermutlich nicht als Arbeit empfunden, auch

wenn der externe Blick sie so fassen kann. Mit einer solchen Perspek-

tive konnte Marshall Sahlins Jäger-und-Sammler-Kulturen ein hohes

41 Ebd., S. 42.

42 Ebd., S. 13.

43 Jan Assmann wies darauf hin, dass es auch Zwischenformen zwischen »heißen«

und »kalten« Gesellschaften gibt. »Kalte« Gesellschaften können sich erhitzen

und »heiße« sich abkühlen. Ebenso gibt es in jeder Kultur heiße Elemente, die

die Strukturen insWanken bringen, und jene Kräfte, die diese konservieren wol-

len. Im alten Ägypten wiederum wurden heiße Elemente wie die Schrift dazu

genutzt, die traditionelle Herrschaft zu festigen. Assmann, Jan: Das kulturelle

Gedächtnis. Erinnerung und politische Identität in frühen Hochkulturen. Beck,

München 2013, S. 66-73.

https://doi.org/10.14361/9783839455722-003 - am 12.02.2026, 22:29:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455722-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Exkurs 53

Maß an freier Zeit attestieren. Webers »okzidentaler Rationalismus«44

war für ihn zunächst ein Ergebnis eines spezifischen historischen Ge-

sellschaftszustands, der entscheidend dazu beitrug, dass der moder-

ne westliche Kapitalismus erblühte. Weber betont jedoch auch, dass es

auch andere Formen der Rationalität geben kann, die der abendländi-

schen fremd gegenüberstehen.45 Die Ethnologie hat in der Folge von

Lévi-Straussʼ Wildem Denken immer wieder darauf hingewiesen, dass

es verschiedene Formen rationalen Denkens gibt, die zudem teils nur

auf den ersten Blick grundverschieden sind und doch miteinander in

Konflikt geraten können.

Max Webers Protestantische Ethik beschrieb die ausgeprägte Arbeits-

kultur der protestantischenMitteleuropäer und deren Verknüpfungmit

der Blüte des europäischen Kapitalismus. Durch den europäischen Ko-

lonialismus kollidierte dieses protestantische Arbeitsethos mit den vie-

lerorts vorgefundenen Systemen traditioneller gesellschaftlicher Rezi-

prozität. Dadurch, dass bei Letzteren gesellschaftliche Arbeit und Ver-

dienst als Mittel, aber nicht als Zweck galten, dem alles andere unterge-

ordnet werden sollte.46 Auch war die Welt-Wahrnehmung weit weniger

individualistisch strukturiert bzw. verstandman sich nicht als am kom-

merziellen Erfolg interessierter Wirtschaftsbürger.

Der französische Soziologe Pierre Bourdieu schilderte einen sol-

chen Zusammenprall verschiedener Rationalitäten anschaulich in sei-

nem Buch Algerische Skizzen, in dem er seine ethnografischen Studien

in der Kabylei während des Algerienkrieges (1954-1962) zusammenfass-

te. Auf der einen Seite stand die traditionelle Gesellschaft der Kaby-

len, die eine Subgruppe der nordafrikanischen Urbevölkerung der Ber-

ber darstellen. Die Berber pflegten eine auf Gemeingütern basieren-

de Reziprozitätsökonomie. Innerhalb dieser wurden Gaben mit Gegen-

gaben bedacht, wobei der Austausch niemals unmittelbar erfolgte.47

44 Vgl. Weber, Max: Die Protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus. Area

Verlag GmbH, Erftstadt 2007 (1920), S. 19.

45 Vgl. ebd., S. 19.

46 Siehe dazu: Bourdieu, Pierre: Algerische Skizzen. Suhrkamp, Berlin 2010.

47 Der wirtschaftsethnologische Klassiker, der jene Form des gesellschaftlichen

Austausches beschreibt, ist das bereits erwähnteWerk vonMarcelMauss:Mauss,

Marcel: Die Gabe. Die Form und Funktion des Austauschs in archaischen Gesell-

schaften. Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1990 (1925).

https://doi.org/10.14361/9783839455722-003 - am 12.02.2026, 22:29:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455722-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 Freie Zeit

Der Austausch schuf soziale Kohäsion. Zwar konnte sich der Einzel-

ne dabei nie eines vollkommenen Ausgleichs gewiss sein, doch der ho-

he symbolische Wert des Ehrbegriffs sicherte den verzeitlichten Ga-

bentausch. Auf der anderen Seite kam durch die französische Kolo-

nialisierung ein kapitalistisch-monetäres System ins Land, das auf der

Ebene des Individuums funktionierte und direkten Ausgleich (mone-

täre Entlohnung) vorschrieb. Durch administrative Maßnahmen wur-

den außerdem die Gemeindegüter privatisiert und Stammes- und Fa-

milienstrukturen durch Umsiedelungen aufgelöst, um der kapitalisti-

schen Gesellschaftsordnung die nötige Basis zu geben.48 Das traditio-

nelle Ethos der Berber wurde aus französischer Perspektive nur als Wi-

derstand gegen die Moderne oder schlicht als Faulheit interpretiert, die

nicht zum unternehmerischen Erfolg führen konnte. Nicht monetäre

Gewinnmaximierung stand im Vordergrund der algerischen Haltung,

sondern das Arbeiten, um genügend Ressourcen zum Auskommen zu

haben oder aber seine Schuld zu begleichen.

Max Weber beschrieb selbiges Phänomen der Widerständigkeit ge-

genüber der modernen, vom Protestantismus inspirierten kapitalisti-

schen Arbeitsethik auf einer historischen Achse und gibt das folgende

Beispiel: Die von den Unternehmern erdachte Heraufsetzung der Ak-

kordsätze, die dazu gedacht war, die Arbeiter an einer Steigerung ihrer

Arbeitsleistung zu interessieren,

»[…] bewirkte auffallend oft nicht etwa, daß mehr, sondern – daß we-

niger anArbeitsleistung in der gleichen Zeitspanne erzielt wurde, weil

die Arbeiter die Akkorderhöhung nicht mit Herauf-, sondern mit Her-

absetzung der Tagesleistung beantworteten. […] Der Mehrverdienst

reizte ihn [den Arbeiter] weniger als die Minderarbeit; er fragte nicht:

wieviel kann ich am Tag verdienen, wenn ich das mögliche Maximum

anArbeit leiste, sondern:wievielmuß ich arbeiten, umdenjenigenBe-

trag – 2 1
2 Mark – zu verdienen, den ich bisher einnahmund dermeine

traditionellen Bedürfnisse deckt? Das ist eben ein Beispiel desjenigen

Verhaltens,welches als ›Traditionalismus‹ bezeichnetwerden soll: Der

Mensch will ›von Natur‹ nicht Geld undmehr Geld verdienen, sondern

48 Siehe hierzu auch Karl Marxʼ Ausführung über den Prozess der »ursprünglichen

Akkumulation«. Marx, Karl (MEW 23): Das Kapital. Kritik der politischen Ökono-

mie. Erster Band. In: Marx-Engels-Werke, Bd. 23. Dietz Verlag Berlin, Berlin 1962,

S. 741-791.

https://doi.org/10.14361/9783839455722-003 - am 12.02.2026, 22:29:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455722-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Exkurs 55

einfach leben, so leben, wie er zu leben gewohnt ist, und so viel erwer-

ben, wie dazu erforderlich ist. Überall, wo der moderne Kapitalismus

seinWerk der Steigerung der ›Produktivität‹ der menschlichen Arbeit

durch Steigerung ihrer Intensität begann, stieß er auf den unendlich

zähen Widerstand dieses Leitmotivs präkapitalistischer Arbeit.«49

Für die von Bourdieu beobachteten Berber galt: Auch prestigeträchtige

Symbole wie die zeitweise Anschaffung von Ochsen zur Zeit des Hei-

ratsmarktes50 oder kostenintensive Feste sind Ziele innerhalb der tradi-

tionellen Wertvorstellungen, nicht aber Investitionen um der Mehrung

des Geldes willen. Soziale Anerkennung ist dabei stets das eigentliche

höchste Gut, das nicht unmittelbar an die Höhe des monetären Gutha-

bens geknüpft ist. So kommt es auch, dass freie Zeit nicht selbstver-

ständlich zur Lohnarbeit genutzt wird.

Wie eingangs in diesem Kapitel bereits bemerkt, schließt sich heute

der Kreis: Das Motiv der Beschränkung der Bedürfnisse ist im politi-

schen Denken wieder prominent geworden. Anthropologische Quellen,

wie die genannten, können als Inspiration eines neuen Denkens heran-

gezogen werden. Sie können als Bausteine eines neuen Gegenmodells

zum neoliberalen Denken gebraucht werden. Unter dem Oberbegriff

des Konvivialismus werden bereits in diesem Sinne neue Ansätze des

Zusammenlebens erdacht. Wesentlich ist ihnen der Kerngedanke, die

Hybris der übermächtig gewordenen Bedürfniskultur zu problemati-

sieren. Dem Konvivialismus liegt an einer Umwertung aller im Neo-

liberalismus geltenden Werte wie Gier und des individualistischen Be-

reicherungsstrebens auf Kosten anderer,wenngleich eine Individuation

als Entfaltungsmöglichkeit aller Menschen angestrebt wird.

49 Weber, Max: Die Protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus. Area Ver-

lag GmbH, Erftstadt 2007 (1920), S. 47-48.

50 Bourdieu, Pierre: Algerische Skizzen. Suhrkamp, Berlin 2010, S. 101.

https://doi.org/10.14361/9783839455722-003 - am 12.02.2026, 22:29:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455722-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839455722-003 - am 12.02.2026, 22:29:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455722-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

