
https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schriftenreihe
Ästhetisches Denken | Studien 

Herausgegeben von Luca Viglialoro

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Benedetta Milani

Die digitale Welt
als symbolische Form

Kulturphilosophie und Ästhetik

VELBRÜCK
WISSENSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Veröffentlichung wurde aus Mitteln des Publikationsfonds 
NiedersachsenOPEN, gefördert aus zukunft.niedersachsen, unterstützt.

Dieses Werk ist im Open Access unter der Creative-Commons-Lizenz
CC BY-SA 4.0 lizensiert.

Die Bestimmungen der Creative-Commons-Lizenz beziehen sich nur auf 
das Originalmaterial der Open-Access-Publikation, nicht aber auf die 

Weiterverwendung von Fremdmaterialien (z.B. Abbildungen, Schaubildern 
oder auch Textauszügen, jeweils gekennzeichnet durch Quellenangaben). 

Diese erfordert ggf. das Einverständnis der jeweiligen Rechteinhaber.

Zgl.: Leuphana Universität Lüneburg, Dissertation, 2024

© Benedetta Milani
Publikation: Velbrück Wissenschaft

Erste Auflage 2025
Velbrück Wissenschaft in der Velbrück GmbH Verlage, 2025

Meckenheimer Str. 47 · 53919 Weilerswist-Metternich
info@velbrueck.de
www.velbrueck.de

Printed in Germany
ISBN 978-3-95832-402-2

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

mailto:info%40velbrueck.de?subject=
http://www.velbrueck.de
http://dnb.d-nb.de
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:info%40velbrueck.de?subject=
http://www.velbrueck.de
http://dnb.d-nb.de


Inhalt

Vorwort		   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 7

Einleitung	  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 9

Kapitel 1 
Drei Prämissen: die Technik – der Mythos – das pharmakon .   .  	 23
	 1.1 	 Das Werkzeug als Urphänomen 
		  und die Technik als ontologische Kraft .   .   .   .   .   .  	 24
	 1.2 	 Mythos – Technik – Wissenschaft:  
		  Linearität oder Schwingung  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 35
	 1.3 	 Die Pharmakologie des Symbolischen  .    .    .    .    .    .   	 43

Kapitel 2 
Das Analoge und das Digitale oder: 
Kontinuität und Diskontinuität  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    	 50
	 2.1 	 Analog vs. Digital .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 50
	 2.2 	 Die Diskretisierung des Realen .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 53
	 2.3 	 Digitales Denken oder: 
		  die Diskontinuität denken .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 69
	 2.4 	 Diskontinuität in der Polarität denken  .   .   .   .   .   .  	 74
		  Aby Warburg und die Pathosformel  .   .   .   .   .   .   .  	 77
		  Silvia Rivera Cusicanqui: 
		  Leben in einer ch’ixi Welt .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 82

Kapitel 3 
Die digitale Welt als symbolische Form  .    .    .    .    .    .    .    .    .    	 86
	 3.1 	 Digitalität und die Digitale Welt .    .    .    .    .    .    .    .    	 87
	 3.2 	 Die Kreativität der Computation .    .    .    .    .    .    .    .   	 91
		  Computation als Potenzialität  .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 93
		  Die computationale Technologie 
		  als Data Potentiality .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 99
	 3.3 	 Die Kreativität der digitalen Welt  .   .   .   .   .   .   .   .  	 105

Kapitel 4 
Immersion	  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 111
	 4.1 	 Immersion und Immersivität .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 113
	 4.2 	 Immersion und Virtualität .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 122
	 4.3 	 Distanz, Nähe und Produktionsweise 
		  des Subjekts  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 134
	 4.4 	 Das immersive Subjekt  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 144

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 5 
Netz	  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    	 150
	 5.1 	 Netzwerk als Metapher für die digitale Welt .   .   .   .  	 152
	 5.2 	 Das Nicht-Subjekt des Netzes  .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 160
	 5.3 	 Die Ästhetik des Netzes .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 169
	 5.4 	 Drei Beispiele: entleertes Subjekt – 
		  gespiegeltes Subjekt – aktiviertes Subjekt  .   .   .   .   .  	 177
		  [Beispiel 1] Re-Wired / Re-Mixed: 
		  Das entleerte Subjekt  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    	 177
		  [Beispiel 2] Self Portrait 2.0: 
		  Die Rückspiegelung des Netzes .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 178
		  [Beispiel 3] The Jacket: 
		  Unbeabsichtigte Montage .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 179

Kapitel 6 
Die digitale Welt und die mythische Welt .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 182
	 6.1 	 Eine Rückkehr zum Mythos ?  .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 183
	 6.2 	 Die mythische Atmosphäre der digitalen Welt  .    .    .   	 188
		  Die Technik des digitalen Mythos .   .   .   .   .   .   .   .  	 190

Austreten aus der mythischen Atmosphäre  .    .    .    .    .    .    .    .   	 201

Literatur	  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .     	 207

Abbildungsverzeichnis .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 217

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7

Vorwort

Das vorliegende Buch ist die leicht überarbeitete Fassung meiner Dis-
sertation, die im Wintersemester 2024/25 vom Institut für Philosophie 
und Kunstwissenschaft der Leuphana Universität Lüneburg angenom-
men wurde.

Mein besonderer Dank gilt meinem Betreuer, Herrn Prof. Dr. Roberto 
Nigro, der mich mit Vertrauen und Umsicht durch die letzten vier Jah-
re der Forschung und des Schreibens geführt hat. Ich bin ihm für seine 
wertvollen Ratschläge, die inspirierenden Diskussionen und vor allem 
für die Wertschätzung, mit der er meine Arbeit begleitet hat, dankbar.

Ebenso danke ich Herrn Prof. Dr. Luca Viglialoro für das Interesse 
und die Aufmerksamkeit bei der Betreuung meiner Dissertation als 
Zweitgutachter. Seine zahlreichen Anregungen und kritischen Impulse 
waren von unschätzbarem Wert. Besonders danke ich ihm auch dafür, 
dass er meine Arbeit in die von ihm geleitete Reihe Ästhetisches Denken 
beim Verlag Velbrück Wissenschaft aufgenommen hat. Mein Dank gilt 
zudem Herrn Prof. Dr. Andrea Pinotti für sein aufrichtiges Interesse an 
meiner Dissertation und für seine wertvollen Hinweise.

Dem Künstler Stelarc danke ich für die Nutzungsrechte der Abbil-
dungen seiner Performance; ähnlicher Dank gilt auch der Künstlerin 
Kira Keune, der ich zudem für die bereichernde Diskussion über ihre 
künstlerische Praxis dankbar bin. Ich möchte mich außerdem bei Herrn 
Thomas Gude für die aufmerksame Lektüre des Manuskriptes bedan-
ken.

Dieses Dissertationsprojekt wurde durch die Studienstiftung des deut-
schen Volkes gefördert, wofür ich an dieser Stelle meinen herzlichen 
Dank ausspreche. Die Veröffentlichung wurde zudem durch Mittel des 
Publikationsfonds »NiedersachsenOPEN« mitfinanziert.

Von Herzen danke ich den Teilnehmer:innen des von Herrn Prof. Dr. 
Nigro organisierten Forschungskolloquiums an der Leuphana Universi-
tät, die mir über all die Jahre hinweg mit wertvollen Anregungen, kriti-
schen Rückmeldungen und inspirierenden Gedanken zur Seite standen. 
Besonders erwähnen möchte ich Chiara Stefanoni und Sara Simone Spi-
nelli für ihre Unterstützung und die vielen bereichernden Diskussionen, 
aus denen ich stets viel gelernt habe, und nicht zuletzt danke ich ihnen 
für die vielen gemeinsamen Lacher.

Mit großer Dankbarkeit und Liebe danke ich meinem Großvater und 
meinen Eltern für alles, was sie mich gelehrt haben, und für die vielfälti-
gen Weisen, auf denen sie mich unterstützt und begleitet haben. 

Meiner Schwester Ottavia bin ich dankbar, dass sie mir immer den 
Weg geebnet hat.

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8

VORWORT

Nicht zuletzt danke ich Juran für die Hingabe, mit der er mich in je-
der Phase dieser Arbeit begleitet und unterstützt hat, für seine unschätz-
bare Hilfe und für die solide Leichtigkeit, mit der er seinen Weg mit dem 
meinen teilt.

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9

Einleitung

Die These dieser Arbeit ist, dass die digitale Welt schlüssig und produk-
tiv als symbolische Form beschrieben werden kann.

Diese These bezieht sich offensichtlich auf die Kulturphilosophie von 
Ernst Cassirer, dem Begründer des Begriffs der symbolischen Form, und 
führt den Diskurs über das Digitale in die Kulturphilosophie ein. Bevor 
ich auf die Einzelheiten der in dieser Arbeit vertretenen und argumen-
tierten Thesen eingehe, ist es notwendig, eine erste und grundlegende 
Frage zu beantworten: Warum ist es für die Analyse des Komplexes von 
Praktiken, Technologien und Ideen, die die heutige digitale Kultur prä-
gen, fruchtbar, sich der idealistischen und transzendentalen Philosophie 
Cassirers zuzuwenden? Seine Philosophie der symbolischen Formen ent-
stammt einer Tradition – der des Neukantianismus und des deutschen 
Idealismus –, die heute nicht unmittelbar als relevant für das Verständnis, 
die Kritik und die Definition des Digitalen angesehen wird. Sowohl in 
der Philosophie als auch in der Medientheorie wird der spinozistischen 
Tradition (z.B. Affective Turn und Affekttheorie), der leibnizschen und 
frühneuzeitlichen Tradition (z.B. für eine Genealogie des Digitalen), der 
Kritischen Theorie und den zeitgenössischen Linien des Neomaterialis-
mus und des ökologischen Paradigmas mehr Interesse und Aufmerksam-
keit geschenkt. Obwohl in dieser Studie einige Autorinnen und Autoren 
aus diesen Traditionen berücksichtigt werden, ist der Ausgangspunkt 
bzw. der philosophische Horizont, aus bzw. vor dem sich meine Unter-
suchung entwickelt, daher nicht nur ungewöhnlich, sondern kann auf 
den ersten Blick auch als anachronistisch, als nicht mehr zeitgemäß emp-
funden werden. Es ist legitim, sich zu fragen, ob eine Philosophie wie die 
cassirersche, die im Kern eine Systematik der Kultur anstrebt und eine 
universale Ebene der geistigen Funktionen zu beschreiben versucht, in 
der gegenwärtigen philosophischen Debatte und in der digitalen Kultur 
überhaupt bestehen kann – und wenn ja wie. Und doch treibt die vor-
liegende Arbeit die Vorstellung an, dass gerade dieses Streben nach einer 
systematischen Philosophie der Kultur einen originellen Bezugspunkt 
darstellt für ein neues Verständnis des Digitalen als kulturelle Welt. Von 
Cassirers Philosophie werde ich mir nicht nur ihr originellstes konzep-
tuelles Werkzeug, die symbolische Form, sondern auch den methodi-
schen Rahmen leihen.

Mit Hilfe der cassirerschen Philosophie eröffnet sich ein alternativer 
theoretischer Raum, der es erlaubt, die digitale Welt durch eine neue Per-
spektive zu interpretieren, und der flexible, aber strikte begriffliche Sche-
mata bietet: Es geht darum, eine kulturphilosophische und methodische 
Herangehensweise zu definieren, die in der Lage ist, die metamorphische 

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10

Dynamik der digitalen Welt sowie die Kontinuität und Diskontinuität 
des Digitalen im Hinblick auf andere kulturelle Formen zu berücksich-
tigen. Es ist folglich von Interesse, kurz und bündig zu erklären, welche 
Aspekte der cassirerschen Philosophie als bedeutsamste angesehen wer-
den und warum diese für eine Analyse der digitalen Welt sinnvoll heran-
gezogen werden können.

Die cassirersche Philosophie ist in einem Doppelstrang mit der kanti-
schen Philosophie und deren Marburger Interpretation verbunden und 
sie bleibt – trotz ihrer konstanten Horizonterweiterung – dieser treu. Die 
transzendentale Methode nimmt in Cassirers Arbeit eine grundlegende 
und systematische Rolle ein und sein Programm über die Philosophie der 
Kultur ist nur verständlich, wenn man die Erneuerung des kantischen 
Idealismus und der kantischen Kategorien berücksichtigt.

Von der Marburger Schule und vor allem von ihrem Hauptvertreter 
Hermann Cohen beeinflusst, zielt Cassirers philosophisches Programm 
auf eine Historisierung des kantischen a priori, d.h. auf eine Dynami-
sierung der kategorialen Ebene, sodass das a priori nicht mehr als eine 
»Konstellation der Fixsterne«1 verstanden werden kann, in der die For-
men und Inhalte des Denkens unabhängig vom menschlichen Werden 
und seiner Geschichte sind. Stattdessen erhalten die Kategorien und 
das a priori eine geschichtliche Ebene, die sie plastisch und durchlässig 
macht. Es ist daher unmöglich und führt notwendig zu Fehlern, ein festes 
und geschlossenes Kategoriensystem bestimmen zu wollen, weil »neue 
Probleme werden neue Voraussetzungen erforderlich machen«.2 Das a 
priori weicht der immanenten und geschichtlichen Ebene des Wissens 
nicht aus, sondern es ist von ihr durchdrungen und wird als Funktion, 
innerhalb derer die Gegenstände und die Erfahrungsinhalte bedeutsam 
werden, verstanden.

Cassirers Überlegungen über das Transzendentale durchbrechen die 
Grenzen der Erkenntnistheorie,3 um in die Analyse anderer kultureller 
Produkte wie Sprache, Mythos, Religion und Kunst zu fließen. Diese 

1	  	Giulio Preti, »L’ontologia della regione ›natura‹ nella fisica newtoniana«, in: 
Mario Dal Pra (Hg.), Saggi filosofici, Bd. I, Firenze: La Nuova Italia 1976, 
S. 415.

2	  	Dies ist genau der Ausgangspunkt der von Hermann Cohen in der Logik 
der reinen Erkenntnis eingeleiteten neokantianischen Reform.

3	  	Cohens größte Leistung für die neokantianische Philosophie ist eben diese 
Historisierung der kategoriale Ebene und des a priori gewesen, aber diese 
Erneuerung bleibt bei ihm immer innerhalb der Grenzen des Erkenntnispro-
blems. Durch die Erweiterung der transzendentalen Frage in Bezug auf an-
dere, nämlich kulturelle Fakten neben dem Faktum der Wissenschaft macht 
Cassirer einen grundlegenden Schritt über seinen Lehrer Cohen hinaus und 
tritt in eine neue Phase seiner Philosophie ein, die in die Philosophie der sym-
bolischen Formen und das Projekt einer Philosophie der Kultur mündet.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11

Grenzüberschreitung – erklärt Cassirer – bedeutet, dass: »die koperni-
kanische Drehung, mit der Kant begonnen hat, einen neuen und erwei-
terten Sinn an[nimmt]. Sie greift mit gleichem Grund und Recht auf jede 
Richtung und auf jedes Prinzip geistiger Gestaltung über«.4

Es ist eine Befreiung des a priori und der kategorialen Ebene, die Cas-
sirer vornimmt, ohne die transzendentale Methode zu verraten, die als 
methodologischer Minimalpunkt bestehen bleibt.

Das Problem der Gründung der verschiedenen Formen der Weltge-
staltung bleibt dabei als Grundproblem der Philosophie der symboli-
schen Formen bestehen: »Anfangen mit einem Faktum, um nach der 
Möglichkeit dieses Faktums zu fragen«,5 dies ist im Grunde der Auftrag 
der transzendentalen Methode. Diese neue und dynamisierte Perspektive 
auf das Transzendentale stellt sich – für die Philosophie der Kultur – als 
sehr fruchtbar dar, weil sie eine selbstständige Analyse jeder kulturellen 
Sphäre erlaubt. Jeder menschliche Modus der Welterzeugung – wie z. B. 
die Sprache, der Mythos, die Kunst und jetzt die digitale Welt – kann in-
nerhalb dieses Horizonts als autonome und eigene Form der Sinngebung 
verstanden werden, die unabhängig und nicht hierarchisch zu den ande-
ren Formen steht, aber gleichzeitig organisch an die symbolische Grund-
haltung gebunden ist. Die symbolische Funktion, die nichts anderes als 
die Funktion der Formgebung ist, muss als eine transzendentale – nicht 
substanzielle – Funktion verstanden werden; wir stehen hier nämlich im 
Kontext einer kritischen Philosophie, die das Primat der Funktion vor 
dem Gegenstand setzt.6 Dieses Primat begründet eine pluralistische und 
relationale Idee der Kultur, innerhalb derer jeder kulturelle Ausdruck eine 
Form der Welterzeugung darstellt, die eine selbständige Begründung und 

4	  	Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Bd. I, Die Sprache, 
Hamburg: Felix Meiner Verlag 2010, S. 8.

5	  	Ernst Cassirer, »Davoser Disputation zwischen Ernst Cassirer und Mar-
tin Heidegger«, in: Martin Heidegger, Kant und das Problem der Metaphy-
sik, Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann 1991, S. 294. »Ich bleibe bei 
der Kantischen Fragestellung des Transzendentalen stehen, wie sie Cohen 
immer wieder formuliert hat. Er sah das Wesentliche der transzendentalen 
Methode darin, daß diese Methode anfängt mit einem Faktum; nur hatte 
er diese allgemeine Definition: Anfangen mit einem Faktum, um nach der 
Möglichkeit dieses Faktums zu fragen, wieder verengt, indem er als das ei-
gentlich Fragwürdige immer wieder die mathematische Naturwissenschaft 
hinstellte. In dieser Einschränkung steht Kant nicht. Aber ich frage nach der 
Möglichkeit des Faktums Sprache. Wie kommt es, wie ist das denkbar, daß 
wir uns von Dasein zu Dasein in diesem Medium verständigen können? Wie 
ist es möglich, daß wir ein Kunstwerk als ein objektiv Bestimmtes, als ob-
jektiv Seiendes, als dieses Sinnvolle in seiner Ganzheit nun überhaupt sehen 
können? Diese Frage muß gelöst werden.« Ebd., S. 294–295.

6	  	Vgl. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Bd. I, S. 9.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12

eigene Kategorien hat, welche einen Teil der Realität in Form bringen 
und in einem gewissen Sinn sogar erst ermöglichen.

Die symbolische Funktion – d.h. auch jede symbolische Form – ist krea
tiv, sie formiert ihre Gegenstände und die Erfahrung wird nur innerhalb 
dieses dynamischen symbolischen Rahmens signifikativ. In diesem Sinne 
stellt jede symbolischen Form eine eigene Richtung des Objektivierens dar, 
die eine eigene Form der Weltanschauung und des Weltverstehens mit sich 
bringt. Dieser Punkt ist für diese Arbeit entscheidend, weil er erlaubt, die 
Kontinuität der digitalen Formgebung mit den anderen Richtungen der 
menschlichen Gestaltung zu vergleichen. Gleichzeitig wird eine grundle-
gende und entscheidende Tatsache hervorgehoben, nämlich dass es kein 
»Außerhalb« der digitalen Welt gibt, da sie die Form – im Sinne von ener-
geia – ist, die die Realität, in der wir leben, hervorbringt.

Die Verortung der Analyse der digitalen Welt auf einer kulturphiloso-
phischen Ebene ermöglicht es auch, den Diskurs über konkrete digitale 
Phänomene und Probleme auf eine abstrakte Ebene zu verlagern, die es 
erlaubt, die Tendenzen und Richtungen dieser phänomenalen Pluralität 
zu untersuchen. Dies ist der perspektivische Vorteil der philosophischen 
Untersuchung; gleichzeitig birgt sie auch die Gefahr, in reaktionäre, uni-
versalisierende und technophobe Diskurse zu verfallen. Diese Gefah-
ren können jedoch durch den Bezug auf die cassirersche Metaphysik in 
Schach gehalten werden. Tatsächlich ist diese durch ihre eigene Konsti-
tution prozessual und relational, fähig, Differenz nicht nur aufrechtzu-
erhalten, sondern sie zur Grundlage der Idee der Form selbst zu machen. 
Dies ermöglicht es, das »Faktum« der digitalen Phänomene nicht von 
deren materieller Konkretheit und Punktualität her zu befragen, sondern 
mittels der Beobachtung ihrer plastischen symbolischen Matrix. Aus die-
sem Grund wird in der vorliegenden Arbeit nie auf die Konkretheit und 
Materialität eines punktuellen Phänomens der digitalen Kultur eingegan-
gen, und auch der offensichtlich zentrale Aspekt ihrer technologischen 
Möglichkeitsbedingungen bleibt oft im Hintergrund. Dies ist nicht Aus-
druck mangelnden Interesses oder der Vorstellung, dass solche Aspek-
te weniger wichtig oder relevant wären, sondern vielmehr ein bewuss-
ter Versuch, die Perspektive und den Blick, mit dem die digitale Welt in 
der zeitgenössischen, auch philosophischen Debatte interpretiert wird, 
zu verschieben: von der forma formata zur forma formans. Dieser Per-
spektivwechsel erlaubt es uns, genuin philosophische Fragen zu stellen: 
Was bedeutet es, in der digitalen Welt zu sein, und was bedeutet es, dass 
sie zu unserem Lebensraum geworden ist?

Im deutschsprachigen Raum gibt es eine lebhafte Debatte, die – wie 
die vorliegende Arbeit – die Frage nach der Rolle der Philosophie ange-
sichts des Digitalen aufwirft und die gerade aus der Erkenntnis erwächst, 
dass die Philosophie im Diskurs über das Digitale oft randständig geblie-
ben ist. Dabei wirft das Digitale ganz klar Fragen und Probleme auf, die 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13

der Philosophie absolut zustehen: Von der Epistemologie über die Ästhe-
tik und Ethik bis hin zu einer Theorie des Subjekts – überall bringt das 
Digitale alte Kategorien ins Spiel und macht zugleich radikal neue not-
wendig. Wie Sybille Krämer und Jörg Noller in dem von ihnen heraus-
gegebenen Sammelband Was ist digitale Philosophie? schreiben, ist es 
notwendig, zwischen einer »digitale[n] Philosophie im Sinne eines Philo-
sophierens über das Digitale« und einer digitalen Philosophie »im Sinne 
eines Philosophierens im Medium des Digitalen und unter Einsatz daten-
intensiver, digitalisierter Verfahren«7 zu unterscheiden. In dieses theoreti-
sche Bemühen um eine Definition der Philosophie des Digitalen, die zwi-
schen der quantitativen, technischen Ebene der Digitalisierung und der 
qualitativen, lebensweltlichen Ebene der Digitalität unterscheidet, fügt 
sich die vorliegende Arbeit durchaus ein: »Digitalität zeigt an, dass das-
jenige, was mit der Digitalisierung einhergeht – was auf ihr emergiert – 
selbst etwas Bedeutungsvolles und Qualitatives ist, was nicht ohne Be-
deutungsverlust auf rein technische oder mediale Strukturen reduziert 
werden kann«.8

Die Philosophie der Digitalität – wie Noller sie bezeichnet – bezeugt 
das qualitative Auftauchen eines neuen Lebensraumes und untersucht 
dessen Kategorien9. Die Philosophie des Digitalen – nach dem gleichna-
migen Buch von Gabriele Gramelsberger – wird als Digitalisierungs- und 
Digitalitätskritik bezeichnet. Sie widmet sich der Reflexion über »die 
technologischen Bedingungen des Digitalen«, verstanden sowohl als Di-
gitalisierung als auch als Digitalität, und von deren ontologischen, phä-
nomenologischen und epistemischen Konsequenzen.10 Die folgende Ar-
beit geht von einer angrenzenden, aber anderen Ebene der Untersuchung 
der digitalen Welt aus. Diese wird verstanden als eine Produktions- und 
Gestaltungsform unserer Wirklichkeit, also als eine Energie, die die Be-
dingungen unseres Seins in der Welt informiert und schafft. Die Definiti-
on der digitalen Welt als symbolische Form bedeutet daher, die Betonung 
und philosophische Aufmerksamkeit auf die Tatsache zu legen, dass es 
in Bezug auf diese Produktionsform kein Außen gibt und dass sie da-
her der symbolische und funktionale Horizont ist, innerhalb dessen sich 

7	  	Sybille Krämer/Jörg Noller, »Einleitung«, in: Krämer/Nöller (Hg.), Was ist 
digitale Philosophie. Phänomene, Formen und Methoden, Paderborn: Brill-
Mentis 2024, S. viii.

8	  	Jörg Noller, Digitalität. Zur Philosophie der digitalen Lebensraums, Basel: 
Schwabe Verlag 2022, S. 8. Vgl. auch: Felix Stalder, Kultur der Digitalität, 
Berlin: Suhrkamp 2016.

9	  	Siehe: Uta Hauck-Thum/Jörg Noller (Hg.), Was ist Digitalität? Philosophi-
sche und pädagogische Perspektiven, Berlin: Metzler 2021; Noller, Digitali-
tät. 

10	 	Vgl. Gabriele Gramelsberger, Philosophie des Digitalen. Zur Einführung, 
Hamburg: Junius 2023, S. 224–226.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14

die materielle, ideale und technische Pluralität der digitalen Kultur ent-
faltet. Deshalb ziehe ich den Ausdruck »Digitalität« dem Ausdruck »di-
gitale Welt« vor; jener ermöglicht es in seiner Abstraktheit, »die größ-
te Einheit neben die größte Ausbreitung«11 zu stellen, und erinnert uns 
gleichzeitig daran, dass wir uns in einer noch nie zuvor existenten Form 
bewegen und dass diese daher durch Kategorien gedacht werden muss, 
die ihr selbst immanent sind. Wenn man mit dem Faktum des Digitalen 
anfängt, dann bleibt die Analyse der digitalen Welt auf einer immanen-
ten Ebene, ohne aber die transzendentale Funktion des Digitalen als sym-
bolisches Medium aus dem Blick zu verlieren. Die cassirersche Perspek-
tive fordert dazu auf, jede symbolische Form in ihrer Autonomie ernst 
zu nehmen und sie innerhalb ihrer Grenzen, d.h. immer immanent, zu 
interpretieren. In unserem Fall z.B. scheint das logisch-wissenschaftli-
che Denken, das den Diskurs und das Weltverständnis der europäischen 
Moderne geprägt hat, ungeeignet, die digitale Welt zu erklären; auch die 
Kritik – als Denkform – scheint in der digitalen Atmosphäre kaum über-
lebensfähig, auf der glatten Oberfläche des Bildschirms findet das kon-
templative Denken nur schwer Halt. »Neue Probleme werden neue Vo-
raussetzungen erforderlich machen«: Es geht dann darum, diese neuen 
Voraussetzungen zu finden und zu systematisieren.

Dazu werden im ersten Teil dieser Studie die philosophischen Koordi-
naten des Diskurses dargelegt, während im zweiten Teil die Formen der 
Produktion von Ästhetik, Epistemologie und Subjektivierung in der di-
gitalen Welt untersucht werden.

In Kapitel 1 werden drei grundlegende theoretische Prämissen – Tech-
nik, Mythos und Pharmakon – als ›Rahmen‹ für die Analyse der digita-
len Welt als symbolische Form untersucht. Diese drei theoretischen Kno-
tenpunkte finden in Cassirers Philosophie eine interessante Verknüpfung, 
wenn man seine Schriften ab den 1920er Jahren betrachtet, die zudem 
mit dem Beginn des Projekts einer Philosophie der symbolischen Formen 
und einer Philosophie der Kultur zusammenfallen. Insbesondere wird in 
der vorliegenden Arbeit die Frage nach der Rolle der Technik im Rah-
men der Philosophie der symbolischen Formen aufgeworfen und damit 
Cassirer selbst in die Debatte um die Philosophie der Technik gestellt. 
Dazu wird zunächst der Aufsatz »Form und Technik« (1930) herange-
zogen, in dem Cassirer selbst die Technik als symbolische Form defi-
niert. Diesem ersten Aufsatz werden dann die unveröffentlichten Noti-
zen und Schriften der nachgelassenen Manuskripten gegenübergestellt, 
in denen der Philosoph das Problem einer Metaphysik des Symbolischen 
aufwirft. Gerade durch die Gegenüberstellung der Idee der Technik als 
symbolischer Form mit dem, was Cassirer über die Urphänomene des 

11	 	Ernst Cassirer, Die Philosophie der symbolischen Formen, Bd. III, Phäno-
menologie der Erkenntnis, Hamburg: Meiner, S. 555.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15

Ich-Du-Es schreibt, kann die grundlegende Rolle herausgearbeitet wer-
den, die die technische Vermittlung, d.h. das Werkzeug, in Cassirers Kul-
turphilosophie spielt. Das Werkzeug wird nämlich auf das Urphänomen 
des Es bezogen und die ontologische und anthropogonische Kraft der 
Technik ans Licht gebracht. Die Lektüre der späteren Werke Cassirers, 
insbesondere The Myth of the State (1946), stellt zunächst eine teleolo-
gische Interpretation der Beziehungen zwischen den verschiedenen sym-
bolischen Formen in Frage und zeigt, wie Cassirer die interessante und 
bedeutsame Möglichkeit einer Allianz zwischen mythischer Form und 
Technik entdeckt, die sich in der Produktion einer Technik des mythi-
schen Denkens verwirklicht, die hier vorgestellt und dann in Bezug auf 
die digitale Welt im sechsten Kapitel analysiert wird. Schließlich wird der 
Begriff des Pharmakons, wie er von Derrida und später von Stiegler in-
terpretiert wurde, der Metaphysik des Symbolischen gegenübergestellt, 
um den geradezu pharmakologischen Charakter der symbolischen Ver-
mittlung aufzuzeigen.

In Kapitel 2 werden die Begriffe analog und digital analysiert, die of-
fensichtlich grundlegend sind, um zu einer Definition der digitalen Welt 
zu gelangen. Ausgehend von Antony Wildens Buch System and Struc-
ture wird eine Analyse der Unterschiede zwischen digital und analog 
vorgeschlagen, die nicht auf ihren technischen Bedingungen, sondern 
auf den Kategorien Diskontinuität und Kontinuität beruht. Insbeson-
dere wird das Digitale zunächst als quantitativ, diskret und symbolisch 
definiert, während das Analoge als qualitativ, kontinuierlich und iko-
nisch definiert wird. Der symbolische Charakter des Digitalen und der 
ikonische Charakter des Analogen führen dazu, diesen Unterschied mit 
der semiotischen Analyse von Charles S. Peirce und insbesondere mit 
der originellen Interpretation des Anthropologen Eduardo Kohn zu ver-
binden. Auf diese Weise werden die beiden Begriffe endgültig von ihrer 
Beziehung zu kontingenten technischen Formen befreit, um als Modi 
der symbolischen Funktion definiert zu werden: das Analoge als eine 
Art, Kontinuität zu denken, und das Digitale als eine Art, Diskontinui-
tät zu denken. Wie Alexander R. Galloway zeigt, gibt es also eine ana-
loge Denkform, die Kontinuität im Heterogenen findet, und eine digi-
tale Denkform, die Differenz im Homogenen ansetzt. Ausgehend von 
Galloways Analyse des digitalen Denkens als differenziell (in der hierar-
chischen Form des Binarismus, z.B. Mann-Frau) und als dialektisch (in 
Form von Negation und Antagonismus, z.B. These-Antithese-Synthese) 
wird ein dritter Modus des digitalen Denkens identifiziert, der als polar 
definiert wird: In ihm ist es möglich, die Diskontinuität in einer Einheit 
zu denken oder, besser gesagt, die Diskontinuität zu denken, die die Ko-
existenz widersprüchlicher Elemente hervorbringt, ohne jedoch diesen 
Widerspruch aufheben zu wollen, sondern vielmehr mit und in ihm zu 
denken. Dem polaren Modus des digitalen Denkens, der gleichwohl auch 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16

morphologisch zu denken ist, werden das Konzept des Pharmakons und 
Cassirers eigenes Verständnis von Symbol und Form zugeordnet; darü-
ber hinaus werden der Begriff der Pathosformel des Kulturwissenschaft-
lers Aby Warburg und der Begriff des chi‘xi der Philosophin Silvia Ri-
vera Cusicanqui als konkrete Beispiele für die Produktivität des polaren 
digitalen Denkens herangezogen. Ein Denken also, das fähig ist, in der 
– widersprüchlichen, heterogen und kaleidoskopischen – Komplexität 
auszuhalten und dabei Differenz aufrechtzuerhalten, und also in gewis-
sem Sinne in (produktiver und nicht konkurrierender) Opposition zu den 
zahlreichen theoretischen und gedanklichen Linien steht, die stattdessen 
Differenz auslöschen (z.B. Neomaterialismus), weil sie – wie Galloway 
sagen würde – analog sind. Das Potenzial des polaren Denkens liegt ge-
rade in der Fähigkeit, ein Zwischengewebe zu schaffen, das als Ort der 
Begegnung dient, an dem widersprüchliche Elemente in eine aktive und 
affirmative Beziehung treten.

Im Kapitel 3, das den ersten Teil beschließt, wird die Hauptthese die-
ser Arbeit vorgestellt und argumentiert, nämlich die Definition der digi-
talen Welt als symbolische Form, die nun auch durch die theoretischen 
Punkte des ersten und zweiten Kapitels untermauert wird, namentlich 
die Ursprünglichkeit der Technik in der symbolischen Funktion und die 
Definition des Digitalen als Modus der symbolischen Artikulation. Das 
Konzept der symbolischen Form ermöglicht es, wie bereits geschrieben, 
die schöpferische Kraft der digitalen Welt hervorzuheben, was bedeutet, 
dass sie ihre Realität nicht findet, sondern vielmehr setzt und dass da-
her die Untersuchung der digitalen Welt notwendigerweise die Untersu-
chung der Art und Weise einschließt, wie sie diese Realität produziert. 
An diesem Punkt ist es daher notwendig, auf die Ebene der technologi-
schen Bedingungen der digitalen Welt zurückzukehren, d.h. sowohl auf 
die konkreten computationalen Technologien als auch auf die formale 
Ebene der Computation, um die Kreativität der Computation zu defi-
nieren. Zu diesem Zweck habe ich eine Montage zwischen der von Be-
atrice M. Fazi in Contingent Computation vorgeschlagenen Definition 
von Computation als Potenzialität und Mark B. N. Hansens Definiti-
on von computationalen Technologien als Data Potentiality vorgenom-
men. Die Montage zwischen den beiden Positionen ist insofern produk-
tiv, als sie die schöpferische Besonderheit der digitalen Welt auf zwei 
verschiedenen Ebenen erfasst: auf der abstrakten, logischen und forma-
len Ebene der Computation, auf der die Sinnlichkeit der Welt noch nicht 
ins Spiel kommt, und auf der konkreten, funktionalen und prozessua-
len Ebene der computationalen Technologien, auf der stattdessen gera-
de die Erfassung (z.B. Datafication) des Sinnlichen entscheidend wird. 
Damit wird ein entscheidender Punkt für das Verständnis der digitalen 
Welt als symbolische Form hervorgehoben, nämlich die formale, quan-
titative und diskretisierende Matrix, die, aufgrund ihrer technologischen 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17

Möglichkeitsbedingung, in ein eigentümlich intensives Verhältnis zur 
›symbolischen Natur‹ des Menschen tritt.

Der zweite Teil dieser Arbeit ist der Analyse der Modi dieser Bezie-
hung gewidmet. Es sollen die ›Anschauungsformen‹ der digitalen Welt 
identifiziert werden, d.h. die Formen und zugleich Visionen, innerhalb 
derer sich die Beziehung zwischen der Maschine und dem digitalen Sub-
jekt entfaltet. Immersion und Netzwerk werden als komplementäre, aber 
nicht widersprüchliche oder antagonistische Formen vorgeschlagen, die 
die Art und Weise, in der sich das Subjekt in der digitalen Welt befindet, 
gleichzeitig orientieren und beschreiben. Immersion und Netzwerk sind 
somit operationale und pragmatische Metaphern, die die Strukturen und 
Tendenzen der digitalen Welt und damit auch die in ihr wirksamen Äs-
thetiken und Epistemologien sowie die Position und Haltung des digita-
len Subjekts in der digitalen Lebensform offenlegen.

In Kapitel 4 wird eine Analyse der Immersion anhand von Autorin-
nen und Autoren aus dem Bereich der Visual Cultural Studies und Me-
dientheorie vorgenommen, darunter Oliver Grau, David J. Bolter und 
Richard Grusin. Diese haben eine mögliche Genealogie der Immersion 
skizziert, die den heutigen VR-Technologien offensichtlich vorausgeht. 
Im Bereich der Medientheorie und der visuellen Kultur bezeichnet Im-
mersion demnach eine Produktions- und Wirkungsweise von Bildern 
(aber nicht nur von Bildern), die nicht auf Distanz und Vermitteltheit, 
sondern auf Nähe und Unmittelbarkeit abzielt: Das heißt, Immersion 
antwortet auf die Faszination, in das Bild, in das Medium usw. eintreten 
zu können bis zu dem Punkt, an dem man den Eindruck und das Gefühl 
hat, unmittelbar dabei zu sein. Die Suche nach einem Gefühl der Unmit-
telbarkeit und Nähe führt die Analyse der Immersion dazu, sich sowohl 
mit dem Konzept der Virtualität als auch mit dem der Empathie ausein-
anderzusetzen, um schließlich zu der Frage zu gelangen, zu welcher Art 
von Subjektivierung das skopische Regime der Immersion in der digita-
len Welt führt. Hier sind die Philosophien von Cassirer, Warburg und Er-
win Panofsky hilfreich, um den Unterschied zwischen einem Subjekt, das 
perspektivische Distanz sucht und erzeugt, und einem Subjekt, das statt-
dessen die expressive Nähe der Immersion sucht und von ihr moduliert 
wird, zu definieren: Diese Differenz wird im Übergang vom Denkraum 
– einem Raum der kontemplativen und distanzierten Betrachtung – zum 
Gefühlsraum – einem Raum, der das Subjekt stattdessen zum Erleben 
einlädt – verortet. Schließlich wird dieser immersiven Ästhetik der digi-
talen Welt die kritische Analyse der immersiven Form der Macht gegen-
übergestellt – vorgeschlagen von Rainer Mühlhof in Immersive Macht 
–, die in der digitalen Lebensform wirkt, indem sie in affektive Gefühls-
räume eingetauchte Subjekte produziert und moduliert.

Komplementär zur Immersion ist die Metapher des Netzes, deren De-
finition und Analyse Kapitel 5 gewidmet ist. Wenn die Immersion in 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18

der Tat zur Entstehung eines hyper-personalisierten Gefühlsraums führt, 
in den das digitale Subjekt eintaucht und in dem es affektiv moduliert 
wird, so ist das Netzwerk demgegenüber funktionell und ideell gleich-
gültig gegenüber der subjektiven Besonderheit: Was zählt, sind die Be-
ziehungen zwischen Knoten und Kanten, wobei alles ein Knoten sein 
kann, nicht nur das menschliche Subjekt. Die Metapher des Netzes ent-
spricht auch einer Ästhetik und einer Form der Subjektivierung oder, 
besser gesagt, der Entsubjektivierung: Die holistische und totalitäre Im-
manenz des Netzes in Verbindung mit seiner inhumanen ›Natur‹ führt 
in der Tat zur Definition dessen, was das Nicht-Subjekt des Netzes ge-
nannt werden kann, d.h. ein anonymisierter und diskretisierter Knoten, 
der in die Rückkopplungsschleife (Feedback Loop) der algorithmischen 
Infrastruktur eingefügt ist. An diesem zentralen Punkt, nämlich der Be-
ziehung zwischen Subjekt und Maschine, zeigt das Netzwerk – als Me-
tapher und als materielle Infrastruktur – seine Pragmatik und Opera-
tivität: in der Gestalt einer Produktion von Objekten, die adäquat, also 
quantifizierbar, berechenbar und vorhersehbar sind: Daten, die verarbei-
tet und indiziert werden. 

Mit der Analyse von Immersion und Netz kann also die Rückkopp-
lungslogik der digitalen Welt herausgearbeitet werden, wobei die im-
mersive Ebene der Modulation und Regulierung des Subjekts mit der 
entsubjektivierenden Ebene des Netzes korrespondiert; ja gerade das 
Eindringen der algorithmischen Prozessualität in die symbolische Pro-
zessualität des Subjekts fügt das digitale Subjekt in diese Rückkopp-
lungsschleife ein, wobei das modulierte und affizierte immersive Subjekt 
immer auch gleichzeitig das Nicht-Subjekt des Netzes ist. Die Komple-
mentarität zwischen immersivem Subjekt und Nicht-Subjekt des Netzes 
spiegelt sich auch in der Komplementarität zwischen der immersiven Äs-
thetik der Unmittelbarkeit und der netzartigen Ästhetik der Hyperme-
diation. Letztere bezeichnet die mittlerweile alltägliche Erfahrung der 
ästhetischen Sättigung, an die uns nicht nur unsere Geräte und Bildschir-
me, sondern auch der öffentliche Raum gewöhnt haben.

Die begriffliche Entwicklung von Immersion und Netzwerk als For-
men und Metaphern der digitalen Welt dient dazu, die ästhetischen und 
subjektivierenden Tendenzen zu bestimmen, die in ihr wirken. Dies dient 
auch dazu, um in Kapitel 6 die cassirersche Intuition einer Allianz zwi-
schen technischer und mythischer Form aufgreifen und sie in einem 
Vergleich zwischen den symbolischen Formen der mythischen und der 
digitalen Welt durchdeklinieren zu können. Gefangen zwischen der Im-
mersivität des Gefühlsraums und der Diskretisierung zum Nicht-Sub-
jekt des Netzes zeigt das Subjekt der digitalen Welt Züge einer mythi-
schen Subjektivität und die digitale Welt selbst weist gemeinsame Züge 
mit der mythischen Welt auf. Der erste Teil des letzten Kapitels zeigt, wie 
die Allgegenwart und Zentralität der ikonischen Dimension einen ersten 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


19

und grundlegenden Berührungspunkt zwischen den beiden symbolischen 
Formen darstellt. Die digitale Welt ist in der Tat, wie die mythische Welt, 
eine von Bildern durchdrungene Welt und eben diese Environmentali-
tät des Bildes rückt die magisch-mythische Ausdruckskraft wieder in 
den Mittelpunkt der Erfahrung der digitalen Kultur. Hier wird Vilém 
Flusser als Referenzautor herangezogen, insbesondere seine Definition 
des technischen Bildes ist hilfreich, um zu verstehen, wie die technische 
Programmierung von Bildern deren magisch-mythische Bedeutung reak-
tiviert. Die digitale Welt kann jedoch nicht einfach als mythische Welt de-
finiert werden, d.h., in ihr findet keine Rückkehr zum Mythischen statt, 
sondern es kommt vielmehr zur Entfaltung einer techno-mythischen At-
mosphäre. Der zweite Teil des Kapitels ist der Analyse der Technik des 
digitalen Mythos und damit der mythischen Atmosphäre der digitalen 
Welt gewidmet, insbesondere der Beziehung – wie sie heute program-
miert und gedacht wird – zwischen dem digitalen Subjekt und der Neu-
heit und Andersheit der Maschine. Insbesondere wird vorgeschlagen, 
dass die Verbergung der technischen Komplexität aus dem ästhetischen 
und epistemischen Bereich für das digitale Subjekt eine Hypostasierung 
dieser Komplexität auf einer Ebene bewirkt, die ideell und konkret un-
denkbar und daher unkontrollierbar wird. Diese Verbergung führt zu ei-
ner Intensivierung des expressiven, fast magisch-mythischen Verhältnis-
ses, das das Subjekt zur Maschine einzunehmen pflegt.

Abschließend werden mögliche zukünftige Ansätze zur Untersuchung 
und Kritik der mythischen Atmosphäre der digitalen Welt vorgestellt, 
um einen Einblick zu geben, wie diese Atmosphäre aufgelöst werden 
kann, um Platz für andere und bewusstere Wege zu schaffen, auf denen 
das digitale Subjekt diese neue und kaleidoskopische Lebensform be-
wohnen kann.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erster Teil

Es gibt keinen anderen Weg von Dasein zu Dasein als 
durch diese Welt der Formen 

 Ernst Cassirer

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


23

Kapitel 1 
Drei Prämissen:  

die Technik – der Mythos – das pharmakon

Das folgende erste Kapitel dient als Einführung in die theoretischen Prä-
missen, die den gedanklichen Rahmen für die Hauptthese dieser Arbeit 
markieren: Es geht um die Definition der digitalen Welt als symbolische 
Form.

Es erscheint daher notwendig, von einigen Aspekten der Philosophie 
Ernst Cassirers, des Vaters des Begriffs der symbolischen Form, auszuge-
hen, die jedoch mit Perspektiven verwoben werden, die in der Zeit nach 
seinem Schaffen entstanden sind und die man gemeinhin nicht mit Cassi-
rers Denken verbindet. Diese Perspektiven betreffen den philosophischen 
Strang, den Timothy Clark unter dem Begriff der »originary Technicity«1 
zusammengefasst hat und dessen bedeutendster Vertreter sicherlich der 
französische Philosoph Bernard Stiegler ist.

Ausgangspunkt ist der Text »Form und Technik«, in dem Cassirer 
zum ersten Mal in seinem philosophischen Werk dem Thema der Tech-
nik, die er unzweifelhaft als symbolische Form definiert, Raum widmet. 
Diese Schrift, die nur einen möglichen Ausgangspunkt für eine cassi-
rersche Technikphilosophie definiert, bleibt fast ein Unikat innerhalb 
der cassirerschen Philosophie, die sich in der Tat nicht ausführlich und 
weitergehend mit dem Problem der Technik auseinandersetzt. Indem 
»Form und Technik« in den breiteren Kontext der in den Nachgelasse-
nen Manuskripten und Texten gesammelten Schriften und Notizen zur 
Einführung in eine Metaphysik des Symbolischen und der von Cassirer 
während seines Aufenthalts in den Vereinigten Staaten verfassten Tex-
te eingefügt wird, ergibt sich eine interessante Konstellation im Denken 
Cassirers zwischen dem Begriff der Technik und dem des Mythos. Diese 
Konstellation öffnet die Philosophie Cassirers für neue Perspektiven, die 
die hier vertretenen Überlegungen zur digitalen Welt begleiten werden.

Insbesondere die Definition der Technik als symbolische Form samt 
der Beschreibung ihrer grundlegenden Funktion der Produktion und 
Konstitution des Menschlichen; die allgegenwärtige Möglichkeit der 
Schaffung von Allianzen zwischen verschiedenen symbolischen Formen; 
und die besondere Natur der symbolischen Dimension, die die Gesamt-
heit der menschlichen Erfahrung umfasst, stellen die drei grundlegenden 
Prämissen dieser Arbeit dar.

1	  	Vgl. Federica Frabetti, »Rethinking the Digital Humanities in the Context 
of Originary Technicity«, Culture Machine (2011/12).

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24

Mit der ersten diesen Prämissen, der Definition der Technik als sym-
bolische Form, werde ich beginnen.

1.1 Das Werkzeug als Urphänomen und die Technik  
als ontologische Kraft

Cassirer hat in seinem Hauptwerk Die Philosophie der symbolischen For-
men das Phänomen der Technik nicht thematisiert. Auch innerhalb seiner 
späteren systematischen Veröffentlichung, Essay on Man, wird die Tech-
nik nicht als eigene symbolische Form beschrieben. Cassirer widmet dem 
Thema der Technik jedoch den Text »Form und Technik«, in dem er eine 
luzide und originelle Perspektive auf das schon zu seinen Lebzeiten hoch-
aktuelle Problem der Technik einnimmt. Das Werk erschien 1930 in Berlin 
in dem Sammelband Kunst und Technik, herausgegeben vom Musiker und 
Musikpädagogen Leo Kestenberg. Wie Kestenberg im Vorwort des Buches 
schreibt, wurde die Technik in den 1920er Jahren als »Motor dieser Epo-
che«2 verstanden und ihre zentrale Rolle in der modernen Zeit machte eine 
Auseinandersetzung mit ihr unvermeidbar. Der Versuch, dieses Phänomen 
tiefer und klarer zu verstehen, ist ohne Frage in seiner Dringlichkeit von 
Cassirer und seinen Zeitgenossen wahrgenommen worden. Damals blick-
te man mit Begeisterung, aber auch Sorge auf die rasche Mechanisierung 
der Arbeits- und Sozialprozesse, die einen neuen beschleunigten Rhythmus 
des Lebens mit sich brachte. Die Aufregung ebenso wie die Furcht über 
die technologischen Veränderungen und Fortschritte zeigten sich auch in 
der Spaltung des intellektuellen Diskurses, der – damals wie heute – in 
der Gefahr stand, zwischen Vergöttlichung und Verteufelung der Technik 
eingeklemmt zu bleiben. Cassirers Erörterung über die Technik setzt an 
mit dem Bewusstsein, dass – trotz des verbreiteten Interesses – eine phi-
losophische Analyse des Phänomens der Technik noch nicht vorgenom-
men worden war. Und in der Tat schien das abstrakte Denken noch nicht 
in der Lage zu sein, sich mit dem Kern der technischen Welt auseinander-
zusetzen3. Der Technik und dem Werkzeug werde, so Cassirer, im Sys-
tem der Philosophie weiter »ein eigentümlicher peripherer Charakter«4 
zugewiesen, solange die aristotelische Trennung zwischen ēpistēmē und 
tekhnē, Wissen und Wirken als theoretischer Rahmen für das Verständ-
nis der technischen Welt bestehen bleibe.5 Diese eine Unterordnung des 

2	  	Leo Kestenberg, Kunst und Technik, Berlin: Wegweiser Verlag 1930.
3	  	Vgl. Ernst Cassirer, »Form und Technik«, in: ders. Schriften zur Philosophie 

der symbolischen Formen, Hamburg: Meiner 2009, S. 125.
4	  	Ebd.
5	  	Bernard Stiegler stellt in seinem Buch La technique et le temps. La faute 

d’Épiméthée (1994) klar, dass sich die Trennung zwischen ēpistēmē und 

DREI PRÄMISSEN: DIE TECHNIK – DER MYTHOS – DAS PHARMAKON

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


25

Wirkens unter das Wissen implizierende Trennung macht die Technik 
nur unter den Parametern »Zweck und Mittel« verständlich und lässt 
die Frage nach dem Wesen der Technik unbeantwortet.6 Um die Tech-
nik als wirkliches philosophisches Problem zu behandeln, so Cassirer, 
muss man nach »den Bedingungen der Möglichkeit des technischen 
Wirkens und der technischen Gestaltung fragen«.7 Diese kantische Fra-
ge nach dem quid iuris der Technik entspricht also der Frage nach ih-
rem Geltungsgrund und ihrer inneren Funktionalität und Besonderheit. 
Es reicht nicht aus, die Technik neben andere kulturelle Formationen zu 
stellen, denn die Beziehung zwischen den verschiedenen symbolischen 
Formen ist niemals friedlich, sie sind keine statischen Formen, sondern 
es handelt sich um dynamische und plurale Beziehungen8. Das Auftreten 
eines neuen Elements innerhalb des kulturellen Systems ist keine blo-
ße Vergrößerung des Raums des Geistes, sondern beinhaltet eine »qua-
litative Umbildung«9 und »verändert die Art des Sehens selbst«10. Die 
Technik ist daher auch eine Art der Formgebung und Gestaltung der 
menschlichen Realität, d.h., sie ist ohne Zweifel auch eine symbolische 
Form. Es geht dann darum, nicht die Produkte der Technik als solche zu 
analysieren, sondern vielmehr die Form dieser Produktion zu begreifen: 
Es ist die transzendentale Bewegung von der forma formata zur forma 
formans, die nicht die Frage nach dem Seinsbegriff, sondern nach dem 
Formbegriff in den Mittelpunkt des philosophischen Diskurses Cassi-
rers stellt11. Die genetische Perspektive des Philosophen schaut auf die 
innere Gesetzlichkeit und Funktion jeder symbolischen Form, nur so 
kann die Energie und die Dynamik der menschlichen Kultur in ihrer 
Komplexität und Pluralität erfasst werden. Die Technik ist also eine 

tekhnē aus einem spezifischen politischen Kontext ergibt, nämlich dem Streit 
zwischen Philosophen und Sophisten, in dem Letztere von Ersteren beschul-
digt werden, den Logos zu instrumentalisieren. Der Konflikt zwischen dem 
philosophischen ēpistēmē und dem sophistischen tekhnē bestimmt den theo-
retischen (und vorurteilsbehafteten) Rahmen, in dem die Frage der Technik 
in der Geschichte der westlichen Philosophie behandelt wird. So ist es nicht 
verwunderlich, dass sowohl Cassirer als auch Stiegler die Technik als einen 
verdrängten Gegenstand des philosophischen Denkens betrachten. In Stieg-
lers Worten: »Schon bei ihrem Ursprung und bis heute hat die Philosophie 
die Technik als Gegenstand des Denkens verdrängt. Die Technik ist das Un-
gedachte«. Bernard Stiegler, Technik und Zeit (I). Der Fehler von Epimet-
heus, Zürich-Berlin: Diaphanes 2009, S. 7.

6	  	Cassirer, »Form und Technik«, S. 126.
7	  	Ebd.
8	  	Ebd.
9	  	Cassirer, »Form und Technik«, S. 126.
10	 	Ebd.
11	 	Vgl. Cassirer, »Form und Technik«, S. 126 f.

WERKZEUG ALS URPHÄNOMEN UND TECHNIK ALS ONTOLOGISCHE KRAFT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26

autonome »Grundrichtung des Erzeugens«12 und ihre Affinität zu den 
anderen symbolischen Formen, wie der Sprache, dem Mythos und dem 
wissenschaftlichen Denken ist rein formal (niemals substantiell) und 
somit auf deren Kreativität und symbolische Funktion zurückzuführen.

In »Form und Technik« fügt Cassirer die Technik jedoch nicht nur in 
das System der Philosophie der symbolischen Formen ein, sondern bie-
tet auch eine Interpretation des technischen Phänomens, die der Technik 
eine Urfunktion für die menschliche Kreativität zuweist. Gerade die tech-
nische Tätigkeit zusammen mit der Sprache stellen die unverzichtbaren 
Formen des Menschlichen dar, denn erst durch und in der technischen 
und sprachlichen Vermittlung entsteht der Kulturraum bzw. seine eigen-
tümliche Umwelt. Diese zwei Formen der Vermittlung bilden die Realität 
nicht nach, sondern sind Mittel, um diese zu erfassen.13 Cassirers These 
ist also, dass der Logos nicht nur einen theoretischen, sondern auch ei-
nen instrumentellen Wert hat:

Alle geistige Bewältigung der Wirklichkeit ist an diesen doppelten Akt 
des Fassens gebunden: an das Begreifen der Wirklichkeit im sprachlich-
theoretischen Denken und an ihr Erfassen durch das Medium des Wir-
kens; an die gedankliche wie an die technische Formgebung.14

Es ist nämlich diese Fähigkeit der Formgebung, die den Menschen vom 
nicht-menschlichen Tier unterscheidet: der Doppelbewegung vom Grei-
fen zum Begreifen liegt immer eine symbolische Haltung zugrunde. Die 
technische Aktivität hat eine symbolische Funktion bzw. die symbolische 
Funktion der technischen Aktivität ist, was die menschliche Nutzung des 
Werkzeugs zu einer technischen Geste macht, die nicht nur individuell, 
sondern auch und vor allem sozial und gesellschaftlich geprägt ist. Jean 
Lassègue schreibt in Technical Activity as a Symbolic Form »a tool is 
not a technology«15 – denn die technologische Aktivität erfordert den 
Zugang zur symbolischen Ebene der Bildung und der kollektiven Orga-
nisation des Wissens um die Schaffung und Nutzung einer bestimmten 
Technologie. Die Technik als symbolische Form zu begreifen, bedeutet 
also, das technische Handeln als eine dem Menschen eigene symboli-
sche Tätigkeit zu begreifen; zu Ende gedacht, bedeutet das auch, dass 
die Technik nicht als eine einheitliche und homogene Form der Mensch-
heit bestehen kann, sondern dass jede Kultur ihre eigene technologische 
Form entwickelt. Was als universell gilt, ist die technische Urfunktion: 

12	 Cassirer, »Form und Technik«, S. 132.
13	 Cassirer, »Form und Technik«, S. 133–134.
14	 Cassirer, »Form und Technik«, S. 134.
15	 Jean Lassègue, »Technical Activity as a Symbolic Form: Comparing Money 

and Language«, in: Aud Sissel Hoel/Ingvild Folkvord (Hg.), Ernst Cassirer 
on Form and Technology. Contemporary Readings, Hampshire: Palgrave 
Macmillan 2012, S. 151.

DREI PRÄMISSEN: DIE TECHNIK – DER MYTHOS – DAS PHARMAKON

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


27

Externalisierung menschlicher Fähigkeiten in äußeren Werken und Inter-
nalisierung äußerer Prothesen.16 Diese Funktion konkretisiert sich aber 
immer in historisch wie kulturell situierten Formen und es ist ein (west-
licher) philosophischer Bias, zu denken, dass es nur eine Auffassung der 
Technik (und technologischen Praxis) gibt.17 Die Situiertheit von Tech-
niken bedeutet dann, das soziale und kulturelle Umfeld zu berücksichti-
gen, in dem sich Techniken und Technologien entwickeln, statt die (west-
liche) Idee von Technik zu hypostasieren.18 Die symbolische Funktion 
der Technik verweist vielmehr auf die kreative und gestaltende Kraft 
des technischen Handelns auf den Menschen, also auf seine anthropo-
gonische Kraft. Wie Cassirer hervorhebt, ist die Technik nicht auf ihren 
instrumentellen Gebrauch reduzierbar, da sie immer eine Reflexion und 
eine neue Produktion des Bewusstseins des Menschlichen selbst mit sich 
bringt.19 Das technische Objekt, das Werkzeug, hat seine ursprüngliche 
Funktion weniger darin, dass der Mensch durch es einen neuen Teil der 
Natur seinem Willen unterwirft,20 sondern vor allem in dem »Gewinn 

16	 	Vgl. Yuk Hui, The Question Concerning Technology in China: An Essay in 
Cosmotechnic, Falmouth: Urbanomic 2016, S. 8. und André Leroi-Gour-
han, Gesture and Speech, Cambridge-London: MIT Press 1993.

17	 	Vgl. Hui, The Question Concerning Technology in China, S. 4. In dem oben 
erwähnten Buch hat der Philosoph Hui das Konzept der Kosmotechnik 
vorgeschlagen, um die vielfältigen Ursprünge und Auffassungen von Tech-
nik zu berücksichtigen. Ihm zufolge drückt die Kosmotechnik die Vereini-
gung von kosmischer Ordnung und moralischer Ordnung durch technische 
Aktivitäten aus (Hui, S. 19–20). Unterschiedliche Kosmologien entsprech-
en also unterschiedlichen Techniken, die immer die dynamische Beziehung 
zwischen dem Menschen und seiner Umwelt zum Ausdruck bringen (Hui, S. 
18). Es ist sicherlich interessant, Cassirer und Hui an diesem Punkt in Dialog 
zu bringen. Cassirers philosophischer Rahmen ermöglicht ein nicht-mono-
lithisches Verständnis des Problems der Technik (und des Digitalen), das in 
bemerkenswerter Weise mit dem Denken zeitgenössischer Philosophen der 
Technik wie Bernard Stiegler und Yuk Hui selbst übereinstimmt.

18	 	Der Begriff Technik wird als Oberbegriff verwendet, der sowohl die Defini-
tion von Technik als tekhnē als auch von Technologie als überindividueller 
Prozess umfasst. Der Begriff Technik bezieht sich im Allgemeinen auf jede 
Praxis der Herstellung und Verwendung von Werkzeugen.

19	 	Vgl. Cassirer, »Form und Technik«, S. 151 f.
20	 	Cassirer lehnt die traditionellen Trennung zwischen Kultur und Natur ab, 

in die das technische Instrument als Scheitelpunkt eingefügt wird und so die 
Grenze zwischen beiden klar markiert, sondern schlägt – in einer für sei-
nen philosophischen Stil typischen Bewegung – eine polare Konzeption des 
Verhältnisses zwischen Kultur und Natur vor. Im Gegensatz zur Idee von 
der technischen Herrschaft des Menschen über die Natur, die der Kultur im 
Wesentlichen fremd und entgegengesetzt bleibt, sieht Cassirer das Verhält-
nis von Technik-Natur-Kultur als eine anthropogonische Trias, in der jeder 

WERKZEUG ALS URPHÄNOMEN UND TECHNIK ALS ONTOLOGISCHE KRAFT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28

der Form«,21 den das technische Handeln mit sich bringt. Die technische 
Vermittlung distanziert uns von einer direkten und unmittelbaren Inter-
aktion mit der Wirklichkeit, bringt aber gleichzeitig immer auch eine 
neue Sicht auf sie mit sich und ermöglicht einen neuen Aspekt der Wirk-
lichkeit: Ein neuer Weltaspekt wird durch diese Vermittlung erschaffen.22

Es ist der transzendentale Ansatz, der Cassirers philosophisches Sys-
tem plastisch macht und vor allem in die Lage versetzt, die Differenz zu 
denken und einzubeziehen. Wie Aud Sissel Hoel in Technics of Thinking 
schreibt: »the main lesson to be drawn from Cassirer’s essay on techno-
logy is that genuine relations are differential, which is to say that they 
are mediated by ›foreign‹ material and historically constituted forms«.23

Auf diese Weise kann Cassirer das technische Objekt in die Philoso-
phie der symbolischen Formen einordnen, ohne seine Fremdheit zu til-
gen oder seine Differenz zu exorzieren. Dabei tritt er in einen kritischen 
Dialog24 mit der Lebensphilosophie und zwei ihrer wichtigsten Vertreter, 

Faktor in Wechselbeziehung steht. Die Symbolischen Formen, als Vermitt-
lungen, heben den Menschen aus seiner Physiologie heraus und transportie-
ren ihn gleichzeitig in seine eigentümliche Umwelt, die biologisch und kul-
turell zugleich ist. Außerhalb davon findet man nicht das verlorene Paradis 
einer vor-sozialen oder vor-kulturellen menschlichen Natürlichkeit, sondern 
einen stummen und beengten Raum, der vor allem nicht menschlich ist. Für 
Cassirer ist die Kultur die organische Umwelt des Menschlichen und nicht 
der Bruch des Menschen mit der Natur. Vgl. dazu: Aud Sissel Hoel/Iris van 
der Tuin, »The Ontological Force of Technicity: Reading Cassirer and Si-
mondon Difractively«, Philosophy & Technology (2013/26), S. 188 und 
Dennis M. Weiss, »Failures of Convergence«, in: Aud Sissel Hoel/Iris van 
der Tuin (Hg.), Ernst Cassirer on Form and Technology, S. 243.

21	 	Cassirer, »Form und Technik«, S. 135.
22	 	Vgl. Cassirer, »Form und Technik«, S. 135 f.
23	 	Aud Sissel Hoel, »Technics of Thinking«, in: Aud Sissel Hoel/Iris van der 

Tuin (Hg.), Ernst Cassirer on Form and Technology, S. 67.
24	 	Nach Cassirers ursprünglichen Redaktionsplan hätte der dritte Band der 

Philosophie der symbolischen Formen mit einer kritischen Auseinanderset-
zung zwischen seiner eigenen philosophischen Vision und der zeitgenössi-
schen Philosophie, insbesondere der Lebensphilosophie von Simmel, Klages 
und Heidegger, enden sollen, eine Auseinandersetzung, die anhand des »hei-
ßen« Themas des Gegensatzes zwischen Geist und Leben hätte entwickelt 
werden sollen. Obwohl der kritische Essay bereits fertiggestellt war, wurde 
er nicht in das Werk aufgenommen, sondern 1930 in Teilen und erst nach 
dem Tod des Philosophen vollständig veröffentlicht. Vgl. dazu: Ernst Cassi-
rer, Die Philosophie der symbolischen Formen, Bd. III, S. xi; Ders., »›Geist‹ 
und ›Leben‹ in der Philosophie der Gegenwart«, Die Neue Rundschau XLI, 
Berlin: S. Fischer 1930, S. 244–264; Ders., Nachgelassene Manuskripte und 
Texte (I). Zur Metaphysik der symbolischen Formen, hg. von John Michael 
Krois und Oswald Schwemmer, Hamburg: Meiner 1995.

DREI PRÄMISSEN: DIE TECHNIK – DER MYTHOS – DAS PHARMAKON

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


29

Ludwig Klages und Georg Simmel. In Klages’ Verurteilung der Technik25 

wie in Simmels Pessimismus über das tragische Schicksal der Kultur26 er-
blickt Cassirer die Unzufriedenheit eines Zeitalters mit dem modernen 
Dasein und mit einer kulturellen Welt, die von objektiven Formen des 
Wissens sowie der Technik beherrscht wird und in der sich das Subjekt 
entfremdet und entmachtet fühlt. In der Lebensphilosophie von Klages 
und Simmel nimmt diese Kulturkritik die Form eines realen Konflikts 
zwischen Geist und Leben, zwischen den kulturellen Formen und dem 
Leben in seinem pulsierenden Dasein an. Die moderne Technik scheint 
diesen Konflikt zu radikalisieren, indem sie sich als weitere Vermittlungs-
instanz zwischen den Menschen und die Unmittelbarkeit des Lebens 
schiebt, den Lebensrhythmus unterbricht und das Subjekt von sich selbst 
und seinen Gefühlen entfremdet.27 In der Zurückweisung dieses Vor-
wurfs gegen die Technik und den Kulturpessimismus der Lebensphilo-
sophie wird Cassirers Position zum Problem der Technik umrissen, eine 
Position, die über den Text von 1930 hinaus zu Cassirers Projekt einer 
Metaphysik der symbolischen Formen führt. Bereits in »Form und Tech-
nik« argumentiert Cassirer, dass gerade die Verkeilung des technischen 
Objekts zwischen dem Subjekt und der Außenwelt den notwendigen Ab-
stand für die Entstehung des objektiven Denkens und des Selbstbewusst-
seins schafft, aber erst dank unveröffentlichter Schriften und Notizen 
aus Cassirers Nachlass28 kann diese These auf ihre originellsten und ra-
dikalsten Schlussfolgerungen hin zugespitzt werden.

Der philosophische Knoten, mit dem Cassirer zu kämpfen hat, betrifft 
die Dynamik zwischen der Unmittelbarkeit des Lebens und der Vermitt-
lung kultureller Formen, innerhalb derer der Mensch nicht anders kann, 
als sich zu repräsentieren und zu objektivieren. Die entscheidenden Fra-
gen sind also gerade, ob diese Unmittelbarkeit überhaupt möglich ist und 
ob die symbolische Vermittlung nichts anderes ist als die ständige Ent-
fremdung des Ichs von sich selbst. Diese Fragen sind mit einer weiteren 
grundlegenden Polarität verbunden, nämlich dem Problem der ursprüng-
lichen Einheit des Geistes (und damit der Funktion) und zugleich der Plu-
ralität der symbolischen Formen, die Cassirer ebenfalls als ursprünglich 

25	 	 In »Form und Technik« bezieht Cassirer sich auf zwei Arbeiten von Kla-
ges: Ludwig Klages, Vom kosmogonischen Eros, München 1922 und Ders., 
Mensch und Erde. Fünf Abhandlungen, München 1920.

26	 	Georg Simmel, »Der Begriff und die Tragödie der Kultur«, in: ders., Philo-
sophische Kultur. Gesammelte Essais, Leipzig: Kröner Verlag 1919, S. 223–
253. (In »Form und Technik«: G. Simmel, Der Begriff und die Tragödie der 
Kultur, in: Philosophische Kultur. Gesammelte Essais, Potsdam 1923, S. 
236–267).

27	 	Vgl. Cassirer, »Form und Technik«, S.148 f.
28	 	Es wird auf den schon oben erwähnten Text verwiesen: Cassirer, Nachgelas-

sene Manuskripte und Texte (I). Zur Metaphysik der symbolischen Formen. 

WERKZEUG ALS URPHÄNOMEN UND TECHNIK ALS ONTOLOGISCHE KRAFT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30

voraussetzt.29 Diese unausweichlichen Fragen führen Cassirer dazu, sich 
selbst auf der primitiven Ebene der Wirklichkeit zu befragen und die Phi-
losophie der symbolischen Formen in einen metaphysischen Rahmen zu 
stellen, den der Philosoph selbst als »symbolischen Idealismus« bezeich-
net.30 Diese philosophische Haltung bedeutet, dass man ontologisch kei-
nen Nullpunkt der Wirklichkeit postulieren kann, der unabhängig und 
genetisch ursprünglich ist in Bezug auf die Darstellung, die die symboli-
sche Aktivität von ebendieser Wirklichkeit macht. Eine Ontologie eines 
absoluten Seins ist nicht möglich, weil es kein originäres Sein gibt, son-
dern nur eine originäre Einheit geistiger Energie, d.h. eine funktionelle 
Einheit. Im Cassirers Worten:

Ein »Sein« irgendwelcher Art giebt es daher immer nur kraft einer be-
st[immten] Energie[,] < die »Natur« z.B. nur kraft der künstlerischen, 
der religiösen, der wissenschaftlichen Energie> u.ohne den Bezug auf sie 
wird der Begriff eines solchen »Seins« für uns vollständig leer!31

Das heißt, wenn man von den Formen, in denen die Welt dem Menschen 
erscheint, abstrahiert, wird sie sich nicht in »Fleisch und Blut« zeigen, 
sondern einfach verschwinden. Wie Hoel und van der Tuin hervorhe-
ben, zeigen diese metaphysischen Prämissen, dass für Cassirer die sym-
bolische Aktivität in den eigentümlichen Vermittlungen, durch die sie 

29	 	»Vor dem philosophischen Blick, der die Welt als absolute Einheit erfassen 
will, soll zuletzt, wie alle Mannigfaltigkeit überhaupt, so insbesondere die 
Mannigfaltigkeit der Symbole zergehen: Die letzte Wirklichkeit, die Wirk-
lichkeit des Seins an sich selbst, soll sichtbar werden«. (Cassirer, Die Philo-
sophie der symbolischen Formen, Bd. III, S.1).

30	 	 In Konvolut 107 – unter dem Titel Symbolbegriff: Metaphysik des Symbo-
lischen in dem oben zitierten Band veröffentlicht – sind Notizen gesammelt, 
die Cassirer zwischen 1921 und 1927, also zeitgleich mit der Abfassung der 
Philosophie der symbolischen Formen, geschrieben hat und die von dem In-
teresse des Philosophen zeugen, sowohl das Verhältnis zwischen Metaphy-
sik und symbolischer Form zu definieren als auch zu bestimmen, in welche 
Art von Metaphysik die Ergebnisse der Philosophie der symbolischen For-
men legitimerweise einzuordnen sind. Er definiert seine Position als einen 
»symbolischen Idealismus«, der sowohl von der Metaphysik des dogmati-
schen Realismus als auch von der positivistischen Metaphysik gleich weit 
entfernt ist, die beide – obwohl gegensätzlich – in der Annahme zusammen-
treffen, dass das geistige Leben und seine Funktionen Repräsentationen ei-
nes unabhängig von ihnen gegebenen Realen sind. Genau diese Annahme 
wird vom symbolischen Idealismus Cassirers zurückgewiesen, der katego-
risch die Idee ablehnt, dass ein Reales als fremd und außerhalb seiner Re-
präsentationen postuliert werden kann, weil es nur in ihnen seine Existenz 
annimmt. (Vgl. dazu: Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen, 
S. 261 f.)

31	 	Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen, S. 262.

DREI PRÄMISSEN: DIE TECHNIK – DER MYTHOS – DAS PHARMAKON

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


31

dekliniert wird, immer eine ontologische Kraft beinhaltet.32 Der ontolo-
gische Wendepunkt, der Cassirers dynamischer und plastischer Philoso-
phie zugrunde liegt, ist:

»subjektiv, statt objektiv«. Was zu fordern ist, ist nicht die Einheit ›des‹ 
Dinges, des absolut[en] Gegenstandes – sondern Einheit des Geistes [,] 
der geistigen Energie als solcher in aller Verschiedenheit der »symboli-
schen Formen«.33

Die Objektivität und die Legitimität, die die symbolischen Formen der 
menschlichen Realität verleihen, liegen nicht in deren Anpassung an 
eine gegebene äußere Realität, an ein absolutes Reales, sondern in ih-
nen selbst, in ihren verschiedenen Gesetzen und Bezugssystemen, inner-
halb derer die Objekte nicht nur Legitimität erlangen, sondern für den 
Menschen werden, d.h., sie werden Objekte für den Menschen. Einer 
Ontologie des Seins setzt Cassirer eine ontologische Pluralität entgegen, 
d.h. eine Pluralität von Objektivierungsformen der Wirklichkeit: Es gibt 
nicht eine Welt, sondern so viele Welten wie die Visionen, derer der Geist 
fähig ist. Die Differenzierung ist die Wurzel des ursprünglichen Phäno-
mens des Lebens:

Wir gehen hier eben nicht von der Urtatsache des sog[ennanten] »Seins«, 
sondern von der des »Lebens« aus – dieser Tatsache aber ist das Ausei
nandergehen in eine Mannigfalt[igkeit] verschiedener Richtungen durch-
aus wesentlich – u. das gerade ist das Urphaenomen des Lebens selbst, 
daß es sich in dieser Divergenz in seiner tiefen unerschütterlichen Ein-
heit behauptet.34

Im Mittelpunkt steht das Urphänomen35 der kontinuierlichen Entfaltung 
des Lebens in mehrere Richtungen. Das Urphänomen ist also das, was 
niemals direkt erklärt werden kann, sondern nur durch die Formen, in 
denen es sich entfaltet; es ist das, was nur »im Abglanz, im Beispiel, Sym-
bol, in einzelnen und verwandten Erscheinungen«36 verstanden werden 
kann. Dieses Urphänomen ist keine Monade (ein einzigartiges und ein-
deutiges Phänomen), sondern wiederum differenziert und polar. In der 
Schrift Über Basisphänomene von 1940 gibt Cassirer seinen Überlegun-
gen zum Urphänomen eine genauere Richtung. Ausgehend von Goethes 

32	 	Vgl. dazu: Hoel/van der Tuin, »The Ontological Force of Technicity: Read-
ing Cassirer and Simondon Difractively«.

33	 	Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen, S. 262.
34	 	Ebd.
35	 	Den Begriff des Urphänomens und seine theoretische Komplexität leitet 

Cassirer von Goethe ab und ist sicherlich dessen Morphologie geschuldet.
36	 	Christian Möckel, »Cassirer ›Basisphänomene‹ – eine Synthese von Goe-

thes ›Urphänomen‹ und Carnaps ›Basis‹ der Konstitutionssysteme?«, in: The 
Original Phenomena, Cassirer Studies III-2010, Napoli: Bibliopolis 2010, S. 
69.

WERKZEUG ALS URPHÄNOMEN UND TECHNIK ALS ONTOLOGISCHE KRAFT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32

Maximen 391, 392, 393 – gesammelt in Maximen und Reflexionen – 
gelangt Cassirer zur Definition der drei Basisphänomene37 des Ich, Du 
und Es. Das Ich-Phänomen38 ist das Phänomen des Lebens selbst, es ist 
kein Wesen, sondern ein kontinuierlicher Fluss und ist daher nicht auf ei-
nen bestimmten Moment beschränkt, sondern umfasst die Gesamtheit.39

Das Phänomen des Du ist das Wirkensphänomen.40 Es macht die Abs-
traktion des Phänomens des Ichs als Monade deutlich, da das Ich-Phä-
nomen immer von der Erfahrung des Handelns und Wirkens begleitet 
wird. Diese ursprüngliche Erfahrung stellt ein weiteres grundlegendes 
Moment für die Konstitution der Wirklichkeit dar, denn mit dem Be-
wusstsein des Wirkens erleben wir etwas, das sich unserem Handeln wi-
dersetzt. Und so kommen wir zum Bewusstsein des Gegen-standes, als 
das, was vor uns ist und uns gegenübersteht. Aber dieser Gegenstand ist 
noch nicht das »Es«, verstanden als eigenständiges Werk, sondern hat 
die Eigenschaft, uns als Du gegenüberzutreten, als etwas – noch nicht 

37	 	Die Entwicklung des Begriffs Basisphänomen, der Goethes Urphänomen 
ersetzt, wird von Cassirer nicht begründet oder erklärt, aber einige Au-
toren haben die Hypothese aufgestellt, dass sie aus Cassirers Interesse an 
und Begegnung mit der Position des logischen Positivismus des Wiener 
Kreises und insbesondere mit einem seiner führenden Philosophen, Ru-
dolf Carnap, resultiert. Carnap entwickelte den Begriff der »Basis« in Der 
logische Aufbau der Welt, einem Werk, in dem der Philosoph versuchte, 
ein Konstitutionssystem wissenschaftlich-empirischer Begriffe zu konst-
ruieren, die sich auf eine Basis beziehen lassen müssen, die eine letzte Be-
ziehung für sie darstellt. (Vgl. dazu: Möckel, »Cassirer ›Basisphänomene‹ 
– eine Synthese von Goethes ›Urphänomen‹ und Carnaps ›Basis‹ der Kon-
stitutionssysteme?«, S. 82–86 und Ernst Cassirer, La metafisica delle for-
me simboliche, hg. von Giulio Raio, Milano: Sansoni 2003, S. XXXVII–
XXXVIII).

38	 	Maxime 391: »Das Höchste, was wir von Gott und der Natur erhalten ha-
ben, ist das Leben, die rotierende Bewegung der Monas um sich selbst, wel-
che weder Rast noch Ruhe kennt; der Trieb, das Leben zu hegen und zu 
pflegen, ist einem jeden unverwüstlich eingeboren, die Eigentümlichkeit des-
selben jedoch bleibt uns und andern ein Geheimnis.« (Johann W. Goethe, 
Werke (XII). Schriften zur Kunst und Literatur, München: Hamburger Aus-
gabe 1998, S. 396).

39	 	Vgl. Ernst Cassirer, »Über Basisphänomene«, in: ders., Zur Metaphysik der 
symbolischen Formen, S.133–134.

40	 	Maxime 392: »Die zweite Gunst der von oben wirkende Wesen ist das Er-
lebte, das Gewahrwerden, das Eingreifen der lebendig-beweglichen Monas 
in die Umgebungen der Außenwelt, wodurch sie sich erst selbst als inner-
lich Grenzenloses, als äußerlich Begrenztes gewahr wird. Über dieses Erleb-
te können wir, obgleich Anlage, Aufmerksamkeit und Glück dazu gehört, 
in uns selbst klar werden; andern bleibt aber auch dies immer ein Geheim-
nis.« (Goethe, Werke (XII), S. 396–397).

DREI PRÄMISSEN: DIE TECHNIK – DER MYTHOS – DAS PHARMAKON

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33

Wesenhaftes – mit eigenem Willen, das mit uns um einen gemeinsamen 
Handlungsraum ringt.41

Mit der Sphäre des Werkes tritt ein neues Bewusstsein der Außenwelt 
vor uns, das ist das dritte Basisphänomen, das Phänomen des Es oder 
Werk-Phänomen42. Mit ihm erreichen wir eine Form der Objektivität, 
die dem Moment des Wirkens fremd ist, das Werk steht in der Tat als 
eigenständiges und festes Objekt vor uns. Im Werk findet das Wirken, 
das sich in ihm kristallisiert, sein eigenes Ende – und sein eigenes Ziel. 
Mit dem Werk findet eine Distanzierung vom Ich statt als einem grund-
legenden Moment für das Bewusstsein der Welt, denn jenes nimmt eine 
neue Position in Bezug auf den Gegenstand des Phänomens des Du ein. 
Das Bewusstsein des Werkes ist der erste Schritt zur Entstehung des Be-
wusstseins der Dinge, denn es beansprucht Autonomie vom Ich und vom 
Wirken. Es handelt sich also um eine Form der Entfremdung vom Ich, 
die aber nicht negativ verstanden werden kann, weil nur in einer sol-
chen Entfremdung eine neue Stellung des Menschen zur Welt möglich 
wird und »uns erst zu dem eigentlichen Wirklichkeitsbewusstsein hin-
führt«.43 Die »Sphäre des Werkes« eröffnet die »Sphäre der Dinge« – 
oder vielmehr des Bewusstseins der Dinge: Es ist das Werk, das die Ver-
mittlung zur Sphäre der Objektivität leistet. Die »Dinge« finden sich also 
ursprünglich nicht als uns völlig fremde Existenzen, sondern im Medium 
des Werkes, das sie in erster Linie zu Werkzeugen macht:44

Die Sachsphaere ist vielmehr die Sphaere der »Sachlichkeit«[;] es ist der 
»Geist« der Sachlichkeit, der uns mit ihr zugänglich wird – und mit ihr 
der letzte »Vorstoß« in die Wirklichkeit – Das »Fenster«, das zur Wirk-
lichkeit führt [,] ist erst jetzt ganz geöffnet – der »Blick« für die Wirk-
lichkeit, für die Objektivität ist uns geöffnet, indem wir sie im Werk und 
in der objektiv-darstellenden Sprache vor uns ausbreiten [.]45

Deutlich wird in dieser Notiz die Kontinuität zu »Form und Technik«, 
wo Cassirer bereits die sehr enge Verbindung zwischen der Sprache und 
der Technik beschreibt: »Sprache u. Werkzeug [entwickeln sich, Anm. d. 

41	 	Vgl. Cassirer, »Über Basisphänomene«, S. 134–135.
42	 	Maxime 393: »Als Drittes entwickelt sich nun dasjenige, was wir als Hand-

lung und Tat, als Wort und Schrift gegen die Außenwelt richten; dieses ge-
hört derselben mehr an als uns selbst, so wie sie sich darüber auch eher ver-
ständigen kann, als wir es selbst vermögen; jedoch fühlt sie, daß sie, um 
recht klar darüber zu werden, auch von unserm Erlebten soviel als möglich 
zu erfahren habe. Weshalb man auch auf Jugendanfänge, Stufen der Bildung, 
Lebenseinzelnheiten, Anekdoten und dergleichen höchst begierig ist.« (Goe-
the, Werke (XII), S. 397).

43	 	Cassirer, »Über Basisphänomene«, S. 136.
44	 	Vgl. ebd.
45	 	Cassirer, »Über Basisphänomene«, S. 137.

WERKZEUG ALS URPHÄNOMEN UND TECHNIK ALS ONTOLOGISCHE KRAFT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34

Verf.] aus einer Grundhaltung des Menschen«46, nämlich dem Bedürfnis, 
einen terminus medius zwischen sich und die Welt zu setzen – eine sym-
bolische Vermittlung, die ihre spiegelbildliche Urform im Wort und im 
Werkzeug findet. Das Phänomen des Es erfasst genau die Distanz zwi-
schen Subjekt und Welt, die nur entstehen kann, wenn der dritte und ver-
mittelnde Begriff des Werks dazwischengeschaltet wird: Erst durch diese 
Vermittlung rückt die Außenwelt vom Subjekt ab, das nun – mit unter-
schiedlichen Freiheitsgraden – in ihr und an ihr handeln, aber auch über 
sich selbst und die Welt nachdenken kann.47 Technik und Sprache sind 
in der Tat zwei Momente desselben Werk-Phänomens, beide notwendig 
für den Prozess der Hominisierung, der für Cassirer nichts anderes be-
deutet als die Entstehung der symbolischen Funktion in diesen beiden 
ursprünglichen Vermittlungen. So verstanden, sind Sprache und Tech-
nik die doppelte Verzweigung der einzigen Wurzel des Werk-Phänomens 
und haben in diesem Sinne einen logischen Vorrang vor anderen symbo-
lischen Formen, sie sind symbolische Urformen.

Dies wird durch die Klärung der »Position« deutlich, die für Cassirer 
die Basisphänomene im System der Philosophie der symbolischen For-
men einnehmen. Nicht das logisch bewusste Subjekt deduziert die Wirk-
lichkeit, sondern es sind die Basisphänomene, die der Deduktion der 
Wirklichkeit zugrunde liegen: »Sie sind ›vor‹ allem Denken und Schlies-
sen [,] liegen diesem selbst zu Grunde – vielmehr sind [es] sie selbst, 
die Wirklichkeit zuerst ›aufschliessen‹ – d. h. offenbaren, manifest-ma-
chen«.48 Die Basisphänomene sind also nicht Entitäten, die vermittelt 
werden können, sondern die eigentlichen Vermittlungsmodi:

Bildlich gesprochen: sie sind nicht etwas an sich Vorhandenes, was ir-
gendwie durch die Fenster unseres Bewusstseins (sei es durch die Fens-
ter unserer »Sinnesorgane«, sei es durch andere »geistige«, spirituelle 
»Medien« gesehen wird) zu uns hereinkommt - sondern sie sind selbst 
die Fenster der Wirkl[ichkeits] - Erk[kenntnis] - das [,] wodurch wir uns 
der Wirkl[ichkeit] aufschließen [.]49

46	 	Ebd. 
47	 	»Alles denken ist seiner reinen logischen Form nach mittelbar […]. Das 

Werkzeug erfüllt die gleiche Funktion, die sich hier in der Sphäre des Lo-
gischen darstellt, in der gegenständlichen Sphäre: Es ist gleichsam der in 
gegenständlicher Anschauung, nicht im bloßen Denken erfaßte ›terminus 
medius‹. Es stellt sich zwischen den ersten Ansatz des Willens und das Ziel 
– und es gestattet in dieser Zwischenstellung erst, beide voneinander zu son-
dern und in die gehörige Distanz zu setzen« (Cassirer, »Form und Technik«, 
S. 142–143).

48	 	Cassirer, »Über Basisphänomene« S. 132.
49	 	Ebd.

DREI PRÄMISSEN: DIE TECHNIK – DER MYTHOS – DAS PHARMAKON

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35

Die Basisphänomene sind als die wahren Bedingungen der Möglichkeit 
der symbolischen Formen zu interpretieren, nur dank dieser drei Phäno-
mene öffnen sich das Auge und damit die möglichen Brechungsformen 
seines Blicks auf die Wirklichkeit: »Die eigentliche Realität ist für uns 
das Subjekt, das aller dieser ›Ansichten‹ fähig ist«,50 und das Subjekt, das 
die Wirklichkeit durch Visionen darstellt, ist niemals ein Subjekt, das als 
cartesianisches Cogito verstanden wird, es ist niemals nur das ursprüng-
liche Phänomen des Ichs, sondern vielmehr die dreidimensionale Struk-
tur von Ich, Du und Es, eines transzendentalen und idealen Subjekts.

In dem Text von 1940 wird vielleicht mehr als anderswo die plasti-
sche und pluralistische Kraft der Philosophie der symbolischen Formen 
erfasst. Ihr liegt nämlich ein dynamisches Kräftefeld zugrunde, in das 
die Differenz als notwendige Funktion des Systems eingefügt ist und in 
dem die Differenzierung – oder Brechung – der geistigen Energie in ver-
schiedene Formen des Verständnisses und der Konstitution der Wirklich-
keit ebenso ursprünglich ist wie deren funktionale Einheit. Die Technik 
spielt in diesem System eine wichtige Rolle, für Cassirer ist sie mit dem 
Menschen ko-emergent und in gewissem Sinne ist die symbolische Ver-
mittlung untrennbar mit der technischen Vermittlung verbunden. Wie 
die Sprache durchdringt sie die gesamte Sphäre des Menschen, und so 
ist es nicht verwunderlich, dass die symbolische Form der Technik seit 
der Neuzeit an Intensität gewonnen hat, und genau diese Heftigkeit oder 
gar Aggressivität gilt es weiter zu untersuchen.

1.2 Mythos – Technik – Wissenschaft:  
Linearität oder Schwingung

Nachdem die ursprüngliche Funktion definiert wurde, die Cassirer der 
Sprache und der Technik zuweist (identifiziert als symbolische Urfor-
men), wird es notwendig, einen Konflikt zu analysieren, der im gesam-
ten System der Philosophie der symbolischen Formen latent vorhanden 
ist und der auch das Problem der Technik betrifft. Zwei widersprüchli-
che Seelen koexistieren in Cassirers Werk: auf der einen Seite das trans-
zendentale Denken, dynamisiert und historisiert, das die Methode für die 
gesamte Philosophie Cassirers bestimmt und die Dynamik und den Plu-
ralismus des Systems garantiert; und auf der anderen Seite die ständige 
Tendenz des Philosophen, in eine teleologische Interpretation der Philo-
sophie der symbolischen Formen zu verfallen, wonach sich das Schicksal 
der menschlichen Kultur von den primitivsten Formen, wie der des My-
thos, zu höher fortgeschrittenen Formen entwickelt und sich – in einem 

50	 	Ernst Cassirer, »Symbolische Formen. Zu Band IV«, in: ders., Zur Metaphy-
sik der symbolischen Formen, S.230.

MYTHOS – TECHNIK – WISSENSCHAFT: LINEARITÄT ODER SCHWINGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36

fast eschatologischen Sinne – in der symbolischen Form des logisch-wis-
senschaftlichen Denkens erfüllt.51 Zu finden ist dieser Widerspruch auch 
in »Form und Technik«, nämlich dort, wo Cassirer Interpretationen der 
Technik sowohl als ursprüngliche Vermittlungsform als auch als das, was 
dem Menschen die Überwindung seines primitiven magisch-mythischen 
Zustands ermöglicht, vereint: »Das Werkzeug erst und sein regelmäßi-
ger Gebrauch durchbricht prinzipiell die Schranke dieser Vorstellungs-
art. In ihm kündigt sich die Götterdämmerung der magisch-mythischen 
Welt an«.52 Gerade dank der symbolischen Form der Technik löst sich 
der Mensch aus dem »rätselhaften Zwielicht«,53 aus der »Dämmerung 
des magisch-mythischen Weltbildes«54 und geht durch den Fortschritt 
der technischen Tätigkeit vom Homo divinans zum Homo faber, von ei-
ner mythischen Subjektivität zu einer objektivierten Subjektivität über.55 
Die mythische Darstellung der Welt bringt eine eigentümliche magische 
Identifizierung zwischen dem Ich und der Welt mit sich: Das Subjekt 
ist nicht mit einer Welt konfrontiert, die als äußerlich und ihm fremd 
wahrgenommen und verstanden wird, sondern im mythischen Verständ-
nis ist das Subjekt in ein dichtes symbolisches Netz eingebettet, in dem 
der Mensch nur einen Knotenpunkt darstellt, der mit anderen Knoten-
punkten verbunden ist. Es gibt keine Distanz zwischen Subjekt und Ob-
jekt, zwischen Subjekt und Welt, und deshalb bewegt sich der Mensch 
in der mythischen Welt nur durch kodifizierte und magische Formeln, 
die dazu dienen, sich eine Realität anzueignen und zu kontrollieren, die 
als absolut lebendig und mit dem Menschen zusammenwirkend wahr-
genommen wird.56 Was im mythischen Stadium des Bewusstseins noch 
fehlt, ist die Fähigkeit, die Welt in die Ferne zu holen und ihr damit als 
Subjekt zu begegnen:

51	 	Ein aufmerksamer Leser und Kritiker Cassirers war Hans Blumenberg, der 
sich ebenfalls für das Studium des Mythos interessierte und der sich intensiv 
mit dem zweiten Band der Philosophie der symbolischen Formen mit dem Ti-
tel Das mythische Denken auseinandersetzte. Blumenberg weist darauf hin, 
dass Cassirer selbst, obwohl er die funktionalistische Wende gegen jede sub-
stantialistische Interpretation des Mythos vorschlug, seiner anti-essentialisti-
schen Position nicht treu geblieben ist, sodass seine Analyse der symbolischen 
Form des Mythos allzu oft in eine historisierende Perspektive abgleitet, in der 
der Mythos als ein auf den Verlauf der logisch-wissenschaftlichen Rationali-
tät gerichtetes Moment interpretiert wird. Der Mythos wird nur als terminus 
ad quem und nicht als terminus ad quo verstanden. (Vgl. dazu: Hans Blu-
menberg, Arbeit am Mythos, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1996, S. 186).

52	 	Cassirer, »Form und Technik«, S. 144.
53	 	Cassirer, »Form und Technik«, S. 136.
54	 	Ebd.
55	 	Vgl. Cassirer, »Form und Technik«, S. 136 f.
56	 	Vgl. Cassirer, »Form und Technik«, S. 140 f.

DREI PRÄMISSEN: DIE TECHNIK – DER MYTHOS – DAS PHARMAKON

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


37

Denn jede solche Auseinandersetzung [von Ich und Welt, Anmerkung d. 
Verf.] fordert nicht nur Nähe, sondern Entfernung; nicht nur Bemächti-
gung, sondern auch Verzicht, nicht nur die Kraft des Erfassens, sondern 
auch die Kraft zur Distanzierung.

Ebendieser Doppelprozeß ist es, der sich im technischen Verhalten of-
fenbart und der es vom magischen Verhalten spezifisch unterscheidet. 
An Stelle der Macht des bloßen Wunsches ist hier die Macht des Wil-
lens getreten.57

Die Fähigkeit, eine Distanz zu setzen und das Objekt der Begierde nicht 
sofort (und auf magische Weise) zu ergreifen, ist der Grundstein, der dem 
Menschen neue Möglichkeiten eröffnet: »Dieses Stehenlassen des Zieles 
ist es erst, was eine ›objektive‹ Anschauung, eine Anschauung der Welt 
als einer Welt von ›Gegenständen‹ ermöglicht«.58 Aus dem metamorphi-
schen Fluidum der mythischen Welt entsteht eine stabile und determi-
nierte Welt, die Welt des logisch-wissenschaftlichen Denkens, die aus Ob-
jekten besteht, die als fremd und unabhängig vom menschlichen Willen 
wahrgenommen werden: Es entsteht ein Kosmos, das heißt eine geord-
nete und objektive Wirklichkeit59. Denn gerade wenn die Natur und die 
Objekte ihre Unabhängigkeit vom menschlichen Willen erhalten, ist ein 
theoretisches Bewusstsein in der Welt am Werk; die »Allmacht des Wun-
sches« und der »affektiven Phantasie« stößt an die Grenze des Mögli-
chen im Sinn des Objektiven.60 Der kritische Punkt dieser Analyse liegt 
aber genau in ihrer offensichtlichen Teleologie: »Der gesamte Entwick-
lungsgang der Menschheit stellt sich alsdann als ein in zahllosen Zwi-
schenformen sich vollziehender Verlauf dar, kraft dessen der Mensch von 
der Anfangsstufe des Homo divinans in die des Homo faber übergeht«.61

Hier wird die menschliche Geschichte als lineare Entwicklung vom 
primitiven Stadium des Homo magus bis zum höchsten Stadium des 
Homo faber interpretiert, der nichts anderes darstellt als das eurozen-
trische und normative Ideal des Menschen, welches sich von der Re-
naissance bis zur Moderne entwickelt hat. Diese Position, die nach der 
Foucault’schen und posthumanen Kritik am »Menschen« nicht mehr 
vertretbar ist, steht jedoch auch in offenem Widerspruch zum System 
der Philosophie der symbolischen Formen selbst sowie zu der – hier ver-
tretenen – These, dass Cassirer die Technik als Urform betrachtet. Wenn 
die technische Tätigkeit eine anthropogonische Kraft ist, die nicht vom 
Menschlichen zu trennen ist, insofern dieses mit und in dieser Tätig-
keit entsteht, dann kann das technische Denken und Handeln nicht das 

57	 	Ebd.
58	 	Cassirer, »Form und Technik«, S. 141.
59	 	Vgl. Cassirer, »Form und Technik«, S. 140 f.
60	 	Vgl. Cassirer, »Form und Technik«, S. 142.
61	 	Cassirer, »Form und Technik«, S. 136.

MYTHOS – TECHNIK – WISSENSCHAFT: LINEARITÄT ODER SCHWINGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38

mythische Denken ablösen und dessen Überwindung verursachen, denn 
die mythische Welt ist ohnehin schon eine technische Welt. Darüber hi-
naus kann die transzendentale und funktionalistische Perspektive der 
Philosophie der symbolischen Formen nicht durch eine historisierende 
und teleologische Sichtweise assimiliert und – in gewissem Sinne – aus-
getrieben werden. Die Stärke und Relevanz von Cassirers Kulturphilo-
sophie liegt gerade darin, dass sie verstanden hat, dass die Pluralität der 
symbolischen Formen ursprünglich und nicht historisch ist, auch wenn 
diese in ihrer Konkretisierung immer situierte Formen annehmen. In 
diesem Sinne sind alle symbolischen Formen gleich weit vom Menschen 
entfernt, sie folgen einander nicht linear von Stufe zu Stufe, sondern ko-
existieren miteinander, konfligieren miteinander, tauchen in verschiede-
nen Kulturen auf oder gehen dort unter. Das Bild des unidirektionalen 
Pfeils sollte durch das des Seismographen ersetzt werden, dessen niemals 
statisch Linie die oberflächlichen und tiefgreifenden Bewegungen einer 
bestimmten Kultur aufzeichnet.62 Mehr noch stellen die symbolischen 
Formen des Mythos und des logisch-wissenschaftlichen Denkens unter-
schiedliche Modi der niemals statischen und endgültigen Beziehung zwi-
schen Subjekt und Objekt, zwischen Subjekt und Welt dar. Technik und 
Sprache – als Urformen – sind also eher ein roter Faden, der sich durch 
die menschliche Gestaltungstätigkeit zieht und sich mit den Mächten 
des Geistes verbündet, die in einer Kultur dominieren. Dass diese Allian-
zen, die im Text von 1930 unmöglich, weil widersprüchlich erscheinen, 
für Cassirer möglich und hochaktuell sind, zeigt sich in seinen Schrif-
ten ab den 1940er Jahren, als ihn historische und persönliche Ereignisse 

62	 	Das Bild des Seismographen ist dem sprachlichen Horizont von Cassirer 
nicht fremd. Dieses Bild wird häufig von dem Kulturwissenschaftler Aby 
Warburg verwendet, dem Gründer der Kultur Bibliothek Warburg. Cassi-
rer kam 1920 in Kontakt mit der Bibliothek (und erst später mit Warburg 
selbst), die eine grundlegende Rolle bei der Hinwendung zu einer Philoso-
phie der Kultur spielte, die eben mit Cassirers Aufenthalt in Hamburg be-
gann. Zwischen den Büchern der Bibliothek Warburgs stellte Cassirer im 
Vortrag »Der Begriff der symbolischen Form im Aufbau der Geisteswissen-
schaft« 1921 erstmals den Begriff der symbolischen Form vor. Der ständige 
intellektuelle Austausch zwischen Cassirer und Warburg war für den Phi-
losophen von grundlegender Bedeutung bei der Definition einer Kulturdy-
namik, die durch das Nachleben und die Wiedergeburt von uralten und im 
Menschen selbst verwurzelten Themen gekennzeichnet ist. Cassirers zutiefst 
humanistische Überzeugung, dass die Aufgabe jeder kulturellen Formation 
(und der Individuen, die in ihr und mit ihr arbeiten) in der kontinuierlichen 
Befreiung des Bewusstseins besteht, ist eng mit Warburgs Vision einer Kul-
tur verbunden, die sich in ständiger Oszillation zwischen den psychischen 
Polen Phobos und Sophrosyne, zwischen phobischem Pathos und Besonnen-
heit befindet.

DREI PRÄMISSEN: DIE TECHNIK – DER MYTHOS – DAS PHARMAKON

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39

zwingen, den teleologischen Optimismus von »Form und Technik« zu 
überdenken und zu überwinden.

In diesem Kontext sind insbesondere zwei Werke Cassirers zu analy-
sieren, die beide 1945 in den Vereinigten Staaten entstanden sind: The 
Technique of Our Modern Political Myth and The Myth of the State.63 
Im Mittelpunkt der darin angestellten Überlegungen steht die Wiederent-
stehung des mythischen Denkens in Europa im politischen und sozialen 
Denken und Handeln seit den 1920er Jahren. Diese Wiedergeburt, oder 
das Wiederauftauchen, der mythischen Kraft fegt alle Spuren des Teleo-
logismus aus der cassirerschen Philosophie, und die Analyse des Philoso-
phen wird in einem Punkt glasklar: Der Mythos ist keine primitive und 
endgültig überholte Form des Denkens, sondern eine unverzichtbare und 
radikale Form des menschlichen Wesens selbst. Ihre effektive Unterdrü-
ckung würde eine Verarmung des menschlichen Verständnisses bedeu-
ten, und ihre kosmogonische und darstellerische Kraft entfaltet sich als 
latente oder wirkende Kraft in einer Kultur.64 Diese Perspektive ist we-
sentlich für das Verständnis eines heute wieder sehr aktuellen und bren-
nenden Themas für das philosophische und politische Denken, das sich 
mit dem Aufkommen der politischen Mythen des Faschismus und des 
Nationalsozialismus in Europa auseinandersetzt. Nämlich:

If myth is a typical outcome of the primitive, that is to say the prelogi-
cal and mystical mind, how can we account for its sudden reappearance 
under the conditions of our own highly sophisticated culture? The men 
who became the authors of our modern political myths, who created 
and propagated them, were by no means »primitive«. They were quite 
the contrary. They were very good and cool calculators. They knew their 
ends and their means. Nor were the people for whom these myths were 

63	 	Ernst Cassirer, »The Technique of Our Modern Political Myth«, in: Donald 
Phillip Verene (Hg.), Symbol, Myth and Culture. Essays and Lectures of 
Ernst Cassirer 1935–1945, New Haven: Yale University Press 1979, S. 242–
267 und Ders., The Myth of the State, New Haven: Yale University Press 
1979. The Technique of Our Modern Political Myth wurde von Cassirer 
für eine Vorlesung geschrieben, die er am 18. Januar 1945 an der Princeton 
University hielt und die dazu dienen sollte, das letzte große Werk des Phi-
losophen, The Myth of the State, das 1946 postum veröffentlicht werden 
sollte, vorzustellen und zusammenzufassen. Die Vorlesung trägt fast den 
identischen Titel wie das Abschlusskapitel »The Technique of the Modern 
Political Myths« von The Myth of the State. Eine originale Analyse dieser 
Texte von Cassirer wurde von Chiara Bottici in folgendem Text durchge-
führt: Chiara Bottici, »Who is Afraid of the Myth of the State? Remarks on 
Cassirer’s Forgotten Manuscript«, Social Imaginaries, 2017:3/2, S. 213–227. 

64	 	Cassirer, »The Technique of Our Modern Political Myth«, S. 244 f. »Myth is, 
in fact, not only a transient but a permanent element in human culture. Man is 
not exclusive a rational animal, he is and remains a mythical animal« (S.246).

MYTHOS – TECHNIK – WISSENSCHAFT: LINEARITÄT ODER SCHWINGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40

destined primitive. They were highly educated. […] Many as described 
myth as a sort of atavism. But this too does not answer our question. 
An atavism is an exception, it is not the rule. An atavism of whole na-
tions would be a very paradoxical and almost inexplicable thing. Myth 
is indeed a sort of remnant – a ghost that returned from another world.
[…] All this would been impossible to understand if myth were nothing 
but a mere relic – the remains of a dead past. It is however much more. 
It is not an outgrowth of primitive mentality; it still has its place in the 
most advanced stages of human culture. To banish myth, to eradicate it 
root and branch, would mean an impoverishment.65

Die Frage, die es zu beantworten gilt, ist, warum die Form des Mythos 
nicht nur wieder aufgetaucht ist, sondern es auch geschafft hat, sich 
schnell in einen hochentwickelten sozialen und kulturellen Kontext zu 
integrieren, der der magisch-mythischen Dimension scheinbar entgegen-
gesetzt ist. Die Antwort liegt genau in diesem scheinbaren Widerspruch, 
hinter dem sich einmal mehr eine vereinfachende Vorstellung von der 
Entwicklung der Kultur verbirgt. Der Konflikt zwischen Logos und My-
thos, zwischen logisch-wissenschaftlicher Rationalität und mythischer 
Rationalität, ist ein endloser Konflikt, der sich durch die gesamte Ge-
schichte der politischen Philosophie zieht:

From the first beginnings of a political philosophy, from the times of 
Plato and Aristotle, we find a continuous struggle between logos and 
mythos; between a rational and a mythical conception of the state. But 
finally the end seems to be attained. The rational character of politics 
seems to be firmly established. But this victory remains always doubt-
ful and precarious. In politics we are never living on a firm and stable 
ground. In quiet and peaceful times, in periods of relative stability and 
security, it is easy to maintain a rational order of things. But we are al-
ways standing on a volcanic soil and must be prepared for sudden con-
vulsions and eruptions. In the critical moments of man’s political and 
social life myth regains its old strength.66

Eine Gesellschaft wird in eine mythische Atmosphäre versetzt, wenn sie 
mit einer absoluten Realität konfrontiert wird, die sich der Möglichkeit 
ihrer Beherrschung und ihres Verständnisses zu entziehen scheint; wenn 
ein Problem zu komplex wirkt, um auf normalem Wege gelöst zu werden, 
wendet sich der Mensch einer magischen Lösung und einem mythischen 
Verständnis zu.67 Diese Perspektive ist auch gegenwärtig interessant, da 

65	 	Cassirer, »The Technique of Our Modern Political Myth«, S. 244. Die Zi-
tate aus den beiden Texten werden in der Sprache belassen, in der sie ur-
sprünglich von Cassirer verfasst wurden.

66	 	Cassirer, »The Technique of Our Modern Political Myth«, S. 246.
67	 »In all those tasks that need no particular and exceptional efforts, no special 

courage or endurance, we find no magic and no mythology. But a highly 

DREI PRÄMISSEN: DIE TECHNIK – DER MYTHOS – DAS PHARMAKON

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41

sie einen Rahmen bietet, um über die Krise des Menschlichen im digita-
len Zeitalter nachzudenken (Kap. 4, Kap. 5 und Kap. 6), vor allem aber, 
um das neue Bündnis zwischen technokratischen und spät-faschistischen 
politischen Mythen68 und den Projekten des Silicon Valley sowie der di-
gitalen Oligarchie besser zu verstehen.

Wenn man die digitale Frage sich präsent hält, hat die von Cassirer 
analysierte Allianz zwischen mythischen und technischen Formen in den 
modernen westlichen Gesellschaften einen sehr aktuellen und düsteren 
Nachklang. 

Diese Analyse impliziert ein völliges Umdenken in Bezug auf das Ver-
ständnis des in »Form und Technik« dargestellten mythisch-technischen 
Verhältnisses:

The historians of civilization have told us that mankind in its history 
had to pass through two different stages. Man began as homo magus or 
homo divinans, he tried to enforce his will on nature by the use of mag-
ic formulas. But these hopes were constantly disappointed and frustrat-
ed. He had to break through the magic circle in which he had enclosed 
himself, and had to force his way out. The homo magus became a homo 
faber. The technical age followed and superseded the magic age. If we 
admit this distinction the modern political myths become a very strange 
and paradoxical thing. For what we find here is the blending together 
and even the complete fusion of two contradictory and incompatible el-
ements: of the elements of magical and technical thought.69

Die eigentümliche Allianz von mythischem und technischem Denken hat 
eine Form des rationalisierten Mythos hervorgebracht, die Cassirer als 
eine regelrechte Technik des mythischen Denkens definiert: Mythen wer-
den mit demselben technischen Geschick erfunden und hergestellt, mit 
dem Waffen konstruiert werden, und sie werden zu denselben Zwecken 
der Kriegsführung eingesetzt: Die militärische Aufrüstung wurde durch 
die Aufrüstung des Denkens in Form von politischen Mythen vorweg-
genommen.70 Was Cassirer mit dem Ausdruck rationalisierter Mythos 

developed magic and connected with it a mythology always occurs if a pur-
suit is dangerous and its issues uncertain. This description of the role of 
magic and mythology in primitive society applies equally to highly advanced 
stages of man’s political life. In desperate situations man will always have re-
course to desperate means – and our present-day political myths have been 
such desperate means. If reason has failed us, there remains always the ulti-
ma ratio, the power of the miraculous and mysterious« (Cassirer, The Myth 
of the State, S. 279).

68	 	Vgl. Alberto Toscano, Late Fascism: Race, Capitalism and the Politics of 
Crisis, London: Verso 2023. 

69	 	Cassirer, »The Technique of Our Modern Political Myth«, S. 253.
70	 	Vgl. Cassirer, »The Technique of Our Modern Political Myth«, S. 253 und 

Ders., The Myth of the State, S. 282.

MYTHOS – TECHNIK – WISSENSCHAFT: LINEARITÄT ODER SCHWINGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42

meint, ist gerade die eigentümliche Allianz zwischen mythischem Den-
ken und technisch-wissenschaftlichem Denken und dessen Innovatio-
nen. Die Originalität des modernen politischen Mythos liegt gerade in 
der akribischen und durchdachten Methodik, mit der er alle rationalen 
und (pseudo-)wissenschaftlichen Mittel einsetzt, um seine Ziele zu errei-
chen. Man denke etwas an de Gobineaus Rassentheorie oder Spenglers 
fatalistische und prophetische Philosophie. Gerade in Spenglers Auffor-
derung an die neuen Generationen, sich der Technik und nicht der Lyrik 
zu widmen, verschafft sich für Cassirer die neue Weltanschauung dieser 
historischen Periode Ausdruck, in der die Technik als einzig wahre Re-
präsentation des Zeitgeistes dieser »großen technischen Epoche« gilt.71

Was an dieser Stelle für die Zwecke der vorliegenden Studie von be-
sonderem Interesse ist, ist der implizite Subtext von Cassirers Überlegun-
gen. Die symbolische Form der Technik, hier notwendigerweise nicht in 
ihrer ursprünglichen Funktion, sondern in ihrer historischen Deklinati-
on als moderne Technik verstanden, hat sich nicht nur als besonders ag-
gressiv in ihrem Aufstieg und ihrer Durchsetzung zur dominanten sym-
bolischen Form erwiesen, sondern auch als besonders geeignet, sich mit 
der Macht des Mythos sowohl zu messen als auch zu verbünden. Gerade 
diese Durchsetzung als alleinige und dominante Form stellt für Cassirer 
einen gewaltsamen Kurzschluss dar, der dazu führt, dass sich eine Gesell-
schaft und Kultur auf gefährliche Weise in Dogmen und technischen und 
politischen Mythen kristallisiert, eben weil der symbolischen Komple-
xität des Menschen eine künstliche Vereinfachung aufgezwungen wird.

Im sechsten Kapitel werde ich auf die Details dessen eingehen, was ich 
als eine neue Form der Allianz zwischen Mythos, Technik und der sym-
bolischen Form der digitalen Welt betrachte. Zu dieser Allianz scheint 
ein aggressiver Vorstoß zu gehören, der die Komplexität der symboli-
schen Visionen durch die technologische Vermittlung auf die Bildschirm-
oberfläche und in eine digitale Atmosphäre zerrt. Offensichtlich ist ein 
kultureller Prozess der Neuverhandlung in Gestalt des Vordringens der 
symbolischen Form der digitalen Welt im Gange, in der die Beziehung 
zwischen Subjekt und Welt weit von der bislang hegemonialen moder-
nen Anschauung abgerückt ist. Es ist gerade der technologische Fort-
schritt, der die Grenzen zwischen Subjekt, Objekt und Welt neu definiert 
und umgestaltet, und es ist die computationale Technologie, die den Ab-
stand zwischen ihnen aufhebt und uns zwingt, das Menschliche neu zu 
positionieren. Versteht man diese neue Konstellation, wird es möglich, 
die Potenziale und Grenzen der digitalen Subjektivität und des digita-
len Weltverständnisses zu analysieren, und zwar indem man sie mit ei-
nigen zentralen Merkmalen der Subjektivität und der mythischen Visi-
on vergleicht. Bevor dieser Weg beschritten werden kann, muss jedoch 

71	 	Vgl. Cassirer, The Myth of the State, S. 292.

DREI PRÄMISSEN: DIE TECHNIK – DER MYTHOS – DAS PHARMAKON

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43

eine weitere begriffliche Voraussetzung erfüllt sein. Vorab wurden zwei 
grundlegende Prämissen vorgestellt, die dank der Philosophie Cassirers 
identifiziert werden konnten: die ursprüngliche Dimension der Technik, 
die als ontologische Kraft und symbolische Urform interpretiert wird, 
und die Äquidistanz der verschiedenen symbolischen Formen in Bezug 
auf das Menschsein und damit die Möglichkeit einer Allianz zwischen 
ihnen. Die letzte Prämisse betrifft die pharmakologische Dimension der 
Technik und der symbolischen Vermittlung im Allgemeinen.

1.3 Die Pharmakologie des Symbolischen

Die abendländische Philosophie in ihrer dualistischen Metaphysik hat 
immer das zentrale Problem umkreist, dass der Mensch eine Vermitt-
lungsinstanz benötigt, um die Wirklichkeit zu erfassen und zu organi-
sieren. In dem dualen Paar von unmittelbar-mittelbar ist der Begriff der 
Vermittlung abgewertet worden, weil er als bloße Repräsentation oder 
Nachahmung angesehen, aber vor allem als eine angeborene Beschrän-
kung der menschlichen Rationalität gegenüber der göttlichen Rationali-
tät identifiziert wurde. In Anlehnung an Kants Definition hat der Mensch 
einen intellectus ectypus, d.h. einen bildbedürftigen Intellekt, und keinen 
intellectus archetypus, der dem Göttlichen eigen ist und die Welt unmit-
telbar zu erfassen vermag. Von Platons Metaphysik bis zur Lebensphi-
losophie von Simmel und Klages wurde die Medialität des Geistes abge-
wertet und als grundlegendes Hindernis für das Erfassen der Wahrheit 
und der Wirklichkeit »in Fleisch und Blut« betrachtet.

Cassirers Position zu dieser entscheidenden philosophischen Frage 
wurde bereits dargelegt: Er stellt seine Philosophie in den Rahmen eines 
symbolischen Idealismus, einer Metaphysik des Symbolischen, die die 
symbolische Vermittlung als ursprüngliche Funktion des Geistes postu-
liert. Für Cassirer ist die symbolische Vermittlung unumgänglich, denn 
erst durch die Anbringung des Symbols – einer Synolo aus Geistigem 
und Materiellem72 – an der Wirklichkeit wird diese für den Menschen 

72	 	Cassirers Position zum Symbol ist sicherlich dem Denken von Friedrich 
Theodor Vischer und seinem Werk Das Symbol (1887) geschuldet, in dem 
Vischer die Definition des Symbols als Sinn-Bild vorschlägt, d.h. als Verbin-
dung von konkretem Bild und geistigem Inhalt. Die berühmte cassirersche 
Dreiteilung der Funktionen (oder Momente) des Symbolischen geht eben-
falls auf Vischer zurück, der drei Möglichkeiten identifizierte, wie eine Be-
deutung mit einem Bild verknüpft wird (dunkel und unfrei, dunkelhell und 
unfrei-frei, frei und hell). Cassirers Definition des Symbols ist jedoch noch 
allgemeiner und darin liegt seine Flexibilität: »Wir dagegen haben dem Sym-
bolbegriff von Anfang an eine andere und weitere Bedeutung gegeben. Wir 

DIE PHARMAKOLOGIE DES SYMBOLISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44

verständlich und zugänglich. Obwohl die positive Notwendigkeit der 
symbolischen Vermittlung für Cassirer offensichtlich ist, behalten die 
symbolischen Formen einen zweideutigen Charakter. Der eigentümliche 
Zustand des Menschen ist, »daß der Mensch sich die Welt beseitigt, um 
die Welt an sich zu ziehen. Kraft ihrer [der symbolische Formen, Anm. d. 
Verf.] wird ihm eine Nähe zur Welt und eine Ferne von ihr zu Teil, wie 
sie kein anderes Wesen besitz«.73 Der Mensch ist das formfähige Tier, 
das sich in einem physischen und zugleich symbolischen Universum be-
wegt.74 Die cassirersche Anthropologie, die sich in der berühmten Defi-
nition des Menschen als animal symbolicum zusammenfassen lässt, sieht 
gerade in dieser Distanzierung von der Welt das wesentlichste Merkmal 
des Menschlichen.75 Es ist die Distanz, die die symbolische Aktivität zur 
physischen Umwelt schafft, die den Menschen aus der Sphäre der sen-
siblen Impulsivität des Tierreichs herausnimmt, d.h. aus einer unmittel-
baren Beziehung mit der Umwelt, die ihn umgibt.76 Der Mensch kann 
nicht anders, als auf seine Umwelt, die dann zur Realität und zur Welt 
wird, Symbole zu setzen, gerade weil er ein symbolisches System zusam-
men mit einem rezeptiven und reaktiven System besitzt: der Mensch ent-
faltet sich im physischen Raum, der immer schon symbolisch ist.77 Der 
Mensch ist mit der symbolischen Aktivität ko-emergent, er konstituiert 
sich im Gebrauch der ursprünglichen Symbole des Instruments und des 
Wortes: in und mit diesen Vermittlungen entsteht und entwickelt sich das 
Menschliche. Ist der menschliche Raum des Symbolischen erst einmal 
erschlossen, gibt es aus ihm keinen Ausweg mehr: Der Mensch schließt 
sich in ein immer dichteres und raffiniertes symbolisches Netz ein, sodass 

versuchten mit ihm das Ganze jener Phänomene zu umfassen, in denen 
überhaupt eine wie immer geartete ›Sinnerfüllung‹ des Sinnlichen sich dar-
stellt – in denen ein Sinnliches, in der Art seines Daseins und Soseins, sich 
zugleich als Besonderung und Verkörperung, als Manifestation und Inkar-
nation eines Sinnes darstellt.« (Cassirer, Philosophie der symbolischen For-
men, Bd. III, S. 105).

73	 	Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen, S. 36.
74	 	Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen, S. 44 f.
75	 	Vgl. Ernst Cassirer, An Essay on Man, New Haven: Yale University Press 

1962, S. 26.
76	 	»Auf solche Sicherheit und solchen Schutz verzichtet der Mensch, sobald 

er nicht nur in seiner Umwelt lebt, sondern sobald er daran geht, sich diese 
Umwelt zu erbauen; sobald er sie in geistiger Formung vor sich hin und aus 
sich heraus stellt. Aber indem er sich des Schutzes des rein-organischen Da-
seins begibt, hat er sich damit zugleich von dem Zwang dieses Daseins be-
freit.« (Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen, S. 44).

77	 	Es ist nicht möglich, hier auf die Phänomenologie Cassirers einzugehen, vgl. 
dazu das Kapitel V, Symbolische Prägnanz in der Philosophie der symboli-
schen Formen, Bd. III, S. 218–233.

DREI PRÄMISSEN: DIE TECHNIK – DER MYTHOS – DAS PHARMAKON

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


45

das Bewusstsein in gewissem Sinne immer nur mit sich selbst im Dialog 
steht. Dies ist genau die Zweideutigkeit der symbolischen Vermittlung, 
die sich aus der mangelnden Selbstgenügsamkeit des Menschen ergibt, 
der ein Tier ist, das zwar zur Form fähig ist, aber nicht in unmittelba-
rer Beziehung zu seiner Umwelt leben kann und daher notwendigerwei-
se Symbole schaffen und durch Instrumente handeln muss, äußere Wer-
ke, mit denen er verwächst und konkret wird. Ohne die Interaktion mit 
einem terminus medium zwischen sich selbst und der Wirklichkeit kann 
sich der Mensch nicht aktiv in der Welt orientieren.78 Die Zweideutig-
keit des Symbolischen liegt jedoch nicht allein darin: Dieses Bedürfnis, 
sich zu entfernen, um die Welt zu erhalten, ist nur dann ein Zeichen 
für einen Mangel, wenn es durch die Brille der westlichen Metaphysik 
betrachtet wird, die von einem fast manichäischen Dualismus geprägt 
ist. Die unüberwindbare Ambiguität des Symbolischen liegt im Symbol 
selbst, in seinem Kraftfeld, das durch eine plastische und dynamische 
Spannung zwischen gegensätzlichen Polen bestimmt ist. Jede symboli-
sche Form kann in ihrer historischen Verwirklichung neue Welten und 
Visionen eröffnen oder in dogmatischen und gewaltsamen Visionen er-
starren, und das Verhältnis zwischen symbolischen Formen in einer Kul-
tur ist immer ein Kräftefeld, das sowohl positive und emanzipatorische 
als auch gewaltsame und erdrückende Ergebnisse zeitigen kann. Um die-
se Polarität des Symbolischen zu erklären, wird vorgeschlagen, der cas-
sirerschen Theorie das Konzept des pharmakon, wie es von den Philo-
sophen Jacques Derrida und Bernard Stiegler interpretiert wird, an die 
Seite zu stellen. Dabei wird die These vertreten, dass jede symbolische 
Vermittlung die irreduzible Mehrdeutigkeit des pharmakon impliziert.

In Dissemination schlägt Derrida eine Interpretation von »Platons 
Pharmakia« vor, die sich genau auf die semantische und thematische 
Komplexität des griechischen Wortes pharmakon innerhalb der plato-
nischen Philosophie konzentriert. Im Mittelpunkt von Derridas Analyse 
steht der Dialog des Phaedrus und Platons berühmte »Verurteilung« der 
Schrift gegenüber dem gesprochenen Wort und die daraus resultierende 
Definition der Schrift als Technik und pharmakon. Derrida erfasst mit 
äußerster Feinfühligkeit die semantische Schichtung, die in dem Begriff 
pharmakon enthalten ist, dessen Bedeutung unmöglich zu übersetzen ist, 
ohne seine Komplexität zu verraten. Das pharmakon ist in der Tat die 
Medizin, das Heilmittel, aber auch das Gift, es ist die Droge, aber auch 
das Gegengift; der pharmakeus ist der Magier, der Heiler, aber auch der 
Vergifter (Giftmischer), der eine Gesellschaft aus einer Krise herausführt, 
und schließlich ist der pharmakos der Sündenbock, die soziale Medizin, 
der durch sein Opfer die Ordnung in einer Gemeinschaft wiederherstellt 

78	 	Zu diesem Punkt vgl. dazu das Kapitel VI, »Zur Pathologie des Symbolbe-
wußtseins«, in Philosophie der symbolischen Formen, Bd. III.

DIE PHARMAKOLOGIE DES SYMBOLISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46

und sie reinigt.79 Es ist ein Begriff, dessen Ambiguität und polare Energie 
sich nicht austreiben lassen; das pharmakon übt seine Faszination gera-
de wegen seiner irreduziblen Ambivalenz und seiner skandalösen coin-
cidentia oppositorum aus.80

Im Mythos von Theuth über die Erfindung der Schrift, den Sokra-
tes im gleichnamigen platonischen Dialog dem Phaidros erzählt, wird 
das geschriebene Wort – eben definiert als pharmakon – von Theuth 
dem ägyptischen König Thamos als Hilfsmittel zur Verbesserung des 
Gedächtnisses und der Weisheit der Ägypter vorgestellt.81 Wie Derri-
da hervorhebt, ist das pharmakon für Platon ein ergon, ein technisches 
Produkt außerhalb des natürlichen menschlichen Zustands, es gehört 
nicht zum Bios, eben weil es künstlich ist, es verspricht aber den Bios 
zu verbessern, zu heilen und zu erweitern.82 Mit dem pharmakon ist es 
also möglich, eine biologische Grenze zu überwinden, und zwar durch 
ein künstliches Mittel, das außerhalb der menschlichen Natur liegt. Das 
pharmakon ist also dem Menschen äußerlich und fremd, aber dennoch 
in der Lage, ihn in seinem Innersten zu verändern, und darin liegt seine 
intrusive und zweideutige Kraft: Für Platon bleibt das pharmakon im 
Wesentlichen gefährlich, gerade weil es künstlich ist.83 Die Zweideutig-
keit des pharmakons wird in der Schrift perfekt veranschaulicht: Es ist 
eine Technik zur Externalisierung des menschlichen Gedächtnisses in ex-
ternen Objekten, die zu kognitiven Prothesen werden. Die Kapazität der 
mnestischen Speicherung steigt exponentiell an, sodass die Schrift von 
ihrem Erfinder Theuth als Heilmittel gegen die Grenzen des Gedächt-
nisses (mnēmē) dargestellt werden kann und zudem in der Lage ist, die 
Weisheit (sophia) zu steigern, weil sie das Wissen unabhängig von der 
Anwesenheit des Denkers, des Weisen und des Philosophen zugänglich 
macht. Hier wird das pharmakon (die Schrift) als Heilmittel präsen-
tiert (und auch so übersetzt). Die negative Möglichkeit, die der Begriff 
enthält, bleibt im Hintergrund und eine latente Potenzialität: Von der 
Doppelnatur des pharmakon wird nur der positive und beruhigende Pol 
betont.84 Aber gerade seine Zweideutigkeit macht das pharmakon in-
stabil, seine Wirksamkeit kann sich umkehren und aus einem Heilmittel 
ein Gift werden, das die Krankheit oder den Mangel, den es heilen soll, 

79	 	Vgl. Jacques Derrida, Dissemination, London: The Athlone Press 1981, S. 
130–134.

80	 	Vgl. Derrida, Dissemination, S. 70–71; S. 134.
81	 	»[…] but when it came to writing, Theuth said, »This discipline (to mathē-

ma), my King, will make the Egyptians wiser and will improve their memo-
ries (sophōterous kai mnēmonikōterous): my invention is a recipe (pharma-
kon) for both memory and wisdom.« (Derrida, Dissemination, S. 75).

82	 	Vgl. Derrida, Dissemination, S. 76.
83	 	Derrida, Dissemination, S. 99.
84	 	Derrida, Dissemination, S. 97.

DREI PRÄMISSEN: DIE TECHNIK – DER MYTHOS – DAS PHARMAKON

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


47

verschlimmert. Das pharmakon kann nie nur gutartig oder nur bösartig 
sein; es ist immer die dynamische und instabile Spannung zwischen die-
sen beiden Polen.85 Die Schrift kann also ein Hilfsmittel gegen die Gren-
zen des menschlichen Gedächtnisses sein, aber gleichzeitig birgt sie das 
Risiko, den Menschen noch vergesslicher zu machen, gerade durch ihr 
Versprechen, das Gedächtnis zu erweitern und zu ergänzen. Die Schrift 
wirkt nämlich nicht auf das als mnēmē verstandene Gedächtnis ein, son-
dern ersetzt es durch eine hypomnēsis, ein trügerisches und künstliches 
Gedächtnis, das nach Platon, wie jede Kopie einer ursprünglichen Idee, 
nur eine weitere Vermittlung hinzufügt und den Menschen vom wahren 
Gedächtnis, also der anamnēsis, entfernt.86 Die Ersetzung des Gedächt-
nisses durch ein mnestisches Instrument ist für Platon nichts anderes 
als die Ersetzung des Organs durch eine Prothese.87 Von Platons Positi-
on leitet Derrida den Logozentrismus der abendländischen Metaphysik 
und die Unterwerfung der Schrift unter die mündliche Sprache ab und 
stellt als Gegenthese die Ursprünglichkeit der Schrift gegenüber der ge-
sprochenen Sprache auf, wonach jede Form von Sprache bereits Schrift 
ist, nun verstanden in einem weiteren und komplexeren Sinne als linea-
re und alphabetische Schrift.

Ausgehend von Derridas Analyse des Begriffs des pharmakon kommt 
Bernard Stiegler zu der Definition des technischen Objekts als pharma-
kon, wonach jedem Werkzeug das Potenzial innewohnt, Heilmittel und/
oder Gift zu sein. Stieglers Philosophie der Technik zeigt ihre Originali-
tät und Kraft gerade in dem Verständnis der pharmakologischen Dimen-
sion der Technik: Die technische Tätigkeit – eine ursprüngliche und an-
thropogonische Kraft – ist für den Menschen unentbehrlich, denn er ist 
ein ontologisch mangelhaftes Tier, der »nackte Affe«, der ohne den Ge-
brauch von Werkzeugen und Hilfsmitteln in seiner Umwelt nicht über-
leben könnte. Der Fehler des Epimetheus wird von Prometheus wieder-
gutgemacht, indem er dem Menschen die Gabe des technischen Wissens 
verleiht.88 Die pharmakologische Dimension der Technik besteht also in 

85	 	Derrida, Dissemination, S. 97–99.
86	 	Derrida, Dissemination, S. 107–110. »If writing, according to the king and 

under the sun, produces the opposite effect from what is expected, if the 
pharmakon is pernicious, it is because, like the one in the Timaeus, it doesn’t 
come from around here. It comes from afar, it is external or alien: to the 
living, which is the right-here of the inside, to logos as the zōon it claims to 
assist or relieve.« (S. 104)

87	 	Derrida, Dissemination, S. 108.
88	 	Vgl. Stiegler, Technik und Zeit. Der Titel des Buches bezieht sich auf den 

Mythos von Prometheus, wie er von Platon im Dialog Protagoras erzählt 
wird. Dazu schreiben Christoph Jamme und Stefan Matuschek: »In Pla-
tons Protagoras (320c–322d) wird der Mythos so erzählt, dass er als eine 
Vorform der modernen anthropologischen Mängelwesen-Theorie erscheint: 

DIE PHARMAKOLOGIE DES SYMBOLISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48

der Notwendigkeit der menschlichen Natur, sich in Prothesen zu äußern, 
die sie modifizieren und immer wieder neu konstituieren, sobald neue 
Techniken auftauchen; die lebende und wechselseitige Beziehung zwi-
schen Mensch und Technik kann also nicht auf eine instrumentelle Be-
ziehung reduziert werden, da sie immer eingreifend und metamorphosie-
rend ist. Diese Beziehung ist jedoch niemals friedlich, denn die Technik, 
obwohl sie notwendig ist, bewahrt in sich die Ambiguität und Instabili-
tät des pharmakon. Die technischen Systeme – die im Netzwerk zwischen 
Mensch, Gesellschaft und Technologie entstehen – können neue Indivi-
duationsprozesse und damit neue produktive und positive Beziehungen 
hervorbringen oder entropisch werden und sich dem Menschen feind-
lich verschließen.89 Wie zu zeigen sein wird, ist diese Perspektive Cassirer 
und seinem Technikverständnis nicht fremd, auch wenn die Metaphy-
siken von Cassirer und Stiegler weit auseinander liegen. Es wird jedoch 
davon ausgegangen, dass die Betrachtung der Philosophie der symboli-
schen Formen aus einer pharmakologischen Perspektive und die Einbe-
ziehung Cassirers in den Kreis der Denker einer originären Technik eine 
produktive Übung darstellt. Diese Perspektiven, die historisch nach Cas-
sirer selbst entstanden sind, öffnen seine Philosophie für neue und aktu-
ellere Kontexte und ermöglichen es uns gleichzeitig, uns philosophisch 
gegenüber dem Phänomen des Digitalen zu positionieren, das als sym-
bolische Form definiert und verstanden wird, und zwar inklusive der Di-
mensionen, die wir diesem dynamischen philosophischen Konzept hin-
zuzufügen versucht haben.

Es wurde also einerseits gezeigt, wie die Einbettung von »Form und 
Technik« in den größeren Zusammenhang des Projekts einer Metaphy-
sik der symbolischen Formen es ermöglicht, mit Cassirers Philosophie 
die Technik als eine ur-symbolische Form zu interpretieren, in der die 
Externalisierung des Bewusstseins in äußeren Werken für den Menschen 
eine ursprüngliche und unverzichtbare Funktion darstellt.

Nachdem Epimetheus alle körperlichen Stärken an die Tiere vergeben hat, 
beschafft Prometheus den dabei leer ausgegangenen Menschen zusammen 
mit dem Feuer auch den technischen Verstand (er raubt ihn vom Schmiede-
gott Hephaistos und von Athene), damit sie ihre körperlichen Schwächen 
kompensieren können.« (Christoph Jamme/Stefan Matuschek (Hg.), Hand-
buch der Mythologie, Darmstadt: Phylipp von Zabern 2017, S. 132.)

89	 	Neben den Arbeiten von Derrida und Heidegger sieht Stiegler in Gilbert Si-
mondons Philosophie der Technik einen weiteren Eckpfeiler seiner Theo-
rie. Die Begriffe ›technisches System‹ und ›Individuation‹ beziehen sich auf 
Simondons Philosophie. Für einen interessanten Vergleich zwischen den 
Philosophien der Technik von Cassirer und Simondon: Hoel/van der Tuin, 
»The Ontological Force of Technicity: Reading Cassirer and Simondon 
Difractively«.

DREI PRÄMISSEN: DIE TECHNIK – DER MYTHOS – DAS PHARMAKON

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


49

Anhand der Lektüre der US-amerikanischen Texte von Cassirer wur-
de dann gezeigt, wie eine nicht-teleologische Sichtweise der Philosophie 
der symbolischen Formen in der Lage ist, die Pluralität und Dynamik der 
Kultur und vor allem die Möglichkeit von Allianzen zwischen symbo-
lischen Formen zu erklären, die die Atmosphäre bestimmen, in der eine 
Gesellschaft lebt und handelt. Schließlich wurde die Fruchtbarkeit der 
Betrachtung der cassirerschen Metaphysik in einem pharmakologischen 
Sinne aufgezeigt. Jedes Symbol, das der Mensch in seine eigene Umwelt 
stellt, ist in der Tat ein pharmakon. Die pharmakologische Dimension 
der symbolischen Vermittlung liegt dann in der ständigen Möglichkeit 
ihrer positiven und negativen Umkehrung, in der unaufhaltsamen dy-
namischen Spannung des Symbolischen und in dem Tatsache, dass jede 
symbolische Form und ihr Produkt zugleich das Ergebnis der menschli-
chen Grenze, keine unmittelbare Beziehung zur eigenen Umwelt haben 
zu können, und der ständigen Überwindung dieser Grenze sind.

Diese drei Prämissen definieren den Kontext, in dem sich die Analy-
se der digitalen Welt bewegen wird. Theoretischer Hintergrund der fol-
genden Ausführungen ist also die Philosophie der symbolischen Formen 
mit ihrem transzendentalen und pharmakologischen Impuls. Die Defi-
nition der digitalen Welt als symbolische Form wirft die Frage auf, ob 
es möglich ist, die Definition des Digitalen auch historisch zu erweitern: 
Es kann als das Auftauchen einer neuen symbolischen Form verstanden 
werden, die untrennbar mit der computationalen Technologie verbun-
den ist; bzw. als ein Phänomen, das mit dem Menschen koextensiv ist, 
d.h. eine Form des Denkens und der Organisation der Realität, die der 
digitalen technologischen Revolution vorausgeht und sich um eine spe-
zifische ökonomische und technische Form herum herauskristallisiert 
hat, die daher eine besondere Allianz mit anderen symbolischen Formen 
eingegangen ist. Auf die Möglichkeit dieser Definition wird im nächsten 
Kapitel eingegangen.

DIE PHARMAKOLOGIE DES SYMBOLISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50

Kapitel 2 
Das Analoge und das Digitale oder: 

Kontinuität und Diskontinuität

Dass die digitale Welt eine technologische Welt ist, mag fast tautologisch 
klingen: Unser Verständnis des Digitalen ist mit dem Aufkommen eines 
technischen Geräts, des Computers, und der technologischen Errungen-
schaft der Informatik verbunden. Es ist nämlich ein technologischer Pa-
radigmenwechsel, von Analog zu Digital, der den Beginn der digitalen 
Ära konventionell markiert. So verstanden hat das Digitale eine junge 
und kurze Geschichte, die nicht länger als bis zur Erfindung des ersten 
Computers in den 1940er Jahren zurückreicht. Wenn wir aber die Pers-
pektive wechseln und das Digitale unabhängig von seinem heutigen tech-
nologischen Stand verstehen, breitet sich eine andere Geschichte aus, die 
sowohl zu einer genetischen als auch einer genealogischen Betrachtung 
der digitalen Welt führt. Der Begriff »Digital« stammt aus dem engli-
schen Wort digit, welches Ziffer (aber auch Finger) bedeutet, und be-
zieht sich auf die Diskretisierung der Elemente eines Systems. So ver-
standen ist das Digitale nicht mehr nur an ein technologisches Format 
gebunden, sondern stellt sich vielmehr als ein Modus dar, wie Objekte 
oder Elemente in ein System eingeordnet werden. Mehr noch, das Digi-
tale ist eine Form der epistemischen Organisation der Wirklichkeit und 
der Orientierung in der Welt. Diese Hypothese wird in der Definition der 
digitalen Welt als symbolische Form zusammengefasst, doch bevor die-
se vorgestellt wird, ist es notwendig, zwei Schlüsselbegriffe für die Ar-
gumentation zu klären: das Digitale und das, was als sein Gegenteil an-
gesehen wird, das Analoge.

2.1 Analog vs. Digital

Ziel dieses Kapitels ist es, die Art und Weise, wie der Alltagsverstand und 
die Alltagserfahrung das Digitale und das Analoge darstellen und ver-
stehen, zu hinterfragen und eine philosophische Definition vorzuschla-
gen, die über den ansonsten dominierenden technologischen Aspekt hi-
nausgeht.

Tatsächlich wird der Begriff digital häufig als Oberbegriff für eine 
komplexe Welt der Praktiken und der Ästhetik verwendet, die durch 
die computationale Technologie hervorgebracht wird. Die digitale Welt 
in diesem Sinne ist nichts anderes als die virtuelle Welt, die sich eröff-
net, wenn wir digitale Technologien nutzen, von den alltäglichen – wie 

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


51

Computer, Smartphones oder Videospiele – bis hin zu den immersiven, 
wie VR-Brillen usw. Nach dieser Auffassung agiert man, wenn man ei-
nen Post in einem Social-Network schreibt oder ein Online-Meeting ab-
hält, in der Interaktion zwischen der digitalen und der realen Welt, und 
zwar dank der computationalen Technologien, die wir gewöhnlich ein-
fach als digital definieren. Im Gegensatz dazu neigen wir beim Lesen ei-
nes Buches, beim Schreiben mit Stift und Papier usw. dazu, zu glauben, 
dass wir (nur) in der realen Welt handeln, die gerade deshalb real(er) 
ist, weil sie konkret ist (im Gegensatz zur Virtualität des Digitalen), und 
authentisch, weil sie in ihrer Existenz nicht von Technologien abhängig 
ist.1 Diese reale Welt ist eine analoge Welt, d.h., sie besteht aus konkre-
ten Objekten, die auf eine für uns unmittelbar(er) nachvollziehbare Wei-
se existieren, im Gegensatz zu den Existenzweisen digitaler Objekte. Un-
ter analog wird also alles verstanden, was nicht digital ist, d.h. all jene 
nicht-digitalen Technologien und Objekte, mit denen zunehmend eine 
Ästhetik der Nostalgie und des Sammelns verbunden wird.2 Vielleicht 
ist diese Nostalgie für das Analoge eine für eine Realität, die als unmit-
telbarer und einfacher wahrgenommen wird, weil sie als konkreter und 
stabiler empfunden wird, im Gegensatz zur Fluidität und Instabilität, die 
mit dem »Digitalen« assoziiert wird.

Aus diesem Diskurs ergeben sich eine Reihe von antithetischen Paaren 
– reale Welt und digitale Welt, real und virtuell, Authentizität und Fikti-
on –, die sich auf die Gegenüberstellung von Analog und Digital bezie-
hen. Dabei wird hier vom Binärpaar »Analog-Digital« ausgegangen, um 
auch die anderen Gegensätze zu hinterfragen.

Der Gegensatz zwischen analog und digital verweist auf einen rhe-
torischen Subtext und eine dualistische Vereinfachung, die diese bei-
den Sphären nicht nur als klar voneinander getrennt, sondern auch als 
in Konkurrenz zueinander stehend betrachtet. Eine solche dualistische 
Rhetorik beinhaltet auch eine teleologische Sichtweise des Verhältnisses 

1	  	Vgl. Alexander R. Galloway, »Golden Age of the Analog«, Critical Inquiry 
(2022/48:2), The University of Chicago Press, S. 211–212. »Doesn’t digital 
mean computers and the internet? And doesn’t analog refer to older formats 
like phonograph records or the movies, those dusty and grainy artefacts of 
yore running off an electric motor or perhaps even cranked by hand?«

2	  	Man denke zum Beispiel an das Pop-Phänomen der Wiederkehr des Vinyls 
und anderer Gegenstände, die typischerweise mit einer analogen Ästhetik 
verbunden sind (Radio, Walkman usw.) und als Vintage wahrgenommen 
werden. Dieses modische Revival von fast verschwundenen Gegenständen 
hängt mit dem Gefühl der Nostalgie der Millenials und der Z-Generation 
gegenüber einer vor-digitalen Ära zusammen, die sie nicht wirklich erlebt 
haben, und oft stellen die von ihnen gekauften Gegenstände – z.B. Vinyl – 
eher ein ästhetisches Objekt und einen nostalgischen Fetisch dar als einen 
Gegenstand, der tatsächlich zu benutzen ist.

ANALOG VS. DIGITAL

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52

zwischen analog und digital, wonach analoge (also ältere) Technologien 
durch digitale (neuere und effizientere) Technologien verdrängt werden, 
wobei die analogen Technologien – und die damit verbundenen Prakti-
ken – als eine vom Aussterben bedrohte Art dargestellt werden. Mit dem 
Siegeszug fortschrittlicherer Technologien ist das Analoge zum Ausster-
ben verurteilt, was bleibt, ist der Fetisch einer nostalgischen und muse-
alen Ästhetik oder die Abfälle für diejenigen, die aus Klassen- oder Ge-
nerationsgründen nicht mit dem futuristischen Fortschritt der digitalen 
Revolution mithalten können.3

Wie bereits angedeutet, betrifft das Digitale in dieser Perspektive – 
ebenso wie das Analoge – in erster Linie verschiedene Arten von Tech-
nologien, die in ein teleologisches und konkurrierendes Verhältnis zuein-
ander gesetzt werden, sodass das Digitale zweifellos und unausweichlich 
mit der Geburt des Computers und damit der computerbasierten Tech-
nik verbunden ist. Die Grundlage des Digitalen ist nämlich die Auftei-
lung des analogen Kontinuums in diskrete Signale (0,1); der Digitalisie-
rungsprozess stellt diesen Vorgang der Übersetzung von kontinuierlichen 
Größen in diskrete, computerlesbare und verarbeitbare Elemente dar.4

In dieser Erzählung gibt es eine vor-digitale Welt, die aus rein analo-
gen Technologien besteht, und eine Welt nach der digitalen Revolution, 

3	  	 In diesem Zusammenhang ist es interessant, einen Blick auf eines der Zentren 
des zeitgenössischen Techno-Kapitalismus zu werfen, nämlich das Silicon Val-
ley, und auf das, was die Medientheoretiker Richard Barbrook und Andy Ca-
meron 1995 »The Californian Ideology« nannten: »This new faith has emer-
ged from a bizarre fusion of the cultural bohemianism of San Francisco with 
the hi-tech industries of Silicon Valley. Promoted in magazines, books, tv pro-
grammes, Web sites, newsgroups and Net conferences, the Californian Ideol-
ogy promiscuously combines the free-wheeling spirit of the hippies and the 
entrepreneurial zeal of the yuppies. This amalgamation of opposites has been 
achieved through a profound faith in the emancipatory potential of the new 
information technologies. In the digital utopia, everybody will be both hip and 
rich«.  (Richard Barbrook/Andy Cameron (1995), »The Californian Ideolo-
gy«, http://www.comune.torino.it/gioart/big/bigguest/riflessioni/californian_
engl.pdf). Diese Ideologie vermischt Neoliberalismus, Techno-Optimismus 
und trans-humanistische Philosophie und schafft einen orthodoxen Glauben 
an den technologischen Determinismus und an eine techno-utopische Zukun-
ft, die die zahllosen, auch menschlichen, Abfälle, die diese Perspektive mit sich 
bringt, nicht in Betracht zieht.

4	  	Vgl. Uta Hauck-Thum/Jörg Noller, »Zur Einführung«, in: Uta Hauck-
Thum/Jörg Noller (Hg.), Was ist Digitalität? Philosophische und pädago-
gische Perspektiven, Berlin: Metzler, S. v. »Während die Digitalisierung das 
technische Phänomen der Umwandlung analoger in digitale Information be-
trifft und dadurch zu einer Veränderung von Prozessen führt, die mit diesen 
Medien organisiert werden, bezieht sich Digitalität auf die lebensweltliche 
Bedeutung der Digitalisierung, die eine Realität eigener Art konstituiert, die 

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.comune.torino.it/gioart/big/bigguest/riflessioni/californian_engl.pdf
http://www.comune.torino.it/gioart/big/bigguest/riflessioni/californian_engl.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.comune.torino.it/gioart/big/bigguest/riflessioni/californian_engl.pdf
http://www.comune.torino.it/gioart/big/bigguest/riflessioni/californian_engl.pdf


53

in der digitale Technologien zunehmend alle Aufmerksamkeit auf sich 
ziehen. Diese Sichtweise hat zwar ihre Berechtigung, aber sie beschränkt 
die Geschichte und das Verständnis des Digitalen auf die Erfindung des 
Computers und macht es daher von einer bestimmten Technologie ab-
hängig. Es ist jedoch auch eine andere Perspektive möglich und von die-
ser Möglichkeit möchte ich ausgehen, d.h. eine andere Definition des Di-
gitalen (und Analogen) vorgeschlagen, die es von den zeitgenössischen 
Technologien trennt und es als eine Form der Organisation des Realen 
versteht, die eng mit dem westlichen philosophischen Denken verbunden 
ist.5 Um diesen neuen Horizont zu erschließen, ist es notwendig, mit einer 
allgemeinen Definition von digital und analog zu beginnen.

2.2 Die Diskretisierung des Realen

Anthony Wilden definiert in System and Structure den Analogcompu-
ter »as any device which computes by means of an analog between real, 
physical, CONTINUOUS qualities and some others set of variables«6, 
wohingegen der Digitalcomputer »differs from the analog in that it in-
volves DISCRETE elements and discontinuous scales. Apart from our 
ten fingers, the abacus was probably the first digital computer invented.
[…] Any device employing the on/of characteristic of electrical relays or 
their equivalents (such as teeth on a gear wheel) is a digital computer«7.

In Systeme und Struktur liefert Wilden eine grundlegende und origi-
nelle Analyse von Kommunikationssystemen, indem er eine methodolo-
gische Unterscheidung zwischen digitaler und analoger Kommunikation 
vorschlägt, d.h. zwei verschiedene Arten der Übertragung und Organi-
sation von Informationen: das Analoge arbeitet im Modus des Kontinu-
ierlichen und das Digitale in dem des Diskreten. Die von Wilden vorge-
schlagene Definition von Analog- und Digitalcomputer stellt bereits die 
Annahme in Frage, dass ein Computer nur digital sein kann, und führt 
eine umfassendere Sichtweise darüber ein, was er ist und sein kann, näm-
lich ein Gerät, das zur Übertragung von Informationen und zum Rechnen 
(stricto sensu oder nicht) konstruiert wurde.8 Diese Definition erlaubt uns 

mit unserer Realität interferiert, diese ergänzt und erweitert.« Auf das Kon-
zept der Digitalität wird man noch zurückkommen müssen, aber für den 
Moment sollte man sich diese Unterscheidung vor Augen halten.

5	  	Für eine Genealogie des Digitalen vgl.: Gramelsberger, Philosophie des Di-
gitalen.

6	  	Antony Wilden, System and Structure. Essay in Communication and Ex-
change, New York: Tavistock Publications 1980, S. 155–156.

7	  	Wilden, System and Structure, S. 156.
8	  	Vgl. Wilden, System and Structure, S. 155.

DIE DISKRETISIERUNG DES REALEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54

vor allem unser Verständnis von dem, was analog und digital ist, zu er-
weitern und gleichzeitig zu vertiefen.

Aus der Definition von Wilden lassen sich die eigentümlichen Eigen-
schaften der betreffenden Begriffe ableiten: Das Analoge arbeitet in Ana-
logie zwischen realen, physikalischen und kontinuierlichen Qualitäten 
und ist qualitativ, kontinuierlich und REAL; das Digitale dagegen ar-
beitet mit diskreten und diskontinuierlichen Elementen und ist daher 
quantitativ, diskret und, wie noch zu zeigen sein wird, SYMBOLISCH. 
Wildens Analyse zeigt somit die Unterscheidungslinie zwischen analog 
und digital (kontinuierlich/diskret, qualitativ/quantitativ, real/symbo-
lisch) auf und ermöglicht es, die verschiedenen Systeme oder Kommuni-
kationsmodi zu erkennen, die in menschlichen (manmade) Geräten so-
wie in menschlichen Kommunikationssystemen am Werk sind.9 Wildens 
Arbeit ist aber auch deshalb von Bedeutung, weil er zeigt, dass analoge 
und digitale Kommunikation nicht ausschließlich technologisch ist, son-
dern auch die biologische Ebene der infra-organischen Kommunikation 
betrifft. Nach der von ihm vorgeschlagenen Definition basiert sogar das 
Nervensystem auf einer komplexen Interaktion zwischen analoger und 
digitaler Kommunikation:

the central nervous system involves neurons which receive quanta or 
packages of information via the axons and through the connecting syn-
apses. Upon arrival at the synapses on the body of the neuron these 
quanta are said to be summated, the result of which is either the firing 
or the inhibition of the firing of the neuron. That ist to say, at the mo-
ment of ›summation‹ (the process does not in fact seem to involve sums), 
the neuron either fires or does not fire. Thus the neurons may be said to 
operate digitally, but the synapse and axon which connect them appear 
to be complex analog devices.10

Diese Interpretation ist nützlich, weil sie zwei grundlegende Punkte deut-
lich macht: Der erste betrifft die Unmöglichkeit, eine klare Grenze zwi-
schen analog und digital zu definieren, da es sich vielmehr um Systeme 
handelt, die in Interaktion und Hybridisierung miteinander funktionie-
ren; der zweite Punkt ist, dass diese Grenze nicht die technologische 
Grenze des Computings oder der Informatik sein kann, sondern viel-
mehr auf einer tieferen Ebene untersucht werden muss, da sie sowohl 
die natürliche menschliche Kommunikation als auch die biochemische 
Ebene des Nervensystems betrifft. Ziel dieses Kapitels ist es, genau diese 
tiefgreifende Dimension des Digitalen zu untersuchen, um die Form des 
digitalen Denkens zu bestimmen mit der die Realität digital konstituiert 
und repräsentiert werden kann, die aber sowohl von techno-kapitalis-
tischen Spekulationen (z.B. Metaverse) als auch von den akademischen 

9	  	Wilden, System and Structure, S. 157.
10	 	Wilden, System and Structure, S. 156–157.

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


55

und methodologischen Überlegungen der Digital Humanities und des so 
genannten Computational Turn11 entfernt bleibt.

Mit der Erweiterung der Definition des Digitalen ändert sich natür-
lich auch die Definition der Digitalisierung. Obwohl auch für Wilden 
der Prozess der Digitalisierung jene Übersetzung des analogen Kontinu-
ums in das Diskrete eines digitalen Codes/Geräts bedeutet, fügt er hin-
zu, dass »digitalization is always necessary when certain boundaries are 
to be crossed, boundaries between systems of different ›types‹ or of dif-
ferent ›states‹, although how these types or boundaries might be opera-
tionally defined is unclear«.12

Der Prozess der Digitalisierung beinhaltet also immer das Ziehen einer 
Grenze, mit der eine Unterscheidung zwischen Zuständen (oder Elemen-
ten) eingeführt wird, die ansonsten undeutlich bleiben würden. Die Po-
sitionierung einer Grenze, die die scharfe Unterscheidung zwischen den 
Zuständen markiert, ist – wie Wilden betont – arbiträr oder, in Cassirers 
Worten, funktional und nicht substanziell. Die Einführung einer arbiträ-
ren Grenze kann zur Trennung von Hintergrund und Figur in der Wahr-
nehmung führen oder, wie in dem von Wilden vorgeschlagenen Beispiel, 
auch auf biochemischer Ebene stattfinden:

As in the case of the spermatozoa or pin-prick which MARKS the pole 
for one of the infinite number of bipolar and radially symmetrical me-
ridians of the frog’s egg to become the locus of the bilateral symmetry 
of the frog, a ›bit‹ of information is used to select one difference from 
an infinite number of possible differences. This difference then becomes 
DISTINCT from all the others. If the chemical message, for instance, 
marks a line which is not to be crossed, or a line which is to be followed, 
then it clearly has a rudimentary ›on/of‹ or ›either/or‹ function: it turns a 
difference into a distinction. Since the ›bit‹ marks a boundary – indeed, 
since we can actually call it a ›bit‹ – it is a rudimentary digitalization of 
the analog; it introduces some form of discreteness into a continuum.13

Das Digitale führt eine diskontinuierliche Organisation und Darstellung 
in das Kontinuum des Realen ein, gerade weil es eine On/Of-Funkti-
on und eine Entweder/Oder-Logik einführt. Diese Logik etabliert eine 
Grenze, die unterschiedliche Zustände markiert und somit neue Elemen-
te oder Objekte schafft. Durch die willkürliche Aufrichtung einer Gren-
ze wird das Reale diskretisiert und symbolisch, aber auch materiell kon-
trollierbar und erkennbar gemacht. Ein digitales Dispositif (auch des 
Denkens), oder eine digitale Organisation des Realen, kann in der Tat 
dazu dienen, eine ansonsten analoge (kontinuierliche) Beziehung, wie die 

11	 	Vgl. David Berry, »The Computational Turn: Thinking About the Digital 
Humanities«, Culture Machine (2011/12).

12	 	Wilden, System and Structure, S. 159.
13	 	Ebd.

DIE DISKRETISIERUNG DES REALEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56

zwischen dem Menschen und seiner Umgebung, symbolisch darzustellen 
und damit auch praktisch zu kontrollieren.

Auch hier hilft uns das von Wilden angeführte Beispiel, diesen Punkt 
besser zu verstehen:

At a more complex level of communication, Rappaport has shown how 
the Tsembaga of New Guinea employ a digital device to regulate the an-
alog relationships of the biosocial in which they live. The boundary be-
tween ›not enough pigs‹ (to propitiate the ancestors) and ›too many pigs‹ 
(for the local ecosystem to support) is indicated by the planting or the 
uprooting of a symbolic tree. The either/or status of the tree indicates 
›to whom it may concern‹ that the relationships between system (the 
Tsembaga) and environment (nature, pigs, other local groups) is about 
to change. The system is complex, having to do with war and peace, rit-
ual, and the amount of available protein (energy = pigs) in the system. 
At the termination of intergroup hostilities, there are never enough pigs 
to slaughter to properly propitiate the ancestors for future success in 
war. A symbolic debt is created. After a certain period of truce during 
which the pigs are allowed to multiply, however, the pig population be-
comes too great for the local ecosystem to support. When the complains 
about the pigs’ destruction of vegetable gardens reach a certain intensity 
(when there are ›more‹ rather than ›less‹ pigs), the tree is uprooted, the 
ritual preparations for war begin, and the mature pigs are slaughtered.14

Die digitale Organisation der Realität zeigt sich hier in der Praxis der 
Tsembaga, das Verhältnis zwischen sich selbst und der Umwelt durch die 
Abgrenzung zwischen dem Zustand »zu wenig Schweine« und dem Zu-
stand »zu viele Schweine« zu regeln. Das Überschreiten der Grenze, die 
den Übergang von einem Zustand zum anderen markiert, ist mit der Ein-
führung präziser Praktiken und Rituale verbunden, dem Ausreißen von 
Bäumen und dem Beginn des Krieges oder dem Pflanzen von Bäumen 
und dem Beginn des Friedens. Die binäre Logik des Digitalen wird also 
genutzt, um die komplexen analogen Beziehungen zwischen den Arten 
(Mensch-Tier und Mensch-Pflanzen) und zwischen den Gemeinschaften 
(Tsembaga-Volk-andere Völker) unter symbolischer und realer Kontrolle 
zu halten.15 An diesem Beispiel wird die besondere Beziehung zwischen 
dem Digitalen und dem Symbolischen deutlich. Wenn es sich bei der Di-
gitalisierung tatsächlich um eine Grenzziehung handelt, die konventio-
nell und funktional ist, dann hat die Digitalisierung eine symbolische 
Beziehung zum Realen (oder bringt sie mit sich), wobei sich die Figu-
ren des Realen vom undeutlichen und kontinuierlichen Hintergrund des 
Realen abheben, indem sie sich von ihm ablösen und ihn diskretisieren. 

14	 	Wilden, System and Structure, S. 160.
15	 	»Digitalization is thus a TOOL employed to maintain an overall analog re-

lation: the survival of the ecosystem as a whole.« (Ebd.)

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


57

Diese symbolische Diskretisierung und Abgrenzung bringt Relationen, 
Figuren und Zustände zum Vorschein, die dem Menschen als Orientie-
rung dienen. Denn das Herauslösen bestimmter Figuren aus dem Hinter-
grund privilegiert bestimmte Relationen gegenüber anderen und macht 
sie damit bedeutsam (z.B. Schweine-Bäume 	 Frieden-Krieg), was auch 
heißt: entscheidend für die Definition und Steuerung der Komplexität 
der Wirklichkeit.

Während die logische Form des Digitalen either/or ist, ist die Logik 
des Analogen both/and. Das Analoge arbeitet in der Tat mit linearen und 
kontinuierlichen Größen, um andere Größen (per Analogie) darzustel-
len, es schafft keine Trennungen (gaps) und ist deshalb kontinuierlich, 
d.h. ohne Lücken. Im analogen System gibt es also keine Null (so wie es 
auch kein Of geben kann), weil alle Größen positiv sind. Das Digital hin-
gegen beruht genau auf der kombinatorischen Möglichkeit diskreter Ele-
mente, die durch die On/Of-Grenze der binären Logik geschaffen wird. 
Im Digitalen – das ist klar – gibt es nicht nur die Null, sondern dieser mit 
der Null geschaffene »Zwischenraum« ist essentiell, schließlich sind es 
genau diese »Löcher«, die die diskreten Elemente hervorbringen sowie 
sie positionierbar und repositionierbar machen, also die kalkulatorische 
Möglichkeit und die Quantifizierung eröffnen.16 Wie Wilden schreibt: 

»The analog computer cannot represent nothing (no-thing) because it 
is directly or indirectly related to ›things‹, whereas the ›language‹ of the 
digital computer is essentially and arbitrary in relation to ›things‹. […] 
The analog computer is an icon or an image of something ›real‹, where-
as the digital computer’s relationship to ›reality‹ is rudimentarily simi-
lar to language itself«.17

Dies ist ein entscheidender Punkt, weil er einen grundlegenden Unter-
schied zwischen den beiden Termina festlegt, nämlich die Unmittelbar-
keit des Analogen und den mittelbaren Charakter des Digitalen, womit 
auch die »privilegierte« Beziehung des Analogen zur Realität anerkannt 
wird.

Der Begriff, mit dem Wilden das Analoge beschreibt, ist bezeichnen-
derweise der des Ikons, d.h. eines Bildes, das unmittelbar real ist, wäh-
rend das Digitale einer konventionellen Kodifizierung (wie der Sprache) 
bedarf, d.h., seine Beziehung zur Realität wird durch einen Code, eine 
Grenze, ein System vermittelt. Wenn also das Analoge IKONISCH ist, 
dann ist das Digitale SYMBOLISCH, ein Begriff, den Wilden nicht direkt 
einführt, der aber für die in diesem Kapitel vorgebrachten Argumente 
grundlegend ist; und wir können hinzufügen, dass das Digital nicht nur 
symbolisch, sondern auch TRANSZENDENTAL ist, denn wie Wilden 
in einer Fußnote schreibt: »A digital code is ›outside‹ the sender and the 

16	 	Vgl. Wilden, System and Structure, S. 161–162.
17	 	Wilden, System and Structure, S. 162–163.

DIE DISKRETISIERUNG DES REALEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58

receiver and mediates their relationship; an analog code IS the relation-
ship that mediates them«.18

Aber was bedeuten ikonisch und symbolisch in diesem Zusammen-
hang? Obwohl Wilden die Arbeiten des Logikers und Semiotikers 
Charles Sanders Peirce nicht direkt zitiert, erlaubt es uns Wildens Ver-
wendung des Begriffs Ikon sicherlich, seine Thesen mit Peirces Gedan-
ken und seiner Definition von Ikon, Index und Symbol zu verknüpfen, 
um zu versuchen, die Annahme über die Ikonizität des Analogen und die 
Symbolizität des Digitalen zu vertiefen.

In seiner semiotischen Klassifizierung definiert Peirce die verschiede-
nen Arten, in denen ein Zeichen einen Gegenstand bezeichnet: Das Ikon 
bezeichnet durch Ähnlichkeit (likeness), der Index durch eine tatsächli-
che Verbindung mit dem Referenz-Objekt und das Symbol schließlich 
durch einen »Habitus«, eine dem Interpreten eigene Konvention. Aber 
erst die Art und Weise der Verwendung der semiotischen Theorie von 
Peirce, die der Anthropologe Eduardo Kohn in seinem Buch How For-
ests Think: Toward an Anthropology Beyond the Human macht, ent-
hüllt deren Bedeutung für die vorliegende Arbeit. In der Tat schlägt Kohn 
eine Anthropologie jenseits-des-Menschlichen (nicht post- oder trans-hu-
man) vor, die in der Lage ist, sich von einer anthropozentrischen Sicht-
weise zu lösen, und die das Nicht-Menschliche nicht mit ihren eigenen 
(menschlichen) Formen (z.B. der Sprache) kolonisiert, ohne die Unter-
schiede und Eigenheiten der menschlichen Welt einzuebnen. Für Kohn 
sind der Mensch und seine Formen daher emergente Formen (und da-
mit eng abhängig) von den Formen des Lebens. Er schreibt: »What we 
share with nonhuman living creatures, then, is not our embodiment, as 
certain strains of phenomenological approaches would hold, but the fact 
that we all live with and through signs. We all use signs as ›canes‹ that 
represent parts of the world to us in some way or another. In doing so, 
signs make us what we are«.19

Es ist die konstitutive semiotische Natur des Lebens, die den Men-
schen an das Bios bindet und die das Leben erst zu dem macht, was es 
ist: Weil das Leben denkt, denkt der Menschen, und weil das Leben re-
präsentiert, kann der Menschen repräsentieren.20 Kohn greift die Klas-
sifizierung von Peirce auf, um zu argumentieren, dass jede Lebensform, 
gerade weil sie lebendig ist, in der Lage ist, Zeichen in den Modi des Iko-
nischen und des Index zu schaffen und zu interpretieren, Modi, aus de-
nen – als menschliche Besonderheit – das Symbolische hervorgeht. Ikoni-
zität und Indexikalität sind also tiefgreifendere Formen des semiotischen 

18	 	Wilden, System and Structure, Fußnote 10, S. 173.
19	 	Eduardo Kohn, How Forests Think: Toward an Anthropology Beyond the 

Human, Berkley - Los Angeles: University of California Press 2013, S. 9.
20	 	Ebd.

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


59

Handelns, die jeder lebenden Form eigen sind; aus ihnen entsteht das 
Symbolische, das uns vom Rest des Zoes unterscheidet, aber die semio-
tische Beziehung zu ihm nicht abbricht.21 Die Auswirkungen dieser The-
orie auf das Verständnis des Digitalen und des Analogen und ihre Bezie-
hung zu Cassirers Philosophie der symbolischen Formen werden später 
behandelt, jetzt geht es zunächst darum, die Bedeutung von Ikon, Index 
und Symbol und ihre Beziehung in diesem einzigartigen Kontext zu un-
tersuchen.

Als erste Form des Zeichens impliziert das Ikon eine unmittelbare 
Ähnlichkeit mit dem Gegenstand, den es bezeichnet, in dem Sinne, dass 
»it involves a thought that is like its object«.22 Diese Ähnlichkeit ist eben-
so funktional wie transparent, d.h., sie macht das Ikon vom Objekt23 un-
unterscheidbar: »Iconicity, the most basic kind of sign process, is highly 
counterintuitive because it involves a process by which two things are 
not distinguished«.24 Das Merkmal der Ikonizität ist also die Ununter-
scheidbarkeit, das Nichtwahrnehmen von Unterschieden und damit das 
Verbleiben im Kontinuum. Aber gerade wegen seiner Transparenz ist 
das Ikon ein Zeichen, das keine neuen Zeichen und Signifikanten her-
vorbringt. Und daher muss die Semiose das Ikon in komplexere Zeichen 
umwandeln, um tatsächlich neue Informationen zu liefern.25

Der Index geht also aus dem Ikon hervor, er führt über die bloße Ähn-
lichkeit hinaus, weil der Index im Gegensatz zum Ikon einen Unterschied 
hervorhebt und deshalb neue Informationen liefert. Dieser Verweis auf 
eine Differenz (zwischen Index und Objekt) stellt die Indexlogik des Zei-
chens dar, die auf etwas anderes als das Zeichen selbst verweist. Der In-
dex liefert uns neue Informationen, weil er auf etwas verweisen kann, 
das nicht unmittelbar vorhanden ist, aber mit ihm in Verbindung steht. 
Die indexikalische Referenz impliziert also eine Überwindung der Ikoni-
zität, aber gleichzeitig: »it emerges as a result of a complex hierarchical 
set of associations among icons«.26 Der Index ist also vom Ikonischen 
abhängig (und nicht umgekehrt), übertrifft es aber gleichzeitig, indem 
er die semiotische Ordnung verkompliziert. Ein ähnliches Verhältnis der 

21	 	Kohn, How Forests Think, S. 51.
22	 	Ebd.
23	 	Das Beispiel von Kohn ist aufschlussreich: »How did walking sticks come 

to be so invisible, so phantom like? That such a phasmid looks like a twig 
does not depend on anyone noticing this resemblance – our usual under-
standing of how likeness works. Rather, its likeness is the product of the 
fact that the ancestors of its potential predators did not notice its ancestors. 
These potential predators failed to notice the differences between these an-
cestors and actual twigs.« (Ebd.)

24	 	Ebd.
25	 	Kohn, How Forests Think, S. 51–52.
26	 	Kohn, How Forests Think, S. 52.

DIE DISKRETISIERUNG DES REALEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60

Emergenz kennzeichnet auch die Beziehung zwischen Index und Sym-
bol. Wenn das Symbol tatsächlich auch durch Differenz funktioniert 
und somit informiert, so tut es dies auf andere Weise als der Index und 
fügt der Semiose eine letzte Ebene der Komplexität hinzu. Das Symbol 
funktioniert auch durch eine indexikalische Referenz, d.h., das Symbol 
zeigt auch etwas an, aber nicht direkt, sondern vermittelt. Um zu funk-
tionieren, braucht das Symbol nämlich einen Kontext oder eine kon-
ventionelle Beziehung, also eine zugrundeliegende Logik und, so könnte 
man sagen, eine transzendentale Ebene, die im Zeichen nicht unmittel-
bar gegeben ist.

Die symbolische Referenz ist eine einzigartig menschliche Dynamik, 
aber auch sie hängt vom Index und, noch tiefer, vom Ikonischen ab und 
entsteht daraus; für Kohn ist das Symbolische daher eine Dynamik, die 
aus der Semiose des Lebens entsteht, die sowohl ikonisch als auch inde-
xikalisch ist.27 Aus dem Ikon entsteht demnach der Index und aus ihm 
das Symbol, in einer ›Dynamik der Emergenz‹, die sowohl im logischen 
als auch im ontologischen Sinne richtungsweisend ist.28

Das Symbol, das ein konkretes Element mit einem idealen Element in 
Beziehung setzt, bringt eine Vermittlung mit sich, die der Index und das 
Ikon nicht kennen. Es enthält somit in gewissem Sinne auch eine – als 
wesentlich empfundene – Trennung zwischen der symbolischen Ebene 
des Menschlichen und der semiotischen Ebene des Lebens ›jenseits-des-
Menschlichen‹. Das symbolische Denken ist das, was uns idealerweise 
von der unmittelbaren ikonischen und indexikalischen Realität trennt; 
es stellt somit jene Zäsur dar, an der die scharfe Trennlinie zwischen dem 
Menschlichen und dem Nicht-Menschlichen gezogen wird.

Wenn es also stimmt, wie Cassirer argumentiert, dass das Eintreten 
in das Symbolische ein Eindringen in den menschlichen »Lebensraum« 
der Kultur ist, scheint Kohn eine neue Lösung für die komplexe Bezie-
hung zwischen dem Symbolischen und der Wirklichkeit, also zwischen 
Mensch und Wirklichkeit, anbieten zu können. Für Cassirer ist und kann 
die Wirklichkeit (vermittelt durch symbolische Formen) immer nur eine 
Wirklichkeit für den Menschen sein, weil die symbolische Funktion des 
Bewusstseins den Menschen in sein eigenes Netz einschließt. Und genau 
über diese durch das symbolische Denken geschaffene Trennung schreibt 
auch Kohn, der mit Cassirer – wie gesehen – die Annahme teilt, dass die 
menschliche Besonderheit gerade in der Funktion des Symbols zu fin-
den ist. Wenn Cassirer jedoch mit seiner Metaphysik der symbolischen 

27	 	»The semiosis of life is iconic and indexical. Symbolic reference, that which 
makes humans unique, is an emergent dynamic that is nested within this 
broader semiosis of life from which it stems and on which it depends.« 
(Kohn, How Forests Think, S. 55).

28	 	Ebd.

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


61

Formen und der Perspektive des symbolischen Idealismus die Entstehung 
der menschlichen Form und ihre notwendige Vermittlung erfasst, lässt 
er die Tür, die das Menschliche über sich hinausführt, verschlossen. Das 
heißt, Cassirer stellt nicht die Frage »what kind of world is this that lies 
out there beyond the symbolic?«.29 Er weist die Möglichkeit zurück, dass 
der Mensch die Schwelle des Symbolischen überschreiten und mit dem 
Vor-symbolischen interagieren kann.

Die Metaphysik der symbolischen Formen liefert die philosophische 
Erklärung für die symbolische, dreidimensionale (Ich-Du-Es) und ver-
mittelte ›Natur‹ der menschlichen Realität, aber sie hat das anthropozen-
trische Laster, die menschliche Realität als die einzige zu betrachten, die 
zählt, und daher auch als die einzige, die für uns Menschen wirklich exis-
tiert, weil sie die einzige ist, die für uns greifbar ist. Der Anthropologie 
Kohns hingegen gelingt es, die Schwelle des Menschlichen zu überschrei-
ten und gleichzeitig der Philosophie der symbolischen Formen gerecht zu 
werden, weil sie das Symbolische nicht zu einem menschlichen Wunder, 
sondern zu einer aus dem Zoes hervorgehenden Dynamik macht. Weil 
er die Konzepte der firstness,30 secondness31 und insbesondere der third-
ness von Peirce übernimmt, wird Kohn dazu veranlasst, neu zu überden-
ken, was mit dem Realen gemeint ist.32 Die thirdness bezieht sich auf die 
Existenz von generals, die real sind:

That is, habits, regularities, patterns, relationality, future possibilities, 
and purposes what he [Peirce, Anm. d. Verf.] called thirds – have an 
eventual efficacy, and they can originate and manifest themselves in 
worlds outside of human minds. The world is characterized by ›the ten-
dency of all things to take habits‹ (CP 6.101): the general tendency in 
the universe toward an increase in entropy is a habit; the less common 
tendency toward increases in regularity, exhibited in self organizing pro-
cesses such as the formation of circular whirlpools in a river or crystal 
lattice structures, is also a habit; and life, with its ability to predict and 
harness such regularities and, in the process, create an increasing array 

29	 	Ebd.
30	 	»Peirce’s realism also encompasses something he called ›firstness.‹ Firsts are 

›mere may-bes, not necessarily realized.‹ They involve the special kind of re-
ality of a spontaneity, a quality, or a possibility (CP 1.304), in its ›own such-
ness‹ (CP 1.424), regardless of its relation to anything else«. (Kohn, How 
Forests Think, S. 58).

31	 	»The element of the real that is easiest for us to comprehend is what Peirce 
called ›secondness.‹ The crashing palm is a quintessential second. Second-
ness refers to otherness, change, events, resistance, and facts. Seconds are 
›brutal‹ (CP 1.419). They ›shock‹ (CP 1.336) us out of our habitual ways of 
imagining how things are. They force us to ›think otherwise than we have 
been thinking‹ (CP 1.336).« (Ebd.)

32	 	Kohn, How Forests Think, S. 57–60.

DIE DISKRETISIERUNG DES REALEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62

of novel kinds of regularities, amplifies this tendency toward habit tak-
ing. This tendency is what makes the world potentially predictable and 
what makes life as a semiotic process, which is ultimately inferential, 
possible. For it is only because the world has some semblance of regu-
larity that it can be represented.33

Jeder symbolische Prozess beinhaltet diese ›Drittheit‹, denn er impliziert 
eine Vermittlung, d.h., er vermittelt zwischen einem Etwas und einem 
Jemandem.34 Aber auch wenn das Symbolische diese ›Drittheit‹ mit sich 
bringt, bleibt diese unabhängig vom Symbolischen: »Generality, the ten-
dency toward habit, is not a feature that is imposed on the world by a 
semiotic mind. It is out there. The thirdness in the world is the condition 
for semiosis, it is not something that semiosis ›brings‹ to the world«.35 
Dies ist ein grundlegender Punkt, denn er erlaubt es uns, die Beziehung 
zwischen dem Symbolischen und dem Realen in einem neuen Sinne zu 
verstehen. Denn wenn es stimmt, dass, wie für Cassirer, das Menschliche 
durch die symbolische Funktion entsteht, so entsteht sie wiederum aus 
der ›Drittheit‹ des Realen und ist von ihr abhängig, was bedeutet: »Our 
thoughts are like the world because we are of the world«.36

Der Mensch ist also in das Symbolische verstrickt, so wie das Symboli-
sche in die Semiose des Lebens und die Drittheit des Realen verstrickt ist. 
In diesem Beziehungsgeflecht ist der Mensch in der Welt verortet: imma-
nent im umfassenderen Kontext des Zoes und des Realen und gleichzei-
tig gekennzeichnet durch seine eigentümliche transzendentale »Natur«. 
In der Konstellation von Kohn-Cassirer wird deutlich, dass das Symboli-
sche keinen Ausriss aus dem Zoes oder einen Käfig darstellt, sondern ein 
durchlässiges und dynamisches Netzwerk, das die menschliche Umwelt 
konstituiert und ordnet. Beide Autoren warnen jedoch vor der entfrem-
deten und »monomanischen« Tendenz des Symbolischen, das neurotisch 
werden kann und sich nur noch in sich selbst bewegt und so wirklich aus 
dem artenübergreifenden Netzwerk des Lebens ausbricht.37

33	 	Kohn, How Forests Think, S. 59.
34	 	Ebd.
35	 	Ebd.
36	 	Kohn, How Forest Think, S. 60. Diese Erweiterung von Cassirer um Kohn 

wird durch die morphologische Natur seiner Philosophie ermöglicht. 
Goethes Morphologie erlaubt es Cassirer nämlich, Kontinuität in der Dif-
ferenz zu denken. Die Nähe zwischen Cassirers Philosophie und der von 
Peirce wurde außerdem von Krois festgestellt und analysiert. Vgl: John 
Michael Krois, »More than a Linguistic Turn in Philosophy. The Semiotic 
Programs of Peirce and Cassirer«, in: Horst Bredekamp/Marion Lauschke 
(Hg.), Bildkörper und Körperschema. Schriften zur Verkörperungstheorie 
ikonischer Formen, Berlin: Akademie Verlag 2011.

37	 	»Aber gerade, wenn man sich die Bedeutung, die die Sprache für den 
Aufbau der Vorstellungswelt und der Welt der Phantasie besitzt, voll 

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


63

Die Stärke der Anthropologie von Kohn ist es, die Schwelle zur sym-
bolischen »Festung« für den Menschen offen zu halten, die der Philoso-
phie von Cassirer ist es, zu analysieren, wie sich der Mensch in jener be-
wegt und wie vielfältig die Tiefe des Symbols ist. Beide Philosophen sind 
sich bewusst, dass das Menschliche (und das Leben) sich durch und in 
Zeichen vollzieht und dass der Mensch der symbolischen Vermittlung 
bedarf, indem er sich in die Folgen der pharmakologischen Natur des 
Symbols verstrickt (§ 1.3).

Aber wenn das Symbolische so eng mit dem Menschlichen verbunden 
ist, was bedeutet es dann, dass das Digitale symbolisch ist? Es ist offen-
sichtlich, dass diese Definition über den rein konventionellen Charak-
ter des Digitalen hinausgeht und es auf einer metaphysischen und onto-
logischen Ebene einbezieht: In diesem Sinne wird das Digitale zu einer 
Art des Seins und des Daseins in der Welt des Menschen, was auch seine 
(reale oder symbolische) Abgrenzung (Diskretisierung) vom (analogen) 
Kontinuum des Lebens mit sich bringt.

Die Debatte über Analoges und Digitales, die in den breiteren semio-
tischen (aber auch metaphysischen und ontologischen) Kontext des Ver-
hältnisses zwischen Ikonizität und dem Symbolischen gestellt wird, löst 
sich nicht nur endgültig vom Diskurs über kontingente Technologien, 
sondern wie Alexander R. Galloway in Golden Age of Analog schreibt: 
»So digital and analog […] understood as synonyms for discrete and 
continuous they also pertain to long-standing philosophical discussions 
around similarity, identity, difference, and representation«.38 Galloway 
ist der Ansicht, dass es eine besondere Beziehung zwischen dem digitalen 
und dem philosophischen Denken gibt,39 die eng mit der symbolischen 
Natur des Digitalen verbunden ist und die uns langsam zu einer Defini-
tion des digitalen Denkens führt.

vergegenwärtigt, scheint sich hieraus gegen sie ein letzter und entscheiden-
der Einwand zu ergeben. Denn wenn sie sich hierin als ein spezifisches Mit-
tel der ›Menschwerdung‹, der Anthropogonie erweist, so scheint sie eben da-
mit auch für immer in den Grenzen des Anthropomorphismus beschlossen 
und in ihnen gefangen zu bleiben. Sie entfaltet aus sich eine immer reichere 
und immer feiner gegliederte Welt von Symbolen – aber sie spinnt sich da-
mit auch immer tiefer in diese selbst geschaffene Welt ein. Sie vermag nie-
mals zum eigentlichen Wesen der Dinge vorzudringen sondern muß an sei-
ne Stelle das bloße Zeichnen setzen.« (Ernst Cassirer, »Die Sprache und der 
Aufbau der Gegenstandswelt«, in: ders., Schriften zur Philosophie der sym-
bolischen Formen, Hamburg: Meiner 2009, S. 214; vgl. »The Feeling of 
Radical Separation« in Kohn, How forest Think, S. 42–57).

38	 	Galloway, »Golden Age of Analog«, S. 212.
39	 	Alexander R. Galloway, Laruelle. Against the Digital, Minneapolis-London: 

University of Minnesota Press 2014, S. xviii.

DIE DISKRETISIERUNG DES REALEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64

How could it be possible that philosophy and digitality are the same 
thing? The question will be engaged more fully in the first part of the 
book, but the crux of the matter is that philosophy is rooted in distinc-
tion. Whether the metaphysical distinction between essence and instance 
or the political distinction between friend and foe, philosophy relies on 
opposition, reflection, or relation between two or more elements. Like-
wise, digitality entails a basic distinction, whether zeros and ones or 
some other set of discrete units – the four nucleobases of the genetic 
code or the twenty-six letters of the alphabet are just as digital as the 
base-two numeric encoding used in binary computers. Any digital medi-
um will have a bed of genetically distinct elements. These elements form 
a homogeneous substrate from which constructions are built.40

Das Digitale und die Philosophie, die beide auf Unterscheidung (distinc-
tion) beruhen, stellen Denkformen dar, die durch Diskretisierung und 
Abstraktion funktionieren und deren Funktion gerade darin besteht, eine 
Unterscheidung, eine klare Differenz in den ›Fluss‹ des Erlebens und der 
Realität einzufügen und eine Welt der Gegenstände zu konstituieren. In 
gewisser Weise scheint Galloway vorzuschlagen, dass die Philosophie 
eine Art Digitalisierung des Denkens darstellt, weil sie eine Distanzierung 
von der Welt und eine Definition von Grenzen beinhaltet.

Es soll daher der Versuch einer besseren Definition dessen unternom-
men werden, was analoges und digitales Denken ist. Kehren wir zu Wil-
den und zwei Fußnoten zurück:

[Fußnote 7] I would also speak of analog thinking or knowing and dig-
ital thinking or knowing, as well as of analog and digital communica-
tion. The analog would cover the emotive, the phatic, the conative, and 
the poetic; the digital, the cognitive and the meta lingual.41

[Fußnote 8] The epistemological necessity of mapping discontinui-
ty onto continuity must be emphasized. Epistemology is a matter of 
where you draw the line; every logos deals with boundaries. The same 
is true of any conceptual relation: metaphor and metonomy, closed and 
open system, energy and information – and, of course, the analog/dig-
ital line itself.

This is not to say that all knowledge is digital, although many philoso-
phers seem to think so, or at least behave as if it were. Most knowledge 
is analog. Only the divine power of abstraction (Verstand), to use Hegel’s 
term, is digital. Most of our knowledge or understanding (in the usual 
sense) is communicated analogically, by imitation, for example.42

40	 	Galloway, Laruelle, S. xix.
41	 	Wilden, System and Structure, S. 166.
42	 	Wilden, System and Structure, S. 166–167. Das Zitat lautet weiter: »In our 

universities, significantly enough, analog knowledge – and especially the 
(analog) context of (digital) knowledge – is generally denied, rejected, or 

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


65

Das Feld des Emotionalen, des Poetischen usw. dem Analogen zuzu-
ordnen, bedeutet, dessen ikonischen Charakter, nun angereichert durch 
die Gedanken Kohns, noch einmal zu betonen. Das Analoge ist also 
der Modus, um über das Kontinuum der Realität und die Ikonizität 
des Lebens nachzudenken. Es ist – neben dem Digitalen – eine Form, 
die das menschliche Denken annehmen kann, eine »Vision«, zu der das 
Auge fähig ist, um seine eigene Wirklichkeit zu organisieren. Das Analo-
ge entspricht der Fähigkeit, Kontinuität zu erkennen, die unzähligen Un-
terschiede zu antizipieren, wie Galloway schreibt: »The analog brings to-
gether heterogeneous elements into identity, producing a relation of non 
distinction«.43 Gerade wegen seiner Fähigkeit, Unterschiede nicht zu be-
merken, also im Wege der Ununterscheidbarkeit zu arbeiten, ist das Ana-
loge ikonisch und damit immer immanent, d.h. mit dem Realen zusam-
menfallend: »The analog is the real with no abstraction, no reduction, 
no sampling or capture. This is not to deny that the analog is a mode of 
mediation. It is simply to claim that the analog is a mode of mediation 
that always remains within the real«.44

Ein analogisches Denken ist daher ein Denken, das sich in dieser Im-
manenz, in diesem Netzwerk von Korrelationen und kontinuierlichem 
becoming zu bewegen sucht. Wie Galloway in seinem Artikel »Golden 
Age of the Analog« darlegt, scheinen sich die Philosophie und die Geis-
teswissenschaften im Zeitalter der vollendeten digitalen Revolution im-
mer mehr in Richtung eines analogen Denkens und einer analogen Me-
thode zu bewegen; das heißt, in Richtung einer – auch sprachlichen 
– Betonung der empirischen Materialität und ihrer Assemblagen, ihrer 
Vernetzung und Hybridisierung:

First and foremost, analog methods focus on real materiality as assem-
blage, multiplicity, heterogeneity, and difference. Analog ontology, thus, 
favors deterritorialization over territorialization, becoming over being, 
process over stasis, the open over the closed. This generates an analog 
ethics defined through doing, action, production, creativity, experimen-
tation, and pragmatism. Analog causality operates via chance, accident, 
and chaos. And analog aesthetics means gaps, slippage, patchiness, and 
messiness.45

ignored – except where its recognition can’t do much harm, as in art and 
music departments, or where it simply has to be taken into account, as in 
medical schools (which are very interested in the problem of analog simu-
lation), for no amount of digitalization can properly describe the touch of a 
surgeon’s knife, which can have rather sudden either/or effects«.

43	 	Galloway, Laruelle, S. xxix.
44	 	Galloway, »Golden Age of the Analog«, S. 230.
45	 	Galloway, »Golden Age of the Analog«, S. 219. Galloway nennt – neben an-

deren – als Autor:innen Anna Lowenhaupt Tsing, Jane Bennet und natürlich 
Alfred North Whitehead und Gilles Deleuze als grundlegenden Einfluss. Ich 

DIE DISKRETISIERUNG DES REALEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66

Der sogenannte Analog Turn will den digitalen Binarismus und damit 
auch die für das digitale Denken typische Transzendenz überwinden: Die 
Immanenz wird in den Vordergrund gerückt und das Denken versucht, 
sich in ihr zu bewegen.46 Digitales Denken funktioniert im Grunde ge-
nommen genau umgekehrt wie analoges Denken; es führt zu Unterschie-
den und zur Definition von Grenzen: »The digital is the basic distinction 
that makes it possible to make any distinction at all. The digital is the 
capacity to divide things and make distinctions between them. Thus not 
so much zero and one, but one and two«.47

Das digitale Denken ist ein symbolisches und oft binäres Denken, das 
auf der zentralen Bedeutung von Codes und Logik und dem Primat von 
Text, Wort und Symbol aufbaut. Galloway nennt bezeichnenderweise 
den Strukturalismus und den Poststrukturalismus als »digitale« Denk-
strömungen, aber auch explizit Ernst Cassirer selbst, der ein digitaler 
Denker ist, weil er das Problem des Symbolischen in den Mittelpunkt 
seines philosophischen Projekts stellte.48

Die symbolische Wurzel des Digitalen verkompliziert seine Beziehung 
zum Realen, und bereits in der Debatte um Analoges und Digitales in 
den 1940er und 1950er Jahren kam die Idee auf, dass das Digitale, ge-
rade weil es symbolisch ist, ein menschliches Artefakt und daher nur 
konventionell ist: eine Fiktion, die nützlich ist, um die »wahre« Reali-
tät zu beschreiben, die aber analog und nicht digital ist.49 Die Korrela-
tion zwischen dem Analogen und Realität und dem Digitalen und Fikti-
on ist auch heute noch offensichtlich und ist wahrscheinlich die Wurzel 
des Vorurteils über die geringere Realität und Authentizität der digita-
len virtuellen Realität.

denke, Eduardo Kohn könnte auch in die Liste der analogen Denker aufge-
nommen werden.

46	 	Galloway, »Golden Age of the Analog«, S. 216–220.
47	 	Galloway, Laruelle, S. xxix.
48	 	Galloway, »Golden Age of the Analog«, S. 213–216. »In the end is it still 

possible to periodize the heyday of analog thinking? What about digital 
thinking? Consider again the 1960s, ’70s, and ’80s, and the high-water 
mark of poststructuralism. Consider the age of écriture, of Jean-Joseph 
Goux and the theory of symbolic economies in Sigmund Freud or Karl 
Marx. Consider the notion that the unconscious is structured like a lan-
guage or that there is nothing outside of the text. This, I suspect, represented 
peak digitality, at least from the recent past. By contrast, consider the mid-
1990s through to today, the shift into full-fledged Deleuzeanism, the dom-
inance of Latourian methods in the social sciences, the rise of radical em-
piricism, new materialism, pragmatism and the various arguments against 
method, or even the how-we-read-now debates in literary criticism. This 
represents peak analogicity, the golden age of analog.« (S. 231).

49	 	Galloway, »Golden Age of the Analog«, S. 212–213.

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


67

Dieses Vorurteil, das Realsein des Analogen und das Konventionsein 
des Digitalen, muss jedoch analysiert werden, bevor es verworfen wird, 
denn in seinen Falten liegt ein grundlegender Aspekt verborgen im Hin-
blick auf die Definition der digitalen Welt als symbolische Form.

In meiner Argumentation habe ich in der Tat die Beziehung zwischen 
Analog-Ikon-Real hervorgehoben und damit die Zugehörigkeit des Ana-
logen zu einer Ebene, die eigentlich authentischer zu sein scheint, weil sie 
der vor-symbolischen Ebene der Wirklichkeit angehört und tiefer ist als 
das Symbolische, das aus ihr hervorgeht und einzigartig menschlich ist. 
Wenn das Digitale und das Symbolische ein menschlicher ›Modus‹ sind, 
dann sind das Analoge und das Ikonische ein ›Modus‹ des Zoes. Diese 
Perspektive ist jedoch problematisch, weil sie eine Substantivierung von 
analog und digital beinhaltet und sie als Synonyme von real und symbo-
lisch darstellt. Um dieses Hindernis zu überwinden, ist es nicht so sehr 
notwendig, diese Beziehungen aus den Angeln zu heben; vielmehr muss 
sie von einer substantiellen auf eine funktionale Ebene gebracht wer-
den. Analog und digital sind »geistige«, d.h. symbolische Funktionen, 
und nicht zwei verschiedene Substanzen oder ontologische Ebenen: Es 
ist unmöglich, hier von größerer oder geringerer Authentizität zu spre-
chen, weil beides menschliche Formen der Beschreibung, Organisation 
und Schaffung von Realität bleiben. Der Mensch ist zu beidem fähig, 
und das Denken bedient sich ihrer in Formen, die immer auch hybridi-
siert sind, sodass man nicht von rein digitalen und rein analogen For-
men sprechen kann, so wie es auch keine reinen symbolischen Formen 
gibt, sondern diese sich immer in Allianz oder im »Kampf« miteinan-
der befinden (§ 1.2).

Wenn analog und digital Funktionen und keine Substanzen sind, muss 
die Argumentation bis zu einem Punkt geführt werden, der sie in ei-
nen Widerspruch zu bringen scheint: Wenn nämlich die substantivisti-
schen Gleichungen analog=real und digital=symbolisch nicht möglich 
sind, weil analog und digital Funktionen sind, dann sind beide symbo-
lisch, d.h. beide sind Möglichkeiten des Symbolischen. Nicht nur das Di-
gitale ›erschöpft‹ das Symbolische, sondern auch das Analoge befindet 
sich bereits innerhalb des symbolischen Kreises. Das Symbolische bleibt 
die differenzierbare Funktion, d.h. in den verschiedenen symbolischen 
Formen deklinierbar, die im ersten Kapitel analysiert wurden. Wenn wir 
mit Kohn über Cassirer hinausgehen, können wir jedoch hinzufügen, 
dass die symbolische Natur des Menschen der Notwendigkeit entspricht, 
durch Zeichen zu ›gehen‹ (weil wir leben) und notwendigerweise auch 
durch die Vermittlung des Symbols (weil wir Menschen sind). Es gibt 
also keine absolute und körnig stabile Realität, sondern das Leben – in 
seinen vielfältigen und artenreichen Formen – entfaltet sich in mehreren 
Dimensionen. Die symbolische Form des Menschen ist eine dieser Mög-
lichkeiten und ist ebenfalls dynamisch und, vor allem, offen.

DIE DISKRETISIERUNG DES REALEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68

Wenn die symbolische Prägnanz der menschlichen Erfahrung die ver-
mittelte Natur der Beziehung zwischen Mensch und Wirklichkeit und 
damit die Notwendigkeit,50 sich in symbolischen Formen zu objektivie-
ren, impliziert, bleibt diese symbolische Grenze durchlässig.51 Wir kön-
nen unser symbolisches Gewand nicht ablegen, aber es taucht auf und 
nimmt an der Semiose des Lebens teil. Ich schlage also vor, dass das Ana-
loge die Form ist, in der wir die Kontinuität denken, und das Digitale die 
Art, die Diskontinuität zu denken.

50	 	 Ich beziehe mich auf Cassirer: »Unter ›symbolischer Prägnanz‹ soll also die 
Art verstanden werden, in der ein Wahrnehmungserlebnis, als ›sinnliches‹ 
Erlebnis, zugleich einen bestimmten nicht-anschaulichen Sinn in sich faßt 
und ihn zur unmittelbaren konkreten Darstellung bringt. Hier handelt es 
sich nicht um bloß perzeptive Gegebenheiten, denen später irgendwelche ap-
perzeptiven Akte aufgepfropft wären, durch die sie gedeutet, beurteilt und 
umgebildet würden. Vielmehr ist es die Wahrnehmung selbst, die kraft ihrer 
eigenen immanenten Gliederung eine Art von geistiger Artikulation gewinnt 
– die, als in sich gefügte, auch einer bestimmten Sinnfügung angehört.« 
(Cassirer, Philosophie der Symbolischen Form, Bd. III, S. 231). Über den Be-
griff der symbolischen Prägnanz siehe: Oswald Schwemmer, Kulturphiloso-
phie. Eine medientheoretische Grundlegung, München: Wilhelm Fink Ver-
lag 2005; Ders., Ernst Cassirer. Ein Philosoph der europäischen Moderne, 
Berlin: Akademie Verlag 1997; Viola Nordsieck, Formen der Wirklichkeit 
und der Erfahrung. Henri Bergson, Ernst Cassirer und Alfred North White-
head, Freiburg - München: Karl Alber Verlag 2015.

51		 »Making sense of this creature poses a challenge not unlike the one posed by 
that other Sphinx, the one Oedipus encountered on his way to Thebes. That 
Sphinx asked Oedipus, ›What goes on four legs in the morning, on two legs 
at noon, and on three legs in the evening?‹ To survive this encounter Oedi-
pus, like the members of our hunting party, had to figure out how to cor-
rectly respond. His answer to the riddle the Sphinx posed from her position 
some – where (slightly) beyond the human was, ›Man.‹ It is a response that, 
in light of the Sphinx’s question, begs us to ask, What are we? That oth-
er-than-human Sphinx whom, despite her inhumanity, we nevertheless re-
gard and to whom we must respond, asks us to question what we think we 
know about the human. And her question reveals something about our an-
swer. Asking what first goes on four, then on two, then on three legs simul-
taneously invokes the shared legacies of our four-pawed animality and our 
distinctively bipedal peripatetic humanity, as well the various kinds of canes 
we fashion and incorporate to feel our ways through our finite lives […]«. 
(Kohn, How Forests Think, S. 5). Das suggestive Zitat von Kohn themati-
siert genau die Mittelbarkeit der menschlichen Natur, die »Stöcke« braucht, 
um aktiv am Leben teilnehmen zu können.

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


69

2.3 Digitales Denken oder: die Diskontinuität denken

In seiner 6. These, die in Laruelle. Against the Digital vorgestellt wird, defi-
niert Galloway das Digitale als »the one dividing in two«,52 d.h., die Ope-
rationalität des Digitalen besteht in der Diskretisierung des Kontinuums 
durch Trennung, Individuation, Externalisierung, Erweiterung und Ent-
fremdung. Wie bei Wilden besteht das Digitale darin, eine Grenze einzu-
fügen, die etwas Unbestimmtes – weil es noch in die Gesamtheit des Kon-
tinuums »eingetaucht« ist – zu einem bestimmten ›Dies‹, einem Objekt, 
in einer benennbaren und definierbaren Beziehung macht. Aufbauend auf 
dieser These kann Galloway eine neue Geschichte des digitalen Denkens 
skizzieren, die mit Sokrates und Platon beginnt und somit eng mit dem 
philosophischen Denken des Westens und insbesondere mit dessen Wur-
zel, der logozentrischen Rationalität, verbunden ist. Jeder Prozess der Ex-
ternalisierung beinhaltet eine Digitalisierung, weil ein Teil vom Ganzen 
entfremdet wird: Das Eine wird externalisiert und verdinglicht zu einem 
Anderen als es selbst, zu einem externen Objekt und damit fremd für es.

Es ist bezeichnend, dass Galloway an dieser Stelle den platonischen 
Dialog des Phaidros (§ 1.3) und das Problem der Hypnomenata anführt, 
d.h. jener Form des Gedächtnisses, die in Objekten und Werkzeugen ex-
ternalisiert ist, welche – indem sie die menschlichen Fähigkeiten unter-
stützen und erweitern – als Prothesen das eigentliche menschliche Or-
gan ersetzen.53 Der pharmakologische Prozess der Externalisierung des 
Gedächtnisses in einer Hypnomena entspricht – wie auch Galloway her-
vorhebt54 – dem Prozess der Grammatisierung, d.h. der Digitalisierung 
des Sprachkontinuums in die diskreten und kodifizierten Elemente ei-
ner schriftlichen Grammatik und damit in die Schrift (mit ihrer Kultur); 
aber es ist auch der von Stiegler beschriebene mnemotechnische Prozess 
und ganz allgemein jene Externalisierung des Menschen in technische, 
das Gedächtnis eines Subjekts oder einer Kollektivität festhaltende Ob-
jekte, und schließlich – und das ist der interessanteste Punkt – ist es das 
Urphänomen des Es, oder jene Entfremdung des Ichs vom Du der Welt, 
die den Menschen dazu bringt, die eigentümliche Distanz und Vermit-
teltheit des Symbolischen zu erreichen.

Das transzendentale Subjekt, das ein ideales Subjekt, kein cogi-
to ist, entsteht aus der dreidimensionalen Struktur der ursprünglichen 

52	 	Galloway, Laruelle, S. 52
53	 	»As Socrates warns us in the Phaedrus, the truth of man’s sincerity can be 

externalized into physical objects called the hypnomenata. Such processes 
of externalization are at root digital, because they extend the one beyond 
its own bounds, thereby branching the one, splitting it, alienating a part of 
the one into an external object.« (Galloway, Laruelle, S. 40).

54	 	Vgl. ebd.

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70

Phänomene des Ich-Du-Es, d.h., es entsteht bereits differenziert, also ›di-
gitalisiert‹ zu einer Triade, die das menschliche Auge für die Welt öffnet. 
Und wenn das Phänomen des Ichs als das ›Eine‹ gedeutet werden kann 
– unbestimmt und monadisch auf sich selbst konzentriert in einer mono-
manischen Relationalität absoluter Immanenz – und daher dem Analo-
gen nahe steht, so ist das Phänomen des Es stattdessen genau jener Pro-
zess der Digitalisierung des Einen in »Viele«, d.h., der Eintritt des Ichs in 
eine Welt von Objekten, von denen es sich unumkehrbar distanziert hat; 
in diesem Sinne ist das Digitale transzendental, aber man könnte auch 
sagen, dass die transzendentale Methode digital ist.

Transzendentalität ist jedoch nur innerhalb der transzendentalen Per-
spektive tragfähig, die Cassirer in seiner philosophischen Reflexion ent-
wickelt hat und die offensichtlich von der kantischen Philosophie und 
ihrer Neuformulierung bzw. »Modernisierung« durch die neukantiani-
sche Schule ausgeht, aber zugleich über beide hinausgeht. Ausgehend 
von Substanzbegriff und Funktionsbegriff definiert Cassirer die funkti-
onalen, relationalen und prozessualen Wurzeln seiner philosophischen 
Vision, die seine Philosophie der symbolischen Formen und seine Kultur-
philosophie prägen. Seine synkretistische Verwendung von Kants trans-
zendentalem Idealismus in Kombination mit Goethes morphologischer 
Perspektive führt Cassirer zur Definition der Begriffe Form und Sym-
bol als Relation und Prozess, womit er Kants starren transzendentalen 
Schematismus überwindet, ohne jedoch die ideale Ebene einer funkti-
onalen Einheit aufzugeben, die der Pluralität und Heterogenität kon-
kreter kultureller und erfahrungsbezogener Formen zugrunde liegt. Das 
einzig wahre »Apriori« ist für Cassirer die Beziehung zwischen der ide-
alen Sinnebene und der empirischen Empfindungsebene,55 die sich in der 

55	 	»Der symbolische Prozeß ist wie ein einheitlicher Lebens- und Gedanken-
strom, der das Bewußtsein durchflutet und der in dieser seiner strömenden 
Bewegtheit erst die Vielfältigkeit und den Zusammenhang des Bewußtseins, 
erst seine Fülle wie seine Kontinuität und Konstanz zuwege bringt. Von ei-
ner neuen Seite her zeigt somit dieser Prozeß, wie die Analysis des Bewußt-
seins niemals auf ›absolute‹ Elemente zurückführen kann – weil ebendie 
Relation, weil die reine Beziehung es ist, die den Aufbau des Bewußtseins 
beherrscht und die in ihm als echtes ›Apriori‹, als wesensmäßig Erstes, her-
vortritt. Nur im Hin und Her vom ›Darstellenden‹ zum ›Dargestellten‹, und 
von diesem wieder zu jenem zurück, resultiert ein Wissen vom Ich und ein 
Wissen von ideellen wie reellen Gegenständen.« (Cassirer, Philosophie der 
symbolischen Formen, Bd. III, S. 231 f.) Über die Prozessualität von Cassi-
rers Philosophie siehe: Sascha Freyberg, »Metamorphologie. Zum Wissen-
schaftsbegriff in Ernst Cassirers Phänomenologie der Erkenntnis«, in: Ralf 
Müller et al. (Hg.), Morphologie als Paradigma in den Wissenschaften, Stutt-
gart: Frohmann-Holzboog 2022; Nordsieck, Formen der Wirklichkeit und 
der Erfahrung. 

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


71

Form – der Gestalt – materialisiert, aber diese Beziehung wird nicht von 
einer Ebene auf die andere übertragen, sondern ist der Form selbst im-
manent: Geprägte Form, die lebend sich entwickelt.56

Es ist der Begriff der Form selbst, der grundlegend relational ist, denn 
die Form ist die intensive Beziehung zwischen dem »perspektivischen 
Hervortreten[.]« und der »geistigen Leistung der Formung« und ist da-
her auch differenziell:57 »Die Relation des ›Hervortretens‹ bedarf homo-
gener Medialität: der Positionierung in einem Schema, das ein Verhältnis 
zwischen Gleichartigem zur Darstellung bringt. Die Relationen der ›For-
mung‹, der ›Strukturierung‹ und der ›Korrelation‹ hingegen sind ver-
schiedene Übertragungsfunktionen des Heterogenen«.58 Es sind die He-
terogenität und die Differenz der Formen, die das Faktum darstellen, von 
dem auszugehen ist und dessen Möglichkeitsbedingungen aufgespürt 
werden müssen. In diesem Punkt kann das Digitale als ein grundlegen-
des Moment der Metaphysik des Symbolischen gedacht werden, insofern 
es die Differenz von Sinn und Sinnlichkeit ist, die den Ausgangspunkt des 
symbolischen Prozesses darstellt, die aber auch die Möglichkeit der Be-
ziehung zwischen ihnen in der konkreten Immanenz der Formen mit sich 
bringt. Die Begriffe der Form und des Symbols sind in diesem Sinne digi-
tal, weil sie in der Lage sind, die Differenz zu thematisieren, indem sie sie 
in ein Verhältnis setzen, das sie jedoch nicht aufhebt: Diese unversöhn-
liche und produktive Differenz impliziert eine symbolische Vermittlung. 
Die Beziehung zwischen dem Digitalen und dem Transzendentalen zeigt 
sich schließlich in der Medialität, die für den Menschen notwendig ist, 
um in der Welt aktiv zu sein, wobei letztere in der Tat auf nichts anderes 

56	 »Ein Element der Setzung, der aktiven Formung, gehört dem Symbolischen 
immer an. Bei Cassirer wird die symbolische Relation aber niemals als rei-
ne Setzung gedacht, als bloß aktives Zusammensetzen separater Einzelteile. 
Vielmehr ist diese Relationalität eine Funktion der intensiven Vermittlung 
zwischen allgemeinen Prinzipien der Formung und konkreten, individuel-
len Gestalten. Symbolische Relationen lassen sich nicht auf andere Rela-
tionen zurückführen. Sie können nicht durch Kausalität oder andere logi-
sche Grundprinzipien erklärt oder auf diese reduziert werden.« Nordsieck, 
Formen der Wirklichkeit und der Erfahrung, S. 130. »Ein Element der Set-
zung, der aktiven Formung, gehört dem Symbolischen immer an. Bei Cas-
sirer wird die symbolische Relation aber niemals als reine Setzung gedacht, 
als bloß aktives Zusammensetzen separater Einzelteile. Vielmehr ist diese 
Relationalität eine Funktion der intensiven Vermittlung zwischen allgemei-
nen Prinzipien der Formung und konkreten, individuellen Gestalten. Sym-
bolische Relationen lassen sich nicht auf andere Relationen zurückführen. 
Sie können nicht durch Kausalität oder andere logische Grundprinzipien er-
klärt oder auf diese reduziert werden.« (Ebd.)

57	 	Nordsieck, Formen der Wirklichkeit und der Erfahrung, S. 129.
58	 	Nordsieck, Formen der Wirklichkeit und der Erfahrung, S. 130–131.

DIGITALES DENKEN ODER: DIE DISKONTINUITÄT DENKEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72

verweist als auf die Vermittlung als funktionale und operative Notwen-
digkeit des symbolischen Prozesses, der den Menschen dazu bringt, die 
Welt und sich selbst interpretieren zu können. Die Vermittlung beinhal-
tet die Beziehung zwischen diskreten und diskontinuierlichen Elemen-
ten sowie die Übertragung der Differenz in die funktionale Einheit der 
Form. Angesichts dieser Voraussetzungen ist es interessant, die besonde-
re Beziehung hervorzuheben, die das Digitale zum westlichen philoso-
phischen Denken unterhält, das mehr als andere Philosophien auf einem 
metaphysischen Dualismus und einem Glauben an logozentrische und 
wissenschaftliche Rationalität beruht, welche zutiefst digitale Formen 
des Verständnisses und der Konstituierung der Wirklichkeit darstellen.59

Ebenfalls eng mit der westlichen Philosophie verbunden sind die – von 
Galloway definierten – Modi des digitalen Denkens: das differenzielle 
Sein und das dialektisch Sein:60

differential being refers to the ontological condition in which being is 
founded on a basic division of difference. Such difference is often con-
strued in terms of self and other, I and Thou, or being and Being. This 
basic division of difference is not something that achieves any kind of 
lasting synthesis but rather sustains itself in difference as such.61

Der differentielle Modus des digitalen Denkens stellt das binäre Denken 
dar, das die Differenz zwischen zwei Entitäten schafft und ermöglicht. 
Diese Differenzierung ist nicht versöhnbar und zwingt uns, vom Einen 
zum Zweien (1,2) überzugehen: Mann/Frau; Kultur/Natur; Form/Ma-
terie; Selbst/Welt usw. Zwischen den Begriffen dieser Paare gibt es keine 
Versöhnung, denn ihre Bedeutung liegt in ihrer Trennung. Dieses binä-
re Denken ist aufgrund seiner Entweder-Oder-Logik offensichtlich digi-
tal und bringt mit sich, was Galloway eine Fetischisierung des Digita-
len nennt. Fetischisierung deshalb, weil dem Akt der Differenz und der 
Unterscheidung selbst ein Wert beigemessen wird, d.h., dieser Akt wird 

59	 	Wie Wilden bemerkt: »Not all languages are equally digital in form or func-
tion. If Granett is correct in his analysis of ancient Chinese language and 
epistemology, the OVERALL analog function of digital communication is 
much more evident in ancient Chinese culture. Of course Chinese written 
language is emblematic or relatively iconic in form. Ancient Chinese episte-
mology and education emphasize totality, homeostasis, natural and social 
context, response, consummation, interrelation, and wisdom rather then 
analysis, pure knowledge, so-called ›reason‹ and ›rationality‹, and the vari-
ous separations and dichotomies which underlie all western epistemology.« 
(Wilden, System and Structure, S. 166).

60	 	Galloway definiert auch die beiden Arten des analogen Denkens: continu-
ous being und generic being, oder »One-as-Multiple« und »One-and-the-
Same«. Vgl. Galloway, Laruelle, S. 37–43.

61	 	Galloway, Laruelle, S. 54.

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


73

verabsolutiert und die relationale Komplexität wird nur in der binären 
Ontologie und Epistemologie des Dualismus erfasst, der eine Hierarchie 
der Werte und des Seins zwischen den Elementen der von ihm definierten 
Paare aufstellt.62 Diskontinuität wird also als Kontraposition (aber nicht 
Negation) von Gegensatzpaaren, als Differenz und Distanz gedacht. Es 
gibt keine Überwindung der Diskontinuität, sondern vielmehr ihre Chro-
nifizierung in existenzielle Differenz. Nicht so bei der zweiten von Gal-
loway identifizierten Art des digitalen Denkens, des dialektischen Seins:

Dialectical being, while also digital and hence also fueled by a suste-
nance of separations between things, refers to the ontological condition 
in which being is founded on a basic negation, a negation formed from 
something and its opposite.

Hence dialectical being means not so much an everlasting twoness but 
an inexhaustible process of negation via reflection or opposition.63

Da das digitale Denken jedoch einen Prozess der Differenzierung bein-
haltet, führt es auch in seinem dialektischen Modus zur Definition ei-
ner Trennung, jedoch nicht in Form einer binären Opposition, sondern 
eher in Form einer Negation. Nun stehen sich die Elemente der Unter-
scheidung nicht als Gegensätze gegenüber, sondern als Konträres in ei-
nem Verhältnis von Kritik (Opposition) und Überwindung. Wenn also 
im differenziellen Sein das Eine zu Zwei wird, so steht für Galloway im 
dialektischen Modus das Eine in Beziehung zum Nicht-Einen, d.h. zu sei-
ner Negation.64 Diese Beziehung ist durch einen Antagonismus gekenn-
zeichnet, wie in den Formen der konkreten und abstrakten Arbeit oder 
zwischen der herrschenden Klasse und der Arbeiterklasse usw. Der dia-
lektische Kampf zwischen dem Einen und dem Nicht-Einen beinhaltet 
jedoch nicht nur den Gegensatz zwischen konträren Positionen, sondern 
ist auch die dynamische Bewegung der Überwindung der Negation in ei-
ner neuen Form. Digitales dialektisches Denken denkt daher Diskonti-
nuität als Negation und Überwindung derselben, in einer Bewegung, die 
offen bleibt, weil jede neue Form ihre Negation mit sich bringt und so-
mit, wie bei Hegel, jede Bestimmung in ihr Gegenteil übergeht.

Mit Galloway wurden zwei Arten nachgewiesen, Diskontinuität zu 
denken: In der ersten meint Diskontinuität unüberbrückbare Differenz 
von Gegensätzen, und in der zweiten betrifft sie das dialektische Mo-
ment der Negation. In Galloways synthetischen Begriffen: Diskontinu-
ität wird verstanden als 1,2 bzw. 1,~1.65 Binäres Denken und dialekti-
sches Denken sind zweifellos zwei, wenn nicht die Hauptformen des 

62	 	Galloway, Laruelle, S. 35.
63	 	Galloway, Laruelle, S. 54.
64	 	Galloway, Laruelle, S. 36.
65	 	Galloway, Laruelle, S. 54.

DIGITALES DENKEN ODER: DIE DISKONTINUITÄT DENKEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74

westlichen philosophischen Denkens und sind mit der symbolischen 
Form des logisch-wissenschaftlichen Denkens verbunden, aber sie sind 
sicherlich keine Formen, die das Denken und das digitale Denken er-
schöpfen. Wenn das Digitale tatsächlich symbolisch ist, dann wissen wir, 
dass es nicht nur das »klare und offensichtliche« Symbol des wissen-
schaftlichen Denkens gibt, sondern – einer Genealogie folgend, die von 
Goethe über Friedrich Theodor Vischer bis zu Aby Warburg und Ernst 
Cassirer reicht – es lassen sich drei verschiedene Seinsweisen unterschei-
den. Auf der Grundlage dieser Unterscheidung wird vorgeschlagen, dass 
das digitale Denken neben dem Binarismus und der Dialektik noch eine 
dritte Seinsform aufweist: die Polarität.

2.4 Diskontinuität in der Polarität denken 

Die Dreiteilung der symbolischen Funktionen, die Cassirer in der Philo-
sophie der symbolischen Formen vorschlägt, ist allgemein bekannt: Aus-
drucksfunktion, Darstellungsfunktion und Bedeutungsfunktion. Bei der 
Formulierung dieses Dreiklangs greift Cassirer sowohl auf die morpho-
logische Perspektive Goethes als auch auf die ästhetische Analyse Fried-
rich Th. Vischers zurück, die dieser 1887 in seinem Aufsatz Das Symbol 
vorlegt, auf den ich noch ausführlich zurückkommen werde.66

Ausgehend von der sehr allgemeinen Definition des Symbols als »Sinn-
erfüllung« des Sinnlichen67 – in der z.B. ein geistiger Inhalt in einer Er-
scheinung zum Ausdruck kommt, ein Wort eine Bedeutung repräsentiert 
oder ein abstraktes Zeichen auf einen bedeutsamen Inhalt hinweist – be-
zieht sich Cassirer auf die Definition des Symbols als Sinn-Bild, d.h. die 
Verkörperung eines idealen Sinns in einem sinnlichen Zeichen; und die 
Funktionen – ausdrucksvoll, darstellend und bedeutsam – des Symbols 
sind Zugänge zu einer artikulierten Wirklichkeit.

Die Ausdrucksfunktion ist eine Form des Realitätsbewusstseins, in der 
die Symbole bereits wirken, aber noch unbewusste Manifestationen geis-
tiger Inhalte sind, weshalb sie so stark substantialisiert werden, dass je-
der Unterschied zwischen Bild und Objekt, geistigem Inhalt und Reali-
tät aufgehoben wird. Wir befinden uns in einer mythischen Welt,68 in der 

66	 	Vgl. Ernst Cassirer, »Das Symbol Problem und seine Stellung im System der 
Philosophie«, in: ders., Schriften zur Philosophie der symbolischen Formen, 
Hamburg: Meiner 2009, S. 93–122.

67	 	Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Bd. III, S.105 und vgl. In-
fra §1.3.

68	 	Wie im ersten Kapitel gezeigt, stellt das Mythische nicht das »Primitive« dar. 
Deshalb darf man auch in den Funktionen des Symbolischen keine Teleo-
logie sehen, sondern der Mensch bewegt sich zwischen diesen Funktionen, 

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


75

der Mensch inmitten von Symbolen lebt und handelt, die er nicht als sol-
che erkennt. So ist zum Beispiel der Name eines Objekts oder eines Men-
schen das Objekt und der Mensch selbst, die Essenz davon, und das Wort 
lebt und handelt als eine reale Entität. Deshalb erscheint die mythische 
Welt dem Bewusstsein als immer wandelbar, weil jedes Element indivi-
duell ist und keine Universalität anerkannt wird. Erst mit dem Aufkom-
men der darstellenden Funktion in der Sprache erhält die Wirklichkeit 
eine neue Konsistenz und Beständigkeit und das Bewusstsein verlässt die 
partikulare Welt, um in eine universelle Welt einzutreten. Auf diese Wei-
se wird dem Geist durch die Sprache in ihrer Darstellungsfunktion eine 
neue und umfassendere Sicht der Welt eröffnet; das mythische Gefühl 
wird unter die geistige Ägide zurückgebracht, wenn es in der Einheit ei-
nes Bildes, das als Darstellung verstanden wird, zusammengefasst wird. 
So ist z.B. das Bild des Gottes nicht der Gott selbst, sondern eine sinnli-
che Darstellung des Gottes, der sich zwar durch sie zeigt, aber sich nicht 
in ihr erschöpft. Die Darstellungsfunktion tritt auf, wenn ein sinnlicher 
Inhalt nicht in seiner absoluten Präsenz erfasst wird, sondern als Symbol, 
als Stellvertreter für etwas anderes, sodass eine Relativierung der Ob-
jekte stattfindet, die für die Herstellung des – für das objektive Denken 
notwendigen – Abstands zwischen dem Ich und den Objekten grundle-
gend ist. Erst in der Bedeutungsfunktion – die dritte und letzte Funktion 
der geistigen Triade – wird das Symbol zu einem bewussten Zeichen, das 
eine bestimmte Bedeutung gemäß einer logischen Beziehung angibt, die 
nun völlig losgelöst ist von jedem Anspruch auf sinnliche Unmittelbar-
keit. Im wissenschaftlich-theoretischen Bewusstsein findet der endgültige 
Bruch zwischen der realen Welt und der idealen Welt statt. Alles wendet 
sich zugunsten der letzteren, es wird ein Abstraktionsniveau erreicht, das 
höher ist als das der Intuition und der Wahrnehmung, das Bewusstsein 
löst jede Verbindung mit der konkreten Realität der bestimmten Dinge 
und stellt sie gemäß der Universalität ihrer Form und Beziehung dar, in-
dem es den logisch-theoretischen Raum öffnet.

Die cassirersche Dreiteilung knüpft – wie bereits erwähnt – an Vi-
schers Symboltheorie an, aus der die Definition des Symbols als Sinn-
Bild stammt, gemeint ist »eine durch einen Vergleichsbegriff hergestell-
te äußere Verbindung zwischen Bild und Inhalt«,69 im Sinne also eines 
Bildes, das sich einer Idee, einem Sinn zuwendet. Das symbolische Bild 
will nicht unmittelbar ausdrücken, was es zeigt, sondern drängt auf ei-
nen Gedanken und eine Bedeutung, auf die es nur durch Vergleich oder 
Konvention verweist. Aus diesem Grund ist das Symbol im Wesentlichen 

sodass jede nicht nur mit den anderen koexistieren kann, sondern alle aktu-
ell bleiben, wenn auch mit unterschiedlichen Graden der Relevanz.

69	 	Friedrich T. Vischer, »Il Simbolo«, in: ders., Simbolo e Forma, hg. von An
drea Pinotti, Torino : Nino Aragno 2003, S. 110. Meine Übersetzung.

DISKONTINUITÄT IN DER POLARITÄT DENKEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76

uneindeutig, es bietet sich dem Auge mit Unmittelbarkeit an, stellt sich 
aber der Vernunft als Rätsel dar: Es ist ein »vielgestaltiger Proteus, 
schwer zu fassen und zu exorzieren«70. Vischer nennt drei Möglichkei-
ten, wie eine Bedeutung mit einem Bild verknüpft werden kann, die sich 
wiederum auf die drei Phasen des Lebens des Symbols beziehen, von de-
nen sich Cassirer inspirieren ließ.

Wenn Bild und Bedeutung zusammenfallen, hat man es mit einer dun-
kelen und unfreien Verknüpfung (=Ausdrucksfunktion) zu tun, bei der 
das Symbol nicht nur verweist, sondern wesentlich repräsentiert. Auf der 
gegensätzlichen Seite gibt es die dritte Stufe des Symbols, in der die Ver-
bindung zwischen Bedeutung und Bild hell und frei ist (=Bedeutungs-
funktion), weil das absolute Bewusstsein besteht, dass das Bild auf eine 
Bedeutung durch ein tertium comparationis verweist, das konventionell 
gewählt und sofort erkennbar ist, z.B. der Olivenzweig oder die Taube 
als Zeichen des Friedens, d.h. all jene – eben – klaren Symbole, die zu 
leicht verständlichen Allegorien werden, denen aber in gewisser Weise 
eine besondere Ausdrucks- und Faszinationskraft fehlt. Zwischen den 
beiden gegensätzlichen Stadien gibt es ein Zwischenstadium, das für Vi-
scher die wahre Natur des Symbols darstellt. Hier wird ein Bild mit ei-
ner Bedeutung verbunden, mit einem dunkelhell, unfreifrei und eben 
einen symbolischen Akt (=Darstellungsfunktion).71 Hier haben wir es 
mit dem künstlerischen Symbol zu tun, in dem das Bewusstsein für die 
Differenz zwischen Bild und Sinn willentlich aufgehoben wird, ebenso 
wie die Symbolhaftigkeit ihrer Verbindung in Reserve gestellt wird, so-
dass wir uns der Faszination symbolischer Darstellungen widerstands-
los hingeben und gewissermaßen nicht auf sie verzichten können. Genau 
von diesem Zwischenmoment des Symbols aus wollen wir damit begin-
nen, das digitale Denken im Modus der Polarität zu definieren; denn in 
ihm drückt sich jenes »eigentümliche Zwielicht«72 aus, jene unauflösba-
re Mehrdeutigkeit, in der die Diskontinuität in ihrer widersprüchlichen 
Komplexität gedacht und ausgelebt wird, statt im Binarismus befriedet 
und festgehalten oder in der Dialektik überwunden zu werden.

In diesem Zwischenstadium ist das Symbol selbst ein Beispiel für das 
im Folgenden definierte Denken, denn das Symbol hält – woran uns das 
griechische Etymon σύν - βάλλω erinnert – zwei Gegensätze – einen ide-
ellen Begriff und ein materielles Zeichen – in einem gespannten Gleich-
gewicht zusammen, ohne das eine mit dem anderen kollidieren zu las-
sen. Mehr noch wirkt das Symbol und ist gerade in diesem Kräftefeld 
wirksam, das sein Polarsein erzeugt. In der Tat ist das digitale Denken 

70	 	Vischer, »Il Simbolo«, S. 110. Meine Übersetzung.
71	 	Eine ähnliche Aufteilung findet sich auch im Denken von Aby Warburg, for-

muliert als: Andachtsraum, Zwischenraum und Denkraum. 
72	 	Vischer, »Il Simbolo«, S. 127.

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


77

in seiner polaren Form genau die Art und Weise, die Diskontinuität in 
einer Einheit zu denken oder, besser gesagt, die Diskontinuität zu den-
ken, die die Koexistenz von widersprüchlichen Elementen erzeugt, ohne 
jedoch diesen Widerspruch aufheben zu wollen, sondern vielmehr mit 
und in ihm zu denken.

Um das digitale Denken im Modus der Polarität zu erforschen, wer-
den zwei Beispiele vorgestellt, die dieses polare Denken und seine Stärke, 
auch im Vergleich zum differenziellen und dialektischen Modus, deut-
lich zeigen. Das erste Beispiel ist das Konzept der Pathosformel des deut-
schen Kulturwissenschaftlers Aby Warburg und das zweite die Defini-
tion von Mundo Ch‘ixi der bolivianischen Soziologin und Historikerin 
Silvia Rivera Cusicanqui.

Aby Warburg und die Pathosformel

Aby Warburg war ein Intellektueller sui generis,73 aber sicherlich von gro-
ßem Einfluss sowohl für die Denker seiner Zeit, die sich zum sogenannten 
Hamburger Kreis – dem auch Cassirer angehörte – zusammengeschlos-
sen hatten, der sich seinerzeit um die Kulturwissenschaftliche Bibliothek 
Warburg herum bildete, als auch für unsere heutige Zeit, wie das wieder-
erwachte Interesse am Atlas Mnemosyne, Warburgs Meisterwerk, und all-
gemein an den Schriften und Werken des Hamburger Denkers zeigt.

Seit Beginn seiner Tätigkeit als Kunsthistoriker interessierte sich War-
burg für die italienische Renaissance und insbesondere für die Rolle und 
Bedeutung des Einflusses der heidnischen Antike auf die Renaissance, 
eine Frage, die sich im weiteren Verlauf seiner Arbeit zu der allgemeine-
ren Frage nach dem Nachleben der Antike, d.h. dem Fortleben der pri-
mitiven und heidnischen Antike in der kulturellen Tradition des Wes-
tens entwickelte.

In dem 1905 in Hamburg gehaltenen Vortrag über Dürer und die ita-
lienische Antike führte Warburg erstmals den Begriff Pathosformel ein. 
Hier vergleicht Warburg eine Zeichnung von Albrecht Dürer aus dem 

73	 	Aby Warburg gehörte zu der Generation von Kunsthistorikern, die in der 
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts den Grundstein für die neu entstan-
dene akademische Disziplin der Kunstgeschichte legten. Sein Name gehört 
zusammen mit dem von Heinrich Wölfin und Alois Riegl (um nur einige zu 
nennen) zu den Gelehrten, die die Sichtweise der Kunstkritik und der Kunst-
geschichte ihrer Zeitgenossen und vor allem der nachfolgenden Generati-
onen am meisten beeinflusst und revolutioniert haben. Obwohl Warburg 
seiner Zeit und der deutschen Kulturtradition tief verbunden war, war er 
kein kanonischer Gelehrter; er genoss aufgrund seiner außergewöhnlichen 
Gelehrsamkeit und Kompetenz die Wertschätzung des deutschen akademi-
schen Milieus, dem er jedoch nie direkt angehörte.

DISKONTINUITÄT IN DER POLARITÄT DENKEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78

Jahr 1494 und einen anonymen Kupferstich aus dem Umkreis von Man-
tegna,74 die beide den Tod des Orpheus darstellen. Ihn leitet dabei die 
Überzeugung, dass die beiden Werke »Blätter als Aktenstücke zur Ge-
schichte des Wiedereintritts der Antike in die moderne Kultur noch nicht 
erschöpfend interpretiert sind, insoweit sie einen bisher unbeachteten 
doppelseitigen Einfluß der Antike auf die Stilentwicklung der Frühre-
naissance offenbaren«.75

Die Antike taucht durch künstlerische Formen wieder auf, die Körper 
darstellen, die eine intensive, sich von der Starrheit und Statik der Spät-
gotik deutlich unterscheidende Lebenskraft ausdrücken. Es ist die Inten-
sität solcher Modelle, die die Künstler der Renaissance anzieht, die sen-
sibel sind für die Formen der akzentuierten Ausdruckskraft, durch die 
das dionysische Wesen der Antike in der Renaissance neben dem apolli-
nischen wieder auflebt.76

Das Thema des Orpheus-Todes, das in der Renaissance immer wieder 
auftaucht, zeugt davon, »wie lebenskräftig sich dieselbe archäologisch 
getreue Pathosformel, auf eine Orpheus- oder Pentheusdarstellung zu-
rückgehend, in Künstlerkreisen eingebürgert hatte«.77

Die Pathosformel ist die authentische, uralte Formel eines intensivier-
ten körperlichen oder seelischen Ausdrucks,78 sie ist eine gestische Spra-
che, die man deshalb »international und überall da mit dem Herzen ver-
stand, wo es galt, mittelalterliche Ausdrucksfesseln zu sprengen«.79

Warburg selbst hat niemals eine theoretische und eindeutige Definiti-
on der Pathosformel gegeben, jedoch geben die obigen Formulierungen 
einen Einblick in ihre Bedeutung und deuten auch auf ihre kaleidosko-
pische Natur hin, die eine Vielzahl von Themen katalysieren kann. War-
burg widmete sein gesamtes Werk der ›Jagd‹ und dem Aufspüren dieser 
Pathosformeln in der Bildgeschichte des Westens und dem Aufzeigen der 
intrinsischen Polarität dieser Formeln, die ihrer Natur nach gegensätz-
liches und sich gegenseitig widersprechendes Pathos darstellen können.

Ein Beispiel dafür ist die Pathosformel der Florentiner Nymphe, eine oft 
weibliche Figur, die Bewegung und Dynamik in die Werke der Renaissance 
bringt. Warburg »trifft«80 diese Nymphe in Domenico Ghirlandaios Fres-

74	 	Aby Warburg, »Dürer und die italienische Antike«, in: ders., Werke in einem 
Band, hg. von Martin Treml et al., Berlin: Suhrkamp 2010, S.176.

75	 	Ebd.
76	 	Warburg, »Dürer und die italienische Antike«, S. 178.	
77	 	Warburg, »Dürer und die italienische Antike«, S. 177
78	 	Warburg, »Dürer und die italienische Antike«, S. 178.
79	 	Warburg, »Dürer und die italienische Antike«, S. 181.
80	 	»Ich machte ihre Bekanntschaft bei einem Wochenbesuch in einer Kirche… 

und jetzt wirst du sie wahrscheinlich schon kennen. Sie wohnt in dem Chor 
von S.Maria Novella, linke Wand, zweite Reihe von Unten, auf dem Bild 
rechts vom Zuschauer« Aby Warburg, »Fragmente zum Nymphenprojekt«, 

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


79

ko La nascita di San Giovanni Battista, das von der Familie Tornabuoi für 
ihre Kapelle in Santa Maria Novella in Florenz in Auftrag gegeben wur-
de. Der Grund, warum die Figur Warburg fasziniert, ist ihre Fremdheit ge-
genüber der dargestellten Szene: Elisabeth, die gerade Mutter geworden 
ist, liegt auf ihrem Bett und bekommt Besuch von drei Florentinerinnen, 
die nach der Mode des 15. Jahrhunderts gekleidet sind, drei Dienerinnen 
kümmern sich um den kleinen Johannes und die Mutter.

Die Szene ist von einer bürgerlichen Beschaulichkeit geprägt, aus der nur 
die fruchttragende Magd auszubrechen scheint. Sie trägt kein florentinisches 
Kleid, sondern ein leichtes Gewand mit Schleiern, das von einem Wind be-
wegt wird, der nur für sie weht; und sie ist die einzige Figur, die sich – inmit-
ten von festen, unbeirrbaren Figuren – bewegt. Diese Nymphe-Magd, die 
wie ein »heidnischer Sturm« in den Raum eindringt, stellt das Wiederauftau-
chen einer für die griechische und römische Kunst typischen künstlerischen 
Formel dar, die – so Warburg – in der italienischen Kunst des 15. Jahrhun-
derts aufgegriffen wird, weil sie dank ihrer Bewegung eine neue Sinnlich-
keit und ein hedonistisch-heidnisches Lebensgefühl auszudrücken vermag. 
Diese tritt in der florentinischen und italienischen Gesellschaft auf, um mit 
der moralischen und künstlerischen Starrheit des Mittelalters zu brechen.

Diese Nymphe – die Warburg Eilbringitte tauft – erscheint nicht nur 
in Ghirlandaios Fresko:

in: ders., Werke in einem Band, hg. von Martin Treml et al., Berlin: Suhr-
kamp 2010, S.198.

DISKONTINUITÄT IN DER POLARITÄT DENKEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80

Bald war es Salome, wie sie mit todbringendem Reiz vor dem geilen 
Tetrarch angetanzt kommt; bald war es Judith, die stolz und trium-
phierend, mit lustigem Schritt, das Haupt des ermordeten Feldherrn 
zur Stadt bringt; dann schien sie sich unter der knabenhaften Gratie 
des kleinen Tobias versteckt zu haben, so wie er mit Mut und Leicht-
herzigkeit zu seiner gespenstischen Braut marschiert. Manchmal sah 
ich sie in einem Seraphin, der in Anbetung zu Gott geflogen kommt, 
und dann wieder in Gabriel wie er die frohe Botschaft verkündet. Ich 
sah sie als Brautjungfer bei dem Sposalizio in unschuldiger Freude, 
ich fand sie als fliehende Mutter bei dem Kindermord mit Todesschre-
cken im Gesicht.

Ich versuchte sie wieder zu sehen, wie ich sie das erste Mal getroffen 
hatte im Chor der Dominikanerkirche, aber sie hatte sich verzehnfacht. 
– – – Ich verlor meinen Verstand. Immer war sie es die Leben und Bewe-
gung brachte in sonst ruhige Vorstellungen. Ja, sie schien die verkörperte 
Bewegung … aber es ist sehr unangenehm die zur Geliebten zu haben.81

Dieses Zitat zeigt nicht nur die Wandlungsfähigkeit der Pathosformel, 
sondern auch und vor allem ihre Fähigkeit, unterschiedliches und sogar 
gegensätzliches Pathos zu transportieren. Tatsächlich wurde die Pathos-
formel der Nymphe von den Künstlern der Renaissance nicht nur wie-
dereingeführt, um Bewegung und Vitalität in figurative Werke zu brin-
gen, sondern auch wegen ihres inhärenten tragischen Potenzials: Ihr 
antikes Vorbild ist nämlich Medea, eine tragische Figur, die aus Rache 
ihre eigenen Kinder tötet. Im Spektrum ihrer möglichen Metamorpho-
sen umfasst die Pathosformel die Nymphe Eilbringitte, eine Magd mit 
eiligem Schritt, die Bewegung bringt, aber auch die Mutter, die in Ghir-
landaios La strage degli Innocenti um die Rettung ihres Sohnes kämpf: 
Ihr Körper – dargestellt nach der antiken Formel der Medea – zeigt das 
leidenschaftliche und tragische Pathos, das ihn überwältigt. Es ist die Pa-
thosformel des Dionysischen, die in der griechischen Kunst zur Darstel-
lung der Medea, aber auch der Bacchae bei orgiastischen Riten verwen-
det wird, es ist die Kristallisation des Gefühls der Manie, ein Ausdruck 
der gewaltsamen Bejahung des Lebens, die bis zum Extrem des kanni-
balischen Mordes und der gewaltsamen Leugnung der Existenz des an-
deren gehen kann.82

Nur in einer polaren Perspektive ist es möglich, dass dieselbe Pathos-
formel von Medea – der kindermordenden Mutter – zu Ghirlandaios 
Mutter übergehen kann, und dies, weil in ihr das Zusammentreffen von 
Gegensätzen kein Skandal, keine logische Unmöglichkeit ist, sondern die 

81	 	Warburg, »Fragmente zum Nymphenprojekt«, S. 202.
82	 	Für Warburg bewegt sich das Spektrum der Pathosformeln zwischen den ge-

gensätzlichen Polen der Nymphe, einem Ausdruck des Gefühls der Manie, 
und der Flussgötter, einem Ausdruck des Gefühls der Depression.

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


81

Pathosformel ist diese Polarität, d.h die Fähigkeit, Extreme zu begreifen, 
ohne jemals das eine im anderen vernichten zu wollen. Wie das Konzept 
des pharmakon enthält auch die Pathosformel immer ihre Extreme (die 
infantizidale Mutter und die Mutter, die ihr Kind vor der Ermordung 
bewahrt), und selbst wenn sie auf eines von beiden polarisiert ist, ist ihr 
Gegenteil immer präsent.

Es ist daher nicht verwunderlich, dass Warburg sich für die Pathos-
formel der Schlange interessiert, ein Tier, das tief in der kulturellen Vor-
stellungskraft des Westens verwurzelt ist – und nicht nur dort, wie wir 
sehen werden – und ein mehrdeutiges Symbol darstellt, das zudem eng 
mit dem Konzept des pharmakon verbunden ist.

Wie das pharmakon ist auch die Schlange sowohl giftig als auch ein 
Gegengift; sie ist ein dämonisches Symbol, aber auch ein Symbol der 
Erlösung: die Schlange, die Laokoon erwürgt, und die Schlange um den 
Stab des Gesundheitsgottes Äskulap; die Schlange des irdischen Para-
dieses, die die Vertreibung Adams und Evas und die menschliche Sterb-
lichkeit verursacht, und die Bronzeschlange des Moses, die vor dem 
tödlichen Biss der Wüstenschlangen rettet. Die Schlange ist die Pathos-
formel, die am stärksten die polare Zweideutigkeit des Pharmakons 
verkörpert, das sowohl heilen als auch töten kann, also das erhabe-
ne Pathos des Schreckens und der Kontrolle im Angesicht von Natur 
und Leben. Warburg stellt fest, dass das Symbol der Schlange in der 
Bildgeschichte des abendländischen Denkens auch die symbolische Be-
deutung der Überwindung des Bösen und der Beherrschung der Natur 
durch den Menschen in sich trägt, aber bei dieser Überwindung muss 
die Zweideutigkeit der Schlange ausgelöscht werden und die Schlange 
darf nicht überleben: Sie muss unter Marias Ferse zertreten, ins Feuer 
geworfen werden, wie Paulus auf Malta, oder in den elektrischen Draht 
eingesperrt werden.83 Ihre schockierende Polarität muss überwunden 
werden. So verweisen diese Gesten der Vernichtung für Warburg auf 
die häufige Unfähigkeit des westlichen Denkens, in der widersprüch-
lichen Komplexität zu leben, die die Schlange und die Pathosformeln 

83	 	»Den Überwinder des Schlangenkultes und der Blitzfurcht, den Erben der 
Ureinwohner und goldsuchenden Verdränger des Indianers, konnte ich auf 
der Straße in San Francisco im Augenblicksbilder einfangen. Es ist On-
kel Sam mit dem Zylinder, der voll Stolz vor einem nachgeahmten anti-
ken Rundbau die Straße entlang geht. Über seinem Zylinder zieht sich der 
elektrische Draht. In dieser Kupferschlange Edisons hat er der Natur den 
Blitz entwunden. Dem heutigen Amerikaner erregt die Klapperschlange 
keine Furcht mehr. Sie wird getötet, jedenfalls nicht göttlich verehrt. Was 
ihr entgegengesetzt wird, ist Ausrottung. Der im Draht eingefangene Blitz, 
die gefangene Elektrizität, hat eine Kultur erzeugt, die mit dem Heidentum 
aufräumt«. (Aby Warburg, Das Schlangenritual. Ein Reisebericht, Berlin: 
Verlag Klaus Wagenbach 1995, S. 55–56).

DISKONTINUITÄT IN DER POLARITÄT DENKEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82

darstellen. In seiner binären oder dialektischen Form kann das westli-
che Denken die Polarität der Schlange nicht nur nicht denken, sondern 
muss sie entweder im Manichäismus der Opposition oder im dialekti-
sche Moment exorzieren. Die Polarität zu denken bedeutet hingegen, in 
der Komplexität zu denken, ohne sie homogenisieren oder hybridisie-
ren zu wollen, und dazu gehört auch das Bestreben, die Diskontinuität 
zu bewahren. Es ist daher nicht verwunderlich, dass das zweite Beispiel, 
das im Folgenden präsentiert werden soll, nicht von einem westlichen, 
sondern von einer südamerikanischen Denkerin stammt. In dem Ver-
such, ihr eigenes Denken und ihre eigene Geschichte zu dekolonisieren, 
findet sich Silvia Rivera Cusicanqui mit ihrer eigenen gemischten und 
widersprüchlichen Identität ab, die gleichzeitig indigen und europäisch 
ist, und möchte vor allem die westlichen konzeptionellen Kategorien 
des metaphysischen Dualismus und der marxistischen Kritik radikal in 
Frage stellen, d.h. sowohl den binären als auch den dialektischen Mo-
dus des digitalen Denkens kritisieren, um eine ch’ixi-Methode vorzu-
schlagen, die die Merkmale der Polarität aufweist.

Silvia Rivera Cusicanqui: Leben in einer ch’ixi Welt

In ihrem Buch Un mundo ch‘ixi es posible schlägt Silvia Rivera Cusican-
qui eine kollektiv erarbeitete Epistemologie vor, die in der Lage ist, den 
Binarismus und den Historizismus der Sozialwissenschaften zu überwin-
den, und zwar dank der Begriff-Metapher des ch’ixi – eines Aymara-Be-
griffs, die die Komplexität und Heterogenität der bolivianischen Gesell-
schaft beschreiben und interpretieren kann.84

Rivera Cusicanqui beobachtet, dass seit den 1980er und 1990er Jah-
ren feministische, indigene und ökologische Denkrichtungen, die mit 
der kolonialen Vergangenheit und Gegenwart brechen wollen und die 
die Versuche der Homogenisierung der Gesellschaft und ihrer Konflikte 
kritisieren, in die bolivianische Gesellschaft Einzug gehalten haben. Die-
se Orte und dieses Denken des Kampfes bringen, wie Rivera Cusican-
qui schreibt, die unverdaute und unverdauliche Vergangenheit der boli-
vianischen Gesellschaft zum Vorschein und zeigen ihre mestizische und 
widersprüchliche Identität sowie ihre tiefgreifenden und bedeutenden 
Anachronismen.85 Die andine Gesellschaft ist in der Tat in einer Mul-
titemporalität und Unzeitgemäßheit gefangen, die ein Nebeneinander 
von Räumen, Bevölkerungen und Kulturen aus verschiedenen Orten und 
Zeiten erzeugt und eine Erkenntnistheorie und Philosophie erfordert, die 

84	 	Silvia Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible. Ensayos desde un pre-
sente en crisis, Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Tinta Limon 2018, S. 17.

85	 	Ebd.

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


83

in der Lage ist, diese Widersprüche darzustellen, ohne sie zu vereinfachen 
oder in Vergessenheit geraten zu lassen.86

Rivera Cusicanqui setzt sich kritisch mit der südamerikanischen Intel-
lektuellengeschichte auseinander und zeigt, dass die Versuche der 1970er 
Jahre, einen südamerikanischen Marxismus zu entwickeln, dieser Kom-
plexität nicht gerecht werden konnten. Die übermäßige Betonung eines 
Denkens, das sich als absolut rational und der europäischen Tradition na-
hestehend verstehen wollte, war nichts anderes als ein Versuch, die Unter-
schiede zu disziplinieren und die Heterogenität der andinen Gesellschaft 
zu ›übersehen‹.87 Diesen Denkformen stellt Rivera Cusicanqui das Konzept 
des mundo ch‘ixi gegenüber, d.h. eine Phänomenologie, die in der Lage ist, 
sich von den Aporien der Geschichte zu ernähren, ohne sie zu phagozytie-
ren und sie so in ein – materielles und ideologisches – System zu integrieren, 
in dem solche Widersprüche nicht mehr problematisch und explosiv sind.88

Die Begriff-Metapher des ch’ixi beinhaltet in erster Linie eine Kritik 
am Kolonialismus und einen Versuch, den Binarismus aus der vielfälti-
gen Identität, die das ch’ixi-Sein mit sich bringt, auszutreiben: »Denn der 
Kolonialismus reproduziert keine formlos-kaleidoskopische Heterogeni-
tät der Unterschiede: Er strukturiert Hierarchien, schafft Institutionen 
der Normalisierung und Totalisierung und bringt Formen der Pädago-
gik hervor, die sich mit repressiver Kraft in die Körper und den alltägli-
chen gesunden Menschenverstand einschreiben«.89

Diese Dekolonisierungsarbeit ist jedoch weder ein Versuch, zum Vor-
kolonialen zurückzukehren, noch ein Versuch, die koloniale Geschichte 
auszulöschen, was bedeuten würde, einen Teil der bolivianischen Iden-
tität zu ersticken sowie zu einer binären Logik von »entweder indigen 
oder kolonisiert« zurückzukehren. Stattdessen will die ch’ixi Methode 
einen Zwischenraum schaffen, der jedoch kein leerer und künstlicher 
Vermittlungsraum ist, sondern ein Gefüge, in dem die Unterschiede in-
einandergreifen und gleichzeitig widersprüchlich bleiben.

Ein Beispiel dafür ist die vorspanische Kosmologie der Anden, in der 
der Krieger (das Männliche) und die Weberin (das Weibliche) das wich-
tigste soziale Paar darstellten. Die zerstörerische Gewalt des Kriegers 
findet nicht nur ihr Gegenteil in dem Lebensauftrag, den die Kette der 
Weberin darstellt, sondern beide überschneiden sich miteinander. Der 

86	 	Ebd.
87	 	Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, S. 19–22.
88	 	Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, S. 25.
89	 	Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, S. 36. Meine Übersetzung. 

Im Original: »Pues el colonialismo no reproduce una heterogeneidad infor-
me y caleidoscópica de las diferencias: estructura jerarquías, crea institu-
ciones de normalizacíon-totalizacíon e incuba formas de padagogía que se 
implantan en los cuerpos y en el sentido común cotidiano con fuerza repre-
siva«.

DISKONTINUITÄT IN DER POLARITÄT DENKEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84

Krieger und die Weberin bilden eine symbolische Konstellation, in der 
das männliche Prinzip der Zerstörung und das weibliche Prinzip des Le-
bens nicht einfach als gegensätzliche Pole aufeinanderprallen, sondern in 
eine Kontaktzone eintreten, die »nachhallend und strittig«90 ist und das 
Prinzip des Lebens selbst darstellt. Mit der europäischen Invasion und 
der kolonialen Gewalt wurde dieses Gefecht von Widersprüchen verein-
facht und zu einem Gegensatz und einer Gegenüberstellung von Mann 
und Frau, in der die Frau entweder nicht existiert oder dem Mann völlig 
entgegengesetzt ist. Das von Rivera Cusicanqui vorgeschlagene ch’ixi-
Gleichgewicht stellt daher auch eine emanzipatorische Möglichkeit so-
wohl für das Weibliche als auch für das Männliche dar, die sich nicht in-
korporieren, sondern gerade in einem ch’ixi-Raum der Spannung (auch 
konflikthaft) schwingen, der aber im Wesentlichen affirmativ bleibt.91

Diese ch’ixi-Epistemologie ist dezidiert als Herausforderung an die 
Idee des Einen gemeint, aber gleichzeitig ist sie die Erkenntnis, dass wir 
alle denselben Planeten bewohnen und dass diese Erde, obwohl sie eine 
ist, nicht mit einem einzigen Prinzip, einem universellen Wissen und ei-
ner universellen Ethik verstanden werden kann, sondern von den viel-
fältigen und nicht reduzierbaren Unterschieden her verstanden werden 
muss, die sie durchziehen. Das ch’ixi-Denken ist daher ein Denken, das 
versucht, Diskontinuität zu verstehen und aufrechtzuerhalten, während 
es in Einheit eingebettet ist. Wie die Schlange ist der ch’ixi-Gedanke oder 
das ch’ixi-Sein die nicht-irenische Koexistenz von gegensätzlichen, aber 
miteinander verflochtenen Elementen.

Nun ist es interessant zu entdecken, dass der Begriff ch‘ixi eng mit der 
Figur der Schlange verbunden ist. Der Begriff ch‘ixi bezeichnet in erster 
Linie eine Farbe, d.h. einen bestimmten Grauton, der aus der Ferne ho-
mogen erscheint, aus der Nähe aber weiße und schwarze Flecken ver-
mischt zeigt, die aber dennoch erkennbar sind. Dieses gesprenkelte Grau 
– weder schwarz noch weiß, noch die einfache Mischung dazwischen – 
kennzeichnet bestimmte Arten von Wesen – wie die Schlange –, die als 
außergewöhnlich gelten, weil sich in ihnen die Fähigkeit und die Macht 
manifestieren, Grenzen zu überschreiten und gegensätzliche Naturen auf 
eine »widerhallende« Weise zu verkörpern:

90	 	Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, S. 56. Meine Übersetzung. 
Im Original: »reverberante y contenciosa«.

91	 	»Al texto sobre La Voz del Campesino, manifesto anarquista de Luis Cu-
sicanqui, lo he titulado ›La identidad ch’ixi de un mesizo‹, porque la pala-
bra del autor occure en el espacio intermedio donde el chocque de contra-
rios crea una zona de incertidumbre, un espacio de fricción y malestar, que 
no permite la pacifcacíon ni la unidad. Esta franja intermedia no es, por lo 
tanto, una simbiosis o fusíon de contrarios; tampoco es una hibridación.« 
(Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, S. 78).

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


85

Die ch’ixis-Wesen sind mächtig, weil sie unbestimmt sind, weil sie weder 
weiß noch schwarz sind, sondern beides zugleich. Die Schlange gehört 
sowohl zum Oben als auch zum Unten; sie ist zugleich männlich und 
weiblich; sie gehört weder zum Himmel noch zur Erde, doch bewohnt 
sie beide Räume – sei es als Regen oder als unterirdischer Fluss, sei es 
als Blitz oder als Erzader in der Mine.92 

Die ch’ixi-Herausforderung besteht also gerade darin, der Faszination zu 
widerstehen, eine Synthese zu erreichen, Komplexität und Differenz in 
das Eine zu integrieren, sondern vielmehr »innerhalb des Widerspruchs 
zu arbeiten und seine Polarität zu einem Raum für die Schaffung eines 
Zwischengewebes (taypi) zu machen, eines Gewebes, das weder das eine 
noch das andere ist, sondern im Gegenteil beides gleichzeitig«.93

Das taypi-ch‘ixi – das ch’ixi-Gewebe – ist ein Ort des Kontakts, aber 
auch der Reibung und Herausforderung, an dem eine affirmative und 
öffentliche Konfrontation möglich ist. Es handelt sich um eine elektri-
sche und nicht friedliche Zone, sie ist nicht ruhig, sondern brodelt stän-
dig und von ihr aus ist es möglich, anders zu denken.94

Die Pathosformel von Warburg und Riveras Begriff-Metapher ch’ixi 
sind aufgrund ihrer Polarität in der Lage, widersprüchliche Elemente in 
einer aktiven und affirmativen Beziehung zu halten und stellen daher 
Beispiele für digitales Denken in seiner polaren Form dar. Damit kann 
die Diskontinuität, die Differenz, in einer »elektrischen« Erkenntnisthe-
orie gedacht werden, in der Reibungen, Konflikte nicht zu Antagonis-
men werden, sondern vielmehr jenes Kraftfeld schaffen, in dem polares 
Denken arbeiten und wirken kann und vielleicht ist es genau diese Denk-
form, die wir brauchen, um uns aktiv in der komplexen Realität der di-
gitalen Welt samt ihrer computationalen Technologien zurechtzufinden.

92	 	Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, S. 79–80. Meine Überset-
zung. Im Original: »las entidades ch’ixis, que son poderosas porque son in-
determinadas, porque no son blancas ni negras, son las dos cosas a la vez. 
La serpiente es de arriba y a la vez de abajo; es masculina y femenina; no 
pertenece ni al cielo ni a la tierra pero habita ambos espacios, come lluvia 
o como río subterráneo, come rayo o come veta de la mina.«

93	 	Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, S. 83. Meine Übersetzung.
94	 	Vgl. Ebd.

DISKONTINUITÄT IN DER POLARITÄT DENKEN

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86

Kapitel 3 
Die digitale Welt als symbolische Form

Das Digitale1 wurde als ein Modus der symbolischen Funktion analy-
siert, also als eine Art, das Diskrete zu denken. In Anlehnung an Gallo-
way, der die Formen des Digitalen als binär und dialektisch bezeichnet 
hat, habe ich die Polarität als eine Art des digitalen Denkens eingeführt, 
um das Diskrete zu denken, indem das Positive und das Negative in ei-
ner wirklich polaren Spannung gehalten werden, ohne sie in einem »aut 
aut« oder einer Synthese zu exorzieren.

Das digitale Denken im Modus der Polarität – veranschaulicht durch 
das Konzept der Pathosformel bei Warburg und das des mundo chi’xi bei 
Cusicanqui – kann einen produktiven und interessanten Punkt der Ori-
entierung in unserer heutigen Zeit darstellen, die durch das Zusammen-
treffen einer spezifischen ökonomischen und ideologischen Form – des 
neoliberalen Kapitalismus –, einer technologischen Form – der Compu-
tation – und des Digitalen gekennzeichnet ist. In diesem kosmotechni-
schen Milieu ist die digitale Welt zur dominierenden Form geworden, in 
der die Realität gedacht, organisiert und dargestellt wird. Die sogenannte 
digitale Revolution betrifft also nicht so sehr die massenhafte Nutzung 
von Computertechnologien, sondern vielmehr die Entstehung der digita-
len Welt als Lebenswelt, als eine symbolische Form, die eine andere – und 
unermessliche – Realität hervorbringt. Diese unterscheidet sich grund-
legend von der Realität der Moderne, deren prägende Form der Welter-
schließung das logisch-wissenschaftliche Denken war. Wir denken, wir 
handeln, kurzum, wir leben in erster Linie in der digitalen Welt, in der 
die Diskretisierung der Realität nicht nur im Prozess der Digitalisierung 
stattfindet, sondern sie auf einer abstrakten und konkreten Ebene unser 
Leben beinhaltet: die meisten kulturellen Formen werden durch die do-
minante symbolische Form der digitalen Welt geformt und modifiziert 
(wenn nicht sogar geschaffen).

1	  	Bei der Definition des Digitalen und der digitalen Welt als symbolische Form 
muss ein Unterschied gemacht werden. Wenn das Digitale – als eine Art, das 
Diskontinuierliche zu denken – tatsächlich von einer spezifischen techni-
schen Form losgelöst ist, dann ist die digitale Welt es nicht, schließlich stel-
len die computationalen Technologien die Bedingungen ihrer nicht nur ma-
teriellen Möglichkeit dar. Zudem ist es keineswegs notwendig, dass in der 
symbolischen Form der digitalen Welt auch ein digitales (binär-dialektisch-
polares) Denken vorherrscht, vielmehr kann man, wie auch Galloway her-
vorhob, seit den 1990er Jahren bis heute von einem ›Goldenen Zeitalter des 
Analogen‹ sprechen.

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


87

Gerade im Kontext der Idee der Wirklichkeitsproduktion bietet das 
Konzept der symbolischen Form – befreit von jeglichem Teleologismus 
– einen äußerst produktiven theoretischen Rahmen für die Analyse der 
digitalen Welt. In der Tat entdeckt die digitale Welt nicht eine bereits 
existierende Realität, geschweige denn, dass sie eine reale Welt in einer 
virtuellen Welt nachahmt, sondern sie ermöglicht vielmehr eine neue 
Sicht auf die Realität: Um eine von Cassirer geliebte Metapher zu ver-
wenden, bricht eine neue Brechung in das Spektrum des Realen ein. Ziel 
dieses Kapitels ist es daher, zu analysieren, welche Realität die digitale 
Welt eröffnet und welche Formen sie annimmt.

3.1 Digitalität und die Digitale Welt

Die Definition der digitalen Welt als symbolische Form trifft auf ähnli-
che Positionen wie diejenigen, die gegenwärtig von einigen zeitgenössi-
schen Denker:innen vorgebracht werden, insbesondere auf den Begriff 
der Digitalität, der in der deutschsprachigen Debatte um das Digitale zu-
nehmend an Relevanz gewinnt.

Der Begriff der Digitalität wurde 2016 von dem Medienwissenschaft-
ler Felix Stalder in seinem Buch Kultur der Digitalität eingeführt. Damit 
beschreibt Stalder die Entstehung und Stabilisierung neuer Institutio-
nen und Paradigmen sowie neuer Praktiken, die an die Stelle krisenge-
schüttelter Institutionen und Paradigmen treten. In Anlehnung an Lyo-
tards bekannten Schrift La condition postmoderne – auf den sich Stalder 
in der englischen Übersetzung2 des Begriffs Digitalität bezieht – meint 
der ›digitale Zustand‹ die Untergrabung der durch die Formel Guten-
berg-Galaxie3 charakterisierten Kultur und damit auch die Überwindung 

2	  	 In der englischen Ausgabe von Kultur der Digitalität übersetzt Stalder den 
Begriff der Digitalität bezeichnenderweise mit dem Ausdruck »digital condi-
tion«: »This book posits that we in the societies of the (transatlantic) West 
find ourselves in a new condition. I call it ›the digital condition‹ because it 
gained its dominance as computer networks became established as the key 
infrastructure for virtually all aspects of life« (Felix Stalder, The Digital 
Condition, Cambridge: Polity Press 2018, S. vii). Interessant ist hier, dass in 
der englischsprachigen Debatte um die Idee einer digitalen Welt auch der 
Begriff digitality verwendet wird, siehe z.B. Seb Franklin, Control. Digitali-
ty as Cultural Logic, Cambridge-London: The MIT Press 2015.

3	  	»Von Digitalität kann man ungefähr seit dem Jahr 2000 herum sprechen., 
d. h. die Digitalisierungsprozesse waren dann bereits so weit vorangeschrit-
ten, dass wir sagen können, sie sind der dominante kulturelle Raum, in dem 
wir uns bewegen, bzw. die dominante Bedingung, unter der wir uns bewe-
gen, ist nicht mehr die der Schriftlichkeit, sondern eben der (bzw. die) der 
Digitalität.« (Felix Stalder, »Was ist Digitalität«, in: Uta Hauck-Thum/Jörg 

DIGITALITÄT UND DIE DIGITALE WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88

des modernen westlichen Denkens sowie die Gewinnung und Definiti-
on eines diversifizierten, fluiden und hybriden Denkens, das sich aus der 
Infragestellung des modernen Denkens ergibt, dem Statik, Heteronor-
mativität und Eurozentrismus vorgeworfen wird.4 Stalder definiert die 
Digitalität als: »Jenes Set von Relationen, das heute auf Basis der Infra-
struktur digitaler Netzwerke in Produktion, Nutzung und Transforma-
tion materieller und immaterieller Güter sowie in der Konstitution und 
Koordination persönlichen und kollektiven Handelns realisiert wird«.5 
Die Kultur der Digitalität ist in einer sozialen und kulturellen Landschaft 
entstanden und verfestigt, in der der technologische Aspekt des Digita-
len seine Neuartigkeit verloren hat und »erloschen« ist.6 Stalder nähert 
sich hier bewusst den postdigitalen Positionen, für die, wie Negroponte 
schreibt: »Like air and drinking water, being digital will be noticed only 
by its absence, not its presence«.7 Es ist gerade in diesem vom technolo-
gischen Medium des Digitalen durchdrungenen Kontext, dass das Digi-
tale vom ›technischen Damm‹ zu einem Faktor des kulturellen Wandels 
und der Hybridisierung überläuft und damit als Raum für eine entste-
hende Kultur an Bedeutung gewinnt, eben jene Kultur der Digitalität, die 
– weit über die digitale Medienebene hinaus – dominant geworden ist:

Mit dem Ausbau des Internets zur allgegenwärtigen Kommunikations- 
und Koordinationsinfrastruktur um die Jahrtausendwende begannen 
sich also bisher voneinander unabhängige kulturelle Entwicklungen 
über die spezifischen Kontexte ihrer Entstehung hinaus auszubreiten, 
sich gegenseitig zu beeinflussen, zu verstärken und miteinander zu ver-
schränken. Aus einem unverbundenen Nebeneinander teilweise margi-
naler Praktiken wurde in der Folge eine neue, spezifische kulturelle Um-
welt, die vor unseren Augen deutliche Gestalt annimmt und mehr und 
mehr andere kulturelle Konstellationen überlagert beziehungsweise an 
den Rand drängt.8

Noller (Hg.), Was ist Digitalität? Philosophische und pädagogische Perspek-
tive, Berlin: J.B. Metzler 2021, S. 3–4).

4		  »Die Digitalität ist geprägt von anderen Vorstellungen: Nicht-Linearität; as-
soziativen Verknüpfungen; Parallelität und Gleichzeitigkeit; Feedback, das 
Ursache und Wirkung verschmelzen lässt; ein Ding kann an mehreren Orten 
gleichzeitig sein; jede Position ist immer kontext- und zeitabhängig etc. Das 
sind zunächst einfach andere kulturelle Erfahrungen, die der Möglichkeits-
raum der Digitalität alltäglich werden lässt, die andere Selbst- und Welter-
fahrung nach sich ziehen. Das ist per se weder gut noch schlecht, sondern 
einfach anders« (Stalder, Was ist Digitalität?, S. 4–5).

5	  	Stalder, Kultur der Digitalität, S. 18.
6	  	Stalder, Kultur der Digitalität, S. 20.
7	  	Negroponte, »Beyond Digital«, wired.com 1.12.1998, https://www.wired.

com/1998/12/negroponte-55/ (Zugriff: 7.02.2025)
8	  	Stalder, »Kultur der Digitalität«, S. 95.

DIE DIGITALE WELT ALS SYMBOLISCHE FORM

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.wired.com/1998/12/negroponte-55/
https://www.wired.com/1998/12/negroponte-55/
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.wired.com/1998/12/negroponte-55/
https://www.wired.com/1998/12/negroponte-55/


89

Stalders Analyse beschreibt die Digitalität9 als die substanzielle Entwick-
lung eines neuen Möglichkeitsraums inklusive der daraus resultierenden 
Entstehung neuer kultureller Praktiken. Und er betont das Zusammen-
treffen neuer Techniken mit neuen Formen der Produktion und Verbrei-
tung von Kultur, die die Art und Weise, wie die Welt verstanden wird, 
beeinflussen und verändern. Aber die Digitalität als Bedingung für das 
Sich-Eröffnen einer kulturellen Umwelt (cultural environment) zu ver-
stehen, scheint nicht die Tiefe, die Radikalität des Produktionsprozesses 
(der Realität) zu erfassen, was nur durch das Verständnis der digitalen 
Welt als symbolische Form gelingen kann.

Diese Definition ermöglicht es, die digitale Welt als eine eigenständige 
Realität zu betrachten, die mit anderen Realitäten koexistiert (manch-
mal sogar in Konflikt oder Konkurrenz zu diesen steht),10 die jeweils 
durch eine eigene kategoriale Struktur organisiert sind, die dynamisch 
und funktional, aber niemals substanziell ist. Als Schöpferin von Realität 
und Welt führt die digitale Welt somit eine kategoriale Ebene (wie auch 
eine materielle)11 mit sich, aus der eine andere Ontologie, ein anderes 

9	  	Für Stalder ist diese Kultur der Digitalität mit den sozialen, wirtschaftlichen 
und kulturellen Veränderungen, die spätestens seit den 1960er Jahren ein-
setzten, synchron und verflochten: eine Erweiterung der sozialen (und ge-
schlechtlichen) Klassen, die nicht nur beginnen, sich aktiv an der Kultur zu 
beteiligen, sondern auch als legitime Mitglieder der kulturellen Debatte und 
Produktion anerkannt werden; die (trans-)feministische Kritik an der He-
teronormativität und die Beanspruchung der Freiheit, autonom und vielfäl-
tig die eigene Identität zu konstruieren; schließlich die postkoloniale Kritik 
und die damit verbundene Infragestellung der zentralen und privilegierten 
Rolle des sogenannten Westens.

10	 	Symbolische Formen leben und verändern sich in ihren objektiven Pro-
dukten, sie sind nicht statisch und auch nicht universell, insofern es nicht 
nur eine absolute Autonomie, sondern auch eine Inkommensurabilität zwi-
schen den verschiedenen symbolischen Formen gibt: Jede symbolische Form 
schließt in ihrem kategorischen Kreis eine Welt ein, deren Phänomene und 
Objekte Gesetzen unterliegen, die ihr eigen sind, die aber nicht transportiert 
oder, schlimmer noch, als Maßstab für das Verständnis anderer Welten ver-
wendet werden können und dürfen.

11	 	Die Betonung der Materialität der digitalen Infrastruktur ist äußerst wichtig. 
In der Tat ist die Vorstellung und Praxis, die digitale Infrastruktur als imma-
teriell, leicht und ungreifbar wie eine »Wolke« (ein Bild, das unserem Alltag 
als Nutzer:innen innewohnt) zu betrachten, nur allzu verbreitet. Es ist hier 
zwar nicht der richtige Ort, um dieses Thema zu vertiefen, aber es sei daran 
erinnert, dass Infrastrukturen ebenso wie die Produktion und Wartung digi-
taler Technologien – von den anspruchsvollsten bis zu den am weitesten ver-
breiteten – alles andere als immateriell und nachhaltig sind. Angesichts der 
Ausbeutung von Umwelt- und Menschenressourcen, die die Digitalisierung 
mit sich bringt, ist dies ein Problem, an dem keine Analyse und kein Diskurs 

DIGITALITÄT UND DIE DIGITALE WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90

Sein in Raum und Zeit, eine andere Subjektivität, eine andere Epistemo-
logie und eine andere Phänomenologie hervorgehen. In diesem Punkt 
gibt es eine tiefe Übereinstimmung zwischen der hier vertretenen These 
und der Debatte um den Begriff der Digitalität, in der ebenfalls die »le-
bensweltliche Bedeutung der Digitalisierung als Realität eigener Art«12 
und damit die philosophische Notwendigkeit, ihre Formen und Katego-
rien zu untersuchen, betont wird; die digitale Welt als symbolische Form 
zu denken, ermöglicht es jedoch darüber hinaus, einen zentralen Punkt 
hervorzuheben, der in den gängigen Definitionen der Digitalität eher ver-
borgen bleibt, nämlich die Tatsache, dass nicht nur »Digitalität eine neue 
Form von Kultur und Umwelt bedeutet«,13 sondern dass die digitale Welt 
die Produktionsform unserer Lebenswelt ist: Der Begriff der symboli-
schen Form ermöglicht es also, nicht nur die Dimension der forma for-
mata (Digitalität), sondern auch die der forma formans (digitale Welt) zu 
untersuchen. Die digitale Welt, verstanden in ihrer symbolischen Funkti-
onalität, stellt die Möglichkeitsbedingung der Wirklichkeit, des Subjekts, 
des Denkens und des Wahrnehmens dar, und die philosophische Syste-
matisierung – die die Definition der digitalen Welt als symbolische Form 
erlaubt – beinhaltet somit die Analyse dieser neuen Formen des Realen. 
Dies steht offensichtlich im Widerspruch zu der Vorstellung, dass die 
digitale Welt quasi eine gefälschte Anbringung eines Virtuellen an eine 
»reale«, konkrete, analoge Realität darstellt, da es – in einem für unse-
re Diskussion absolut zentralen Sinne – so etwas wie ein Außen der di-
gitalen Welt und ihrer symbolischen Produktion nicht gibt, denn sie ist 
der Blick, die Vision, innerhalb derer sich ein immer größerer Teil unse-
rer Realität (und unserer Orientierung in ihr) konstituiert. Wie andere 
symbolische Formen bringt also auch die digitale Welt eine eigene reale 
Weise der Entdeckung der Wirklichkeit und neue Facetten des Mensch-
lichen mit sich. Denn auch das Menschliche wird immer wieder von den 
symbolischen und technologischen Formen, die es »bewohnt«, in einem 
echten anthropopoietischen Prozess konstruiert und geformt. Die Auf-
gabe der philosophischen Analyse besteht also darin, zu fragen, welche 
Art von Denken und welche Art von Subjekt aus der digitalen Welt her-
vorgeht und welche neue Art von Realität sich damit entfaltet. Es wird 
von diesem letzten Punkt ausgegangen.

über die Digitalisierung vorbeikommt. Siehe: Guillaume Pitron, L’enfer nu-
mérique. Voyage au bout d’un Like, Paris: Les Liens qui Libèrent 2021; Kate 
Crawford, Atlas of AI. Power, Politics and the Planetary Costs of Artificial 
Intelligence, New Haven-London: Yale University Press 2021.

12	 	 Jörg Noller, Philosophie der Digitalität, in: Uta Hauck-Thum/Jörg Noller 
(Hg.), Was ist Digitalität? Philosophische und pädagogische Perspektiven, 
Berlin: Metzler 2021, S. 42.

13	 	Ebd.

DIE DIGITALE WELT ALS SYMBOLISCHE FORM

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


91

3.2 Die Kreativität der Computation

Im zweiten Kapitel wurde eine philosophische Analyse des Analogen 
und des Digitalen vorgenommen, wobei von deren möglichen Verwirk-
lichungen in konkreten technischen Formen abstrahiert wurde. Diese 
Abstraktion war notwendig, um beide Begriffe als Formen der symboli-
schen Funktion definieren zu können und damit – in gewissem Sinne – 
die Authentizitätskluft zu überbrücken, die in der Diskussion um analog 
und digital oft impliziert wird, wobei dem Kontinuierlichen des Analo-
gen eine höhere Realität und Erhabenheit zugeschrieben wird als dem 
Diskreten des Digitalen. Diese Haltung ist auch in der Analyse digitaler 
Medien und Technologien verbreitet, wo das philosophische Vorurteil 
einer ontologischen Schwäche des Digitalen auf Computertechnologien 
übertragen wird. Dies führt zu der weit verbreiteten Vorstellung, dass 
es computationalen Technologien gerade aufgrund ihrer informatischen 
und damit diskreten »Natur« an Kreativität mangelt, weil sie konstitu-
tiv und wesentlich aus dem Reichtum und der Fülle des sinnlichen Kon-
tinuums herausgerissen sind.

Eine der Wurzeln dieses Gedankens liegt sicherlich in der philosophi-
schen Interpretation des Begriffs des Virtuellen durch Gilles Deleuze, ein 
Begriff, der im Diskurs über die digitale Welt umstritten bleibt. Einer der 
bekanntesten Vertreter der These von der Überlegenheit des Analogen, 
gerade wegen dessen Beziehung zum Virtuellen, ist Brian Massumi. In 
seinem Buch Parables for the Virtual weist Massumi auf die falsche (und 
oberflächliche) Gegenüberstellung des Digitalen – nur als binäre Berech-
nung verstanden – zum Virtuellen – reduziert auf Simulation – hin.14 

Das Virtuelle sei vielmehr als das »Sinnlose« zu erkennen, das heißt, als 
das, was »cannot be felt. It appears only in the potentials it drives and 
the possibilities that unfold from their driving: unfelt, but it cannot but 
be felt in its effects«.15 Das Potenzielle und das Mögliche – beide mit 
dem Virtuellen verwandt – stellen Deaktualisierungen dar, d.h. Denk-
weisen, die das Tatsächliche nicht auslöschen oder ersetzen, sondern es 
vielmehr ergänzen.16 Schwingt das Potenzielle in der operativen Vernunft 
und ihrer qualifizierenden »Natur« (qualification) mit, so ist das Mögli-
che der instrumentellen Vernunft verwandt samt des an ihr beteiligten 
Modus der Quantifizierung (quantification), schließlich stellt die Ko-
difizierung (codification) – nahe der Quantifizierung – einen weiteren 
Modus des Dequalifizierungsprozesses dar. Aufgrund seines computa-
tionalen Charakters (das einzige »Gesicht« des Digitalen, das Massumi 

14	 	Vgl. Brian Massumi, Parables for the Virtual. Movement, Affect, Sensation, 
Durham-London: Duke University Press 2002, S. 137.

15	 	Massumi, Parables for the Virtual, S. 136.
16	 	Vgl. Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92

beobachtet) nimmt das Digitale gerade am Modus der Kodifizierung 
teil und ist daher eng mit der Möglichkeit, aber nicht mit der Potenziali-
tät, geschweige denn der Virtualität verbunden: »Digital technologies in 
fact have a remarkably weak connection to the virtual, by virtue to the 
enormous power of their systematization of the possible«.17 Die Über-
legenheit des Analogen liegt gerade darin, dass das Digitale darauf an-
gewiesen ist, sich auf das Potenzielle und Virtuelle beziehen zu können. 
Ohne die analoge Vermittlung, die es in einer Erscheinung »verkörpert«, 
ist das Digitale für Massumi ein »electronic nothingness. Pure systemic 
possibilities«.18 In der Beziehung, Interaktion und Kooperation, die für 
Massumi zwischen dem Digitalen und dem Analogen stattfinden, wird 
das Analoge immer den Vorteil eines »Überschusses« gegenüber dem 
Digitalen haben, denn der Prozess ist analog – nicht digital –, da alles 
Kreative, Virtuelle oder Potenzielle, das aus der computationalen Prozes-
sualität hervorgeht, mit der analogen Intervention verknüpft und nicht 
im Code selbst enthalten ist.19 Es ist daher klar, warum für Massumi: 
»[N]othing is more destructive for the thinking and imaging of the vir-
tual than equating it with the digital«.20 Die zu Beginn des Kapitels er-
wähnte Kluft in der Authentizität wird somit auch zu einer Kluft in der 
Kreativität, da die computationale Technologie nur in ihrer Beziehung 
zum Analogen kreativ sein kann. Gerade aufgrund seiner formalen Na-
tur scheint das Digitale zur Reproduktion verdammt zu sein, da es nicht 
in der Lage ist, Neues zu produzieren – wie von M. Beatrice Fazi in ih-
rem Buch Contingent Computation gut zusammengefasst wurde:

The formal and symbolic logic of the digital machine is a cognitive ab-
straction that returns, as output, only what one has put in as an input. 
Aesthetically, novelty is instead produced in the matter-flow of sensibil-
ity. This matter-flow is an energetic transformation of ›pure productiv-
ity‹, which cannot be pinpointed or anchored, and which can ›only be 
followed‹.21

Die Kluft zwischen analog und digital wird zur ontologischen Kluft zwi-
schen kontinuierlich und diskret, wobei nur ersteres tatsächlich genera-
tiv ist. Im theoretischen Rahmen der vorliegenden Arbeit ist diese »Ver-
urteilung« des Digitalen zur Abhängigkeit vom Analogen natürlich nicht 
akzeptabel, und die Definition einer anderen Perspektive muss über die 
Differenzierung des Begriffs »digital« erfolgen, auf die eine konsequente 

17	 	Massumi, Parables for the Virtual, S. 137.
18	 	Vgl. Massumi, Parables for the Virtual, S. 138.
19	 	Vgl. Massumi, Parables for the Virtual, S. 142.
20	 	Massumi, Parables for the Virtual, S. 137.
21	 	M. Beatrice Fazi, Contingent Computation. Abstraction, Experience, and 

Indeterminacy in Computational Aesthetic, New York-London: Row-
man&Littlefeld 2018, S. 32.

DIE DIGITALE WELT ALS SYMBOLISCHE FORM

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


93

Differenzierung der Argumente zugunsten der Kreativität und der onto-
logischen Kraft des Digitalen bzw. des Digitalen, der computationalen 
Technologien (und der Computation selbst) und der digitalen Welt folgt. 
Der Begriff »digital« wird häufig gleichbedeutend für alle drei Ebenen 
verwendet, die jedoch unterschieden werden müssen.

Ohne die Argumente aus dem zweiten Kapitel zu wiederholen, ist das 
Digitale nichts anderes als eine Denkweise, um das Diskontinuierliche 
zu denken, so wie das Analoge die Art und Weise ist, das Kontinuierli-
che zu denken. Da beide Möglichkeiten der symbolischen Funktion sind, 
können weder das Digitale noch das Analoge ein Primat der Authentizi-
tät in Bezug auf das Reale beanspruchen, ja nicht einmal einen privile-
gierten Zugang zu ihm: Wie das Digitale entsteht auch das Analoge be-
reits innerhalb der symbolischen Aktivität und erfasst daher das Reale 
durch eine Vermittlung, die symbolische.22 Eingebettet in den Horizont 
der symbolischen Form erhalten sowohl das Analoge als auch das Di-
gitale eine produktive Funktion, die nicht reduziert oder ignoriert wer-
den kann.

Auf die Kreativität der digitalen Welt, verstanden als symbolische 
Form und damit als komplexes Gebilde, das die computationalen Tech-
nologien und das Digitale – wie oben definiert – integriert, ohne sich je-
doch in ihnen zu erschöpfen, müssen wir am Ende dieses Kapitels zu-
rückkommen. Zunächst sind die Kreativität und die ontologische Kraft 
der computationalen Technologien und – wie wir sehen werden – der 
Computation selbst zuuntersuchen.

Computation als Potenzialität

Die Argumentation hinsichtlich der Kreativität der computationalen 
Technologien und ihrer spezifischen Form der Wirklichkeitsproduktion 
geht aus von der Gegenüberstellung oder, wenn man so will, der »Mon-
tage« von Perspektiven, die von M. Beatrice Fazi und Mark B. N. Han-
sen entwickelt wurden. Beide schlagen eine Analyse der Formen und 
Arten vor, in denen Computation (Fazi) bzw. twenty-first-century me-
dia (Hansen) eine neue und andere Realität schaffen und eröffnen. Ihre 

22	 	Darüber hinaus kann man, wie in Kapitel 2 dargelegt, das Digitale auf die 
Computation ebenso wenig reduzieren wie die Computation auf die heu-
tigen computationalen Technologien. Das Digitale unterscheidet sich von 
polarem, dialektischem und binärem Denken. Computation – als formales 
Denken – geht den heutigen Technologien voraus, für die es die theoretische 
Grundlage darstellt. So sind computationale Technologien nur Teil eines 
Modus des Digitalen und erschöpfen nicht einmal die Disziplin der Com-
putation. Diese Differenzierung außer Acht zu lassen, bedeutet eine radika-
le Vereinfachung der Komplexität.

DIE KREATIVITÄT DER COMPUTATION

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94

Werke – die natürlich gleichermaßen auch von tiefgreifenden Unterschie-
den durchzogen sind23 – treffen sich auch in ihrem Interesse an der Phi-
losophie von Alfred North Whitehead und insbesondere am Begriff der 
Potenzialität. In ihrem brillanten Buch Contingent Computation unter-
nimmt Fazi eine fundierte philosophische Analyse des Konzepts der Kon-
tingenz und insbesondere der spezifischen Form der Kontingenz, die der 
Computation24 eigen ist. Die Originalität dieses Vorschlags liegt in Fazis 
Problematisierung der oben erwähnten Idee, dass es keine Originalität 
in der Computation gibt, weil diese nur eine Iteration des Vorprogram-
mierten ist.25 Von besonderer Bedeutung ist daher die konsequent ver-
folgte Entscheidung, die Computation gemäß ihrer Spezifität, d.h. ihrer 
formalen und axiomatischen, also logischen Struktur, philosophisch be-
handeln zu wollen. Dies ist ein produktives Echo auf die Definition der 
digitalen Welt als symbolische Form, denn es versetzt uns in die Lage, die 
kategoriale Ebene und die Bedingungen der Möglichkeit, die den compu-
tationalen Technologien zugrunde liegen, von innen heraus zu betrach-
ten, ohne ihnen deshalb auf einer Ebene und mit einer Perspektive zu 
begegnen, die nicht ihre eigenen sind: Sei es die analoge oder die sinn-
liche. Fazi ist nicht daran interessiert, die digitale Computation zu »re-
habilitieren«, indem sie zu dem gemacht wird, was sie gerade nicht ist, 
nämlich kontinuierlich, sensibel und virtuell. Sondern ihre philosophi-
sche Provokation besteht in der Frage danach, wo die Besonderheit der 
digitalen Kreativität liegt, die für sie in ihrer formalen Struktur zu finden 
ist, die sich von der dem sensiblen Kontinuum eigenen Verwirklichung 
unterscheidet und unterscheiden muss:

taking up the challenge of experimenting with the specificity of digitali-
ty involves attending to its logico-quantitative nature and thus allowing 
the digital to have a degree of ontological autonomy from the qualita-
tive and the affective. Digital machines, as will be discussed later in the 
book, organise, measure, and quantify the world by means of formal 
discretisation. However, when the virtual is treated as the potentiali-
ty of the digital, this logico-quantitative nature of the digital machine 
is considered, if not subordinate to, then at least always codetermined 
with the being of the sensible, because it is the logic of sensation (and 
not formal logic) that expresses virtuality.26

23	 	Vgl. Beatrice M. Fazi, »›Black-Boxed‹ [Review of] Mark B.N. Hansen 
(2015) Feed forward: on the future of twenty first century media«, Radical 
Philosophy (197), S. 64–66.

24	 	»Computation is understood here as a method of systematising reality 
through logico-quantitative means.« (Fazi, Contingent Computation, S. 1).

25	 	Ebd.
26	 	Fazi, Contingent Computation, S. 40.

DIE DIGITALE WELT ALS SYMBOLISCHE FORM

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


95

In diesem Sinne stimmt sie – wie sie deutlich macht – mit der These von 
Massumi überein, dass die digitale Computation nicht als virtuell be-
trachtet werden kann, ebenso wie das Virtuelle nicht diskretisiert werden 
kann. Die These von Fazi lautet jedoch: »this disparity does not mean 
that the digital is in any way ontologically inferior to the analogue. It 
simply implies that the digital is something other than virtuality and that 
its potential should be found elsewhere«.27 Solche Prämissen befähigen 
die Autorin dazu, den quantitativen und logischen Charakter der Com-
putation ernst zu nehmen, ohne diesen als Mangel im Vergleich zur Sinn-
lichkeit zu betrachten und die Computation somit nicht unter diese zu 
stellen. Diese Revolution des Blicks auf die Computation führt auch zu 
einer Analyse nicht nur der Erfahrung, die der Mensch in die Beziehung 
zur Maschine einbringt (und umgekehrt), sondern auch und vor allem 
zur Analyse der Erfahrung der Digitalität selbst, die nicht (vollständig) 
von außen, vom Lebendigen, kommt, sondern vielmehr aus der Com-
putationsstruktur selbst entsteht.28 In der Computation – umformuliert 
als »a method of abstraction that does not negate or refute abstractness 
and as a determination that does not negate indeterminacy«29 – ist die 
»Quelle« einer wirklich digitalen Kreativität, Ästhetik und Realität zu 
finden. Dazu kehrt Fazi zu den Gründervätern der Computation Alan 
M. Turing und Kurt Gödel und den Konzepten der Unberechenbarkeit 
bzw. Unvollständigkeit zurück:30

I will claim that, by engaging with the incomplete and the incomput-
able, I can put forth a non-metacomputational understanding of formal 
axiomatic systems. I will build my argument against computational ide-
alism on that non-metacomputational basis. My argument is meant to 
expand my earlier claim that computation is a method of abstraction 
that is open to the abstract. It will do so by showing that computation 
is always exposed to indeterminacy. This indeterminacy is not that of 
life or lived experience, but is instead a mode of indetermination that 
is inherent to the logico-mathematical character of the computational 
system. Addressing this logical and formal indeterminacy will serve to 
highlight another sense of contingency in computation: one that is not 
dependent on empirical mutability, but which instead works through 
computational processes of formal discretisation.31

27	 	Ebd.
28	 	Fazi, Contingent Computation, S. 40.
29	 	Fazi, Contingent Computation, S. 55.
30	 	Fazi fasst es kurz und prägnant zusammen: »Incompleteness means that 

more axioms can be added to the formal system; incomputability means 
that more digits and steps can be added to computation.« (Fazi, Contingent 
Computation, S. 119).

31	 	Fazi, Contingent Computation, S. 116.

DIE KREATIVITÄT DER COMPUTATION

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96

 Fazi führt den Begriff »computational idealism« ein, um eine Ästhetik, ei-
nen »technocultural view«32 zu bezeichnen, der der Einfachheit den Vor-
zug vor der Komplexität und dem Ideal den Vorzug vor dem Sinnlichen 
gibt. Der Begriff Idealismus in ihrer Wortschöpfung ist in einem absolut 
metaphysischen Sinne zu verstehen, wobei die ›Abstraktion‹ eine tiefere 
Ebene der Wirklichkeit als die sinnliche Erfahrung impliziert. Der com-
putationale Idealismus basiert auf einer transzendentalen Struktur, bei der 
ideale Formen (formale Computationsstruktur) und unveränderliche For-
men unabhängig von Materie und Kontingenz (und dieser vorausgehend) 
sind; da sie a priori sind, sind sie selbstreferentiell.33 Gerade im Gegensatz 
zu einem solchen Idealismus schlägt Fazi einen Standpunkt vor, der nicht-
metacomputational ist, wobei die Fähigkeit, das Unbestimmte der Com-
putation zu produzieren, der Computation selbst immanent ist, eben weil 
sie dem Unbestimmten ausgesetzt ist.34 Die Unbestimmtheit der Computa-
tion hat aber – bezeichnenderweise – nichts mit der deleuzeschen Virtuali-
tät zu tun, denn obwohl auch die Virtualität nicht berechnet werden kann, 
ist sie das, was unerkennbar bleibt und nur gefühlt werden kann, wäh-
rend die Unberechenbarkeit »is to be grasped through logic, not through 
affect«.35 Wenn also die Unbestimmtheit der Computation nicht mit dem 
Virtuellen gleichgesetzt werden kann, so lässt sie sich für Fazi mit dem von 
Whitehead eingeführten Konzept der »reinen Potenzialität« (Pure Poten-
tiality) kurzschließen. Aus dessen »philosophy of actuality« entlehnt Fazi 
das Konzept des prozessualen Charakters der Wirklichkeit, wobei das ak-
tual-Werden dem existierenden Werden als eine Selbstverwirklichung ent-
spricht. Die von Whitehead postulierte Koinzidenz von Prozess und Exis-
tenz erlaubt es Fazi, Computationsprozesse als sich selbst konstituierende 
Bestimmungsprozesse zu beschreiben, in denen die formale Ebene der Un-
bestimmtheit – die Potenzialität der digitalen Computation – in einem Be-
stimmungsprozess aktualisiert wird, der die Existenz, die Aktualität der 
Computation selbst ist: »This actuality results from a discretisation of in-
finity that is characterised by a residue of infinity. Incomputability attests 
to the presence of this indeterminate residue. Nonetheless, it is the actua-
lity of computation that maintains a relation with that residue, since it is 
the actuality of operations of formalisation-as-discretisation that opens up 
to it, and which is ingressed by it«.36

Das prozessuale Verhältnis zwischen der quantitativen Unendlichkeit 
der Computation und der Aktualität realer algorithmischer Vorgänge 
lässt sich für Fazi mit dem von Whitehead theoretisierten Verhältnis 

32	 	Fazi, Contingent Computation, S. 84.
33	 	Vgl. Fazi, Contingent Computation, Kapitel 4.
34	 	Vgl. Fazi, Contingent Computation, S. 117.
35	 	Fazi, Contingent Computation, S. 116.
36	 	Fazi, Contingent Computation, S. 134.

DIE DIGITALE WELT ALS SYMBOLISCHE FORM

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


97

zwischen »eternal objects« und »actual occasions« beschreiben. In die-
sem Sinne schließt Fazi, indem sie die von dem britischen Philosophen 
und Mathematiker eingeführte Unterscheidung zwischen realem und rei-
nem Potenzial aufgreift, ihren theoretischen Kreis, nämlich indem sie 
der computationalen Unbestimmtheit die Rolle der reinen Potenziali-
tät zuweist:

For Whitehead, the pure potential of eternal objects is a mode of inde-
terminacy that crucially contributes to the final determination of the ac-
tual occasion. Pure potentials become realised only in such a determina-
tion, as a result of their ingression into the actuality of the occasion. The 
speculative proposition that I suggest is now as follows: it is possible to 
understand the quantitative infinity that always ingresses computation-
al procedures in the Whiteheadian terms of eternal objects’ pure poten-
tiality. This is because the infinite quantities of the incomputable have 
the same function as Whitehead’s eternal objects. They are the unknown 
condition that is integral to the realisation of the actual occasion (or, in 
computation’s case, of the algorithmic actual procedure).37

Das Unberechenbare und die axiomatische Unvollständigkeit stellen 
nicht die Grenzen der Computation dar, sondern die wahre Potenziali-
tät desselben und sind ihr vor allem immanent: Die reine Potenzialität, 
oder im cassirerschen Sinne die ideale Ebene, kann nur durch ihre Aktu-
alisierungen erfasst werden, ist aber zugleich der Funktionshorizont, in-
nerhalb dessen sich die Aktualisierungsprozesse abspielen.

In diesem Punkt ist es möglich, mit den nötigen Unterschieden, einen 
entscheidenden Punkt der Übereinstimmung mit Cassirers Metaphysik der 
symbolischen Formen und insbesondere mit seiner Rezeption der goethe-
schen Morphologie zu finden. Gerade aus der kontinuierlichen Relektüre 
Goethes entlehnt Cassirer den morphologischen Rahmen, der seinem phi-
losophischen Werk zugrunde liegt. Es ist hier nicht möglich, auf die Bedeu-
tung von Goethes Morphologie für den Philosophen im Zusammenhang 
mit den Hamburger Jahren, die er in direkter Zusammenarbeit mit Aby 
Warburg und seiner Bibliothek verbrachte, einzugehen, obwohl es sich 
um einen der interessantesten und fruchtbarsten Knotenpunkte der cas-
sirerschen Philosophie handelt. An dieser Stelle ist es wichtig zu betonen, 
dass Cassirer aus der Morphologie einen metaphysischen Rahmen entwi-
ckeln kann, der prozesshaft ist:38 Durch die Definition der Urphänomene 

37	 	Fazi, Contingent Computation, S. 136. Hervorhebung von mir. Im Original: 
»They are the unknown condition that is integral to the realisation of the 
actual occasion (or, in computation’s case, of the algorithmic actual proce-
dure).«

38	 	»Er [Goethe, Anmerkung d. Verf.] verzichtet keineswegs auf das Beständige; 
aber er erkennt kein anderes Bestätige an als dasjenige, das sich uns mitten 
im Werden darstellt und kraft dieses Werdens enthüllt.« (Ernst Cassirer, Das 

DIE KREATIVITÄT DER COMPUTATION

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98

als der grundlegendsten Ebene der Existenz definiert Cassirer die triadi-
sche Relation zwischen Ich-Du-Es als den Horizont, innerhalb dessen sich 
die symbolische Vermittlung bewegt, die das Ideale in das Aktuelle integ-
riert. Wie Cassirer selbst schreibt: »Life, reality, being, existence are not-
hing but different terms referring to one and the same fundamental fact. 
These terms do not describe a fixed, rigid, substantial thing. They are to 
be understood as names of a process«.39 Der Prozess ist die Tatsache, der 
Bogen, der der Entfaltung des Existenzgeschehens zugrunde liegt und der 
daher mit seinen Aktualisierungen, mit seinen Verkörperungen zusammen-
fällt. Dieser Prozess stellt für Cassirer nicht das »Außen«, das Transzen-
dente dar, sondern er ist seiner Entfaltung immanent. Jedoch: Trotz dieser 
Immanenz ist der Prozess zugleich nicht identisch mit seiner Entfaltung, 
da er dieser gegenüber immer logisch vorgängig und überschüssig ist. Was 
Fazi dann schreibt, gilt auch für Cassirer: »existence does not transcend 
the process of realising actual occasions. Rather, process and existence are 
the same thing«.40 Reine Potenzialität, d.h. die quantitative Unendlichkeit 
der Computation, und »actual occasions«, d.h. Computationsprozesse, 
befinden sich also in dieser Spannung der prozessualen Immanenz, wobei: 
»to look at computation as a self-constitutive process of determination 
means to understand this process of determination in terms of its self-ac-
tualisation.«41 Auf diese Autonomie müssen wir noch einmal zurückkom-
men, weil sie den Kern der Besonderheit der Computation ausmacht: Das 
Unbestimmte, das Unendliche, das Unerkennbare (Unknown) ist quan-
titativ und wird durch eine logische und formale Prozessualität erfasst. 
Computationale Technologien produzieren also kein Sinnliches, sondern 
ihre Kreativität ist der formalen Axiomatik der Computation immanent, 
ebenso wie ihre Beziehung zum Unbestimmten nicht repräsentational, son-
dern logisch ist: »incomputability demonstrates that computation is not 
just a physical manipulation of data, and that neither does it only involve 
the infinite continuous intensive transformation of these data through af-
fects and intensities. Algorithms are procedures through which to logical-
ly think, and not just to affectively feel, the unknown«.42

Mit anderen Worten, die Prozesshaftigkeit der computationalen Tech-
nologien ist nicht-menschlich, gerade weil sie quantitativ und nicht 

Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit, 
Bd. 4, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1994, S. 146. Zur 
Aktualität der Morphologie siehe: Ralf Müller et al. (Hg.), Morphologie 
als Paradigma in den Wissenschaften, Stuttgart: Frohmann-Holzboog 2022.

39	 	Ernst Cassirer, »Language and Art II«, in: Donald Phillip Verene (Hg.), Sym-
bol, Myth, and Culture. Essays and Lectures of Ernst Cassirer 1935–1945, 
New Haven-London: Yale University Press, S. 194. Hervorhebung von mir.

40	 	Fazi, Contingent Computation, S. 132.
41	 	Fazi, Contingent Computation, S. 133.
42	 	Fazi, Contingent Computation, S. 135.

DIE DIGITALE WELT ALS SYMBOLISCHE FORM

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


99

qualitativ ist, sie ist sinnlich leer, obwohl sie sich auf das Sinnliche und 
das Menschliche bezieht. Wenn es also, wie Fazi schreibt, so etwas wie 
computationales Denken gibt, kann es nur »constitute another modali-
ty of thought altogether: one that is processual yet impersonal, non-ex-
istential and extra-empirical«.43 Die Besonderheit von Computation und 
computationalen Technologien liegt in gewissem Sinne darin, dass sie 
die Schwelle der menschlichen symbolischen Vermittlung überschreiten, 
da sie das Unerkennbare außerhalb einer Darstellung erfassen können. 
Wenn sogar die Computation semiotisch ist, ist sie nicht lebendig und 
»tritt« mit der semiotischen Natur des Realen nicht durch ein Fühlen in 
Beziehung, sondern durch die reine Potenzialität der Computation, tritt 
also in eine formale, nicht-subjektive, nicht-menschliche und nicht-qua-
litative Beziehung. Es wurde bereits gezeigt, wie das Menschliche aus 
der Semiose des Lebens hervorgeht, indem es über die symbolische Prä-
gnanz und die verschiedenen Konkretisierungen in symbolischen For-
men in Beziehung zum Realen tritt. In der unterschiedlichen »Natur« 
der Beziehungen, die die Computation und das Menschliche zum Rea-
len unterhalten, liegt auch ihre irreduzible Distanz und in gewissem Sin-
ne Inkommensurabilität, doch die Grenze zwischen dem Menschlichen 
und dem Maschinellen bleibt nicht unüberwindbar, sie ist vielmehr eine 
poröse Schwelle, die eine Hybridisierung ermöglicht oder vielleicht so-
gar erfordert.

Die computationale Technologie als Data Potentiality

Ein weiterer Autor, der seine eigene Vision mit der Philosophie White-
heads verschränkt, ist Mark B. N. Hansen. Die Ansätze, mit denen Fazi 
und Hansen Whiteheads Philosophie nutzen, weisen signifikante Un-
terschiede auf; Fazi selbst ordnet Hansen dem so genannten »affective 
turn« zu, von dem sie sich hingegen distanziert, da sie – wie gezeigt 
– daran interessiert ist, eine feste Distanz zwischen Computation und 
analoger Sensibilität und Affektivität zu wahren.44 Trotz der Tatsache, 
dass die beiden Perspektiven manchmal in offenem Widerspruch zuei-
nander stehen, resoniert Hansens Versuch, die Besonderheit der Medi-
en des 21. Jahrhunderts durch ihren vorausschauenden und präkogniti-
ven Charakter zu definieren, mit Fazis Thesen über die Potenzialität der 
Computation. Dieser Abschnitt wird sich insbesondere auf das Konzept 
der Datenpotenzialität (Data Potentiality) konzentrieren, das Hansen in 
seinem Buch Feed-Forward eingeführt hat und das sicherlich einen der 

43	 	Fazi, Contingent Computation, S. 135.
44	 	Vgl. M. Beatrice Fazi, »Digital Aesthetics: The Discrete and the Continu-

ous«, Theory, Culture & Society (2019/36:1), S. 8.

DIE KREATIVITÄT DER COMPUTATION

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100

interessantesten und »abenteuerlichsten« Aspekte seines Denkens dar-
stellt. Hansens Arbeit geht genau von der Identifizierung der »Neuheit« 
aus, die die computationalen Medien in die Beziehung zwischen Mensch 
und technischem Medium einspeisen:

By twenty-first-century media, I mean to designate less a set of ob-
jects or processes than a tendency: the tendency for media to operate 
at microtemporal scales without any necessary – let alone any direct 
– connection to human sense perception and conscious awareness. 
This tendency is in large part the result of the revolution in media in-
stigated by digital computation: today’s microsensors and smart de-
vices allow for an unprecedented degree of direct intervention into 
the sensible confound. For the first time in history, media now typi-
cally affect the sensible confound independently of and prior to any 
more delimited impact they many come to have on human cognitive 
and perceptual experience. In this sense, twenty-first-century media 
pose a challenge that is new. They challenge us to construct a rela-
tionship with them.45

Die Medien des 21. Jahrhunderts stellen für Hansen eine absolute Neu-
heit dar, weil sie in direktem Zusammenhang mit dem »schwingenden 
Kontinuum« (vibratory continuum) der Welt stehen. Ihre Auswirkung 
auf die Sensibilität ist für Hansen der entscheidende Punkt, um ein neu-
es phänomenologisches Projekt zu entwickeln, das nicht mehr anthro-
pozentrisch, sondern neutral ist und in dem kein Sinnliches privilegiert 
wird.46 Die neuen Medien erfassen die Ambientalität (environmentality) 
des Realitätskontinuums vor der menschlichen Sensibilität und vor dem 
Bewusstsein und formen so unsere – in erster Linie körperliche – Erfah-
rung in einer Weise, die schlicht außerhalb unserer Wahrnehmungs- und 
Konzeptualisierungsmöglichkeiten liegt. Die zentrale These von Feed-
Forward dreht sich genau um die Behauptung, dass die Medien des 21. 
Jahrhunderts in der Lage sind, auf die Sensibilität zuzugreifen, und zwar 
entscheidend vor dem Menschen.47 Die Sensibilität und die Ästhetik der 
digitalen Medien sind autonom und erfassen das Kontinuum auf ei-
ner tieferen Ebene als das Menschliche, gerade weil die Medien des 21. 
Jahrhunderts die Ambientalität des Sinnlichen, des Realen nachzeich-
nen. Die Intrusivität dieser Medien ist also eine ästhetische Intrusivität, 
die durch die »Finesse«, mit der die computationale Technologie das 

45	 	Mark B.N. Hansen, Feed-Forward. On the Future of Twenty-First-Century 
Media, Chicago-London: The University Chicago Press 2015, S. 37.

46	 	Vgl. Mark B.N. Hansen, »Appearance In-Itself, Data-Propagation, and 
External Relationality. Towards a Realist Phenomenology of ›Firstness‹«, 
ZMK, (2016/1:7), S. 45–70.

47	 	Vgl. dazu, was Hansen »Claim About Access Data Sensibility« nennt. Han-
sen, Feed-Forward, S. 5, 8, 38, 141, 159, 170, 226, 234, 240.

DIE DIGITALE WELT ALS SYMBOLISCHE FORM

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


101

Mikrosensorische erfasst, und die Geschwindigkeit, mit der diese Ope-
rationen ausgeführt werden, ermöglicht wird.48 Wie Fazi selbst schreibt, 
läuft Hansens Projekt einer digitalen Aisthesis in die entgegengesetz-
te Richtung zu ihrer Definition der computationalen Ästhetik des Dis-
kreten. Tatsächlich bringt Hansen durch seinen »claim about access of 
data sensibility« lediglich die Kreativität der digitalen computationalen 
Medien zurück unter die Ägide der Sensibilität, das Diskrete wird also 
zwangsläufig der Möglichkeit einer ästhetischen Kapazität – im Sinne ei-
ner aisthesis – der computationalen Technologien unterworfen. Das Dis-
krete wird wieder zum Kontinuierlichen. Bleibt man bei der Perspektive, 
die Fazi eröffnet hat, ohne die Thesen und Unterschiede zwischen den 
beiden Denker:innen verflachen zu wollen, ist es interessant festzustel-
len, dass beider Arbeiten nicht nur – wie geschrieben – um das Konzept 
der Potenzialität kreisen, sondern auch um die Idee, dass die Besonder-
heit der computationalen Technologie in ihrer anderen Art des Zugangs 
zum »letzten Faktum« des Realen liegt. Fazis Arbeit befasst sich bewusst 
nicht mit der Art und Weise, wie sich Computation und digitale Medien 
auf sozialer, wirtschaftlicher, politischer usw. Ebene auf den Menschen 
(und Nicht-Menschen) beziehen. Es handelt sich vielmehr um eine philo-
sophische Untersuchung der Möglichkeit einer Ästhetik der Computati-
on, die formal und logisch bleibt und von den Beziehungen und Vermitt-
lungen abstrahiert, die computationale Technologien mit dem Sinnlichen 
und der menschlichen Erfahrung eingehen. Obwohl Hansen auch keine 
wirklich konkrete oder technische Analyse der Art und Weise vornimmt, 
wie das Sinnliche von computationalen Technologie erfasst wird, ist er 
doch an der phänomenologischen Art und Weise interessiert, in der Pro-
zesse wie Data Gathering, Data Mining und biometrische Technologien 
(u.a.) das Sinnliche aufspüren und durch analytische und statistische 
Operationen synthetisieren, die tatsächlich neue Daten, neue Informati-
onen hervorbringen: Es handelt sich um kreative und nicht-reprodukti-
ve Prozesse, gerade weil sie neue Beziehungen zwischen Daten herstellen 
und somit über die Determiniertheit der database hinausgehen. Genau in 

48	 	Die Mikrozeitlichkeit und Mikrosensorik von Rechenoperationen stellen für 
Hansen sowohl die pharmakologische Möglichkeit der Medien des 21. Jahr-
hunderts als auch deren problematische Natur dar. Zwar können die neu-
en digitalen Medien tatsächlich die menschliche Sensibilität auf die Ebene 
des Mikrosinnlichen hin öffnen und damit die menschliche Erfahrung über 
ihre biologischen Grenzen hinaus steigern (enhance), jedoch vergisst Hansen 
nicht die materiellen Bedingungen, innerhalb derer die neuen Medien ope-
rieren, Bedingungen, die stark durch kapitalistische Ausbeutung bestimmt 
und begrenzt sind. Für Hansen ist die Möglichkeit einer Pharmakologie der 
Medien des 21. Jahrhunderts untrennbar mit der Kritik und »Befreiung« 
dieser Medien von den extraktiven und ausbeuterischen Logiken des digi-
talen Kapitalismus verbunden.

DIE KREATIVITÄT DER COMPUTATION

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102

diesem Überschuss49 und dieser Kreativität – hier nicht auf der formalen 
Ebene, sondern bereits auf der sensiblen Ebene – spürt Hansen das auf, 
was er Data Potentiality nennt:

Because data potentiality combines the production of objective data 
with unprecedented possibilities for accessing that data, it allows for 
an excavation, or data-mining, of the settled world – which (to stick 
with the homology with phenomenology) is also a self-revelation or 
manifestation of that world – at extremely fine-grained scales. (The 
data that constitutes the settled world today are in reality data-in-
scriptions of prehensions, or, more precisely, they are liberated prehen-
sions (relationalities) that become independently addressable through 
the extremely fine-grained data-gathering capacities of contemporary 
microcomputational sensors.) […] data potentiality names the poten-
tiality of the actual – a potentiality already within the actual – that, 
however, is not already relative to a particular actualization or actu-
ality-in-attainment.50

An diesem Punkt ist es möglich, eine »Montage« zwischen den Positio-
nen von Fazi und Hansen vorzuschlagen: Während die erstere in White-
heads Konzept der reinen Potenzialität einen Verbündeten findet, um 
die Computation von der Notwendigkeit einer sinnlichen und qualitati-
ven Ebene zu »befreien«, um produktiv zu sein, verwendet Hansen an-
dererseits das Konzept der realen Potenzialität des britischen Philoso-
phen, um zu erfassen, wie die computationalen Technologien anders als 
der Mensch und unabhängig von ihm auf das Sinnliche zugreifen. Die 
Produktivität des Konzepts der ›Daten-Potenzialität‹ liegt aber auch da-
rin, dass es über die whiteheadsche Idee der realen Potenzialität hinaus-
geht, denn für Hansen ist die ›Daten-Potenzialität‹ statistisch und daher: 
»What is particularly interesting about the phenomenological structure 
of this manifestation qua data-mining is its probabilistic structure: what 
data-mining reveals is not the event of world manifestation but rather 
the potentiality for future events of manifestation«.51

49	 	Hansen nennt diesen Überschuss »surplus of sensibility«, ein zentrales 
Konzept in seiner Analyse: »This surplus of sensibility designates that part 
of microsensory intensification generated by twenty-first-century media that 
exceeds the short-term, instrumental circuits instituted by contemporary 
cultural capital. […] As one information scientist puts it, data-mining dif-
fers ›from ordinary information retrieval in that the information which is 
sought does not exist explicitly within the database, but must be ›discov-
ered‹‹ – or, indeed, produced by analytic operations. The key point here is 
that such discovery or production creates a surplus of sensibility to the pre-
cise extent that it exceeds the narrow instrumentality of capitalist cultural 
industries.« Hansen, Feed-Forward, S. 66.

50	 	Hansen, Feed-Forward, S. 168–169.
51	 	Ebd.

DIE DIGITALE WELT ALS SYMBOLISCHE FORM

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


103

Die Kluft zwischen der analytischen und der phänomenologischen Per-
spektive von Fazi und Hansen bleibt offenkundig, aber die Gegenüber-
stellung ihrer Ideen kann gerade wegen der unterschiedlichen Ebenen, 
auf denen diese Perspektiven angesiedelt sind, produktiv sein: gemeint 
ist die formale und quantitative Ebene, die noch »leer« ist (natürlich in 
einem logischen, nicht chronologischen Sinne), und eine Ebene, auf der 
das Sinnliche und das Menschliche bereits erschlossen sind.52 Hansens 
Vorschlag, von ›Daten-Potenzialität‹ als der spezifischen Fähigkeit von 
computationalen Technologie zu sprechen, auf eine Ebene des Realen 
zuzugreifen, die außerhalb der menschlichen Wahrnehmungs- und Be-
wusstseinsschwelle liegt, ist gerade deshalb bedeutsam, weil er einerseits 
die Autonomie dieser Technologien und andererseits auch die Art und 
Weise beschreibt, in der sie sich zum Menschen verhalten bzw. wie der 
Mensch sich zu ihnen verhält. Für Hansen ermöglichen die Mikrozeit-
lichkeit und die Mikrosensorik, mit denen diese Technologien arbeiten, 
auch die Öffnung der menschlichen Sensibilität für jenen Teil der Reali-
tät, der außerhalb seines perzeptiven und kognitiven Zugriffs liegt: aber 
die Fülle von Daten und Informationen, die die Operationen des Data 
Mining und Data Gathering sammeln und produzieren, sind dem Men-
schen nicht unmittelbar zugänglich, sondern müssen vermittelt und dem 
Bewusstsein zugeführt (feed-forward) werden. Die Bewegung – sowohl 
logisch als auch chronologisch – verläuft also von der maschinellen Ebe-
ne zur menschlichen Ebene durch Vermittlungen, die rein computatio-
nal und für den Menschen nicht zugänglich sind, sowie Vermittlungen, 
die stattdessen direkt für die menschliche Interpretation und Kontrolle 
oder als »gemischte« Operationen konzipiert sind. Diese Bewegung ver-
läuft also von der Ambientalität des Realen – in dem der Mensch (oder 
auch andere nicht-menschliche Akteure oder Faktoren) agiert – über die 
Mikrosensorik des Maschinellen hin zu einem Informationsüberschuss, 
der schließlich in die Makrosensorik des Menschen ›zurückkehrt‹. Die-
se Rückführung erfolgt durch die computationale Technologie, die den 
Informationsfluss in das interpretative (und wahrnehmende) Feld des 

52	 	Diese Klärung muss mit einer zweiten einhergehen: Ich habe mich hier da-
für entschieden, von Hansens Gedanken nur den Begriff der Daten-Poten-
zialität mitsamt den darin enthaltenen philosophischen Konsequenzen zu 
übernehmen. Auf diese Weise habe ich auch von dem phänomenologischen 
Projekt abstrahiert, das den Horizont bildet, innerhalb dessen Hansen die-
sen Begriff entwickelt und vorschlägt. Darüber hinaus wurde kein Versuch 
unternommen, auf die Vorzüge von Hansens Interpretation von Whitehead 
und auch auf seine freie Verwendung seiner Philosophie einzugehen. Ich bin 
mir bewusst, dass diese Operation nicht ohne Schwierigkeiten und Proble-
me ist, aber sie ist für mich dennoch legitim, wenn man sie als Hinzufügung 
einer Analyseebene zu Fazis Perspektive und in Bezug auf Cassirers Meta-
physik der symbolischen Formen betrachtet.

DIE KREATIVITÄT DER COMPUTATION

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104

Menschen lenkt – ein Vorgang, der als feed-forward beschrieben wird. 
Mit Verweis auf diese prähensive Funktionsweise und den präkognitiven 
Charakter stellt Hansen fest, dass die computationale Technologie zu-
sätzliche Vermittlungen in unsere Beziehung zur Realität einfügt, die au-
ßerhalb unserer kognitiven Kontrolle und sogar unseres Wahrnehmungs-
feldes liegen. Für Hansen kommt zur symbolischen Referenz (Symbolic 
Reference)53 eine maschinelle Referenz (Machinic Reference) hinzu:

For with the access to the domain of sensibility afforded by today’s me-
dia, we no longer need to position consciousness as the sole arbitrator 
of experience; rather, with today’s technologies for data-gathering and 
analysis, »machinic reference« displaces »symbolic reference« as the op-
eration whereby the data of causal efficacy gets presentified. Machines 
literally stand in for consciousness within the circuits through which we 
gain access to worldly sensibility.54

Die maschinelle Referenz bezieht sich also auf die Fähigkeit von computa-
tionalen Technologien, Daten zu erfassen, die außerhalb der menschlichen 
Wahrnehmung liegen, und sie dem Menschen zu präsentieren, nachdem 
sie aufgetreten sind (»after the fact«) oder, besser gesagt, nachdem sie in 
den computationalen Prozess eingegangen sind. Hansens pharmakologi-
sches Wagnis besteht gerade darin, dass die Medien des 21. Jahrhunderts: 
»provide an opportunity for worldly sensibility to be brought to bear on 
human experience without requiring that it first be reduced to the modes 
of experience characteristic of the human«.55 Auch wenn dieser Aspekt 
von Hansens Theorie hier nicht weiter vertieft werden soll, so ist doch ein 
Punkt hervorzuheben, der für die vorliegende Argumentation entschei-
dend ist. Die von Hansen vorgeschlagene maschinelle Referenz ›reprodu-
ziert‹ nicht auf einer biologischen und qualitativen, sondern auf einer for-
malen und prozessualen Ebene die »Arbeit« der symbolischen Prägnanz, 
ein Begriff, der bedeutsamer ist als der der Referenz, weil er nicht die An-
bringung einer Bedeutung an das Wahrgenommene impliziert, sondern 
vielmehr die Tatsache beschreibt, dass die menschliche Wahrnehmung be-
reits symbolisch ist, das heißt, dass dem Wahrnehmbaren bereits ein idea-
les »Etwas« beigefügt ist. Was die computationale Technologie erfasst, ist 
also ein »Außen« in Bezug auf den Menschen, das aber immanent bleibt 
und aus dem realen Kontinuum hervorgeht: Der autonome Zugang, den 
die computationale Technologie zum Realen hat, stellt für den Menschen 
auch eine andere Art dar, dieses Reale wahrzunehmen, und auf diesem 
Punkt beruht auch die Eigentümlichkeit der digitalen Welt.

53	 	Ein Begriff, der für Whitehead die Ebene der Bedeutung und Interpretation 
beschreibt, die der Mensch seiner Wahrnehmung und Empfindung des Rea-
len beimisst.

54	 	Hansen, Feed-Forward, S. 116.
55	 	Hansen, Feed-Forward, S. 227.

DIE DIGITALE WELT ALS SYMBOLISCHE FORM

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


105

3.3 Die Kreativität der digitalen Welt

Im Rückblick auf die Hauptthemen dieses Kapitels wurde zunächst zwi-
schen dem Digitalen, der Computation, der computationalen Technolo-
gie und der digitalen Welt selbst unterschieden und analysiert, wie jedes 
dieser Konzepte und jede dieser Ebenen eine Form autonomer Produkti-
on und Kreativität beinhaltet. Das Digitale wurde als eine Art, über das 
Diskrete und Diskontinuierliche zu denken, beschrieben; der Computa-
tion wurde – dank Fazi – mithilfe des Konzepts der reinen Potenzialität 
nachgegangen, und die Quelle ihrer Kreativität und Autonomie gegen-
über dem Sinnlichen und Qualitativen wurde gerade in ihrer formalen 
und quantitativen Ebene identifiziert; die computationale Technologie 
hingegen wurde mithilfe des Konzepts der realen Potenzialität aufge-
schlüsselt, oder vielmehr mit dem von Hansen vorgeschlagenen Konzept 
der Datenpotenzialität. Die Besonderheit dieser Technologien, so wur-
de gezeigt, liegt in ihrem präkognitiven Charakter und ihrer autonomen 
Fähigkeit, auf das Reale zuzugreifen (sowohl auf rein formaler als auch 
auf phänomenologischer Ebene), und zwar durch mikrotemporale und 
mikrosensorische Prozesse, die jenseits der menschlichen Schwelle liegen, 
welche wiederum durch die symbolische Prägnanz repräsentiert wird. 
Die maschinelle Referenz – dieser Prozess der Individuation und Inter-
pretation von Daten, die nicht vom Menschen, sondern eben von der 
Maschine erfasst werden können – fügt dem menschlichen Zugang zum 
Realen eine weitere Vermittlung, fügt aber auch eine neue Möglichkeit 
des Zugangs zum Realen selbst hinzu. Dieser Zugang wird doppelt ver-
mittelt: durch die Maschine und dann durch die symbolische Funktion.

Schließlich bleibt noch die Besonderheit der digitalen Welt zu klären, 
die als symbolische Form die komplexe und differenzierte Beziehung 
aller oben zusammengefassten Elemente darstellt. Die digitale Welt er-
gibt sich aus den Beziehungen, die der Mensch mit den computationa-
len Technologien unterhält, aber sie ist weder auf die Nutzung dieser 
Technologien durch den Menschen beschränkt, noch beschreibt sie den 
»virtuellen« Raum, in dem der Mensch im Alltag oder anderweitig han-
delt (z.B. social media, VR usw.). Vielmehr beschreibt die digitale Welt 
als symbolische Form die dynamische und differenzierte Art und Wei-
se, in der eine neue Vision von Realitäten und eine neue Art des Seins 
innerhalb dieser Realitäten gerade in der Beziehung zwischen mensch-
lichen und computationalen Technologien geformt wird. In dem abso-
lut schöpferischen Prozess von sowohl Welt als auch Mensch, der in der 
Interaktion von Mensch und Technik abläuft, entstehen neue (materi-
elle und ideelle) Konstellationen und Produktionsweisen, die eine neue 
Art des In-der-Welt-Seins und der Orientierung nach sich ziehen. Man 
denke beispielsweise daran, wie die in der Philosophie, Anthropologie 
und Soziologie (aber auch in der Psychoanalyse) theoretisierte Krise und 

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106

Dekonstruktion des modernen Subjekts von den konkreten Formen der 
Entmenschlichung, Dezentralisierung und Entanthropomorphisierung 
algorithmischer und computergestützter Prozesse begleitet wird, in de-
nen das Subjekt als ein Datum unter anderen Daten verbleibt und fak-
tisch nicht einmal mehr als Subjekt identifizierbar ist, schon gar nicht 
als modernes Subjekt.56

Als symbolische Form verstanden, ist die digitale Welt der Lebens-
raum, in dem das Reale des Menschlichen entsteht. In diesem Sinne ist 
die digitale Welt zwar nicht einfach menschlich, weil sie zumindest die 
Differenz und Andersheit der computationalen Technologie einschließt, 
aber sie bleibt gerade deshalb anthropomorph, weil sie die Art und Wei-
se, ja die Form ist, in der der Mensch versucht, mit der Welt zu kommu-
nizieren. Auch wenn die digitale Welt als symbolische Form zweifellos 
materiell, aber auch ideell mit den computationalen Technologien ver-
bunden ist, so ist sie doch unabhängig von ihnen oder, besser gesagt, sie 
erschöpft sich nicht in ihnen, auch nicht in der Beziehung zwischen ih-
nen und dem Menschen. Die Produktion der Wirklichkeit ist in der Tat 
keine technische Produktion, sondern eine symbolische Produktion von 
Formen, in denen sich der Mensch bewegt und orientiert. Die neue Visi-
on, die die digitale Welt auf die Wirklichkeit eröffnet, ist daher anthro-
pomorph, aber nicht mehr anthropozentrisch oder gar rein menschlich, 
sondern eine »mehr-als-menschliche« Vision,57 gerade weil sie durch die 
Intrusivität der computationalen Technologie verändert wird.

In der symbolischen Form der digitalen Welt steht der Mensch – 
nach seiner Hegemonie in der modernen Welt – nicht länger im Mit-
telpunkt des Weltverständnisses: Der Andere, der früher Gott war, ist 
nun der Algorithmus und die Transzendenz des Göttlichen wird nun 
durch die Transzendenz der Maschine repräsentiert. Diese These, die 
jetzt als Provokation in der Schwebe bleibt, aber im sechsten Kapitel 
dieser Dissertation aufgegriffen werden soll, impliziert auch, dass das 
digitale Subjekt dem mythischen Subjekt näher steht als dem modernen 
Subjekt. Genau wie im ersten Kapitel analysiert, folgen die verschie-
denen symbolischen Formen in der Tat nicht in einem teleologischen 
und linearen Prozess aufeinander, sondern koexistieren in dem Sinne, 
dass verschiedene Visionen und Verständnisse der Welt aufeinanderpral-
len oder sich »verbünden« können. So verschwindet beispielsweise das 

56	 	Man denke in diesem Zusammenhang an die gegensätzlichen Philosophien 
des Posthumanismus und des Transhumanismus, die selbst von zahlreichen 
Unterschieden und Pluralitäten durchzogen sind, sich aber über die Rolle 
der Technologie bei der radikalen Neudefinition des Menschen in einer mehr 
oder weniger nicht-anthropozentrischen Weise einig sind.

57	 	Vgl. Mark B.N. Hansen, »The Critique of Data, or Towards a Phenomeno-
technics of Algorithmic Culture«, in: Erich Hörl et al. (Hg.), Critique and 
the Digital, Zurich: Diaphanes 2021, S. 25–73.

DIE DIGITALE WELT ALS SYMBOLISCHE FORM

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


107

logisch-wissenschaftliche Denken der Moderne nicht unter der Hegemo-
nie der digitalen Welt, aber wird in seiner Darstellungs- und Orientie-
rungsform ineffizient. Genauso wie in Cassirers Beispiel das logisch-wis-
senschaftliche Denken nicht geeignet und funktional ist, die mythische 
Welt zu verstehen und zu beschreiben.58 Auch bei der Definition der di-
gitalen Welt sind wir also mit dem von Cassirer beschriebenen ewigen 
symbolischen Prozess konfrontiert:

The ego, the individual mind, cannot create reality. Man is surrounded 
by a reality, that he did not make, that he has to accept as an ultimate 
fact. But it is for him to interpret reality, to make it coherent, under-
standable, intelligible – and this task is performed in different ways in 
the various human activities, in religion and art, in science and philos-
ophy. In all of them man proves to be not only the passive recipient of 
an external world; he is active and creative. But what he creates is not 
a new substantial thing; it is a representation, an objective description 
of the empirical world.59

Es ist daher nun notwendig, die der digitalen Welt eigenen Formen der 
Darstellung und Interpretation der Realität zu analysieren. Diese For-
men und Tendenzen, die unsere Sicht und unser Verständnis der Welt 
prägen, sind die der Immersion und des Netzwerkes.

58	 	Vgl. Ernst Cassirer, »Die Begriffsform im mythischen Denken«, in: ders., 
Schriften zur Philosophie der symbolischen Formen, S. 3–62

59	 	Cassirer, »Language and Art II«, S. 195.

DIE KREATIVITÄT DER DIGITALEN WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zweiter Teil

Confirm Humanity

Before we subscribe you, we need to 
confirm you are a human.

I’m not a robot

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


111

Kapitel 4 
Immersion

It does not look painted at all; it is reality

Neue Preußische Zeitung-Kreuzzeitung 
18831

You will look into a computer screen and 
see reality

David Gelernter

Am 28. Oktober 2021 gab das zuvor noch als Facebook, Inc. geführte 
US-amerikanische Unternehmen bekannt, dass es seinen Namen und sein 
Logo in Meta Platforms, Inc. geändert hat. Die Ankündigung erfolgte 
zeitgleich mit dem Start einer neuen sozialen Plattform im Zusammen-
hang mit dem Metaverse genannten digitalen Großprojekt des Konzerns.
Am 5. Juni 2023 kündigt das US-amerikanische Unternehmen Apple die 
für Anfang 2024 geplante Markteinführung seines ersten Virtual-Rea-
lity-Headsets Apple Vision Pro an mit dem Versprechen, damit den ers-
ten »spatial computer« zu präsentieren.

Weder das Metaverse noch der Apple Vision Pro gehören bisher zu 
unserem Alltag, und in gewisser Weise sind beide eher Versprechen und 
Wetten auf eine mögliche Zukunft als bereits genutzte Technologien. Ei-
nes ist jedoch sicher: Das Interesse (nicht nur) des Silicon Valley hat sich 
eindeutig auf die Entwicklung von Technologien und Plattformen für 
die Schaffung und den Gebrauch von Virtual Reality, Augmented Rea-
lity und Mixed Reality konzentriert. Das Feld der wirtschaftlichen, kul-
turellen und politischen Interessen – das auch immer eine Projektions-
fläche von Wünschen, Utopien und Ängsten ist – im Zusammenhang mit 
der Entwicklung neuer Technologien ist derzeit gespalten zwischen dem 
Hype um sogenannte künstliche Intelligenzen, etwa das inzwischen po-
puläre ChatGPT von OpenAI, und den Versprechungen, dass wir bald in 
der Lage sein werden, verschiedene Formen virtueller Welten zu betreten 
und darin zu leben. Obwohl es sich um Technologien handelt, die unter-
schiedliche Vorstellungen – utopisch oder dystopisch – bedienen und in-
tensivieren, rufen sowohl der Hype um künstliche Intelligenzen als auch 

1	  	»It is exactly as His Majesty the Kaiser is reported to have said: It does not 
look painted at all; it is reality.« Journalistische Reportage über die Wirkung 
des Panoramas der Schlacht von Sedan (The Battle of Sedan) auf die Zu-
schauer. In Oliver Grau, Virtual Art. From Illusion to Immersion, Massa-
chusetts: MIT Press 2003, S. 98.

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112

die Erwartungen an die Entwicklung virtueller Realitäten einen Topos 
im Verhältnis zwischen westlicher Kultur und Technologie auf, nämlich 
die Angst vor der Aggressivität der Technologie sowie die mit Spannung 
gemischte Angst, dass diese endlich in der Lage sein wird, sich sozusa-
gen transparent zu machen und damit sowohl die Realität als auch den 
Menschen zu ersetzen.

Dass die Medientechnologie transparent wird, bezeichnet die Mög-
lichkeit, die Vermittlung zu vergessen, die sie zwischen dem Menschli-
chen, dem Realen und der Darstellung und Interpretation der Welt, die 
diese Technologie bietet, leistet. Der Wunsch nach Unmittelbarkeit, der 
sich durch die gesamte Geschichte der westlichen Medien zieht, ist zu-
tiefst mit zwei anderen Wünschen verknüpft: dem Wunsch, von den Me-
dien getäuscht zu werden, und dem nach Präsenz, das heißt, im Medium 
zu sein, wie man in der Welt ist.

Es gibt einen Begriff, der sowohl die Suche nach Illusion und Täu-
schung als auch das Bedürfnis nach einem unmittelbaren Gefühl der Prä-
senz in Bezug auf unseren Medienkonsum umfasst, der Begriff der Im-
mersion. Auf diesen wird sich das vorliegende Kapitel konzentrieren und 
zeigen, dass er mehr als eine Eigenschaft bezeichnet, die von den Tech-
nologien der virtuellen (VR) und erweiterten Realität (AR) angestrebt 
wird, sondern vielmehr eine Form, die eine Tendenz unserer Beziehung 
zur digitalen Welt sowohl auf der Ebene der Erfahrung als auch auf der 
symbolischen und politischen Ebene definiert. Diese kurze Einführung 
dient dazu, ein grundlegendes Thema der Analyse des Begriffs der Im-
mersion in diesem Kapitel zu umrahmen: Wie bei den Begriffen des Di-
gitalen und der digitalen Welten wird dieser Begriff zunächst abstrahiert 
bzw. von der Art und Weise und dem Kontext unabhängig gemacht, in 
dem er üblicherweise eingesetzt und verwendet wird, nämlich der Debat-
te über virtuelle und erweiterte Realität. Dies liegt zum einen daran, dass 
das immersive Potential von Technologien und Medien nicht ausschließ-
lich den genannten neueren Technologien vorbehalten ist, und zum ande-
ren daran, dass Immersivität als eine Tendenz der digitalen Welt in Bezug 
auf die Position des Menschen in dieser Welt analysiert werden soll. In 
diesem Sinne muss das Konzept der Immersion (vom Konzept der Vir-
tualität und) von den kontingenten Formen von VR und AR losgelöst 
werden, um das Bedürfnis und den Willen des menschlichen, in der digi-
talen Welt positionierten Subjekts zu beschreiben, sich nicht mehr bloß 
von seiner eigenen Realität zu distanzieren, sondern sich vollständig in 
sie hineinzuversetzen, was eine Anpassung unserer epistemologischen 
und ästhetischen Haltung zur Folge hat.

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


113

4.1 Immersion und Immersivität

Mit der Erfindung der sogenannten VR-Technologien in den 1960er 
Jahren ist der Begriff der Immersion zu einem gebräuchlichen Begriff 
und vor allem zu einem konzeptionellen Werkzeug in den Händen von 
Kunsthistoriker:innen und Medienwissenschaftler:innen geworden, um 
eine digital-technologische Art und Weise des Erlebens eines Kunstwerks 
zu beschreiben, die eine völlig neue und futuristische Erfahrung, ein völ-
liges Eintauchen in das Medium versprach, so als ob man sich in der re-
alen Welt befände. Wenn es also stimmt, dass der Begriff der Immersion 
eng mit der Entwicklung bestimmter digitaler Technologien verbunden 
ist, die als immersiv gelten, dann zeigt sich gerade im Versuch, diese Tech-
nologien als revolutionär und bahnbrechend im Vergleich zu früheren 
Medien darzustellen, ein paradoxes Moment: Ausgerechnet dieser Ver-
such macht auf die lange Geschichte der Immersion und immersiver Me-
dien aufmerksam, die weit vor der digitalen Ära beginnt. 2

Diese Geschichte – die oft mit der Geschichte und Genealogie der vir-
tuellen Realität (VR) verbunden ist – hat gezeigt, dass der Wunsch nach 
Immersion und die Schaffung entsprechender, eine virtuelle Realität an-
strebender Medien den Phänomenen, die wir heute mit diesen Begriffen 
bezeichnen, vorausgehen. Der Kunsthistoriker und Medientheoretiker 
Oliver Grau hat beispielsweise die Geschichte der virtuellen Kunst und 
Immersivität in das Spannungsfeld zwischen Kunst und Medien der Dar-
stellung einerseits und der Illusion andererseits gestellt, sodass die neu-
en Formen der virtuellen Kunst eher die Weiterentwicklung und Fort-
setzung einer langen Geschichte der Illusion und Immersion darstellen 
denn einen Bruch mit den »alten« Medien. In der Tat: »the idea of in-
stalling an observer in a hermetically closed-off image space of illusion 
did not make its first appearance with the technical invention of com-
puter-aided virtual realities«.3 Grau schlägt eine Genealogie der Immer-
sion vor, die mit der pompejanischen Malerei4 beginnt und über die 

2	  	Vgl. Mary Anne Moser, »Introduction«, in: Mary Anne Moser (Hg.), Im-
mersed in Technology. Art and Virtual Environments, Massachusetts: MIT 
Press 1996, S. xvii; Vgl. Bruno Di Marino, Nel centro del quadro. Per una 
teoria dell’arte immersiva dal mito della caverna alla VR, Milano: Aesthe-
tica Edizioni 2021.

3	  	Grau, Virtual Art, S. 4–5.
4	  	Grau führt als eines der frühesten Beispiele virtueller Kunst die Fresken in 

den Räumen der Villa der Mysterien in Pompeji (60 v. Chr.) an, die in der 
Tat einen Raum schaffen, der nicht nur, aufgrund des Realismus der Male-
rei, mimetisch ist, sondern auch illusorisch, gerade weil die Fresken in Kon-
tinuität mit der Architektur des Raumes gestaltet sind, die Illusion eines grö-
ßeren Raumes schaffen und darauf abzielen, den Betrachter in die reale und 
bildliche Umgebung einzuschließen. Vgl. Grau, Virtual Art, S. 25–29.

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114

illusorischen Räume der Renaissance und des Barock5 sowie die Kunst-
form der Panoramen6 hin zu mit VR geschaffenen Kunstwerke führt. An-
dere Autoren, wie der auf das Bewegtbild spezialisierte Historiker Bru-
no Di Marino, führen den Beginn der Geschichte der Immersion sogar 
auf die Wandbilder des Jungpaläolithikums zurück, und zwar insofern 
als die natürliche Umgebung der Höhle und das anthropische Element 
der Malerei einen dreidimensionalen und umgrenzten Raum schaffen, in 
dem der Betrachter »hermetisch« eingeschlossen ist, um den Ausdruck 
von Grau zu verwenden.7

Ein umfassender und erschöpfender Überblick über die Literatur, die 
sich mindestens seit den 1990er Jahren mit der Geschichte und Genealo-
gie der virtuellen Kunst sowie der Immersivität befasst, würde den Rah-
men dieses Kapitels sprengen. Wichtig ist zu betonen, dass die Bemühun-
gen all dieser Denker:innen nicht nur die Langlebigkeit der Immersion 
als Produktions- und Wirkungsweise von Kunstwerken und Medien de-
monstriert haben, sondern in gewisser Weise auch ihre enge Verbindung 
mit der Beziehung, die unsere Kultur zu Bildern hat. Wie Grau schreibt: 
»in each epoch, extraordinary efforts were made to produce maximum 
illusion with the technical means at hand«;8 dieser Wunsch nach Illu-
sion führte, dem Kunsthistoriker zufolge, zur Produktion von Medien, 
die den Betrachter mit 360°-Bildern konfrontieren, die somit allumfas-
send sind und einen immersiven Raum erzeugen. Dieser ikonische Raum 
ist gerade aufgrund seiner Immersivität illusorisch und gleichzeitig auf-
grund der illusorischen Kraft der Bilder immersiv.9 Wobei die Grau in-
teressierenden Bilder nicht diejenigen mit  darstellender Funktion sind, 
sondern darauf abzielen, ein Gefühl der Präsenz zu erzeugen: Die Illu-
sion zu erzeugen, scheinbar im Bild anwesend zu sein, ist das Ziel im-
mersiver Medien, die also nicht nur eine raffinierte Polysensorialität an-
streben, sondern auch versuchen, jede Reibung zwischen sich und dem 
Betrachter verschwinden zu lassen, d.h. sich selbst transparent zu ma-
chen. Der Versuch, ein Gefühl der Präsenz und Transparenz zu erzeugen, 
ist zentral für den Begriff der Immersion, ein Begriff, der trotz seiner ubi-
quitären Verwendung eine gewisse begriffliche Unschärfe behält.10 Auch 

5	  	Vgl. Grau, Virtual Art, S. 33–51.
6	  	Vgl. Grau, Virtual Art, S. 56–72. Grau analysiert insbesondere das Pano-

rama Die Schlacht von Sedan von Anton von Werner, das am 1. September 
1883 erstmals der Öffentlichkeit präsentiert wurde (vgl. dazu Grau, Virtual 
Art, Kapitel 3).

7	  	Di Marino, Nel centro del quadro, S. 9.
8	  	Grau, Virtual Art, S. 6.
9	  	Vgl. Grau, Virtual Art, S. 13–15.
10	 	Vgl. Florian Freitag et al., »Immersivity: An Interdisciplinary Approach to 

Spaces of Immersion«, Ambiances [Online], online am 11. Dezember 2020, 
http://journals.openedition.org/ambiances/3233.

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://journals.openedition.org/ambiances/3233
http://journals.openedition.org/ambiances/3233
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://journals.openedition.org/ambiances/3233
http://journals.openedition.org/ambiances/3233


115

die Begriffe Immersion und Immersivität werden oft als Synonyme ver-
wendet, tatsächlich bezeichnen sie zwei verschiedene Aspekte: Immer-
sion bezeichnet die Art der Rezeption und Wahrnehmung eines Werks, 
eines Mediums, eines Bildes, während Immersivität die Fähigkeit eines 
Objekts oder eines Mediums bezeichnet, das Gefühl des »Eintauchens« 
hervorzurufen. Wenn also der Begriff Immersion einen Rezeptionspro-
zess bezeichnet, bezeichnet Immersivität einen Produktionsprozess. Im-
mersive Technologien und Medien erzeugen somit ein Gefühl der Immer-
sion durch die Schaffung eines ikonischen und multisensorischen Raums, 
der die Illusion der Anwesenheit in einer anderen Realität erzeugt. Die-
ses Gefühl der Anwesenheit bringt ein äquivalentes Gefühl der (absolu-
ten) Nähe zu den Bildern und Medien, in die man eintaucht, mit sich: In 
diesem Sinne verringern immersive Technologien und Medien die Dis-
tanz zwischen dem vermittelten Objekt (z.B. einem Bild, einem Film, ei-
ner Theateraufführung usw.) und dem Subjekt. Die Aufhebung der emo-
tionalen und sinnlichen Distanz, ein Gefühl der unmittelbaren Präsenz 
und die Transparenz des Mediums: Dies sind die Merkmale, die für die 
Immersion notwendig sind und die wir in mehr oder weniger totalisier-
ter Form bei der Nutzung vieler unserer digitalen Geräte vorfinden, aber 
die Immersivität der digitalen Welt als symbolische Form liegt nicht nur 
darin begründet.

Ein erster, für meine Argumentation grundlegender Punkt muss hier 
hervorgehoben werden: Die Genealogie der Immersion zeigt, dass es in 
der westlichen Ausprägung der Bild-Subjekt-Beziehung neben einer dar-
stellenden Linie, in der das Bild dazu dient, eine Idee, ein Konzept, eine 
moralische Lehre usw. zu visualisieren, also jemandem etwas zu reprä-
sentieren, der sich in einer physischen sowie emotionalen und konzep-
tionellen Distanz befindet, auch eine immersive Linie gibt, in der sich 
das Bild stattdessen ausdehnt, um einen totalisierenden Raum zu schaf-
fen, der ein Subjekt einschließt, das somit in den Mittelpunkt des Bil-
des selbst gestellt wird. Wie der Medienarchäologe Erkki Huhtamo ar-
gumentiert, kann der Wunsch nach Immersion als ein kultureller Topos 
betrachtet werden, der sich durch die Medien- und Kunstgeschichte zieht 
und »immer wieder in bestimmten kulturellen und ideologischen Mo-
menten aktiviert – oder sogar fabriziert – wurde«;11 der Begriff der Im-
mersion ist also »eine historische und ideologische Konstruktion [...], die 
sich zu verschiedenen Zeiten und an verschiedenen Orten manifestiert 
hat.«12 Huhtamos These ist interessant, weil sie die Immersion sowohl 
innerhalb einer rein ästhetischen und visuellen Kultur als auch auf einer 

11	 	Erkki Huhtamo, »Unterwegs in der Kapsel. Simulatoren und das Bedürfnis 
nach totaler Immersion«, in: Simon Penny (Hg.), Critical Issues in Electron-
ic Media, New York: State University of New York Press 1995, S. 43.	

12	 Ebd.

IMMERSION UND IMMERSIVITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116

anthropologischen Ebene verortet; die Definition der Immersion als kul-
tureller Topos ist für Huhtamo nämlich eng mit der Wunschdimension 
verbunden, die die Produktion und den Konsum immersiver Medien und 
Technologien begleitet. Die vielfältigen Immersionsmetaphern, so Huh-
tamo, beziehen sich auf unterschiedliche Praktiken und Empfindungen: 
»›ins Wasser eintauchen, sich in die Fluten stürzen‹, ›die Leinwand (oder 
den Spiegel) durchbrechen‹, ›den Körper verlassen (oder gegen einen an-
deren vertauschen)‹, ›sich in einer simulierten Welt verlieren‹ oder ›im 
Cyberspace herumnavigieren‹«,13 und doch drücken sie alle ein gemein-
sames Moment aus:

Alle diese Metaphern beinhalten einen Übergang, eine Passage von ei-
nem Bereich in einen anderen, aus der unmittelbaren Realität greifbarer 
Objekte und direkter sinnlicher Daten in ein Anderswo. Offenbar spielt 
die Technologie die Rolle des Vermittlers, doch der Sachverhalt erweist 
sich als komplexer, denn die Technologie ist selbst zu einem Anderswo 
unseres Begehrens geworden, zu »einem obskuren Objekt unserer Be-
gierde« – verführerisch und abstoßend zugleich.14

Es ist der Begriff der Schwelle, der zu einem Verbindungsglied zwischen 
den verschiedenen Metaphern der Immersion wird. Die Idee der Schwel-
le, des Übergangs von einer Realität in eine andere, unterstreicht einen 
grundlegenden Aspekt des Wunsches nach Immersion, nämlich seine es-
kapistische Dimension: Der Topos der Immersion ist nichts anderes als 
der Ausdruck des menschlichen Wunsches und Bedürfnisses, an einen 
– oft utopischen und ideellen – anderen Ort zu fliehen, der sich von 
der erlebten Realität unterscheidet.15 Die Schwelle – oder vielmehr das 
Überschreiten der Schwelle – stellt somit die (rituelle) Geste dar, die den 
Übergang und den Eintritt in den immersiven Raum und die Erfahrung 
des immersiven Erlebnisses ermöglicht: das physische Überschreiten der 
Schwelle eines Raumes, der Zugang zu einer immersiven Installation, ei-
nem Panorama, einem Kino oder das Tragen eines VR-Visors – dies sind 
alles Beispiele für Gesten, die die Täuschung der Immersion antizipie-
ren und ermöglichen. Die archäologische und genealogische Arbeit in-
nerhalb der Kunst- und Mediengeschichte zeigt die lange Tradition der 

13	 	Huhtamo, »Unterwegs in der Kapsel«, S. 1.
14	 	Ebd. Hervorhebung von mir.
15	 	Die Verknüpfung dieser verschiedenen Wunschdimensionen – Eintauchen, 

Flucht, Illusion – öffnet den Diskurs der Immersion für Erfahrungen, die 
nichts mit dem Einsatz von Medien und Technologien der Immersion stric-
to sensu zu tun haben. Wie Autoren wie Huhtamo und Di Marino betonen, 
wird die immersive Erfahrung auch durch den Konsum von Drogen ange-
strebt und ist mit der Traumdimension verbunden, wobei die Schwelle zwi-
schen Wachsein und Schlaf überschritten wird. Vgl. Huhtamo, »Unterwegs 
in der Kapsel«, S. 41–42; Di Marino, Nel centro del quadro, Kapitel 8.

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


117

Immersion und ihrer Medien, aber auch ihre Historizität: Die Tendenz 
zur Immersion ist kein Universalie, sondern eine mehr oder weniger re-
levante und dominante kulturelle Tendenz in verschiedenen Kulturen 
oder Epochen. Mit anderen Worten, die Historisierung des Konzepts 
der Immersion impliziert, dass es mehr oder weniger immersive Kultu-
ren und mehr oder weniger immersive historische Epochen gibt, in de-
nen der Wunsch nach Immersion mehr oder weniger dominant ist und 
dieser Wunsch mit einer mehr oder weniger starken Nutzung und Ent-
wicklung immersiver Technologien und Medien einhergeht.

Wie oben beschrieben, überschneiden sich im Begriff der Immersion 
mehrere Dimensionen und theoretische Linien: von der anthropologi-
schen Dimension, die die Beziehung zwischen Mensch und Bild betrifft, 
über die historische Dimension, die die konkreten Praktiken der Immer-
sivität nachzeichnet, bis hin zur ästhetischen Dimension, sowohl im Sin-
ne der künstlerischen Praxis und Theorie und der visuellen Kultur als 
auch – und das ist wichtig – im Sinne der Aisthesis, der Wahrnehmung 
und der Wahrnehmungsgeschichte, d.h. des Bewusstseins, dass die Erfah-
rung und Wahrnehmung der Wirklichkeit immer auch mit den Disposi-
tiven verknüpft ist, die die Menschen zur Darstellung und Vermittlung 
ihrer Wirklichkeit verwenden. Gerade dieser letzte und entscheidende 
Punkt wird im dritten Abschnitt dieses Kapitels behandelt und soll des-
halb hier erst einmal offengelassen werden.

Kehren wir zunächst zu Graus These zurück, dass Immersion eine 
grundlegende Tendenz in unserer Beziehung zu Bildern darstellt. Im-
mersivität beinhaltet insbesondere die Produktion von nicht-repräsen-
tativen, aber erfahrungsbezogenen Bildern, die daher auf die Konstituti-
on eines ikonischen Raums abzielen, der in der Lage ist, ein Gefühl der 
Präsenz, des unmittelbaren Seins zu erzeugen. Das Merkmal dieser Bil-
der ist die Fähigkeit, den Betrachter »in die Mitte des Bildes«16 zu rü-
cken und zu »visually seal off the observer hermetically from external 
visual impressions«.17 Auch in dieser Hinsicht ist die Schwelle konzepti-
onell und phänomenologisch grundlegend für die Immersivität: Sobald 
die Schwelle überschritten wird, versucht sie in gewissem Sinne zu ver-
schwinden oder, besser gesagt, jenen Rahmen, jene Schwelle oder Grenze 
verschwinden zu lassen, die die Illusion der Immersivität bricht, weil sie 
die Begrenztheit und Künstlichkeit der alternativen Welt zeigt, in die man 
gerade eingetaucht ist. Es ist gerade der Akt des Eintretens in das Bild, 
der die erfahrungs- und kognitiven Bedingungen schafft, um das Medi-
um so transparent wie möglich zu machen und folglich auch die (per-
zeptive und kognitive) Distanz zwischen dem Betrachter und dem Bild 
und dem Medium selbst aufzuheben. In der Tat bedeutet das Erreichen 

16	 	Di Marino, Nel centro del quadro, S. 9.
17	 	Grau, Virtual Art, S. 13.

IMMERSION UND IMMERSIVITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118

eines Gefühls unmittelbarer Präsenz paradoxerweise die Beseitigung jeg-
licher Reibung mit dem Medium, was gerade das Gefühl der Präsenz 
selbst vermittelt. Und genau diese Tendenz, die Nähe zu suchen und ihr 
den Vorzug vor der Distanz zu geben, führt dazu, dass unsere Reaktion 
auf, unsere Beziehung zu und unser Konsum von Bildern und immer-
siven Medien in der Regel dadurch gekennzeichnet ist »by diminishing 
critical distance to what is shown and increasing emotional involvement 
in what is happening«.18 Für Grau bezieht sich der Begriff »virtuell« in 
»virtuelle Kunst« genau auf den paradoxen Zustand, eine künstliche, hy-
permediale Welt zu schaffen, die jedoch in der Lage ist, den Betrachter 
so gut zu täuschen, dass eine »as if«-Realität entsteht, ein »Als-ob«, das 
so plausibel ist, dass es als eine reale Alternative – realistisch oder nicht 
– zur Außenwelt wahrgenommen wird.19

In dem Buch Reality Media schlagen Jay David Bolter, Maria Engberg 
und Blair MacIntyre eine andere Interpretation von virtuellen Medien 
oder eben reality media vor, die zwar Berührungspunkte mit der The-
orie von Grau aufweist, sich aber gleichzeitig in wesentlichen Punkten 
von ihr unterscheidet. Tatsächlich legt die Definition der reality media 
die Betonung statt auf das Virtuelle auf das Reale: Virtuelle und erwei-
terte Realität sind in der Tat Teil unserer komplexen Medienkultur und 
insbesondere jener Medien, die darauf abzielen, die Realität visuell zu 
erfassen.20 Auch wenn zur Erreichung dieses Ziels illusorische Techni-
ken eingesetzt werden, liegt der Schwerpunkt hier nicht auf dem Streben 
nach Illusion, sondern vielmehr auf dem Vergleich zwischen unserer Er-
fahrung der Welt und der vermittelten Darstellung derselben. In diesem 
Sinne hat jedes reality media den doppelten Zweck, die Realität effektiv 
zu erfassen und dies in einem Spiel aus Mediation und Remediation bes-
ser zu tun als frühere reality media.21 Wenn die Wirksamkeit der reality 

18	 	Ebd.
19	 	»The expression ›virtual reality‹ is a paradox, a contradiction in terms, and 

it describes a space of possibility or impossibility formed by illusionary ad-
dresses to the senses. In contrast to simulation, which does not have to be 
immersive and refers primarily to the factual or what is possible under the 
laws of nature, using the strategy of immersion virtual reality formulates 
what is ›given in essence,‹ a plausible ›as if‹ that can open up utopian or 
fantasy spaces. Virtual realities – both past and present – are in essence im-
mersive.« (Grau, Virtual Art, S. 15).

20	 	 Jay David Bolter et al., Reality Media. Augmented and Virtual Reality, Mas-
sachusetts: MIT Press 2021.

21	 	Die von den Autor:innen nachgezeichnete Genealogie der reality media be-
ginnt mit der Erfindung der Perspektive in der Renaissance, setzt sich fort 
mit der barocken Trompe-l’œil-Technik, der Erfindung des Panoramas, der 
Fotografie und des Kinos und gelangt schließlich zum Fernsehen und den 
digitalen Technologien der virtuellen und erweiterten Realität. Die von den 

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


119

media nämlich allein auf ihrer Illusionsfähigkeit beruhen würde, könn-
ten sie nur scheitern und ihr Versprechen enttäuschen. Das Gefühl der 
Präsenz, das selbst für Bolter, Engberg und MacIntyre für die immersive 
Erfahrung von grundlegender Bedeutung ist, hat nichts mit den illusori-
schen Fähigkeiten der Medien zu tun und muss neu überdacht werden: 
»Instead of an as if feeling, it is a feeling of both and; that is, the expe-
rience is both mediated and immediate at the same time. We never en-
tirely forget that we are having a VR experience, but we find ourselves 
on the threshold of forgetting. Being on that threshold is an uncanny 
feeling, a sense of presence in a reality medium«.22 Das Gefühl der Prä-
senz ist also eher durch das Gleichgewicht zwischen dem Vergessen und 
dem Wiedererkennen des Mediums und durch das daraus erwachsende 
Gefühl der Verwunderung gegeben,23 und nicht durch die Abwesenheit 
von Vermittlung. Die völlige Transparenz der Medien und das absolute 
Gefühl der Unmittelbarkeit sind daher für die Autor:innen nicht nur un-
erreichbar, sondern auch unerwünscht im Hinblick auf bzw. nicht not-
wendig für das Erreichen der Immersion,24 die aber auch für sie eng mit 
dem Gefühl der Präsenz und der damit verbundenen emotionalen und 
empathischen Reaktion verbunden ist.

Der Begriff Immersion – wie er bisher analysiert wurde – umfasst also:

	– die Tendenz, die Distanz zwischen dem Medium und dem Betrach-
ter aufzuheben. Immersion ist also eine Art und Weise, Bilder und 
Medien zu erleben, die alternativ ist und im Gegensatz zu einer Be-
trachtungsweise steht, die Distanz bevorzugt und verlangt. Distanz 
und Nähe sind also komplementäre Strategien, die den Betrach-
ter gleichzeitig bestimmen und konstituieren, indem sie ihm eine 
andere psychophysische und epistemologische Haltung abverlan-
gen. »Die Möglichkeit, das Kunstwerk nicht distanziert, sondern 
auf eine stark partizipative und emotionale Weise zu erleben«,25 so 

Autor:innen vorgeschlagene Rekonstruktion der Geschichte der reality me-
dia zielt nicht auf eine Genealogie der Immersivität ab, wie dies bei den hier 
zitierten Arbeiten von Oliver Grau und Bruno Di Marino der Fall ist, son-
dern auf die Einbeziehung der digitalen Technologien der virtuellen und er-
weiterten Realität in die Geschichte der Mediation und Remediation von 
reality media.

22	 	Bolter et al., Reality Media, S. 169.
23	 	Bolter et al., Reality Media, S. 194.
24	 	Das Erreichen einer solchen Transparenz wird von den Autor:innen als ein 

Mythos bezeichnet. Siehe: Bolter et al., Reality Media, Kapitel 7 und Kapi-
tel 8.

25	 	Di Marino, Nel centro del quadro, S. 11. Meine Übersetzung. Im Origi-
naltext: »la possibilità di esperire l’opera d’arte non in modo distaccato, ma 
fortemente partecipativo, emozionale«.

IMMERSION UND IMMERSIVITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120

Di Marino, bezieht sich auf die immersive Art und Weise, mit dem 
Kunstwerk in Resonanz zu treten, »auf eine Haltung des ekstati-
schen Genusses, die durch das im kreativen Prozess verwendete Dis-
positiv selbst hervorgerufen wird und notwendig ist, um das Werk 
genießen und verstehen zu können«.26

	– den Versuch, ein Gefühl der unmittelbaren Präsenz im immersiven 
Kunstwerk und in Medien zu erzeugen. Immersive Medien streben 
nach Transparenz, d.h., sie wollen so weit wie möglich aus dem 
Wahrnehmungsfeld des Betrachters verschwinden, um vergessen zu 
werden und um dergestalt eine Erfahrung der unmittelbaren Prä-
senz zu vermitteln. Neben dem Begriff der Präsenz wird daher auch 
der Begriff der Unmittelbarkeit grundlegend: Was Immersivität – 
als Produktionsweise – erreichen will, ist genau das komplizier-
te Gleichgewicht zwischen der notwendigen Vermittlung und der 
größtmöglichen Transparenz dieser Vermittlung, um ein Gefühl des 
unmittelbaren Sehens und Erlebens zu erzeugen. Bei dem Wunsch 
nach Unmittelbarkeit geht es jedoch offensichtlich nicht darum, 
Unmittelbarkeit tatsächlich zu erlangen, unmittelbar ist in der Tat 
nicht einmal unsere Erfahrung und unser Verständnis von »wirkli-
cher Realität«,27 vielmehr geht es dabei um »a family of beliefs and 
practices that express themselves differently at various times among 
various groups«.28 Auch hier handelt es sich um eine (nicht erschöp-
fende) Tendenz innerhalb unserer Medien- und Kunstgeschichte, die 
den Glauben und den Wunsch zum Ausdruck bringt, an die Re-
alität des Bildes oder der ästhetischen Erfahrung zu glauben, die 

26	 	Di Marino, Nel centro del quadro, S. 11. Meine Übersetzung. Im Original-
text: »ad un atteggiamento di fruizione estatica indotta dal dispositivo stes-
so utilizzato nel processo creativo e necessaria per poter godere e compren-
dere l’opera«.

27	 	»Wenn man zu den Typologien der ›Realität‹ neben der erweiterten, der vir-
tuellen und der gemischten auch die ›reale Realität‹ (RR Real Reality, wie 
Kevin Joyce es nennt) hinzufügt, macht man nicht einfach einen boutade 
oder weist auf etwas Selbstverständliches hin, sondern betont, wie unsere 
eigene Alltagsrealität, unsere natürliche Umgebung, als ein Dispositiv er-
lebt wird, das mit anderen technologisierten environment gleichwertig ist« 
[Meine Übersetzung]. Im Originaltext: »Quando tra le tipologia di ›realtà‹, 
accanto a quella aumentata, virtuale e mista, si aggiunge anche la ›realtà 
reale‹ (RR Real Reality la definisce Kevin Joyce) non si opera una sempli-
ce boutade o si evidenzia ciò che si dovrebbe dare per scontato, piuttosto si 
sottolinea come la nostra stessa realtà quotidiana, il nostro ambiente natu-
rale, venga vissuto come un device alla stregua degli altri environment tec-
nologizzati«. (Di Marino, Nel centro del quadro, S. 16).

28	 	 Jay David Bolter / Richard Grusin, Remediation. Understanding New Me-
dia, Cambridge-Londo: MIT Press 2000, S. 30.

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


121

man betrachtet bzw. der man ausgesetzt ist. Eng verbunden mit dem 
Wunsch nach Immersion ist seine Historizität: »immediacy [is] the 
expression of a historical desire«.29 Wie das Paar Distanz und Nähe 
steht also auch die Unmittelbarkeit in einem polaren Verhältnis zur 
Hypermediation, d.h. dem entgegengesetzten Wunsch und der Pra-
xis, das meiste aus dem Bild herausholen zu wollen.30 Auf diesen 
Punkt werde ich im fünften Kapitel zurückkommen müssen.

Die oben hervorgehobenen Makro-Themen dienen dazu, die Grundla-
gen für eine Analyse der Immersion zu legen, die im Rahmen der vor-
liegenden Studie unvollständig bleiben muss. Die hier vorgeschlagene 
Analyse ist sich der Herausforderung bewusst, die in den Begriffen Im-
mersion und Immersivität konvergierende theoretische und praktische 
Vielfalt zusammenzuhalten. Die Anerkennung dieser Schwierigkeit und 
der interdisziplinären Dimension des Konzepts der Immersion sagt aber 
auch etwas über das Konzept selbst aus. Anerkannt als Teil einer ästhe-
tischen und künstlerischen Praxis und Medienproduktion innerhalb der 
westlichen visuellen Kultur, wurde das Konzept der Immersion zudem 
wegen seines begehrenden Charakters hervorgehoben. Es handelt sich 
also nicht nur um eine ästhetisch-künstlerische Form, sondern auch um 
eine anthropologische Form, die eng mit den in einer Epoche vorherr-
schenden Bildformen und folglich mit den Dispositiven und Technolo-
gien verbunden ist, die diese Formen nähren und konstituieren.

Das Aufzeigen der »territorialen« Breite des Konzepts der Immersion 
grenzt es eindeutig von seiner Verwendung als rein technisches Merk-
mal moderner Formen von virtual reality, augmented reality und mixed 
reality ab. Es ist offensichtlich, dass der Ansatz der hier genannten Au-
toren:innen diese Verwendung umkehrt: Die genannten digitalen Tech-
nologien sind eines unter vielen Beispielen für immersive Technologien 
und fallen somit in das breite Spektrum der Immersivität. Das bedeutet 
nicht, dass diese Technologien und die komplexen Praktiken und Ästhet-
iken, die mit ihnen verbunden sind, nicht wichtig sind, um den Begriff 
der Immersion zu vertiefen und vor allem um die Art und Weise und den 
Sinn zu definieren, in der die symbolische Form der digitalen Welt eine 
starke immersive Tendenz aufweist. Wenn man die Aufmerksamkeit auf 
die digitalen Technologien der Immersivität lenkt, wird auch das kom-
plizierte Verhältnis zwischen dem Begriff der Immersion und dem Begriff 
des Virtuellen deutlich, das ebenfalls klar über den alltäglichen Sprach-
gebrauch hinausgeht. Der folgende Abschnitt ist der Analyse dieser Be-
ziehung gewidmet.

29	 	Bolter/Grusin, Remediation, S. 31.
30	 	Vgl. Bolter /Grusin, Remediation, S. 20–52.

IMMERSION UND IMMERSIVITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122

4.2 Immersion und Virtualität

Der Begriff »virtuell« ist kein selbstverständlicher Begriff und stellt ein 
philosophisches und semantisches Problem dar. Wie die Begriffe »Im-
mersion« und »Immersivität« ist auch der Begriff »virtuell« so nuancen-
reich und vielfältig, dass seine Bedeutung unscharf geworden ist. Von der 
Verwendung als Metapher über das Synonym für Simulation bis hin zum 
zentralen Begriff für die Philosophien zahlreicher Denker:innen, darun-
ter natürlich Gilles Deleuze und Brian Massumi (§3.2),31 hat das Wort 
»virtuell« so viele Bedeutungen angenommen, dass die Gefahr besteht, 
dass es überhaupt nichts mehr bedeutet:

The digital revolution has given rise to virtual meetings, virtual stores, 
virtual currencies, and any number of other virtualizations of items, 
functions, or activities that we previously and customarily encountered 
in the familiar world beyond the screen. So, like the concept of medium, 
in the analysis of virtual we begin with a profusion of uses and a con-
ceptual vagueness that may simply confuse us. Given the extraordinary 
number of things that have been labelled as virtual in recent times, and 
that such references are often extraordinarily vague, one might have 
doubts about the real utility of the term, perhaps even suspecting it of 
being a fashionable though vacuous way of referring to our current 
technological predicament.32

Auch hier würde es den Rahmen und die Möglichkeiten dieser Arbeit 
sprengen, zu versuchen, eine erschöpfende Beschreibung der Verwendun-
gen und Bedeutungen zu liefern, mit denen das Virtuelle in Verbindung 
gebracht wird. Interessant und notwendig für die vorliegende Argumen-
tation ist es vielmehr, den Versuch zu unternehmen, die Beziehung zwi-
schen dem Virtuellen, der ästhetischen Theorie und der Immersivität in 
Bezug auf die Produktion derjenigen Subjektivität zu umreißen, die in 
die symbolische Form der digitalen Welt involviert ist. Zu diesem Zweck 
wird zunächst ein kurzer und unvollständiger Überblick über eine »Äs-
thetik des Virtuellen« gegeben,33 um dann zu analysieren, wie moder-
ne ästhetische Praktiken und die Nutzung von VR-Technologien unsere 
Beziehung nicht nur zu Bildern, sondern zur Realität selbst verändern, 

31	 	Der Begriff des Virtuellen wird in diesem Kapitel nicht in Bezug auf die Phi-
losophie von Deleuze verwendet. In diesem Sinne wird das Virtuelle, das hier 
geklärt werden soll, nie als das deleuzesche Virtuelle verstanden, obwohl es 
viele Interpretationen gibt, die versuchen, Deleuzes Theorien zur Klärung 
des technologischen Virtuellen zu nutzen.

32	 	Grant Tavinor, The Aesthetic of Virtual Reality, New York: Routledge 2022, 
S. 21.

33	 	Siehe: Roberto Diodato, Immagine, arte, virtualità. Per una estetica della 
relazione, Brescia: Morcelliana, 2020.

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


123

indem sie deren Sicht und Interpretation verändern sowie den Betrach-
ter dazu bringen, andere Standpunkte einzunehmen. Schließlich wird die 
These vertreten, dass gerade in der Produktion einer Subjektivität oder 
vielmehr in der jeweiligen Produktionsweise von Subjektivität die frucht-
bare Beziehung zwischen Immersivität, Virtualität und der digitalen Welt 
als symbolische Form zum Ausdruck kommt.

Bevor ich zu dieser letzten und zentralen These komme, muss ich, wie 
geschrieben, mit der Art und Weise beginnen, in der die ästhetische The-
orie das Konzept des Virtuellen behandelt hat. Auch hier treten die Be-
griffe des Virtuellen und der Immersion in Beziehung: Beide betreffen 
nämlich die Herstellung eines Raumes, der ein anderer ist als der kon-
krete Raum des Realen, der aber mit einer Intensität erlebt und genossen 
wird, die stattdessen als real wahrgenommen und beschrieben wird. Das 
Kunstwerk zu erleben bedeutet, mit ihm nicht nur konzeptionell, son-
dern auch sensibel und emotional in Resonanz zu treten, wie Di Marino 
feststellt: »Die gesamte Kunstgeschichte ist also auf ihre Weise immersiv, 
wenn wir sowohl räumlich als auch sensorisch-emotional argumentie-
ren; wenn der Betrachter sich buchstäblich von dem, was er vor sich hat, 
einnehmen lässt, bis er jeden Bezugspunkt verliert«.34 Die Metapher des 
Eintauchens impliziert offensichtlich das Vorhandensein eines Raums, 
einer Atmosphäre, einer Umgebung, in die man eintritt. Und es ist ge-
nau dieses Vorhandensein, das zur Idee der Virtualität des Kunstwerks 
führt: im Sinne von Virtualität als Existenzweise dessen, was durch das 
Kunstwerk repräsentiert wird und das, obwohl es sich von der Konkret-
heit der »realen Welt« unterscheidet, real ist. Diese eigentümliche Seins-
weise nennt Susanne K. Langer in Feeling and Form die »strangeness« 
oder »otherness« des Kunstobjekts: »The form is immediately given to 
perception, and yet it reaches beyond itself; it is semblance, but seems to 
be charged with reality«.35 Auch der ästhetische Raum, den das Kunst-
werk strukturiert und organisiert, ist nicht der eigentliche Raum, in dem 
wir handeln und leben:

The harmoniously organized space in a picture is not experiential space, 
known by sight and touch, by free motion and restraint, far and near 
sounds, voices lost or re-echoed. It is an entirely visual affair; for touch 
and hearing and muscular action it does not exist. For them there is 
a fat canvas, relatively small, or a cool blank wall, where for the eye 

34	 	Di Marino, Nel centro del quadro, S. 11. Meine Übersetzung. Im Origi-
naltext: »Tutta la storia dell’arte, dunque, è a suo modo, immersiva, quan-
do ragioniamo in termini sia spaziali sia sensoriali-emozionali; quando lo 
spettatore si lascia letteralmente invadere da ciò che ha di fronte, al punto 
da perdere qualsiasi punto di riferimento.«

35	 	Susanne K. Langer, Feeling and Form. A Theory of Art, New York: Charles 
Scribner’s Sons 1953, S. 52.

IMMERSION UND VIRTUALITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124

there is deep space full of shapes. This purely visual space is an illusion, 
for our sensory experiences do not agree on it in their report. Pictori-
al space is not only organized by means of color (including black and 
white and the gamut of grays between them), it is created; without the 
organizing shapes it is simply not there. Like the space »behind« the 
surface of a mirror, it is what the physicists call »virtual space« – an in-
tangible image.36

Es mag sein, dass diese Definition des virtuellen Raums angesichts der 
zunehmenden Polysensorialität und Interaktivität von Kunstwerken und 
Räumen der virtuellen Realität nicht mehr ganz zutreffend ist, aber sie 
drückt dennoch deutlich den unterschiedlichen Status zwischen der er-
fahrbaren Konkretheit der gegenwärtigen Realität und der Virtualität 
des künstlerischen oder spielerischen ästhetischen Raums aus, in dem 
die Sinne des Betrachters gewissermaßen getäuscht werden müssen. Bei 
der durch die ästhetische Virtualität hervorgerufenen Illusion handelt es 
sich jedoch nicht um die Illusion, sich so im virtuellen Raum zu befin-
den, wie man sich in der Welt befindet, und ebenso nicht unbedingt um 
die mimetische Täuschung einer Darstellung, die den realen Raum per-
fekt durchdringt.37 Vielmehr wird hier ein anderer Raum geschaffen, der 
sich in der Realität als »fremder Gast«38 wiederfindet und in dem sich 
das Subjekt stets bewusst ist, es mit etwas Anderem zu tun zu haben oder 
in einem Anderswo zu sein. Dies ist ein weiterer Grund, warum das Vir-
tuelle nicht als Synonym für Simulation verstanden werden kann, denn 
so sehr die VR-Technologien auch in Simulationsszenarien eingesetzt 
werden mögen, die virtuelle Realität an sich ist keine mimetische oder 
simulative Darstellung der äußeren Realität, sondern die Schaffung ei-
ner anderen Realität. Und in dieser ist das Subjekt nicht verpflichtet, in 
Kontinuität mit der äußeren Realität zu handeln. Ebenso klar ist, dass 
der Begriff des Virtuellen nicht als Synonym oder Äquivalent zum Com-
putationalen (noch weniger zum Digitalen) verstanden werden kann. 
Dementsprechend kann ein virtueller Raum ein Computational Space 
sein, muss es aber nicht. 

Digitale VR-Technologien (VR, AR, MR und XR)39 sind daher Teil der 
facettenreichen Geschichte der Immersion und stellen heute zweifellos ei-
nen grundlegenden Teil unserer ästhetischen Erfahrung dar. Von Morton 

36	 	Langer, Feeling and Form, S. 72.
37	 	Die 360°-Bilder, die Grau untersucht, stehen in dieser Tradition.
38	 	Langer, Feeling and Form, S. 50.
39	 	Virtual Reality (VR), Augmented Reality (AR), Mixed Reality (MR) und Ex-

tended Reality (EX) können sämtlich als verschiedene Punkte auf demselben 
Spiegel der VR-Technologien betrachtet werden, auch wenn sie immer noch 
unterschiedliche Interaktionen und Erfahrungen beinhalten. In diesem Teil 
der Analyse werden wir die VR-Erfahrung betrachten, die ein völliges Ein-
tauchen in die Szene beinhaltet.

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125

Heiligs Sensorama bis zum von Mark Zuckerberg versprochenen Me-
taverse wurden und werden erhebliche Anstrengungen in die Produkti-
on von Medien gesteckt, die den Betrachter/Nutzer mittels multisenso-
rischer und immersiver Geräte einbinden. Die VR-Technologien stellen 
somit den jüngsten und wirksamsten Versuch dar, Medien zu schaffen, 
die nach der immersiven Logik der Transparenz und Unmittelbarkeit 
funktionieren, sodass »virtual reality has become a cultural metaphor 
for the ideal of perfect mediation, and other media are now being held to 
the standard supposedly set by virtual reality«.40 Die Hersteller von VR-
Technologien versprechen die ultimative Erfahrung von Präsenz, Ein-
tauchen, Bewegungs- und Imaginationsfreiheit und letztendlich den Be-
ginn einer Revolution des Medien- und Realitätskonsums an sich. Die 
Versprechungen, die mit VR-Technologien einhergehen, sind in gewis-
ser Weise auch eine Neuauflage – eine Remediation – der Wünsche, die 
andere Reality Media oder virtuelle Medien zuvor transportiert haben. 
Wie Oliver Grau bei seiner Analyse einer Aussage des Erfinders des ers-
ten VR-Brille, Ivan Edward Sutherland,41 feststellt, sind die modernen 
Technologien des Bildschirms, der Displays, der Headsets usw. wirksam, 
wenn sie wieder als offenes Fenster zu einem anderen Ort, zu einer ima-
ginären, idealen Realität funktionieren, wie Leon Battista Alberti in De 
Pictura (1435) bekanntlich über die Kunstform des Gemäldes schrieb. 
Die Metapher des Fensters, die in der Kunst- und Mediengeschichte eine 
zentrale Rolle spielt, ist evokativ, aber auch kreativ; ihre Wirksamkeit 
liegt unter anderem darin, dass sie eine echte Produktionsweise eines an-
deren Ortes theoretisiert und kodifiziert hat, die mit dem Wunsch des 
Blicks des Subjekts verbunden ist: »Ein Viereck mit geraden Winkeln, 
so groß ich es will, das ich als ein offenes Fenster zur Welt betrachte, 
durch das ich das betrachte, was dort gemalt sein wird«42. Die heutige 
VR-Technologien tun nichts anderes, als die Schwelle des Sehens und 
des Eintritts in die Welt, an die Albertis Fenster gemahnt, zu verschie-
ben. Und in diesem Sinne ermöglichen VR-Technologien die Realisie-
rung des Wunsches, nach Belieben in ein Anderswo eintreten zu können, 

40	 	Bolter/Grusin, Remediation, S.161.
41	 	»One must look at a display screen as a window through which one beholds 

a virtual world. The challenge to computer graphics is to make the picture 
in the window look real, sound real, and the objects act real.« (Grau, Vir-
tual Art, S. 162); Siehe dazu: »Virtual reality operates most often under the 
logic of transparency. For enthusiasts, the perfect interface is one in which 
the user, wearing a head-mounted display, feels as if she has fallen through 
Alberti’s window and into a world of computer graphics.« (Bolter/Grusin, 
Remediation, S. 162).

42	 	Meine Übersetzung. Im Original: »un quadrangolo diretti angoli quanto 
grande io voglio, el quale reputo essere una finestra aperta sul mondo per 
donde io miri quello che quivi sarà dipinto«

IMMERSION UND VIRTUALITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126

was gleichzeitig bedeutet, der gelebten Realität entkommen zu können: 
von der kontemplativen Flucht in ein mystisches Anderswo bis hin zur 
spielerischen Flucht in Videospiele oder Filme: Es ist diese eskapistische 
Dimension, die sowohl in der Kunst als auch in der heutigen Nutzung 
von VR-Technologien vermittelt wird.43 Wie der Philosoph Andrea Pi-
notti zeigt, ist der uralte Wunsch, »in das Bild einzutreten« und damit 
über den Schwellenrahmen des Fensters hinauszugehen, mit dem eben-
so alten Traum der Bilokation verbunden, d.h. der Fähigkeit, an zwei 
verschiedenen Orten gleichzeitig zu sein, die in der Vergangenheit Hei-
ligen und außergewöhnlichen Persönlichkeiten zugesprochen wurde.44 
Die VR-Technologien, so Pinotti, erfüllen und verlagern diesen Wunsch 
in unsere Gegenwart. Durch verschiedene VR-Geräte wird die außerge-
wöhnliche und übernatürliche Fähigkeit der Bilokation zur technischen 
Möglichkeit der Multilokation. In einer offensichtlich immersiven Per-
spektive suchen die VR-Technologien nicht mehr nach einer Television, 
sondern nach einer Telepräsenz, die eine Art Teleportation durchläuft.45 
Dank der Verwendung von Headsets und anderen Geräten gelingt es 
den VR-Technologien, das Subjekt effektiv in eine Dimension zu verset-
zen, die das Verhältnis zwischen Körper, Vision und Selbst problemati-
siert und verkompliziert: Tatsächlich erfährt in ihnen das Subjekt ein An-
derswo, sogar in Bezug auf seinen eigenen Körper, auch wenn dieser der 
Horizont bleibt, innerhalb dessen sich die ästhetische Erfahrung der VR 
abspielt. In diesem Sinne ist man wirklich bilokiert oder multilokiert, 
denn das Subjekt tritt in ein anderes »Hier« ein und bleibt gleichzeitig 
im »Hier« des eigenen Leibes präsent, sodass eine Verlagerung des Blicks 
immer auch eine Verlagerung des Körpers und des Selbst ist. Die – zu-
mindest angestrebte – technische Möglichkeit der Telepräsenz in VR »is 
radically challenging the phenomenological conception of the Leib as an 
inescapable centre of self-orientation, so characterised thus in the classic 
Husserlian description: ›I do not have the possibility of distancing myself 
from my Body [Leib], or my Body from me‹«.46 Trotz – oder vielleicht 
gerade wegen – der Tatsache, dass die phänomenologische Unmöglich-
keit einer Distanz zwischen Selbst und Körper durch VR-Technologien 

43	 	 In diesem Zusammenhang ist es sicherlich interessant, sich vor Augen zu 
führen, in welchen Bereichen sich VR entwickelt und gefestigt hat: im Ga-
ming (und der Pornographie) und in der Kriegsführung, Warfare. Die eska-
pistische Dimension zeigt sich in der signifikanten Polarität zwischen der 
hedonistischen Flucht aus der Realität und der betäubenden Flucht vor rea-
ler Gewalt.

44	 	A. Pinotti, »Staying Here, Being There. Bilocation, Empathy and Self-Em-
pathy in Virtual Reality«, in: Anna Donise et al. (Hg.), Ripensando l’empa-
tia tra etica ed estetica, Bollettino Filosofico XXXVII (2022), S. 142–162.

45	 	Pinotti, »Staying Here, Being There«, S. 143.
46	 	Pinotti, »Staying Here, Being There«, S. 142.

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


127

widerlegt und dynamisiert zu werden scheint, bleibt der Körper ebenso 
ein Problem und eine Herausforderung für das theoretische Verständnis 
wie für den Einsatz solcher Technologien.47 In Materializing New Me-
dia thematisiert Anna Munster genau diese Schwierigkeit, einen »Platz« 
und eine Rolle für den Körper in seiner Beziehung zur Maschine und zu 
digitalen Technologien und Praktiken zu finden, die ja gerade aufgrund 
ihrer virtuellen Dimension als entmaterialisierend und unkörperlich ver-
standen und vorgestellt werden. Sie schreibt:

Perhaps in these visions of VR, technology is consistently conceived in a 
transcendental relation to the body. Contrary to any overt declarations 
of re-embodying the world, the body in all of these accounts is either 
perceived to be an impediment that a prostheticized technics must help 
to overcome or a supplement to be added back into a technology that 
has lost its »way«.48

Ob als Hindernis oder als Ergänzung, der Körper wird als fremd ge-
genüber den VR-Technologien betrachtet und umgekehrt.49 So wie Vir-
tualität als abhängig von VR-Technologien und nicht als bereits zur 
Körperlichkeit selbst gehörend gedacht wird.50 Im Gegensatz zu dieser 
Perspektive schlägt Munster stattdessen eine Analyse der neuen Modi 
der mittels VR-Technologien zugänglichen Techno-Verkörperung vor. 
Zu dieser Verkörperungsweise gehört eine Vorstellung von Subjektivi-
tät, die nicht mehr als an den jeweils eigenen Körper gebunden gedacht 

47	 	Der Körper kann in der Tat Widerstand leisten und sich in Form von ech-
tem Unbehagen bemerkbar machen, z.B. in Form von cybersickness.

48	 	Anna Munster, Materializing New Media. Embodiment in information aes-
thetic, New England: University Press of New England 2006, S. 112.

49	 	Es ist wichtig zu betonen, dass diese Perspektive, obwohl sie im akademi-
schen Diskurs breit diskutiert und kritisiert wird, nach wie vor die hegemo-
niale Perspektive ist, mit der die Notwendigkeit und das zu Bejahende der 
Entwicklung von VR-Technologien und deren Einbindung in den Alltag der 
Menschen erzählt und damit auch gerechtfertigt wird. Die transhumanis-
tische Ideologie des Silicon Valley predigt eine radikale Form des techno-
logischen »Enhancements«, die im kartesischen Dualismus von Geist und 
Körper wurzelt, wobei der Körper offensichtlich eine Einschränkung und 
ein Problem darstellt, das technologisch überwunden und gelöst werden 
muss. Der vom Silicon Valley geförderte Techno-Enthusiasmus verknüpft 
in signifikanter Weise eine Perspektive des interessierten »Humanismus« 
– die Befreiung des Menschen vom Leiden und von den Beschränkungen 
des Körpers – mit den für den Spätkapitalismus typischen Wirtschafts- und 
Kontrolllogiken und produziert Geräte, die ihrerseits Subjekte hervorbrin-
gen, die in solche Logiken eintauchen und in sie verwickelt sind.

50	 	Siehe auch: The Affect Body (Part II), in: Mark B.N. Hansen, New Philosophy 
for New Media, Cambridge-London: The MIT Press 2006, S. 127–235. Beide 
Perspektiven sind mit der deleuzianischen Theorie des Virtuellen verbunden.

IMMERSION UND VIRTUALITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128

wird, sondern vielmehr zwischen dem Körper und dem virtuellen Selbst 
verteilt ist.51 Was hier von Interesse ist, ist genau diese Idee der Neuver-
handlung der Beziehung zwischen Sehen-Körper-Selbst, bei der das Sub-
jekt in einem Prozess der Modulation zwischen dem intimen Raum des 
körperlichen Selbst und dem ebenso intimen Raum des virtuellen Selbst 
aufgefangen wird. Um diese Neuverhandlung zu erforschen, ist es jedoch 
notwendig, auf die grundlegende Tatsache zurückzukommen, dass VR-
Technologien die Neuvermittlung von Technologien des Gesichtspunkts 
(Point-of-View-Technologies) darstellen.52 Gemeint sind jene Medien 
wie Malerei, Fotografie und Film, in denen der Betrachter aufgefordert 
wird, den Gesichtspunkt eines anderen zu übernehmen. Im Gegensatz 
zu früheren Medien, die den Betrachter passiv einbeziehen, beziehen die 
VR-Technologien den Betrachter aufgrund ihrer Interaktivität und ins-
besondere aufgrund der Tatsache aktiv ein, dass die Headsets es dem 
Betrachter ermöglichen, so sehr in die Sichtweise eines anderen einzu-
tauchen, dass er diese zu seiner eigenen macht und sie als Ich-Erfahrung 
erlebt. Dieses Überfließen und Einlaufen des Blicks des Anderen in das 
Subjekt bringt offensichtlich eine Neuverhandlung zwischen dem eige-
nen Körper und dem Blick (oder der Sichtweise) des Anderen mit sich, 
denn in gewisser Weise erlaubt diese Alterität ein  »Zusammenwohnen« 
mit der Körperlichkeit und der Erfahrung eines anderen Subjekts. Es ist 
offensichtlich eine bewusste Entscheidung und eine Strategie, VR-Tech-
nologien zu nutzen, um das Gefühl der Immersion und Präsenz zu radi-
kalisieren, das bereits in anderen Medien wie Fotografie und Kino an-
gestrebt wurde und wird. Und so ist es kein Zufall, dass gerade aus dem 
Kino die Technik und Sprache der POV-Kamera (Point-of-View) über-
nommen wurde, um einen Großteil der in VR genutzten Inhalte zu pro-
duzieren:

Denn in der virtuellen Realität spielt der Nutzer, wie Diodato in Erinne-
rung ruft, die Doppelrolle des Zuschauers und des Akteurs, und folglich 
›repräsentieren virtuelle Körper nichts anderes als sich selbst, sie sind 

51	 	Munster, Materializing New Media, S. 114. »But the digital, scaled down 
from its commodified hype, may also be a mode of setting of the pulsations, 
repetitions and multiplications that our bodies, analog compositions that 
they are, can use to transform themselves and become virtual selves. Analog/ 
digital relations are interdependent rather than separate. With this inter-de-
pendency also comes the acknowledgment of the interrelations between cor-
poreality and technology, actuality and virtuality. These interdependencies 
trace out various actualizations of virtual subjectivity. As Hayles has argued, 
VR technologies may allow us to experience subjectivity that does not re-
main bounded by our bodies but rather is distributed across our physical 
bodies and virtual selves.These are doubled in VR environments, games and 
many other forms of new media interfaces.«

52	 	Bolter/Grusin, Remediation, S. 162.

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


129

(digitale) Bilder, aber keine Bilder von etwas anderem, und daher kei-
ne Repräsentationen, sondern Bild-Wesen‹. […] Wenn der Benutzer den 
Virtual-Reality-Visor trägt, wird alles aus seiner Sicht erlebt, und gleich-
zeitig – das ist das Paradoxe – wird nichts mehr subjektiv gefilmt, da 
seine Rolle die des Beobachters, des Zeugen bleibt (oder bleiben sollte), 
auch wenn jene Loslösung von der Darstellung auf der Leinwand, die 
der Kinobesucher auch einsetzen kann, um sich in gewisser Weise vor ei-
ner übermäßigen Identifikation mit dem Film zu schützen, definitiv ent-
fällt, mit fatalen Folgen auf der perzeptiven und motorischen Ebene.53

Die Annahme – bis hin zur Verkörperung – der POV-Kamera ermöglicht 
dem Nutzer eine Art Befreiung und Dynamisierung des Gesichtspunkts: 
In der filmischen Erfahrung hält die POV-Kamera, so sehr sie den Be-
trachter auch in den zu erzählenden Blickwinkel bringt, den Blick des 
Zuschauers unbeweglich; VR-Technologien hingegen basieren auf Be-
wegung und auf verschiedenen Freiheitsgraden des Nutzers, sich im vir-
tuellen Raum zu bewegen, vor allem indem er wählt, wohin er seinen 
Blick richtet: »Also, die Besonderheiten dieser einzigartigen Sehweise 
sind zwei: a) Es ist ein Blick in ständiger Bewegung; b) Es ist ein Blick, 
der zwei Bewegungen kombiniert: die vom Programmierer (oder Regis-
seur) gewählte Bewegung, innerhalb derer der Nutzer seine eigenen per-
sönlichen Bewegungen gestaltet«.54

Die Übereinstimmung zwischen dem programmierten Blick und dem 
halbfreien Blick des Nutzers hebt die Distanz zwischen dem Nutzer/
Zuschauer und der in der VR präsentierten Darstellung auf: Wenn das 
Kino der Wille zum Zeigen ist, so waltet in der VR-Erfahrung der Wil-
le, lebendig zu machen. Die Strategien zur Verwirklichung dieses Wil-
lens sind vielfältig und bringen natürlich unterschiedliche Erfahrungen 

53	 	Di Marino, Nel centro del quadro, S. 132. »Del resto nella realtà virtuale, 
come ricorda Diodato, il fruitore riveste il doppio ruolo di spettatore e di 
attore, di conseguenza »i corpi virtuali non rappresentano altro da sé, sono 
immagini (digitali) ma non immagini di altro, e quindi non rappresentazio-
ni, bensì enti-immagini«.[...] Nel momento in cui l’utente indossa il visore 
di realtà virtuale tutto viene vissuto dal suo punto di vista, e al tempo stes-
so – questo è il paradosso – nulla è più filmato in soggettiva, poiché il suo 
ruolo rimane (o dovrebbe rimanere) quello di osservatore, di testimone, an-
che se quel distacco nei confronti della rappresentazione su schermo che lo 
spettatore del cinema può attuare anche per difendersi in qualche modo da 
un’eccessiva identificazione con il film, viene decisamente a cadere, con fa-
tali conseguenze sul piano percettivo e motorio.« Meine Übersetzung.

54	 	Di Marino, Nel centro del quadro, S. 133. Meine Übersetzung. Im Origi-
naltext: »Dunque le peculiarità di questa singolare modalità di visione sono 
due: a) è uno sguardo in perenne movimento; b) è uno sguardo che combina 
due movimenti: quello scelto dal programmatore (o dal regista) all’interno 
del quale l’utente si ritaglia i suoi movimenti personali.«

IMMERSION UND VIRTUALITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130

für den Nutzer mit sich: Es ist sicherlich etwas anderes, wenn der Nut-
zer in der VR-Umgebung beispielsweise keinen Körper hat und sein Blick 
daher fluktuierend und körperlos ist, als wenn im Gegenteil eine Reprä-
sentation seines eigenen Körpers in die VR eingefügt wird oder sogar 
der Körper eines anderen Geschlechts oder mit einer anderen Hautfar-
be eingenommen wird oder der Nutzer aufgefordert wird, die Perspek-
tive eines Tieres einzunehmen. Vom Werbevideo, das das Metaverse ein-
leitet, bis hin zum Einsatz von VR für immersiven Journalismus sind die 
Konzepte der Präsenz und der tiefen emotionalen Bindung allgegenwär-
tig und zeigen, wie VR-Technologien konzipiert und programmiert wer-
den, um eine emotionale Nähe zu schaffen, die – im besten Fall – auch 
zu einer epistemischen Nähe, zu einem Verständnis der Realitäten ande-
rer führt. Paradigmatisch für dieses Narrativ und die ideologische Rah-
mung des VR-Potenzials ist der virale TED Talk von Chris Milk,55 der 
sich selbst als »immersiver Storyteller« bezeichnet. In besagtem Talk 
stellt er fest, dass VR das Potenzial hat, zu »the ultimate empathy ma-
chine« zu werden. In den typischen 10 Minuten dieser Talks werden 
alle Schlüsselbegriffe des aktuellen Diskurses über VR abgehandelt: die 
Definition von VR als »very experiential media«, das es erlaubt, zu »in-
habitat the world«, sowie der immersive Anspruch schlechthin, dass: »It 
feels like real life, it feels like truth and you feel present in the world that 
you are inside of and you feel present with the people that you are in-
side of it with«. Milk weiter: »that’s why I think Virtual Reality has the 
potential to actually change the world. So, it’s a machine, but through 
this machine we become more compassionate, we become more emp-
athetic, and we become more connected. And, ultimately, we become 
more human«.56 Es ist offensichtlich, dass die diese enthusiastischen 

55	 	 In diesem TED Talk (März 2015) stellt Milk den VR-Dokumentarfilm Clouds 
over Sidra (Arora und Milk, 2015) vor, der den Zuschauer in das Flücht-
lingslager Za‘atari versetzt, um die Geschichte von Sidra zu verfolgen, einem 
syrischen Mädchen, das mit seiner Familie im Lager lebt. Für eine kritische 
Analyse: Lisa Nakamura, »Feeling Good about Feeling Bad: Virtuous Virtu-
al Reality and the Automation of Racial Empathy«, Journal of Visual Cul-
ture (2020/19:1), S. 47–64, https://doi.org/10.1177/1470412920906259. 
Die Arbeit von Milk und Arora ist sicherlich kein Unikat, aber das bekan-
nteste Beispiel für das, was als immersiver Journalismus bezeichnet wird. 
Siehe dazu: Caleb Garling, »Virtual Reality, Empathy and the Next Jour-
nalism«, wired.com, 3.11.2015, https://www.wired.com/brandlab/2015/11/
nonny-de-la-pena-virtual-reality-empathy-and-the-next-journalism/. (Zu-
griff: 19.06.2022)

56	 	Die Metapher des Fensters ist auch im Milks Talk zu finden: »How do I 
put the all of you inside of the frame? [...] But then I started thinking about 
frames and what they represent, and a frame is just a window. I mean, all 
these media that we watch television, cinema are these windows into this 

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1177/1470412920906259
https://www.wired.com/brandlab/2015/11/nonny-de-la-pena-virtual-reality-empathy-and-the-next-journalism/
https://www.wired.com/brandlab/2015/11/nonny-de-la-pena-virtual-reality-empathy-and-the-next-journalism/
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1177/1470412920906259
https://www.wired.com/brandlab/2015/11/nonny-de-la-pena-virtual-reality-empathy-and-the-next-journalism/
https://www.wired.com/brandlab/2015/11/nonny-de-la-pena-virtual-reality-empathy-and-the-next-journalism/


131

Äußerungen beherrschende Idee die Annahme ist, dass die emotionale 
Nähe, die durch die Einnahme der Kameraperspektive im POV geschaf-
fen wird, unweigerlich ein starkes Gefühl der Empathie hervorruft, weil 
der Betrachter in der Welt ist, die er sieht, mit den Menschen zusammen 
ist, die er sieht, und diese Welt, diese Menschen und ihre Gefühle erlebt. 
Der ultimative Kollaps der perspektivischen Distanz fällt mit der ulti-
mativen empathischen Erfahrung zusammen. Doch wie Giulia Rainoldi 
in ihrem Aufsatz »Face-to-Face, or Face-To-Visor. Is Cinematic Virtual 
Reality the ›Ultimate Empathy Machine‹?«57 gezeigt hat, entspricht die 
Übernahme des Kameraauges in der VR nicht der Verkörperung im An-
deren oder gar in einem Selbst, das im Raum des Anderen zusammenlebt 
und ihn erlebt, sondern eher einer Spektralisierung des Selbst: Die Men-
schen, die Umgebung, die Geschichte, die tatsächlich gefilmt und gezeigt 
werden, sind in einer Zeit eingeschlossen, die nicht mit dem »Besuch« 
des Zuschauers übereinstimmt, wie Rainoldi bemerkt. Auch wenn man 
– zum Beispiel – von Menschen umgeben ist, ist es unmöglich, ihnen in 
die Augen zu sehen, es ist unmöglich, sich selbst anzusehen, weil die Bli-
cke und Ereignisse durch den Zuschauer hindurchgehen, der zwar in der 
Szene anwesend ist, aber als Gespenst und nicht als Körper unter ande-
ren Körpern. Rainoldi unterstreicht erneut die Problematik der Annah-
me, dass eine geringere Distanz zur Szene zu einer größeren Empathie 
mit ihr führt, ebenso wie es problematisch ist, anzunehmen, dass Em-
pathie ein humanitäres Gefühl ist, das sich ausschließlich an die richtet, 
die als Opfer wahrgenommen werden. Die »ultimative Empathie-Ma-
schine« kann jedoch jede Sichtweise, auch die des Täters, einbeziehen 
und so den Zuschauer in emotionale Nähe zu ihm bringen. Ein provo-
katives und verstörendes Beispiel für diese Möglichkeit zeigt der bahn-
brechende Film Strange Days von Kathryn Bigelow aus dem Jahr 1995. 
Dies Story des Films ist angesiedelt in einem dystopischen Los Angeles. 
In der Zeit des Films ist es mithilfe des sogenannten SQUID (Supercon-
ducting Quantum Interference Device) möglich, sowohl eigene als auch 
fremde Erinnerungen und körperliche Empfindungen aufzuzeichnen, um 
sie erneut zu erleben. In einer Szene, die mit der Kamera in der POV-Per-
spektive gedreht wurde, wird die weibliche Figur Iris vergewaltigt und 
ermordet. Der Zuschauer übernimmt die Ich-Perspektive nicht des Op-
fers, sondern des Täters, und zwar im Wissen, dass das Opfer selbst via 

other world. And I thought: Oh great I got you in the frame, but I don’t 
want you in the frame, I don’t want you in the window, I want you through 
the window, I want you through the other side. In the world, inhabiting 
the world.«

57	 	Giulia Rainoldi, »Face-to-Face, or Face-To-Visor. Is Cinematic Virtual Reali-
ty the   ›Ultimate Empathy Machine‹?«, in: Anna Donise et al. (Hg.), Ripen-
sando l’empatia tra etica ed estitica, Bollettino filosofico XXXVII, S.164–
170.

IMMERSION UND VIRTUALITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132

SQUID mit seinem Vergewaltiger und Mörder verbunden ist, sodass es 
gezwungen ist, eine doppelte Gewalt zu erfahren. Iris wird Zeugin und 
Teilnehmerin ihrer eigenen Vergewaltigung und Ermordung durch die 
Blicke und Empfindungen ihres Henkers. Bigelows Inszenierung führt 
das dystopische und verstörende, das gewalttätige und negative Poten-
zial der VR-Technologien und des Konzepts der Empathie58 selbst ein-
drücklich vor und thematisiert auch die spektrale Rolle des Zuschau-
ers, der – wie das Opfer – vom Standpunkt des Täters »eingedrungen« 
ist, jedoch mit einem grundlegenden Unterschied: der Distanz zwischen 
dem Selbst und der stattfindenden Szene, einer kognitiven und emotio-
nalen Distanz. Denn so sehr die Szene auch vom Zuschauer als gewalt-
tätig, bedrückend, verstörend empfunden wird, der Kontext, in dem sie 
sich abspielt, ist klar, und das schafft jene Distanz, die auch ein kriti-
sches Verständnis der von der Regisseurin verfolgten Absichten ermög-
licht. Distanz meint hier auch die physische Distanz zwischen dem Be-
trachter und der Leinwand des Kinos, dem PC-Bildschirm usw., also eine 
perspektivische Distanz, die fehlt – oder stark reduziert ist –, wenn man 
in die VR eintaucht. Um einen bewusst übertriebenen Vergleich anzu-
stellen, befinden wir uns in der VR näher an der Position von Iris als an 
der des Zuschauers, der im Kino sitzt: Wir werden also von der Sicht-
weise, den Emotionen und den Absichten eines anderen durchdrungen. 
Wie Rainoldi schreibt, führt die intime Nähe zum Gesichtspunkt eines 
anderen paradoxerweise nicht zu Empathie, eben weil die perspektivi-
sche Distanz fehlt, die die Erfahrung und die Emotionen eines anderen 
in einen Kontext stellt, der für den Zuschauer nachvollziehbar und da-
mit einordbar ist. Anstelle von Empathie schlägt Rainoldi vor, von einer 
»Ansteckung« von Emotionen in VR zu sprechen:

There is no difference between suffering and seeing the other suffering 
anymore, since, as Grant Bollmer claims, ›the user of these technolo-
gies, instead of acknowledging another’s experience, hastily absorbs the 

58	 	Für eine kritische Auseinandersetzung mit dem Begriff der Empathie sie-
he: Anna Donise et al. (Hg), Ripensando l’empatia tra etica ed estetica, 
Bollettino flosofco XXXVII (2022). Wie ebenfalls festgestellt wurde, wird 
das Konzept der Empathie zu einem wichtigen Marketinginstrument für 
Big Tech: »The tech world wants us to believe that virtual reality will un-
lock human understanding on a global scale. But it’s also a business strat-
egy. [...] Empathy is the cornerstone of the tech industry’s masterplan for 
mainstreaming VR. It’s the ›killer app‹ that Silicon Valley hopes will trans-
form VR from a fringe curiosity into a technology that’s as deeply em-
bedded in our daily lives as smartphones and social media.« Ben Tarnof, 
»Empathy: The latest gadget Silicon Valley wants to sell you«, theguardian.
com 25.10.2017, https://www.theguardian.com/technology/2017/oct/25/
empathy-virtual-reality-facebook-mark-zuckerberg-puerto-rico.(Zugriff: 
20.06.2020)

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.theguardian.com/technology/2017/oct/25/empathy-virtual-reality-facebook-mark-zuckerberg-puerto-rico
https://www.theguardian.com/technology/2017/oct/25/empathy-virtual-reality-facebook-mark-zuckerberg-puerto-rico
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.theguardian.com/technology/2017/oct/25/empathy-virtual-reality-facebook-mark-zuckerberg-puerto-rico
https://www.theguardian.com/technology/2017/oct/25/empathy-virtual-reality-facebook-mark-zuckerberg-puerto-rico


133

other’s experience into their own experience‹. In other words, the core 
result of experiencing a VR documentary is not so much that of under-
standing the others’ own experience of suffering, but that of temporarily 
sharing their same situation (even if from the protected and privileged 
position of invisibility and therefore of power), catching their emotions 
and personally feeling them as my own. The focus is not the other but 
myself.59

Wie Milk betont: »you feel your way in VR«. Es handelt sich also nicht 
um ein Verstehen, sondern um ein Fühlen der Emotionen, Situationen 
usw. des Anderen. Und doch bringt diese Ansteckung durch den Ande-
ren paradoxerweise eine Narzissierung der Erfahrung und des Blicks des 
Anderen mit sich, die das Risiko birgt, die immersive Erfahrung der VR 
grundlegend solipsistisch zu machen: Gerade weil sie als die eigene und 
persönliche empfunden wird, wird sie intim und daher nicht direkt in 
einer kollektiven und relationalen Dimension erlebt.60

Nähe ist ein Wert, der bei der Nutzung von VR-Technologien ange-
strebt wird, nicht nur beim Genuss von Filmen oder Dokumentatio-
nen, sondern auch bei Spielen und Unterhaltung sowie bei der pädago-
gischen Nutzung solcher Medien, wie Bolter und Grusin bereits im Jahr 
2000 schrieben:

Jaron Lanier, a developer of one of the first commercial virtual reality 
systems, suggests that in virtual reality »you can visit the world of the 
dinosaur, then become a Tyrannosaurus. Not only can you see DNA, 
you can experience what it’s like to be a molecule«61

Im Jahr 2023 verspricht Meta ähnliche Erfahrungen:

It is so much easier to remember doing something than being told some-
thing. That’s what makes the possibilities for learning in the metaverse 
so exciting. Instead of telling students what the dinosaurs were like, they 
can walk among them.62

Was also vom Studierenden, Nutzer usw. verlangt wird, ist nicht die Fä-
higkeit, sich in eine objektivierende und rationalisierende Distanz zu 
begeben, sondern, im Gegenteil, in affektive Resonanz mit der VR-Dar-
stellung zu treten. Diese Nähe wird zur Bedingung der Möglichkeit für 
Erfahrung und sicherlich auch für eine Form des Verstehens und viel-
leicht sogar einer Vernunft, die erst durch VR-Technologien »ausge-
löst« wird und die sich radikal von der Vernunft im modernen Sinne 

59	 	Giulia Rainoldi, »Face-to-Face, or Face-To-Visor«, S. 170.
60	 	Vgl. Di Marino, Nel centro del quadro, S. 136.
61	 	Bolter / Grusin, Remediation, S. 22.
62	 	Nick Clegg, »How the Metaverse Can Transform Education«, about.fb.com 

12.04.2023. https://about.fb.com/news/2023/04/how-the-metaverse-can-
transform-education/. (Zugriff:7.02.2025)

IMMERSION UND VIRTUALITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://about.fb.com/news/2023/04/how-the-metaverse-can-transform-education/
https://about.fb.com/news/2023/04/how-the-metaverse-can-transform-education/
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://about.fb.com/news/2023/04/how-the-metaverse-can-transform-education/
https://about.fb.com/news/2023/04/how-the-metaverse-can-transform-education/


134

unterscheidet. Andererseits unterscheidet sich auch das Subjekt, das 
durch diese Geräte impliziert wird, vom modernen Subjekt. Dieses Sub-
jekt ist sicherlich nicht mehr das binäre Pendant des Objekts, der An-
fangs- oder Endpunkt der Wirklichkeit, sondern es ist ein Subjekt, das 
als in eine Umgebung eingetaucht gedacht und konstituiert wird, mit der 
es in Resonanz steht. Nicht klare und eindeutige Rationalität, sondern 
affektive Nähe, die Fähigkeit, zu affizieren und affiziert zu werden, wird 
dem Subjekt der symbolischen Form der digitalen Welt abverlangt. Es 
handelt sich also um eine Haltung, die via der Nutzung von VR-Techno-
logien und digitalen Geräten zu einer der Weisen wird, in denen das Sub-
jekt handelt, sich orientiert und Realität konstituiert. Wie Vilém Flusser 
sehr treffend schreibt: »Wir sind nicht mehr Subjekte einer gegebenen 
Welt, sondern Projekte von alternativen Welten«.63

4.3 Distanz, Nähe und Produktionsweise des Subjekts

Bis hierhin ist von Immersion und immersiven Technologien im Sin-
ne der Aufhebung der Distanz zwischen Betrachter und Bild, zwischen 
Selbst und Repräsentation gesprochen worden. Damit ist das Konzept 
der Nähe als ein Begriff in den Fokus gerückt, mit dem bestimmte Stra-
tegien und die Erfahrungen, die durch VR-Technologien charakterisiert 
sind, sowie im weiteren Sinne die immersive Tendenz der digitalen Welt 
beschrieben werden können. Aber der Begriff der Distanz ist in der Äs-
thetik kein Begriff, der sich einfach aufheben lässt: Was bedeutet die Auf-
hebung von Distanz eigentlich? Und was macht diese Distanz aus, was 
sind ihre Merkmale?

Die Vorstellung, dass die ästhetische Erfahrung, um wirksam zu sein, 
von einer psychischen Distanz begleitet sein muss, geht bereits auf die 
berühmte Definition der Katharsis in der Poetik des Aristoteles zurück, 
die den im Zuschauer stattfindenden Prozess der Reinigung von den eige-
nen Leidenschaften beim Besuch einer Tragödienvorstellung bezeichnet. 
Dieser Begriff wurde später auf die ästhetische Erfahrung im Allgemei-
nen ausgeweitet, wobei das seltsame Spiegelspiel zwischen dem Kunst-
werk und dem Betrachter betont wurde, der zwar seine eigenen Leiden-
schaften, Störungen, Freuden und Sorgen in jenem wiedererkennt, sie 
aber gerade durch die Distanz, die die Darstellung zwischen dem Subjekt 
und den Leidenschaften selbst schafft, sublimieren und verstehen kann. 
Dieses Konzept kann als ein möglicher Ausgangspunkt für die grund-
legende Idee angesehen werden, dass Kunst und künstlerische Produk-
tion nicht auf ästhetisches Vergnügen und Selbstgefälligkeit beschränkt 
sind, sondern dass sie ein notwendiges Werkzeug zum Verständnis der 

63	 	Vilém Flusser, Medienkultur, Frankfurt am Main: Fischer 2002, S. 212.

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


135

äußeren und inneren Welt des Menschen sind, ein echtes Werkzeug zur 
Erzeugung von Sinn.

Cassirer selbst zählt zu jenen Denkern, die der ästhetischen – nicht nur 
künstlerischen – als einer schöpferischen, sinn- und wirklichkeitsprodu-
zierenden Geste eine enorme Bedeutung beigemessen haben. Denn, so 
Cassirer, die Kunst »zieht nicht die Kontur der Dinge, die sie als solche 
passiv empfängt, bloss nach; sondern ihre Kraft besteht in der Erschaf-
fung dieser Kontur, in ihrer ideellen Vorzeichnung. Die ästhetische Ge-
staltung schafft, gemeinsam mit der sprachlichen Gestaltung, erst einen 
klaren und bestimmten Umriss der Gegenstandswelt«.64 Die symbolische 
Form der Kunst ist für Cassirer deshalb offensichtlich produktiv, weil 
die ästhetische Geste – als Umrissbildung – immer eine reale Produktion 
von Wirklichkeit und neuem Wissen über diese Wirklichkeit beinhaltet, 
indem sie das, was der Mensch sieht oder empfindet, ideell umreißt und 
dabei zum ersten Mal einen neuen Aspekt der Wirklichkeit und ein neu-
es Gesicht der menschlichen Existenz sichtbar macht.

Erst die Kunst ist es gewesen, die, indem sie dem Menschen zu seinem 
eigenen Bilde verhalf, gewissermaßen auch die spezifische Idee des Men-
schen als solche entdeckt hat. In der plastischen Darstellung der Götter 
läßt sich die Entwicklung, die sich hier vollzogen hat, fast Schritt für 
Schritt verfolgen. In der ägyptischen Kunst finden sich noch durchweg 
die Doppel- und Mischformen, die den Gott schon in menschlicher Bil-
dung, aber mit einem Tierkopf, mit dem Haupt einer Schlage, eines Fro-
sches oder Sperbers zeigen, während auf anderen der Leib tierisch gestal-
tet ist, das Antlitz aber menschliche Züge trägt. Die griechische Plastik 
aber vollzieht hier den scharfen Schnitt: Sie dringt in der Formung der 
reinen Menschengestalt zu einer neuen Form des Göttlichen selbst und 
seines Verhältnisses zum Menschen durch. Und kaum minder stark als 
die bildende Kunst hat die Dichtung an diesem Prozeß der Vermensch-
lichung und Individualisierung Anteil.65

Dieser Prozess der Hominisierung verläuft für Cassirer auch über die 
Distanz, die die ästhetische Geste zwischen das Selbst und die Welt zu 
legen vermag, da in jeder symbolischen Form die Distanzierung durch 
die Vermittlung immer auch eine Gewinnung der Form mit sich bringt. 
Nahe an Cassirers Positionen ist Aby Warburg, der in der Einleitung zu 
seinem Meisterwerk Atlas Mnemosyne schreibt:

64	 	Ernst Cassirer, »Das Symbolproblem als Grundproblem der philosophi-
schen Anthropologie«, in: ders., Nachgelassene Manuskripte und Texte (I). 
Zur Metaphysik der symbolischen Formen, hg. von John Michael Krois und 
Oswald Schwemmer, Hamburg: Meiner 1995, S. 76.

65	 	Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Bd. II, Das mythische 
Denken, Hamburg: Meiner 2010, S. 230. Hervorhebung von mir.

DISTANZ, NÄHE UND PRODUKTIONSWEISE DES SUBJEKTS

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136

Bewusstes Distanzschaffen zwischen sich und der Außenwelt darf man 
wohl als Grundakt menschlicher Zivilisation bezeichnen; wird dieser 
Zwischenraum das Substrat künstlerischer Gestaltung, so sind die Vor-
bedingungen erfüllt, dass dieses Distanzbewusstsein zu einer sozialen 
Dauerfunktion werden kann, die durch den Rhythmus vom Einschwin-
gen in die Materie und Ausschwingen zur Sophrosyne jenen Kreislauf 
zwischen bildhafter und zeichenmäßiger Kosmologik bedeutet, deren 
Zulänglichkeit oder Versagen als orientierendes geistiges Instrument 
eben das Schicksal der menschlichen Kultur bedeutet.66

Der Akt des Distanzschaffens stellt für Warburg also auch eine sozia-
le Orientierungsfunktion für die Kultur dar, das Menschliche befindet 
sich für den Hamburger Denker zwischen den entgegengesetzten Polen 
einer »ruhigen Schau« und »orgiastischen Hingabe«, zwischen dem Pa-
thos der Sophrosyne und dem Phobos. Letzteres stellt für Warburg in 
gewissem Sinne ein Ur-Pathos dar, das heißt ein ursprüngliches Pathos, 
das dem Wesen des Menschlichen und der Kultur gleich weit entfernt ist. 
Der Phobos ist in der Tat die existentielle Angst, die den Menschen ange-
sichts einer ihm unbekannten und feindlichen Welt ergreift, eine Angst, 
die dem Menschen in allen Epochen eigen ist. Für Warburg ist die Pro-
duktion von Bildern der menschliche Versuch, diese Angst zu kontrollie-
ren, indem er die Welt vom Selbst distanziert. Die Geschichte der Bilder, 
die Warburg in seinem Atlas Mnemosyne präsentiert, erzählt genau die-
se bildliche Erinnerung der westlichen Kultur in ihrem Oszillieren zwi-
schen den entgegengesetzten Polen der »ruhigen Schau« und der »orgi-
astischen Hingabe«. Die ästhetische Geste als Distanzschaffung ist es, die 
es dem Künstler – der wie ein Seismograph die tellurischen Bewegungen 
des kulturellen Gedächtnisses wahrnimmt – erlaubt, einen Denkraum 
zu schaffen, einen Raum, der in der Lage ist, einen Hiatus zwischen dem 
impulsiven Greifen des Objekts und dem konzeptuellen und abstrakten 
Begreifen desselben zu eröffnen.67 Mit äußerster Klarheit fasst Hans Blu-
menberg die grundlegende Beziehung zwischen der ästhetischen Geste 
und der psychischen Geste der Schaffung einer kathartischen Distanz zur 
Welt zusammen: »Der homo pictor ist nicht nur der Erzeuger von Höh-
lenbildern für magische Jagdpraktiken, sondern das mit der Projektion 
von Bildern den Verläßlichkeitsmangel seiner Welt überspielende Wesen. 

66	 	Aby Warburg, »Mnemosyne Einleitung«, in: ders., Werke in einem Band, 
hg. von Martin Treml et al., Berlin: Suhrkamp 2010, S. 629.

67	 	»Professor Dr. Ernst Cassirer leistet der Bibliothek Warburg eben dadurch 
einen besonderen Dienst, daß er dem Kollegium der kleinen Brückenbauer 
einen neuen weiten Brückenbogen – vom Greiftier zum Begriffsmenschen – 
über den Lethestrom aufrichten hilft«. (Aby Warburg, »Zum Vortrage von 
Karl Reinhardt über ›Ovids Metamorphosen‹ in der Bibliothek Warburg am 
24. Oktober 1924«, in: ders., Werke in einem Band, hg. von Martin Treml 
et al., Berlin: Suhrkamp 2010, S. 681)

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


137

Dem Absolutismus der Wirklichkeit tritt der Absolutismus der Bilder 
und Wünsche entgegen«.68 Auf die existenzielle Angst, den Phobos, in 
der Welt zu sein, reagiert man mit einer Distanzierung durch eine sym-
bolische Vermittlung, die – wie Luca Viglialoro vorschlägt69 – eine »ac-
tio per distans« ist:

Es wird eine Sache vorgeschoben, um das Ungegenwärtige zum Ge-
genstand der abwehrenden, beschwörenden, erweichenden oder depo-
tenzierenden Handlung zu machen. Durch Namen wird die Identität 
solcher Faktoren belegt und angehbar gemacht, ein Äquivalent des Um-
gangs erzeugt. Was durch den Namen identifizierbar geworden ist, wird 
aus seiner Unvertrautheit durch die Metapher herausgehoben, durch das 
Erzählen von Geschichten erschlossen in dem, was es mit ihm auf sich 
hat. Panik und Erstarrung als die beiden Extreme des Angstverhaltens 
lösen sich unter dem Schein kalkulierbarer Umgangsgrößen und gere-
gelter Umgangsformen, auch wenn die Resultate der magischen und 
kultischen ›Gegenleistung‹ gelegentlich der Tendenz Hohn sprechen, an 
Gunst für den Menschen bei den Mächten zu gewinnen.70

Der Begriff der Distanz – als ein durch ästhetische Repräsentation er-
reichter Zustand – ist für diese Denker also nicht nur zutiefst mit der 
menschlichen Tatsache verbunden, der Vermittlung zu bedürfen, um ak-
tiv in der Welt zu sein und zu handeln, sondern beinhaltet in gewissem 
Sinne auch die moralische Aufgabe der Kunst, den Reflexionsraum, den 
warburgschen Denkraum offen zu halten, als Antwort und Gegenmittel 
auf den – immer möglichen – Rückfall in absolutistisches magisch-my-
thisches Denken.

Die Produktion von Bildern, die Art und Weise, wie eine Kultur sich 
die Welt vorstellt, steht nachweislich in direktem Zusammenhang mit 
der Art und Weise, wie diese die Welt versteht und begreift. Es besteht 
ein Zusammenhang zwischen ästhetischen Entscheidungen, Modi der 
Bildproduktion und der Produktion politischer und moralischer Sub-
jekte, also zwischen einem visuellen Regime und einem politischen und 
kulturellen Regime, zwischen der Bestimmung dessen, was sichtbar (und 
damit unsichtbar) und sagbar (und damit unsagbar) ist, und der Be-
stimmung politischer und moralischer Subjekte, die auf eine bestimmte 
Weise handeln, denken und sehen (was den Ausschluss derjenigen be-
inhaltet, die nicht als Subjekte einbezogen werden). Der Kunsthistori-
ker Erwin Panofsky, der sowohl mit Cassirer als auch mit Warburg in 
Kontakt stand, hat den Zusammenhang zwischen einer neuen Art, die 
Welt zu sehen, und der gleichzeitigen Produktion eines neuen Subjekts, 

68	 	Hans Blumenberg, Arbeit am Mythos, S. 14.
69	 	Vgl. Luca Viglialoro, Die Geste der Kunst. Paradigmen einer Ästhetik, Bie-

lefeld: Transcript 2021, S. 120–124.
70	 	Blumenberg, Arbeit am Mythos, S. 11–12.

DISTANZ, NÄHE UND PRODUKTIONSWEISE DES SUBJEKTS

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138

das die Welt denkt, sehr deutlich aufgezeigt. In seinem Aufsatz »Die 
Perspektive als ›symbolische Form‹« analysiert Panofsky, wie die Erfin-
dung der linearen (oder wissenschaftlichen) Perspektive in der Renais-
sance in gewissem Sinne mit der Erfindung des Menschen als humanis-
tisches und dann modernes Subjekt korrespondiert: Die Perspektive ist 
in der Tat kein einfaches technisches Element, sondern ein stilistisches 
Moment, das – in Anlehnung an Cassirers Definition der symbolischen 
Form – einen bestimmten geistigen Inhalt mit einem konkreten sichtba-
ren Zeichen verknüpft.71 Die lineare Perspektive wird zur Vision, die es 
dem neuen Renaissance-Subjekt ermöglicht, sich selbst und die Welt zu 
denken. Diese neue Art des Sehens und dieses neue Verständnis von sich 
selbst und der Realität sind mit dem Gefühl der Distanz verbunden, wo-
mit nicht nur die perspektivische Distanz der neuen künstlerischen Dar-
stellung gemeint ist, sondern auch die konzeptuelle Distanz, die ein Sub-
jekt theoretisiert, das vor dem Objekt und folglich vor der Realität steht. 
Panofsky hebt hervor, wie unterschiedliche Darstellungen des Raums mit 
unterschiedlichen Darstellungen und Visionen der Welt korrespondieren, 
sodass die Abstraktion der Realität, die die perspektivische Konstrukti-
on mit sich bringt, mit der radikal von der Struktur des psychophysio-
logischen Raums abstrahiert wird, mit der philosophischen Abstraktion 
verbunden ist, die zur Durchsetzung einer bestimmten Vorstellung des 
Menschen als allgemeingültiges Subjekt führt. Die Kristallisation des 
Objektpols ist ein grundlegender Moment für die Kristallisation des Sub-
jekts, das als rational, universell und vor eine objektive Realität gestellt 
verstanden wird, die als beherrschbar und der subjektiven Vernunft un-
tergeordnet gedacht wird. Dabei ist es vor allem die mathematische Or-
ganisation der linearen Perspektive, die den Raum der Darstellung völlig 
rational macht und die es so dem Subjekt erlaubt, absolutes Vertrauen 
in seine Fähigkeit zu haben, die Realität zu kontrollieren, welche somit 
zu seiner Realität wird. In diesem Sinne:

[Die Perspektive] ist ihrer Natur nach gleichsam eine zweischneidige 
Waffe: sie schafft den Körpern Platz, sich plastisch zu entfalten und mi-
misch zu bewegen – aber sie schafft auch dem Lichte die Möglichkeit, im 
Raum sich auszubreiten und die Körper malerisch aufzulösen; sie schaft 
Distanz zwischen dem Menschen und den Dingen (»das Erst ist das Aug, 
das do sicht, das Ander ist der Gegenwürf, der gesehen wird, das Dritt ist 
die Weiten dozwischen« sagt Dürer nach Piero della Francesca) – aber 
sie hebt diese Distanz doch wiederum auf, indem sie die dem Menschen 
in selbständigem Dasein gegenüberstehende Ding-Welt gewissermaßen 
in sein Auge hineinzieht; sie bringt die künstlerische Erscheinung auf 

71	 	Für eine kritische Analyse der Studie von Panofsky: vgl. Emmanuel Alloa, 
Partages de la perspectives, Paris: Fayard 2020. Im Besonderen der Aufsatz: 
»La perspective peut-elle une forme symbolique? Panofsky contre Cassirer«. 

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


139

feste, ja mathematischexakte Regeln, aber sie macht sie auf der andern 
Seite vom Menschen, ja vom Individuum abhängig, indem diese Regeln 
auf die psychophysischen Bedingungen des Seheindrucks Bezug neh-
men, und indem die Art und Weise, in der sie sich auswirken, durch die 
frei wählbare Lage eines subjektiven »Blickpunktes« bestimmt wird. 
So läßt sich die Geschichte der Perspektive mit gleichem Recht als ein 
Triumph des distanziierenden und objektivierenden Wirklichkeitssinns, 
und als ein Triumph des distanzverneinenden menschlichen Machtstre-
bens, ebensowohl als Befestigung und Systematisierung der Außenwelt, 
wie als Erweiterung der Ichsphäre begreifen;72

Die feministische und postkoloniale Kritik am modernen Subjekt hat 
gezeigt, dass dieses Konzept nichts anderes ist als die Universalisierung 
eines ganz bestimmten politischen und sozialen Subjekts, nämlich eines 
männlichen, weißen, heterosexuellen, gesunden, erwachsenen usw. Sub-
jekts.73 Die politische, soziale und kulturelle Herrschaft dieses Subjekts 
bringt auch eine Herrschaft seines Blicks und damit eine Produktion von 
Bildern mit sich, die seinen Blick und seine Weltsicht universalisieren.

In diesem Sinne ist das durch die lineare Perspektive geschaffene sko-
pische Regime mit einem epistemischen Regime verbunden, das gewalt-
sam Subjekte ausschließt oder versachlicht, die nicht in die humanisti-
sche Definition des Menschen passen, etwa Frauen, Kinder, nicht-weiße 
Menschen, kranke Menschen, nicht-menschliche Tieren usw. Die linea-
re Perspektive ist in diesem Sinne von dem geprägt und informiert, was 
als »male gaze« bezeichnet wird, d.h. ein rein männlicher und westlicher 
Blick, der in der Annahme, in Wirklichkeit universell zu sein, nichts an-
deres tut, als eine bestimmte Position und Sichtweise zu abstrahieren und 
sie zu einem Kanon der Herrschaft und Kontrolle zu machen.74 In Un-
derweysung der Messung, mit dem Zirckel und Richtscheyt, in Linien, 

72	 	Erwin Panofsky, »Die Perspektive als ›symbolische Form‹«, in: ders., Auf-
sätze zu Grundfragen der Kunstwissenschaft, hg. von Hariolf Oberer und 
Egon Verheyen, Berlin: Verlag Volker Spiess 1980, S. 123.

73	 	Zu dem »usw.«, mit dem ich die inzwischen kanonische Liste der Adjektive 
abgeschlossen habe, sei auf Judith Butler verwiesen: »The theories of femi-
nist identity that elaborate predicates of color, sexuality, ethnicity, class, and 
able-bodiedness invariably close with an embarrassed ›etc.‹ at the end of the 
list.Through this horizontal trajectory of adjectives, these positions strive to 
encompass a situated subject, but invariably fail to be complete. This failure, 
however, is instructive: what political impetus is to be derived from the ex-
asperated ›etc.‹ that so often occurs at the end of such lines? This is a sign 
of exhaustion as well as of the illimitable process of signification itself.« Ju-
dith Butler, Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity, New 
York-London: Routledge 1999, S. 182

74	 	Siehe: Adriana Cavanero, Inclinations. A Critique of Rectitude, Stan-
ford: Stanford University Press 2016; Donna Haraway, Modest_Witness@

DISTANZ, NÄHE UND PRODUKTIONSWEISE DES SUBJEKTS

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140

Ebenen unnd gantzen corporen (1525) verfasste Albrecht Dürer – Meis-
ter der deutschen Renaissance – eine der wichtigsten und bekanntesten 
Kanonisierungen der Renaissancetheorie zur Linearperspektive und prä-
sentierte als Beispiel unter anderem die Illustration Der Zeichner des lie-
genden Weibes, die den Zusammenhang zwischen dem »male gaze«, der 
Linearperspektive und der Mathematisierung und Rationalisierung des 
Weltbildes perfekt zeigt.

Diese Illustration, die im Mittelpunkt zahlreicher feministischer Kriti-
ken steht, zeigt deutlich die Klinizität eines mathematisierten und dis-
tanzierten Blicks, der das Objekt, das er darstellen will, visuell und reell 
dominiert, in diesem Fall den Körper der Frau. Dieser wird als vollstän-
dig dem männlichen Blick, Begehren und Besitz zur Verfügung stehend 
dargestellt und konzipiert.75

In diesem breiteren Kontext wird die Distanz zu einer ästhetischen 
und epistemischen Bedingung, die mit der Geschichte der westlichen 
Kunst und des westlichen Sehens sowie mit der Geschichte des westli-
chen Denkens und der Philosophie verbunden ist, aber auch zu einer äs-
thetischen Strategie, die mit der Verwendung ganz bestimmter visueller 

Second_Millennium FemaleMan©_Meets_OncoMouseTM, New York-Lon-
don: Routledge 1997.

75	 	»Metonymic for the entire array of Renaissance visual techniques, Albrecht 
Dürer’s Draughtsman Drawing a Nude (1538) conventionally dramatizes 
the story of a revolutionary apparatus for turning disorderly bodies into 
disciplined art and science. In the drawing, an old man uses a line-of-sight 
device and a screen-grid to transfer point for point the features of a volup-
tuous, reclining female nude onto a paper grid marked of into squares. The 
upright screen-grid separates the prone woman on the table, whose hand is 
poised over her genitals, from the erectly seated draughtsman, whose hand 
guides his stylus on the paper. Dürer’s engraving attests to the power of 
the technology of perspective to discipline vision to produce a new kind of 
knowledge of form.« (Haraway, Modest_Witness@Second_Millennium Fe-
maleMan©_Meets_OncoMouseTM, S. 180).

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


141

Techniken – wie der linearen Perspektive – verbunden ist. Die gegen-
teilige Entscheidung, Techniken zu verwenden, die nicht auf Distanz, 
sondern auf Nähe setzen, betrifft also nicht die tatsächliche Aufhebung 
der metaphysischen Distanz der symbolischen Vermittlung, sondern die 
Entscheidung, diese Distanz – die dennoch als Vermittlung bestehen 
bleibt – abzuwerten, weil man vielmehr eine Erfahrung der Transparenz 
und Unmittelbarkeit anstrebt. Meine Analyse soll zeigen, wie die ästhe-
tische Wahl der Nähe auch eine epistemische Wahl und ganz allgemein 
die unterschiedliche Positionierung des zeitgenössischen Subjekts in Be-
zug auf seine Realität betrifft. In diesem Sinne sind VR-Technologien 
– also Technologien, die die Nähe verstärken und sich der Distanz ent-
ziehen – ästhetische Erfindungen, die wie die lineare Perspektive an der 
Konstruktion neuer Subjekte und neuer Wirklichkeiten beteiligt sind, 
gerade weil auch sie den Blick auf die Welt verändern und vor allem 
neue Visionen des Selbst und des Realen ermöglichen. Die verschiede-
nen Haltungen, die diese Technologien des Sehens für den Betrachter 
mit sich bringen, betreffen also auch die verschiedenen epistemischen 
Haltungen, die das Subjekt einnehmen muss. Wenn die lineare Perspek-
tive eine Technik ist, die, um Warburgs Terminologie zu verwenden, 
eine perspektivische und kognitive Distanz schafft, die Raum gibt und 
in gewissem Sinne einen Denkraum schafft, einen Raum für eine kon-
templative und rationale Vision und Analyse der Realität, so formen die 
VR-Technologien eher einen Gefühlsraum, der das Subjekt in eine Hal-
tung versetzt, die nicht kontemplativ, sondern, wenn man so will, ex-
plorativ ist: Das Subjekt wird dazu gebracht, die dargestellte Szene zu 
fühlen, zu sehen, aus erster Hand zu erfahren, weil diese Nähe (emotio-
nal, ästhetisch und kognitiv) als notwendig und förderlich für ein neu-
es Verständnis der Welt angesehen wird. Die ästhetische Nähe und die 
allgemeine Tendenz zur Immersivität in unserer zeitgenössischen Kul-
tur spiegeln sich auch in den zeitgenössischen Theorien des Subjekts so-
wie in der Produktion von politischen und moralischen Subjekten wi-
der. Die feministischen und postkolonialen Theorien des Subjekts, der 
deleuzianische Einfluss in vielen Strömungen des zeitgenössischen Den-
kens, die posthumanistischen Positionen (einschließlich der posthuman 
critical theory), das Denken rund um den sogenannten Affektiv Turn, 
das neue Interesse am Materialismus und an einer Philosophie der Im-
manenz, das environmentale Denken – um nur einige der bedeutendsten 
Richtungen des zeitgenössischen Diskurses zu nennen – können unbe-
nommen ihrer offensichtlichen und teils ausgeprägten Unterschiede als 
Beispiele für das betrachtet werden, was Alexander R. Galloway analo-
ges Denken genannt hat (§ Kap.2).

First and foremost, analog methods focus on real materiality as assem-
blage, multiplicity, heterogeneity, and difference. Analog ontology, thus, 

DISTANZ, NÄHE UND PRODUKTIONSWEISE DES SUBJEKTS

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142

favors deterritorialization over territorialization, becoming over being, 
process over stasis, the open over the closed. This generates an analog 
ethics defined through doing, action, production, creativity, experimen-
tation, and pragmatism. Analog causality operates via chance, accident, 
and chaos. And analog aesthetics means gaps, slippage, patchiness, and 
messiness.76

Diese vielleicht vorherrschende, aber keineswegs ausschließliche Ten-
denz hin zu Formen analogen Denkens ist für mich auch im Zusammen-
hang mit der immersiven Tendenz der symbolischen Form der digitalen 
Welt zu verstehen. Die Immersivität der digitalen Welt bringt Ideen und 
Subjekte hervor, die in Bezug auf ihre Umgebung immanent sind und 
die von den Beziehungen, in denen sie gefangen sind, beeinflusst wer-
den, um die »pop«-Formulierung dieses immersiven Gedankens zu zitie-
ren: Das Menschliche soll lernen, »staying with the trouble«.77 Die sym-
bolische Form der digitalen Welt ist somit von analogen Denkformen, 
Theorien, kulturellen Visionen und Ästhetiken durchzogen, die Nähe als 
epistemische und politische Strategie betrachten. Das Subjekt, das in den 
Gefühlsraum der digitalen Welt eintaucht, ist sicherlich nicht mehr das 
durch perspektivische Distanz abgeschirmte Subjekt, sondern ein Sub-
jekt, das auf Gedeih und Verderb zu einer größeren Relationalität und 
Affektivität gegenüber dem Realen aufgerufen ist. Wie im vorigen Absatz 
gesehen, ist es ein Subjekt, das sich vom Realen beeinflussen lassen muss; 
und darin wird das Verhältnis unserer Kultur zu den Bildern beispielhaft:

In dem Moment, in dem die Bildschirme in unseren Alltag eindringen 
und zu unserer Lebenswelt werden, hat der Blick, den wir auf sie rich-
ten, nichts mehr mit distanzierter Kontemplation zu tun. Vielmehr wer-
den sie zu Wahrnehmungsschwellen, an denen wir uns installieren und 
handeln, und unsere Beziehung zu ihnen ist mit einer ganz besonderen 
affektiven Bedeutung aufgeladen.78

Die perspektivische Distanz ist auch eine emotionale und kognitive Dis-
tanz, die das Subjekt schützt, indem sie es vor der Macht der Bilder 

76	 	Galloway, »Golden Age of the Analog«, S. 219.
77	 	Donna J. Haraway, Staying with the Trouble. Making Kin in the Chthulu-

cene, Durham-London: Duke University Press, 2016.
78	 »Nel momento in cui gli schermi invadono l’esistenza quotidiana e diventa-

no l’ambiente in cui viviamo lo sguardo che indirizziamo loro non ha più 
nulla a che vedere con una contemplazione distaccata. Essi diventano piut-
tosto delle soglie percettive in cui installarci e agire, e il nostro rapporto con 
loro si carica di una portata affettiva del tutto particolare.« (Graziano Lin-
gua, »Immagini, schermi e forme di razionalità«, in: Mauro Carbone et al. 
(Hg.), I poteri degli schermi. Contributi italiani a un dibattito internazio-
nale, Milano: Mimesis 2020, S. 77. Meine Übersetzung. Hervorhebung von 
mir.

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


143

abschirmt: »Das Subjekt wird gleichzeitig von den Bildern abgeschirmt, 
also gegen ihre Macht und ihren Einfluss verteidigt, und zwar genau in 
dem Moment, in dem es in seiner Beziehung zu den Bildern durch die ra-
tionalisierende Dynamik des skopischen Regimes der Perspektive abge-
schirmt wird«.79 Einer der berühmtesten Sätzen Warburgs, »Du lebst und 
tust mir nichts«, bezieht sich genau auf die geschützte Position des mo-
dernen Subjekts vor den Bildern, die, so mächtig sie auch sein mögen, auf 
Distanz bleiben, das Subjekt nicht infizieren, obwohl sie es offensichtlich 
betreffen. Andererseits sind die Bilder in der VR nicht nur lebendig, son-
dern sie ›tun‹ etwas mit uns: Phänomene wie die Cybersickness – eine 
Form der Übelkeit, die durch die visuelle Induktion einer Selbst-Bewe-
gung hervorgerufen wird, während der eigene Körper stattdessen wahr-
nimmt, dass er unbewegt ist – oder das Gefühl der Panik und des ech-
ten Schwindels angesichts von Szenarien, die Leere reproduzieren, sind 
nur einige Beispiele dafür, wie die Nähe unsere Beziehung zum Bild ver-
ändert.80 Das immersive skopische Regime und seine konsequente Nähe 
beseitigen die Abschirmung »und damit die damit einhergehenden Im-
munstrategien«,81 sodass das nicht mehr immunisierte Subjekt infiziert 
werden kann. Der Gefühlsraum der digitalen Welt ist bezeichnenderwei-
se auch ein ikonischer Raum in dem Sinne, dass in dieser symbolischen 
Form Bilder eine fundamentale und vorherrschende Rolle spielen, nicht 
nur weil wir von Bildern umgeben sind und obsessiv Bilder produzie-
ren, sondern auch und vor allem weil die symbolische Form der digita-
len Welt, statt von einer Form der modernen Rationalität dominiert zu 
sein, von einer Form der (ikonischen?) Rationalität beherrscht wird, die, 
näher an der mythischen Rationalität, den besonderen Status des Bildes 
teilt, nämlich denjenigen, der in cassirerschen Begriffen die Ausdrucks-
funktion und Darstellungsfunktion bezeichnet. In dem dreidimensiona-
len Raum, den Cassirer dem Symbolischen zuschreibt, liegt die digitale 
Welt also nicht in der Richtung der Bedeutungsfunktion (wie das lo-
gisch-naturwissenschaftliche Denken der Moderne), sondern zwischen 

79	 	Lingua, »Immagini, schermi e forme di razionalità«, S. 75. Meine Überset-
zung. Im Originaltext: »Il soggetto è al tempo stesso schermato dalle im-
magini, quindi difeso dal loro potere e dalla loro influenza, proprio nel mo-
mento in cui è schermato nel suo rapporto con le immagini attraverso la 
dinamica razionalizzante del regime scopico della prospettiva.«

80	 	 In diese Richtung geht auch Rainoldis Beschreibung der emotionalen An-
steckung durch Bilder, denn es geht nicht um das Verstehen der Emotionen 
anderer, sondern um das Erfassen einer Emotion und um ihre Übernahme, 
auch wenn man sich der Ursachen der Emotion nicht bewusst oder sicher 
ist.

81	 	Lingua, »Immagini, schermi e forme di razionalità«, S. 73. Meine Überset-
zung. Im Originaltext: »e con essa le strategie immunitarie che l’avevano 
accompagnata«

DISTANZ, NÄHE UND PRODUKTIONSWEISE DES SUBJEKTS

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144

den Funktionen von Ausdruck und Darstellung. Zwischen dem »dunk-
len« und dem »eigentümlichen Zwielicht« [§2.4], in dem nicht das Licht 
der aufklärerischen Vernunft leitet, sondern neue Formen der digitalen 
Rationalität und Irrationalität.82

4.4 Das immersive Subjekt

Die Nähe, die durch die Immersivität der digitalen Welt gesucht und her-
gestellt wird, beschränkt sich nicht auf die Nutzung und die damit ver-
bundene Erfahrung von VR-Technologien, sondern ist vielmehr die Art 
und Weise, in der das digitale Subjekt in die Lage versetzt wird, in ein 
aktives Verhältnis zum Realen zu treten. Dies bedeutet, dass es sich nicht 
um eine Position handelt, die das Subjekt nur bei der Nutzung der Räu-
me von Augmented Reality, Virtual Reality usw. einnehmen muss, son-
dern vielmehr um den Möglichkeitshorizont, innerhalb welcher sich das 
Subjekt in der digitalen Welt entfaltet und denkt. Dieser Möglichkeits-
horizont hat in erster Linie technologische Bedingungen (und Konditio-
nierungen), die zugleich der digitalen Welt eigene Formen der Kontrolle 
und Gouvernementalität hervorbringen, was bedeutet, dass besagter Ho-
rizont letztlich Subjekte hervorbringt, die in das eintauchen, was ich den 
Gefühlsraum genannt habe: d.h. die expressive und intensive Umgebung, 
die, auch dank der computationalen Technologien und der Interakti-
on zwischen ihnen und dem Menschen, stets moduliert und verfeinert 
wird. In diesen Gefühlsraum eingetaucht, nimmt das Subjekt schließlich 
spontan ein expressives und kein kontemplatives und »distanziertes« 
Verhältnis zu seiner eigenen Lebenswelt ein und bevorzugt es auch. Es 
sind genau diese technischen Bedingungen, die den konkreten Möglich-
keiten des Subjekts, sich in der digitalen Welt zu verwirklichen und zu 
handeln, eine Richtung und damit auch eine Grenze vorgeben. Wie Rai-
ner Mühlhof in Immersive Macht argumentiert, stellt Immersion auch 
eine Form der Kontrolle und Gouvernementalität dar, die eine Politik 
der Modulation und Disziplinierung der in ihrem eigenen Gefühlsraum 

82	 	 In diesem Sinne ist es bezeichnend, wie in VR eine Koinzidenz zwischen Bild 
und Sinn wiederkehrt, die an die magische Phase des Symbols erinnert (bei 
Vischer unfrei und dunkel): »The ability to change perspective becomes the 
way to learn about the space, or, as Balsamo puts it, in virtual reality the 
filmic ›perspective‹ becomes the locus of sense knowledge. In fact, perspec-
tive becomes the locus of all knowledge, because a virtual world is a simu-
lacrum in which there is nothing to be known apart from the senses: there 
is nothing ›behind‹ the images. Because the virtual traveler defines what she 
knows as what she can see and therefore ›interact‹ with, knowledge is sense 
perception.« (Bolter/Grusin, Remediation, S. 130).

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


145

immersiven Subjekte hervorbringt, mit anderen Worten eine regelrech-
te Regierungstechnik.

Die Begriffsprägung »immersive Macht« bezeichnet hierauf aufbauend 
nun eine lokale gouvernementale Konstellation, einen bestimmten Ty-
pus lokaler Mikrodispositive, in denen Subjekte wesentlich durch rezi-
proke affektive Modulation der Art und Weise, wie sich ihr Vermögen 
artikulieren und entfalten kann, regiert werden. Immersion bezeichnet 
dabei die dichte und lückenlose Einbindung, Vereinnahmung und Ver-
schmelzung eines Individuums in einem reziproken Affizierungsgefüge.83

Die durch die computationalen Technologien erzeugte und durch die 
immersive Ästhetik standardisierte Nähe programmiert ein Subjekt, das 
besonders geeignet ist, in einen Gefühlsraum einzutauchen, in dem eine 
größere Expressivität und damit Affektivität mit einer geringeren Mög-
lichkeit (aber auch Fähigkeit und Bereitschaft) einhergeht, sich emotio-
nal, kognitiv und ästhetisch zu distanzieren.

In den vorherrschenden Formen und Anwendungen übernehmen 
die mikrotemporalen und mikrosensorischen Funktionalitäten in Ver-
bindung mit den präkognitiven und prädiktiven Fähigkeiten der com-
putationalen Technologien – beides tief in der neoliberalen Ideologie 
verankert – die raffinierte Aufgabe, Umgebungen – Gefühlsräume – zu 
modulieren und zu gestalten, in denen:

(a) nur wenige und ganz bestimmte Resonanzdynamiken und Affzie-
rungsmuster der Individuen […] stabilisiert werden, und (b) die Einbin-
dung so dicht und umfassend ist, dass im Effekt dadurch eine Verengung 
des Affizierungsvermögens der Individuen auf diese wenigen Modi re-
sultiert. Der Begriff der Immersion bezeichnet somit eine auf Dauer ge-
stellte Form der Modulation, die durch Vereinnahmung des spezifischen 
(aktiven und rezeptiven) Affizierungsvermögens der Individuen in einem 
lokalen Setting zustande kommt.84

Die Umschreibung des Subjekts in einem Gefühlsraum85 hat zur Folge, 
dass das immersive Subjekt keine Form von Zwang erfährt, dass seinem 
Handeln und Denken keine äußeren Grenzen gesetzt werden, sondern 
dass vielmehr das eigene Potenzial des Subjekts umschrieben und mo-
duliert wird, sodass in diesem Sinne Entfaltung und Verwirklichung zu-
gelassen und sogar gefördert werden, aber nur in Richtungen, die dem 

83	 	Rainer Mühlhof, Immersive Macht. Affekttheorie nach Spinoza und Fou-
cault, Frankfurt-New York: Campus Verlag 2018, S. 356. Hervorhebung im 
Original.

84	 	Mühlhof, Immersive Macht, S. 23.
85	 	»Die gouvernementale Spielart der immersiven Macht benennt darauf aufbau-

end einen Moment der sphärischen Schließung affektiver Interaktionsgefüge 
zu immersiven Sphären und ›Realitätsblasen‹, in denen sich ein diskretes 
Spektrum von Rollenmustern verfestigen kann.« (Ebd.)

DAS IMMERSIVE SUBJEKT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146

Gefühlsraum förderlich und kongruent sind. Das immersive Subjekt ist 
also einer Art intrusiven Kontrolle unterworfen, die es nicht direkt in 
Form von Auferlegungen oder Befehlen erfährt, sondern auf der inti-
men, ›subkutanen‹ Ebene der Stimulierung und Hemmung seiner Poten-
ziale und Möglichkeiten.86 Was zu einer potenziell totalisierenden Form 
der Kontrolle führt, weil das eingetauchte Subjekt zwar frei und aktiv 
ist, aber unter der Bedingung, dass es nicht alternativ zu den Möglich-
keiten denkt und handelt, die ihm die immersive Umgebung,87 durch die 
es moduliert wird, erlaubt. Das immersive Subjekt befindet sich in einer 
Beziehung absoluter und totalitärer Nähe zu seinem eigenen Gefühls-
raum, und in dieser Beziehung werden seine Identitätskoordinaten ge-
bildet und geformt:

Der Selbstbezug in der immersiven Macht ist deshalb immer ein Bezug 
zu sich selbst als Teil eines lokalen Gefüges. Er ist nicht unabhängig von 
einer konkreten relationalen und dynamischen Situierung denkbar – 
Subjektivität ist somit eher eine Eigenschaft des lokalen Wirkungsgefüges 
als des Individuums oder seiner einmaligen Informierung.88

Die Nähe zum eigenen Gefühlsraum hat den Vorteil, dass man einer Ge-
meinschaft und einer Realität angehört, die der eigenen ähnelt, wäh-
rend man die Fähigkeit – und sogar den Willen – verliert, sich kritisch 
von ihr zu distanzieren.89 Mühlhof theoretisiert eine Art prozessualer 

86	 	Vgl. Mühlhof, Immersive Macht, S. 434.
87	 	»Eine Arbeitsgruppe, ein Unternehmen, eine Kohorte eines Studiengangs, 

ein subkulturelles Milieu bilden die typische Größenordnungen der Forma-
tionen immersiver Macht. Die Individuen verweilen darin freiwillig und oft 
ohne bewusstes Wissen über den Schließungseffekt der immersiven Sphäre, 
sie gehen darin auf und werden darin subjektiv in ihrem Sein gesteigert«. 
(Mühlhof, Immersive Macht, S. 358)

88	 	Mühlhof, Immersive Macht, S. 431.
89	 	»Aus Sicht der vorliegenden Untersuchung liegt Entfremdung besonders 

auch dann vor, wenn Subjekte durch Resonanz dermaßen in eine immer-
sive lokale Sphäre gebunden sind, dass sie die Möglichkeiten der Distanz-
nahme gegenüber ihrer Einbindung, den Kontakt zu anderen Sphären, das 
Bewusstsein um andere Seinsweisen und eine ›Welt da draußen‹ verlieren. 
Doch das tun sie nicht als isolierte und einzelne, sondern als resonativ sta-
bilisierte Kollektivformation – und somit nicht wegen eines Mangels an, 
sondern vermittelt durch Resonanz. Eine wichtige Form der Entfremdung 
entsteht somit durch die Schließung von Teilrealitäten und Milieus, also 
durch eine ganz bestimmte mikrosoziale Konstellierung von Resonanzre-
lationen«. (Mühlhof, Immersive Macht, S.461) Mühlhof an anderer Stelle: 
»Der Diskurs organisiert die Zugehörigkeit der Individuen zu einem lokalen 
Gefüge nicht formal inklusiv, sondern durch Intensitätssteigerung in Bezug 
auf die affektiven Wirkungszusammenschlu ̈sse. Die Grenzziehung immer-
siver Spha ̈ren erfolgt nicht durch Umgrenzung, sondern im Inneren durch 

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


147

Subjektivierung,90 die im Wesentlichen analog ist, weil das Subjekt in 
Kontinuität mit seiner Umwelt und vor allem mit seinem Vermögen ge-
formt und normalisiert wird, sodass die situative und relationale Natur 
des Subjekts ausgenutzt wird, um es aktiv zu halten, während es aber 
auf seinen eigenen Gefühlsraum beschränkt bleibt. Die immersive Macht 
wirkt in der Tat: »darauf hin, ihre Subjekte ganz zu vereinnahmen, nicht 
nur während definierter Arbeitszeiten oder an begrenzten Orten der Ein-
schließung, zu denen es noch ein außen geben würde«.91

Mühlhofs stark von einer spinozistischen und foucaultschen Affekt-
theorie beeinflusste Annahme ist dabei, dass Subjekte sich in einem Netz-
werk affektiver Beziehungen befinden (oder selbst eines sind), das sie in 
Resonanz mit ihrer Umwelt bringen kann. Es ist diese Fähigkeit zu affi-
zieren und affiziert zu werden, die – durch den allgegenwärtigen Einsatz 
von computationalen Technologien und die entsprechende Gestaltung 
privater und beruflicher Räume und Kontexte – von dieser immersiven 
Form der Macht ausgenutzt und stimuliert wird. Das daraus resultie-
rende Subjekt ist ein relationales und intensives Subjekt, das umso aus-
beutbarer ist, je mehr es dazu prädisponiert und programmiert ist, in 
Kontinuität mit seinem eigenen Gefühlsraum zu bleiben. Diese inten-
sive Immersion schwingt mit der Ausdrucksfunktion des Symbolischen 
und der damit verbundenen analogen Weise des In-der-Welt-Seins mit.

Die Ausdrucksfunktion spielt eine zentrale Rolle im System der Phi-
losophie der symbolischen Formen. Denn der Ausdruck – oder das Aus-
drucksphänomen – ist für Cassirer mit dem Grundproblem der Wahr-
nehmung und damit des Wahrnehmungsbewusstseins verbunden und 
hat logisch Vorrang vor den Funktionen der Darstellung und der Be-
deutung: »Das ›Verstehen von Ausdruck‹ ist wesentlich früher als das 
›Wissen von Dingen‹«92 und man muss den »nicht mittelbaren, sondern 
ursprünglichen Charakter der reinen Ausdruckserlebnisse«93 anerken-
nen. Diese Priorität ergibt sich aus dem bereits vorgestellten Konzept 
der symbolischen Prägnanz, wonach die Erfahrung selbst von einer Be-
deutung durchdrungen ist, die ihr bereits immanent ist. Die Erfahrung 
ist also immer schon ausdrucksvoll, d.h. bereits in einer Bedeutung arti-
kuliert, die nicht erst durch apperzeptive Akte auf Wahrnehmungsdaten 
entsteht, sondern vielmehr bereits vorhanden ist, weil die Wahrnehmung 
selbst schon bedeutungsvoll ist:94

Intensivierung und nach außen hin durch dissonante Repulsion« (Mühlhof, 
Immersive Macht, S. 433).

90	 	Vgl. Mühlhof, Immersive Macht, S. 422.
91	 	Mühlhof, Immersive Macht, S. 434.
92	 	Cassirer, Die Philosophie der symbolischen Formen, Bd. III, S. 69.
93	 	Mühlhof, Immersive Macht, S. 72.
94	 	Vgl. Mühlhof, Immersive Macht, S. 231.

DAS IMMERSIVE SUBJEKT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148

Das bedeutet, dass die Ausdrucksfunktion mehr ist als die Einheitsbil-
dung der Apprehension. Sie betrifft die Vorgänge, in denen die sympathi-
schen Wechselwirkungen des Fühlens und Empfindens mit der Reflexion 
in intensive Verbindung gebracht werden. Dabei entsteht nicht eine syn-
thetische Einheit durch apperzeptive Akte, sondern eine intensive Realität 
aus medialer Wechselwirkung, die sich artikulierend in einen Sinnzusam-
menhang eingliedern lässt und diesen wiederum transformiert.95

Das immersive Subjekt ist also ein Subjekt, das – wie das mythische Sub-
jekt – dazu angehalten ist, sich primär in der Ausdrucksfunktion zu ver-
wirklichen und somit auch eine expressive Weise des In-der-Welt-Seins 
zu suchen: Vom Denkraum sind wir in der digitalen Welt zu einem immer-
siven Gefühlsraum übergegangen. Ein zunehmend erforschtes Phänomen 
ist die Art und Weise, wie digitale soziale Umgebungen programmiert und 
strukturiert sind, um die emotionalen und impulsiven Reaktionen ihrer 
Nutzer auszunutzen, mit dem Ziel, sie an sich zu binden.96 Die Funkti-
onsweise und das technische Potenzial der computationalen Technologien 
gehen somit mit der Ausdrucksfunktionalität des Menschen in Resonanz, 
was zur Folge hat, dass die sozialen, privaten, politischen, beruflichen 
usw. Sphären der Individuen zunehmend von Dynamiken des emotio-
nalen Hoch- und Herunterladens beherrscht werden. Gerade weil die-
se Technologien in der Lage sind, in das Intervall zwischen Reiz und Re-
aktion, zwischen Greifen und Begreifen einzugreifen, sind sie besonders 
geeignet, eine Form der Propaganda und Beeinflussung zu betreiben, die 
nicht als solche wahrgenommen werden kann. Im Gegenteil, das in sei-
nem eigenen Gefühlsraum eingespannte Subjekt könnte stark ideologi-
sierte und politisierte Inhalte konsumieren, während es glaubt, auf neu-
trale und angemessene Weise informiert zu werden, oder sogar denkt, es 
konsumiere einfach Unterhaltungsinhalte wie Memes.97

Dieser mediale Zugriff auf die menschliche Emotionalität ist in den 
computationalen Technologien und den auf ihnen basierenden Medien 
nicht neu, neu ist jedoch die technische Möglichkeit, auf die symboli-
sche Natur des Menschen sozusagen auf einer intimen und strukturel-
len Ebene einzuwirken: Es ist die Prozesshaftigkeit des Subjekts, die im 

95	 	Nordsieck, Formen der Wirklichkeit und der Erfahrung, S. 133.
96	 	Siehe: Eli Pariser, Filter Bubble. What the Internet is Hiding from You, New 

York: The Penguin Press 2011; Matteo Cinelli et al., »The Echo Chambers 
Effect on Social Media«, PNAS (2021/118:9); Max Fisher, The Chaos Ma-
chine. The Inside Story of How Social Media Rewired Our Minds and Our 
World, New York: Little,Brown & Company 2022.

97	 	Siehe dazu den Ausdruck »memetic warfare«: Jacob Siegel, »Is America Pre-
pared for Meme Warfare?«, vice.com, 31.12.2017, https://www.vice.com/
en/article/xyvwdk/meme-warfare (7.02.2025); Ben Schreckinger, »World 
War Meme«, politico.com, April 2017, https://www.politico.com/magazine/
story/2017/03/memes-4chan-trump-supp orters-trolls-internet-214856/

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vice.com/en/article/xyvwdk/meme-warfare
https://www.vice.com/en/article/xyvwdk/meme-warfare
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vice.com/en/article/xyvwdk/meme-warfare
https://www.vice.com/en/article/xyvwdk/meme-warfare
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/


149

Gefühlsraum und durch die computationalen Technologien ins Spiel ge-
bracht wird (Data Potentiality): »Nicht was das Individuum ist, sondern 
primär wie es mit anderen zusammenwirkt, wird für den Selbstbezug in 
der Immanenz des Wirkungsganzen zur konstituierenden Funktion«.98

Was dadurch angeregt und »aktiviert« wird, ist eine Artikulation des 
Symbolischen, nämlich die Ausdrucksfunktion, mit der Folge einer ten-
denziellen Hemmung der dem Symbolischen ebenso immanenten Dar-
stellungs- und Bedeutungsfunktionen. Auch aufgrund dieser Neuord-
nung der Möglichkeitsbedingungen von Subjekt und Wirklichkeit stellt 
die digitale Welt eine symbolische Form dar, die eine neue Lebensform 
hervorbringt.

98	 	Mühlhof, Immersive Macht, S. 433.

DAS IMMERSIVE SUBJEKT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150

Kapitel 5 
Netz

Hier gibt es weder Kern noch Schale

Ernst Cassirer

Im vierten Kapitel habe ich eine Analyse des Konzepts der Immersion 
vorgeschlagen, die zeigen soll, wie sich ästhetische Dimension, Subjek-
tivierungsprozesse, technologische Formen und Dynamiken von Kont-
rolle und Macht in einem komplexen und polymorphen Horizont von 
Erfahrung, Handlung und Reflexion überschneiden. Der Begriff der Im-
mersion hat sich als kongenial für eine Philosophie und Theorie erwie-
sen, die den spinozistischen Begriff des Affekts in den Mittelpunkt ihrer 
Analyse stellt. Generell scheint die digitale Welt eine besonders fruchtba-
re Umgebung für neumaterialistische und (mehr oder weniger) posthu-
mane Philosophien und Gesellschaftstheorien zu bieten, die, wie bereits 
geschrieben, eine analoge Form des Denkens darstellen. Schon das Kon-
zept der Immersion hat sich als analog erwiesen: Da es durch expressive 
Nähe und nicht durch abstrakte Distanz funktioniert, wurde es als ein 
Modus der Ausdrucksfunktion beschrieben.

Neben dem Begriff der Immersion gibt es jedoch noch ein zweites 
Konzept, das sowohl den Alltagsverstand als auch den akademischen 
und technischen Diskurs über unsere digitale Gegenwart beherrscht: das 
Konzept des Netzes. Wie der Begriff »Immersion« ist auch der Begriff 
»Netz« ebenso allgegenwärtig wie fließend in seiner Bedeutung: Von so-
zialen Netzwerken über die Netzwerkgesellschaft, das Internet selbst, 
das urbane Netz, das Terrornetzwerk bis hin zur mathematischen The-
orie der Graphen scheint alles in Begriffen des Netzwerks beschrieben 
werden zu können oder vielmehr zu müssen. Alles was von Bedeutung 
ist, findet in einem Netzwerk statt; es stellt ein soziologisches, politi-
sches, technologisches, philosophisches, biologisches usw. Konzept dar, 
aber gleichzeitig auch die soziale und ästhetische Metapher, die die ei-
gentümliche zeitgenössische Art des Seins in der Welt und in Beziehung 
zu ihr beschreibt. Immersion und Netzwerk haben sich als grundlegen-
de Begriffe für den Diskurs über die digitale Welt etabliert, aber wie ver-
halten sie sich zueinander? Ist man in ein Netzwerk eingetaucht? Ist das 
Netzwerk also immersiv? Oder ist die immersive Erfahrung netzartig?

Die beiden Konzepte in Kontakt zu bringen, ist schwieriger, als man 
zunächst denken mag: Immersion ist eine analoge Form, die durch af-
fektive Kontinuität zwischen Subjekten, Umgebungen und technischen 
Geräten funktioniert; das Netzwerk ist eine digitale Form, die das 

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


151

Kontinuum der Realität in Knoten (nodes) und Kanten (edges), d.h. 
Beziehungen zwischen den Knoten, diskretisiert. Darüber hinaus zielt 
die Immersion – auch als Form der Macht – darauf ab, die Subjekte 
in Blasen einzuschließen, in denen ein Teil der Potenziale des Subjekts 
mitschwingt und andere Teile gehemmt werden mit dem programma-
tischen Ziel, die Möglichkeit und den Willen des Subjekts auszuschal-
ten, sich zwischen verschiedenen Blasen zu bewegen. Insofern das im-
mersive Subjekt ein reguliertes, kontrolliertes und moduliertes Subjekt 
ist, setzt die Idee der Immersion als Macht das Konzept des mensch-
lichen Subjekts voraus; die Idee des Netzwerks hingegen ist grund-
sätzlich »inhuman«, auch wenn Menschen seine Knotenpunkte bil-
den können. Wie im folgenden Kapitel zu sehen sein wird, wirft der 
Begriff des Netzes das schwerwiegende Problem auf, ob es überhaupt 
sinnvoll und möglich ist, von einem Subjekt im Netz zu sprechen. Im-
mersion und Netzwerk lassen sich also nicht unmittelbar in Einklang 
bringen, gleichwohl können sie auch nicht vollständig voneinander ge-
trennt werden: Es ist in der Tat offensichtlich, dass es eine Wechselwir-
kung zwischen ihnen gibt, da beide Begriffe Tendenzen in der digitalen 
Welt benennen, deren Beziehung grundlegend für das Verständnis der 
sie durchfließenden Strömungen ist. Ich schlage vor, diese Beziehung 
in Form einer Dynamik des »Herein- und Heraus-Zoomens« zwischen 
verschiedenen Größenordnungen zu konzeptualisieren: Immersivität 
beinhaltet ein metaphorisches oder reales Eintauchen in Umgebungen, 
die Subjekte modulieren und von als solchen interagierenden Subjekten 
moduliert werden (zoom in: mein Esszimmer zu Hause, das aber auch 
mein Büro ist); das Netzwerk beinhaltet eine Abstraktion, in der Ak-
teure oder Knoten (menschliche und nicht-menschliche) nur im Kon-
text ihrer Beziehungen und des »Ganzen« des Netzwerks von Bedeu-
tung sind (zoom out: die neoliberale Bedingung der kognitiven Arbeit, 
Datafizierung als Mittel der Kontrolle).

Bevor ich diese These weiter ausführe, ist es jedoch notwendig, sich 
auf den Begriff des Netzes selbst zu konzentrieren: Ich werde im fol-
genden Kapitel das Netzwerk als eine allgegenwärtige und grundle-
gende Metapher analysieren, die der Idee der digitalen Welt und der 
computationalen Technologien innewohnt, und dann zeigen, wie diese 
Metapher zu einem veritablen Kontrollinstrument geworden ist, das 
digitale Subjektivitäten informiert, die anscheinend nicht als Subjek-
te beschrieben werden können; schließlich stellt das Netzwerk auch 
– wie bei der Immersion – eine ästhetische und mediale Organisation 
des Realen dar.

NETZ

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152

5.1 Netzwerk als Metapher für die digitale Welt

Spätestens seit den 2000er Jahren gibt es einen doppelten Konsens über 
die Netzmetapher: dass sie allgegenwärtig ist und überstrapaziert wird 
und dass es ohne sie nicht geht. Mit der Massifizierung der computa-
tionalen Technologien ist die Figur des Netzwerks zu einer nicht mehr 
wegzudenkenden Metapher geworden, die nicht nur das Internet und 
das »Digitale«, sondern ganz allgemein den Zustand der heutigen Ge-
sellschaft beschreibt. Alles wird in Begriffen des Netzes erklärt, so sehr, 
dass »we are constantly surrounded by talk of networks«.1 Hier geht es 
darum, herauszuarbeiten, warum die Metapher des Netzes so mächtig 
und für die digitale Welt geeignet ist: Wie die Fenster-Metapher der Re-
naissance ist auch das Netz sozusagen eine Metapher »in Aktion«, ge-
nauer gesagt, es fungiert als Mittel der digitalen Welt, um Objekte und 
Subjekte zu informieren und zu konstituieren, die ihr eigen sind (d.h. 
ihr entsprechen). Es gilt also zu zeigen, warum (und seit wann) man ge-
rade in der Figur des Netzes einen so funktionalen Verbündeten für die 
Organisation, das Verständnis, aber auch die Kontrolle der Wirklich-
keit gefunden hat.

Die Omnipräsenz des Netzes meint in erster Linie seine Interdiszipli-
narität, d.h. die Möglichkeit und die Tatsache, dass es als methodisches, 
technisches und theoretisches Instrument in mehreren Disziplinen – von 
der Mathematik bis zur Stadtplanung, von den Sozialwissenschaften bis 
zur Biologie, von der Philosophie bis zu den Computerwissenschaften – 
auftaucht und fruchtbar eingesetzt wird. Wenn man die Geschichte der 
Verwendung und Durchsetzung der Netzmetapher verfolgt, wird deut-
lich, dass das dabei stets mitgedacht ist, dass das Netz selbst aus Kno-
ten und Relationen besteht. Insofern darf seine Analyse die Beziehungen 
oder Verflechtungen zwischen dem Netz, den Kommunikations- und In-
formationstechnologien, der Kybernetik und der Informatik sowie die 
Beziehungen zwischen diesen Bereichen untereinander nicht ignorieren. 

In den 1990er Jahren fand eine Art »Kanonisierung« des Netzwerks 
als Methodologie und echtes theoretisches Instrument der Sozialwissen-
schaften statt. 1996 veröffentlichte der Soziologe Manuel Castells sein 
bekanntestes Werk The Rise of the Network Society. Ebenso erschie-
nen in dieser Zeit die von der französischen Gruppe um Michel Callon, 
Madeleine Akrich und Bruno Latour am Centre de Sociologie de L’In-
novation (CSI) in den 1980er Jahren begonnenen Forschungen rund 
um die Actor-Network-Theory (ANT), die als Analyseinstrument inner-
halb der STS entstand und später in zahlreichen theoretischen Bereichen 

1	  	Mark Wigley, »Network Fever«, in: Wendy H.K. Chun / Thomas Keenan 
(Hg.), New Media, Old Media. A History and Theory Reader, New York: 
Routledge 2006, S. 375.

NETZ

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


153

verwendet und weiterentwickelt wurde. Obwohl sie sich voneinander 
unterscheiden, stimmen beide Theorien in der zentralen Idee überein, 
dass soziale, wirtschaftliche und wissenschaftliche Phänomene in Form 
von Beziehungen verstanden werden müssen, sodass sich das Netzwerk 
für die Beschreibung, die Visualisierung und das Verständnis von Phäno-
menen als perfekt geeignet erwies. Für Castells stellt das Netzwerk eine 
echte Form der sozialen Organisation dar, ja es ist die Form der sozialen 
Organisation, die sich mit dem Aufkommen der Informationsgesellschaft 
durchgesetzt hat; das Netzwerk ist somit die soziale Morphologie, die 
die westliche Gesellschaft mindestens seit den 1980er Jahren prägt. Die 
Actor-Network-Theory hingegen bietet eine methodologische Strategie 
mit semiotisch-materiellem Rahmen, der es erlaubt zu analysieren, wie 
verschiedene Akteure (actants) zusammenkommen und als Einheit agie-
ren können. Wie Latour schreibt, schafft die  ANT ein »Parlament der 
Dinge«, in dem ebendiese Dinge zum Sprechen gebracht werden kön-
nen. Auch das von Deleuze und Guattari theoretisierte Konzept des Rhi-
zoms lässt sich, wenn auch unter Verwendung einer anderen Termino-
logie, auf die Metapher des Netzwerks und die darin identifizierten und 
noch immer bestehenden Potenziale zurückführen. Diese zwar extrem 
vereinfachten und knappen Beispiele führen jedoch die polymorphe Na-
tur des Netzwerks vor, das in der Lage ist, den theoretischen Kern nicht 
nur verschiedener, sondern auch divergierender Standpunkte (und Dis-
ziplinen) zu repräsentieren. Genau dies ist eine besondere Eigenschaft 
des Netzwerkbegriffs, nämlich seine Fähigkeit, ein Instrument bereitzu-
stellen, das dynamisch, flexibel und polymorph genug ist, um die multi-
skalare Komplexität, in der wir uns befinden, in einer konzeptionellen 
Darstellung zusammenzuhalten. Wie Wendy H.K. Chun feststellt: die 
»conversion of the world into nodes and edges – agents and connections 
– is imagined as dissolving postmodern confusion. They figure what was 
once considered unimaginable: global capitalism, environmental risks, 
nebulous affects, and ›unresponsive‹ masses. Networks also encompass 
and interconnect the technological and the social. Across all diverse un-
derstandings of them – from the scholarly to the popular – networks 
are social technologies«.2 In gewissem Sinne gelingt dem Netzwerk et-
was Ähnliches wie den »großen Erzählungen« der Moderne, nämlich 
eine Erklärung, ja eine Erzählung zu liefern, die irgendwie in der Lage 
zu sein scheint, die Gesamtheit der Phänomene zusammenzuhalten. Aber 
das Netzwerk scheint dies unabhängig von den »Mängeln« des moder-
nen Denkens zu tun: Es ist multiskalar, es kann nicht-hierarchisch oder 
zentralisiert sein, es ist nicht universalisierend, es ist nicht transzenden-
tal, sondern dynamisch, polymorph und immanent: »Thus, irrespective 

2	  	Wendy H.K. Chun, Updating to remain the same. Habitual New Media, 
Cambridge-London: The MIT Press 2016, S. 26.

NETZWERK ALS METAPHER FÜR DIE DIGITALE WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154

of political and intellectual differences, theorists have posited maps and 
networks – however defined – as key to empowering agents by making 
the invisible visible. This promise to capture seemingly invisible social 
and physical movements grounds the current predominance of networks 
as a theoretical tool«.3 Die Polymorphie des Netzes ermöglicht nicht nur 
seine Verwendung in mathematischen, sozialen, biologischen, datenwis-
senschaftlichen usw. Modellen, die potenziell jeden Bereich abdecken, 
sondern sie macht das Netz auch grundsätzlich zu einer totalisierenden 
Figur: Als Metapher hat es das (bereits zum Ausdruck gebrachte) Poten-
zial, alles in sein Paradigma und seine Logik einzuhüllen, d.h., sobald al-
les als Netz erklärt wird, passt sich alles dem Netz an.

Das Netzwerk – das in Wirklichkeit natürlich aus Myriaden von Netz-
werken und Netzwerken von Netzwerken besteht – wird zum Instru-
ment der digitalen Welt, das deren Objekte, Subjekte und Projekte kon-
stituiert. Als universelles Konzept ist das Netz insofern totalisierend (und 
totalitär?): »It takes a network to resolve a network; networks generate 
networks, and networks succeed by spawning networks«;4 sodass »we 
are surrounded, that is, by talk on networks about networks«.5

Dies ist ein entscheidender Verbindungspunkt zwischen Immersion 
und Netzwerk. Die Netzmetapher selbst ist immersiv und einnehmend 
und will die Möglichkeit eines Außen, von etwas oder jemandem, der 
nicht in einem Netzwerk eingebunden ist, ausschließen. Dies wirft un-
mittelbar zwei Probleme auf: Das erste, auf das später noch eingegan-
gen wird, ist, dass – wie Alexander Galloway und Eugene Thacker in 
The Exploit schreiben:

One wonders if, as networks continue to propagate, there will remain 
any sense of an »outside«, a nonconnected locale from which we may 
view this phenomenon and ponder it critically.

In today’s conventional wisdom, everything can be subsumed under a 
warm security blanket of interconnectivity. But this same wisdom hasn’t 
yet indicated quite what that means, nor how one might be able to draft 
a critique of networks.6

3	  	Chun, Updating to remain the same, S. 43.
4	  	Chun, Updating to remain the same, S. 47
5	  	Wigley, »Network Fever«, S. 375.
6	  	Alexander R. Galloway / Eugene Thacker, The Exploit. A Theory of Net-

work, Minneapolis-London: University of Minnesota Press 2007, S. 26. 
Hervorhebung im Original. Zu der Schwierigkeit oder Unmöglichkeit der 
Kritik kommt der Imperativ der Connectivity hinzu. Ein technischer Imper-
ativ für ein immer besseres Funktionieren, eine immer kapillarere Datafi-
zierung, der aber für die Subjekte zu einem moralischen Imperativ wird: Die-
jenigen, die nicht vernetzt sind, weil sie es nicht können oder wollen, sind 
verdächtig, abnormal, in gewissem Sinne monströs, und müssen dafür einen 

NETZ

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


155

Der zweite Aspekt betrifft die Beziehung zwischen dem, was dargestellt 
wird, seiner Darstellung im Netz und der Darstellung des Netzes selbst.

Networks are odd entities: they are both technical projections and nat-
urally occurring phenomena. Modern networks stem from structures, 
such as electrical grids and highway systems, deliberately built to resem-
ble nets. However, networks are also empirically discovered phenomena. 
Systems biology, for instance, presumes the existence of networks in an-
imals, from the genetic to the multicellular, which are discovered rather 
than simply modelled. Similarly, ecology conceptualizes food webs and 
less lethal animal interactions – or, more precisely, the potentiality of 
these interactions – as networks. These networks are portrayed as ac-
tually existing empirical entities, despite the fact that network analysis 
replaces real-world events with a reductive and abstract mathematical 
model. As network scientist Duncan Watts admits, »rather than going 
out into the world and measuring it in great detail, we want to construct 
a mathematical model of a social network, in place of the real thing... 
The networks we will actually be dealing with can be represented in al-
most comic simplicity by dots on a piece of paper, with lines connecting 
them« (emphasis added).7

Die Dynamik zwischen Repräsentant und Repräsentation, zwischen 
Existenz und Projektion, wie Chun sie definiert, lenkt die Aufmerksam-
keit auf die Tatsache, dass das Netzwerk zwar potenziell in der Lage ist, 
alles Reale zu repräsentieren, dieses »Alles« aber nicht »the real thing« 
ist, sondern etwas, das das Netzwerk in der Kreativität seiner Vermitt-
lung hervorbring. Die Elemente des Netzwerks, die Knoten, sind von der 
Topologie des Netzwerks abhängig und durch sie bestimmt; die Netzme-
tapher findet ihre Objekte (und Subjekte) also nicht, sondern konstituiert 
sie. Sie sind daher in einem grundlegenden Sinn nicht nur ähnlich, son-
dern existieren auch nicht außerhalb von der Netzmetapher. Wie bereits 
geschrieben, nimmt die Netzwerkanalyse selbst die Form von Netzwer-
ken an, die Kritik des Netzwerkes nimmt die Formen eines Netzwerks 
an usw. Dies bringt auch eine Dynamik der Inklusion und Exklusion in-
nerhalb und außerhalb der Netzwerke selbst mit sich. Die Metapher des 
Netzwerks zu akzeptieren bedeutet, seine Repräsentationsformen und 
-topologien zu akzeptieren: Das Netzwerk ist nicht-linear, asymmetrisch, 
heterogen und besteht vor allem aus Knoten und Kanten, sodass jedes 
Phänomen, das in Form eines Netzwerks beschrieben werden soll, in 

Preis zahlen, von der sozialen Isolation bis zur Unmöglichkeit des Zugangs 
zu grundlegenden bürokratischen Praktiken usw. Dieser Imperativ der Ver-
netzung ist mit dem skopischen Regime der totalen Transparenz verbunden, 
das die kybernetische Kontrolle erzwingt: Was nicht vernetzt ist oder nicht 
vernetzt werden kann, ist in der Tat potenziell gefährlich und muss daher 
entweder eliminiert oder im Netz aufgefangen werden.

7	  	Chun, Updating to remain the same, S. 46. Hervorhebung im Original.

NETZWERK ALS METAPHER FÜR DIE DIGITALE WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156

Knoten und Relationen übersetzt werden muss, und was diese Überset-
zung nicht durchlaufen kann, wird von der Repräsentation ausgeschlos-
sen: »only black boxes (standing in for neurons, computers, workers, or 
what have you) and their interconnections (or inputs and outputs) can be 
included. Anything ›inside‹ the box or outside of the categories of input 
or output is left to fall out of representation altogether [...]«.8 Die Netz-
metapher ist granular, diskontinuierlich, mit einem Wort: digital. Dieser 
Dynamik des Ausschlusses (aufgrund einer Vereinfachung oder vielmehr 
Aussonderung dessen, was durch die Logik des Netzes verworfen wer-
den kann) steht eine ebenso wirksame Dynamik des Einschlusses gegen-
über: Nichts wird ausgeschlossen, sondern alles kann einbezogen wer-
den, solange etwas weggelassen wird. Ausschluss bedeutet hier nicht die 
Festlegung dessen, was prinzipiell nicht zum Netzwerk gehören kann. 
Vielmehr handelt es sich um einen Prozess der Übersetzung – oder ge-
nauer: der Hervorbringung von Objekten (und Subjekten), die sich an 
das Netzwerk anpassen müssen und dabei einer Regulierung, Kontrol-
le, Modulation und im Extremfall auch einem Ausschluss unterworfen 
werden. Dynamiken des Ausschlusses und des Einschlusses sind Dyna-
miken der Kontrolle, was uns zu einem weiteren entscheidenden Punkt 
im Diskurs über Netzwerke führt, nämlich der engen und grundlegen-
den Beziehung zwischen Netzmetapher und Kybernetik.

Alle bisher zitierten Autor:innen sind sich in einem Punkt einig: Die 
Netzmetapher konnte darum omnipräsent werden, weil sie die neoliber-
ale Kollektivität perfekt einfängt9 sowie ihre Kontrolllogik präzise bes-
chreibt und darstellt.10 Deshalb ist das Netz zum Prinzip und zur Form 
der neoliberalen gesellschaftspolitischen Organisation geworden. Das 
bedeutet natürlich nicht, dass die Positionen der besagten Denker:in-
nen identisch sind, aber sie alle erlauben es uns, eine Konstellation (ein 
weiterer Begriff im semantischen Feld des Netzes) zu identifizieren, die 
das Kraft- und Aktionsfeld des Netzwerks beschreibt. Jedoch ist es erst 
dem französischen, um das Tiqqun-Zine organisierten Kollektiv in der 
Schrift The Cybernetic Hypothesis gelungen, die Beziehung zwischen 
der kybernetischen Hypothese, der Netzmetapher, der Informatik und 
einer neuen Form der Regierung auf eine ebenso suggestive wie klare 
Weise aufzuzeigen.

Der kybernetischen Hypothese entspricht: »in the natural sciences 
and social sciences alike, a desire for order and certainty«.11 Sie ist maß-
geblich aus der wissenschaftlichen Forschung hervorgegangen, die vor 

8	  	Franklyn, Control, S. 84.
9	  	Chun, Updating to remain the same, S. 39.
10	 	Siehe: Galloway/Thacker, The Exploit; Franklyn, Control.
11	 	Tiqqun, The Cybernetic Hypothesis, Cambridge-London: Semiotext(e)- The 

MIT Press 2020, S. 26.

NETZ

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


157

allem in den Vereinigten Staaten während und als Folge des Zweiten 
Weltkriegs und des Kalten Krieges durchgeführt wurde. Die militärische 
Matrix der Kybernetik – deren Begründer der Mathematiker Norbert 
Wiener ist – bleibt der historische und ideologische Horizont, vor dem 
auch heute noch die computationalen Technologien, die Logik ihrer Nut-
zung und Entwicklung, aber auch die Netzmetapher selbst, die aus der 
kybernetischen Metapher hervorgeht, verstanden werden muss. Die aus 
der Mathematik stammende kybernetische Hypothese wurde nach und 
nach auch in der politischen, sozialen und biologischen Sphäre ange-
wandt und wurde zum Paradigma, mit dem jedes Phänomen, einschließ-
lich des Lebens selbst, organisiert und interpretiert werden kann: Ende 
des 20. Jahrhunderts »Cybernetics becomes the project of a rationaliza-
tion without limits«.12 Der Imperativ einer solchen Rationalisierung ist 
mindestens zweifach: Subjekte und Objekte gemäß der kybernetischen 
Hypothese zu formen, d.h. in die Rückkopplungsschleife einzufügen, die 
Informationen für das System produziert und bereitstellt, und diese In-
formationen für die Vorhersage zu nutzen – ein neues Instrument (und 
ein Mythos) für die »öffentliche Sicherheit« –, um somit potenziell ge-
fährliche Ereignisse für das System zu eliminieren und zu modulieren:

The communication system would be the nervous system of societies, 
the source and destination of all power. In this way the cybernetic hy-
pothesis sets out the politics of the »end of politics,« neither more nor 
less. It represents both a paradigm and a technique of government. Its 
study shows that the police apparatus is not just an organ of power but 
also a form of thought.13

Grundlegend für die kybernetische Hypothese ist die Möglichkeit, Wis-
sensobjekte und -subjekte in ein System einzubetten, das in der Lage ist, 
sie kommunizieren zu lassen, denn erst die Kommunikation ermöglicht 
die Sammlung von Informationen, die Bestimmung und Vorhersage von 
Verhalten ermöglichen. An diesem grundlegenden Punkt ist die kyber-
netische Hypothese mit der Netzmetapher alliiert:

The shift from the metaphor of the system towards that of the network 
in social discourse between the 1950s and the 1980s points to the other 
fundamental analogy constituting the cybernetic hypothesis. It also indi-
cates a profound transformation of the latter. For if »system« was talked 
about, between cyberneticians, this was by comparison with the nervous 
system, and if today »network« is talked about in the cognitive sciences 
it’s the neural network that THEY have in mind. Cybernetics is the as-
similation of the entirety of existing phenomena to those of the brain.14

12	 	Tiqqun, The Cybernetic Hypothesis, S. 30.
13	 	Tiqqun, The Cybernetic Hypothesis, S. 30–31. Hervorhebung im Original.
14	 	Tiqqun, The Cybernetic Hypothesis, S. 45. Hervorhebung im Original.

NETZWERK ALS METAPHER FÜR DIE DIGITALE WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158

Der Übergang von der Systemmetapher zur Netzmetapher folgt der all-
mählichen Akklimatisierung der kybernetischen Metapher im sozialen 
und vor allem im biologischen Bereich, gemeint ist die Vorstellung, dass 
die Computermetapher auch zur Beschreibung des Biologischen, natür-
lich auch des Menschen, produktiv verwendet werden kann: »Cyber-
netics is the project of recreating the world through the infinite looping 
together of these two moments: representation that separates, communi-
cation that binds, the first dealing death, the second mimicking life«.15 Die 
erste Analogie, die von der kybernetischen Hypothese postuliert wird, ist 
in der Tat die ursprünglich von Wiener angestrebte Assimilation von Or-
ganismen und Maschinen in einem einheitlichen mathematischen System:

Hence the cybernetic hypothesis justifies two types of scientific and so-
cial experimentations. The first aims at making living beings into a me-
chanics, at mastering, programming, determining humans and their life, 
society and its »future.« It fuels the return of eugenics as well as the 
bionic fantasy. It seeks to place the end of History on a scientific foot-
ing: here initially one is on the terrain of control. The second aims at 
imitating the living with machines, first as individuals, and this leads 
to the development of robots and artificial intelligence; next as collec-
tives and this involves the setting of information into circulation and 
the construction of networks. Here one is situated rather on the terrain 
of communication.16

Der Übergang vom System zum Netzwerk entspricht dem Willen, die 
Funktionsweise der computationalen Technologien zu ›naturalisieren‹ 
und sie so an die Funktionsweise von Systemen bzw. von biologischen-
organischen Netzwerken anzugleichen. Während der Begriff ›System‹ se-
mantisch mit einer rationalen und mathematischen Ordnung verknüpft 
ist, ist die Netzmetapher perfekt mit einer biologischen Semantik verein-
bar, und ihre Verwendung hat das Denken und seine Analyse auf parado-
xe Weise ›biologisiert‹: das neuronale Netzwerk, das Pilzmyzel, das Rhi-
zom, die Masse als Schwarm, die Ameise (ANT). Man denke aber auch 
an die epidemiologische Sprache (Viralität eines Inhaltes; ›infiziert‹), die 
häufig im Diskurs über das Digitale verwendet wird. Die Netzmetapher 
ist flexibel, dynamisch, organisch, holistisch, immanent, nicht-anthro-
pozentrisch und immersiv. Ihre Funktionalität und Wirksamkeit liegt in 
gewissem Sinne in ihrer Schizophrenie, d.h. in der Tatsache, dass inner-
halb eines Netzwerks und innerhalb der Netzmetapher nicht nur gegen-
sätzliche, sondern auch antagonistische Antriebe koexistieren und ko-
agieren können: das Imperium und die Multitude.17 Das Netzwerk ist 

15	 	Tiqqun, The Cybernetic Hypothesis, S. 41
16	 	Tiqqun, The Cybernetic Hypothesis, S. 41–42.
17	 	Siehe: Toni Negri / Michael Hardt, Empire, Cambridge-London: Harvard 

University Press 2000.

NETZ

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


159

also die Struktur, die Organismen und Maschinen miteinander verbindet 
und dies sowohl im Sinne von Subversion als auch im Sinne von Kon
trolle und Unterdrückung tun kann, ohne dass dies ein Problem für die 
interne Logik der Netzmetapher darstellt.18 Die Stabilität des Netzes hat 
ihren Grund in seiner Flexibilität, in seiner Fähigkeit, sich ständig neu 
zu organisieren, um Veränderungen zwischen seinen internen Elemen-
ten zu bewältigen und gleichzeitig die Möglichkeit von Angriffen von 
außen auf das Netz zu kontrollieren und zu minimieren. Wie Galloway 
und Thacker schreiben:

Networks individuate within themselves (stratifying different types of 
nodes, different types of users, different types of social actors), and they 
also auto-individuate as well (the systems of »small worlds« or »friends 
of friends« described in social network theory). But these processes of 
individuation are always accompanied by processes of deindividuation, 
for each individuation is always encompassed by the »mass« and ag-
gregate quality of networks as a whole, everything broken down into 
stable, generic nodes and discrete, quantifiable edges. Nodes are erased 
as quickly as edges are established, hierarchies exist within networks, 
»horizontal« decentralization interferes with »vertical« centralization, 
topologies become topographies…19

Die Stärke des Netzwerks liegt also in seiner Selbstkontrolle, in seiner 
Fähigkeit zur Selbstregulierung und Selbstverwaltung. Es wird nicht von 
etwas oder jemandem kontrolliert, doch das Netzwerk wird kontrolliert. 
Deshalb beinhaltet die Metapher des Netzwerks immer einen inhumanen 
Aspekt, nicht nur weil das Netzwerk Knoten (oder Aktanten) und nicht 
Individuen verbindet – und alles ein Knoten sein kann –, sondern auch 
und vor allem weil es auf sein Funktionieren und seine Individuation als 
Gesamtheit abzielt. Die Knoten und Beziehungen dienen der Individuati-
on des Netzwerks und nicht das Netzwerk der Individuation der Knoten: 
Es geht »less about the production of the one from the many, and more 
about the production of the many through the one«.20 Deshalb ist die 
Netzmetapher nicht nur inhuman, sondern auch menschenfeindlich:21

18	 	»Today network science often conjures up the themes of anarchy, rhizomatics, 
distribution, and antiauthority to explain interconnected systems of all kinds. 
Our task here is not to succumb to the fantasy that any of these descriptors 
is a synonym for the apolitical or the disorganized, but in fact to suggest the 
opposite, that rhizomatics and distribution signal a new management style, a 
new physics of organization that is as real as pyramidal hierarchy, corporate 
bureaucracy, representative democracy, sovereign fat, or any other principle 
of social and political control.« (Galloway/Thacker, The Exploit, S.29).

19	 	Galloway/Thacker, The Exploit, S. 39.
20	 	Galloway/Thacker, The Exploit, S. 60.
21	 	Galloway/Thacker, The Exploit, S. 6.

NETZWERK ALS METAPHER FÜR DIE DIGITALE WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160

The cybernetic gesture asserts itself by a negation of everything that 
escapes regulation, of all the lines of escape that save existence in the 
interstices of the norm and its apparatuses, of all the behavioural fluc-
tuations that ultimately would not follow from natural laws. To the ex-
tent that it has managed to produce its own veridictions, the cybernetic 
hypothesis is now the most substantial anti-humanism, one that is de-
termined to maintain the general order of things while priding itself on 
having gone beyond the human.22

5.2 Das Nicht-Subjekt des Netzes

Das Netzwerk ist also diskret, als eine Form der Kontrolle zielt es da
rauf ab, die Kontingenz der internen und externen Elemente zu minimie-
ren. Was auch heißt, dass es – in direkter Beziehung zu dieser prädikti-
ven Matrix – Subjekte ausschließt.

Die Abwesenheit des Subjekts im Netz hat sowohl einen technisch-
funktionalen Grund, der sich aus der mathematischen Struktur des Net-
zes selbst ergibt, als auch einen Grund, der mit den philosophischen 
Konsequenzen der Netzmetapher zusammenhängt: dass sie holistisch, 
immanent und nicht anthropozentrisch ist.

Es ist in erster Linie die Morphologie des Netzes, die durch die ma-
thematische Graphentheorie bestimmt wird, die eine klare Hierarchie 
zwischen Graph (G), Node (N) und Edge (E) vorschreibt: »Graphs or 
networks are then diagrams of force relationships (edges) affected by dis-
crete agencies (nodes). In this, graphs imply a privileging of spatial ori-
entations, quantitative abstraction, and a clear division between actor 
and action«.23 Alles (Menschen, Maschinen, Mikroben, Güter, Konzepte 
usw.) kann Teil eines Netzes werden, eben weil es in der Lage ist, die Het-
erogenität der Phänomene unter universelle mathematische Prinzipien 
zu subsumieren. Knoten repräsentieren Agenten, die aktiv ›agieren‹ und 
eine Beziehung oder eine Kante schaffen. Knoten und Kanten sind das 
materielle Substrat des Netzwerks, das in Beziehung und gegenseitiger 
Beeinflussung mit der Bildung von Mustern steht, die etwas aussagen, ja 
die im Netzwerk subsumierten Phänomene »zum Sprechen bringen«.24 

22	 	Tiqqun, The Cybernetic Hypothesis, S. 27.
23	 	Galloway/Thacker, The Exploit, S. 33.
24	 	»In fine, the main problem, but it could also appear as rejoicing news, is 

that reality or the real as such is today taking over. The concept of truth is 
increasingly wrapped up at the expense of pure reality or pure actuality, to 
the extent that eventually things seem to be speaking by themselves. We are 
no longer dealing with things, since there are no longer any things, there 
are no longer resilient objects: there are only networks of data evolving in 
real-time and that aggregate from time to time as profile, patterns and so 

NETZ

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


161

Aber im Netzwerk entstehen nicht nur Bottom-Up- und spontane Be-
stimmungen, sondern im Horizont der Kontrolle werden auch Bezie-
hungen und Muster hervorgehoben, die erst in ihm bedeutsam werden. 
Das bedeutet, dass weder Knoten noch – und schon gar nicht – Kanten 
außerhalb des Netzwerks existieren, sondern diese durch die Topologie 
des Netzwerks erst konstituiert und bestimmt werden. Nicht der indivi-
duelle Charakter der Knoten beeinflusst die Netztopologie, sondern das 
Gegenteil ist der Fall: »To be a node is not solely a causal affair; it is not 
to ›do‹ this or ›do‹ that. To be a node is to exist inseparably from a set 
of possibilities and parameters – to function within a topology of con-
trol«.25 Die Knoten sind anonyme und diskrete Agenten, deren Hand-
lungen bedeutungsvoll sind, weil sie in den Kontroll- und Bedeutungs-
horizont des Netzes einbezogen sind, der gleichgültig bleibt gegenüber 
den individuellen Charakteren und der Identifikation der Knoten, die ja 
von ihm bereits als konform mit der Produktion und Ermöglichung sei-
ner Prozesse identifiziert werden.26

Diese Prämissen sind grundlegend für das Verständnis der Formen 
der Individuation und des gleichzeitigen Ausschlusses des Subjekts, die 
in der symbolischen Form der digitalen Welt wirken. Die Netzmetapher 
ist das Mittel, innerhalb dessen die Bildung des Nicht-Subjekts des Net-
zes stattfindet: der Nutzer, der Zuschauer, der Bloom.27 Die Metapher 
der Immersion identifiziert stattdessen das in das Netz eingetauchte Sub-
jekt, ein Subjekt, das, wie wir im letzten Kapitel sehen werden, Züge 
aufweist, die dem mythischen Subjekt nahe kommen. Diese doppelte 
Dynamik von Subjektivierung und De-Subjektivierung ist weder wider-
sprüchlich noch antagonistisch, sondern stellt vielmehr die der digitalen 
Welt eigene Dynamik zur Bildung von Subjektivitäten dar, die sowohl 
auf der allumfassenden und universellen Ebene des Netzes (zoom out) 
als auch auf der individuellen Ebene der digitalen Lebensform (zoom in) 
funktionieren können.

Die Metapher der Immersion zeigte einen analogen Weg auf, ein Sub-
jekt zu produzieren, das in Umwelten eintaucht, die seine Potenzialität 
und Agentivität modulieren (§ 4.5), indem sie seine Reaktionen »affek-
tiv« stimulieren und hemmen. Die Bedingungen der Möglichkeit einer 
solchen Subjektivierung sind jedoch funktional und logisch mit dem 
Netz, seiner Metapher und der kybernetischen Hypothese verbunden: 
Das Nicht-Subjekt des Netzes ist ein anonymer und diskreter Knoten, 

on. But raw data seem to be speaking by themselves.« (Antoinette Rouvroy/
Bernard Stiegler, »The digital regime of truth: from the algorithmic govern-
mentality to a new rule of law«, La Deleuziana (2016/3), S. 7).

25	 	Galloway /Thacker, The Exploit, S. 40.
26	 	Galloway /Thacker, The Exploit, S. 41.
27	 	Tiqqun, Theorie vom Bloom, Zürich-Berlin: Diaphanes 2003.

DAS NICHT-SUBJEKT DES NETZES

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162

der aktiv (mehr oder weniger bewusst) und passiv Spuren – Data – hin-
terlässt, die im neoliberalen Kontext der Produktion kapitalisierbarer 
Informationen entsprechen, sowohl in Bezug auf den Nutzer (personali-
sierte Werbung, Unterhaltungsinhalte usw.) als auch in Bezug auf priva-
te und staatliche Mächte, in einem offensichtlichen Ungleichgewicht von 
Macht und Kontrolle. Die immersive Macht, die der Datenkapitalismus 
einsetzt, moduliert Umgebungen – computergestützt, physisch oder ge-
mischt –, die ihrerseits das Subjekt in jedem Lebensbereich sanft regu-
lieren und modulieren.

Wie Deleuze in seinem berühmten Postscript on the Societies of Con-
trol (1990) hervorhebt, ist die von Michel Foucault theoretisierte Diszi-
plinargesellschaft, die durch die Disziplinierung voneinander getrennter 
Orte funktioniert, eine Form der digitalen Regierung, in der die Indi-
viduen von einem Raum zum anderen, von einem Status zum anderen 
übergehen müssen. In den Kontrollgesellschaften hingegen funktioniert 
die Macht nicht mehr durch ›Gussformen‹, sondern durch Modulation; 
und der Übergang – der in jedem Fall stattfindet – zwischen verschiede-
nen Räumen ist kontinuierlich, weil die Räume selbst nun in Kontinui-
tät sind (in diesem Sinne ist der äußerst aktuelle Begriff des Home-Office 
paradigmatisch): Die handelnde Macht in Gesellschaften der Kontrolle 
ist also analog: »Enclosures are molds, distinct castings, but controls are 
a modulation, like a self-deforming cast that will continuously change 
from one moment to the other, or like a sieve whose mesh will transmute 
from point to point«.28 Gleichzeitig bleibt das Netz – als eine Form der 
Kontrolle – jedoch immersiv, indem es die individuelle Ebene in einer 
zugleich globalen und lokalen, digitalen Logik der Kontrolle gefangen 
hält, die nicht nur das Individuum, sondern auch das Reale diskretisiert. 
Durch ihren präkognitiven Charakter (§3.2) entziehen sich die computa-
tionalen Technologien nicht nur dem Subjekt, sondern umgehen es auch 
in Bezug auf die Informationen, die sie zu messen vermögen. In der Tat 
ist es weniger das Subjekt als vielmehr seine körperlichen Reaktionen, 
die in das kybernetische Netz einfließen: Für die Feedback Loops des 
Computers sind nicht die bewussten Gründe oder Entscheidungen des 
Subjekts von Interesse, sondern seine mechanischen und präkognitiven 
Reaktionen im Sinne der Kapitalisierbarkeit.29 Im Feedback Loop wird 
der Nutzer gleichzeitig sowohl aktiv als auch passiv, bewusst und unbe-
wusst eingesetzt. Die Technik des Nudging, das algorithmische Profiling 
sind Beispiele für die den Alltag des Nutzers in Bezug auf die computa-
tionalen Technologien bestimmende Funktionsweise des kybernetischen 

28	 	Gilles Deleuze, Postscript on Societies of Controls, The Anarchist Library, 
https://theanarchistlibrary.org/library/gilles-deleuze-postscript-on-the-societies-
of-control

29	 	Zum Subjekt als ›Black-Box‹ siehe: S. Franklyn, Control, S. 82.

NETZ

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://theanarchistlibrary.org/library/gilles-deleuze-postscript-on-the-societies-of-control
https://theanarchistlibrary.org/library/gilles-deleuze-postscript-on-the-societies-of-control
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://theanarchistlibrary.org/library/gilles-deleuze-postscript-on-the-societies-of-control
https://theanarchistlibrary.org/library/gilles-deleuze-postscript-on-the-societies-of-control


163

Netzes; sie funktionieren durch ›Reiz und Reaktion‹ und sind nützlich, 
um den Nutzer in seine kybernetische Umgebung einzutauchen, eben-
so wie sie die Produktionslogik des Netzes aktiv halten.30 In der Tat ist 
der Nutzer von sich aus bereit, die Arbeit des Self-Trackings und der 
Selbstregulierung zu übernehmen, indem er beispielsweise eine Smart-
watch trägt, die biometrische und vitale Parameter sowie soziale Para-
meter misst und verfolgt (wie viele Likes auf den neuen Instagram-Post, 
wie viele Whatsapp-Nachrichten usw.); gleichzeitig werden auch Maus-
bewegungen, die Anzahl der Klicks, die mit einem Inhalt verbrachte Zeit 
usw. verfolgt. Obwohl es sich hierbei um Informationen handelt, die 
vom Nutzer gewonnen werden, lassen sie sich nicht in Wissen über den 
Nutzer selbst umwandeln, zumindest nicht in einer echten Form von 
Selbstwissen, da sie immer noch mit der Logik der Kontrolle, der Kapi-
talisierung und der Optimierung verbunden sind. Der gerenderte, quan-
tifizierte und datengesteuerte Nutzer des Netzes ist kein Subjekt, das sich 
über sein Selbst bewusster wird – trotz der ständigen Produktion von In-
formationen über ihn: »Individuals are no longer credited with any pow-
er: their knowledge of the world is deficient, their desires are unknown 
to them, they are a mystery to themselves, everything eludes them, so 
that they are spontaneously cooperative, naturally empathetic, fatally 
united. They don’t know anything about any of that, but everything is 
known about them«.31 Die Quantifizierung des Nutzers bringt – wie An-
toinette Rouvroy anmerkt – nicht nur einen geringeren Kontrollaufwand 
und Auffälligkeit in Bezug auf die von und über das Selbst produzierten 
Informationen mit sich (und eine offensichtliche Ungleichheit der Kon-
trolle und des Zugangs zu diesen persönlichen Informationen), sondern 
eine solche Quantifizierung »affects individuals in the way they design 
themselves autobiographically, biographically and the way they self-re-
flect. This explosion of data, but also of forms and persons, it is a hyper 
indexation of absolutely everything, including the personal form«.32 Der 
quantifizierte Nutzer ist also ein selbstdisziplinierter Nutzer [Beispiel 1, 
s.u.]. Im Nexus zwischen computationalen Technologien, neoliberaler 
Politik und der Dynamik von Subjektivierung und De-Subjektivierung 
kristallisieren sich Formen der Kontrolle (siehe die kybernetische Hy-
pothese, Netzmetapher) und Formen der Gouvernementalität (siehe al-
gorithmische Gouvernementalität) heraus, die der digitalen Welt eigen 
und eng mit der prädiktiven Matrix verbunden sind, die sich sowohl 

30	 	Felix Maschewski/Anna-Verena Nosthoff, »Netzwerkaffekte«, in: Rainer 
Mühlhoff/Anja Breljak/Jan Slaby (Hg.), Affekt Macht Netz. Auf dem Weg 
zu einer Sozialtheorie der Digitalen Gesellschaft, Bielefeld: Transcript 2019, 
S. 62–63.

31	 	Tiqqun, The Cybernetic Hypothesis, S. 56–57.
32	 	»The digital regime of truth: from the algorithmic governmentality to a new 

rule of law«. (Rouvroy/Stiegler, »The digital regime of truth«, S. 9.)

DAS NICHT-SUBJEKT DES NETZES

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164

technologisch als auch ›ideell‹ in einer solchen symbolischen Form aus-
drückt. Die ideologische Notwendigkeit und die technische Möglichkeit 
der Vorhersage und Präemption (Prediction und Preemption) führen zur 
Bildung und Modulation quantifizierter, berechneter, indizierter Subjek-
te, die Subjektivität zwar nicht zwangsweise ausschließen, die Subjek-
te aber bis zu dem Punkt entmachten, an dem sie sich entleeren und zu 
Nicht-Subjekten werden. Diese ›Entleerung‹ des Subjekts ist das Ergeb-
nis eines Prozesses der Hemmung und Abstraktion, der sich in der digi-
talen Welt insgesamt vollzieht und einer Entleerung des Sinns oder viel-
mehr einer Verflachung des Sinns auf der algorithmischen (statistischen) 
Ebene der Information entspricht.

Die Datafizierung des Realen und des Subjekts beinhaltet die expo-
nentielle Anhäufung von Informationen, die für sich genommen keinen 
Sinn ergeben, sondern nur im Zusammenhang mit den Patterns, die die 
Algorithmen hervorbringen: Diese Korrelationen sind keine Interpreta-
tion, geschweige denn eine Repräsentation des Realen, sie sind ein sta-
tistischer Output, der dem Menschen gegeben wird und nicht von Men-
schen gefunden wird. Wissen über die Welt (und das Selbst) ist »always 
already ›given‹, immanent to the (digitally recorded) world, in which it 
is merely automatically ›discovered‹ or from which it literally flourish-
es thanks to algorithmic operations rendering invisible correlations op-
erational«.33 Im sechsten Kapitel werde ich auf die Immanenz zurück-
kommen, die die digitale Welt beherrscht, d.h. auf die Überzeugung, dass 
das »Ganze« des Realen in computationale Prozesse eingefügt und be-
rechnet werden kann; hier werde ich mich mit der grundlegenden Tat-
sache befassen, dass die digitale Kosmotechnik die erkenntnistheoreti-
sche Position des Subjekts in Bezug auf das Reale und auf sich selbst 
radikal verändert. Das Nicht-Subjekt des Netzes ist von der Ausübung 
der menschlichen Geste schlechthin, nämlich der Repräsentation und 
Signifikation des Realen, befreit – oder, besser gesagt, entmachtet: Es 
ist ein Nicht-Subjekt, das von seiner Sinnfunktion, seiner symbolischen 
Funktion entleert ist.34 Diese erkenntnistheoretische Umwälzung liegt 

33	 	Antoinette Rouvroy, »The end(s) of critique: data behaviourism versus due 
process«, in: Mireille Hildebrandt/Katja de Vries (Hg.), Privacy, Due Process 
and the Computational Turn. The philosophy of law meets the philosophy 
of technology, New York: Routledge 2013, S. 147. Siehe auch: Chris An-
derson, »The End of Theory: The Data Deluge Makes the Scientific Meth-
od Obsolete«, wired.com 23.06.2008. https://www.wired.com/2008/06/
pb-theory/ (Zugriff: 8.02.2025).

34	 	Antoinette Rouvroy schreibt: »I will call ›data behaviourism‹ this new way 
of producing knowledge about future preferences attitudes, behaviours or 
events without considering the subject’s psychological motivations, speech-
es or narratives, but rather relying on data. The ›real time operationality‹ 
of devices functioning on such algorithmic logic spares human actors the 

NETZ

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.wired.com/2008/06/pb-theory/
https://www.wired.com/2008/06/pb-theory/
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.wired.com/2008/06/pb-theory/
https://www.wired.com/2008/06/pb-theory/


165

der besorgten Beobachtung über das Ende oder die Unmöglichkeit von 
Kritik in der digitalen Welt zugrunde, die von zahlreichen Denker:innen 
geäußert wurde, aber was mich hier interessiert, ist vielmehr, was diese 
symbolische Hemmung bedeutet und uns über die digitale Welt im brei-
teren Kontext der Philosophie der symbolischen Formen sagt. Das zu 
untersuchende Paradox betrifft also die Frage, wie es kommt, dass eine 
Welt – die digitale Welt –, die technisch aus Zeichen besteht, nicht mit 
einer Intensivierung der menschlichen Symbolfunktion einhergeht, son-
dern ihrer Hemmung, nicht einer besseren Orientierung, sondern einer 
stärkeren Desorientierung des Menschlichen in der Wirklichkeit. Das 
Nicht-Subjekt des Netzes wird anonymisiert und automatisiert, nicht sei-
ne Einzigartigkeit, sondern seine Übereinstimmung mit anderen Nicht-
Subjekten macht es indizierbar und kategorisierbar:

We avoid the subjectivity of observed individuals. We will categorise you 
according to raw data, that have for you no meaning, according to algo-
rithms, that you do not know how they work, and this will have conse-
quences on your life. It will affect you at the level of reflex rather than 
at the level of reflexivity – in other words it will only send you alerts. 
For example, in the domain of marketing, you will have your attention 
attracted by this thing or that object. Nothing is more voluntary than 
to catch someone’s attention.35

Das Nicht-Subjekt ist in der Tat in ein Netzwerk von Zeichen einge-
taucht, die es jedoch nicht interpretieren kann, was bedeutet, dass das 
Reale, das ihm begegnet, nicht von ihm repräsentiert, sondern nur von 
ihm empfangen wird, oft auf unbewusste und präkognitive Weise. Wenn 
also, wie ich im vierten Kapitel dargelegt habe, die Affektivität des Sub-
jekts stimuliert wird, wird seine Repräsentationsfähigkeit stattdessen 
gehemmt oder vielmehr externalisiert und in rechnerischen Prozessen 
abstrahiert. Diese Entleerung von Bedeutung ist funktional für die algo-
rithmischen Prozesse, für die Maschine, die die Daten nicht »versteht«, 
sondern nur verarbeitet und Zusammenhänge an die Oberfläche bringt, 
die für uns bedeutsam werden können, aber nicht müssen. Wie Rouvroy 
feststellt, findet eine grundlegende Verschiebung vom Zeichen zum Sig-
nal statt, d.h. von etwas, das auf etwas anderes verweist und es repräsen-
tiert, zu einem Signal, das stattdessen auf nichts verweist und das gerade 
wegen seines Mangels an Bedeutung und Referenz perfekt berechenbar 

burden and responsibility of transcribing, interpreting and evaluating the 
events of world. It spares them the meaning-making processes of transcrip-
tion or representation, institutionalisation, convention and symbolisation.« 
(Rouvroy, »The end(s) of critique«, S. 143.)

35	 	Rouvroy/Stiegler, »The digital regime of truth«, S. 9. In der italienischen 
Übersetzung desselben Textes: »Niente è meno volontario di avere la vostra 
attenzione attratta«.

DAS NICHT-SUBJEKT DES NETZES

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166

ist.36 Wie gezeigt, ist die digitale Welt in der Tat eine symbolische Form, 
aber in ihr ist der Prozess der Anbringung von Zeichen an das Reale teil-
weise automatisiert und der Wiedergabe und Indexierung anvertraut, die 
von den computationalen Technologien durchgeführt wird: Das Netz-
werk von Symbolen, das den Menschen umhüllt, befindet sich somit teil-
weise außerhalb der menschlichen symbolischen Funktion, sodass das 
Nicht-Subjekt des Netzes zunehmend in einem Realen gefangen ist, das 
es nicht repräsentiert, das es nicht kennen kann, das es zu interpretieren 
versucht, das es aber ständig stimuliert (Reiz-Reaktion) und moduliert.37 
Das kybernetische Netz in seiner totalen Immanenz stellt sich nicht zwi-
schen den Menschen und sein Reales; ich will nicht die These unterstüt-
zen, dass die digitale Welt ein Schleier ist, eine künstliche Repräsentati-
on, die die reale Welt, das reale Leben überdeckt, diese Position wurde 
bereits mehrfach kritisiert. Vielmehr möchte ich betonen, dass die com-
putationalen Technologien auf einer Ebene funktionieren, die logisch 
und zeitlich vor dem Menschlichen (und natürlich auch vor dem Sub-
jekt) liegt und ihm gegenüber strukturell gleichgültig ist, weil sie quan-
titativ, formal und sinn(lich) leer ist, obwohl gerade wir Nutzer es sind, 
die Informationen und ›Rauschen‹ erzeugen und bereitstellen, was für 
das Funktionieren dieser Technologien grundlegend ist. Wie im dritten 
Kapitel (§3.2) geschrieben, gibt es in der digitalen Welt neben der sym-
bolischen Referenz – also der Bedeutungs- und Interpretationsebene – 
eine maschinelle Referenz, die in der Lage ist, sensible Daten vor und jen-
seits der menschlichen Sensibilität zu erfassen, die ihr dann nachträglich 
– after the fact – präsentiert werden (feed-forward); diese maschinelle 
Referenz reproduziert die symbolische Prägnanz auf einer logischen und 
quantitativen Ebene und stellt die technische Möglichkeit von compu-
tationalen Prozessen dar, auf eine Realitätsebene zuzugreifen, die außer-
halb der symbolischen ›Zuständigkeit‹ des Menschliches bleibt.

Wenn, wie geschrieben, genau darin die Potenzialität und Produkti-
vität der computationalen Technologien liegt, dann bringt das Problem 
der Subjektivierung diese abstrakten und technischen Prozesse zurück in 
den konkreten Kontext des Neoliberalismus und der aktuellen histori-
schen und materiellen Kontingenzen und macht deutlich, dass diese Pro-
zesse nicht im luftleeren Raum stattfinden, sondern innerhalb von For-
men der Macht und Kontrolle, die die Nutzungen, Möglichkeiten und 
Potenziale dieser Technologien prägen. Die Entleerung des Subjekts in 

36	 	Vgl. Rouvroy/Stiegler, »The digital regime of truth«, S. 8.
37	 	Zu diesem Punkt ist es anregend, Cassirer zu zitieren: »Sie entfaltet aus sich 

eine immer reichere und immer feiner gegliederte Welt von Symbolen – aber 
sie spinnt sich damit auch immer tiefer in diese selbst geschaffene Welt ein. 
Sie vermag niemals zum eigentlichen Wesen der Dinge vorzudringen son-
dern muß an seine Stelle das bloße Zeichen setzen.« (Ernst Cassirer, »Die 
Sprache und der Aufbau der Gegenstandswelt«, S. 214).

NETZ

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


167

das Nicht-Subjekt des Netzes ist also in Bezug auf die bisher gezogenen 
Linien zu interpretieren: Die prädiktive und präkognitive Funktion von 
computationalen Technologien, die Daten außerhalb der menschlichen 
Kognition und Wahrnehmung sammelt, bringt Ereignisse, Korrelatio-
nen, Muster, Teile eines Realen an die Oberfläche, das dem Menschlichen 
nur in einer doppelten maschinellen Vermittlung zugänglich ist (das, was 
in das computationale Sieb eintritt, und das, was an die Oberfläche ge-
bracht und damit für den Menschen verständlich gemacht wird); dieses 
Reale – oder diese Teile des Realen – wird nicht von der Maschine ge-
funden, sondern von ihr geschaffen. Die (ideologische) Annahme, dass 
das, was algorithmische und computationale Prozesse aus dem Realen 
herausholen oder zeigen, »wahrer« sei, als ob diese also einen privile-
gierten, weil unmittelbaren Zugang zum Leben »in Fleisch und Blut« 
hätten, ist ein gefährlicher Mythos. Was uns diese technologischen Pro-
zesse vor Augen führen, ist nicht die Wirklichkeit – oder Teile der Welt 
–, sondern Repräsentationen und Vermittlungen, die – und das ist das 
Neue – teilweise beziehungslos und vor allem der menschlichen sym-
bolischen Vermittlung unzugänglich sind. In dieser Spaltung zwischen 
Menschen und Maschine gewinnt das Menschliche eine neue Sicht auf 
die Wirklichkeit, verliert aber unter den gegenwärtigen Bedingungen sei-
ne interpretative und repräsentative (symbolische) Funktion. Die Netz-
metapher zeigt eine neue Positionierung des Menschen in Bezug auf die 
Realität auf und bringt sie gleichzeitig mit sich, eine Positionierung, die 
ihn zu einem Nicht-Subjekt des Netzes moduliert, was der cassirerschen 
Annahme widerspricht:

Man is surrounded by a reality, that he did not make, that he has to ac-
cept as an ultimate fact. But it is for him to interpret reality, to make it 
coherent, understandable, intelligible – and this task is performed in dif-
ferent ways in the various human activities, in religion and art, in science 
and philosophy. In all of them man proves to be not only the passive 
recipient of an external world; he is active and creative.38

Stattdessen ist das Nicht-Subjekt des Netzes gerade der passive Empfän-
ger einer als selbstverständlich gegebenen Welt, die es nicht mehr zu fin-
den, sondern nur noch zu akzeptieren gilt: »we feel that with Big Data 
we no longer have to produce knowledges about the world, but that we 
can discover knowledge directly in the world. With Big Data produced 
by social networks in particular, we find it possible to model the social 
directly in the social«.39 Diesem Wissen, welches Big Data immanent ist, 
und ganz allgemein dem, was von der Realität durch computationale 

38	 	Ernst Cassirer, »Language and Art II«, in: Donald Phillip Verene (Hg.), Sym-
bol, Myth, and Culture. Essays and Lectures of Ernst Cassirer 1935–1945, 
New Haven-London: Yale University Press, S. 195.

39	 	Rouvroy/Stiegler, »The digital regime of truth«, S. 9.

DAS NICHT-SUBJEKT DES NETZES

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168

Technologien ›gesiebt‹ wurde, wird ein höheres Maß an Genauigkeit und 
Unfehlbarkeit zugeschrieben, eben weil es quantitativ, ›rational‹ und ob-
jektiv sein soll. Die Arbeit der Interpretation und vor allem der Kritik 
dessen, was durch algorithmische Prozesse entsteht und dargestellt wird, 
wird durch die Komplexität und Undurchsichtigkeit eben dieser Prozes-
se zunehmend erschwert, wenn nicht gar unmöglich gemacht. Man ver-
lässt sich auf diese Form der algorithmischen Rationalität40 wie auf die 
Vorsehung eines Gottes oder die Weissagung eines Orakels. Der Wille, 
die Wünsche, die politischen Meinungen und Neigungen, die persönli-
che Biographie der Subjekte werden erst dann zu interessanten und ka-
pitalisierbaren individuellen Data, wenn sie in überindividuelle Muster 
eingefügt werden – und das geschieht vom Marketing-Profiling (»Kun-
den, die diesen Artikel gekauft haben, kauften auch…«) über das Einfü-
gen ohne ihr Wissen in die No-Fly-List41 bis hin zur Auswahl der Targets 
im Krieg. Das kybernetische Netz und die Metapher des Netzes arbeiten 
also daran, innerhalb der kybernetischen Logik und Rationalität, die die 
digitale Welt beherrschen, Objekte (auch Nicht-Subjekte) zu produzie-
ren und zu schaffen, die gefügig, berechenbar, vorhersehbar usw. sind: 
Die Vermenschlichung der Maschine entspricht der Maschinisierung des 
Menschlichen, die Rückkopplungslogik (Feedback Logic) der digitalen 
Welt entspricht genau der Zirkularität zwischen der immersiven Ebene 

40	 	Dieter Mersch, »Ideen zu einer Kritik ›algorithmischer› Rationalität«, Deut-
sche Zeitschrift für Philosophie (2019/ 67:5), S. 851–873.

41	 	»I arrive in New York, clutching my British passport. I hand it over. He 
looks at me, and then looks at my passport. I know what questions will fol-
low. ›Where are you from?‹ My passport indicates my place of birth. ›Brit-
ain‹, I say. I feel like adding, ›can’t you read. I was born in Salford‹, but I 
stop myself. He looks down at my passport, not at me. ›Where is your fa-
ther from?‹ It was the same last time I arrived in New York. It is the ques-
tion I get asked now, which seems to locate what is suspect not in my body, 
but as that which has been passed down the family line, almost like a bad 
inheritance. ›Pakistan‹, I say, slowly. ›Do you have a Pakistani passport.‹ No, 
I say. Eventually, he lets me through. The name ›Ahmed‹, a Muslim name, 
slows me down. It blocks my passage, even if only temporarily. I get stuck, 
and then move on. When I fly out of New York later that week, I am held 
up again. This time it is a friendlier encounter. I find out I am now on the ›no 
fly list‹, and they have to ring to get permission to let me through. It takes 
time, of course. ›Don’t worry,‹ he says, ›my mother is on it too.‹ I feel some 
strange comradeship with his mother. I know what he is saying: he means 
›anyone‹ could be on this list, almost as if to say ›even my mother‹, whose 
innocence of course would be beyond doubt. I know it’s a way of saying, ›it’s 
not about you. Don’t take it personally.‹ It isn’t about me of course. And yet 
it involves me. My name names me after all. It might not be personal, but 
nor is it about ›anyone‹. It is my name that slows me down«. (Sara Ahmed, 
»A phenomenology of whiteness«, Feminist Theory (2007/ 8:2), S. 162)

NETZ

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


169

(zoom in) der Modulation und mehr oder weniger sanften Disziplinie-
rung des Subjekts und der Netzebene (zoom out) der Entsubjektivierung 
und Entmenschlichung. In der digitalen Welt ist das modulierte und af-
fizierte immersive Subjekt immer auch gleichzeitig das Nicht-Subjekt 
des Netzes.

5.3 Die Ästhetik des Netzes

Im vierten Kapitel wurde gezeigt, wie die Metapher der Immersion eng 
mit einer ästhetischen Logik der Unmittelbarkeit und Transparenz ver-
bunden ist, die darauf abzielt, die technische Vermittlung so unsichtbar 
wie möglich zu machen. Der Wunsch, den Betrachter in das Medium 
selbst zu versetzen, wird in Praktiken umgesetzt, die darauf abzielen, 
die Distanz – sowohl ästhetisch als auch kognitiv und emotional – zwi-
schen Betrachter und Medium zu schließen und zu verringern. Das Se-
hen durch die Oberfläche und die Materialität des Mediums – sei es die 
Leinwand eines Gemäldes oder die Bildschirme von VR-Devices – ist das, 
was vom Betrachter gefordert und in gewissem Sinne bei ihm aktiviert 
wird. Er akzeptiert den Zauber und die Täuschung, durch ein Fenster zu 
schauen, das sich zu einer anderen Realität hin öffnet. Wie Bolter und 
Gromala in Windows and Mirrors schreiben: »every interface is a mir-
ror as well as a window«.42

Immersion und Netz stehen auch für die doppelte ästhetische Logik 
der digitalen Welt der Unmittelbarkeit und der Hypermediation, d.h. für 
das gleichzeitige und komplementäre Streben nach medialer Transpa-
renz und Opazität. Die Komplementarität und in gewissem Sinne sogar 
die Konkurrenz zwischen einer Ästhetik der Unmittelbarkeit und einer 
Ästhetik der Hypermediation ist sicherlich nicht nur der digitalen Welt 
eigen, sondern, wie Bolter und Grusin in Remediation aufzeigen, ist die 
gesamte Geschichte der westlichen Kunst in dieser Komplementarität – 
oder doppelten Logik der Remediation – artikuliert, die sich in den tech-
nischen und visuellen Entscheidungen ausdrückt, die verschiedene Epo-
chen und Stile bevorzugt und erfunden haben.43

Ich möchte hier argumentieren, dass die Netzmetapher durch eine Äs-
thetik der Hypermediation funktioniert:

In digital technology, as often in the earlier history of Western repre-
sentation, hypermediacy expresses itself as multiplicity. If the logic of 
immediacy leads one either to erase or to render automatic the act of 

42	 	 Jay David Bolter/Diane Gromala, Windows and Mirrors: Interaction De-
sign, Digital Art, and the Myth of Transparency, Cambridge-London: MIT 
Press 2003, S. 12.

43	 	Vgl. Bolter/Grusin, Remediation, S. 4–15.

DIE ÄSTHETIK DES NETZES

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170

representation, the logic of hypermediacy acknowledges multiple acts 
of representation and makes them visible. Where immediacy suggests a 
unified visual space, contemporary hypermediacy offers a heterogeneous 
space, in which representation is conceived of not as a window on to 
the world, but rather as »windowed« itself – with windows that open 
on to other representations or other media.44

Die Ästhetik des Netzes ist in der Tat multiskalar, vielschichtig und 
funktioniert durch das Aufeinandertreffen, Nebeneinanderstellen und 
Überlagern unterschiedlicher und oft unvereinbarer, aber dennoch vor-
handener oder potenziell verwandter Elemente und Standpunkte. Vom 
Desktop des eigenen PCs über die Gestaltung der Homepages vieler 
Websites und sozialer Netzwerke bis hin zu öffentlichen Umgebungen, 
die von Bildschirmen aller Größen dominiert werden – ein wesentli-
cher Teil unseres visuellen Alltags in der hegemonialen symbolischen 
Form der digitalen Welt ist durch dieses ästhetische Netzwerk (und die-
se netzartige Ästhetik) strukturiert, in dem selbst disparate Inhalte und 
Bilder nebeneinander bestehen und zusammenwirken können. Dabei 
ist diese visuelle, wahrnehmungsbezogene und kognitive Sättigung ge-
genwärtig bereits überall anzutreffen, im Gegensatz zu VR-Erfahrun-
gen, die für viele Menschen noch nicht zum Alltag gehören. Die Hy-
permediation, an die uns das digitale Netz gewöhnt hat, verlangt vom 
Subjekt nicht, dass es eintaucht, dass es die Oberfläche betritt, sondern 
dass sein Blick dort verhaftet bleibt und sich darüber bewegt. In die-
sem Sinne drückt sich die Metapher des Netzwerks also in einer Logik 
der Undurchsichtigkeit (Opazität) und nicht so sehr der Transparenz 
aus,45 denn sie will die Vermittlung nicht verschwinden lassen, sondern 
sie hervorheben und das Subjekt dazu bringen, mit dem Medium zu in-
teragieren, zum Beispiel mit dem Interface seiner eigenen digitalen Ge-
räte. Offensichtlich ist es weder möglich noch notwendig, eine klare 
Linie zwischen Immersion und Netzwerk oder zwischen Unmittelbar-
keit und Hypermediation in der digitalen Welt zu ziehen, da die Über-
gänge zwischen den beiden Logiken und Ästhetiken unscharf, oft hy
brid, sind. So ist zum Beispiel der hypermediale Raum des Bahnhofs, 
in dem Dutzende von Bildschirmen mit unterschiedlichen Inhalten – 
Werbung, Nachrichten und Wetterinformationen, Fahrpläne und Zug-
informationen usw. – um unsere Aufmerksamkeit konkurrieren, gleich-
zeitig netzartig und immersiv. Die Möglichkeit der Gleichzeitigkeit von 

44	 	Bolter/Gromala, Windows and Mirror, S. 33–34.
45	 	Für eine gegenwärtige Analyse der Begriffe »Opazität« und »Transparenz« 

siehe: Emmanuel Alloa (Hg.), This Obscure Thing Called Transparency. Poli-
tics and Aesthetics of a Contemporary Metaphor, Leuven: Leuven University 
Press 2022 und Emmanuel Alloa / Dieter Thomä (Hg.), Transparency, Soci-
ety and Subjectivity. Critical Perspectives, Cham: Palgrave Macmillan 2018.

NETZ

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


171

gegensätzlichen Ereignissen und Elementen ist, wie ich bereits schrieb, 
ein grundlegendes und konstitutives Merkmal des Netzes selbst und 
der digitalen Welt.

Die ästhetische Umwelt, auf die sich die Metapher des Netzwerks be-
zieht, funktioniert durch die Gegenüberstellung und Überlagerung von 
Elementen – visuellen, auditiven usw. –, die miteinander konkurrieren, 
aber auch zusammenarbeiten können, um ein Netzwerk der Wahrneh-
mung und der gedanklichen Orientierung zu bilden. Damit beginnt sich 
ein grundlegender Aspekt der Netz-Ästhetik abzuzeichnen, nämlich die 
eigentümliche Position, die das Subjekt einnimmt, wenn es sich inner-
halb eines solchen ästhetischen Netzwerks wiederfindet. Wichtig ist da-
bei auch, wie sich diese Positionierung zu dem verhält, was über die im 
Netzwerk aktiven Prozesse der Subjektivierung und Entsubjektivierung 
geschrieben wird.

Es ist in der Tat eine ästhetische und mediale Entscheidung – wie bei 
der Immersion –, die der Hypermediation; und es ist eine Entscheidung, 
die – wie Bolter, Gromala und Grusin gezeigt haben – sowohl die Kunst-
geschichte als auch die jüngere Geschichte des digitalen Interface-De-
signs betrifft. Und sie bringt mit sich eine andere Aktivierung und Be-
teiligung des Subjekts in Bezug auf die Dynamik der Immersion und 
Transparenz. Es sind nicht der Wille und der Wunsch nach Illusion, die in 
der Ästhetik der Hypermediation wirken, sondern das entgegengesetzte 
Interesse an der Thematisierung der Vermittlung selbst und die Idee der 
Oberfläche als Raum, in dem das Subjekt selbst aufgefordert ist, in In-
teraktion zu treten und die verschiedenen Elemente, aus denen ebendie-
se Interaktion besteht, mehr oder weniger frei miteinander in Beziehung 
zu setzen. Die kompositorische Heterogenität und Simultaneität dieser 
hypermedialisierten ästhetischen Räume ermöglicht keine reibungslose 
Rezeption des Werks in dem Sinne, dass das Subjekt sich nicht darauf 
›beschränken‹ kann, die Szene zu betreten, die ihm das »Fenster« eröff-
net, sondern es ist auf der Oberfläche, wo es mit seiner Interpretations- 
und Reproduktionsarbeit beginnen muss bzw. kann: Hypermediation 
will also nicht die Oberfläche für ein Anderswo öffnen, sondern die Auf-
merksamkeit auf der Oberfläche selbst fixieren. Die freiwillige und be-
wusste Durchbrechung der Fenstertäuschung geht häufig mit der Auf-
forderung an den Betrachter einher, das Gesehene zu hinterfragen und 
zu interpretieren (oder umzudeuten). 

Ein Beispiel dafür ist das Gemälde Die Gesandten (1533) von Hans 
Holbein dem Jüngeren, bei dem die Verwendung der anamorphotischen 
Perspektive den ansonsten meisterhaften Realismus der dargestellten 
Szene – die Ganzkörperporträts der Diplomaten Jean de Dinteville und 
Georges de Selve – stört, weil sie den Betrachter zwingt, sich physisch vor 
dem Werk zu bewegen, bis er den perspektivischen Punkt erreicht, der 
offenbart, dass es sich bei dem schwebenden Punkt im unteren Teil des 

DIE ÄSTHETIK DES NETZES

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172

Gemäldes um einen Totenkopf handelt. Das Auftauchen des Totenkop-
fes im Blickfeld des Betrachters erfordert nicht nur eine körperliche Be-
wegung, sondern bringt auch eine interpretatorische Bewegung mit sich, 
da die Szene im Lichte dieses neuen Elements notwendigerweise neu in-
terpretiert wird.46 Aber die Ästhetik der Hypermediation kann nicht nur 
visuelle Räume gestalten, sondern auch physische Räume wie die für die 
Spätrenaissance und den Barock typischen Kathedralen oder Wunder-
kammern.

Ein besonders interessantes Beispiel für eine Ästhetik der Hyperme-
diation, die enger mit digitalen Interfaces verbunden ist, ist der bereits 
erwähnte Atlas Mnemosyne von Aby Warburg. Ein aus 63 Tafeln be-
stehender Bilderatlas,47 dem Warburg die letzten Jahre seines Lebens 
gewidmet hat und der Bilder aus verschiedenen Quellen – Kunstwerke, 
Zeitungsausschnitte, Briefmarken, dekorative Elemente – zusammen-
führt, wodurch sich interpretative Konstellationen nicht nur innerhalb 

46	 	Vgl. Bolter/Gromala, Windows and Mirror, S. 62–64.
47	 	Warburg starb 1929 plötzlich und ließ das Atlas-Projekt unvollendet.

NETZ

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


173

einer Tafel, sondern auch zwischen verschiedenen Tafeln ergeben.48 Ob-
wohl Warburg mit diesen Tafeln offensichtlich thematische und inter-
pretatorische Kerne herausarbeiten wollte, beruht die Stärke und Ori-
ginalität seines Werks gerade auf der Dynamik und Flexibilität, mit 
der Warburg selbst die von ihm eingefügten Elemente behandelte, die 
nicht nur innerhalb der Tafel, sondern auch zwischen verschiedenen 
Tafeln verschoben werden konnten, da sie keine feste Reihenfolge hat-
ten, sondern je nach den Bedürfnissen und Interessen des Autors in un-
terschiedlichen Konstellationen gezeigt wurden. Die Dynamik und so-
gar die Kryptizität von Warburgs Atlas stellen eine Herausforderung 
für den Betrachter dar, der versuchen muss, wie Warburg selbst es letzt-
lich wollte, die Bilder zum Sprechen zu bringen (»zum Bild das Wort«), 
indem der Betrachter Beziehungen, »Bedeutungsnetze« schafft, die die 
Beteiligung und aktive Anstrengung des Subjekts erfordern, dessen – 
persönliches und kulturelles – Gedächtnis und Wissen für dieses nie 
erschöpfbare Interpretationsspiel unmittelbar in Anspruch genommen 
werden. Für unser Auge, das an die Fülle, ja fast visuelle Sättigung der 
digitalen Welt gewöhnt ist, kann der Bilderatlas nicht anders, als uns 
sofort an die Art und Weise zu erinnern, wie sich uns Bilder häufig prä-
sentieren, von Google Images bis zur Startseite von Youtube oder Insta-
gram. Und diese Analogie oder, um es mit Warburgs Worten zu sagen, 
diese Nachbarschaft ist sicherlich auch nützlich, um unsere Position 
innerhalb der netzartigen Ästhetik der digitalen Welt zu beschreiben 
und zu analysieren.

Die Möglichkeit, verschiedene Fenster innerhalb des dynamischen 
Raums des Computer-Desktops zu kombinieren, macht Warburgs netz-
artige Ästhetik und Erkenntnistheorie in gewissem Sinne »alltäglich«; 
und es ist sicherlich nicht besonders schwer zu erkennen, dass sich bei-
spielsweise der Bildschirm meines PCs, während ich tippe, leicht in die 
digitale Version einer Atlas-Tafel verwandeln kann. 

Auch in diesem banalen Beispiel ist es das Subjekt, in diesem Fall 
die Verfasserin, die sich in den verschiedenen Fenstern und Icons, die 
das Interface zeigt, verwebt und orientiert – gleichzeitig wie auf dem 
Screenshot oder einzeln, wenn ich in dem Dokument schreibe – und so 
das Netzwerk von bedeutungsvollen Elementen schafft und entwirrt. 

48	 	Warburg selbst stellte nie alle Tafeln auf einmal aus, sondern nur einen Teil 
davon je nach dem Thema, das er ansprechen wollte. In der Ausstellung Aby 
Warburg: Bilderatlas Mnemosyne. Das Original, die in Berlin im Haus der 
Kulturen der Welt (vom 04.09. bis 01.11.2020) organisiert wurde, wurden 
alle 63 Tafeln des Atlas gezeigt. Die Präsentation der Tafeln in einer ellip-
tischen Form, die an die Form der Warburg Bibliothek erinnert, macht die 
Erfahrung für den Betrachter besonders intensiv, da er sich in diesen Hori-
zont von Bildern fallen lassen und versuchen muss, seine eigene Interpreta-
tionslinie und Orientierung zu finden.

DIE ÄSTHETIK DES NETZES

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174

Auch hier ist es eine Bewegung49 des Annäherns und Zurücktretens, die 
es dem Subjekt ermöglicht, zu sehen und gleichzeitig neue Interpretati-
onen und Beziehungen zu schaffen, aber auch einen Überblick über die 
Elemente zu haben, mit denen man arbeitet. Es entsteht eine Monta-
ge zwischen einer »ikonischen Dichte« und einer »mehr oder weniger 
komplexen Diskursivität«, d.h. »zwischen der vorwiegend emotiona-
len Kraft des gleichzeitigen Ergreifens und der vorwiegend intellektu-
ellen Kraft der sequenziellen Konstruktion«.50 In der Hypermediation 
der Netz-Ästhetik wird eine Dynamik von perspektivischer Nähe und 
Distanz etabliert, wobei das Subjekt tatsächlich die Freiheit hat, sich 
über die Fläche und den Raum zu bewegen, indem es die verschiede-
nen Blickwinkel wählt, die das Werk oder das Device ermöglicht. Im 
Falle des Holbein-Gemäldes zwischen der Zentralperspektive und der 
anamorphotischen Perspektive, im Falle des Atlas zwischen dem Ste-
hen vor einer Tafel oder in der Mitte des Raumes, in dem der gesamte 
Atlas ausgestellt war, und schließlich im Falle des eigenen Computers 
zwischen der einzelnen Seite oder zwischen den gleichzeitig geöffne-
ten Fenstern. Das Subjekt ist somit in die Netz-Ästhetik als integra-
ler und grundlegender Bestandteil bei der Schaffung eines Kraftfeldes 

49	 	Sie wird von der Hand auf dem Touchpad des Computers ausgeführt, eine 
Geste, die wir heute ganz selbstverständlich performen.

50	 	Pietro Montani, Tecnologie della sensibilità. Estetica e immaginazione inte-
rattiva, Varese: Raffaello Cortina Editore 2014, S. 15. Meine Übersetzung. 
Im Originaltext: »tra la forza prevalentemente emotiva dell’afferramento 
simultaneo e quella prevalentemente intellettuale della costruzione sequen-
ziale«.

NETZ

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


175

involviert, in dem Standpunkte, unterschiedliche und vielleicht sogar 
unvereinbare Elemente miteinander konkurrieren und/oder, bei der 
Bildung und Auflösung von Beziehungen und Interpretationen, mitei
nander konkurrieren: Es entsteht eine kreative Spannung zwischen der 
Oberfläche, ihren Elementen und dem Subjekt selbst: »it is the mirror 
rather than the window – the strategy of reflection, multiplicity, self-
awareness in action«.51

Digitale Geräte und Interfaces sind in der Tat mit der Idee einer Spie-
geloberfläche verknüpft, woran etwa die beliebte Serie Black Mirror er-
innert, nämlich daran, dass der Bildschirm, selbst wenn er ausgeschaltet 
ist, eine undurchsichtige Oberfläche ist, die das spiegelt, was vor ihr plat-
ziert wird. Aber auch nach dem Einschalten bleibt der Bildschirm eine 
undurchsichtige Oberfläche, die etwas verbirgt – den Computer und die 
algorithmischen Prozesse –, aber gleichzeitig eine für den Nutzer gestal-
tete und strukturierte Oberfläche zeigt. Auch diese Anpassung ist eine 
Spiegelung, wenn man so will, ein Porträt zwischen dem Bewussten und 
dem Unbewussten des Subjekts. [Beispiel 2, s.u.]

Die Spiegelungsdimension digitaler Geräte führt zu der grundsätzlichen 
Spannung zwischen Reflexion und Spiegelung in der Netz-Ästhetik, d.h. 
zwischen der Idee, dass Hypermediation und Opazität Strategien sind, die 
eine aktive und bewusste Beteiligung des Subjekts erfordern, und der Tat-
sache, dass die Personalisierung von Interfaces, die durch Profilierungsalgo-
rithmen kalibriert werden, zu Oberflächen führt, die uns zwar ähneln, die 
etwas über uns und unsere Interessen, Wünsche und Neigungen aussagen, 
aber nicht auf eine Reflexion des Selbst auf sich selbst abzielen, sondern 
– wie im Mythos von Narziss – eine einfangende Spiegelung darstellen.52 
Die Prozesse der Profilerstellung und Personalisierung – beispielsweise der 
Instagram-, Youtube-, Netflix- oder Amazon-Seite – sind keine Prozesse 
der subjektiven Identifizierung, sondern eine Indizierung, die die doppelte 

51	 	Bolter/Gromala, Windows and Mirror, S. 66.
52	 	Vgl. Andrea Pinotti, Alla soglia dell’immagine. Da Narciso alla realtà vir-

tuale, Torino: Einaudi 2021. Pinotti unterscheidet zwischen einem naiven 
Narziss und einem bewussten Narziss, und zwar gerade aufgrund des Ge-
gensatzes zwischen der Transparenz und der Opazität des Mediums und 
damit der Naivität einerseits, die darin besteht, dass man – mit tödlicher 
Wirkung – in sein eigenes Spiegelbild im Wasser fällt, weil man darin kei-
ne vermittelte Repräsentation erkennt, und der Bewusstheit andererseits, 
die es einem erlaubt, die Opazität des Mediums zu sehen und damit das 
Gesehene als spiegelnde Repräsentation des Selbst zu erkennen. Diese Dy-
namik von Naivität und Bewusstheit, von Transparenz und Opazität, wird 
noch komplizierter, wenn – wie im Fall der digitalen Interfaces – die Spie-
gelung des Selbst nicht in Form eines Bildes erfolgt, sondern in Form von 
Inhalten, Informationen und Daten (die dem Subjekt selbst nicht unmittel-
bar zugänglich sind).

DIE ÄSTHETIK DES NETZES

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176

Funktion hat, Aufmerksamkeit zu erregen (und damit den Nutzer dazu 
zu bringen, mehr Daten und mehr Rauschen zu produzieren) und die 
prädiktive und präventive Finesse des Netzes zu erhöhen. Der selbstre-
flexive Stil – »the self-reflective style (the mirror)«53 – digitaler Geräte 
steht somit in einem echten Spannungsverhältnis zwischen einem Sub-
jekt, das in ein Netzwerk von Bedeutungen verwickelt ist, und den statt-
dessen erfassenden und entsubjektivierenden Formen des Data-Behavi-
orismus.54 Durch die ästhetische Reflexion – sowohl des Netzes als auch 
der Immersion – lässt sich so die besondere Positionierung des Subjekts 
innerhalb der digitalen Welt nachzeichnen, eine Positionierung, die, wie 
gezeigt wurde, sowohl ästhetisch als auch epistemisch und vor allem 
nicht eindeutig ist: Die Analyse der Immersion hat in der Tat ein Sub-
jekt aufgezeigt, das sich in der Nähe des Bildes und seiner eigenen Rea-
lität befindet, das genau in das eintaucht, was ich einen Gefühlsraum ge-
nannt habe, der an der Modulation, der Affektierung und der Kontrolle 
des immersiven Subjekts mitwirkt; die Analyse des Netzes hat dann eine 
systemische Dimension ans Licht gebracht, die das Subjekt in der Kons-
truktion eines Nicht-Subjekts des Netzes sowohl übertrifft als auch aus-
schließt. Diese doppelte Logik des Vergrößerns und Verkleinerns zeigt 
die Komplexität der Dynamik von Subjektivierung und Entsubjektivie-
rung, die in der digitalen Welt als symbolische Form wirkt.

Die ästhetische Analyse des Netzes fügt noch ein weiteres Element der 
Komplexität hinzu, eine weitere Spannung innerhalb des »Nexus« des 
Subjekts. Die von mir vorgeschlagene Beziehung zwischen Netz-Ästhe-
tik und Hypermediation hat ans Licht gebracht, wie die reflexive Un-
durchsichtigkeit des Netzwerks auch mit der zu Beginn dieses Kapitels 
beschriebenen Logik der Erfassung, Modulation und Entsubjektivierung 
zusammenhängt, hat aber gleichzeitig die Möglichkeit und das Potenzial 
einer Netz-Ästhetik aufgezeigt, in der das Subjekt als Element, also als 
Knotenpunkt, aber in einem kreativen und konstitutiven Sinne von Inter-
pretationsbeziehungen und Bedeutung, präsent ist. Und genau in dieser 
Spannung zwischen einem Nicht-Subjekt des Netzes und einem Subjekt 
im Netz lässt sich vielleicht eine Fluchtlinie oder ein Riss erahnen, der 
zur Schwelle des Austritts aus den Kontrollformen des kybernetischen 
Netzes werden kann [Beispiel 3].

53	 	Bolter/Gromala, Windows and Mirror, S. 67.
54	 	Rouvroy, »The end(s) of critique«.

NETZ

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


177

5.4 Drei Beispiele: entleertes Subjekt – gespiegeltes 
Subjekt – aktiviertes Subjekt

[Beispiel 1] Re-Wired / Re-Mixed: Das entleerte Subjekt

Bei der Performance RE-WIRED / RE-MIXED: Event for Dismembe-
red Body trug der Künstler Stelarc fünf Tage lang sechs Stunden am Tag 
einen Visor, Kopfhörer und ein Exoskelett mit einem mechanischen 
Arm.55 Während der Performance, die 2016 im Institute of Contempo-
rary Art in Perth stattfand, konnte Stelarc nur durch die »Augen« einer 
anderen Person in London sehen, nur hören, was die »Ohren« einer an-
deren Person in New York hörten, und sein rechter Arm konnte von je-
dem, überall auf der Welt, über ein System von Online-Fernbedienungen 
bewegt werden. Eingefügt in das künstlerische Gesamtwerk von Stelarc, 
das in der Nähe einer transhumanen Position steht, ist diese Performance 
ein Beispiel für den radikalen Willen des Künstlers, seinen Körper, seine 
Identität und seine agency zu fragmentieren, um so die Idee einer Einheit 
und eines Zusammenwirkens zwischen ihnen zu untergraben. 

55	 	Vgl: Stelarc, »Extra Ear. Alternate Anatomical Architecture«, stelarc.org, 
http://stelarc.org/_.php (Zugriff: 19.02.2025).

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://stelarc.org/_.php
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://stelarc.org/_.php


178

Für Stelarc ist der Körper nicht ein Ort einer Identität, sondern sei-
ne Konnektivität und seine Fähigkeit, eine Schnittstelle und ein Inter-
face für andere Menschen und vor allem für die Technologie zu werden, 
zeichnen ihn aus. Stelarc arbeitet über die Beziehung zwischen Geist und 
Leib, indem er die Verbindung zwischen ihnen aufbricht: Der Künstler 
gibt seine Identität auf, er hat keinen eigenen Körper, er wird von der 
Technologie kontrolliert und bewegt, er hat mehrere agencies und ist 
nicht einer, sondern viele.

Die künstlerische Performance von Stelarc stellt eine Form der Sub-
jektivität dar, die an das Konzept des Nicht-Subjekts des Netzwerks 
erinnert: ein multipler Akteur, der mit anderen multiplen Akteuren, 
menschlichen oder technologischen, verbunden ist, ein mehrfach ver-
teiltes System, das dem Ideal des Individuums als unteilbarem metaphy-
sischem Subjekt der modernen westlichen Philosophie entgegensteht. 
Der Körper des Künstlers ist präsent, fühlt und sieht, ist aber von sei-
ner Zeit und seinem Raum losgelöst. Es gibt einen Körper, aber keine 
eindeutige und kohärente Erfahrung, die der subjektiven Identität ent-
spricht. Das Subjekt wird auf diese Weise seiner Psychologie und Biolo-
gie beraubt und bleibt nur als solches präsent: »the best possible con-
ductor of social communication, the locus of an endless recursive loop 
that rids itself of kinks«.56

[Beispiel 2] Self Portrait 2.0: Die Rückspiegelung des Netzes

Die Arbeit Self Portrait 2.0 der deutschen Künstlerin Kira Keune zeigt 
die eigentümliche Art und Weise, in der digitale Technologien als Spiegel 
fungieren, die in der Lage sind, ein durch Computerprozesse netzartig 
und datenförmig gestaltetes Porträt des Selbst wiederzugeben. Gleich-
zeitig thematisiert sie die doppelte Logik des Zeigens und Verbergens, 
die in solchen Prozessen stets zum Tragen kommt.57 Keune nutzt näm-
lich die Daten – Posts, Kommentare, Likes usw. –, die auf ihren Insta-
gram- und Facebook-Profilen von Meta gesammelt werden, um zeit-
genössische Selbstporträts zu erstellen, die die netzartige Form eines 
Graphen annehmen. Diese Visualisierung der persönlichen Daten der 
Künstlerin zeigt mit ästhetischer Klarheit die Spannung zwischen den 
Reflexions- und Spiegelungskapazitäten digitaler Interfaces und den 
realen und konkreten Möglichkeiten des Subjekts, auf diese grafische 
Spiegelung des Selbst zuzugreifen. Das Subjekt – d.h. die Künstlerin – 
ist der zentrale Knotenpunkt, von dem aus Beziehungen entstehen, die 

56	 	Tiqqun, The Cybernetic Hypothesis, S. 52.
57		 Vgl: Kira Keune, »Self Portrait 2.0«, kirakeune.com https://www.kirakeune.

com/work/self-portrait-20 (Zugriff:19.02.2025).

NETZ

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.kirakeune.com/work/self-portrait-20
https://www.kirakeune.com/work/self-portrait-20
https://www.kirakeune.com/work/self-portrait-20
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.kirakeune.com/work/self-portrait-20
https://www.kirakeune.com/work/self-portrait-20
https://www.kirakeune.com/work/self-portrait-20


179

ihr digitales Verhalten widerspiegeln. Zugleich sehr persönlich und rät-
selhaft: Diese grafischen und ästhetischen Darstellungen zeigen etwas 
über das Subjekt, sagen aber nichts über es aus.

[Beispiel 3] The Jacket: unbeabsichtigte Montage

Am 12. Dezember 2023 zog die Modemarke Zara ihre wenige Tage zu-
vor gestartete Werbekampagne mit dem Titel The Jacket zurück, nach-
dem sie zahlreiche Kritiken erhalten hatte und die Kampagne #boycott-
zara innerhalb weniger Stunden zum Trend auf Twitter/X wurde. Die 
Gründe für den Shitstorm, der über die Marke hereinbrach, hängen mit 
dem seinerzeit aktuellen politischen Kontext zusammen, der durch die 
Eskalation der Gewalt im israelisch-palästinensischen Konflikt, die am 
7. Oktober 2023 begann, zutiefst geprägt ist, und stellen ein aktuelles 
Beispiel dafür dar, wie die hypermediale Ästhetik des Internets konkrete 
(und unerwartete) politische Reaktionen auslösen kann.

ENTLEERTES SUBJEKT – GESPIEGELTES SUBJEKT – AKTIVIERTES SUBJEKT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180

Was hier von Interesse ist, ist gerade die Möglichkeit, in einer Mon-
tage Bilder zusammenzufügen,58 die aufgrund des Kontextes und der In-
tentionen sonst nicht in direktem Zusammenhang stehen würden. Aber 
die Ästhetik des Netzes und vor allem die Entfaltung eines kollektiven 
und persönlichen Gedächtnisses und Imaginären ermöglichen es, visu-
elle Parallelen zu ziehen, die, einmal in Gang gesetzt, das semantische 
Feld und den Wirkungsbereich der beteiligten Bilder völlig neu definie-
ren. Wenn man die Erklärungen von Zara zum Zeitpunkt des Rückzugs 
der umstrittenen Kampagne akzeptiert, so sind die Idee und die Realisie-
rung von The Jacket in der Tat unabhängig von und vor den politischen 
Fakten entstanden, auf die sie sich beziehen sollen.59

Einige Nutzer (»some customers«) fühlten sich bei den Bildern der 
Kampagne an die Fotos von palästinensischen Zivilisten erinnert, die ihre 
Toten, gehüllt in traditionelle weiße Leichentücher, betrauerten, und wa-
ren darüber empört. Die eigentlichen Absichten und visuellen Bezüge der 
Kampagne verloren ihren Sinn und Wert, denn sobald die Montage zwi-
schen den Bildern hergestellt ist, ist es nicht mehr möglich, in der Za-
ra-Schaufensterpuppe nicht den in das Leichentuch gehüllten Körper zu 
sehen. Im Gegenteil, gerade die Nichtübereinstimmung zwischen den Kon-
texten, aus denen diese Bilder stammen und auf die sie verweisen, ist be-
zeichnend für die hypermediale Ästhetik des Netzes, die in den Subjekten 
Korrelationen auslöst, die über die Absichten, den Kontext und das se-
mantische Feld der im Spiel befindlichen Elemente hinausgehen. Dieser vi-
suelle Kurzschluss hat eine eigene Phänomenologie, die eng mit unserem 
täglichen Informations- und Bildkonsum verbunden ist, der von sozialen 
Netzwerken wie Instagram geprägt wird, in denen sehr unterschiedliche 
Bilder und Inhalte mit rasanter Geschwindigkeit unter den Augen und Fin-
gern der Nutzer ›paradieren‹. Manchmal gerät der reibungslose Fluss die-
ser Inhalte ins Stocken und eine unerwartete und unbeabsichtigte Verbin-
dung explodiert und mobilisiert Tausende von Subjekten.60

58	 	Die in (Abb.7) gezeigte Montage ist das Bild, das viral ging und von Tausenden 
von Nutzern sowohl auf Instagram als auch auf Twitter/X gepostet wurde. 

59	 	Auf Zaras offiziellem Instagram-Profil heißt es 12. Dezember 2023: »Af-
ter listening to comments regarding the latest Zara atelier campaign ›The 
Jacket‹, we would like to share the following with our customers: the cam-
paign, that was conceived in July and photographed in September, presents 
a series of images of unfinished sculptures in a sculptor’s studio and was 
created with the sole purpose of showcasing craftmade garment’s in an ar-
tistic context. Unfortunately, some customers felt offended by these images, 
which have now been removed, and saw in them something far from what 
was intended when they were created. Zara regrets that misunderstanding 
and we reaffirm our deep respect towards everyone«.

60	 	Vgl: Reuters, »Zara regrets campaign ›misunderstanding‹ after Gaza boycott 
calls«, reuters.com 12.12.2023, https://www.reuters.com/business/retail-consumer/

NETZ

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/


181

Was hier von Interesse ist, ist gerade die Möglichkeit, in einer Mon-
tage Bilder zusammenzufügen,58 die aufgrund des Kontextes und der In-
tentionen sonst nicht in direktem Zusammenhang stehen würden. Aber 
die Ästhetik des Netzes und vor allem die Entfaltung eines kollektiven 
und persönlichen Gedächtnisses und Imaginären ermöglichen es, visu-
elle Parallelen zu ziehen, die, einmal in Gang gesetzt, das semantische 
Feld und den Wirkungsbereich der beteiligten Bilder völlig neu definie-
ren. Wenn man die Erklärungen von Zara zum Zeitpunkt des Rückzugs 
der umstrittenen Kampagne akzeptiert, so sind die Idee und die Realisie-
rung von The Jacket in der Tat unabhängig von und vor den politischen 
Fakten entstanden, auf die sie sich beziehen sollen.59

Einige Nutzer (»some customers«) fühlten sich bei den Bildern der 
Kampagne an die Fotos von palästinensischen Zivilisten erinnert, die ihre 
Toten, gehüllt in traditionelle weiße Leichentücher, betrauerten, und wa-
ren darüber empört. Die eigentlichen Absichten und visuellen Bezüge der 
Kampagne verloren ihren Sinn und Wert, denn sobald die Montage zwi-
schen den Bildern hergestellt ist, ist es nicht mehr möglich, in der Za-
ra-Schaufensterpuppe nicht den in das Leichentuch gehüllten Körper zu 
sehen. Im Gegenteil, gerade die Nichtübereinstimmung zwischen den Kon-
texten, aus denen diese Bilder stammen und auf die sie verweisen, ist be-
zeichnend für die hypermediale Ästhetik des Netzes, die in den Subjekten 
Korrelationen auslöst, die über die Absichten, den Kontext und das se-
mantische Feld der im Spiel befindlichen Elemente hinausgehen. Dieser vi-
suelle Kurzschluss hat eine eigene Phänomenologie, die eng mit unserem 
täglichen Informations- und Bildkonsum verbunden ist, der von sozialen 
Netzwerken wie Instagram geprägt wird, in denen sehr unterschiedliche 
Bilder und Inhalte mit rasanter Geschwindigkeit unter den Augen und Fin-
gern der Nutzer ›paradieren‹. Manchmal gerät der reibungslose Fluss die-
ser Inhalte ins Stocken und eine unerwartete und unbeabsichtigte Verbin-
dung explodiert und mobilisiert Tausende von Subjekten.60

58	 	Die in (Abb.7) gezeigte Montage ist das Bild, das viral ging und von Tausenden 
von Nutzern sowohl auf Instagram als auch auf Twitter/X gepostet wurde. 

59	 	Auf Zaras offiziellem Instagram-Profil heißt es 12. Dezember 2023: »Af-
ter listening to comments regarding the latest Zara atelier campaign ›The 
Jacket‹, we would like to share the following with our customers: the cam-
paign, that was conceived in July and photographed in September, presents 
a series of images of unfinished sculptures in a sculptor’s studio and was 
created with the sole purpose of showcasing craftmade garment’s in an ar-
tistic context. Unfortunately, some customers felt offended by these images, 
which have now been removed, and saw in them something far from what 
was intended when they were created. Zara regrets that misunderstanding 
and we reaffirm our deep respect towards everyone«.

60	 	Vgl: Reuters, »Zara regrets campaign ›misunderstanding‹ after Gaza boycott 
calls«, reuters.com 12.12.2023, https://www.reuters.com/business/retail-consumer/

zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-
calls-2023-12-12/ (Zugriff: 19.02.2025); Doloresz Katanich, »How Zara’s own 
ad triggered a boycott campaign against the brand«, euronews.com 12.12.2023, 
https://www.euronews.com/business/2023/12/12/how-zaras-own-ad-triggered-
a-boycott-campaign-against-the-brand (Zugriff: 19.02.2025).

ENTLEERTES SUBJEKT – GESPIEGELTES SUBJEKT – AKTIVIERTES SUBJEKT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://twitter.com/doloreskatanich
https://twitter.com/doloreskatanich
https://www.euronews.com/business/2023/12/12/how-zaras-own-ad-triggered-a-boycott-campaign-against-the-brand
https://www.euronews.com/business/2023/12/12/how-zaras-own-ad-triggered-a-boycott-campaign-against-the-brand
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://twitter.com/doloreskatanich
https://twitter.com/doloreskatanich
https://www.euronews.com/business/2023/12/12/how-zaras-own-ad-triggered-a-boycott-campaign-against-the-brand
https://www.euronews.com/business/2023/12/12/how-zaras-own-ad-triggered-a-boycott-campaign-against-the-brand


182

Kapitel 6 
Die digitale Welt und die mythische Welt

Durch die Begriffe Immersion und Netzwerk habe ich die doppelte Dy-
namik beschrieben, die in der symbolischen Form der digitalen Welt 
wirkt, eine Dynamik, die sich auch in den komplementären ästhetischen 
Tendenzen der Unmittelbarkeit (Metapher der Immersion und des im-
mersiven Subjekts) und der Hypermediation (Metapher des Netzwerks 
und des Nicht-Subjekts des Netzes) widerspiegelt. Indem ich Immersion 
und Netzwerk als operative Metaphern definiert habe, die die Formen 
repräsentieren, innerhalb derer sich die digitale Welt entfaltet, konnte ich 
die Positionierungen aufzeigen, die das Subjekt in dieser neuen und do-
minanten symbolischen Form einnimmt, und so auch die in ihr wirken-
den Formen von Macht und Kontrolle umreißen.

Gefangen zwischen der Immersivität des Gefühlsraums und der Dis-
kretisierung zum Nicht-Subjekt des Netzes gleicht das Subjekt der digi-
talen Welt nicht mehr dem modernen Subjekt, sondern zeigt Züge einer 
mythischen Subjektivität. Überhaupt weist die digitale Welt selbst Ge-
meinsamkeiten mit der mythischen Welt auf. Der erste Teil dieses Ka-
pitels wird zeigen, wie die Allgegenwart und Zentralität der ikonischen 
Dimension einen ersten und grundlegenden Berührungspunkt zwischen 
den beiden symbolischen Formen darstellt; die digitale Welt ist in der 
Tat, wie die mythische Welt, eine von Bildern durchdrungene Welt. Wie 
Andrea Pinotti vorschlägt, befinden wir uns in einer Ikonomie, in der 
»unser gemeinsames ökologisches Zuhause, der oikos, […] zunehmend 
vom eikon durchdrungen [wird], dem Bild«.1 Und genau diese Environ-
mentalität des Bildes rückt die magisch-mythische Ausdruckskraft in den 
Mittelpunkt der Erfahrung der digitalen Kultur.

Die ikonische, oder ikonomische, Dimension der digitalen Welt wird 
flankiert von den kontingenten und eigentümlichen technischen Bedin-
gungen, die sie zunehmend strukturieren und programmieren, und gera-
de in der Beziehung zwischen Maschine und Mensch zeigen sich weitere 
Ähnlichkeiten mit der mythischen Welt oder vielmehr die Entstehung ei-
nes Techno-Mythos, der das Subjekt und die digitale Kultur zunehmend 
in eine deterministische Atmosphäre einschließt.

1	  	Andrea Pinotti, »Riflesso di immersione«, in: Francesco Restuccia, Il con-
trattacco delle immagini. Tecnica, media e idolatria a partire da Vilèm Flus-
ser, Milano: Meltemi 2021, S. 10. Meine Übersetzung. Im Original: »La 
nostra casa ambientale comune, l’oikos, è sempre più permeata dall’eikon, 
dall’immagine«

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


183

6.1 Eine Rückkehr zum Mythos?

Die Vorstellung, dass sich mit dem Aufkommen der neuen Medien – Fo-
tografie, Video, Fernsehen, Internet usw. – das »Kräfteverhältnis« zwi-
schen Text und Bild, also zwischen literarischer und ikonischer Kultur, 
tiefgreifend verändert hat, ist inzwischen fast kanonisch. Das heißt, es 
besteht ein allgemeiner Konsens darüber, dass unsere Gegenwart nicht 
mehr als textuelle und literarische Kultur beschrieben werden kann, die 
vom Code der alphabetischen und linearen Schrift abhängt und untrenn-
bar mit dem logisch-wissenschaftlichen Denken verbunden ist, sondern 
dass vielmehr das Bild als dominanter und bestimmender Code zurück-
gekehrt ist. Die Massifizierung der Bildproduktionen und die daraus re-
sultierende Allgegenwart haben zu einer Verschiebung der Hierarchie 
zwischen Bild und Text, zwischen Oberfläche und Linearität geführt, 
wobei in der zeitgenössischen westlichen Kultur das Bild zum visuellen 
und ikonischen Code geworden ist, der neue epistemologische, kulturel-
le und narrative Formen informiert und hervorbringt. Genau diese Ver-
schiebung der Dominanz von der Sprache zum Bild wurde – wenn auch 
mit deutlich anderen Nuancen – im so genannten »iconic turn«2 und im 
»pictorial turn«3 thematisiert, die in den 1990er Jahren formuliert wur-
den und die neuen Untersuchungsfelder der Bildwissenschaft und der 
visual cultural studies begründeten. Was sich in diesen Wendungen ab-
zeichnet und herauskristallisiert, ist genau das Gefühl eines Epochen-
wechsels, der eine »Verwischung« von modernem Logozentrismus und 
der Ikonomie der digitalen Welt vornimmt. Die wachsende Relevanz des 
Bildes in der zeitgenössischen digitalen Kultur stellt jedoch keine Neuheit 
dar, sondern eher eine Rückkehr der Bilder als dominanter Code, wie es 
in der prä-textuellen Ära der Fall war.4 Mit dieser Rückkehr der Bilder 
ist die Idee einer eigentümlichen Rückkehr zum Mythischen und Magi-
schen als dem Bild inhärente Dimensionen verbunden: Das nicht-linea-
re prä-textuelle Denken ist ein Denken, das durch Bilder funktioniert – 
mündlich und visuell übermittelt – und daher ein Denken mit starken 
magisch-mythischen Zügen. Der erste Berührungspunkt zwischen der 
mythischen Welt und der digitalen Welt lässt sich daher vor allem vom 

2	  	Gottfried Boehm, »Die Wiederkehr der Bilder«, in: ders. (Hg.), Was ist ein 
Bild?, Mu ̈nchen 1994, S. 11–38.

3	  	William J.T. Mitchell, »Pictorial Turn. Eine Antwort«, in: Hans Belting 
(Hg.), Bilderfragen. Die Bildwissenschaften im Aufbruch, Mu ̈nchen 2007, 
S. 37–48.

4	  	Den Begriff des Codes habe ich von Vilém Flusser übernommen, der ihn wie 
folgt definiert: »ein regelmäßig geordnetes Zeichensystem.« Vilém Flusser, 
Für eine Philosophie der Fotografie, Göttingen: European Photography 
1994, S. 75.

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184

Blickwinkel der Codes, die eine Kultur prägen, her ausmachen, denn bei-
de sind mit der ikonischen Dimension und ihrer »ursprünglichen« Aus-
drucksfunktion verbunden.

Der Medientheoretiker Vilém Flusser spürt in einer Cassirer naheste-
henden Perspektive gerade im Bild oder, besser gesagt, in der Produk-
tion von Bildern die ursprüngliche »Strategie« des Menschen auf, sich 
eine Welt zurückzuholen, von der er entfremdet ist.5 Indem die Welt 
mit Bildern versehen wird, wird sie verständlich, bedeutungsvoll und 
auch konkret beherrschbar. Für Flusser stellt das Bild die zweidimen-
sionale Projektion der Welt auf eine Oberfläche dar, die schließlich die 
Welt wird:

Wir sind programmiert, an sie [die Bilder, Anm.d.Verf.] zu ›glauben‹, 
und das heißt, in den Bildern eben nicht Mediationen, sondern Abbil-
der zu sehen, als ob sie nicht von uns aus gegen die Welt, sondern von 
der Welt aus uns entgegen projiziert würden. Mit anderen Worten: Wir 
sind programmiert, nicht durch die Bilder die Welt zu sehen, sondern 
die Welt als einen Kontext von Bildern zu sehen.6

Das mythisch-magische Bewusstsein erkennt nicht die Distanz zwischen 
Bild und Objekt, zwischen Objekt und Symbol:

Für Menschen, welche sich der Konventionalität der Bildercodes nicht 
bewusst sind, ist die Welt nicht so strukturiert, als ob sie in Bildern 
dargestellt werden könnte, sondern sie ist tatsächlich in Bildern dar-
stellbar, und das heißt: sie ist szenisch. Sie können daher zwischen 
einer ›wirklichen‹ und einer ›imaginären‹ Welt nicht unterschneiden: 
die Bilderwelt ist für sie die wirkliche Welt, aus der zwei Dimensio-
nen abstrahiert wurden: sie ist die erstarrte Oberfläche (die ›Haut‹) 
der Wirklichkeit.7

Im mythischen Bewusstsein wirkt also das Symbolische in seiner Aus-
drucksfunktion, und das Bild ist die für diese Bewusstseinsform konge-
nialste Vermittlung zwischen dem Selbst und der Welt, eben weil in der 
Oberfläche des Bildes eine Einheit und Sinnfülle konvergiert, die es er-
laubt, die sonst fremd bliebende Einheit und Sinnfülle der Welt zu se-
hen. Die Ausdruckskraft der mythischen Welt ›programmiert‹ und ›wird 
programmiert‹ durch die Ausdruckskraft des Bildes: »Das ›Bild‹ stellt 
die ›Sache‹ nicht dar – es ist die Sache; es vertritt sie nicht nur, son-
dern es wirkt gleich ihr, so daß es sie in ihrer unmittelbaren Gegenwart 

5	  	»Der Mensch wird aus der ›Welt‹ verstoßen (Verfremdung I), versucht, den 
klaffenden Abgrund durch die Projektion von Bildern zu überbrücken, und 
dank des Feedback zwischen Existenz und Bild gewinnt er einen Stand-
punkt zur ›Welt‹ (magisches Bewußtsein)«. (Vilém Flusser, Kommunikolo-
gie, Frankfurt am Main: Fischer 2000, S. 107).

6	  	Flusser, Für eine Philosophie der Fotografie, S. 117. 
7	  	Flusser, Kommunikologie, S. 117.

DIE DIGITALE WELT UND DIE MYTHISCHE WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


185

ersetzt«.8 Der funktionale Unterschied zwischen mythischem Bewusst-
sein und modernem Bewusstsein liegt gerade darin, dass die Welt nicht 
als Abstraktion verstanden wird, sondern als Konkretion zwischen ih-
ren konstituierenden Elementen, d.h. zwischen dem Selbst, den Ereig-
nissen und der Welt.9 Nach Cassirer gibt es in der symbolischen Form 
des Mythos keinen Abstand oder Unterschied zwischen der idealen und 
der realen Ebene.

Wenn die Linearität des geschriebenen Wortes zum vorherrschenden 
Code einer Kultur wird, kommt es zu jener Verschiebung vom »Grei-
fen« zum »Begreifen«, die das Einfügen eines idealen Keils zwischen das 
Selbst und die Welt mit sich bringt, sodass das Bild als Symbol oder Al-
legorie verstanden und somit entmythologisiert wird: »Es geht um ein 
Übersetzen von Vorstellungen in Begriffe, um ein ›Erklären‹ der Bilder, 
ein Zerfasern der Bildflächen, ein Reduzieren der Bilder auf die Eindi-
mensionalität der Zeile. Dank ihm entsteht das konzeptuelle Universum 
der Texte, der Rechnungen, der Erzählung und Erklärungen, welche als 
Projekte für nicht magisches Handeln dienen«.10

Für Flusser, der in den Anfängen der so genannten digitalen Revoluti-
on schrieb, vollzog sich ein solcher kultureller Wandel mit dem Aufkom-
men dessen, was er als »technische Bilder« bezeichnet: Bilder, die durch 
technische Apparate wie Fotografie, Video und digitale Abbildungen er-
zeugt werden.11 Die Massifizierung der technischen Bilder hat in der Tat 
zu einer Krise des textuellen Codes geführt: »Die Texte haben sich jüngst 
als unzugänglich erwiesen. Sie erlauben keine weiteren Bildvermittlun-
gen mehr, sie sind unanschaulich geworden. Und sie zerfallen zu Punkt-
elementen, welche gerafft werden müssen. Es ist die Stufe des Kalkulie-
rens und des Komputierens. Auf ihr stehen die technischen Bilder«.12 Die 

8	  	Cassirer, Die Philosophie der symbolischen Form, Bd. II, S. 47.
9	  	»In diesem Zuge erweist sich das mythische Denken als ›konkretes‹ Den-

ken im eigentlichen Wortsinne: Was immer es ergreift, das erfährt selbst eine 
eigenartige Konkretion, es wächst miteinander zusammen.« (Cassirer, Die 
Philosophie der symbolischen Form, Bd. II, S. 77–78).

10	 	Vilém Flusser, Ins Universum der technischen Bilder, Göttingen: European 
Photography 1999, S. 13.

11	 	»Definitionsvorschlags für den Begriff ›Technobild‹: Technobilder sind Flä-
chen, die mit Symbolen bedeckt sind, welche Symbole linearer Text bedeu-
ten. [...] Aber da Technobilder, wie alle Bilder, Symbole sind, ist es für sie 
charakteristisch, Bedeutung zu besitzen, allerdings eine von allen anderen 
Bildern unterschiedene Bedeutung: Sie bedeuten nicht Szene, sondern Be-
griffe. Ontologisch stehen sie auf einer ganz anderen Stufe als alle anderen 
Bilder und haben eine ganz andere Genese als sie. Sie sind ein revolutionär 
neuer Code.« (Flusser, Kommunikologie, S. 139–140).

12	 	Flusser, Ins Universum der technischen Bilder, S. 11. Vgl. dazu: Flusser, 
Kommunikologie, S. 106–110.

EINE RÜCKKEHR ZUM MYTHOS?

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186

zunehmende Dominanz bis hin zur heutigen Hegemonie der technischen 
Bilder bringt eine Revolution mit sich, im Sinne einer Kreisbewegung, die 
zu etwas Vorangegangenem (dem Bild) zurückkehrt, das dann allerdings 
Züge radikaler Neuheit und Differenz trägt: Technische Bilder bringen 
das Subjekt zurück in eine mythische Haltung gegenüber der Welt, aber 
ausgehend von anderen Prämissen, die vor allem technisch sind. In der 
symbolischen Form der digitalen Welt leben wir in Bilderwelten, die von 
Apparaten programmiert und produziert werden und die letztendlich ihr 
Subjekt produzieren und programmieren.

Flusser schreibt über die Beziehung zwischen dem Empfänger und 
dem Fernsehen und liefert damit eine nach wie vor hochaktuelle Analyse:

Sonach weiß er, daß zwischen Bedeutung und Bedeutetem ein kostspieli-
ger Prozeß liegt, der von jemandem bezahlt wird, und daß dieser Jemand 
ein Interesse daran haben muß, welche Botschaft als Endprodukt dieses 
Prozesses herauskommt. Der magische Charakter der Kiste läßt den Em-
fänger (sic!) dieses Wissen für den Augenblick des Empfangs vergessen. Er 
ließt die Botschaft der Kiste als direkte Vermittlung (»Medium«) zwischen 
sich und den Ereignissen in der Welt dort draußen. [...] Die Welt erscheint 
dem Empfänger durchs Fernsehen als eine Serie zum Teil für ihn verbor-
gener Imperative, also, laut Kelsen, »magisch-mythisch«. Nur liegen diese 
Imperative im Interesse der Besitzer des Fernsehsystems, nicht in irgend-
einer »Transzendenz«. Dies führt zur Verdinglichung (»Reifikation«) und 
Verwerkzeugung (»Instrumentalisierung«) des Empfängers, und dies ist 
im Grunde das Motiv aller Fernsehbotschaft.13

Die Aussetzung des Bewusstseins in Bezug auf die Produktion und die 
technische Vermittlung von Fernsehbildern findet auch angesichts der 
technischen Bilder statt, die unseren Alltag überschwemmen, angefan-
gen bei denen, die auf unseren Computer- und Handybildschirmen auf-
tauchen. Diese Aussetzung des Bewusstseins wird deswegen zu einem 
bewussten Ignorieren der Vermittlung, der Künstlichkeit und der Mo-
dellierbarkeit dieser Bilder, weil die digitale Welt die Nähe von, die Un-
mittelbarkeit zu und damit das Eintauchen in Bilder sucht, die so pro-
grammiert sind, dass sie als die Realität wahrgenommen werden. Wie 
im vierten Kapitel gezeigt, konstituiert sich ein wesentlicher Teil der di-
gitalen Welt um technische Bilder, die die Transparenz des mythischen 
Bildes und damit eine Rückkehr zu dessen Funktion und Ausdrucks-
weise anstreben. Im Gegensatz zu den von Flusser als traditionell de-
finierten Bildern hängt der unmittelbarer Zugriff dieser Bilder auf die 
Wirklichkeit jedoch nicht von der Koinzidenz zwischen Bild und Welt 
ab, wie beim mythischen Bewusstsein, sondern vom Bewusstsein einer 
technischen Vermittlung – etwa des Algorithmus –, der gerade weil er 
eine gewisse Autonomie gegenüber seinem menschlichen Programmierer 

13	 	Flusser, Medienkultur, S. 108–109.

DIE DIGITALE WELT UND DIE MYTHISCHE WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


187

besitzt, die Welt außerhalb der begrenzten menschlichen Wahrnehmung 
und Vermittlung zu erfassen vermag. Während traditionelle Bilder »An-
schauungen von Gegenständen« sind, sind technische Bilder stattdes-
sen »Komputationen von Begriffen«.14 Sie versprechen, und in gewissem 
Maße gelingt es ihnen auch, das Reale »außerhalb« der menschlichen 
Wahrnehmung zu finden.

Die Mythizität der digitalen Welt steht in direktem Zusammenhang 
mit ihrer ikonischen Dimension, vor allem weil die Bilder selbst, natür-
lich auch die technischen Bilder, ihre Macht und Wirkungsmacht vor al-
lem in der Funktion des Ausdrucks und der Darstellung entfalten und 
damit eine wirkliche Verschiebung der Artikulationsbedingungen des 
Symbolischen bewirken. Die Aggressivität der Bilder zeigt sich – wie 
Flusser selbst andeutet – in ihrem Rückschlag15 auf den Menschen, der 
sie produziert und konsumiert: In ihrer expressiven und einnehmenden 
Kraft sind Bilder hochgradig emotional und bedeutungsvoll aufgeladen 
und binden uns daher mit hoher Intensität, aber geringerer Freiheit ein. 
Es gibt inzwischen unzählige Beispiele für die emotionale und anstecken-
de Kraft von Bildern in unserer digitalen Kultur: allen voran die Fähig-
keit von Bildern, Videos, Memes, Tiktoks usw., viral zu gehen und un-
abhängig sowohl von dem kulturellen Kontext, in dem sie produziert 
wurden, als auch von ihrem Inhalt, der so trivial sein kann wie ein neues 
Kosmetikprodukt, ein neuer Trend usw. oder kontrovers und politisch, 
hoch relevant zu werden. Und es ist sicherlich bezeichnend, dass ein we-
sentlicher Teil der dazu gehörigen Erfahrung darin besteht, sich selbst 
zu filmen, zu fotografieren, kurz, Beweise dafür zu produzieren und zu 
teilen, dass man beteiligt ist, dass man ein aktiver Teil der kulturellen 
Rückkopplungsschleife ist.16

14	 	Flusser, Ins Universum der technischen Bilder, S. 14.
15	 	Für eine Analyse der Art und Weise, wie Flusser den Rückschlag von Bil-

dern versteht und theoretisiert, siehe: Francesco Restuccia, Il contrattacco 
delle immagini. Tecnica, media e idolatria a partire da Vilém Flusser, Mila-
no: Meltemi 2021.

16	 	Eines der markantesten Beispiele der jüngeren Geschichte ist zweifellos die 
Erstürmung des Kapitols in Washington am 6. Januar 2021, die als die Ver-
wicklung und Inszenierung einer kollektiven Halluzination betrachtet werden 
kann, an der Millionen von Menschen teilnahmen und die gerade durch die 
Verwendung von Memes, Gifs, Videos usw. verbreitet wurde. Diese Inhalte 
reproduzierten und bestätigten in einer Schleife halluzinierter Referenzialität 
die Thesen und vor allem die Gefühle, die der Verschwörungstheorie (oder 
besser: den Theorien) zugrunde lagen, die um QAnon entstanden waren. Die 
Brutstätte vieler Memes und Inhalte, die die Themen der amerikanischen ex-
tremen Rechten mit der Welt der Verschwörungen verbinden, waren Image-
Board-Sites wie 4chan und 8chan. Auf diesen Sites entstand die als meme 
magic bekannte Vorstellung, dass bestimmte Memes die Macht haben, in der 

EINE RÜCKKEHR ZUM MYTHOS?

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188

6.2 Die mythische Atmosphäre der digitalen Welt

So sehr technische Bilder die mythische Ausdruckskraft wieder auf die 
Bühne bringen mögen, die digitale Welt ist keine mythische Welt und das 
digitale Bewusstsein kein mythisches Bewusstsein. Die doppelte Dyna-
mik der digitalen Welt erfordert die Fähigkeit zur Immersion ebenso wie 
zur Abstraktion; technische Bilder können Unmittelbarkeit und Trans-
parenz ebenso anstreben wie Hyper-Mediation und Opazität. Die digi-
tale Welt bringt also eine Vielzahl von erkenntnistheoretischen und äs-
thetischen Bewegungen mit sich, die sich weder auf die mythische noch 
auf die moderne Lebensform reduzieren lassen; was sich vielmehr kon-
kretisiert, ist eine alternative symbolische Form, die bestimmte Katego-
rien und Merkmale der mythischen Welt in einen anderen und nie da-
gewesenen Möglichkeitshorizont holt. Die digitale Welt kann nicht im 
Sinne einer Rückkehr zum Mythischen beschrieben und darauf reduziert 
werden. Aber die Berührungspunkte zwischen den beiden symbolischen 
Formen sind zahlreich und vor allem bedeutsam. Auch wenn es sich um 
zwei unterschiedliche symbolische Formen handelt, die inkommensura-
bel sind, wohnt der digitalen Welt – unter den gegenwärtigen Bedingun-
gen – ein mythischer Zug inne bzw. eine mythische Atmosphäre.

Wie im ersten Kapitel erörtert, kann die mythische Welt nur als von je-
der Form der Teleologie und der evolutionären Position losgelöst verstan-
den werden. Der Mythos stellt keine primitive Form dar, weder in chro-
nologischer noch in kognitiver Hinsicht, sondern eine, die sich von der 
symbolischen Form des logisch-wissenschaftlichen Denkens unterscheidet 
und unabhängig ist. Zugleich stellt er auch nicht die Negation der moder-
nen Rationalität als naive und unreife Rationalität oder ›dämonische‹ Irra-
tionalität dar. Wie Blumenberg zeigt, wurde der Mythos im Wesentlichen 
innerhalb der »antithetischen metaphorischen Kategorien« von Terror 
und Poesie verstanden, d.h. »als reiner Ausdruck der Passivität dämoni-
scher Gebanntheit oder als imaginative Ausschweifung anthropomor-
pher Aneignung der Welt und theomorpher Steigerung des Menschen«.17 
Doch beide Kategorien tragen in ihrer Auseinandersetzung mit dem My-
thos insofern eine Bringschuld, als sie ihn als archaische, dämonische oder 

realen Welt Wirklichkeit zu werden. Die meme magic ist ein aktuelles Beispiel 
für eine sehr populäre und zeitgenössische Art von Bildern (außerhalb eines 
direkt religiösen oder spirituellen Kontextes), die auf eine expressive und ma-
gische Dimension zurückgreifen, in der das Bild, das vom eikon zum eidolon 
wird, einen direkten und konkreten Einfluss auf die Realität hat – mit der da-
raus resultierenden Fähigkeit und Macht, sie zu verändern und zu kontrollie-
ren. (Vgl dazu: https://knowyourmeme.com/memes/meme-magic).

17	 	Hans Blumenberg, »Wirklichkeitsbegriff und Wirkungspotential des My-
thos«, in: Manfred Fuhrmann (Hg.), Terror und Spiel. Probleme der My-
thenrezeption, München: Wilhelm Fink Verlag 1971, S. 13.

DIE DIGITALE WELT UND DIE MYTHISCHE WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://knowyourmeme.com/memes/meme-magic
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://knowyourmeme.com/memes/meme-magic


189

poetische Form begreifen, die es entweder durch rationale Klarheit he-
roisch zu besiegen oder zu ästhetisieren gilt: So oder so muss das Wech-
selspiel von Chaos und Phantasie unter die Ägide der Vernunft gebracht 
werden. Die Denkrichtung, die von Cassirer (und vor ihm in nuce Schel-
ling) zu Blumenberg und Flusser führt, erkennt dagegen im Mythos eine 
alternative Existenzform (und damit auch Denkform) zur modernen, der 
eine eigene Vernunft und eigene Kategorien zugestanden werden müssen.

Diese kurze Vorbemerkung soll noch einmal unterstreichen, dass die 
mythische Atmosphäre der digitalen Welt nicht dazu dient, eine Rück-
kehr des Irrationalen oder des naiven und magischen Glaubens an die 
(zeitgenössischen) Technologien zu demonstrieren, auch wenn die Ver-
marktung neuer technologischer Produkte oft auf diese magische und 
erstaunliche Dimension hinweist. Vielmehr geht es um die weitaus rele-
vantere Tatsache, dass in der digitalen Welt mit einer Form von Rationa-
lität und Subjektivität operiert wird, die einige entscheidende Züge gera-
de der mythischen Rationalität und Subjektivität entlehnt.

Erzeugt wird die mythische Atmosphäre von Immersion und Netz-
werk, verstanden als operative Metaphern der digitalen Welt. Sie schaf-
fen einen neuen Horizont der Verständlichkeit und Erfahrbarkeit der 
Welt für das digitale Subjekt: In den Gefühlsraum eingetaucht zu sein 
und gleichzeitig anonymer Knoten des Netzwerks zu sein, bewirkt für 
das Subjekt eine Veränderung der Position gegenüber dem Realen, das 
es bewohnt und von dem es immer weniger glaubt, es kontrollieren, be-
einflussen und verstehen zu können. Im Gegensatz zur Metapher der 
Welt als Buch, die die Möglichkeit ihrer Lesbarkeit und damit ihres Ver-
stehens, wenn nicht gar ihrer Beherrschung einschließt, lassen die Meta-
phern der Immersion und des Netzwerks keinen Subjekt-Helden zu, der 
das Objekt »Welt« rational entschlüsselt, sondern nur ein verflüssigtes 
Subjekt, das nur noch in Beziehung, in Relation existiert: als ein affektiv 
in den Gefühlsraum involviertes Subjekt oder als ein Knoten (node), der, 
um zu existieren, um im Netzwerk zu sein, zumindest eine Kante (edge), 
eine Beziehung zu einem anderen Knoten haben muss.18

18	 	 In diesem Zusammenhang ist es sicherlich wichtig festzustellen, dass die Re-
lationalität und Situiertheit des Subjekts mitunter die wichtigsten »Entde-
ckungen« der feministischen und dekolonialen Kritik gegenüber der moder-
nen Idee des universellen Subjekts darstellen und somit auch das Potenzial 
für Widerstand und Kritik an dieser Eigenschaft des digitalen Subjekts auf-
zeigen. Gleichzeitig basiert, wie Pellizzoni in Ontological Politics in a Dis-
posable World feststellt, auch das neoliberale Subjekt genau auf der Idee der 
Fluidität und Relationalität, sodass eine ungewollte Komplizenschaft zwi-
schen sozialen Theorien (ontological turns) und neoliberaler Ausbeutungs-
politik aufgezeigt werden kann. Vgl. Luigi Pellizzoni, Ontological Politics 
in a Disposable World. The New Mastery of Nature, Farnham-Burligton: 
Ashgate 2015.

DIE MYTHISCHE ATMOSPHÄRE DER DIGITALEN WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190

Die Technik des digitalen Mythos

Wie im vierten Kapitel definiert, ist der Gefühlsraum derjenige Raum, 
der das digitale Subjekt moduliert und es in seine eigene Realität ein-
schließt; er wird technisch und symbolisch durch die immersiven Logi-
ken produziert, die digitalen Formen von Macht und Gouvernementali-
tät ebenso innewohnen wie den computationalen Technologien, die in 
diesen Formen entwickelt und gefördert werden. Die Vereinnahmung 
des Subjekts durch den Gefühlsraum erweist sich als totalisierend, weil 
sie auf die Prozesshaftigkeit des digitalen Subjekts selbst und – Mühl-
hofs Argumenten folgend – auf seine Fähigkeit, affizieren und affiziert zu 
werden, einwirkt. Die durch die Datafizierung erst denk- und realisierba-
re technische Möglichkeit, die unbewussten und bewussten Spuren, die 
das Subjekt in direkter oder indirekter Beziehung zum digitalen Raum 
hinterlässt, zu sammeln, zu analysieren und zu verwerten, stellt den ent-
scheidenden – theoretischen, ethischen und pragmatischen – Punkt dar, 
um den sich die Möglichkeiten und Potenziale des Verhältnisses von 
Mensch und Maschine drehen, sowie – unter den heutigen Bedingungen 
– den Dreh- und Angelpunkt einer mythischen Technik, das heißt einer 
Technologie, die eine mythische Atmosphäre erzeugt.

Die exponentielle Zunahme von Daten, die sich aus den immer tief-
ergehenden und sich stets erweiternden Möglichkeiten ihrer Erfassung 
ergibt (z.B. Selbst-Tracking, Smartphones, Smartwatches, smart ob-
ject usw.), hat zwei komplementäre Konsequenzen: Die erste ist die 
zunehmende Unmöglichkeit für den Menschen, die immer autonomer 
werdenden algorithmischen Prozesse zu kontrollieren und nachzuvoll-
ziehen: »Auf diese Weise formiert sich die bereits angesprochene Paral-
lelwelt der (algorithmischen) Maschinen als performative Infrastruktur 
mit eigener, autooperativer Handlungsmächtigkeit«.19 Die zweite be-
trifft den zunehmenden emotionalen und kognitiven Einfluss, den diese 
Infrastruktur auf den Menschen ausüben kann, denn je mehr die Pro-
zesshaftigkeit und Technizität dieser Infrastruktur hinter der Intuitivi-
tät und Natürlichkeit der Interfaces verschwindet, desto mehr hört die 
Beziehung zwischen Mensch und Maschine auf, operativ zu sein, und 
wird emotional und affektiv.20 Während der erste Punkt deutlich auf die 

19	 	Gabriele Gramelsberger, Philosophie des Digitalen, S. 176.
20	 	 In diesem Sinne ist die japanische Techno-Animisten-Kultur sicherlich von 

Bedeutung. Darüber hinaus untersuchen neuere Studien und Forschungs- 
und Designbereiche das Potenzial einer animistischen Beziehung zu Com-
putertechnologien, insbesondere zu intelligenten Objekten. Vgl dazu: Jelte 
Timmer, »Techno-Animism – When Technology Talks Back«, in: Liisa Jans-
sens (Hg.), The Art of Ethics in the Information Society, Amsterdam: Ams-
terdam University Press 2016, S. 132–137; Betti Marenko/Philipp van Al-
len, »Animistic design: »how to reimagine digital interaction between the 

DIE DIGITALE WELT UND DIE MYTHISCHE WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


191

Inhumanität des Netzes verweist, ist der zweite Punkt stattdessen in Be-
zug auf den immersiven Kontext des Gefühlsraums zu analysieren, weil 
er eine weitere und grundlegende Facette hinzufügt, nämlich die Fein-
heit, mit der die computationalen Technologien durch die Stimulierung 
der Affektivität des Subjekts eine Beziehung zwischen Ich und Welt im 
Verhältnis von Ich und Du, nicht Ich und Es, herstellen. Nudging, die 
Personalisierung von Inhalten auf Plattformen, Kaufempfehlungen auf 
Amazon, rating, gamification, Vorschläge über Musik ebenso wie über 
Menschen, mit denen man neue soziale Kontakte knüpfen kann, sind 
nur einige der möglichen Beispiele für die Art und Weise, wie Algorith-
men uns einen digitalen Raum präsentieren, der uns – oft buchstäblich 
– beim Namen nennt.21

In ihrer immersiven Dynamik konstituiert die digitale Welt Umgebun-
gen, die direkt zum Subjekt sprechen und es ebenso stimulieren, aktivie-
ren und verführen wie betäuben und kontrollieren sollen. Ähnlich wie 
in der mythischen Welt steht alles in direkter Beziehung zum Ich, alles 
ist von den Wünschen und Impulsen des Subjekts gefärbt, weil der Ge-
fühlsraum für es moduliert und personalisiert ist:

What appears on the screen of our computer or smartphone, or what 
our personal assistant tells us, instead, is different from what anyone 
else receives. We are addressed by name and informed about restaurants 
and happenings in our surroundings, or about sporting events that may 
interest us; we are notified of our appointments, of traffic conditions on 
the routes we take, or of birthdays of friends and relatives; we receive 
music playlists and movie suggestions matching our tastes. We come to 
know what happens in the world through the tailored format of our 
news feed, and when we look for information, Google presents us with 
results especially selected for us – as well as with a multitude of com-
mercial ads that are supposed to specifically meet our wishes.22

Und doch korrespondiert diese Ich-Interpellation des in den Gefühls-
raum eingetauchten Subjekts mit der gleichzeitigen Gleichgültigkeit der 
algorithmischen Infrastruktur des Netzes ihm gegenüber: Die im Ge-
fühlsraum eingesetzte Hyper-Subjektivität und Emotionalität ist das Er-
gebnis der Veredelung von Algorithmen und computationaler Prozesse, 

human and the nonhuman««, Digital Creativity (2016/ 27:1), S. 52–70; 
Victor J. Krebs, »Digital Animism: Towards a New Materialism«, Religions 
(2023/14), S. 264. 

21	 	Die Bedeutung des »Du« im Marketing rund um Computer und Internet 
war der Grund, warum das Time Magazine dieses »You«, das uns sowohl 
anspricht als auch anonymisiert, zur Person des Jahres 2006 ernannte. Vgl 
dazu: https://en.wikipedia.org/wiki/You_(Time_Person_of_the_Year).

22	 	Elena Esposito, Artificial Communication. How Algorithms Produce Social 
Intelligence, Cambridge - London: The MIT Press 2022, S. 47.

DIE MYTHISCHE ATMOSPHÄRE DER DIGITALEN WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://en.wikipedia.org/wiki/You_(Time_Person_of_the_Year)
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://en.wikipedia.org/wiki/You_(Time_Person_of_the_Year)


192

die das Subjekt nicht verstehen oder berücksichtigen.23 Was am Subjekt 
wertvoll ist und belohnt wird, ist nicht seine individuelle Einzigartigkeit, 
sondern das, was es anderen ähnlich macht und damit innerhalb eines 
Gefühlsraums gruppierbar, definierbar und zuordenbar.24 Was ein Sub-
jekt einem anderen ähnlich macht, ist also viel wichtiger und vor allem 
wertvoller als das, was es einzigartig macht, ja die Kontingenz, die die 
Individualität mit sich bringt, muss minimiert werden, sie ist eine Ge-
genindikation des Subjekts, nicht einer seiner Vorzüge.25 Auch in die-
sem Sinne ähnelt das immersive Subjekt dem mythischen Subjekt, denn 
im Gefühlsraum ist das Subjekt, das Ich, völlig deckungsgleich und aus-
tauschbar mit seinem Handeln und mit den Spuren, die dieses Handeln 
in der digitalen Welt hinterlässt:

Hier liegt der Kern der magischen Weltsicht, die mit dieser Atmosphäre 
des Wirkens ganz gesättigt ist, ja die selbst nichts anderes als eine Über-
setzung und Umsetzung der Welt der subjektiven Affekte und Triebe in 
ein sinnlich-objektives Dasein ist. Die erste Kraft, mit der der Mensch 
sich als ein Eigenes und Selbständiges den Dingen gegenüberstellt, ist 
die Kraft des Wunsches.26

23	 	»Nothing is personal in these forms of personalization. Our identifications 
do not rely on our essential features or on the inherent characteristics by 
which we recognize ourselves. The focus shifts to our history of interac-
tions with the web, and to identifications that are rather »made for us« 
through statistical models based on sensors and on web use. Even if these 
digital identities start from the active behavior of users on the web, the role 
of their subjects ends up in a form of »interpassivity« in which individuals 
are »enacted« as »data doubles« they do not control. The resulting form of 
individuality is deeply different from the modern one in which everyone ac-
tively observes, tests, and recognizes his or her specificity: »on personalized 
platforms there are in fact no individuals, but only ways of seeing people as 
individuals.« Esposito, Artificial Communication, S. 60.

24	 	Chun hat das Konzept der Homophilie vorgeschlagen, um die Schließung 
von Nutzern in »Eko Kammers« und »Filter Blasen« zu beschreiben, eine 
Schließung, die letztendlich normative und disziplinarische Konsequenzen 
hat. Vgl dazu: Wendy H.K. Chun, »Queering Homophily. Muster der Netz-
werkanalyse«, Zeitschrift für Medienwissenschaften (2018/18), S. 131–148 
und Dies., Discriminating Data Correlation, Neighborhoods, and the New 
Politics of Recognition, Cambridge: MIT Press 2021. Zur Definition von 
Filterblasen: Eli Pariser, Filter Bubble; zur Definition von Eko Kammer: Ci-
nelli et al., The Echo Chambers Effect on Social Media. 

25	 	Für eine Analyse, wie die Kontingenz des Individuums durch computatio-
nale Prozesse eingeführt wird, siehe: Esposito, Artificial Communication, 
Kapitel 4; Yuk Hui, Recursivity and Contingency, London-New York: Row-
man & Littlefield 2019.

26	 	Cassirer, Die Philosophie der symbolischen Formen, Bd. II, S. 183.

DIE DIGITALE WELT UND DIE MYTHISCHE WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


193

In diesem Sinne erhöht die Hyper-Individualisierung des Gefühlsraums 
nicht die Kontrolle des Subjekts über sein Reales, sondern im Gegenteil: 
gerade weil dieses Reale ihm ähnelt, kontrolliert es ihn schließlich. Ganz 
ähnlich gehen Hyper-Individualisierung und Personalisierung mit Ent-
Individualisierung und Ent-Personalisierung einher. Das Handeln des 
Subjekts im Gefühlsraum impliziert, dass das Subjekt durch den Ge-
fühlsraum gehandelt wird. 

Wie bereits geschrieben, wird durch die Autonomie der Algorithmen 
die Distanz zwischen dem Interface, dem für den Nutzer Zugänglichen 
und Interaktionsfähigen, und dem Subface,27 das stattdessen aufgrund 
seiner technischen, aber auch kognitiven Unzugänglichkeit dem Nutzer 
verborgen bleibt, zunehmend unüberbrückbar und immer weniger the-
matisiert.

Die technische und materielle Komplexität der computationalen Pro-
zesse verschwindet nicht nur hinter den glatten Oberflächen der Bild-
schirme und den naturalisierten Interaktionen, die wir mit den Geräten 
haben (z.B. Sprachsteuerung), sondern sie wird durch das Versinken hin-
ter dem Interface zum »Verborgenen« in unserer alltäglichen Beziehung 
zur Maschine. In dieser Dynamik ihres Versteckens verlässt der techni-
schen Komplexität die Sphäre des »Manövrierbaren« und Denkbaren 
für die absolute Mehrheit der Subjekte. In diesem Sinne hat eine »Ver-
bergung« der technischen Dimension in der Erfahrung des Nutzers statt-
gefunden, die sowohl konkret und operativ – man muss z.B. keine Com-
puterkenntnisse haben, um digitale Geräte nutzen zu können – als auch 
ideal ist. Die Abschaffung der technischen Dimension in unserer Bezie-
hung zu ihr und in unserem Umgang mit ihr fällt mit einer Abschaffung 
des Menschen aus dem Funktionshorizont der Maschine zusammen:

Dies ist der Fall, wenn das Digitale phänomenologisch – also aus der 
Perspektive des Menschen betrachtet – unterschwellig respektive latent 
wird oder durch die Autonomie der (unzugänglichen) autooperativen 
Gegebenheit ganz aus unserem Gesichtskreis entschwindet. In anderen 
Worten: War die bildgewaltige Teletechnologie des 20. Jahrhunderts 
eher phänomenologisch-anthropozentrisch orientiert, so löst sich diese 
Orientierung in Richtung einer abgeschlossenen Parallelwelt der Ma-
schinen auf. Die Kontrolle dieser Parallelwelt wird ebenfalls zunehmend 
an intelligente Algorithmen delegiert, ohne uns – und das ist entschei-
dend – aus der digitalen Wirklichkeit zu entkoppeln.28

27	 	Vgl. Frieder Nake, Surface, Interface, Subface: Three Cases of Interaction 
and One Concept, in: Uwe Seifert et al. (Hg.), Paradoxes of Interactivity: 
Perspectives for Media Theory, Human-Computer Interaction, and Artistic 
Investigations, Bielefeld: Transcript Verlag 2008, S. 92–109.

28	 	Gramelsberger, Philosophie des Digitalen, S. 179.

DIE MYTHISCHE ATMOSPHÄRE DER DIGITALEN WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194

Diese phänomenologische Entfernung und das Auftauchen einer paralle-
len algorithmischen Welt erzeugen und stimulieren eine mythische Atmo-
sphäre, in der der Algorithmus zunehmend zum absolut Anderen wird, 
das ebenso gefürchtet wie verehrt werden muss. In diesem Zusammen-
hang ist es interessant, die programmatische Art und Weise zu beobach-
ten, in der Begriffe aus dem semantischen Feld des Magischen und Über-
natürlichen in die Erzählung über Algorithmen und künstliche Intelligenz 
eingegangen sind. Der Diskurs um hochaktuelle Themen wie den Einsatz 
von maschinellem Lernen und künstlicher Intelligenz, LLMs usw. ist zu-
tiefst von einem Narrativ geprägt, das einerseits Technologien anthropo-
morphisiert, indem es beispielsweise hinter jedem technischen Fortschritt 
die Entstehung von Bewusstsein sucht, und sie andererseits entfremdet, 
d.h. zunehmend der menschlichen Kontrolle und Verantwortung entzieht. 
Auf diese Weise wird der technische Diskurs zu einem mythischen Dis-
kurs, der die hegemonialen Kontroll- und Entwicklungsrichtungen der 
gegenwärtigen Technologien festigt und unterstützt und die materielle 
und ideelle Möglichkeit, andere Technologien und andere Beziehungsfor-
men zu denken und zu programmieren, zunehmend aushöhlt.

Wir stehen vor einem neuen Moment dessen, was Cassirer mit gro-
ßer Klarheit als »technique of mythical thought« bezeichnet hat. Cassi-
rer weiter: »myths were invented and manufactured in the same sense 
and according to the same methods as machine guns or airplanes. And 
they were used for the same purpose, for internal and external warfa-
re«.29 Zum modernen Politiker à la Trump gesellt sich nun der Techno-
logie-Guru à la Musk: »He had to be a homo magus and a homo faber 
at the same time. He was the spokesman for and the priest of a new and 
entirely irrational and mysterious religion. But if he and his collabora-
tors had to defend and propagate this irrational religion, they were by 
no means irrational«.30 Der technisierte Mythos unserer Zeit bringt neue 
Zauberer und vates publici hervor, die zugleich Träger der technologi-
schen Revolution sowie ihrer unvermeidlichen und überlegenen Ratio-
nalität sind. Der heilige Terror gegenüber den Technologien, die sie selbst 
entwickeln, finanzieren und implementieren, ist eines der Symptome der 
zeitgenössischen mythischen Denktechnik.31 Die techno-mythische Vi-
sion der digitalen Welt ist jedoch um zwei zentrale und miteinander 

29	 	Cassirer, »The Technique of our Modern Political Myths«, S. 253.
30	 	Ebd.
31	 	Ein gutes Beispiel dafür ist der offene Brief des Future of Life Institute vom 

März 2023, in dem eine mindestens sechsmonatige Denkpause in Bezug 
auf die Entwicklung von KI-Systemen in Verbindung mit LLMs (GPT-4) ge-
fordert wird: https://futureofife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/. 
Ein weiteres Beispiel ist der Diskurs über die Singularität, vgl. dazu: Nick 
Bostrom, Superintelligence: Paths, Dangers, Strategies, Oxford: Oxford Uni-
versity Press 2016.

DIE DIGITALE WELT UND DIE MYTHISCHE WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/
https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/
https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/


195

verbundene zeitgenössische Ambitionen herum gefestigt: die totale Da-
tafizierung und Digitalisierung der Realität und die Notwendigkeit der 
Vorhersage als Regierungstechnik.

Wie Florian Püschel in »Big Data und die Rückkehr des Positivismus« 
vorschlägt, bringt der technologische Prozess der Datafizierung der Re-
alität, d.h. die Sammlung und Analyse von Daten, die Annahmen und 
Programme der positivistischen Philosophie wieder in Schwung und in 
die Aktualität zurück; vor allem betrifft das die Vorstellung, dass nur das 
Quantifizierbare verifizierbar und daher wissbar ist, und zwar mittels 
der konsequenten Formulierung eines reduktionistischen Programms, 
das jeden Bereich des Wissens auf die axiomatische Strenge der Physik 
bringt.32 Eine ähnliche Reduktion strebt auch der Datenpositivismus an, 
der die Komplexität der Wirklichkeit in den Operationen des Sammelns, 
Analysierens und Verarbeitens von Daten vereinheitlichen will, um da-
raus Informationen und Erkenntnisse über alle möglichen Aspekte der 
Welt abzuleiten: Das Projekt der Vereinheitlichung des Wissens über die 
Welt wird automatisiert und an Prozesse wie Mustererkennung, statis-
tische Modellierung, Data Mining, Wissensentdeckung, prädiktive Ana-
lytik, Data Science, adaptive Systeme usw. delegiert, die dank der immer 
größeren Datenmenge und der immer höheren Prozessierungsgeschwin-
digkeit dieser Daten auch immer besser funktionieren. Die hegemoniale 
und positive Form des Wissens wird so zu einem stochastischen und prä-
diktiven Wissen über das Quantifizierbare: Die Daten sind jedoch nicht 
Objekte für den Menschen, sondern Zeichen für die Maschine, sodass 
wir von der Lesbarkeit der Welt für den Menschen zur Lesbarkeit der 
Welt durch die Maschine übergehen.33 Die epistemische Annahme lautet 
in diesem Kontext wie folgt: »that the more data we have, the more we 
can learn. No data? Nothing to learn. Big data? Lots to learn«.34 So ist 

32	 	Florian Püschel, »Big Data und die Rückkehr des Positivismus. Zum gesell-
schaftlichen Umgang mit Daten«, Mediale Kontrolle unter Beobachtung. 
Datenkritik, Jg. 3 (2014/1), S. 1–23.

33	 	Über den Begriff der Maschinelesbarkeit: Gramerlsberger, Philosophie des 
Digitalen; dies., »Phänomenologisch-anthropologische Grundprobleme des 
Digitalen. Eine philosophische Analyse der Maschinenlesbarkeit«, in: Sybil-
le Krämer/Jörg Nöller (Hg.), Was ist digitale Philosophie. Phänomene, For-
men und Methode, Paderborn: Brill-Mentis 2024, S. 31–47; Sybille Krämer, 
»Von der ›Lesbarkeit der Welt› (Blumenberg) zur ›Maschinenlesbarkeit der 
Datenkorpora‹. Sind die Digital Humanities genuiner Teil der Geisteswis-
senschaften?«, in: Tobias Holischka et al. (Hg.), Digitalisierung als Trans-
formation? Perspektiven aus Ethik, Philosophie und Theologie, Stuttgart: 
J.B. Metzler 2022, S. 45–64.

34	 	Pedro Domingos, The Master Algorithm. How the Quest for the Ultimate 
Learning Machine Will Remake Our World, New York: Basic Books 2015, 
S. 7.

DIE MYTHISCHE ATMOSPHÄRE DER DIGITALEN WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196

es zu einer wahren – technologischen, wirtschaftlichen und politischen 
– Agenda unserer Zeit geworden, den Master-Algorithmus zu schreiben, 
der in der Lage ist, alles zu erklären, weil er die (quantifizierte) Gesamt-
heit der Realität verarbeitet: »What we really want is a single algorithm 
combining the key features of all of them: the ultimate master algorithm. 
For some this is an unattainable dream, but for many of us in machine 
learning, it’s what puts a twinkle in our eye and keeps us working late 
into the night. If it exists, the Master Algorithm can derive all knowledge 
in the world – past, present, and future – from data«.35 Der »eschatolo-
gische Traum« vom Master-Algorithmus geht von einer absoluten Über-
einstimmung zwischen den Daten, die über die Welt gesammelt werden, 
und der Welt selbst aus. Wenn diese Übereinstimmung des Quantifizier-
baren mit dem Existierenden und Wissbaren das reduktionistische Pro-
jekt des Positivismus wieder in Gang bringt, bedeutet dies jedoch auch 
den Zusammenbruch der Distanz zwischen dem Bild-der-Welt und der 
Welt, der für die expressive Artikulation der mythischen Welt typisch 
ist: Wenn es in der mythischen Vision keinen Unterschied zwischen dem 
Bild und der Welt gibt, gibt es in der techno-mythischen Vision der digi-
talen Welt zumindest operativ keinen Unterschied zwischen den Daten 
und der Welt. Es ist diese techno-mythische Instanz, die den Diskurs über 
und die Entwicklung von computationalen Technologien produziert und 
programmiert, welche gleichzeitig sowohl die mythische Atmosphäre als 
auch den positivistischen Rationalismus der digitalen Welt prägen:

35	 	Domingos, The Master Algorithm, S. xvii–xviii. Domingos’ Buch ist ein 
perfektes Beispiel für die bereits erwähnte Technik und Technisierung 
des mythischen Denkens: Die Sprache ist informell, scharfsinnig und vol-
ler Metaphern aus dem semantischen Bereich der Magie und des Myth-
ischen, gleichzeitig ist es ein Buch, das sowohl ein Publikum von Techni-
kern und Programmierern als auch ein allgemeineres Publikum ansprechen 
will. Darüber hinaus ist es von einiger Bedeutung, dass das Buch zu einem 
Bestseller wurde, nachdem Bill Gates es zusammen mit Nick Bostroms Buch 
Superintelligence als unverzichtbare Lektüre für das Verständnis der KI und 
der damit verbundenen Herausforderungen empfohlen hatte und nach-
dem es in der Bibliothek von Xi Jinping, dem Präsidenten Chinas, entdeckt 
worden war. Das Interesse und die Begeisterung zweier äußerst einflussreich-
er und mächtiger Persönlichkeiten für Domingos’ Buch ist ein Hinweise auf 
die Konvergenz des Techno-Mythos mit privaten und staatlichen Formen 
der Kontrolle und Macht. Vgl: Thu-Huong Ha, »Bill Gates says these are 
the two books we should all read to understand AI«, qz.com 03.06.2016: 
https://qz.com/698334/bill-gates-says-these-are-the-two-books-we-should-
all-read-to-understand-ai; Zheping Huang, »These are the two books 
that are helping Xi Jinping understand AI«, qz.com 03.01.2018: http://
qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-
helping-chinas-xi-jinping-understand-ai.

DIE DIGITALE WELT UND DIE MYTHISCHE WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://qz.com/698334/bill-gates-says-these-are-the-two-books-we-should-all-read-to-understand-ai
https://qz.com/698334/bill-gates-says-these-are-the-two-books-we-should-all-read-to-understand-ai
https://qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-helping-chinas-xi-jinping-understand-ai
https://qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-helping-chinas-xi-jinping-understand-ai
https://qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-helping-chinas-xi-jinping-understand-ai
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://qz.com/698334/bill-gates-says-these-are-the-two-books-we-should-all-read-to-understand-ai
https://qz.com/698334/bill-gates-says-these-are-the-two-books-we-should-all-read-to-understand-ai
https://qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-helping-chinas-xi-jinping-understand-ai
https://qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-helping-chinas-xi-jinping-understand-ai
https://qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-helping-chinas-xi-jinping-understand-ai


197

Like a magic forest, your surroundings – virtual today, physical tomor-
row – rearrange themselves as you move through them. The path you 
picked out between the trees and bushes grows into a road. Signs point-
ing the way spring up in the places where you got lost. These seeming-
ly magical technologies work because, at its core, machine learning is 
about prediction: predicting what we want, the results of our actions, 
how to achieve our goals, how the world will change.36

Die ars divinatoria ist der verfeinerte Ausdruck der in der mythischen 
Welt aktiven Logik einer Rationalität, die nach Korrelationen, Analogien 
und Zeichen in einer anderen Bedeutungsordnung sucht, einer Ordnung, 
die die Interpretation von Zeichen und nicht die Suche nach den ›objek-
tiven‹ Ursachen der Ereignisse belohnt. Wie in der mythischen Welt ist 
auch in der digitalen Welt die Vorhersage zu einer Notwendigkeit, wenn 
nicht gar zu einer Pflicht geworden. Vorausschauendes Denken ist eine 
entscheidende Fähigkeit unserer Zeit. In der digitalen Welt wird die ent-
scheidende Kunst der Weissagung nicht einem menschlichen Mitglied 
der Gesellschaft übertragen, sondern einem Algorithmus,37 der eine raf-
finierte und komplexe Arbeit der Vorhersage leistet:

These techniques, using statistical tools derived from probability cal-
culus, can be used for prediction, thereby contradicting the assumption 
of the open, unpredictable future. In ancient times the structure of the 
future appeared unknowable to humans but not to the gods; today the 
future appears to be unknowable to humans, yet should be accessible 
to algorithms.38

Die von den Algorithmen durchgeführte ars divinatoria ist nicht länger 
ein anthropologisches Instrument, sondern wird zur operativen und prä-
diktiven Fähigkeit der Maschine: Auf diese Weise erhält die algorithmi-
sche Vorhersage Objektivität und Neutralität oder zumindest die poten-
zielle Möglichkeit, zu einer Objektivität und Neutralität zu gelangen, 
die eben maschinell und nicht menschlich ist. Die – mythische – Ent-
fernung des Menschlichen, d.h. seiner Fehlbarkeit und Parteilichkeit, 
von der Maschine erzeugt jedoch die gefährliche Tendenz, sich selbst – 
sein eigenes Urteilsvermögen und seine eigene Einbildungskraft – von 

36	 	Domingos, The Master Algorithm, S. xv.
37	 	»Once upon a time we relied on shamans and soothsayers for this, but they 

were much too fallible. Science’s predictions are more trustworthy, but they 
are limited to what we can systematically observe and tractably model. Big 
data and machine learning greatly expand that scope. Some everyday things 
can be predicted by the unaided mind, from catching a ball to carrying on a 
conversation. Some things, try as we might, are just unpredictable. For the 
vast middle ground between the two, there’s machine learning.« (Domin-
gos, The Master Algorithm, S. xv).

38	 	Esposito, Artificial Communication, S. 93.

DIE MYTHISCHE ATMOSPHÄRE DER DIGITALEN WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198

den Ergebnissen und Outputs der Maschine zu entfremden: Die mythi-
sche Atmosphäre der digitalen Welt bringt Subjekte hervor, die im Glau-
ben an die neue ›algorithmische Göttlichkeit‹ weder ihren Gefühlsraum 
noch die Outputs der Maschine hinterfragen.39 Der Mythos der Objek-
tivität von Algorithmen ist ein gefährlicher und diskriminierender My-
thos, wie zahlreiche Studien und Untersuchungen gezeigt haben, und 
ist ein klares Beispiel für das, was ich die Verbergung der technischen 
Komplexität in unserer Beziehung zur Maschine genannt habe: Gerade 
weil algorithmische Prozesse für uns intransparent sind, können sie als 
zumindest potenziell unabhängig und unparteiisch angesehen werden.40 
Diese techno-mythische Logik rechtfertigt und bewirkt eine Entmach-
tung und De-Responsibilisierung des Subjekts gegenüber der Maschine, 
sowohl in symbolischer als auch in operativer und kritischer Hinsicht. 

39	 »In spite of their restlessness – great nations seem to have lost every desire 
and every impulse of questioning their environments. They live in an atti-
tude of complete acquiescence; they have an implicit faith in the new god, 
the god of the totalitarian state. [...] At these times the individual begins to 
feel a deep mistrust in his own formative and creative powers. [...] Noth-
ing is more apt to suppress our critical judgement and to break every resis-
tance on the part of the individual than the steady repetition of the same 
magic formula or the incessant performance of the same rites.« (Cassi
rer, »The Technique of Our Modern Political Myths«, S. 257). In diesem 
Zusammenhang wäre es interessant, über die Beziehung zwischen der to-
talitären Gesellschaft und den Computertechnologien nachzudenken, und 
zwar sowohl aus der Perspektive der Analyse der Ikonomie der digitalen 
Welt in Bezug auf die berühmte Benjamin’sche Analyse, wonach der Fas-
chismus die Politik ästhetisiert, als auch dahingehend, inwiefern die Verdrä-
ngung der technischen Komplexität zugunsten von intuitiv auf der Ober-
fläche erscheinenden Ergebnissen keine Subjekte, sondern Operatoren und 
Funktionäre hervorbringt, die unkritisch die von der Maschine erzeugten In-
puts und Outputs ausführen. Vgl. dazu: Joshua Simon, »The Digital Revolu-
tion as Counter-Revolution«, in: Sarah Hegenbart / Mara-Johanna Kölmel 
(Hg.), Dada Data: Contemporary Art Practice in the Era of Post-Truth Pol-
itics, London: Bloomsbury 2023, S. 195–209

40	 	Ein aktuelles Beispiel ist die Untersuchung des Kollektivs La Quadrature du 
Net über den von CAF, Caisse d‘Allocations familiales, verwendeten Algorith-
mus. Die Worte eines Managers des CAF repräsentieren perfekt die techno-my-
thische Logik der Entmachtung: »Face à la montée de la contestation, les diri-
geant·es de la CAF se sont réfugié·es derrière l’opacité entourant l’algorithme 
pour minimiser tant cet état de fait que leur responsabilité dans l’établisse-
ment d’une politique de contrôle délibérément discriminatoire. Un directeur 
de la CAF est allé jusqu’à avancer que ›l’algorithme est neutre‹ et serait même 
›l’inverse d’une discrimination‹ puisque ›nul ne peut expliquer pourquoi un 
dossier est ciblé‹«. (https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-
allocataires-lindecence-des-prati ques-de-la-caf-desormais-indeniable/)

DIE DIGITALE WELT UND DIE MYTHISCHE WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/
https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/
https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/
https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/
https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/


199

Sie ermöglicht auch die Aufrechterhaltung des pharmakologischen Un-
gleichgewichts zwischen dem Subjekt und den computationalen Techno-
logien, weil sie die Performativität und Autooperativität dieser Techno-
logien nicht thematisiert, sondern sie in ein immer undurchdringlicheres 
Subface eintaucht, was den Effekt einer Mythologisierung der Techno-
logie erzeugt und gleichzeitig ihre Präsenz und unsere Interaktionen mit 
ihr trivialisiert. In der Folge ist, wie in der mythischen Welt, unsere Bezie-
hung zu den computationale Technologien kein theoretischer Akt mehr, 
sondern zunehmend ein emotionaler.41

Deshalb stellt die epistemologische und hermeneutische Frage eine der 
grundlegenden Herausforderungen für eine Philosophie und Kritik der 
digitalen Welt dar, denn es ist offensichtlich, dass sich die epistemische 
Position des digitalen Subjekts in Bezug auf die computationalen Tech-
nologien, die »das Implizite evozieren«, d.h. implizites Verhalten durch 
Korrelationen explizit machen, radikal verändert hat und nunmehr zu 
einer Form von Wissen und Kapital geworden ist:

Das Vorhersagevermögen hat einerseits für uns implizites Verhalten ex-
pliziert, soll aber andererseits weitere implizite Handlungen evozieren. 
Der Mensch wird durch das Digitale auf diese Weise als »knowable, cal-
culable and administrable object« technisch bestellbar; sein implizites 
Verhalten, das Spuren im Digitalen hinterlässt, schlägt ihm als explizite 
Empfehlung entgegen, die wiederum Implizites wie einen Kaufimpuls 
evozieren soll.42

Die Evokation von Korrelationen und implizitem Wissen, das explizit 
gemacht wird, wirft das grundlegende Problem der Entstehung von Be-
deutung und der Möglichkeit einer Hermeneutik der Informationen auf, 
die durch die algorithmische Infrastruktur explizit gemacht werden. Die 
»Verschiebung vom Symbolischen auf das Affektive«,43 die durch die En-
viromentalität der computationalen Technologien bewirkt wird, begüns-
tigt eine mythische Haltung des digitalen Subjekts auch in epistemischer 
und nicht nur ästhetischer Hinsicht (siehe die Ausdrucksfunktion des 
technischen Bildes). Wie von Rouvroy und Stiegler kritisch angemerken:

it only takes to run the algorithms on massive quantities of data to pro-
duce, almost with magic, some hypotheses about the world, these will 
not necessarily be verified but they will be operational and we have the 
impression to have reached the holy grail. We feel that we have reached 
the idea of a ›truth‹ but which, in order to establish itself, does not need 

41	 	Vgl. »The belief in magic is not a mere theoretical act; it is an emotional 
act« Cassirer, »The Technique of Our Modern Political Myths«, S. 250.

42	 	Gramelsber, »Phänomenologisch-anthropologische Grundprobleme des Di-
gitalen«, S. 40.

43	 	Gramelsber, »Phänomenologisch-anthropologische Grundprobleme des Di-
gitalen«, S. 41.

DIE MYTHISCHE ATMOSPHÄRE DER DIGITALEN WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200

to go through any ordeal, any investigation, or any exam and which to 
come about no longer depends on any event. Here, I think we are leav-
ing the notion of regime of truth in Foucault and the link that Alain Ba-
diou makes between ›event‹ and ›truth‹. We are in a kind of immanence 
that seems entirely perfect, and nothing seems to be left out from this 
immanence. It is the pretention to a kind of totality.44

Die Organisation und Entdeckung von Korrelationen und Mustern 
durch Algorithmen, dank der Operationalität und Verbindbarkeit von 
Daten, hat zur Folge, dass die (menschliche) Bedeutungsebene a posteri-
ori – sowohl in einem logischen als auch in einem chronologischen Sinne 
– entsteht, nämlich in Bezug auf die maschinelle Evokation des Implizi-
ten im Expliziten. Die Bedeutung ist somit keine Voraussetzung, son-
dern ein mögliches Ergebnis algorithmischer Prozesse, und die Katego-
rie der Kausalität wird durch die der Korrelation ersetzt. Wie Esposito 
argumentiert, ist dieser Modus der epistemischen Produktion und Entde-
ckung insofern nicht völlig neu, als er der Art von divinatorischer Ratio-
nalität ähnelt, die in der mythischen Welt wirkt.45 Auch im Kontext der 
symbolischen Form der digitalen Welt ist das, was wir von und über die 
Welt wissen können, an der Oberfläche zu erfassen; und unter Behaup-
tung einer absoluten Immanenz und Koinzidenz zwischen Daten, Kor-
relationen und der Welt selbst muss der Mensch keine Hypothesen über 
die Welt aufstellen, sondern die Maschine bitten, Korrelationen und In-
formationen über diese zu finden.

44	 	Rouvroy/Stiegler, »The Digital Regime of Truth«, S. 10.
45	 	Elena Esposito, »Digital Prophecies and web intelligence«, in: Mireille Hil-

debrandt/Katja de Vries (Hg.), Privacy, Due Process and the Computation-
al Turn. The philosophy of law meets the philosophy of technology, New 
York: Routledge 2013, S. 121–142 und Dies., Artificial Communication.

DIE DIGITALE WELT UND DIE MYTHISCHE WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


201

Austreten aus der mythischen Atmosphäre

Nicht eine Gesellschaft von Göttern, sondern eine von 
Spielern ist nämlich zu besprechen 

Vilém Flusser

Der Vergleich zwischen der mythischen und der digitalen Welt hat es er-
möglicht, die Bedingungen, die die besondere ›Seinsweise‹ des Subjekts 
in der digitalen Lebensform bestimmen, an die Oberfläche zu bringen. 
Gleichzeitig konnten Kontingenz und Situiertheit dieser Möglichkeitsbe-
dingungen aufgezeigt werden, die daher weit davon entfernt sind, aprio-
rische oder irreversible teleologische Orientierungen darzustellen.

Das sechste Kapitel hat nur einen möglichen Ausgangspunkt für eine 
tiefere Analyse der mythischen Atmosphäre der digitalen Welt geliefert. 
Darüber hinaus stellt die Verfolgung des Ursprungs, der Struktur und 
der Technik des digitalen Mythos ein interessantes und fruchtbares Pro-
gramm dar, um die positivistische Vorstellung von der Unvermeidlichkeit 
und Determiniertheit technologischer Entwicklungen in Frage zu stellen 
und Techno-Mythen – wie die Singularität oder den Master-Algorithmus 
– innerhalb einer Genealogie und einer kritischen Theorie zu positionie-
ren, um so auch die Ambitionen und Formen der Kontrolle und Aus-
beutung, die sie erfordern und hervorbringen, aufzuzeigen. Kurz gesagt, 
die mythische Atmosphäre der digitalen Welt zu erhellen, d.h. das Wir-
ken einer Technik des mythischen Denkens in dieser symbolischen Form 
aufzudecken und bewusst zu machen und dann ihre Bedingungen der 
Möglichkeit und Aktualität nachzuzeichnen und zu kritisieren, ist vor al-
lem ein Weg, die Möglichkeit anderer Richtungen und anderer Wege für 
das Subjekt in der digitalen Welt zu denken. Im sechsten Kapitel wurde, 
wenn auch nur einleitend, die Existenz und das Wirken einer Technik des 
digitalen Mythos nach gewiesen und gezeigt, wie sie das Subjekt dazu 
bringt, eine mythische, d.h. expressive und affektive Haltung gegenüber 
dem Realen einzunehmen: die perspektivische Distanz des Denkraums 
wird durch die expressive Nähe des Gefühlsraums ersetzt.

Sowohl Cassirer als auch Warburg haben die auf den ersten Blick 
paradoxe Tatsache konstatiert, dass gerade der rasante technologische 
Fortschritt und das Aufkommen neuer Kommunikationstechnologien 
die Aufhebung der reflexiven Distanz zwischen Greifen und Begreifen 
als potenzielles Risiko mit sich bringen. Lange vor der digitalen Revo-
lution schreibt Warburg:

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202

[Durch sie] zerstört die Kultur des Maschinenzeitalters das, was sich die 
aus dem Mythos erwachsene Naturwissenschaft mühsam errang, den 
Andachtsraum, der sich in den Denkraum verwandelte.

Der moderne Prometheus und der moderne Ikarus, Franklin und die Ge-
brüder Wright, die das lenkbare Luftschiff erfunden haben, sind eben 
jene verhängnisvollen Ferngefühl-Zerstörer, die den Erdball wieder 
ins Chaos zurückzuführen drohen. Telegramm und Telefon zerstören 
den Kosmos. Das mythische und das symbolische Denken schaffen im 
Kampf um die vergeistigte Anknüpfung zwischen Mensch und Umwelt 
den Raum als Andachtsraum oder Denkraum, den die elektrische Au-
genblicksverknüpfungen mordet.1

Die technische Möglichkeit der Distanzaufhebung stellt für Warburg die 
Gefahr einer Rückkehr zur Irrationalität und zum phobischen Chaos 
dar, was eine radikal antitechnologische Perspektive nahelegt. Interes-
sant im Kontext dieser Arbeit ist jedoch die Beobachtung, dass die com-
putationalen Technologien nicht nur die Prozesse der Minimierung oder 
Aufhebung von Distanz radikalisieren, die mit Technologien wie dem 
Telegrafen oder dem Flugzeug begonnen haben, sondern dass sie es ge-
rade durch ihre Immersivität schaffen, eine kognitive und emotionale 
Nähe herzustellen, die das Verhältnis des Subjekts zur Welt verändert: 
von einem Ich gegenüber einem Es zu einer affektiven und modulieren-
den Ich-Du-Beziehung. Wenn also, wie wiederholt betont wurde, der Le-
bensraum der digitalen Welt nicht vom Denkraum her beschrieben wer-
den kann, so handelt es sich dabei nicht einmal um eine Rückkehr zum 
mythischen Andachtsraum, sondern vielmehr um die Entstehung des Ge-
fühlsraums durch die Technik des digitalen Mythos.

Wie im ersten Teil des sechsten Kapitels gezeigt wird, entsteht die my-
thische Atmosphäre in Bezug auf die Ikonomie der digitalen Welt und so-
mit durch die immersive Expressivität, mit der technische Bilder program-
miert, konsumiert und zirkuliert werden, und gleichzeitig, wie im zweiten 
Teil des sechsten Kapitels thematisiert wird, durch die Eigenart und Neuar-
tigkeit der computationalen Technologien (Datafizierung und Vorhersage) 
und unserer Beziehung zu ihnen. Insbesondere wird vorgeschlagen, dass 
die Verbergung der technischen Komplexität aus dem ästhetischen und 
epistemischen Bereich für das digitale Subjekt eine Hypostasierung dieser 
Komplexität auf einer Ebene bewirkt, die ideell und konkret undenkbar 
und daher unkontrollierbar wird. Diese Verbergung führt zu einer Inten-
sivierung des expressiven, fast magisch-mythischen Verhältnisses, das das 
Subjekt zur Maschine einzunehmen pflegt, einerseits und andererseits zu 
einer immer wirksameren Schließung der Distanz zwischen Impuls, Re-
flexion und Aktion: »Denn die künstliche Natürlichkeit des environmen-
tal Digitalen unterläuft mit seinem zunehmend performativ-affektiven 

1	  	Warburg, Das Schlangenritual, S. 56.

AUSTRETEN AUS DER MYTHISCHEN ATMOSPHÄRE

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


203

Konditional die Setzung normativer Ordnungen. Überspitzt formuliert, 
versetzt uns Affekt zurück in den Instinkt und löst so das Spannungsfeld 
von Bewusstsein-Selbstbewusstsein auf«.2

Es wurde im dritten und vierten Kapitel untersucht, wie es den com-
putationalen Technologien gelingt, in die Prozesshaftigkeit des Subjekts 
einzudringen (Data Potentiality und immersives Subjekt). Was am digi-
talen Subjekt zählt, ist seine relationale Kapazität und Potenzialität: als 
ein Subjekt, das in den Gefühlsraum eingetaucht und hyperstimuliert ist 
und das im Netz diskretisiert und entsubjektiviert wird. Wenn man die 
immersive Ebene des Gefühlsraums nimmt, dann ist »[n]icht ›Objekti-
vität‹, sondern ›Intersubjektivität‹ [...] das Wahrheitskriterium«;3 wenn 
man die Performativität der algorithmischen Infrastruktur betrachtet, 
dann kann man von einer Interobjektivität sprechen, vorausgesetzt na-
türlich, dass man diese Objekte nicht als Gegenstand denkt, sondern als 
digital objects – im Sinne Yuk Huis4 – und Daten, d.h. maschinenbe-
dienbare Zeichen. Intersubjektivität (oder Transsubjektivität)5 und die 
Interobjektivität der digitalen Welt führen zu einem Verschwinden der 
Dimension des Objekts als Gegenstand, d.h. als etwas, das eine Oppo-
sition und Konfrontation des Subjekts mit ihm ermöglicht, sodass ein 
»weicher, nebelhafter, spektraler«6 Charakter der digitalen Kultur anzu-
nehmen ist, der, wie vorgeschlagen, als mythische Atmosphäre der digita-
len Welt bezeichnet werden kann. Schließlich ist zu fragen, ob und wie es 
möglich ist, aus dieser mythischen Atmosphäre auszubrechen und damit 
die Dynamik der Technik des digitalen Mythos zu brechen oder zumin-
dest zu stören, was letztlich bedeuten würde, die Subjekt-Welt-Maschi-
ne-Beziehung zu überdenken. Die Beziehung zwischen Subjekt und tech-
nischem Bild und die Beziehung zwischen Subjekt und Maschine haben 
sich schließlich als die Wurzeln der techno-mythischen Artikulation der 
symbolischen Form der digitalen Welt erwiesen. Wichtig ist, dass sowohl 
das technische Bild als auch die Maschine verschiedene Arten von An-
dersartigkeit gegenüber dem Menschen repräsentieren, sodass die Neu-
definition dieser Beziehungen in Bezug auf die Art und Weise zu denken 
ist, in der ihre Vielfalt thematisiert, also an die Oberfläche gebracht und 
gleichzeitig interpretiert werden kann.

2	  	Gramelsberg, »Phänomenologisch-anthropologische Grundprobleme des 
Digitalen«, S. 42–43.

3	  	Flusser, Kommunikologie, S. 213.
4	  	Yuk Hui, On the Existence of Digital Objects, Minneapolis-London: Uni-

versity of Minnesota Press 2016.
5	  	Noller schlägt als Kategorien der Digitalität vor: Ubipräsenz, Interobjekti-

vität und Transsubjektivität. Siehe: Noller, Digitalität. Zur Philosophie der 
digitalen Lebensraum. 

6	  	Flusser, Medienkultur, S. 187.

AUSTRETEN AUS DER MYTHISCHEN ATMOSPHÄRE

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204

Basierend auf ihrer Differenz, die durch die zunehmende Agentivität 
und Performativität der computationalen Technologien hervorgerufen 
wird, neigt die Maschine in der mythischen Atmosphäre dazu, ihre Kon-
kretisierung zu einem Alien, anders als der Mensch, geradezu eschato-
logisch zu fürchten und zugleich zu erhoffen. Diese Perspektive ist nicht 
nur den transhumanistischen Techno-Mythen eigen, sondern auch der 
Art und Weise, wie die aktuellen und deshalb auch kontroversen Fragen 
der Optimierung von Künstlicher Intelligenz, LLMs (z.B. Chat-GPT), 
Bild- und Videoproduktion (z.B. DallE und Sora) diskutiert werden. 
Denn auch in der wissenschaftlichen, politischen und gesellschaftlichen 
Debatte um diese Technologien wird einerseits die Kreativität und Neu-
artigkeit dieser Technologien anthropomorphisiert, indem z.B. nach Hin-
weisen auf die Dimension des Bewusstseins und der semantischen Be-
deutung in ihnen gesucht wird, und andererseits als faktisch fremd und 
damit potenziell bedrohlich und aggressiv gedacht. Es ist vor allem die 
verwendete Sprache, die, was nicht überraschen sollte, die techno-mys-
tische Perspektive verdichtet, sodass eine Möglichkeit, sie herauszufor-
dern, darin besteht, die Begriffe des Diskurses zu ändern, wie es Esposi-
to vorschlägt, die den »symbolisch schweren« Ausdruck der künstlichen 
Intelligenz durch den der »künstlichen Kommunikation« ersetzt,7 oder 
wie es die Projekte und Forschungen rund um die so genannte erklär-
bare KI (explainable AI or XAI) tun. Diese Beispiele implizieren in der 
Tat eine andere Art, die Andersheit der Maschine und ihre tatsächliche 
technische Undurchsichtigkeit zu denken und zu programmieren, weil 
sie die Beziehung zwischen Mensch und Maschine in den Begriffen der 
Kommunikation und der Übersetzung der Inkommensurabilität der Ma-
schine für den Menschen verorten; auf diese Weise könnte das Subjekt 
eine Position des größeren epistemischen Gleichgewichts in Bezug auf 
die Maschine erlangen. Wie auch Krämer argumentiert, zeigt der Fall der 
künstlichen Intelligenz, die für die Entwicklung von LLM-Systemen he-
rangezogen wird, nicht so sehr, dass die Maschine denkt, sondern dass 
sie in der Lage ist, die menschliche Intelligenz zu kollektivieren: »Ihre 
Voraussetzung bilden die Billionen von Menschen geschriebenen Texte 
als unabdingbare Trainingsressource ihrer Algorithmen. Large Language 
Modells sind kondensierte, kollektive Intelligenz«.8 Wenn also die epis-
temische Intransparenz – in unserer Beziehung zur Maschine – nicht er-
höht werden kann, ist es ebenso wichtig, die Tatsache zu betonen, dass:

das Universum von Sinn und Bedeutung keine abgeschlossene Menge 
[ist], so dass, was die Maschine an Leistung gewinnt, beim Menschen 
dann verloren gehen müsste. Im Horizont der Ko-Konstitution und Ko-
Performanz von Mensch und Maschine heißt jede Leistungssteigerung 

7	  	Siehe: Esposito, Artificial Communication.
8	  	Kra ̈mer, »Von der ›Lesbarkeit der Welt‹«, S. 15.

AUSTRETEN AUS DER MYTHISCHEN ATMOSPHÄRE

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


205

der Maschine, das Verhältnis zwischen Mensch und Technik neu zu ju-
stieren: Mensch und Maschine sind in keinem Nullsummenspiel ver-
strickt.9

Wenn also eine andere epistemische Position des Subjekts nicht nur mög-
lich, sondern auch wünschenswert ist, dann gilt dies auch für seine äs-
thetische Position, d.h. für die Art und Weise, wie das Subjekt in der 
Ikonomie der digitalen Welt steht, handelt und denkt. Auch wenn diese 
Frage hier nur gestreift werden kann, stellt die Rückkehr des Bildes als 
dominanter Code der digitalen Kultur eine faszinierende Herausforde-
rung dar, die Symptome eines Denkens zu beschreiben und zu erfassen, 
das von der Logozentrik zu einer zunehmenden Ikonizität zurückkehrt, 
allerdings mit der zusätzlichen technischen Komplexität, die die techni-
schen Bilder mit sich bringen. Dieses Denken in Bildern,10 das offensicht-
lich bereits im Gange ist, kann sich – wie unter den gegenwärtigen Bedin-
gungen – vor allem in der expressiven Funktion artikulieren, in der die 
Symbole – das Wort, das Bild usw. – eine größere Ausdruckskraft, aber 
auch eine größere Mehrdeutigkeit haben. Und das Subjekt findet sich in 
ihnen mit einem geringeren Grad an Freiheit ihnen gegenüber wieder:

Es ist nämlich klar und erweist sich bei näherer Beobachtung immer 
deutlicher, daß Symbole nicht nur ihre Bedeutung zeigen, sondern sie 
auch verdecken, daß sie also nicht nur als sinngebend, sondern auch als 
wahnsinngebend funktionieren. [...] Die Welt und das Leben darin wer-
den zur Hölle, sobald die uns umgebenden Symbole in ihrer Bedeutung 
undurchsichtig werden und nur noch »sich selbst« bedeuten.11

Zu lernen, in Oberflächen und technischen Bildern zu denken, ist für 
Flusser die Herausforderung und das dringende Bedürfnis der neuen 
Technobild-Gesellschaft: »Entweder wir leben in den undurchdringli-
chen Wänden bedeutungsloser Bilder oder machen aus diesen Bildern 
Brücken zur Welt«;12 und es ist klar, dass wir heute vor der gleichen und 
noch dringlicheren Herausforderung stehen.

Zum Abschluss dieser Arbeit möchte ich daher versuchen, eine Per
spektive zu skizzieren, die hier als Andeutung verbleibt, die aber die 
Richtung für eine zukünftige Analyse der Art und Weise, wie die my-
thische Atmosphäre der digitalen Welt zur Auflösung gebracht werden 
kann, vorgeben könnte. Durch die Verflechtung einiger der zuvor vor-
gestellten theoretischen Fäden, etwa das digitale Denken in Form der 
Polarität (§2.4) und die netzartige Ästhetik der Hypermediation (§5.3), 

9	  	Krämer, »Von der ›Lesbarkeit der Welt‹«, S. 22.
10	 	Über Technoimagination siehe: Flusser, Kommunikologie und Ders., Ins 

Universum der technischen Bilder. Über surface thinking siehe: ders., »Line 
and Surface«, Main Currents of Modern Thought, (1973/29:3), S. 100–106.

11	 	Flusser, Kommunikologie, S. 210.
12	 	Flusser, Kommunikologie, S. 110.

AUSTRETEN AUS DER MYTHISCHEN ATMOSPHÄRE

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206

lässt sich in der Tat eine gleichsam intermediäre Denk- und Organisati-
onsweise des Verhältnisses von Subjekt, Symbol und Welt vorschlagen: 
Das Subjekt kann hier weder in Distanz zu seinem Objekt (Ich-Es, Denk-
raum) noch im expressiven Gefühlsraum (Ich-Du, Ausdrucksfunktion) 
gedacht werden, sondern als ein Subjekt, das sich frei und spielerisch 
zwischen diesen verschiedenen Standpunkten zu bewegen vermag.13 Im 
Netz zu bleiben, aber als Subjekt, das in der Lage ist, Korrelationen und 
Sinnkonstellationen auf der Oberfläche der digitalen Welt zu aktivieren, 
ist also die Herausforderung für das digitale Subjekt und die Philoso-
phie, die es denkt, sodass beide lernen müssen, sich geschickt auf dieser 
Oberfläche zu bewegen. Die Möglichkeit eines Zwischenraums, der sich 
als Hiatus, als Atempause, zwischen die affektive und infektiöse Immer-
sion des Gefühlraums und das entmenschlichende kybernetische Netz 
schiebt, kann vielleicht die Fluchtlinie aktivieren, die vom immersiven 
Subjekt und Nicht-Subjekt des Netzes zu einem Subjekt im Netz führt.14

13	 	Für die Idee des Spiels und des homo ludens siehe: Flusser, Ins Universum 
der technischen Bilder, S. 95–103.

14	 	Zum Begriff des Zwischenraums siehe: Warburg, »Mnemosyne Einleitung«, 
S. 629: »wird dieser Zwischenraum das Substrat künstlerischer Gestaltung, 
so sind die Vorbedingungen erfüllt, dass dieses Distanzbewusstsein zu einer 
sozialen Dauerfunktion werden kann, die durch den Rhythmus von Ein-
schwingen in die Materie und Ausschwingen zur Sophrosyne jenen Kreis-
lauf zwischen bildhafter und zeichenmäßiger Kosmologik bedeutet, deren 
Zulänglichkeit oder Versagen als orientierendes geistiges Instrument eben 
das Schicksal der menschlichen Kultur bedeutet«.

AUSTRETEN AUS DER MYTHISCHEN ATMOSPHÄRE

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


207

Literatur 

Ahmed, Sara (2007): »A phenomenology of whiteness«, Feminist Theory 
(2007/8:2), DOI: 10.1177/1464700107078139, 149–168.

Alloa, Emmanuel/Thomä, Dieter (Hg.) (2018): Transparency, Society and 
Subjectivity. Critical Perspectives, Cham: Palgrave Macmillan.

– (2020): Partages de la perspectives, Paris: Fayard.
– (Hg.) (2022): This Obscure Thing Called Transparency. Politics and Aes-

thetics of a Contemporary Metaphor, Leuven: Leuven University Press. 
Anderson, Chris (2008): »The End of Theory: The Data Deluge Makes the 

Scientific Method Obsolete«, wired.de 23.06.2008 https://www.wired.
com/2008/06/pb-theory/ (Zugriff: 08.02.2025).

Barbrook Richard/Cameron Andy (1995): »The Californian Ideology«, 
http://www.comune.torino.it/gioart/big/bigguest/riflessioni/californian_
engl.pdf (Zugriff: 25.06.2025).

Berry, David (2011): »The Computational Turn: Thinking About the Digital 
Humanities«, Culture Machine (2011/12), 1–22.

Bottici, Chiara (2017): »Who is Afraid of the Myth of the State? Remarks 
on Cassirer’s Forgotten Manuscript«, Social Imaginaries (2017/3:2), 213–
227. 

Blumenberg, Hans (1996): Arbeit am Mythos, Frankfurt am Main: 
Suhrkamp.

– (1971): »Wirklichkeitsbegriff und Wirkungspotential des Mythos«, in: 
Manfred Fuhrmann (Hg.), Terror und Spiel. Probleme der Mythenrezep-
tion, München: Wilhelm Fink Verlag.

Boehm, Gottfried (1994): » Die Wiederkehr der Bilder«, in: ders. (Hg.), Was 
ist ein Bild?, München: Wilhelm Fink Verlag.

Bolter Jay David/Richard Grusin (2000): Remediation. Understanding New 
Media, Cambridge-London: MIT Press.

Bolter, Jay David/Diane Gromala (2003): Windows and Mirrors: Interac-
tion Design, Digital Art, and the Myth of Transparency, Cambridge-Lon-
don: MIT Press.

Bolter, Jay David/Engberg Maria/MacIntyre Blair (2021): Reality Media. 
Augmented and Virtual Reality, Massachusetts: MIT Press.

Bostrom, Nick (2016): Superintelligence: Paths, Dangers, Strategies, Oxford: 
Oxford University Press.

Butler, Judith (1999): Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Iden-
tity, New York-London: Routledge.

Cavanero, Adriana (2016): Inclinations. A Critique of Rectitude, Stanford: 
Stanford University Press.

Cassirer, Ernst (1930): »›Geist‹ und ›Leben‹ in der Philosophie der Gegen-
wart«, Die Neue Rundschau XLI, Berlin: S. Fischer.

– (1962): An Essay on Man, New Haven: Yale University Press. 
– (1979): The Myth of the State, New Haven: Yale University Press.

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.wired.com/2008/06/pb-theory/
https://www.wired.com/2008/06/pb-theory/
https://www.wired.com/2008/06/pb-theory/
http://www.comune.torino.it/gioart/big/bigguest/riflessioni/californian_engl.pdf
http://www.comune.torino.it/gioart/big/bigguest/riflessioni/californian_engl.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.wired.com/2008/06/pb-theory/
https://www.wired.com/2008/06/pb-theory/
https://www.wired.com/2008/06/pb-theory/
http://www.comune.torino.it/gioart/big/bigguest/riflessioni/californian_engl.pdf
http://www.comune.torino.it/gioart/big/bigguest/riflessioni/californian_engl.pdf


208

– (1979): »Language and Art II«, in: Donald Phillip Verene (Hg.), Symbol, 
Myth, and Culture. Essays and Lectures of Ernst Cassirer 1935–1945, 
New Haven-London: Yale University Press.

– (1979): »The Technique of Our Modern Political Myth«, in: Donald Phil-
lip Verene (Hg.), Symbol, Myth and Culture. Essays and Lectures of Ernst 
Cassirer 1935–1945, New Haven-London: Yale University Press.

– (1991): »Davoser Disputation zwischen Ernst Cassirer und Martin Hei-
degger«, in: Martin Heidegger, Kant und das Problem der Metaphysik, 
Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann 1991.

– (1994): Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der 
neueren Zeit, Bd. 4, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

– (1995): »Das Symbolproblem als Grundproblem der philosophischen An-
thropologie«, in: ders., Nachgelassene Manuskripte und Texte (I). Zur 
Metaphysik der symbolischen Formen, hg. von John Michael Krois und 
Oswald Schwemmer, Hamburg: Meiner.

– (1995): Nachgelassene Manuskripte und Texte (I). Zur Metaphysik 
der symbolischen Formen, hg. von John Michael Krois und Oswald 
Schwemmer, Hamburg: Meiner.

– (1995): »Symbolische Formen. Zu Band IV«, in: ders., Nachgelassene Ma-
nuskripte und Texte (I). Zur Metaphysik der symbolischen Formen, hg. 
von John Michael Krois und Oswald Schwemmer, Hamburg: Meiner.

– (1995): »Über Basisphänomene«, in: ders., Nachgelassene Manuskripte 
und Texte (I). Zur Metaphysik der symbolischen Formen, hg. von John 
Michael Krois und Oswald Schwemmer, Hamburg: Meiner.

– (2003): La metafisica delle forme simboliche, hg. von Giulio Raio, Mila-
no: Sansoni.

– (2009): »Form und Technik«, in: ders., Schriften zur Philosophie der sym-
bolischen Formen, Hamburg: Meiner.

– (2009): »Das Symbol Problem und seine Stellung im System der Philo-
sophie«, in: ders., Schriften zur Philosophie der symbolischen Formen, 
Hamburg: Meiner.

– (2009): »Die Begriffsform im mythischen Denken«, in: ders., Schriften zur 
Philosophie der symbolischen Formen, Hamburg: Meiner.

– (2009): »Die Sprache und der Aufbau der Gegenstandswelt«, in: ders., 
Schriften zur Philosophie der symbolischen Formen, Hamburg: Meiner.

– (2010): Philosophie der symbolischen Formen, Bd. I, Die Sprache, Ham-
burg: Meiner.

– (2010): Philosophie der symbolischen Formen, Bd. II, Das mythische Den-
ken, Hamburg: Meiner.

– (2010): Die Philosophie der symbolischen Formen, Bd. III, Phänomenolo-
gie der Erkenntnis, Hamburg: Meiner.

Cinelli, Matteo et al. (2021): »The Echo Chambers Effect on Social Media«, 
PNAS (2021/118:9), https://doi.org/10.1073/pnas.2023301118.

Chun, Wendy Hui Kyong (2016): Updating to remain the same. Habitual 
New Media, Cambridge-London: The MIT Press.

– (2018): »Queering Homophily. Muster der Netzwerkanalyse«, Zeitschrift 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1073/pnas.2023301118
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1073/pnas.2023301118


209

für Medienwissenschaften (2018/18), DOI: https://doi.org/10.25595/502, 
131–148.

– (2021): Discriminating Data Correlation, Neighborhoods, and the New 
Politics of Recognition, Cambridge: MIT Press.

Clegg, Nick (2023): »How the Metaverse Can Transform Education«, 
about.fb.com 12.04.2023. https://about.fb.com/news/2023/04/how-the-
metaverse-can-transform-education/ (Zugriff: 07.02.2025).

Crawford, Kate (2021): Atlas of AI. Power, Politics and the Planetary Costs 
of Artificial Intelligence, New Haven-London: Yale University Press.

Deleuze, Gilles (1990): Postscript on Societies of Controls, The Anarchist Li-
brary, https://theanarchistlibrary.org/library/gilles-deleuze-postscript-on-
the-societies-of-control (Zugriff: 25.06.2025).

Derrida, Jacques (1981): Dissemination, London: The Athlone Press.
Di Marino, Bruno (2021): Nel centro del quadro. Per una teoria dell’arte 

immersiva dal mito della caverna alla VR, Milano: Aesthetica Edizioni.
Diodato, Roberto (2020): Immagine, arte, virtualità. Per una estetica della 

relazione, Brescia: Morcelliana.
Domingos, Pedro (2015): The Master Algorithm. How the Quest for the 

Ultimate Learning Machine Will Remake Our World, New York: Ba-
sic Books.

Donise, Anna/Serra Carlo/Vizzardelli Silvia (Hg.) (2022): »Ripensando l’em-
patia tra etica ed estetica«, Bollettino filosofico XXXVII, ISSN: 1593 - 
7178.

Esposito, Elena (2022): Artificial Communication. How Algorithms Produce 
Social Intelligence, Cambridge-London: The MIT Press.

– (2013): »Digital Prophecies and web intelligence«, in: Mireille Hilde
brandt/Katja de Vries (Hg.), Privacy, Due Process and the Computation-
al Turn. The philosophy of law meets the philosophy of technology, New 
York: Routledge.

Fazi, Beatrice M. (2016): »›Black-Boxed‹ [Review of] Mark B.N. Hansen 
(2015) Feed forward: on the future of twenty first century media«, Radi-
cal Philosophy (197), ISSN 0300-211X, 64–66. 

– (2018): Contingent Computation. Abstraction, Experience, and Indeter-
minacy in Computational Aesthetic, New York-London: Rowman&Lit-
tlefeld.

– (2019): »Digital Aesthetics: The Discrete and the Continuous«, Theory, 
Culture & Society, (2019/36:1), DOI:10.1177/0263276418770243, 3–26.

Fisher, Max (2022): The Chaos Machine. The Inside Story of How Social 
Media Rewired Our Minds and Our World, New York: Little Brown & 
Company.

Flusser, Vilém (1972): »Line and Surface«, Main Currents of Modern Thought 
(1973/29:3).

– (1994): Für eine Philosophie der Fotografie, Göttingen: European Pho-
tography.

– (1999): Ins Universum der technischen Bilder, Göttingen: European Pho-
tography.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.25595/502
https://about.fb.com/news/2023/04/how-the-metaverse-can-transform-education/
https://about.fb.com/news/2023/04/how-the-metaverse-can-transform-education/
https://theanarchistlibrary.org/library/gilles-deleuze-postscript-on-the-societies-of-control
https://theanarchistlibrary.org/library/gilles-deleuze-postscript-on-the-societies-of-control
https://doi.org/10.1177/0263276418770243
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.25595/502
https://about.fb.com/news/2023/04/how-the-metaverse-can-transform-education/
https://about.fb.com/news/2023/04/how-the-metaverse-can-transform-education/
https://theanarchistlibrary.org/library/gilles-deleuze-postscript-on-the-societies-of-control
https://theanarchistlibrary.org/library/gilles-deleuze-postscript-on-the-societies-of-control
https://doi.org/10.1177/0263276418770243


210

– (2000): Kommunikologie, Frankfurt am Main: S. Fischer.
– (2002): Medienkultur, Frankfurt am Main: S. Fischer.
Frabetti, Federica (2011): »Rethinking the Digital Humanities in the Con-

text of Originary Technicity«, Culture Machine (2011/12).
Franklin, Seb (2015): Control. Digitality as Cultural Logic, Cambridge-Lon-

don: The MIT Press.
Freitag, Florian et al. (2020): »Immersivity: An Interdisciplinary Approach to 

Spaces of Immersion«, Ambiances [Online], DOI: https://doi.org/10.4000/
ambiances.3233.

Freyberg, Sascha (2022): »Metamorphologie. Zum Wissenschaftsbegriff in 
Ernst Cassirers Phänomenologie der Erkenntnis«, in: Ralf Müller et al. 
(Hg.), Morphologie als Paradigma in den Wissenschaften, Stuttgart: Froh-
mann-Holzboog.

Future Of Life Institute (2023): »Pause Giant AI Experiments: An Open 
Letter«, futureoflife.org 22.03.2023, https://futureofife.org/open-letter/
pause-giant-ai-experiments/ (Zugriff: 19.02.2025).

Galloway, Alexander R./Thacker, Eugene (2007): The Exploit. A Theory of 
Network, Minneapolis-London: University of Minnesota Press.

Galloway, Alexander R. (2014): Laruelle. Against the Digital, Minneapo-
lis-London: University of Minnesota Press.

– (2022): »Golden Age of the Analog«, Critical Inquiry (2022:48/2), The 
University of Chicago Press.

Garling, Caleb (2015): »Virtual Reality, Empathy and the Next Journal-
ism«, wired.com 03.11.2015,  https://www.wired.com/brandlab/2015/11/
nonny-de-la-pena-virtual-reality-empathy-and-the-next-journalism/ (Zu-
griff: 19.06.2022).

Goethe, Johann Wolfgang (1998): Werke (XII), Schriften zur Kunst und Li-
teratur, München: Hamburger Ausgabe.

Gramelsberger, Gabriele (2023): Philosophie des Digitalen. Zur Einführung, 
Hamburg: Junius Verlag.

– (2024): »Phänomenologisch-anthropologische Grundprobleme des Digi-
talen«, in: Sybille Krämer/Jörg Noller (Hg.), Was ist digitale Philosophie. 
Phänomene, Formen und Methode, Paderborn: Brill-Mentis.

Grau, Oliver (2003): Virtual Art. From Illusion to Immersion, Cam-
bridge-London: The MIT Press.

Ha, Thu-Huong (2016): »Bill Gates says these are the two books we should all 
read to understand AI«, qz.com 03.06.2016, https://qz.com/698334/bill-
gates-says-these-are-the-two-books-we-should-all-read-to-understand-ai 
(Zugriff: 19.02.2025).

Hansen, Mark B. N. (2006): New Philosophy for New Media, Cambridge-Lon-
don: The MIT Press.

– (2015): Feed-Forward. On the Future of Twenty-First-Century Media, Chi-
cago-London: The University Chicago Press.

– (2016): »Appearance In-Itself, Data-Propagation, and External Relation-
ality. Towards a Realist Phenomenology of ›Firstness‹«, ZMK, (2016/1:7), 
DOI: https://doi.org/10.25969/mediarep/18636, 45–60.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.4000/ambiances.3233
https://doi.org/10.4000/ambiances.3233
https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/
https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/
https://www.wired.com/brandlab/2015/11/nonny-de-la-pena-virtual-reality-empathy-and-the-next-journalism/
https://www.wired.com/brandlab/2015/11/nonny-de-la-pena-virtual-reality-empathy-and-the-next-journalism/
https://qz.com/698334/bill-gates-says-these-are-the-two-books-we-should-all-read-to-understand-ai
https://qz.com/698334/bill-gates-says-these-are-the-two-books-we-should-all-read-to-understand-ai
https://doi.org/10.25969/mediarep/18636
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.4000/ambiances.3233
https://doi.org/10.4000/ambiances.3233
https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/
https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/
https://www.wired.com/brandlab/2015/11/nonny-de-la-pena-virtual-reality-empathy-and-the-next-journalism/
https://www.wired.com/brandlab/2015/11/nonny-de-la-pena-virtual-reality-empathy-and-the-next-journalism/
https://qz.com/698334/bill-gates-says-these-are-the-two-books-we-should-all-read-to-understand-ai
https://qz.com/698334/bill-gates-says-these-are-the-two-books-we-should-all-read-to-understand-ai
https://doi.org/10.25969/mediarep/18636


211

– (2021): »The Critique of Data, or Towards a Phenomenotechnics of Al-
gorithmic Culture«, in: Erich Hörl/Nelly Y. Pinkrah/Lotte Warnscholdt 
(Hg.), Critique and the Digital, Zürich: Diaphanes.

Haraway, Donna (1997): Modest_Witness@Second_Millennium Female-
Man©_Meets_OncoMouseTM, New York-London: Routledge.

– (2016): Staying with the Trouble. Making Kin in the Chthulucene, 
Durham-London: Duke University Press.

Hauck-Thum, Uta/Noller Jörg (2021): »Zur Einführung«, in: dies. (Hg.), Was 
ist Digitalität? Philosophische und pädagogische Perspektiven, Berlin: Metzler.

Hauck-Thum, Uta/Noller Jörg (Hg.) (2021): Was ist Digitalität? Philoso-
phische und pädagogische Perspektiven, Berlin: Metzler.

Hoel, Aud Sissel (2012): »Technics of Thinking«, in: Aud Sissel Hoel/
Folkvord Ingvild (Hg.), Ernst Cassirer on Form and Technology. Con-
temporary Readings, Hampshire: Palgrave Macmillan.

Hoel, Aud Sissel/van der Tuin, Iris (2013): »The Ontological Force of Tech-
nicity: Reading Cassirer and Simondon Difractively«, Philosophy & Tech-
nology (2013/26), DOI 10.1007/s13347-012-0092-5, 187–202.

Huang, Zheping (2018): »These are the two books that are helping Xi Jin-
ping understand AI«, qz.com 03.01.2018, https://qz.com/1170185/the-
master-algorithm-and-augmented-the-two-books-helping-chinas-xi-jin-
ping-understand-ai (Zugriff: 19.02.2025). 

Huhtamo, Erkki (1995): »Unterwegs in der Kapsel. Simulatoren und das Be-
dürfnis nach totaler Immersion«, in: Simon Penny (Hg.) Critical Issues in 
Electronic Media, New York: State University of New York Press.

Hui, Yuk (2016): The Question Concerning Technology in China: An Essay 
in Cosmotechnic, Falmouth: Urbanomic.

– (2016): On the Existence of Digital Objects, Minneapolis-London: Uni-
versity of Minnesota Press.

– (2019): Recursivity and Contingency, London-New York: Rowman & 
Littlefield.

Jamme Christoph/Matuschek, Stefan (Hg.) (2017): Handbuch der Mytho-
logie, Darmstadt: Phylipp von Zabern.

Katanich, Doloresz (2023): »How Zara’s own ad triggered a boycott campaign 
against the brand«, euronews.com 12.12.2023, https://www.euronews.com/
business/2023/12/12/how-zaras-own-ad-triggered-a-boycott-campaign-
against-the-brand (Zugriff: 19.02.2025).

Kestenberg, Leo (1930): Kunst und Technik, Berlin: Wegweiser Verlag.
Keune, Kira (2022): »Self Portrait 2.0«, kirakeune.com https://www.

kirakeune.com/work/self-portrait-20 (Zugriff:19.02.2025).
Klages, Ludwig (1920): Mensch und Erde. Fünf Abhandlungen, München: 

Georg Müller.
– (1922): Vom kosmogonischen Eros, München: Georg Müller.
Know Your Meme: »Meme magic«, knwoyourmeme.com https://

knowyourmeme.com/memes/meme-magic (Zugriff: 19.02.205).
Kohn, Eduardo (2013): How Forests Think: Toward an Anthropology Be-

yond the Human, Berkley-Los Angeles: University of California Press.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-helping-chinas-xi-jinping-understand-ai
https://qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-helping-chinas-xi-jinping-understand-ai
https://qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-helping-chinas-xi-jinping-understand-ai
https://twitter.com/doloreskatanich
https://twitter.com/doloreskatanich
https://www.euronews.com/business/2023/12/12/how-zaras-own-ad-triggered-a-boycott-campaign-against-the-brand
https://www.euronews.com/business/2023/12/12/how-zaras-own-ad-triggered-a-boycott-campaign-against-the-brand
https://www.euronews.com/business/2023/12/12/how-zaras-own-ad-triggered-a-boycott-campaign-against-the-brand
https://www.kirakeune.com/work/self-portrait-20
https://www.kirakeune.com/work/self-portrait-20
https://www.kirakeune.com/work/self-portrait-20
about:blank
https://knowyourmeme.com/memes/meme-magic
https://knowyourmeme.com/memes/meme-magic
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-helping-chinas-xi-jinping-understand-ai
https://qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-helping-chinas-xi-jinping-understand-ai
https://qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-helping-chinas-xi-jinping-understand-ai
https://twitter.com/doloreskatanich
https://twitter.com/doloreskatanich
https://www.euronews.com/business/2023/12/12/how-zaras-own-ad-triggered-a-boycott-campaign-against-the-brand
https://www.euronews.com/business/2023/12/12/how-zaras-own-ad-triggered-a-boycott-campaign-against-the-brand
https://www.euronews.com/business/2023/12/12/how-zaras-own-ad-triggered-a-boycott-campaign-against-the-brand
https://www.kirakeune.com/work/self-portrait-20
https://www.kirakeune.com/work/self-portrait-20
https://www.kirakeune.com/work/self-portrait-20
about:blank
https://knowyourmeme.com/memes/meme-magic
https://knowyourmeme.com/memes/meme-magic


212

Krämer, Sybille (2022): »Von der ›Lesbarkeit der Welt‹ (Blumenberg) zur 
›Maschinenlesbarkeit der Datenkorpora‹. Sind die Digital Humanities 
genuiner Teil der Geisteswissenschaften?«, in: Tobias Holischka/Klaus 
Viertbauer/Christian Preidel (Hg.), Digitalisierung als Transformation? 
Perspektiven aus Ethik, Philosophie und Theologie, Stuttgart: J.B. Metzler.

Krämer, Sybille/Noller Jörg (2024): »Einleitung«, in: dies. (Hg.), Was ist 
digitale Philosophie. Phänomene, Formen und Methode, Paderborn: 
Brill-Mentis.

Krebs, Victor J. (2023): »Digital Animism: Towards a New Materialism«, 
Religions (2023/14:264), https://doi.org/10.3390/rel14020264.

Krois, John Michael (2011): »More than a Linguistic Turn in Philosophy. 
The Semiotic Programs of Peirce and Cassirer«, in: Horst Bredekamp/
Marion Lauschke (Hg.), Bildkörper und Körperschema. Schriften zur 
Verkörperungstheorie ikonischer Formen, Berlin: Akademie Verlag.

La quadrature du Net (2023): »Notation des allocataires lindecence des pra-
tiques de la caf desormais indeniable«, laquadrature.net 27.11.2023, https://
www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-
pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/ (Zugriff: 19.02.2025).

Langer, Susanne K. (1953): Feeling and Form. A Theory of Art, New York: 
Charles Scribner’s Sons.

Lassègue, Jean (2012): »Technical Activity as a Symbolic Form: Comparing 
Money and Language«, in: Aud Sissel Hoel/Ingvild Folkvord (Hg.), Ernst 
Cassirer on Form and Technology. Contemporary Readings, Hampshire: 
Palgrave Macmillan.

Leroi-Gourhan, André (1993): Gesture and Speech, Cambridge-London: 
MIT Press.

Lingua, Graziano (2020): »Immagini, schermi e forme di razionalità«, in: 
Mauro Carbone/Anna Caterina Dalmasso/Jacopo Bodini (Hg.), I poteri 
degli schermi. Contributi italiani a un dibattito internazionale, Milano: 
Mimesis.

Marenko, Betti/van Allen Paul (2016): »Animistic design: how to reimag-
ine digital interaction between the human and the nonhuman«, Digital 
Creativity (2016/ 27:1), DOI:10.1080/14626268.2016.1145127, 52–70.

Maschewski, Felix/Nosthoff Anna-Verena (2019): »Netzwerkeffekte«, in: 
Rainer Mühlhof/Anja Breljak/Jan Slaby (Hg.), Affekt Macht Netz. Auf 
dem Weg zu einer Sozialtheorie der Digitalen Gesellschaft, Bielefeld: Tran-
script.

Massumi, Brian (2002): Parables for the Virtual. Movement, Affect, Sensa-
tion, Durham-London: Duke University Press.

Mersch, Dieter (2019): »Ideen zu einer Kritik algorithmischer Rationalität«, 
Deutsche Zeitschrift für Philosophie (2019/67:5), DOI:10.1515/dzph-
2019-0062, 851–873.

Mitchell, William J.T. (2007): »Pictorial Turn. Eine Antwort«, in: Hans Bel-
ting (Hg.), Bilderfragen. Die Bildwissenschaften im Aufbruch, München: 
Brill-Fink.

Möckel, Christian (2010): »Cassirer ›Basisphänomene‹ – eine Synthese von 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-662-65350-0#author-1-1
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-662-65350-0#author-1-1
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-662-65350-0#author-1-2
https://doi.org/10.3390/rel14020264
https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/
https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/
https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/
https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-662-65350-0#author-1-1
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-662-65350-0#author-1-1
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-662-65350-0#author-1-2
https://doi.org/10.3390/rel14020264
https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/
https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/
https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/
https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/


213

Goethes ›Urphänomen‹ und Carnaps ›Basis‹ der Konstitutionssysteme?«, 
in: The Original Phenomena, Cassirer Studies III-2010, Napoli: Biblio-
polis.

Montani, Pietro (2014): Tecnologie della sensibilità. Estetica e immaginazi-
one interattiva, Varese: Raffaello Cortina Editore.

Moser, Mary Anne (1996): »Introduction«, in: dies. (Hg.), Immersed in 
Technology. Art and Virtual Environments, Massachusetts: MIT Press.

Mühlhoff, Rainer (2018): Immersive Macht. Affekttheorie nach Spinoza und 
Foucault, Frankfurt/New York: Campus Verlag.

Müller, Ralf et al. (Hg.) (2022): Morphologie als Paradigma in den Wissen-
schaften, Stuttgart: Frohmann-Holzboog.

Munster, Anna (2006): Materializing New Media. Embodiment in informa-
tion aesthetic, New England: University Press of New England.

Nakamura, Lisa (2020): »Feeling Good about Feeling Bad: Virtuous Vir-
tual Reality and the Automation of Racial Empathy«, Journal of Visu-
al Culture 19 (2020/19:1), https://doi.org/10.1177/1470412920906259, 
47–64.

Nake, Frieder (2008): »Surface, Interface, Subface: Three Cases of Interac-
tion and One Concept«, in: Uwe Seifert/Jin Hyun Kim/Anthony Mooreet 
(Hg.), Paradoxes of Interactivity: Perspectives for Media Theory, Hu-
man-Computer Interaction, and Artistic Investigations, Bielefeld: Tran-
script.

Negri, Toni/Hardt Michael (2000): Empire, Cambridge-London: Harvard 
University Press.

Negroponte (1998): »Beyond Digital«, wired.com 1.12.1998, https://www.
wired.com/1998/12/negroponte-55/ (Zugriff: 7.02.2025).

Noller, Jörg (2021): »Philosophie der Digitalität«, in: Uta Hauck-Thum/Jörg 
Noller (Hg.), Was ist Digitalität? Philosophische und pädagogische Per
spektiven, Berlin: Metzler. 

– (2022): Digitalität. Zur Philosophie der digitalen Lebensraum, Basel: 
Schwabe Verlag.

Nordsieck, Viola (2015): Formen der Wirklichkeit und der Erfahrung. Henri 
Bergson, Ernst Cassirer und Alfred North Whitehead, Freiburg-München: 
Karl Alber Verlag.

Panofsky, Erwin (1980): »Die Perspektive als symbolische Form«, in: ders., 
Aufsätze zu Grundfragen der Kunstwissenschaft, hg. von Hariolf Oberer 
und Egon Verheyen, Berlin: Verlag Volker Spiess.

Pariser, Eli (2011): Filter Bubble. What the Internet is Hiding from You, New 
York: The Penguin Press.

Pellizzoni, Luigi (2015): Ontological Politics in a Disposable World. The 
New Mastery of Nature, Farnham-Burligton: Ashgate.

Pinotti, Andrea (2021): Alla soglia dell’immagine. Da Narciso alla realtà vir-
tuale, Torino: Einaudi.

– (2021) : »Riflesso di immersione«, in: Francesco Restuccia (Hg.), Il con-
trattacco delle immagini. Tecnica, media e idolatri a partire da Vilém 
Flusser, Milano: Meltemi.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1177/1470412920906259
https://www.wired.com/1998/12/negroponte-55/
https://www.wired.com/1998/12/negroponte-55/
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1177/1470412920906259
https://www.wired.com/1998/12/negroponte-55/
https://www.wired.com/1998/12/negroponte-55/


214

– (2022): »Staying Here, Being There. Bilocation, Empathy and Self-Empa-
thy in Virtual Reality«, in: Anna Donise et al. (Hg.), Ripensando l’empa-
tia tra etica ed estetica, Bollettino Filosofico XXXVII, 142–162.

Pitron, Guillaume (2021) : L’enfer numérique. Voyage au bout d’un Like, 
Paris: Les Liens qui Libèrent.

Preti, Giulio (1976) : »L’ontologia della regione ›natura‹ nella fisica newto-
niana«, in: Mario Dal Pra (Hg.), Saggi filosofici, Bd. I, Firenze: La Nuo-
va Italia.

Püschel, Florian (2014): »Big Data und die Rückkehr des Positivismus. Zum 
gesellschaftlichen Umgang mit Daten«, Mediale Kontrolle unter Beo-
bachtung .Datenkritik, Jg. 3 (2014/1), DOI: 10.25969/mediarep/13779, 
1–23.

Rainoldi, Giulia (2022): »Face-to-Face, or Face-To-Visor. Is Cinematic Virtu-
al Reality the ›Ultimate Empathy Machine‹?«, in: Anna Donise et al. (Hg.), 
Ripensando l’empatia tra etica ed estetica, Bollettino filosofico XXXVII.

Restuccia, Francesco (2021): Il contrattacco delle immagini. Tecnica, media 
e idolatria a partire da Vilém Flusser, Milano: Meltemi.

Reuters (2023): »Zara regrets campaign ›misunderstanding‹ after Gaza boy-
cott calls«, reuters.com 12.12.2023, https://www.reuters.com/business/
retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-
gaza-boycott-calls-2023-12-12/ (Zugriff: 19.02.2025).

Rivera Cusicanqui, Silvia (2018): Un mundo ch’ixi es posible. Ensayos des-
de un presente en crisis, Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Tinta Li-
mon.

Rouvroy, Antoinette/Stiegler Bernard (2016): »The digital regime of truth: 
from the algorithmic governmentality to a new rule of law«, La Deleuzi-
ana (2016: 3), 6–29.

Rouvroy, Antoinette (2013): »The end(s) of critique: data behaviourism ver-
sus due process«, in: Mireille Hildebrandt/Katja de Vries (Hg.), Privacy, 
Due Process and the Computational Turn. The philosophy of law meets 
the philosophy of technology, New York: Routledge. 

Schreckinger, Ben (2017): »World War Meme«, politico.com April 2017, https://
www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-
trolls-internet-214856/ (Zugriff: 19.02.2025).

Schwemmer, Oswald (1997): Ernst Cassirer. Ein Philosoph der europäischen 
Moderne, Berlin: Akademie Verlag.

– (2005): Kulturphilosophie. Eine medientheoretische Grundlegung, München: 
Wilhelm Fink Verlag.

Simmel, Georg (1919): »Der Begriff und die Tragödie der Kultur«, in: ders., 
Philosophische Kultur. Gesammelte Essais, Leipzig: Kröner Verlag.

Simon, Joshua (2023): »The Digital Revolution as Counter-Revolution«, in: 
Sarah Hegenbart/Mara-Johanna Kölmel (Hg.), Dada Data: Contempo-
rary Art Practice in the Era of Post-Truth Politics, Bloomsbury, 195–209.

Stalder, Felix (2016): Kultur der Digitalität, Berlin: Suhrkamp.
– (2018): The Digital Condition, Cambridge: Polity Press.
– (2021): »Was ist Digitalität«, in: Uta Hauck-Thum/Jörg Noller (Hg.), 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/


215

Was ist Digitalität? Philosophische und pädagogische Perspektive, Ber-
lin: Metzler.

Stelarc (2019): »Extra Ear. Alternate Anatomical Architecture«, stelarc.org, 
http://stelarc.org/_.php (Zugriff: 19.02.2025).

Stiegler, Bernard (2009): Technik und Zeit (I). Der Fehler von Epimetheus, 
Zürich-Berlin: Diaphanes.

Siegel, Jacob (2017): »Is America Prepared for Meme Warfare?«, vice.com 
31.12.2017, https://www.vice.com/en/article/xyvwdk/meme-warfare (Zu-
griff: 07.02.2025).

Tarnof, Ben (2017): »Empathy: The latest gadget Silicon Valley wants to 
sell you«, theguardian.com 25.10.2017, https://www.theguardian.com/
technology/2017/oct/25/empathy-virtual-reality-facebook-mark-zuckerberg-
puerto-rico (Zugriff: 20.06.2020).

Tavinor, Grant (2022): The Aesthetic of Virtual Reality, New York: Rout-
ledge.

Timmer, Jelte (2016): »Techno-Animism – When Technology Talks Back«, in: 
Liisa Janssens (Hg.), The Art of Ethics in the Information Society, Amsterdam: 
Amsterdam University Press, DOI: https://doi.org/10.25969/mediarep/13409, 
132–137.

Tiqqun (2003): Theorie vom Bloom, Zürich-Berlin: Diaphanes.
– (2020): The Cybernetic Hypothesis, Cambridge-London: Semiotext(e) – 

The MIT Press.
Toscano, Alberto (2023): Late Fascism: Race, Capitalism and the Politics of 

Crisis, London: Verso.
Viglialoro, Luca (2021): Die Geste der Kunst. Paradigmen einer Ästhetik, 

Bielefeld: Transcript.
Vischer, Friedrich Theodor (2003): »Il Simbolo«, in: ders., Simbolo e Forma, 

hg. von Andrea Pinotti,  Torino: Nino Aragno.
Warburg, Aby (1995): Das Schlangenritual. Ein Reisebericht, Berlin: Verlag 

Klaus Wagenbach.
– (2010): »Dürer und die italienische Antike«, in: ders., Werke in einem Band, 

hg. von Martin Treml et al., Berlin: Suhrkamp.
– (2010): »Fragmente zum Nymphenprojekt«, in: ders., Werke in einem Band, 

hg. von Martin Treml et al., Berlin: Suhrkamp.
– (2010): »Mnemosyne Einleitung«, in: ders., Werke in einem Band, hg. von 

Martin Treml et al., Berlin: Suhrkamp.
– (2010): »Zum Vortrage von Karl Reinhardt über ›Ovids Metamorphosen‹ 

in der Bibliothek Warburg am 24. Oktober 1924«, in: ders., Werke in ei-
nem Band, hg. von Martin Treml et al., Berlin: Suhrkamp.

Weiss, Dennis M. (2012): Failures of Convergence, in: Aud Sissel Hoel/Ing-
vild Folkvord (Hg.), Ernst Cassirer on Form and Technology. Contempo-
rary Readings, Hampshire: Palgrave Macmillan.

Wikipedia: »You (Time Person of the Year)«, wikipedia.org, https://en.wikipedia.
org/wiki/You_(Time_Person_of_the_Year) (Zugriff: 19.02.2025). 

Wilden, Antony (1980): System and Structure. Essay in Communication and 
Exchange, New York: Tavistock Publications.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://stelarc.org/_.php
https://www.vice.com/en/article/xyvwdk/meme-warfare
https://www.theguardian.com/technology/2017/oct/25/empathy-virtual-reality-facebook-mark-zuckerberg-puerto-rico
https://www.theguardian.com/technology/2017/oct/25/empathy-virtual-reality-facebook-mark-zuckerberg-puerto-rico
https://www.theguardian.com/technology/2017/oct/25/empathy-virtual-reality-facebook-mark-zuckerberg-puerto-rico
https://doi.org/10.25969/mediarep/13409
https://en.wikipedia.org/wiki/You_(Time_Person_of_the_Year)
https://en.wikipedia.org/wiki/You_(Time_Person_of_the_Year)
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://stelarc.org/_.php
https://www.vice.com/en/article/xyvwdk/meme-warfare
https://www.theguardian.com/technology/2017/oct/25/empathy-virtual-reality-facebook-mark-zuckerberg-puerto-rico
https://www.theguardian.com/technology/2017/oct/25/empathy-virtual-reality-facebook-mark-zuckerberg-puerto-rico
https://www.theguardian.com/technology/2017/oct/25/empathy-virtual-reality-facebook-mark-zuckerberg-puerto-rico
https://doi.org/10.25969/mediarep/13409
https://en.wikipedia.org/wiki/You_(Time_Person_of_the_Year)
https://en.wikipedia.org/wiki/You_(Time_Person_of_the_Year)


216

Wigley, Mark (2006): »Network Fever«, in: Wendy H.K. Chun/Thomas Kee-
nan (Hg.), New Media, Old Media. A History and Theory Reader, New 
York: Routledge.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


217

Abbildungsverzeichnis

S. 79
Abb. 1: Ghirlandaio, Domenico (1486–1490), La nascita di San Giovanni 
Battista, Fresko, Cappella Tornabuoni, Florenz. Google Arts & Culture, Ge-
meinfrei, https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=2432192

S. 140
Abb. 2: Dürer, Albrecht (1512–1525), Der Zeichner des liegenden Weibes, in: 
ders., Underweysung der Messung mit dem Zirckel und Richtscheyt (auch: 
Emotivität des Weibes), Holzschnitt, 75 × 215 mm. This file was donated to 
Wikimedia Commons as part of a project by the Metropolitan Museum of Art. 
See the Image and Data Resources Open Access Policy, CC0, https://commons.
wikimedia.org/w/index.php?curid=60859065

S. 172
Abb. 3: Holbein der Jüngere, Hans (1533), Die Gesandten, Öl auf Holz, 206 × 
209 cm, National Gallery, London. Google Arts & Culture, Gemeinfrei, https://
commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=22354806

S. 174
Abb. 4: Screenshot von meinem Computer.

S. 177
Abb. 5: Stelarc (2015), Re-Wired / Re-Mixed: Event for Dismembered Body 
– Stelarc Radical Ecologies, Perth Institute of Contemporary Art, 2015 Pho-
tographer-Steven Alyian. Mit freundlicher Erlaubnis des Künstlers Stelarc. 

S. 179
Abb. 6: Keune, Kira (2022), Self Portrait 2.0, Metallic Fotodruck auf Alu-
Dibond hinter Acrylglas 80x80 cm. Mit freundlicher Erlaubnis der Künst-
lerin Kira Keune. 

S. 181
Abb. 7: Screenshot eines Instagram-Posts aus der Artikel: Katanich, Doloresz 
(2023), »How Zara’s own ad triggered a boycott campaign against the brand«, 
euronews.com 12.12.2023, https://www.euronews.com/business/2023/12/12/
how-zaras-own-ad-triggered-a-boycott-campaign-against-the-brand (Zugriff: 
19.02.2025).

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://commons.wikimedia.org/w/index.php?-curid=-2432192
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=60859065
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=60859065
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=22354806
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=22354806
https://twitter.com/doloreskatanich
https://twitter.com/doloreskatanich
https://www.euronews.com/business/2023/12/12/how-zaras-own-ad-triggered-a-boycott-campaign-against-the-brand
https://www.euronews.com/business/2023/12/12/how-zaras-own-ad-triggered-a-boycott-campaign-against-the-brand
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?-curid=-2432192
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=60859065
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=60859065
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=22354806
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=22354806
https://twitter.com/doloreskatanich
https://twitter.com/doloreskatanich
https://www.euronews.com/business/2023/12/12/how-zaras-own-ad-triggered-a-boycott-campaign-against-the-brand
https://www.euronews.com/business/2023/12/12/how-zaras-own-ad-triggered-a-boycott-campaign-against-the-brand


Ästhetisches Denken

bei Velbrück Wissenschaft

Die Digitalisierung hat die Art und Weise, wie wir kommunizieren und in Ge-
meinschaften zusammenfinden, signifikant verändert. Daraus entstehen kon-
zeptuelle Herausforderungen für das ästhetische sowie medien- und technik-
philosophische Denken, denen die die Beiträge des Bandes unter Einbezug der 
Reflexionen von Jean-Luc Nancy nachgehen. Im Zuge dessen werden Appara-
turen, Verfahren und Medien der Erweiterung, Modellierung und Verlängerung 
der Sinnlichkeit untersucht, unter denen sich gegenwärtige Formen von Gemein-
schaft bilden. Die Autorinnen und Autoren diskutieren kollektive Gemeinschafts- 
und Sinnkonstrukte angesichts aktueller technischer Veränderungen und hinter-
fragen gleichzeitig kritisch philosophische Traditionen.

Luca Viglialoro ist Präsident und Professor für Ästhetik, Kunst- und Kulturtheo-
rie an der Hochschule der Bildenden Künste Essen.

Dario Gentili ist Professor für Moralphilosophie an der Universität Roma Tre.

www.velbrueck-wissenschaft.de

Techniken des Gemeinsinns
Politik, Ästhetik, Technik

Herausgegeben von Luca Viglialoro  
und Dario Gentili

180 Seiten · broschiert · € 39,90
ISBN 978-3-95832-377-3

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.velbrueck-wissenschaft.de
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.velbrueck-wissenschaft.de


Was sind ästhetische Objekte?
Monroe C. Beardsley  

und die analytische Ästhetik
Herausgegeben von Alexander Averhage

156 Seiten · broschiert · € 20,-
ISBN 978-3-95832-380-3

Ästhetisches Denken

bei Velbrück Wissenschaft

Mit seinem 1958 erschienenen Werk Aesthetics legte Monroe C. Beardsley in 
der noch jungen analytischen Philosophie den Grundstein für die Auseinander-
setzung mit der philosophischen Ästhetik. Der vorliegende Band liefert erstmals 
eine deutsche Teilübersetzung des ersten Abschnittes von Beardsleys umfangrei-
cher Studie, ergänzt um Passagen aus dem Nachwort zur zweiten Auflage. Im 
Zentrum der Textausschnitte sowie des begleitenden Aufsatzes von Alexander 
Averhage steht die Frage: Was sind ästhetische Objekte?

Alexander Averhage arbeitet als Lehrbeauftragter für Kunsttheorie und  geschich-
te an der HBK Essen sowie als Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl für 
Kunstdidaktik und Kunstvermittlung der Universität Osnabrück.

www.velbrueck-wissenschaft.de

https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Titelei/Inhaltsverzeichnis
	Einleitung
	Kapitel 1Drei Prämissen: die Technik – der Mythos – das Pharmakon
	1.1 Das Werkzeug als Urphänomen und die Technik als ontologische Kraft
	1.2 Mythos – Technik – Wissenschaft: Linearität oder Schwingung
	1.3 Die Pharmakologie des Symbolischen

	Kapitel 2Das Analoge und das Digitale oder Kontinuität und Diskontinuität
	2.1 Analog vs Digital
	2.2 Die Diskretisierung des Realen
	2.3 Digitales Denken oder: die Diskontinuität denken
	2.4 Diskontinuität in der Polarität denken
	Aby Warburg und die Pathosformel
	Silvia Rivera Cusicanqui: Leben in einer ch’ixi Welt


	Kapitel 3Die digitale Welt als symbolische Form
	3.1 Digitalität und die Digitale Welt
	3.2 Die Kreativität der Computation
	Computation als Potenzialität
	Die computationale Technologie als Data Potentiality

	3.3 Die Kreativität der digitalen Welt

	Kapitel 4Immersion
	4.1 Immersion und Immersivität
	4.2 Immersion und Virtualität
	4.3 Distanz, Nähe und Produktionsweise des Subjekts
	4.4 Das immersive Subjekt

	Kapitel 5Netz
	5.1 Netzwerk als Metapher für die digitale Welt
	5.2 Das Nicht-Subjekt des Netzes
	5.3 Die Ästhetik des Netzes
	5.4 Drei Beispiele: entleertes Subjekt – gespiegeltes Subjekt – aktiviertes Subjekt
	[Beispiel 1] Re-Wired / Re-Mixed: Das entleerte Subjekt
	[Beispiel 2] Self Portrait 2.0: Die Rückspiegelung des Netzes
	[Beispiel 3] The Jacket: unbeabsichtigte Montage


	Kapitel 6Die digitale Welt und die mythische Welt
	6.1 Eine Rückkehr zum Mythos ?
	6.2 Die mythische Atmosphäre der digitalen Welt
	Die Technik des digitalen Mythos


	Austreten aus der mythischen Atmosphäre
	Literatur
	Abbildungsverzeichnis

