Benedetta Milani

Die digitale Welt als
symbolische Form
Kulturphilosophie und Asthetik



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schriftenreihe
Asthetisches Denken | Studien
Herausgegeben von Luca Viglialoro

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16.



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Benedetta Milani

Die digitale Welt
als symbolische Form

Kulturphilosophie und Asthetik

VELBRUCK
WISSENSCHAFT

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diese Veroffentlichung wurde aus Mitteln des Publikationsfonds
NiedersachsenOPEN, gefordert aus zukunft.niedersachsen, unterstiitzt.

Dieses Werk ist im Open Access unter der Creative-Commons-Lizenz
CC BY-SA 4.0 lizensiert.

[QNolel

Die Bestimmungen der Creative-Commons-Lizenz beziehen sich nur auf
das Originalmaterial der Open-Access-Publikation, nicht aber auf die
Weiterverwendung von Fremdmaterialien (z.B. Abbildungen, Schaubildern
oder auch Textausziigen, jeweils gekennzeichnet durch Quellenangaben).
Diese erfordert ggf. das Einverstindnis der jeweiligen Rechteinhaber.

Zgl.: Leuphana Universitit Luneburg, Dissertation, 2024

© Benedetta Milani
Publikation: Velbriick Wissenschaft
Erste Auflage 2025
Velbriick Wissenschaft in der Velbriick GmbH Verlage, 2025
Meckenheimer Str. 47 - 53919 Weilerswist-Metternich
info@velbrueck.de
www.velbrueck.de

Printed in Germany
ISBN 978-3-95832-402-2

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet tiber http://dnb.d-nb.de abrufbar

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



mailto:info%40velbrueck.de?subject=
http://www.velbrueck.de
http://dnb.d-nb.de
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:info%40velbrueck.de?subject=
http://www.velbrueck.de
http://dnb.d-nb.de

Inhalt

Vorwort
Einleitung

Kapitel 1

Drei Pramissen: die Technik — der Mythos — das pharmakon .

1.1 Das Werkzeug als Urphianomen
und die Technik als ontologische Kraft .
1.2 Mythos — Technik — Wissenschaft:
Linearitit oder Schwingung
1.3 Die Pharmakologie des Symbohschen

Kapitel 2
Das Analoge und das Digitale oder:
Kontinuitat und Diskontinuitat.
2.1 Analog vs. Digital . ..
2.2 Die Diskretisierung des Realen .
2.3 Digitales Denken oder:
die Diskontinuitit denken . ..
2.4 Diskontinuitit in der Polaritit denken .
Aby Warburg und die Pathosformel .
Silvia Rivera Cusicanqui:
Leben in einer ch’ixi Welt .

Kapitel 3
Die digitale Welt als symbolische Form .
3.1 Digitalitdt und die Digitale Welt.
3.2 Die Kreativitdt der Computation
Computation als Potenzialitit
Die computationale Technologie
als Data Potentiality . .
3.3 Die Kreativitat der digitalen Welt .

Kapitel 4
Immersion .
4.1 Immersion und Immerswnat
4.2 Immersion und Virtualitit .
4.3 Distanz, Nihe und Produktlonswelse
des Subjekts

4.4 Das immersive Subjekt .

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—

23
24

35
43

50
50
53

69
74
77

82

86
87
91
93

99
105

111
113
122

134
T44


https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 5
Netz

5.1 Netzwerk als Metapher fur die digitale Welt .

5.2 Das Nicht-Subjekt des Netzes

5.3 Die Asthetik des Netzes . .

5.4 Drei Beispiele: entleertes Sub]ekt -
gespiegeltes Subjekt — aktiviertes Subjekt .
[Beispiel 1] Re-Wired / Re-Mixed:

Das entleerte Subjekt .

[Beispiel 2] Self Portrait 2.0:
Die Riickspiegelung des Netzes .
[Beispiel 3] The Jacket:
Unbeabsichtigte Montage .

Kapitel 6
Die digitale Welt und die mythische Welt .
6.1 Eine Rickkehr zum Mythos ?

6.2 Die mythische Atmosphare der dlgltalen Welt

Die Technik des digitalen Mythos .

Austreten aus der mythischen Atmosphire

Literatur

Abbildungsverzeichnis .

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—

150
152
160
169
177
177
178
179
182
183
188

190

201

207

217


https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

Das vorliegende Buch ist die leicht iiberarbeitete Fassung meiner Dis-
sertation, die im Wintersemester 2024/25 vom Institut fiir Philosophie
und Kunstwissenschaft der Leuphana Universitit Luneburg angenom-
men wurde.

Mein besonderer Dank gilt meinem Betreuer, Herrn Prof. Dr. Roberto
Nigro, der mich mit Vertrauen und Umsicht durch die letzten vier Jah-
re der Forschung und des Schreibens gefuhrt hat. Ich bin ihm fur seine
wertvollen Ratschldge, die inspirierenden Diskussionen und vor allem
fur die Wertschatzung, mit der er meine Arbeit begleitet hat, dankbar.

Ebenso danke ich Herrn Prof. Dr. Luca Viglialoro fiir das Interesse
und die Aufmerksamkeit bei der Betreuung meiner Dissertation als
Zweitgutachter. Seine zahlreichen Anregungen und kritischen Impulse
waren von unschitzbarem Wert. Besonders danke ich ihm auch dafiir,
dass er meine Arbeit in die von ihm geleitete Reihe Asthetisches Denken
beim Verlag Velbriick Wissenschaft aufgenommen hat. Mein Dank gilt
zudem Herrn Prof. Dr. Andrea Pinotti fiir sein aufrichtiges Interesse an
meiner Dissertation und fiir seine wertvollen Hinweise.

Dem Kiinstler Stelarc danke ich fir die Nutzungsrechte der Abbil-
dungen seiner Performance; dhnlicher Dank gilt auch der Kunstlerin
Kira Keune, der ich zudem fiir die bereichernde Diskussion iiber ihre
kiinstlerische Praxis dankbar bin. Ich méchte mich aufSerdem bei Herrn
Thomas Gude fiir die aufmerksame Lektiire des Manuskriptes bedan-
ken.

Dieses Dissertationsprojekt wurde durch die Studienstiftung des deut-
schen Volkes gefordert, wofiir ich an dieser Stelle meinen herzlichen
Dank ausspreche. Die Veroffentlichung wurde zudem durch Mittel des
Publikationsfonds »NiedersachsenOPEN« mitfinanziert.

Von Herzen danke ich den Teilnehmer:innen des von Herrn Prof. Dr.
Nigro organisierten Forschungskolloquiums an der Leuphana Universi-
tat, die mir Gber all die Jahre hinweg mit wertvollen Anregungen, kriti-
schen Riickmeldungen und inspirierenden Gedanken zur Seite standen.
Besonders erwiahnen mochte ich Chiara Stefanoni und Sara Simone Spi-
nelli fiir ihre Unterstiitzung und die vielen bereichernden Diskussionen,
aus denen ich stets viel gelernt habe, und nicht zuletzt danke ich ihnen
fir die vielen gemeinsamen Lacher.

Mit grofler Dankbarkeit und Liebe danke ich meinem GrofSvater und
meinen Eltern fur alles, was sie mich gelehrt haben, und fiir die vielfilti-
gen Weisen, auf denen sie mich unterstiitzt und begleitet haben.

Meiner Schwester Ottavia bin ich dankbar, dass sie mir immer den
Weg geebnet hat.

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORWORT

Nicht zuletzt danke ich Juran fiir die Hingabe, mit der er mich in je-
der Phase dieser Arbeit begleitet und unterstiitzt hat, fiir seine unschatz-
bare Hilfe und fur die solide Leichtigkeit, mit der er seinen Weg mit dem
meinen teilt.

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Die These dieser Arbeit ist, dass die digitale Welt schliissig und produk-
tiv als symbolische Form beschrieben werden kann.

Diese These bezieht sich offensichtlich auf die Kulturphilosophie von
Ernst Cassirer, dem Begriinder des Begriffs der symbolischen Form, und
fithrt den Diskurs uber das Digitale in die Kulturphilosophie ein. Bevor
ich auf die Einzelheiten der in dieser Arbeit vertretenen und argumen-
tierten Thesen eingehe, ist es notwendig, eine erste und grundlegende
Frage zu beantworten: Warum ist es fiir die Analyse des Komplexes von
Praktiken, Technologien und Ideen, die die heutige digitale Kultur pra-
gen, fruchtbar, sich der idealistischen und transzendentalen Philosophie
Cassirers zuzuwenden? Seine Philosophie der symbolischen Formen ent-
stammt einer Tradition — der des Neukantianismus und des deutschen
Idealismus —, die heute nicht unmittelbar als relevant fiir das Verstindnis,
die Kritik und die Definition des Digitalen angesehen wird. Sowohl in
der Philosophie als auch in der Medientheorie wird der spinozistischen
Tradition (z.B. Affective Turn und Affekttheorie), der leibnizschen und
frithneuzeitlichen Tradition (z.B. fiir eine Genealogie des Digitalen), der
Kritischen Theorie und den zeitgendssischen Linien des Neomaterialis-
mus und des 6kologischen Paradigmas mehr Interesse und Aufmerksam-
keit geschenkt. Obwohl in dieser Studie einige Autorinnen und Autoren
aus diesen Traditionen beriicksichtigt werden, ist der Ausgangspunkt
bzw. der philosophische Horizont, aus bzw. vor dem sich meine Unter-
suchung entwickelt, daher nicht nur ungewohnlich, sondern kann auf
den ersten Blick auch als anachronistisch, als nicht mehr zeitgemaf$ emp-
funden werden. Es ist legitim, sich zu fragen, ob eine Philosophie wie die
cassirersche, die im Kern eine Systematik der Kultur anstrebt und eine
universale Ebene der geistigen Funktionen zu beschreiben versucht, in
der gegenwirtigen philosophischen Debatte und in der digitalen Kultur
iiberhaupt bestehen kann — und wenn ja wie. Und doch treibt die vor-
liegende Arbeit die Vorstellung an, dass gerade dieses Streben nach einer
systematischen Philosophie der Kultur einen originellen Bezugspunkt
darstellt fiir ein neues Verstandnis des Digitalen als kulturelle Welt. Von
Cassirers Philosophie werde ich mir nicht nur ihr originellstes konzep-
tuelles Werkzeug, die symbolische Form, sondern auch den methodi-
schen Rahmen leihen.

Mit Hilfe der cassirerschen Philosophie eroffnet sich ein alternativer
theoretischer Raum, der es erlaubt, die digitale Welt durch eine neue Per-
spektive zu interpretieren, und der flexible, aber strikte begriffliche Sche-
mata bietet: Es geht darum, eine kulturphilosophische und methodische
Herangehensweise zu definieren, die in der Lage ist, die metamorphische

9

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Dynamik der digitalen Welt sowie die Kontinuitdt und Diskontinuitit
des Digitalen im Hinblick auf andere kulturelle Formen zu beriicksich-
tigen. Es ist folglich von Interesse, kurz und biindig zu erkliren, welche
Aspekte der cassirerschen Philosophie als bedeutsamste angesehen wer-
den und warum diese fiir eine Analyse der digitalen Welt sinnvoll heran-
gezogen werden konnen.

Die cassirersche Philosophie ist in einem Doppelstrang mit der kanti-
schen Philosophie und deren Marburger Interpretation verbunden und
sie bleibt — trotz ihrer konstanten Horizonterweiterung — dieser treu. Die
transzendentale Methode nimmt in Cassirers Arbeit eine grundlegende
und systematische Rolle ein und sein Programm tiber die Philosophie der
Kultur ist nur verstindlich, wenn man die Erneuerung des kantischen
Idealismus und der kantischen Kategorien berticksichtigt.

Von der Marburger Schule und vor allem von ihrem Hauptvertreter
Hermann Cohen beeinflusst, zielt Cassirers philosophisches Programm
auf eine Historisierung des kantischen a priori, d.h. auf eine Dynami-
sierung der kategorialen Ebene, sodass das a priori nicht mehr als eine
»Konstellation der Fixsterne«" verstanden werden kann, in der die For-
men und Inhalte des Denkens unabhingig vom menschlichen Werden
und seiner Geschichte sind. Stattdessen erhalten die Kategorien und
das a priori eine geschichtliche Ebene, die sie plastisch und durchlissig
macht. Es ist daher unmoglich und fuhrt notwendig zu Fehlern, ein festes
und geschlossenes Kategoriensystem bestimmen zu wollen, weil »neue
Probleme werden neue Voraussetzungen erforderlich machen«.? Das a
priori weicht der immanenten und geschichtlichen Ebene des Wissens
nicht aus, sondern es ist von ihr durchdrungen und wird als Funktion,
innerhalb derer die Gegenstinde und die Erfahrungsinhalte bedeutsam
werden, verstanden.

Cassirers Uberlegungen iiber das Transzendentale durchbrechen die
Grenzen der Erkenntnistheorie,> um in die Analyse anderer kultureller
Produkte wie Sprache, Mythos, Religion und Kunst zu fliefSen. Diese

1 Giulio Preti, »’ontologia della regione >rnatura«nella fisica newtoniana«, in:
Mario Dal Pra (Hg.), Saggi filosofici, Bd. 1, Firenze: La Nuova Italia 1976,
S. 415.

2 Dies ist genau der Ausgangspunkt der von Hermann Cohen in der Logik
der reinen Erkenntnis eingeleiteten neokantianischen Reform.

3 Cohens grofite Leistung fiir die neokantianische Philosophie ist eben diese
Historisierung der kategoriale Ebene und des a priori gewesen, aber diese
Erneuerung bleibt bei ihm immer innerhalb der Grenzen des Erkenntnispro-
blems. Durch die Erweiterung der transzendentalen Frage in Bezug auf an-
dere, namlich kulturelle Fakten neben dem Faktum der Wissenschaft macht
Cassirer einen grundlegenden Schritt tiber seinen Lehrer Cohen hinaus und
tritt in eine neue Phase seiner Philosophie ein, die in die Philosophie der sym-
bolischen Formen und das Projekt einer Philosophie der Kultur miindet.

I0

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Grenzuberschreitung — erklart Cassirer — bedeutet, dass: »die koperni-
kanische Drehung, mit der Kant begonnen hat, einen neuen und erwei-
terten Sinn an[nimmt]. Sie greift mit gleichem Grund und Recht auf jede
Richtung und auf jedes Prinzip geistiger Gestaltung tiber«.+

Es ist eine Befreiung des a priori und der kategorialen Ebene, die Cas-
sirer vornimmt, ohne die transzendentale Methode zu verraten, die als
methodologischer Minimalpunkt bestehen bleibt.

Das Problem der Griindung der verschiedenen Formen der Weltge-
staltung bleibt dabei als Grundproblem der Philosophie der symboli-
schen Formen bestehen: » Anfangen mit einem Faktum, um nach der
Moglichkeit dieses Faktums zu fragen«,s dies ist im Grunde der Auftrag
der transzendentalen Methode. Diese neue und dynamisierte Perspektive
auf das Transzendentale stellt sich - fiir die Philosophie der Kultur - als
sehr fruchtbar dar, weil sie eine selbststindige Analyse jeder kulturellen
Sphire erlaubt. Jeder menschliche Modus der Welterzeugung — wie z. B.
die Sprache, der Mythos, die Kunst und jetzt die digitale Welt — kann in-
nerhalb dieses Horizonts als autonome und eigene Form der Sinngebung
verstanden werden, die unabhingig und nicht hierarchisch zu den ande-
ren Formen steht, aber gleichzeitig organisch an die symbolische Grund-
haltung gebunden ist. Die symbolische Funktion, die nichts anderes als
die Funktion der Formgebung ist, muss als eine transzendentale — nicht
substanzielle — Funktion verstanden werden; wir stehen hier namlich im
Kontext einer kritischen Philosophie, die das Primat der Funktion vor
dem Gegenstand setzt.® Dieses Primat begriindet eine pluralistische und
relationale Idee der Kultur, innerhalb derer jeder kulturelle Ausdruck eine
Form der Welterzeugung darstellt, die eine selbstandige Begrindung und

4  Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 1, Die Sprache,
Hamburg: Felix Meiner Verlag 2010, S. 8.

5 Ernst Cassirer, »Davoser Disputation zwischen Ernst Cassirer und Mar-
tin Heidegger«, in: Martin Heidegger, Kant und das Problem der Metaphy-
stk, Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann 19971, S. 294. »Ich bleibe bei
der Kantischen Fragestellung des Transzendentalen stehen, wie sie Cohen
immer wieder formuliert hat. Er sah das Wesentliche der transzendentalen
Methode darin, daf§ diese Methode anfingt mit einem Faktum; nur hatte
er diese allgemeine Definition: Anfangen mit einem Faktum, um nach der
Moglichkeit dieses Faktums zu fragen, wieder verengt, indem er als das ei-
gentlich Fragwiirdige immer wieder die mathematische Naturwissenschaft
hinstellte. In dieser Einschrankung steht Kant nicht. Aber ich frage nach der
Moglichkeit des Faktums Sprache. Wie kommt es, wie ist das denkbar, daf$
wir uns von Dasein zu Dasein in diesem Medium verstindigen konnen? Wie
ist es moglich, dafs wir ein Kunstwerk als ein objektiv Bestimmtes, als ob-
jektiv Seiendes, als dieses Sinnvolle in seiner Ganzheit nun tiberhaupt sehen
konnen? Diese Frage mufS gelost werden.« Ebd., S. 294-295.

6  Vgl. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 1, S. 9.

IT

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

eigene Kategorien hat, welche einen Teil der Realitit in Form bringen
und in einem gewissen Sinn sogar erst ermoglichen.

Die symbolische Funktion — d.h. auch jede symbolische Form —ist krea-
tiv, sie formiert ihre Gegenstinde und die Erfahrung wird nur innerhalb
dieses dynamischen symbolischen Rahmens signifikativ. In diesem Sinne
stellt jede symbolischen Form eine eigene Richtung des Objektivierens dar,
die eine eigene Form der Weltanschauung und des Weltverstehens mit sich
bringt. Dieser Punkt ist fiir diese Arbeit entscheidend, weil er erlaubt, die
Kontinuitdt der digitalen Formgebung mit den anderen Richtungen der
menschlichen Gestaltung zu vergleichen. Gleichzeitig wird eine grundle-
gende und entscheidende Tatsache hervorgehoben, namlich dass es kein
»AufSerhalb« der digitalen Welt gibt, da sie die Form — im Sinne von ener-
geia — ist, die die Realitit, in der wir leben, hervorbringt.

Die Verortung der Analyse der digitalen Welt auf einer kulturphiloso-
phischen Ebene ermoglicht es auch, den Diskurs uiber konkrete digitale
Phianomene und Probleme auf eine abstrakte Ebene zu verlagern, die es
erlaubt, die Tendenzen und Richtungen dieser phanomenalen Pluralitit
zu untersuchen. Dies ist der perspektivische Vorteil der philosophischen
Untersuchung; gleichzeitig birgt sie auch die Gefahr, in reaktionare, uni-
versalisierende und technophobe Diskurse zu verfallen. Diese Gefah-
ren konnen jedoch durch den Bezug auf die cassirersche Metaphysik in
Schach gehalten werden. Tatsachlich ist diese durch ihre eigene Konsti-
tution prozessual und relational, fihig, Differenz nicht nur aufrechtzu-
erhalten, sondern sie zur Grundlage der Idee der Form selbst zu machen.
Dies ermoglicht es, das »Faktum« der digitalen Phanomene nicht von
deren materieller Konkretheit und Punktualitit her zu befragen, sondern
mittels der Beobachtung ihrer plastischen symbolischen Matrix. Aus die-
sem Grund wird in der vorliegenden Arbeit nie auf die Konkretheit und
Materialitit eines punktuellen Phinomens der digitalen Kultur eingegan-
gen, und auch der offensichtlich zentrale Aspekt ihrer technologischen
Moglichkeitsbedingungen bleibt oft im Hintergrund. Dies ist nicht Aus-
druck mangelnden Interesses oder der Vorstellung, dass solche Aspek-
te weniger wichtig oder relevant waren, sondern vielmehr ein bewuss-
ter Versuch, die Perspektive und den Blick, mit dem die digitale Welt in
der zeitgendssischen, auch philosophischen Debatte interpretiert wird,
zu verschieben: von der forma formata zur forma formans. Dieser Per-
spektivwechsel erlaubt es uns, genuin philosophische Fragen zu stellen:
Was bedeutet es, in der digitalen Welt zu sein, und was bedeutet es, dass
sie zu unserem Lebensraum geworden ist?

Im deutschsprachigen Raum gibt es eine lebhafte Debatte, die — wie
die vorliegende Arbeit — die Frage nach der Rolle der Philosophie ange-
sichts des Digitalen aufwirft und die gerade aus der Erkenntnis erwichst,
dass die Philosophie im Diskurs tiber das Digitale oft randstindig geblie-
ben ist. Dabei wirft das Digitale ganz klar Fragen und Probleme auf, die

I2

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

der Philosophie absolut zustehen: Von der Epistemologie iiber die Asthe-
tik und Ethik bis hin zu einer Theorie des Subjekts — tiberall bringt das
Digitale alte Kategorien ins Spiel und macht zugleich radikal neue not-
wendig. Wie Sybille Kramer und Jorg Noller in dem von ihnen heraus-
gegebenen Sammelband Was ist digitale Philosophie? schreiben, ist es
notwendig, zwischen einer »digitale[n] Philosophie im Sinne eines Philo-
sophierens ziber das Digitale« und einer digitalen Philosophie »im Sinne
eines Philosophierens im Medium des Digitalen und unter Einsatz daten-
intensiver, digitalisierter Verfabren«” zu unterscheiden. In dieses theoreti-
sche Bemithen um eine Definition der Philosophie des Digitalen, die zwi-
schen der quantitativen, technischen Ebene der Digitalisierung und der
qualitativen, lebensweltlichen Ebene der Digitalitit unterscheidet, fugt
sich die vorliegende Arbeit durchaus ein: »Digitalitit zeigt an, dass das-
jenige, was mit der Digitalisierung einhergeht — was auf ihr emergiert —
selbst etwas Bedeutungsvolles und Qualitatives ist, was nicht ohne Be-
deutungsverlust auf rein technische oder mediale Strukturen reduziert
werden kann«.®

Die Philosophie der Digitalitat — wie Noller sie bezeichnet — bezeugt
das qualitative Auftauchen eines neuen Lebensraumes und untersucht
dessen Kategorien®. Die Philosophie des Digitalen — nach dem gleichna-
migen Buch von Gabriele Gramelsberger — wird als Digitalisierungs- und
Digitalitatskritik bezeichnet. Sie widmet sich der Reflexion uber »die
technologischen Bedingungen des Digitalen«, verstanden sowohl als Di-
gitalisierung als auch als Digitalitdt, und von deren ontologischen, pha-
nomenologischen und epistemischen Konsequenzen.* Die folgende Ar-
beit geht von einer angrenzenden, aber anderen Ebene der Untersuchung
der digitalen Welt aus. Diese wird verstanden als eine Produktions- und
Gestaltungsform unserer Wirklichkeit, also als eine Energie, die die Be-
dingungen unseres Seins in der Welt informiert und schafft. Die Definiti-
on der digitalen Welt als symbolische Form bedeutet daher, die Betonung
und philosophische Aufmerksamkeit auf die Tatsache zu legen, dass es
in Bezug auf diese Produktionsform kein Auflen gibt und dass sie da-
her der symbolische und funktionale Horizont ist, innerhalb dessen sich

7 Sybille Kramer/Jorg Noller, »Einleitung«, in: Kramer/Noller (Hg.), Was ist
digitale Philosophie. Phinomene, Formen und Methoden, Paderborn: Brill-
Mentis 2024, S. viii.

8  Jorg Noller, Digitalitit. Zur Philosophie der digitalen Lebensraums, Basel:
Schwabe Verlag 2022, S. 8. Vgl. auch: Felix Stalder, Kultur der Digitalitdt,
Berlin: Suhrkamp 2016.

9  Siehe: Uta Hauck-Thum/Jorg Noller (Hg.), Was ist Digitalitit? Philosophi-
sche und pddagogische Perspektiven, Berlin: Metzler 2021; Noller, Digitali-
tdt.

10 Vgl. Gabriele Gramelsberger, Philosophie des Digitalen. Zur Einfiibrung,
Hamburg: Junius 2023, S. 224-226.

13

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

die materielle, ideale und technische Pluralitit der digitalen Kultur ent-
faltet. Deshalb ziehe ich den Ausdruck »Digitalitit« dem Ausdruck »di-
gitale Welt« vor; jener ermoglicht es in seiner Abstraktheit, »die grof-
te Einheit neben die grofite Ausbreitung«™ zu stellen, und erinnert uns
gleichzeitig daran, dass wir uns in einer noch nie zuvor existenten Form
bewegen und dass diese daher durch Kategorien gedacht werden muss,
die ihr selbst immanent sind. Wenn man mit dem Faktum des Digitalen
anfingt, dann bleibt die Analyse der digitalen Welt auf einer immanen-
ten Ebene, ohne aber die transzendentale Funktion des Digitalen als sym-
bolisches Medium aus dem Blick zu verlieren. Die cassirersche Perspek-
tive fordert dazu auf, jede symbolische Form in ihrer Autonomie ernst
zu nehmen und sie innerhalb ihrer Grenzen, d.h. immer immanent, zu
interpretieren. In unserem Fall z.B. scheint das logisch-wissenschaftli-
che Denken, das den Diskurs und das Weltverstindnis der europaischen
Moderne gepragt hat, ungeeignet, die digitale Welt zu erkldren; auch die
Kritik — als Denkform — scheint in der digitalen Atmosphire kaum tiber-
lebensfihig, auf der glatten Oberfliche des Bildschirms findet das kon-
templative Denken nur schwer Halt. »Neue Probleme werden neue Vo-
raussetzungen erforderlich machen«: Es geht dann darum, diese neuen
Voraussetzungen zu finden und zu systematisieren.

Dazu werden im ersten Teil dieser Studie die philosophischen Koordi-
naten des Diskurses dargelegt, wihrend im zweiten Teil die Formen der
Produktion von Asthetik, Epistemologie und Subjektivierung in der di-
gitalen Welt untersucht werden.

In Kapitel 1 werden drei grundlegende theoretische Pramissen — Tech-
nik, Mythos und Pharmakon — als JRahmenc fiir die Analyse der digita-
len Welt als symbolische Form untersucht. Diese drei theoretischen Kno-
tenpunkte finden in Cassirers Philosophie eine interessante Verkniipfung,
wenn man seine Schriften ab den 1920er Jahren betrachtet, die zudem
mit dem Beginn des Projekts einer Philosophie der symbolischen Formen
und einer Philosophie der Kultur zusammenfallen. Insbesondere wird in
der vorliegenden Arbeit die Frage nach der Rolle der Technik im Rah-
men der Philosophie der symbolischen Formen aufgeworfen und damit
Cassirer selbst in die Debatte um die Philosophie der Technik gestellt.
Dazu wird zunichst der Aufsatz »Form und Technik« (1930) herange-
zogen, in dem Cassirer selbst die Technik als symbolische Form defi-
niert. Diesem ersten Aufsatz werden dann die unveroffentlichten Noti-
zen und Schriften der nachgelassenen Manuskripten gegeniibergestellt,
in denen der Philosoph das Problem einer Metaphysik des Symbolischen
aufwirft. Gerade durch die Gegeniiberstellung der Idee der Technik als
symbolischer Form mit dem, was Cassirer tiber die Urphanomene des

11 Ernst Cassirer, Die Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 111, Phdino-
menologie der Erkenntnis, Hamburg: Meiner, S. 555.

4

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Ich-Du-Es schreibt, kann die grundlegende Rolle herausgearbeitet wer-
den, die die technische Vermittlung, d.h. das Werkzeug, in Cassirers Kul-
turphilosophie spielt. Das Werkzeug wird namlich auf das Urphdanomen
des Es bezogen und die ontologische und anthropogonische Kraft der
Technik ans Licht gebracht. Die Lektiire der spateren Werke Cassirers,
insbesondere The Myth of the State (1946), stellt zunichst eine teleolo-
gische Interpretation der Beziehungen zwischen den verschiedenen sym-
bolischen Formen in Frage und zeigt, wie Cassirer die interessante und
bedeutsame Moglichkeit einer Allianz zwischen mythischer Form und
Technik entdeckt, die sich in der Produktion einer Technik des mythi-
schen Denkens verwirklicht, die hier vorgestellt und dann in Bezug auf
die digitale Welt im sechsten Kapitel analysiert wird. SchliefSlich wird der
Begriff des Pharmakons, wie er von Derrida und spiter von Stiegler in-
terpretiert wurde, der Metaphysik des Symbolischen gegentibergestellt,
um den geradezu pharmakologischen Charakter der symbolischen Ver-
mittlung aufzuzeigen.

In Kapitel 2 werden die Begriffe analog und digital analysiert, die of-
fensichtlich grundlegend sind, um zu einer Definition der digitalen Welt
zu gelangen. Ausgehend von Antony Wildens Buch System and Struc-
ture wird eine Analyse der Unterschiede zwischen digital und analog
vorgeschlagen, die nicht auf ihren technischen Bedingungen, sondern
auf den Kategorien Diskontinuitdt und Kontinuitdt beruht. Insbeson-
dere wird das Digitale zunachst als quantitativ, diskret und symbolisch
definiert, wihrend das Analoge als qualitativ, kontinuierlich und iko-
nisch definiert wird. Der symbolische Charakter des Digitalen und der
ikonische Charakter des Analogen fiihren dazu, diesen Unterschied mit
der semiotischen Analyse von Charles S. Peirce und insbesondere mit
der originellen Interpretation des Anthropologen Eduardo Kohn zu ver-
binden. Auf diese Weise werden die beiden Begriffe endgiiltig von ihrer
Beziehung zu kontingenten technischen Formen befreit, um als Modi
der symbolischen Funktion definiert zu werden: das Analoge als eine
Art, Kontinuitdt zu denken, und das Digitale als eine Art, Diskontinui-
tit zu denken. Wie Alexander R. Galloway zeigt, gibt es also eine ana-
loge Denkform, die Kontinuitdt im Heterogenen findet, und eine digi-
tale Denkform, die Differenz im Homogenen ansetzt. Ausgehend von
Galloways Analyse des digitalen Denkens als differenziell (in der hierar-
chischen Form des Binarismus, z.B. Mann-Frau) und als dialektisch (in
Form von Negation und Antagonismus, z.B. These-Antithese-Synthese)
wird ein dritter Modus des digitalen Denkens identifiziert, der als polar
definiert wird: In ihm ist es moglich, die Diskontinuitat in einer Einheit
zu denken oder, besser gesagt, die Diskontinuitit zu denken, die die Ko-
existenz widerspriichlicher Elemente hervorbringt, ohne jedoch diesen
Widerspruch aufheben zu wollen, sondern vielmehr mit und in ihm zu
denken. Dem polaren Modus des digitalen Denkens, der gleichwohl auch

15

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

morphologisch zu denken ist, werden das Konzept des Pharmakons und
Cassirers eigenes Verstindnis von Symbol und Form zugeordnet; darii-
ber hinaus werden der Begriff der Pathosformel des Kulturwissenschaft-
lers Aby Warburg und der Begriff des chi‘xi der Philosophin Silvia Ri-
vera Cusicanqui als konkrete Beispiele fiir die Produktivitdt des polaren
digitalen Denkens herangezogen. Ein Denken also, das fihig ist, in der
— widerspriichlichen, heterogen und kaleidoskopischen — Komplexitit
auszuhalten und dabei Differenz aufrechtzuerhalten, und also in gewis-
sem Sinne in (produktiver und nicht konkurrierender) Opposition zu den
zahlreichen theoretischen und gedanklichen Linien steht, die stattdessen
Differenz ausloschen (z.B. Neomaterialismus), weil sie — wie Galloway
sagen wiirde — analog sind. Das Potenzial des polaren Denkens liegt ge-
rade in der Fihigkeit, ein Zwischengewebe zu schaffen, das als Ort der
Begegnung dient, an dem widerspriichliche Elemente in eine aktive und
affirmative Beziehung treten.

Im Kapitel 3, das den ersten Teil beschliefSt, wird die Hauptthese die-
ser Arbeit vorgestellt und argumentiert, namlich die Definition der digi-
talen Welt als symbolische Form, die nun auch durch die theoretischen
Punkte des ersten und zweiten Kapitels untermauert wird, namentlich
die Urspriinglichkeit der Technik in der symbolischen Funktion und die
Definition des Digitalen als Modus der symbolischen Artikulation. Das
Konzept der symbolischen Form ermoglicht es, wie bereits geschrieben,
die schopferische Kraft der digitalen Welt hervorzuheben, was bedeutet,
dass sie ihre Realitit nicht findet, sondern vielmehr setzt und dass da-
her die Untersuchung der digitalen Welt notwendigerweise die Untersu-
chung der Art und Weise einschliefst, wie sie diese Realitat produziert.
An diesem Punkt ist es daher notwendig, auf die Ebene der technologi-
schen Bedingungen der digitalen Welt zuriickzukehren, d.h. sowohl auf
die konkreten computationalen Technologien als auch auf die formale
Ebene der Computation, um die Kreativitit der Computation zu defi-
nieren. Zu diesem Zweck habe ich eine Montage zwischen der von Be-
atrice M. Fazi in Contingent Computation vorgeschlagenen Definition
von Computation als Potenzialitit und Mark B. N. Hansens Definiti-
on von computationalen Technologien als Data Potentiality vorgenom-
men. Die Montage zwischen den beiden Positionen ist insofern produk-
tiv, als sie die schopferische Besonderheit der digitalen Welt auf zwei
verschiedenen Ebenen erfasst: auf der abstrakten, logischen und forma-
len Ebene der Computation, auf der die Sinnlichkeit der Welt noch nicht
ins Spiel kommt, und auf der konkreten, funktionalen und prozessua-
len Ebene der computationalen Technologien, auf der stattdessen gera-
de die Erfassung (z.B. Datafication) des Sinnlichen entscheidend wird.
Damit wird ein entscheidender Punkt fiir das Verstandnis der digitalen
Welt als symbolische Form hervorgehoben, namlich die formale, quan-
titative und diskretisierende Matrix, die, aufgrund ihrer technologischen

16

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Moglichkeitsbedingung, in ein eigentiimlich intensives Verhiltnis zur
>symbolischen Natur« des Menschen tritt.

Der zweite Teil dieser Arbeit ist der Analyse der Modi dieser Bezie-
hung gewidmet. Es sollen die »Anschauungsformen« der digitalen Welt
identifiziert werden, d.h. die Formen und zugleich Visionen, innerhalb
derer sich die Beziehung zwischen der Maschine und dem digitalen Sub-
jekt entfaltet. Immersion und Netzwerk werden als komplementire, aber
nicht widerspriichliche oder antagonistische Formen vorgeschlagen, die
die Art und Weise, in der sich das Subjekt in der digitalen Welt befindet,
gleichzeitig orientieren und beschreiben. Immersion und Netzwerk sind
somit operationale und pragmatische Metaphern, die die Strukturen und
Tendenzen der digitalen Welt und damit auch die in ihr wirksamen As-
thetiken und Epistemologien sowie die Position und Haltung des digita-
len Subjekts in der digitalen Lebensform offenlegen.

In Kapitel 4 wird eine Analyse der Immersion anhand von Autorin-
nen und Autoren aus dem Bereich der Visual Cultural Studies und Me-
dientheorie vorgenommen, darunter Oliver Grau, David J. Bolter und
Richard Grusin. Diese haben eine mogliche Genealogie der Immersion
skizziert, die den heutigen VR-Technologien offensichtlich vorausgeht.
Im Bereich der Medientheorie und der visuellen Kultur bezeichnet Im-
mersion demnach eine Produktions- und Wirkungsweise von Bildern
(aber nicht nur von Bildern), die nicht auf Distanz und Vermitteltheit,
sondern auf Nihe und Unmittelbarkeit abzielt: Das heifSt, Immersion
antwortet auf die Faszination, in das Bild, in das Medium usw. eintreten
zu konnen bis zu dem Punkt, an dem man den Eindruck und das Gefiihl
hat, unmittelbar dabei zu sein. Die Suche nach einem Gefiihl der Unmit-
telbarkeit und Nihe fithrt die Analyse der Immersion dazu, sich sowohl
mit dem Konzept der Virtualitat als auch mit dem der Empathie ausein-
anderzusetzen, um schliefSlich zu der Frage zu gelangen, zu welcher Art
von Subjektivierung das skopische Regime der Immersion in der digita-
len Welt fiihrt. Hier sind die Philosophien von Cassirer, Warburg und Er-
win Panofsky hilfreich, um den Unterschied zwischen einem Subjekt, das
perspektivische Distanz sucht und erzeugt, und einem Subjekt, das statt-
dessen die expressive Nihe der Immersion sucht und von ihr moduliert
wird, zu definieren: Diese Differenz wird im Ubergang vom Denkraum
- einem Raum der kontemplativen und distanzierten Betrachtung — zum
Gefiiblsraum — einem Raum, der das Subjekt stattdessen zum Erleben
einlidt — verortet. Schlielich wird dieser immersiven Asthetik der digi-
talen Welt die kritische Analyse der immersiven Form der Macht gegen-
uibergestellt — vorgeschlagen von Rainer Muhlhof in Immersive Macht
—, die in der digitalen Lebensform wirkt, indem sie in affektive Gefiihls-
raume eingetauchte Subjekte produziert und moduliert.

Komplementar zur Immersion ist die Metapher des Netzes, deren De-
finition und Analyse Kapitel 5 gewidmet ist. Wenn die Immersion in

17

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

der Tat zur Entstehung eines hyper-personalisierten Gefithlsraums fuhrt,
in den das digitale Subjekt eintaucht und in dem es affektiv moduliert
wird, so ist das Netzwerk demgegeniiber funktionell und ideell gleich-
giltig gegeniiber der subjektiven Besonderheit: Was zihlt, sind die Be-
ziehungen zwischen Knoten und Kanten, wobei alles ein Knoten sein
kann, nicht nur das menschliche Subjekt. Die Metapher des Netzes ent-
spricht auch einer Asthetik und einer Form der Subjektivierung oder,
besser gesagt, der Entsubjektivierung: Die holistische und totalitire Im-
manenz des Netzes in Verbindung mit seiner inhumanen >Natur« fithrt
in der Tat zur Definition dessen, was das Nicht-Subjekt des Netzes ge-
nannt werden kann, d.h. ein anonymisierter und diskretisierter Knoten,
der in die Riickkopplungsschleife (Feedback Loop) der algorithmischen
Infrastruktur eingefiigt ist. An diesem zentralen Punkt, nimlich der Be-
ziehung zwischen Subjekt und Maschine, zeigt das Netzwerk — als Me-
tapher und als materielle Infrastruktur — seine Pragmatik und Opera-
tivitdt: in der Gestalt einer Produktion von Objekten, die addquat, also
quantifizierbar, berechenbar und vorhersehbar sind: Daten, die verarbei-
tet und indiziert werden.

Mit der Analyse von Immersion und Netz kann also die Ruckkopp-
lungslogik der digitalen Welt herausgearbeitet werden, wobei die im-
mersive Ebene der Modulation und Regulierung des Subjekts mit der
entsubjektivierenden Ebene des Netzes korrespondiert; ja gerade das
Eindringen der algorithmischen Prozessualitit in die symbolische Pro-
zessualitdt des Subjekts fugt das digitale Subjekt in diese Riickkopp-
lungsschleife ein, wobei das modulierte und affizierte immersive Subjekt
immer auch gleichzeitig das Nicht-Subjekt des Netzes ist. Die Komple-
mentaritdt zwischen immersivem Subjekt und Nicht-Subjekt des Netzes
spiegelt sich auch in der Komplementaritit zwischen der immersiven As-
thetik der Unmittelbarkeit und der netzartigen Asthetik der Hyperme-
diation. Letztere bezeichnet die mittlerweile alltigliche Erfahrung der
asthetischen Sdttigung, an die uns nicht nur unsere Gerite und Bildschir-
me, sondern auch der 6ffentliche Raum gewohnt haben.

Die begriffliche Entwicklung von Immersion und Netzwerk als For-
men und Metaphern der digitalen Welt dient dazu, die dsthetischen und
subjektivierenden Tendenzen zu bestimmen, die in ihr wirken. Dies dient
auch dazu, um in Kapitel 6 die cassirersche Intuition einer Allianz zwi-
schen technischer und mythischer Form aufgreifen und sie in einem
Vergleich zwischen den symbolischen Formen der mythischen und der
digitalen Welt durchdeklinieren zu konnen. Gefangen zwischen der Im-
mersivitat des Gefihlsraums und der Diskretisierung zum Nicht-Sub-
jekt des Netzes zeigt das Subjekt der digitalen Welt Zuige einer mythi-
schen Subjektivitit und die digitale Welt selbst weist gemeinsame Ziige
mit der mythischen Welt auf. Der erste Teil des letzten Kapitels zeigt, wie
die Allgegenwart und Zentralitit der ikonischen Dimension einen ersten

18

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

und grundlegenden Beriihrungspunkt zwischen den beiden symbolischen
Formen darstellt. Die digitale Welt ist in der Tat, wie die mythische Welt,
eine von Bildern durchdrungene Welt und eben diese Environmentali-
tat des Bildes riickt die magisch-mythische Ausdruckskraft wieder in
den Mittelpunkt der Erfahrung der digitalen Kultur. Hier wird Vilém
Flusser als Referenzautor herangezogen, insbesondere seine Definition
des technischen Bildes ist hilfreich, um zu verstehen, wie die technische
Programmierung von Bildern deren magisch-mythische Bedeutung reak-
tiviert. Die digitale Welt kann jedoch nicht einfach als mythische Welt de-
finiert werden, d.h., in ihr findet keine Riickkehr zum Mythischen statt,
sondern es kommt vielmehr zur Entfaltung einer techno-mythischen At-
mosphire. Der zweite Teil des Kapitels ist der Analyse der Technik des
digitalen Mythos und damit der mythischen Atmosphire der digitalen
Welt gewidmet, insbesondere der Beziehung — wie sie heute program-
miert und gedacht wird — zwischen dem digitalen Subjekt und der Neu-
heit und Andersheit der Maschine. Insbesondere wird vorgeschlagen,
dass die Verbergung der technischen Komplexitit aus dem asthetischen
und epistemischen Bereich fiir das digitale Subjekt eine Hypostasierung
dieser Komplexitit auf einer Ebene bewirkt, die ideell und konkret un-
denkbar und daher unkontrollierbar wird. Diese Verbergung fiihrt zu ei-
ner Intensivierung des expressiven, fast magisch-mythischen Verhaltnis-
ses, das das Subjekt zur Maschine einzunehmen pflegt.

Abschlieflend werden mogliche zukiinftige Ansitze zur Untersuchung
und Kritik der mythischen Atmosphire der digitalen Welt vorgestell,
um einen Einblick zu geben, wie diese Atmosphiare aufgelost werden
kann, um Platz fiir andere und bewusstere Wege zu schaffen, auf denen
das digitale Subjekt diese neue und kaleidoskopische Lebensform be-
wohnen kann.

19

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERSTER TEIL

Es gibt keinen anderen Weg von Dasein zu Dasein als
durch diese Welt der Formen

Ernst Cassirer

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1
Dre1 Pramissen:
die Technik — der Mythos — das pharmakon

Das folgende erste Kapitel dient als Einfiihrung in die theoretischen Pra-
missen, die den gedanklichen Rahmen fur die Hauptthese dieser Arbeit
markieren: Es geht um die Definition der digitalen Welt als symbolische
Form.

Es erscheint daher notwendig, von einigen Aspekten der Philosophie
Ernst Cassirers, des Vaters des Begriffs der symbolischen Form, auszuge-
hen, die jedoch mit Perspektiven verwoben werden, die in der Zeit nach
seinem Schaffen entstanden sind und die man gemeinhin nicht mit Cassi-
rers Denken verbindet. Diese Perspektiven betreffen den philosophischen
Strang, den Timothy Clark unter dem Begriff der »originary Technicity «*
zusammengefasst hat und dessen bedeutendster Vertreter sicherlich der
franzosische Philosoph Bernard Stiegler ist.

Ausgangspunkt ist der Text »Form und Technik«, in dem Cassirer
zum ersten Mal in seinem philosophischen Werk dem Thema der Tech-
nik, die er unzweifelhaft als symbolische Form definiert, Raum widmet.
Diese Schrift, die nur einen moglichen Ausgangspunkt fiir eine cassi-
rersche Technikphilosophie definiert, bleibt fast ein Unikat innerhalb
der cassirerschen Philosophie, die sich in der Tat nicht ausfithrlich und
weitergehend mit dem Problem der Technik auseinandersetzt. Indem
»Form und Technik« in den breiteren Kontext der in den Nachgelasse-
nen Manuskripten und Texten gesammelten Schriften und Notizen zur
Einfiihrung in eine Metaphysik des Symbolischen und der von Cassirer
wihrend seines Aufenthalts in den Vereinigten Staaten verfassten Tex-
te eingefligt wird, ergibt sich eine interessante Konstellation im Denken
Cassirers zwischen dem Begriff der Technik und dem des Mythos. Diese
Konstellation 6ffnet die Philosophie Cassirers fur neue Perspektiven, die
die hier vertretenen Uberlegungen zur digitalen Welt begleiten werden.

Insbesondere die Definition der Technik als symbolische Form samt
der Beschreibung ihrer grundlegenden Funktion der Produktion und
Konstitution des Menschlichen; die allgegenwirtige Moglichkeit der
Schaffung von Allianzen zwischen verschiedenen symbolischen Formen;
und die besondere Natur der symbolischen Dimension, die die Gesamt-
heit der menschlichen Erfahrung umfasst, stellen die drei grundlegenden
Pramissen dieser Arbeit dar.

1 Vgl. Federica Frabetti, »Rethinking the Digital Humanities in the Context
of Originary Technicity«, Culture Machine (2011/12).

23

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DREI PRAMISSEN: DIE TECHNIK -~ DER MYTHOS — DAS PHARMAKON

Mit der ersten diesen Pramissen, der Definition der Technik als sym-
bolische Form, werde ich beginnen.

1.1 Das Werkzeug als Urphanomen und die Technik
als ontologische Kraft

Cassirer hat in seinem Hauptwerk Die Philosophie der symbolischen For-
men das Phanomen der Technik nicht thematisiert. Auch innerhalb seiner
spiteren systematischen Veroffentlichung, Essay on Man, wird die Tech-
nik nicht als eigene symbolische Form beschrieben. Cassirer widmet dem
Thema der Technik jedoch den Text » Form und Technik«, in dem er eine
luzide und originelle Perspektive auf das schon zu seinen Lebzeiten hoch-
aktuelle Problem der Technik einnimmt. Das Werk erschien 1930 in Berlin
in dem Sammelband Kunst und Technik, herausgegeben vom Musiker und
Musikpiadagogen Leo Kestenberg. Wie Kestenberg im Vorwort des Buches
schreibt, wurde die Technik in den 1920er Jahren als »Motor dieser Epo-
che«* verstanden und ihre zentrale Rolle in der modernen Zeit machte eine
Auseinandersetzung mit ihr unvermeidbar. Der Versuch, dieses Phanomen
tiefer und klarer zu verstehen, ist ohne Frage in seiner Dringlichkeit von
Cassirer und seinen Zeitgenossen wahrgenommen worden. Damals blick-
te man mit Begeisterung, aber auch Sorge auf die rasche Mechanisierung
der Arbeits- und Sozialprozesse, die einen neuen beschleunigten Rhythmus
des Lebens mit sich brachte. Die Aufregung ebenso wie die Furcht tiber
die technologischen Veranderungen und Fortschritte zeigten sich auch in
der Spaltung des intellektuellen Diskurses, der — damals wie heute — in
der Gefahr stand, zwischen Vergottlichung und Verteufelung der Technik
eingeklemmt zu bleiben. Cassirers Erorterung uiber die Technik setzt an
mit dem Bewusstsein, dass — trotz des verbreiteten Interesses — eine phi-
losophische Analyse des Phanomens der Technik noch nicht vorgenom-
men worden war. Und in der Tat schien das abstrakte Denken noch nicht
in der Lage zu sein, sich mit dem Kern der technischen Welt auseinander-
zusetzen’. Der Technik und dem Werkzeug werde, so Cassirer, im Sys-
tem der Philosophie weiter »ein eigentimlicher peripherer Charakter«4
zugewiesen, solange die aristotelische Trennung zwischen épistémé und
tekbné, Wissen und Wirken als theoretischer Rahmen fiir das Verstind-
nis der technischen Welt bestehen bleibe.s Diese eine Unterordnung des

2 Leo Kestenberg, Kunst und Technik, Berlin: Wegweiser Verlag 1930.

3 Vgl. Ernst Cassirer, »Form und Technik«, in: ders. Schriften zur Philosophie
der symbolischen Formen, Hamburg: Meiner 2009, S. 125.
Ebd.

5 Bernard Stiegler stellt in seinem Buch La technique et le temps. La faute
d’Epiméthée (1994) klar, dass sich die Trennung zwischen épistémé und

24

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WERKZEUG ALS URPHANOMEN UND TECHNIK ALS ONTOLOGISCHE KRAFT

Wirkens unter das Wissen implizierende Trennung macht die Technik
nur unter den Parametern » Zweck und Mittel« verstiandlich und ldsst
die Frage nach dem Wesen der Technik unbeantwortet.® Um die Tech-
nik als wirkliches philosophisches Problem zu behandeln, so Cassirer,
muss man nach »den Bedingungen der Moglichkeit des technischen
Wirkens und der technischen Gestaltung fragen«.” Diese kantische Fra-
ge nach dem quid iuris der Technik entspricht also der Frage nach ih-
rem Geltungsgrund und ihrer inneren Funktionalitit und Besonderheit.
Es reicht nicht aus, die Technik neben andere kulturelle Formationen zu
stellen, denn die Beziehung zwischen den verschiedenen symbolischen
Formen ist niemals friedlich, sie sind keine statischen Formen, sondern
es handelt sich um dynamische und plurale Beziehungen®. Das Auftreten
eines neuen Elements innerhalb des kulturellen Systems ist keine blo-
3e Vergroflerung des Raums des Geistes, sondern beinhaltet eine »qua-
litative Umbildung«® und »verdndert die Art des Sehens selbst«°. Die
Technik ist daher auch eine Art der Formgebung und Gestaltung der
menschlichen Realitat, d.h., sie ist ohne Zweifel auch eine symbolische
Form. Es geht dann darum, nicht die Produkte der Technik als solche zu
analysieren, sondern vielmehr die Form dieser Produktion zu begreifen:
Es ist die transzendentale Bewegung von der forma formata zur forma
formans, die nicht die Frage nach dem Seinsbegriff, sondern nach dem
Formbegriff in den Mittelpunkt des philosophischen Diskurses Cassi-
rers stellt'. Die genetische Perspektive des Philosophen schaut auf die
innere Gesetzlichkeit und Funktion jeder symbolischen Form, nur so
kann die Energie und die Dynamik der menschlichen Kultur in ihrer
Komplexitat und Pluralitat erfasst werden. Die Technik ist also eine

tekhné aus einem spezifischen politischen Kontext ergibt, naimlich dem Streit
zwischen Philosophen und Sophisten, in dem Letztere von Ersteren beschul-
digt werden, den Logos zu instrumentalisieren. Der Konflikt zwischen dem
philosophischen épistéme und dem sophistischen tekhné bestimmt den theo-
retischen (und vorurteilsbehafteten) Rahmen, in dem die Frage der Technik
in der Geschichte der westlichen Philosophie behandelt wird. So ist es nicht
verwunderlich, dass sowohl Cassirer als auch Stiegler die Technik als einen
verdringten Gegenstand des philosophischen Denkens betrachten. In Stieg-
lers Worten: »Schon bei ihrem Ursprung und bis heute hat die Philosophie
die Technik als Gegenstand des Denkens verdringt. Die Technik ist das Un-
gedachte«. Bernard Stiegler, Technik und Zeit (1). Der Fehler von Epimet-
heus, Zurich-Berlin: Diaphanes 2009, S. 7.

6  Cassirer, »Form und Technik«, S. 126.
7 Ebd.
8  Ebd.
9  Cassirer, »Form und Technik«, S. 126.
1o Ebd.

11 Vgl Cassirer, »Form und Technik«, S. 126 f.

25

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DREI PRAMISSEN: DIE TECHNIK -~ DER MYTHOS — DAS PHARMAKON

autonome »Grundrichtung des Erzeugens«'* und ihre Affinitit zu den
anderen symbolischen Formen, wie der Sprache, dem Mythos und dem
wissenschaftlichen Denken ist rein formal (niemals substantiell) und
somit auf deren Kreativitit und symbolische Funktion zuriickzufiithren.

In »Form und Technik« fiigt Cassirer die Technik jedoch nicht nur in
das System der Philosophie der symbolischen Formen ein, sondern bie-
tet auch eine Interpretation des technischen Phanomens, die der Technik
eine Urfunktion fiir die menschliche Kreativitit zuweist. Gerade die tech-
nische Tiatigkeit zusammen mit der Sprache stellen die unverzichtbaren
Formen des Menschlichen dar, denn erst durch und in der technischen
und sprachlichen Vermittlung entsteht der Kulturraum bzw. seine eigen-
tumliche Umwelt. Diese zwei Formen der Vermittlung bilden die Realitit
nicht nach, sondern sind Mittel, um diese zu erfassen.'> Cassirers These
ist also, dass der Logos nicht nur einen theoretischen, sondern auch ei-
nen instrumentellen Wert hat:

Alle geistige Bewaltigung der Wirklichkeit ist an diesen doppelten Akt
des Fassens gebunden: an das Begreifen der Wirklichkeit im sprachlich-
theoretischen Denken und an ihr Erfassen durch das Medium des Wir-
kens; an die gedankliche wie an die technische Formgebung.™

Es ist namlich diese Fihigkeit der Formgebung, die den Menschen vom
nicht-menschlichen Tier unterscheidet: der Doppelbewegung vom Grei-
fen zum Begreifen liegt immer eine symbolische Haltung zugrunde. Die
technische Aktivitit hat eine symbolische Funktion bzw. die symbolische
Funktion der technischen Aktivitit ist, was die menschliche Nutzung des
Werkzeugs zu einer technischen Geste macht, die nicht nur individuell,
sondern auch und vor allem sozial und gesellschaftlich gepragt ist. Jean
Lasségue schreibt in Technical Activity as a Symbolic Form »a tool is
not a technology«'s — denn die technologische Aktivitat erfordert den
Zugang zur symbolischen Ebene der Bildung und der kollektiven Orga-
nisation des Wissens um die Schaffung und Nutzung einer bestimmten
Technologie. Die Technik als symbolische Form zu begreifen, bedeutet
also, das technische Handeln als eine dem Menschen eigene symboli-
sche Tatigkeit zu begreifen; zu Ende gedacht, bedeutet das auch, dass
die Technik nicht als eine einheitliche und homogene Form der Mensch-
heit bestehen kann, sondern dass jede Kultur ihre eigene technologische
Form entwickelt. Was als universell gilt, ist die technische Urfunktion:

12 Cassirer, »Form und Technik«, S. 132.

13 Cassirer, »Form und Technik«, S. 133-134.

14 Cassirer, »Form und Technik«, S. 134.

15 Jean Lasségue, » Technical Activity as a Symbolic Form: Comparing Money
and Language«, in: Aud Sissel Hoel/Ingvild Folkvord (Hg.), Ernst Cassirer
on Form and Technology. Contemporary Readings, Hampshire: Palgrave
Macmillan 2012, S. 1571.

26

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WERKZEUG ALS URPHANOMEN UND TECHNIK ALS ONTOLOGISCHE KRAFT

Externalisierung menschlicher Fahigkeiten in dufSeren Werken und Inter-
nalisierung dufSerer Prothesen.’® Diese Funktion konkretisiert sich aber
immer in historisch wie kulturell situierten Formen und es ist ein (west-
licher) philosophischer Bias, zu denken, dass es nur eine Auffassung der
Technik (und technologischen Praxis) gibt.’” Die Situiertheit von Tech-
niken bedeutet dann, das soziale und kulturelle Umfeld zu beriicksichti-
gen, in dem sich Techniken und Technologien entwickeln, statt die (west-
liche) Idee von Technik zu hypostasieren.*® Die symbolische Funktion
der Technik verweist vielmehr auf die kreative und gestaltende Kraft
des technischen Handelns auf den Menschen, also auf seine anthropo-
gonische Kraft. Wie Cassirer hervorhebt, ist die Technik nicht auf ihren
instrumentellen Gebrauch reduzierbar, da sie immer eine Reflexion und
eine neue Produktion des Bewusstseins des Menschlichen selbst mit sich
bringt.” Das technische Objekt, das Werkzeug, hat seine urspriingliche
Funktion weniger darin, dass der Mensch durch es einen neuen Teil der
Natur seinem Willen unterwirft,>° sondern vor allem in dem »Gewinn

16 Vgl. Yuk Hui, The Question Concerning Technology in China: An Essay in
Cosmotechnic, Falmouth: Urbanomic 2016, S. 8. und André Leroi-Gour-
han, Gesture and Speech, Cambridge-London: MIT Press 1993.

17 Vgl. Hui, The Question Concerning Technology in China, S. 4.In dem oben
erwihnten Buch hat der Philosoph Hui das Konzept der Kosmotechnik
vorgeschlagen, um die vielfaltigen Urspriinge und Auffassungen von Tech-
nik zu berticksichtigen. Thm zufolge driickt die Kosmotechnik die Vereini-
gung von kosmischer Ordnung und moralischer Ordnung durch technische
Aktivitaten aus (Hui, S. 19—20). Unterschiedliche Kosmologien entsprech-
en also unterschiedlichen Techniken, die immer die dynamische Beziehung
zwischen dem Menschen und seiner Umwelt zum Ausdruck bringen (Hui, S.
18). Es ist sicherlich interessant, Cassirer und Hui an diesem Punkt in Dialog
zu bringen. Cassirers philosophischer Rahmen ermdoglicht ein nicht-mono-
lithisches Verstindnis des Problems der Technik (und des Digitalen), das in
bemerkenswerter Weise mit dem Denken zeitgenossischer Philosophen der
Technik wie Bernard Stiegler und Yuk Hui selbst tibereinstimmt.

18 Der Begriff Technik wird als Oberbegriff verwendet, der sowohl die Defini-
tion von Technik als tekhné als auch von Technologie als tiberindividueller
Prozess umfasst. Der Begriff Technik bezieht sich im Allgemeinen auf jede
Praxis der Herstellung und Verwendung von Werkzeugen.

19 Vgl. Cassirer, »Form und Technik«, S. 1571 f.

20 Cassirer lehnt die traditionellen Trennung zwischen Kultur und Natur ab,
in die das technische Instrument als Scheitelpunkt eingefiigt wird und so die
Grenze zwischen beiden klar markiert, sondern schligt — in einer fiir sei-
nen philosophischen Stil typischen Bewegung — eine polare Konzeption des
Verhiltnisses zwischen Kultur und Natur vor. Im Gegensatz zur Idee von
der technischen Herrschaft des Menschen iiber die Natur, die der Kultur im
Wesentlichen fremd und entgegengesetzt bleibt, sieht Cassirer das Verhalt-
nis von Technik-Natur-Kultur als eine anthropogonische Trias, in der jeder

27

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DREI PRAMISSEN: DIE TECHNIK -~ DER MYTHOS — DAS PHARMAKON

der Form«,** den das technische Handeln mit sich bringt. Die technische
Vermittlung distanziert uns von einer direkten und unmittelbaren Inter-
aktion mit der Wirklichkeit, bringt aber gleichzeitig immer auch eine
neue Sicht auf sie mit sich und ermoglicht einen neuen Aspekt der Wirk-
lichkeit: Ein neuer Weltaspekt wird durch diese Vermittlung erschaffen.>

Es ist der transzendentale Ansatz, der Cassirers philosophisches Sys-
tem plastisch macht und vor allem in die Lage versetzt, die Differenz zu
denken und einzubeziehen. Wie Aud Sissel Hoel in Technics of Thinking
schreibt: »the main lesson to be drawn from Cassirer’s essay on techno-
logy is that genuine relations are differential, which is to say that they
are mediated by >foreign< material and historically constituted forms«.2s

Auf diese Weise kann Cassirer das technische Objekt in die Philoso-
phie der symbolischen Formen einordnen, ohne seine Fremdheit zu til-
gen oder seine Differenz zu exorzieren. Dabei tritt er in einen kritischen
Dialog**mit der Lebensphilosophie und zwei ihrer wichtigsten Vertreter,

Faktor in Wechselbeziehung steht. Die Symbolischen Formen, als Vermitt-
lungen, heben den Menschen aus seiner Physiologie heraus und transportie-
ren ihn gleichzeitig in seine eigentiimliche Umuwelt, die biologisch und kul-
turell zugleich ist. Auflerhalb davon findet man nicht das verlorene Paradis
einer vor-sozialen oder vor-kulturellen menschlichen Natiirlichkeit, sondern
einen stummen und beengten Raum, der vor allem nicht menschlich ist. Fiir
Cassirer ist die Kultur die organische Umwelt des Menschlichen und nicht
der Bruch des Menschen mit der Natur. Vgl. dazu: Aud Sissel Hoel/Iris van
der Tuin, »The Ontological Force of Technicity: Reading Cassirer and Si-
mondon Difractively«, Philosophy & Technology (2013/26), S. 188 und
Dennis M. Weiss, »Failures of Convergence«, in: Aud Sissel Hoel/Iris van
der Tuin (Hg.), Ernst Cassirer on Form and Technology, S. 243.

21 Cassirer, »Form und Technik«, S. 135.

22 Vgl. Cassirer, »Form und Technik«, S. 135 f.

23 Aud Sissel Hoel, »Technics of Thinking«, in: Aud Sissel Hoel/Iris van der
Tuin (Hg.), Ernst Cassirer on Form and Technology, S. 67.

24 Nach Cassirers urspriinglichen Redaktionsplan hitte der dritte Band der
Philosophie der symbolischen Formen mit einer kritischen Auseinanderset-
zung zwischen seiner eigenen philosophischen Vision und der zeitgenossi-
schen Philosophie, insbesondere der Lebensphilosophie von Simmel, Klages
und Heidegger, enden sollen, eine Auseinandersetzung, die anhand des »hei-
fen« Themas des Gegensatzes zwischen Geist und Leben hitte entwickelt
werden sollen. Obwohl der kritische Essay bereits fertiggestellt war, wurde
er nicht in das Werk aufgenommen, sondern 1930 in Teilen und erst nach
dem Tod des Philosophen vollstindig veroffentlicht. Vgl. dazu: Ernst Cassi-
rer, Die Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 111, S. xi; Ders., » Geist«
und >Lebenc in der Philosophie der Gegenwart«, Die Neue Rundschau XLI,
Berlin: S. Fischer 1930, S. 244—264; Ders., Nachgelassene Manuskripte und
Texte (). Zur Metaphysik der symbolischen Formen, hg. von John Michael
Krois und Oswald Schwemmer, Hamburg: Meiner 1995.

28

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WERKZEUG ALS URPHANOMEN UND TECHNIK ALS ONTOLOGISCHE KRAFT

Ludwig Klages und Georg Simmel. In Klages’ Verurteilung der Technik?s
wie in Simmels Pessimismus tiber das tragische Schicksal der Kultur*S er-
blickt Cassirer die Unzufriedenheit eines Zeitalters mit dem modernen
Dasein und mit einer kulturellen Welt, die von objektiven Formen des
Wissens sowie der Technik beherrscht wird und in der sich das Subjekt
entfremdet und entmachtet fiihlt. In der Lebensphilosophie von Klages
und Simmel nimmt diese Kulturkritik die Form eines realen Konflikts
zwischen Geist und Leben, zwischen den kulturellen Formen und dem
Leben in seinem pulsierenden Dasein an. Die moderne Technik scheint
diesen Konflikt zu radikalisieren, indem sie sich als weitere Vermittlungs-
instanz zwischen den Menschen und die Unmittelbarkeit des Lebens
schiebt, den Lebensrhythmus unterbricht und das Subjekt von sich selbst
und seinen Gefihlen entfremdet.>” In der Zuriickweisung dieses Vor-
wurfs gegen die Technik und den Kulturpessimismus der Lebensphilo-
sophie wird Cassirers Position zum Problem der Technik umrissen, eine
Position, die iiber den Text von 1930 hinaus zu Cassirers Projekt einer
Metaphysik der symbolischen Formen fiihrt. Bereits in » Form und Tech-
nik« argumentiert Cassirer, dass gerade die Verkeilung des technischen
Objekts zwischen dem Subjekt und der AufSenwelt den notwendigen Ab-
stand fir die Entstehung des objektiven Denkens und des Selbstbewusst-
seins schafft, aber erst dank unveroffentlichter Schriften und Notizen
aus Cassirers Nachlass*® kann diese These auf ihre originellsten und ra-
dikalsten Schlussfolgerungen hin zugespitzt werden.

Der philosophische Knoten, mit dem Cassirer zu kampfen hat, betrifft
die Dynamik zwischen der Unmittelbarkeit des Lebens und der Vermitt-
lung kultureller Formen, innerhalb derer der Mensch nicht anders kann,
als sich zu reprisentieren und zu objektivieren. Die entscheidenden Fra-
gen sind also gerade, ob diese Unmittelbarkeit tiberhaupt moglich ist und
ob die symbolische Vermittlung nichts anderes ist als die stindige Ent-
fremdung des Ichs von sich selbst. Diese Fragen sind mit einer weiteren
grundlegenden Polaritdt verbunden, nimlich dem Problem der urspriing-
lichen Einheit des Geistes (und damit der Funktion) und zugleich der Plu-
ralitdt der symbolischen Formen, die Cassirer ebenfalls als urspriinglich

25 In »Form und Technik« bezieht Cassirer sich auf zwei Arbeiten von Kla-
ges: Ludwig Klages, Vom kosmogonischen Eros, Miinchen 1922 und Ders.,
Mensch und Erde. Fiinf Abbandlungen, Miinchen 1920.

26 Georg Simmel, »Der Begriff und die Tragodie der Kultur«, in: ders., Philo-
sophische Kultur. Gesammelte Essais, Leipzig: Kroner Verlag 1919, S. 223—
253. (In »Form und Technik«: G. Simmel, Der Begriff und die Tragodie der
Kultur, in: Philosophische Kultur. Gesammelte Essais, Potsdam 1923, S.
236-267).

27 Vgl. Cassirer, »Form und Technik«, S.148 f.

28 Es wird auf den schon oben erwihnten Text verwiesen: Cassirer, Nachgelas-
sene Manuskripte und Texte (1). Zur Metaphysik der symbolischen Formen.

29

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DREI PRAMISSEN: DIE TECHNIK -~ DER MYTHOS — DAS PHARMAKON

voraussetzt.> Diese unausweichlichen Fragen fithren Cassirer dazu, sich
selbst auf der primitiven Ebene der Wirklichkeit zu befragen und die Phi-
losophie der symbolischen Formen in einen metaphysischen Rahmen zu
stellen, den der Philosoph selbst als »symbolischen Idealismus« bezeich-
net.> Diese philosophische Haltung bedeutet, dass man ontologisch kei-
nen Nullpunkt der Wirklichkeit postulieren kann, der unabhingig und
genetisch urspriinglich ist in Bezug auf die Darstellung, die die symboli-
sche Aktivitit von ebendieser Wirklichkeit macht. Eine Ontologie eines
absoluten Seins ist nicht moglich, weil es kein originires Sein gibt, son-
dern nur eine originire Einheit geistiger Energie, d.h. eine funktionelle
Einheit. Im Cassirers Worten:

Ein »Sein« irgendwelcher Art giebt es daher immer nur kraft einer be-
st{immten] Energie[,] < die »Natur« z.B. nur kraft der kinstlerischen,
der religiosen, der wissenschaftlichen Energie> u.ohne den Bezug auf sie
wird der Begriff eines solchen »Seins« fir uns vollstindig leer!3*

Das heifdt, wenn man von den Formen, in denen die Welt dem Menschen
erscheint, abstrahiert, wird sie sich nicht in »Fleisch und Blut« zeigen,
sondern einfach verschwinden. Wie Hoel und van der Tuin hervorhe-
ben, zeigen diese metaphysischen Primissen, dass fiir Cassirer die sym-
bolische Aktivitdt in den eigentiimlichen Vermittlungen, durch die sie

29 »Vor dem philosophischen Blick, der die Welt als absolute Einheit erfassen
willy soll zuletzt, wie alle Mannigfaltigkeit iiberhaupt, so insbesondere die
Mannigfaltigkeit der Symbole zergehen: Die letzte Wirklichkeit, die Wirk-
lichkeit des Seins an sich selbst, soll sichtbar werden«. (Cassirer, Die Philo-
sophie der symbolischen Formen, Bd. 111, S.1).

30 In Konvolut 107 — unter dem Titel Symbolbegriff: Metaphysik des Symbo-
lischen in dem oben zitierten Band veroffentlicht — sind Notizen gesammelt,
die Cassirer zwischen 1921 und 1927, also zeitgleich mit der Abfassung der
Philosophie der symbolischen Formen, geschrieben hat und die von dem In-
teresse des Philosophen zeugen, sowohl das Verhaltnis zwischen Metaphy-
sik und symbolischer Form zu definieren als auch zu bestimmen, in welche
Art von Metaphysik die Ergebnisse der Philosophie der symbolischen For-
men legitimerweise einzuordnen sind. Er definiert seine Position als einen
»symbolischen Idealismus«, der sowohl von der Metaphysik des dogmati-
schen Realismus als auch von der positivistischen Metaphysik gleich weit
entfernt ist, die beide — obwohl gegensitzlich — in der Annahme zusammen-
treffen, dass das geistige Leben und seine Funktionen Reprisentationen ei-
nes unabhingig von ihnen gegebenen Realen sind. Genau diese Annahme
wird vom symbolischen Idealismus Cassirers zuriickgewiesen, der katego-
risch die Idee ablehnt, dass ein Reales als fremd und aufSerhalb seiner Re-
prisentationen postuliert werden kann, weil es nur in ihnen seine Existenz
annimmt. (Vgl. dazu: Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen,
S. 261 f.)

31 Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen, S. 262.

30

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WERKZEUG ALS URPHANOMEN UND TECHNIK ALS ONTOLOGISCHE KRAFT

dekliniert wird, immer eine ontologische Kraft beinhaltet.3* Der ontolo-
gische Wendepunkt, der Cassirers dynamischer und plastischer Philoso-
phie zugrunde liegt, ist:

»subjektiv, statt objektiv«. Was zu fordern ist, ist nicht die Einheit >des«
Dinges, des absolut[en] Gegenstandes — sondern Einheit des Geistes [,]
der geistigen Energie als solcher in aller Verschiedenheit der »symboli-
schen Formen«.33

Die Objektivitdt und die Legitimitat, die die symbolischen Formen der
menschlichen Realitit verleihen, liegen nicht in deren Anpassung an
eine gegebene dufsere Realitdt, an ein absolutes Reales, sondern in ih-
nen selbst, in ihren verschiedenen Gesetzen und Bezugssystemen, inner-
halb derer die Objekte nicht nur Legitimitit erlangen, sondern fur den
Menschen werden, d.h., sie werden Objekte fiir den Menschen. Einer
Ontologie des Seins setzt Cassirer eine ontologische Pluralitit entgegen,
d.h. eine Pluralitit von Objektivierungsformen der Wirklichkeit: Es gibt
nicht eine Welt, sondern so viele Welten wie die Visionen, derer der Geist
fahig ist. Die Differenzierung ist die Wurzel des urspriinglichen Phano-
mens des Lebens:

Wir gehen hier eben nicht von der Urtatsache des sog[ennanten] »Seins«,
sondern von der des »Lebens« aus — dieser Tatsache aber ist das Ausei-
nandergehen in eine Mannigfalt[igkeit] verschiedener Richtungen durch-
aus wesentlich — u. das gerade ist das Urphaenomen des Lebens selbst,
daf es sich in dieser Divergenz in seiner tiefen unerschiitterlichen Ein-
heit behauptet.>+

Im Mittelpunkt steht das Urphanomens3s der kontinuierlichen Entfaltung
des Lebens in mehrere Richtungen. Das Urphanomen ist also das, was
niemals direkt erklirt werden kann, sondern nur durch die Formen, in
denen es sich entfaltet; es ist das, was nur »im Abglanz, im Beispiel, Sym-
bol, in einzelnen und verwandten Erscheinungen«3¢ verstanden werden
kann. Dieses Urphianomen ist keine Monade (ein einzigartiges und ein-
deutiges Phianomen), sondern wiederum differenziert und polar. In der
Schrift Uber Basisphinomene von 1940 gibt Cassirer seinen Uberlegun-
gen zum Urphdnomen eine genauere Richtung. Ausgehend von Goethes

32 Vgl. dazu: Hoel/van der Tuin, »The Ontological Force of Technicity: Read-
ing Cassirer and Simondon Difractively«.

33 Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen, S. 262.

34 Ebd.

35 Den Begriff des Urphinomens und seine theoretische Komplexitit leitet
Cassirer von Goethe ab und ist sicherlich dessen Morphologie geschuldet.

36 Christian Mockel, »Cassirer >Basisphanomene« — eine Synthese von Goe-
thes >Urphianomen<und Carnaps >Basis< der Konstitutionssysteme? «, in: The
Original Phenomena, Cassirer Studies III-2010, Napoli: Bibliopolis 2010, S.
69.

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DREI PRAMISSEN: DIE TECHNIK -~ DER MYTHOS — DAS PHARMAKON

Maximen 3971, 392, 393 — gesammelt in Maximen und Reflexionen —
gelangt Cassirer zur Definition der drei Basisphinomene’” des Ich, Du
und Es. Das Ich-Phinomen3® ist das Phanomen des Lebens selbst, es ist
kein Wesen, sondern ein kontinuierlicher Fluss und ist daher nicht auf ei-
nen bestimmten Moment beschriankt, sondern umfasst die Gesamtheit.3

Das Phianomen des Du ist das Wirkensphdnomen.+ Es macht die Abs-
traktion des Phanomens des Ichs als Monade deutlich, da das Ich-Pha-
nomen immer von der Erfahrung des Handelns und Wirkens begleitet
wird. Diese urspriingliche Erfahrung stellt ein weiteres grundlegendes
Moment fiir die Konstitution der Wirklichkeit dar, denn mit dem Be-
wausstsein des Wirkens erleben wir etwas, das sich unserem Handeln wi-
dersetzt. Und so kommen wir zum Bewusstsein des Gegen-standes, als
das, was vor uns ist und uns gegeniibersteht. Aber dieser Gegenstand ist
noch nicht das »Es«, verstanden als eigenstandiges Werk, sondern hat
die Eigenschaft, uns als Du gegeniiberzutreten, als etwas — noch nicht

37 Die Entwicklung des Begriffs Basisphdnomen, der Goethes Urphdnomen
ersetzt, wird von Cassirer nicht begriindet oder erklirt, aber einige Au-
toren haben die Hypothese aufgestellt, dass sie aus Cassirers Interesse an
und Begegnung mit der Position des logischen Positivismus des Wiener
Kreises und insbesondere mit einem seiner fithrenden Philosophen, Ru-
dolf Carnap, resultiert. Carnap entwickelte den Begriff der »Basis« in Der
logische Aufbau der Welt, einem Werk, in dem der Philosoph versuchte,
ein Konstitutionssystem wissenschaftlich-empirischer Begriffe zu konst-
ruieren, die sich auf eine Basis beziehen lassen miissen, die eine letzte Be-
ziehung fiir sie darstellt. (Vgl. dazu: Mockel, » Cassirer >Basisphanomene«
— eine Synthese von Goethes >Urphianomen«< und Carnaps >Basis< der Kon-
stitutionssysteme?«, S. 82—86 und Ernst Cassirer, La metafisica delle for-
me simboliche, hg. von Giulio Raio, Milano: Sansoni 2003, S. XXXVII-
XXXVII).

38 Maxime 391: »Das Hochste, was wir von Gott und der Natur erhalten ha-
ben, ist das Leben, die rotierende Bewegung der Monas um sich selbst, wel-
che weder Rast noch Ruhe kennt; der Trieb, das Leben zu hegen und zu
pflegen, ist einem jeden unverwiistlich eingeboren, die Eigentiimlichkeit des-
selben jedoch bleibt uns und andern ein Geheimnis.« (Johann W. Goethe,
Werke (X11). Schriften zur Kunst und Literatur, Miinchen: Hamburger Aus-
gabe 1998, S. 396).

39 Vgl. Ernst Cassirer, »Uber Basisphinomenex, in: ders., Zur Metaphysik der
symbolischen Formen, S.133-13 4.

40 Maxime 392: »Die zweite Gunst der von oben wirkende Wesen ist das Er-
lebte, das Gewahrwerden, das Eingreifen der lebendig-beweglichen Monas
in die Umgebungen der AufSenwelt, wodurch sie sich erst selbst als inner-
lich Grenzenloses, als duflerlich Begrenztes gewahr wird. Uber dieses Erleb-
te konnen wir, obgleich Anlage, Aufmerksamkeit und Gliick dazu gehort,
in uns selbst klar werden; andern bleibt aber auch dies immer ein Geheim-
nis.« (Goethe, Werke (XII), S. 396-397).

32

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WERKZEUG ALS URPHANOMEN UND TECHNIK ALS ONTOLOGISCHE KRAFT

Wesenhaftes — mit eigenem Willen, das mit uns um einen gemeinsamen
Handlungsraum ringt.+'

Mit der Sphire des Werkes tritt ein neues Bewusstsein der AufSenwelt
vor uns, das ist das dritte Basisphdnomen, das Phinomen des Es oder
Werk-Phdanomen+*. Mit ihm erreichen wir eine Form der Objektivitit,
die dem Moment des Wirkens fremd ist, das Werk steht in der Tat als
eigenstiandiges und festes Objekt vor uns. Im Werk findet das Wirken,
das sich in ihm kristallisiert, sein eigenes Ende — und sein eigenes Ziel.
Mit dem Werk findet eine Distanzierung vom Ich statt als einem grund-
legenden Moment fiir das Bewusstsein der Welt, denn jenes nimmt eine
neue Position in Bezug auf den Gegenstand des Phanomens des Du ein.
Das Bewusstsein des Werkes ist der erste Schritt zur Entstehung des Be-
wusstseins der Dinge, denn es beansprucht Autonomie vom Ich und vom
Wirken. Es handelt sich also um eine Form der Entfremdung vom Ich,
die aber nicht negativ verstanden werden kann, weil nur in einer sol-
chen Entfremdung eine neue Stellung des Menschen zur Welt moglich
wird und »uns erst zu dem eigentlichen Wirklichkeitsbewusstsein hin-
fuhrt«.#* Die »Sphare des Werkes« eroffnet die »Sphare der Dinge« —
oder vielmehr des Bewusstseins der Dinge: Es ist das Werk, das die Ver-
mittlung zur Sphare der Objektivitit leistet. Die »Dinge« finden sich also
urspriinglich nicht als uns vollig fremde Existenzen, sondern im Medium
des Werkes, das sie in erster Linie zu Werkzeugen macht:#

Die Sachsphaere ist vielmehr die Sphaere der »Sachlichkeit«[;] es ist der
»Geist« der Sachlichkeit, der uns mit ihr zuginglich wird — und mit ihr
der letzte » Vorstof§« in die Wirklichkeit — Das »Fenster«, das zur Wirk-
lichkeit fuhrt [,] ist erst jetzt ganz geoffnet — der »Blick« fiir die Wirk-
lichkeit, fir die Objektivitit ist uns geoffnet, indem wir sie im Werk und
in der objektiv-darstellenden Sprache vor uns ausbreiten [.]+

Deutlich wird in dieser Notiz die Kontinuitat zu »Form und Technik«,
wo Cassirer bereits die sehr enge Verbindung zwischen der Sprache und
der Technik beschreibt: »Sprache u. Werkzeug [entwickeln sich, Anm. d.

41 Vgl. Cassirer, »Uber Basisphinomene«, S. 134-135.

42  Maxime 393: »Als Drittes entwickelt sich nun dasjenige, was wir als Hand-
lung und Tat, als Wort und Schrift gegen die AuSenwelt richten; dieses ge-
hort derselben mehr an als uns selbst, so wie sie sich dariiber auch eher ver-
standigen kann, als wir es selbst vermogen; jedoch fiihlt sie, daf§ sie, um
recht klar dariiber zu werden, auch von unserm Erlebten soviel als moglich
zu erfahren habe. Weshalb man auch auf Jugendanfinge, Stufen der Bildung,
Lebenseinzelnheiten, Anekdoten und dergleichen hochst begierig ist.« (Goe-
the, Werke (XI1), S. 397).

43 Cassirer, »Uber Basisphinomenex«, S. 136.

44 Vgl ebd.

45 Cassirer, »Uber Basisphinomene«, S. 137.

33

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DREI PRAMISSEN: DIE TECHNIK -~ DER MYTHOS — DAS PHARMAKON

Verf.] aus einer Grundhaltung des Menschen «#, namlich dem Bediirfnis,
einen terminus medius zwischen sich und die Welt zu setzen — eine sym-
bolische Vermittlung, die ihre spiegelbildliche Urform im Wort und im
Werkzeug findet. Das Phinomen des Es erfasst genau die Distanz zwi-
schen Subjekt und Welt, die nur entstehen kann, wenn der dritte und ver-
mittelnde Begriff des Werks dazwischengeschaltet wird: Erst durch diese
Vermittlung riickt die AufSenwelt vom Subjekt ab, das nun — mit unter-
schiedlichen Freiheitsgraden — in ihr und an ihr handeln, aber auch iiber
sich selbst und die Welt nachdenken kann.# Technik und Sprache sind
in der Tat zwei Momente desselben Werk-Phdnomens, beide notwendig
fiir den Prozess der Hominisierung, der fur Cassirer nichts anderes be-
deutet als die Entstehung der symbolischen Funktion in diesen beiden
urspriinglichen Vermittlungen. So verstanden, sind Sprache und Tech-
nik die doppelte Verzweigung der einzigen Wurzel des Werk-Phanomens
und haben in diesem Sinne einen logischen Vorrang vor anderen symbo-
lischen Formen, sie sind symbolische Urformen.

Dies wird durch die Klarung der »Position« deutlich, die fur Cassirer
die Basisphdnomene im System der Philosophie der symbolischen For-
men einnehmen. Nicht das logisch bewusste Subjekt deduziert die Wirk-
lichkeit, sondern es sind die Basisphanomene, die der Deduktion der
Wirklichkeit zugrunde liegen: »Sie sind >vor< allem Denken und Schlies-
sen [,] liegen diesem selbst zu Grunde — vielmehr sind [es] sie selbst,
die Wirklichkeit zuerst >aufschliessen< — d. h. offenbaren, manifest-ma-
chen«.#* Die Basisphanomene sind also nicht Entititen, die vermittelt
werden konnen, sondern die eigentlichen Vermittlungsmodi:

Bildlich gesprochen: sie sind nicht etwas an sich Vorhandenes, was ir-
gendwie durch die Fenster unseres Bewusstseins (sei es durch die Fens-
ter unserer »Sinnesorgane«, sei es durch andere »geistige«, spirituelle
»Medien« gesehen wird) zu uns hereinkommt - sondern sie sind selbst
die Fenster der WirklI[ichkeits] - Erk[kenntnis] - das [,] wodurch wir uns
der Wirkl[ichkeit] aufschlieSen [.]+°

46 Ebd.

47 »Alles denken ist seiner reinen logischen Form nach mittelbar [...]. Das
Werkzeug erfiillt die gleiche Funktion, die sich hier in der Sphire des Lo-
gischen darstellt, in der gegenstindlichen Sphire: Es ist gleichsam der in
gegenstandlicher Anschauung, nicht im blofSen Denken erfafite >terminus
medius«. Es stellt sich zwischen den ersten Ansatz des Willens und das Ziel
—und es gestattet in dieser Zwischenstellung erst, beide voneinander zu son-
dern und in die gehorige Distanz zu setzen« (Cassirer, » Form und Technik«,

S. 142-143).
48 Cassirer, »Uber Basisphinomene« S. 132.
49 Ebd.

34

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYTHOS - TECHNIK - WISSENSCHAFT: LINEARITAT ODER SCHWINGUNG

Die Basisphinomene sind als die wahren Bedingungen der Moglichkeit
der symbolischen Formen zu interpretieren, nur dank dieser drei Phano-
mene offnen sich das Auge und damit die moglichen Brechungsformen
seines Blicks auf die Wirklichkeit: »Die eigentliche Realitat ist fiir uns
das Subjekt, das aller dieser »Ansichten« fahig ist«,5° und das Subjekt, das
die Wirklichkeit durch Visionen darstellt, ist niemals ein Subjekt, das als
cartesianisches Cogito verstanden wird, es ist niemals nur das urspriing-
liche Phianomen des Ichs, sondern vielmehr die dreidimensionale Struk-
tur von Ich, Du und Es, eines transzendentalen und idealen Subjekts.

In dem Text von 1940 wird vielleicht mehr als anderswo die plasti-
sche und pluralistische Kraft der Philosophie der symbolischen Formen
erfasst. Thr liegt namlich ein dynamisches Kriftefeld zugrunde, in das
die Differenz als notwendige Funktion des Systems eingefiigt ist und in
dem die Differenzierung — oder Brechung — der geistigen Energie in ver-
schiedene Formen des Verstandnisses und der Konstitution der Wirklich-
keit ebenso urspriinglich ist wie deren funktionale Einheit. Die Technik
spielt in diesem System eine wichtige Rolle, fir Cassirer ist sie mit dem
Menschen ko-emergent und in gewissem Sinne ist die symbolische Ver-
mittlung untrennbar mit der technischen Vermittlung verbunden. Wie
die Sprache durchdringt sie die gesamte Sphire des Menschen, und so
ist es nicht verwunderlich, dass die symbolische Form der Technik seit
der Neuzeit an Intensitit gewonnen hat, und genau diese Heftigkeit oder
gar Aggressivitat gilt es weiter zu untersuchen.

1.2 Mythos — Technik — Wissenschaft:
Linearitat oder Schwingung

Nachdem die urspriungliche Funktion definiert wurde, die Cassirer der
Sprache und der Technik zuweist (identifiziert als symbolische Urfor-
men), wird es notwendig, einen Konflikt zu analysieren, der im gesam-
ten System der Philosophie der symbolischen Formen latent vorhanden
ist und der auch das Problem der Technik betrifft. Zwei widerspruichli-
che Seelen koexistieren in Cassirers Werk: auf der einen Seite das trans-
zendentale Denken, dynamisiert und historisiert, das die Methode fiir die
gesamte Philosophie Cassirers bestimmt und die Dynamik und den Plu-
ralismus des Systems garantiert; und auf der anderen Seite die stindige
Tendenz des Philosophen, in eine teleologische Interpretation der Philo-
sophie der symbolischen Formen zu verfallen, wonach sich das Schicksal
der menschlichen Kultur von den primitivsten Formen, wie der des My-
thos, zu hoher fortgeschrittenen Formen entwickelt und sich — in einem

so Ernst Cassirer, »Symbolische Formen. Zu Band IV, in: ders., Zur Metaphy-
sik der symbolischen Formen, S.230.

35

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DREI PRAMISSEN: DIE TECHNIK -~ DER MYTHOS — DAS PHARMAKON

fast eschatologischen Sinne — in der symbolischen Form des logisch-wis-
senschaftlichen Denkens erfiillt.s* Zu finden ist dieser Widerspruch auch
in »Form und Technik «, nimlich dort, wo Cassirer Interpretationen der
Technik sowohl als urspriingliche Vermittlungsform als auch als das, was
dem Menschen die Uberwindung seines primitiven magisch-mythischen
Zustands ermoglicht, vereint: »Das Werkzeug erst und sein regelmafSi-
ger Gebrauch durchbricht prinzipiell die Schranke dieser Vorstellungs-
art. In ihm kiindigt sich die Gotterdimmerung der magisch-mythischen
Welt an«.5* Gerade dank der symbolischen Form der Technik 16st sich
der Mensch aus dem »ritselhaften Zwielicht«,s3 aus der »Dammerung
des magisch-mythischen Weltbildes«+ und geht durch den Fortschritt
der technischen Tatigkeit vom Homo divinans zum Homo faber, von ei-
ner mythischen Subjektivitit zu einer objektivierten Subjektivitit iiber.ss
Die mythische Darstellung der Welt bringt eine eigentiimliche magische
Identifizierung zwischen dem Ich und der Welt mit sich: Das Subjekt
ist nicht mit einer Welt konfrontiert, die als auferlich und ihm fremd
wahrgenommen und verstanden wird, sondern im mythischen Verstand-
nis ist das Subjekt in ein dichtes symbolisches Netz eingebettet, in dem
der Mensch nur einen Knotenpunkt darstellt, der mit anderen Knoten-
punkten verbunden ist. Es gibt keine Distanz zwischen Subjekt und Ob-
jekt, zwischen Subjekt und Welt, und deshalb bewegt sich der Mensch
in der mythischen Welt nur durch kodifizierte und magische Formeln,
die dazu dienen, sich eine Realitidt anzueignen und zu kontrollieren, die
als absolut lebendig und mit dem Menschen zusammenwirkend wahr-
genommen wird.’* Was im mythischen Stadium des Bewusstseins noch
fehl, ist die Fahigkeit, die Welt in die Ferne zu holen und ihr damit als
Subjekt zu begegnen:

51 Ein aufmerksamer Leser und Kritiker Cassirers war Hans Blumenberg, der
sich ebenfalls fiir das Studium des Mythos interessierte und der sich intensiv
mit dem zweiten Band der Philosophie der symbolischen Formen mit dem Ti-
tel Das mythische Denken auseinandersetzte. Blumenberg weist darauf hin,
dass Cassirer selbst, obwohl er die funktionalistische Wende gegen jede sub-
stantialistische Interpretation des Mythos vorschlug, seiner anti-essentialisti-
schen Position nicht treu geblieben ist, sodass seine Analyse der symbolischen
Form des Mythos allzu oft in eine historisierende Perspektive abgleitet, in der
der Mythos als ein auf den Verlauf der logisch-wissenschaftlichen Rationali-
tdt gerichtetes Moment interpretiert wird. Der Mythos wird nur als terminus
ad quem und nicht als terminus ad quo verstanden. (Vgl. dazu: Hans Blu-
menberg, Arbeit am Mythos, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1996, S. 186).

52 Cassirer, »Form und Technik«, S. 144.

53 Cassirer, »Form und Technik«, S. 136.

54 Ebd.

55 Vgl. Cassirer, »Form und Technik«, S. 136 f.

56 Vgl. Cassirer, »Form und Technik«, S. 140 f.

36

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYTHOS - TECHNIK - WISSENSCHAFT: LINEARITAT ODER SCHWINGUNG

Denn jede solche Auseinandersetzung [von Ich und Welt, Anmerkung d.
Verf.] fordert nicht nur Nihe, sondern Entfernung; nicht nur Bemachti-
gung, sondern auch Verzicht, nicht nur die Kraft des Erfassens, sondern
auch die Kraft zur Distanzierung.

Ebendieser Doppelprozefs ist es, der sich im technischen Verhalten of-
fenbart und der es vom magischen Verhalten spezifisch unterscheidet.
An Stelle der Macht des blofSen Wunsches ist hier die Macht des Wil-
lens getreten.s

Die Fihigkeit, eine Distanz zu setzen und das Objekt der Begierde nicht
sofort (und auf magische Weise) zu ergreifen, ist der Grundstein, der dem
Menschen neue Moglichkeiten eroffnet: »Dieses Stehenlassen des Zieles
ist es erst, was eine >objektive« Anschauung, eine Anschauung der Welt
als einer Welt von >Gegenstanden< ermoglicht«.® Aus dem metamorphi-
schen Fluidum der mythischen Welt entsteht eine stabile und determi-
nierte Welt, die Welt des logisch-wissenschaftlichen Denkens, die aus Ob-
jekten besteht, die als fremd und unabhingig vom menschlichen Willen
wahrgenommen werden: Es entsteht ein Kosmos, das heifst eine geord-
nete und objektive Wirklichkeits*. Denn gerade wenn die Natur und die
Objekte ihre Unabhingigkeit vom menschlichen Willen erhalten, ist ein
theoretisches Bewusstsein in der Welt am Werk; die » Allmacht des Wun-
sches« und der »affektiven Phantasie« stofSt an die Grenze des Mogli-
chen im Sinn des Objektiven.% Der kritische Punkt dieser Analyse liegt
aber genau in ihrer offensichtlichen Teleologie: »Der gesamte Entwick-
lungsgang der Menschheit stellt sich alsdann als ein in zahllosen Zwi-
schenformen sich vollziehender Verlauf dar, kraft dessen der Mensch von
der Anfangsstufe des Homo divinans in die des Homo faber tibergeht«.5

Hier wird die menschliche Geschichte als lineare Entwicklung vom
primitiven Stadium des Homo magus bis zum hochsten Stadium des
Homo faber interpretiert, der nichts anderes darstellt als das eurozen-
trische und normative Ideal des Menschen, welches sich von der Re-
naissance bis zur Moderne entwickelt hat. Diese Position, die nach der
Foucault’schen und posthumanen Kritik am »Menschen« nicht mehr
vertretbar ist, steht jedoch auch in offenem Widerspruch zum System
der Philosophie der symbolischen Formen selbst sowie zu der - hier ver-
tretenen — These, dass Cassirer die Technik als Urform betrachtet. Wenn
die technische Titigkeit eine anthropogonische Kraft ist, die nicht vom
Menschlichen zu trennen ist, insofern dieses mit und in dieser Tatig-
keit entsteht, dann kann das technische Denken und Handeln nicht das

57 Ebd.

58 Cassirer, »Form und Technik«, S. 1471.

59 Vgl. Cassirer, »Form und Technik«, S. 140 f.
60 Vgl. Cassirer, »Form und Technik«, S. 142.
61 Cassirer, »Form und Technik«, S. 136.

37

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DREI PRAMISSEN: DIE TECHNIK -~ DER MYTHOS — DAS PHARMAKON

mythische Denken ablésen und dessen Uberwindung verursachen, denn
die mythische Welt ist ohnehin schon eine technische Welt. Dariiber hi-
naus kann die transzendentale und funktionalistische Perspektive der
Philosophie der symbolischen Formen nicht durch eine historisierende
und teleologische Sichtweise assimiliert und — in gewissem Sinne — aus-
getrieben werden. Die Stirke und Relevanz von Cassirers Kulturphilo-
sophie liegt gerade darin, dass sie verstanden hat, dass die Pluralitdt der
symbolischen Formen urspriinglich und nicht historisch ist, auch wenn
diese in ihrer Konkretisierung immer situierte Formen annehmen. In
diesem Sinne sind alle symbolischen Formen gleich weit vom Menschen
entfernt, sie folgen einander nicht linear von Stufe zu Stufe, sondern ko-
existieren miteinander, konfligieren miteinander, tauchen in verschiede-
nen Kulturen auf oder gehen dort unter. Das Bild des unidirektionalen
Pfeils sollte durch das des Seismographen ersetzt werden, dessen niemals
statisch Linie die oberflachlichen und tiefgreifenden Bewegungen einer
bestimmten Kultur aufzeichnet.®* Mehr noch stellen die symbolischen
Formen des Mythos und des logisch-wissenschaftlichen Denkens unter-
schiedliche Modi der niemals statischen und endgiiltigen Beziehung zwi-
schen Subjekt und Objekt, zwischen Subjekt und Welt dar. Technik und
Sprache — als Urformen — sind also eher ein roter Faden, der sich durch
die menschliche Gestaltungstatigkeit zieht und sich mit den Machten
des Geistes verbiindet, die in einer Kultur dominieren. Dass diese Allian-
zen, die im Text von 1930 unmoglich, weil widerspriichlich erscheinen,
fir Cassirer moglich und hochaktuell sind, zeigt sich in seinen Schrif-
ten ab den 1940er Jahren, als ihn historische und personliche Ereignisse

62 Das Bild des Seismographen ist dem sprachlichen Horizont von Cassirer
nicht fremd. Dieses Bild wird hiufig von dem Kulturwissenschaftler Aby
Warburg verwendet, dem Griinder der Kultur Bibliothek Warburg. Cassi-
rer kam 1920 in Kontakt mit der Bibliothek (und erst spater mit Warburg
selbst), die eine grundlegende Rolle bei der Hinwendung zu einer Philoso-
phie der Kultur spielte, die eben mit Cassirers Aufenthalt in Hamburg be-
gann. Zwischen den Biichern der Bibliothek Warburgs stellte Cassirer im
Vortrag »Der Begriff der symbolischen Form im Aufbau der Geisteswissen-
schaft« 1921 erstmals den Begriff der symbolischen Form vor. Der stindige
intellektuelle Austausch zwischen Cassirer und Warburg war fiir den Phi-
losophen von grundlegender Bedeutung bei der Definition einer Kulturdy-
namik, die durch das Nachleben und die Wiedergeburt von uralten und im
Menschen selbst verwurzelten Themen gekennzeichnet ist. Cassirers zutiefst
humanistische Uberzeugung, dass die Aufgabe jeder kulturellen Formation
(und der Individuen, die in ihr und mit ihr arbeiten) in der kontinuierlichen
Befreiung des Bewusstseins besteht, ist eng mit Warburgs Vision einer Kul-
tur verbunden, die sich in stindiger Oszillation zwischen den psychischen
Polen Phobos und Sophrosyne, zwischen phobischem Pathos und Besonnen-

heit befindet.

38

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYTHOS - TECHNIK - WISSENSCHAFT: LINEARITAT ODER SCHWINGUNG

zwingen, den teleologischen Optimismus von »Form und Technik« zu
uberdenken und zu tiberwinden.

In diesem Kontext sind insbesondere zwei Werke Cassirers zu analy-
sieren, die beide 1945 in den Vereinigten Staaten entstanden sind: The
Technique of Our Modern Political Myth and The Myth of the State.%
Im Mittelpunkt der darin angestellten Uberlegungen steht die Wiederent-
stehung des mythischen Denkens in Europa im politischen und sozialen
Denken und Handeln seit den 1920er Jahren. Diese Wiedergeburt, oder
das Wiederauftauchen, der mythischen Kraft fegt alle Spuren des Teleo-
logismus aus der cassirerschen Philosophie, und die Analyse des Philoso-
phen wird in einem Punkt glasklar: Der Mythos ist keine primitive und
endgtiltig tiberholte Form des Denkens, sondern eine unverzichtbare und
radikale Form des menschlichen Wesens selbst. Thre effektive Unterdrii-
ckung wiirde eine Verarmung des menschlichen Verstandnisses bedeu-
ten, und ihre kosmogonische und darstellerische Kraft entfaltet sich als
latente oder wirkende Kraft in einer Kultur.% Diese Perspektive ist we-
sentlich fur das Verstindnis eines heute wieder sehr aktuellen und bren-
nenden Themas fiir das philosophische und politische Denken, das sich
mit dem Aufkommen der politischen Mythen des Faschismus und des
Nationalsozialismus in Europa auseinandersetzt. Namlich:

If myth is a typical outcome of the primitive, that is to say the prelogi-
cal and mystical mind, how can we account for its sudden reappearance
under the conditions of our own highly sophisticated culture? The men
who became the authors of our modern political myths, who created
and propagated them, were by no means »primitive«. They were quite
the contrary. They were very good and cool calculators. They knew their
ends and their means. Nor were the people for whom these myths were

63 Ernst Cassirer, » The Technique of Our Modern Political Myth«, in: Donald
Phillip Verene (Hg.), Symbol, Myth and Culture. Essays and Lectures of
Ernst Cassirer 1935-1945, New Haven: Yale University Press 1979, S. 242—
267 und Ders., The Myth of the State, New Haven: Yale University Press
1979. The Technique of Our Modern Political Myth wurde von Cassirer
fiir eine Vorlesung geschrieben, die er am 18. Januar 1945 an der Princeton
University hielt und die dazu dienen sollte, das letzte groffe Werk des Phi-
losophen, The Myth of the State, das 1946 postum veroffentlicht werden
sollte, vorzustellen und zusammenzufassen. Die Vorlesung trigt fast den
identischen Titel wie das Abschlusskapitel »The Technique of the Modern
Political Myths« von The Myth of the State. Eine originale Analyse dieser
Texte von Cassirer wurde von Chiara Bottici in folgendem Text durchge-
fithrt: Chiara Bottici, »Who is Afraid of the Myth of the State? Remarks on
Cassirer’s Forgotten Manuscript«, Social Imaginaries, 2017:3/2,S. 213—227.

64 Cassirer, » The Technique of Our Modern Political Myth«, S. 244 f. »Myth is,
in fact, not only a transient but a permanent element in human culture. Man is
not exclusive a rational animal, he is and remains a mythical animal« (S.246).

39

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DREI PRAMISSEN: DIE TECHNIK -~ DER MYTHOS — DAS PHARMAKON

destined primitive. They were highly educated. [...] Many as described
myth as a sort of atavism. But this too does not answer our question.
An atavism is an exception, it is not the rule. An atavism of whole na-
tions would be a very paradoxical and almost inexplicable thing. Myth
is indeed a sort of remnant — a ghost that returned from another world.
[...] All this would been impossible to understand if myth were nothing
but a mere relic — the remains of a dead past. It is however much more.
It is not an outgrowth of primitive mentality; it still has its place in the
most advanced stages of human culture. To banish myth, to eradicate it
root and branch, would mean an impoverishment.®

Die Frage, die es zu beantworten gilt, ist, warum die Form des Mythos
nicht nur wieder aufgetaucht ist, sondern es auch geschafft hat, sich
schnell in einen hochentwickelten sozialen und kulturellen Kontext zu
integrieren, der der magisch-mythischen Dimension scheinbar entgegen-
gesetzt ist. Die Antwort liegt genau in diesem scheinbaren Widerspruch,
hinter dem sich einmal mehr eine vereinfachende Vorstellung von der
Entwicklung der Kultur verbirgt. Der Konflikt zwischen Logos und My-
thos, zwischen logisch-wissenschaftlicher Rationalitit und mythischer
Rationalitit, ist ein endloser Konflikt, der sich durch die gesamte Ge-
schichte der politischen Philosophie zieht:

From the first beginnings of a political philosophy, from the times of
Plato and Aristotle, we find a continuous struggle between logos and
mythos; between a rational and a mythical conception of the state. But
finally the end seems to be attained. The rational character of politics
seems to be firmly established. But this victory remains always doubt-
ful and precarious. In politics we are never living on a firm and stable
ground. In quiet and peaceful times, in periods of relative stability and
security, it is easy to maintain a rational order of things. But we are al-
ways standing on a volcanic soil and must be prepared for sudden con-
vulsions and eruptions. In the critical moments of man’s political and
social life myth regains its old strength.*¢

Eine Gesellschaft wird in eine mythische Atmosphare versetzt, wenn sie
mit einer absoluten Realitit konfrontiert wird, die sich der Moglichkeit
ihrer Beherrschung und ihres Verstandnisses zu entziehen scheint; wenn
ein Problem zu komplex wirkt, um auf normalem Wege gelost zu werden,
wendet sich der Mensch einer magischen Losung und einem mythischen
Verstandnis zu.’” Diese Perspektive ist auch gegenwirtig interessant, da

65 Cassirer, »The Technique of Our Modern Political Myth«, S. 244. Die Zi-
tate aus den beiden Texten werden in der Sprache belassen, in der sie ur-
spriinglich von Cassirer verfasst wurden.

66 Cassirer, »The Technique of Our Modern Political Myth«, S. 246.

67 »In all those tasks that need no particular and exceptional efforts, no special
courage or endurance, we find no magic and no mythology. But a highly

40

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYTHOS - TECHNIK - WISSENSCHAFT: LINEARITAT ODER SCHWINGUNG

sie einen Rahmen bietet, um uber die Krise des Menschlichen im digita-
len Zeitalter nachzudenken (Kap. 4, Kap. 5 und Kap. 6), vor allem aber,
um das neue Biindnis zwischen technokratischen und spat-faschistischen
politischen Mythen® und den Projekten des Silicon Valley sowie der di-
gitalen Oligarchie besser zu verstehen.

Wenn man die digitale Frage sich prasent hilt, hat die von Cassirer
analysierte Allianz zwischen mythischen und technischen Formen in den
modernen westlichen Gesellschaften einen sehr aktuellen und diisteren
Nachklang.

Diese Analyse impliziert ein volliges Umdenken in Bezug auf das Ver-
stindnis des in »Form und Technik« dargestellten mythisch-technischen
Verhiltnisses:

The historians of civilization have told us that mankind in its history
had to pass through two different stages. Man began as homo magus or
homo divinans, he tried to enforce his will on nature by the use of mag-
ic formulas. But these hopes were constantly disappointed and frustrat-
ed. He had to break through the magic circle in which he had enclosed
himself, and had to force his way out. The homo magus became a homo
faber. The technical age followed and superseded the magic age. If we
admit this distinction the modern political myths become a very strange
and paradoxical thing. For what we find here is the blending together
and even the complete fusion of two contradictory and incompatible el-
ements: of the elements of magical and technical thought.®

Die eigentiimliche Allianz von mythischem und technischem Denken hat
eine Form des rationalisierten Mythos hervorgebracht, die Cassirer als
eine regelrechte Technik des mythischen Denkens definiert: Mythen wer-
den mit demselben technischen Geschick erfunden und hergestellt, mit
dem Waffen konstruiert werden, und sie werden zu denselben Zwecken
der Kriegsfiihrung eingesetzt: Die militarische Aufriistung wurde durch
die Aufriistung des Denkens in Form von politischen Mythen vorweg-
genommen.”® Was Cassirer mit dem Ausdruck rationalisierter Mythos

developed magic and connected with it a mythology always occurs if a pur-
suit is dangerous and its issues uncertain. This description of the role of
magic and mythology in primitive society applies equally to highly advanced
stages of man’s political life. In desperate situations man will always have re-
course to desperate means — and our present-day political myths have been
such desperate means. If reason has failed us, there remains always the ulti-
ma ratio, the power of the miraculous and mysterious« (Cassirer, The Myth
of the State, S. 279).

68 Vgl. Alberto Toscano, Late Fascism: Race, Capitalism and the Politics of
Crisis, London: Verso 2023.

69 Cassirer, » The Technique of Our Modern Political Myth«, S. 253.

70 Vgl. Cassirer, » The Technique of Our Modern Political Myth«, S. 253 und
Ders., The Myth of the State, S. 282.

41

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DREI PRAMISSEN: DIE TECHNIK -~ DER MYTHOS — DAS PHARMAKON

meint, ist gerade die eigentimliche Allianz zwischen mythischem Den-
ken und technisch-wissenschaftlichem Denken und dessen Innovatio-
nen. Die Originalitit des modernen politischen Mythos liegt gerade in
der akribischen und durchdachten Methodik, mit der er alle rationalen
und (pseudo-)wissenschaftlichen Mittel einsetzt, um seine Ziele zu errei-
chen. Man denke etwas an de Gobineaus Rassentheorie oder Spenglers
fatalistische und prophetische Philosophie. Gerade in Spenglers Auffor-
derung an die neuen Generationen, sich der Technik und nicht der Lyrik
zu widmen, verschafft sich fiir Cassirer die neue Weltanschauung dieser
historischen Periode Ausdruck, in der die Technik als einzig wahre Re-
prasentation des Zeitgeistes dieser »grofSen technischen Epoche« gilt.”*

Was an dieser Stelle fiir die Zwecke der vorliegenden Studie von be-
sonderem Interesse ist, ist der implizite Subtext von Cassirers Uberlegun-
gen. Die symbolische Form der Technik, hier notwendigerweise nicht in
ihrer urspriunglichen Funktion, sondern in ihrer historischen Deklinati-
on als moderne Technik verstanden, hat sich nicht nur als besonders ag-
gressiv in threm Aufstieg und ihrer Durchsetzung zur dominanten sym-
bolischen Form erwiesen, sondern auch als besonders geeignet, sich mit
der Macht des Mythos sowohl zu messen als auch zu verbunden. Gerade
diese Durchsetzung als alleinige und dominante Form stellt fiir Cassirer
einen gewaltsamen Kurzschluss dar, der dazu fiihrt, dass sich eine Gesell-
schaft und Kultur auf gefihrliche Weise in Dogmen und technischen und
politischen Mythen kristallisiert, eben weil der symbolischen Komple-
xitdt des Menschen eine kiinstliche Vereinfachung aufgezwungen wird.

Im sechsten Kapitel werde ich auf die Details dessen eingehen, was ich
als eine neue Form der Allianz zwischen Mythos, Technik und der sym-
bolischen Form der digitalen Welt betrachte. Zu dieser Allianz scheint
ein aggressiver Vorstof§ zu gehoren, der die Komplexitit der symboli-
schen Visionen durch die technologische Vermittlung auf die Bildschirm-
oberfliche und in eine digitale Atmosphare zerrt. Offensichtlich ist ein
kultureller Prozess der Neuverhandlung in Gestalt des Vordringens der
symbolischen Form der digitalen Welt im Gange, in der die Beziehung
zwischen Subjekt und Welt weit von der bislang hegemonialen moder-
nen Anschauung abgeruickt ist. Es ist gerade der technologische Fort-
schritt, der die Grenzen zwischen Subjekt, Objekt und Welt neu definiert
und umgestaltet, und es ist die computationale Technologie, die den Ab-
stand zwischen ihnen aufhebt und uns zwingt, das Menschliche neu zu
positionieren. Versteht man diese neue Konstellation, wird es moglich,
die Potenziale und Grenzen der digitalen Subjektivitat und des digita-
len Weltverstandnisses zu analysieren, und zwar indem man sie mit ei-
nigen zentralen Merkmalen der Subjektivitit und der mythischen Visi-
on vergleicht. Bevor dieser Weg beschritten werden kann, muss jedoch

71 Vgl. Cassirer, The Myth of the State, S. 292.

42

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PHARMAKOLOGIE DES SYMBOLISCHEN

eine weitere begriffliche Voraussetzung erfiillt sein. Vorab wurden zwei
grundlegende Pramissen vorgestellt, die dank der Philosophie Cassirers
identifiziert werden konnten: die urspriingliche Dimension der Technik,
die als ontologische Kraft und symbolische Urform interpretiert wird,
und die Aquidistanz der verschiedenen symbolischen Formen in Bezug
auf das Menschsein und damit die Moglichkeit einer Allianz zwischen
ihnen. Die letzte Pramisse betrifft die pharmakologische Dimension der
Technik und der symbolischen Vermittlung im Allgemeinen.

1.3 Die Pharmakologie des Symbolischen

Die abendldndische Philosophie in ihrer dualistischen Metaphysik hat
immer das zentrale Problem umkreist, dass der Mensch eine Vermitt-
lungsinstanz bendétigt, um die Wirklichkeit zu erfassen und zu organi-
sieren. In dem dualen Paar von unmittelbar-mittelbar ist der Begriff der
Vermittlung abgewertet worden, weil er als blofle Reprisentation oder
Nachahmung angesehen, aber vor allem als eine angeborene Beschrin-
kung der menschlichen Rationalitit gegeniiber der gottlichen Rationali-
tat identifiziert wurde. In Anlehnung an Kants Definition hat der Mensch
einen intellectus ectypus, d.h. einen bildbediirftigen Intellekt, und keinen
intellectus archetypus, der dem Gottlichen eigen ist und die Welt unmit-
telbar zu erfassen vermag. Von Platons Metaphysik bis zur Lebensphi-
losophie von Simmel und Klages wurde die Medialitat des Geistes abge-
wertet und als grundlegendes Hindernis fir das Erfassen der Wahrheit
und der Wirklichkeit »in Fleisch und Blut« betrachtet.

Cassirers Position zu dieser entscheidenden philosophischen Frage
wurde bereits dargelegt: Er stellt seine Philosophie in den Rahmen eines
symbolischen Idealismus, einer Metaphysik des Symbolischen, die die
symbolische Vermittlung als urspriingliche Funktion des Geistes postu-
liert. Fur Cassirer ist die symbolische Vermittlung unumginglich, denn
erst durch die Anbringung des Symbols — einer Synolo aus Geistigem
und Materiellem”* — an der Wirklichkeit wird diese fiir den Menschen

72 Cassirers Position zum Symbol ist sicherlich dem Denken von Friedrich
Theodor Vischer und seinem Werk Das Symbol (1887) geschuldet, in dem
Vischer die Definition des Symbols als Sinn-Bild vorschligt, d.h. als Verbin-
dung von konkretem Bild und geistigem Inhalt. Die beriihmte cassirersche
Dreiteilung der Funktionen (oder Momente) des Symbolischen geht eben-
falls auf Vischer zuriick, der drei Moglichkeiten identifizierte, wie eine Be-
deutung mit einem Bild verkniipft wird (dunkel und unfrei, dunkelbell und
unfrei-frei, frei und hell). Cassirers Definition des Symbols ist jedoch noch
allgemeiner und darin liegt seine Flexibilitat: » Wir dagegen haben dem Sym-
bolbegriff von Anfang an eine andere und weitere Bedeutung gegeben. Wir

43

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DREI PRAMISSEN: DIE TECHNIK -~ DER MYTHOS — DAS PHARMAKON

verstandlich und zuginglich. Obwohl die positive Notwendigkeit der
symbolischen Vermittlung fur Cassirer offensichtlich ist, behalten die
symbolischen Formen einen zweideutigen Charakter. Der eigentimliche
Zustand des Menschen ist, »daf§ der Mensch sich die Welt beseitigt, um
die Welt an sich zu ziehen. Kraft ihrer [der symbolische Formen, Anm. d.
Verf.] wird ihm eine Nahe zur Welt und eine Ferne von ihr zu Teil, wie
sie kein anderes Wesen besitz«.73 Der Mensch ist das formfahige Tier,
das sich in einem physischen und zugleich symbolischen Universum be-
wegt.”* Die cassirersche Anthropologie, die sich in der beriihmten Defi-
nition des Menschen als animal symbolicum zusammenfassen lasst, sieht
gerade in dieser Distanzierung von der Welt das wesentlichste Merkmal
des Menschlichen.”s Es ist die Distanz, die die symbolische Aktivitat zur
physischen Umwelt schafft, die den Menschen aus der Sphire der sen-
siblen Impulsivitdt des Tierreichs herausnimmt, d.h. aus einer unmittel-
baren Beziehung mit der Umwelt, die ihn umgibt.”® Der Mensch kann
nicht anders, als auf seine Umwelt, die dann zur Realitdt und zur Welt
wird, Symbole zu setzen, gerade weil er ein symbolisches System zusam-
men mit einem rezeptiven und reaktiven System besitzt: der Mensch ent-
faltet sich im physischen Raum, der immer schon symbolisch ist.”” Der
Mensch ist mit der symbolischen Aktivitit ko-emergent, er konstituiert
sich im Gebrauch der urspriinglichen Symbole des Instruments und des
Wortes: in und mit diesen Vermittlungen entsteht und entwickelt sich das
Menschliche. Ist der menschliche Raum des Symbolischen erst einmal
erschlossen, gibt es aus ihm keinen Ausweg mehr: Der Mensch schliefSt
sich in ein immer dichteres und raffiniertes symbolisches Netz ein, sodass

versuchten mit ihm das Ganze jener Phinomene zu umfassen, in denen
tiberhaupt eine wie immer geartete >Sinnerfiillung« des Sinnlichen sich dar-
stellt — in denen ein Sinnliches, in der Art seines Daseins und Soseins, sich
zugleich als Besonderung und Verkorperung, als Manifestation und Inkar-
nation eines Sinnes darstellt.« (Cassirer, Philosophie der symbolischen For-
men, Bd. 111, S. 105).

73 Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen, S. 36.

74 Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen, S. 44 f.

75 Vgl. Ernst Cassirer, An Essay on Man, New Haven: Yale University Press
1962, S. 26.

76 »Auf solche Sicherheit und solchen Schutz verzichtet der Mensch, sobald
er nicht nur in seiner Umwelt lebt, sondern sobald er daran geht, sich diese
Umwelt zu erbauen; sobald er sie in geistiger Formung vor sich hin und aus
sich heraus stellt. Aber indem er sich des Schutzes des rein-organischen Da-
seins begibt, hat er sich damit zugleich von dem Zwang dieses Daseins be-
freit.« (Cassirer, Zur Metaphysik der symbolischen Formen, S. 44).

77  Esist nicht moglich, hier auf die Phinomenologie Cassirers einzugehen, vgl.
dazu das Kapitel V, Symbolische Prignanz in der Philosophie der symboli-
schen Formen, Bd. 1IL, S. 218-233.

44

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PHARMAKOLOGIE DES SYMBOLISCHEN

das Bewusstsein in gewissem Sinne immer nur mit sich selbst im Dialog
steht. Dies ist genau die Zweideutigkeit der symbolischen Vermittlung,
die sich aus der mangelnden Selbstgeniigsamkeit des Menschen ergibrt,
der ein Tier ist, das zwar zur Form fihig ist, aber nicht in unmittelba-
rer Beziehung zu seiner Umwelt leben kann und daher notwendigerwei-
se Symbole schaffen und durch Instrumente handeln muss, duflere Wer-
ke, mit denen er verwichst und konkret wird. Ohne die Interaktion mit
einem terminus medium zwischen sich selbst und der Wirklichkeit kann
sich der Mensch nicht aktiv in der Welt orientieren.”® Die Zweideutig-
keit des Symbolischen liegt jedoch nicht allein darin: Dieses Bedurfnis,
sich zu entfernen, um die Welt zu erhalten, ist nur dann ein Zeichen
fir einen Mangel, wenn es durch die Brille der westlichen Metaphysik
betrachtet wird, die von einem fast manichdischen Dualismus geprigt
ist. Die uniiberwindbare Ambiguitat des Symbolischen liegt im Symbol
selbst, in seinem Kraftfeld, das durch eine plastische und dynamische
Spannung zwischen gegensitzlichen Polen bestimmt ist. Jede symboli-
sche Form kann in ihrer historischen Verwirklichung neue Welten und
Visionen eroffnen oder in dogmatischen und gewaltsamen Visionen er-
starren, und das Verhiltnis zwischen symbolischen Formen in einer Kul-
tur ist immer ein Kriftefeld, das sowohl positive und emanzipatorische
als auch gewaltsame und erdrickende Ergebnisse zeitigen kann. Um die-
se Polaritdt des Symbolischen zu erkldren, wird vorgeschlagen, der cas-
sirerschen Theorie das Konzept des pharmakon, wie es von den Philo-
sophen Jacques Derrida und Bernard Stiegler interpretiert wird, an die
Seite zu stellen. Dabei wird die These vertreten, dass jede symbolische
Vermittlung die irreduzible Mehrdeutigkeit des pharmakon impliziert.
In Dissemination schligt Derrida eine Interpretation von »Platons
Pharmakia« vor, die sich genau auf die semantische und thematische
Komplexitit des griechischen Wortes pharmakon innerhalb der plato-
nischen Philosophie konzentriert. Im Mittelpunkt von Derridas Analyse
steht der Dialog des Phaedrus und Platons berithmte » Verurteilung« der
Schrift gegentiber dem gesprochenen Wort und die daraus resultierende
Definition der Schrift als Technik und pharmakon. Derrida erfasst mit
dufSerster Feinfiihligkeit die semantische Schichtung, die in dem Begriff
pharmakon enthalten ist, dessen Bedeutung unmoglich zu tibersetzen ist,
ohne seine Komplexitit zu verraten. Das pharmakon ist in der Tat die
Medizin, das Heilmittel, aber auch das Gift, es ist die Droge, aber auch
das Gegengift; der pharmakeus ist der Magier, der Heiler, aber auch der
Vergifter (Giftmischer), der eine Gesellschaft aus einer Krise herausfiihrt,
und schliefSlich ist der pharmakos der Siindenbock, die soziale Medizin,
der durch sein Opfer die Ordnung in einer Gemeinschaft wiederherstellt

78 Zu diesem Punkt vgl. dazu das Kapitel VI, » Zur Pathologie des Symbolbe-
wuflStseins«, in Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 111.

45

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DREI PRAMISSEN: DIE TECHNIK -~ DER MYTHOS — DAS PHARMAKON

und sie reinigt.”? Es ist ein Begriff, dessen Ambiguitit und polare Energie
sich nicht austreiben lassen; das pharmakon bt seine Faszination gera-
de wegen seiner irreduziblen Ambivalenz und seiner skandalésen coin-
cidentia oppositorum aus.®

Im Mythos von Theuth tiber die Erfindung der Schrift, den Sokra-
tes im gleichnamigen platonischen Dialog dem Phaidros erzahlt, wird
das geschriebene Wort — eben definiert als pharmakon — von Theuth
dem dgyptischen Konig Thamos als Hilfsmittel zur Verbesserung des
Gedichtnisses und der Weisheit der Agypter vorgestellt.’* Wie Derri-
da hervorhebt, ist das pharmakon fir Platon ein ergon, ein technisches
Produkt aufSerhalb des natiirlichen menschlichen Zustands, es gehort
nicht zum Bios, eben weil es kiinstlich ist, es verspricht aber den Bios
zu verbessern, zu heilen und zu erweitern.®> Mit dem pharmakon ist es
also moglich, eine biologische Grenze zu tiberwinden, und zwar durch
ein kiinstliches Mittel, das aufSerhalb der menschlichen Natur liegt. Das
pharmakon ist also dem Menschen duflerlich und fremd, aber dennoch
in der Lage, ihn in seinem Innersten zu verdndern, und darin liegt seine
intrusive und zweideutige Kraft: Fiir Platon bleibt das pharmakon im
Wesentlichen gefahrlich, gerade weil es kuinstlich ist.®> Die Zweideutig-
keit des pharmakons wird in der Schrift perfekt veranschaulicht: Es ist
eine Technik zur Externalisierung des menschlichen Gedachtnisses in ex-
ternen Objekten, die zu kognitiven Prothesen werden. Die Kapazitat der
mnestischen Speicherung steigt exponentiell an, sodass die Schrift von
ihrem Erfinder Theuth als Heilmittel gegen die Grenzen des Gedicht-
nisses (mnémé) dargestellt werden kann und zudem in der Lage ist, die
Weisheit (sophia) zu steigern, weil sie das Wissen unabhingig von der
Anwesenheit des Denkers, des Weisen und des Philosophen zuginglich
macht. Hier wird das pharmakon (die Schrift) als Heilmittel prisen-
tiert (und auch so tibersetzt). Die negative Moglichkeit, die der Begriff
enthalt, bleibt im Hintergrund und eine latente Potenzialitit: Von der
Doppelnatur des pharmakon wird nur der positive und beruhigende Pol
betont.® Aber gerade seine Zweideutigkeit macht das pharmakon in-
stabil, seine Wirksamkeit kann sich umkehren und aus einem Heilmittel
ein Gift werden, das die Krankheit oder den Mangel, den es heilen soll,

79 Vgl. Jacques Derrida, Dissemination, London: The Athlone Press 1981, S.

T130-134.
8o Vgl. Derrida, Dissemination, S. 70-71; S. 13 4.
81 »[...] but when it came to writing, Theuth said, »This discipline (to mathe-

ma), my King, will make the Egyptians wiser and will improve their memo-
ries (sophoterous kai mnémonikoterous): my invention is a recipe (pharma-
kon) for both memory and wisdom.« (Derrida, Dissemination, S. 75).

82 Vgl. Derrida, Dissemination, S. 76.

83 Derrida, Dissemination, S. 99.

84 Derrida, Dissemination, S. 97.

46

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PHARMAKOLOGIE DES SYMBOLISCHEN

verschlimmert. Das pharmakon kann nie nur gutartig oder nur bosartig
sein; es ist immer die dynamische und instabile Spannung zwischen die-
sen beiden Polen.®s Die Schrift kann also ein Hilfsmittel gegen die Gren-
zen des menschlichen Gedichtnisses sein, aber gleichzeitig birgt sie das
Risiko, den Menschen noch vergesslicher zu machen, gerade durch ihr
Versprechen, das Gedidchtnis zu erweitern und zu erganzen. Die Schrift
wirkt namlich nicht auf das als mnémeé verstandene Gedichtnis ein, son-
dern ersetzt es durch eine hypommnésis, ein triigerisches und kiinstliches
Gedachtnis, das nach Platon, wie jede Kopie einer urspriinglichen Idee,
nur eine weitere Vermittlung hinzufiigt und den Menschen vom wahren
Gedachtnis, also der anammnésis, entfernt.®® Die Ersetzung des Gedicht-
nisses durch ein mnestisches Instrument ist fir Platon nichts anderes
als die Ersetzung des Organs durch eine Prothese.®” Von Platons Positi-
on leitet Derrida den Logozentrismus der abendlandischen Metaphysik
und die Unterwerfung der Schrift unter die mundliche Sprache ab und
stellt als Gegenthese die Urspriinglichkeit der Schrift gegeniiber der ge-
sprochenen Sprache auf, wonach jede Form von Sprache bereits Schrift
ist, nun verstanden in einem weiteren und komplexeren Sinne als linea-
re und alphabetische Schrift.

Ausgehend von Derridas Analyse des Begriffs des pharmakon kommt
Bernard Stiegler zu der Definition des technischen Objekts als pharma-
kon, wonach jedem Werkzeug das Potenzial innewohnt, Heilmittel und/
oder Gift zu sein. Stieglers Philosophie der Technik zeigt ihre Originali-
tat und Kraft gerade in dem Verstiandnis der pharmakologischen Dimen-
sion der Technik: Die technische Titigkeit — eine ursprungliche und an-
thropogonische Kraft — ist fur den Menschen unentbehrlich, denn er ist
ein ontologisch mangelhaftes Tier, der »nackte Affe«, der ohne den Ge-
brauch von Werkzeugen und Hilfsmitteln in seiner Umwelt nicht iiber-
leben konnte. Der Fehler des Epimetheus wird von Prometheus wieder-
gutgemacht, indem er dem Menschen die Gabe des technischen Wissens
verleiht.*® Die pharmakologische Dimension der Technik besteht also in

85 Derrida, Dissemination, S. 97-99.

86 Derrida, Dissemination, S. 107-110. »If writing, according to the king and
under the sun, produces the opposite effect from what is expected, if the
pharmakon is pernicious, it is because, like the one in the Timaeus, it doesn’t
come from around here. It comes from afar, it is external or alien: to the
living, which is the right-here of the inside, to logos as the zdon it claims to
assist or relieve.« (S. 104)

87 Derrida, Dissemination, S. 108.

88 Vgl. Stiegler, Technik und Zeit. Der Titel des Buches bezieht sich auf den
Mythos von Prometheus, wie er von Platon im Dialog Protagoras erzahlt
wird. Dazu schreiben Christoph Jamme und Stefan Matuschek: »In Pla-
tons Protagoras (320c-322d) wird der Mythos so erzihlt, dass er als eine
Vorform der modernen anthropologischen Mingelwesen-Theorie erscheint:

47

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DREI PRAMISSEN: DIE TECHNIK -~ DER MYTHOS — DAS PHARMAKON

der Notwendigkeit der menschlichen Natur, sich in Prothesen zu aufern,
die sie modifizieren und immer wieder neu konstituieren, sobald neue
Techniken auftauchen; die lebende und wechselseitige Beziehung zwi-
schen Mensch und Technik kann also nicht auf eine instrumentelle Be-
ziehung reduziert werden, da sie immer eingreifend und metamorphosie-
rend ist. Diese Beziehung ist jedoch niemals friedlich, denn die Technik,
obwohl sie notwendig ist, bewahrt in sich die Ambiguitdt und Instabili-
tit des pharmakon. Die technischen Systeme — die im Netzwerk zwischen
Mensch, Gesellschaft und Technologie entstehen — kénnen neue Indivi-
duationsprozesse und damit neue produktive und positive Beziechungen
hervorbringen oder entropisch werden und sich dem Menschen feind-
lich verschliefSen.® Wie zu zeigen sein wird, ist diese Perspektive Cassirer
und seinem Technikverstindnis nicht fremd, auch wenn die Metaphy-
siken von Cassirer und Stiegler weit auseinander liegen. Es wird jedoch
davon ausgegangen, dass die Betrachtung der Philosophie der symboli-
schen Formen aus einer pharmakologischen Perspektive und die Einbe-
ziehung Cassirers in den Kreis der Denker einer origindren Technik eine
produktive Ubung darstellt. Diese Perspektiven, die historisch nach Cas-
sirer selbst entstanden sind, 6ffnen seine Philosophie fir neue und aktu-
ellere Kontexte und ermoglichen es uns gleichzeitig, uns philosophisch
gegeniiber dem Phanomen des Digitalen zu positionieren, das als sym-
bolische Form definiert und verstanden wird, und zwar inklusive der Di-
mensionen, die wir diesem dynamischen philosophischen Konzept hin-
zuzufiigen versucht haben.

Es wurde also einerseits gezeigt, wie die Einbettung von »Form und
Technik« in den grofleren Zusammenhang des Projekts einer Metaphy-
sik der symbolischen Formen es ermoglicht, mit Cassirers Philosophie
die Technik als eine ur-symbolische Form zu interpretieren, in der die
Externalisierung des Bewusstseins in dufseren Werken fiir den Menschen
eine urspriingliche und unverzichtbare Funktion darstellt.

Nachdem Epimetheus alle korperlichen Stiarken an die Tiere vergeben hat,
beschafft Prometheus den dabei leer ausgegangenen Menschen zusammen
mit dem Feuer auch den technischen Verstand (er raubt ihn vom Schmiede-
gott Hephaistos und von Athene), damit sie ihre korperlichen Schwichen
kompensieren konnen. « (Christoph Jamme/Stefan Matuschek (Hg.), Hand-
buch der Mythologie, Darmstadt: Phylipp von Zabern 2017, S. 132.)

89 Neben den Arbeiten von Derrida und Heidegger sieht Stiegler in Gilbert Si-
mondons Philosophie der Technik einen weiteren Eckpfeiler seiner Theo-
rie. Die Begriffe stechnisches System« und >Individuation« beziehen sich auf
Simondons Philosophie. Fiir einen interessanten Vergleich zwischen den
Philosophien der Technik von Cassirer und Simondon: Hoel/van der Tuin,
»The Ontological Force of Technicity: Reading Cassirer and Simondon
Difractively«.

48

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PHARMAKOLOGIE DES SYMBOLISCHEN

Anhand der Lektiire der US-amerikanischen Texte von Cassirer wur-
de dann gezeigt, wie eine nicht-teleologische Sichtweise der Philosophie
der symbolischen Formen in der Lage ist, die Pluralitit und Dynamik der
Kultur und vor allem die Moglichkeit von Allianzen zwischen symbo-
lischen Formen zu erkliren, die die Atmosphire bestimmen, in der eine
Gesellschaft lebt und handelt. SchliefSlich wurde die Fruchtbarkeit der
Betrachtung der cassirerschen Metaphysik in einem pharmakologischen
Sinne aufgezeigt. Jedes Symbol, das der Mensch in seine eigene Umwelt
stellt, ist in der Tat ein pharmakon. Die pharmakologische Dimension
der symbolischen Vermittlung liegt dann in der stindigen Moglichkeit
ihrer positiven und negativen Umkehrung, in der unaufhaltsamen dy-
namischen Spannung des Symbolischen und in dem Tatsache, dass jede
symbolische Form und ihr Produkt zugleich das Ergebnis der menschli-
chen Grenze, keine unmittelbare Beziehung zur eigenen Umwelt haben
zu konnen, und der stindigen Uberwindung dieser Grenze sind.

Diese drei Pramissen definieren den Kontext, in dem sich die Analy-
se der digitalen Welt bewegen wird. Theoretischer Hintergrund der fol-
genden Ausfithrungen ist also die Philosophie der symbolischen Formen
mit ihrem transzendentalen und pharmakologischen Impuls. Die Defi-
nition der digitalen Welt als symbolische Form wirft die Frage auf, ob
es moglich ist, die Definition des Digitalen auch historisch zu erweitern:
Es kann als das Auftauchen einer neuen symbolischen Form verstanden
werden, die untrennbar mit der computationalen Technologie verbun-
den ist; bzw. als ein Phinomen, das mit dem Menschen koextensiv ist,
d.h. eine Form des Denkens und der Organisation der Realitit, die der
digitalen technologischen Revolution vorausgeht und sich um eine spe-
zifische 6konomische und technische Form herum herauskristallisiert
hat, die daher eine besondere Allianz mit anderen symbolischen Formen
eingegangen ist. Auf die Moglichkeit dieser Definition wird im nichsten
Kapitel eingegangen.

49

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2
Das Analoge und das Digitale oder:
Kontinuitdt und Diskontinuitit

Dass die digitale Welt eine technologische Welt ist, mag fast tautologisch
klingen: Unser Verstandnis des Digitalen ist mit dem Aufkommen eines
technischen Gerits, des Computers, und der technologischen Errungen-
schaft der Informatik verbunden. Es ist namlich ein technologischer Pa-
radigmenwechsel, von Analog zu Digital, der den Beginn der digitalen
Ara konventionell markiert. So verstanden hat das Digitale eine junge
und kurze Geschichte, die nicht langer als bis zur Erfindung des ersten
Computers in den 1940er Jahren zuriickreicht. Wenn wir aber die Pers-
pektive wechseln und das Digitale unabhingig von seinem heutigen tech-
nologischen Stand verstehen, breitet sich eine andere Geschichte aus, die
sowohl zu einer genetischen als auch einer genealogischen Betrachtung
der digitalen Welt fithrt. Der Begriff »Digital« stammt aus dem engli-
schen Wort digit, welches Ziffer (aber auch Finger) bedeutet, und be-
zieht sich auf die Diskretisierung der Elemente eines Systems. So ver-
standen ist das Digitale nicht mehr nur an ein technologisches Format
gebunden, sondern stellt sich vielmehr als ein Modus dar, wie Objekte
oder Elemente in ein System eingeordnet werden. Mehr noch, das Digi-
tale ist eine Form der epistemischen Organisation der Wirklichkeit und
der Orientierung in der Welt. Diese Hypothese wird in der Definition der
digitalen Welt als symbolische Form zusammengefasst, doch bevor die-
se vorgestellt wird, ist es notwendig, zwei Schlisselbegriffe fiir die Ar-
gumentation zu kldren: das Digitale und das, was als sein Gegenteil an-
gesehen wird, das Analoge.

2.1 Analog vs. Digital

Ziel dieses Kapitels ist es, die Art und Weise, wie der Alltagsverstand und
die Alltagserfahrung das Digitale und das Analoge darstellen und ver-
stehen, zu hinterfragen und eine philosophische Definition vorzuschla-
gen, die tiber den ansonsten dominierenden technologischen Aspekt hi-
nausgeht.

Tatsachlich wird der Begriff digital hiaufig als Oberbegriff fiir eine
komplexe Welt der Praktiken und der Asthetik verwendet, die durch
die computationale Technologie hervorgebracht wird. Die digitale Welt
in diesem Sinne ist nichts anderes als die virtuelle Welt, die sich eroff-
net, wenn wir digitale Technologien nutzen, von den alltidglichen — wie

5O

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANALOG VS. DIGITAL

Computer, Smartphones oder Videospiele — bis hin zu den immersiven,
wie VR-Brillen usw. Nach dieser Auffassung agiert man, wenn man ei-
nen Post in einem Social-Network schreibt oder ein Online-Meeting ab-
hilt, in der Interaktion zwischen der digitalen und der realen Welt, und
zwar dank der computationalen Technologien, die wir gewohnlich ein-
fach als digital definieren. Im Gegensatz dazu neigen wir beim Lesen ei-
nes Buches, beim Schreiben mit Stift und Papier usw. dazu, zu glauben,
dass wir (nur) in der realen Welt handeln, die gerade deshalb real(er)
ist, weil sie konkret ist (im Gegensatz zur Virtualitit des Digitalen), und
authentisch, weil sie in ihrer Existenz nicht von Technologien abhingig
ist." Diese reale Welt ist eine analoge Welt, d.h., sie besteht aus konkre-
ten Objekten, die auf eine fiir uns unmittelbar(er) nachvollziehbare Wei-
se existieren, im Gegensatz zu den Existenzweisen digitaler Objekte. Un-
ter analog wird also alles verstanden, was nicht digital ist, d.h. all jene
nicht-digitalen Technologien und Objekte, mit denen zunehmend eine
Asthetik der Nostalgie und des Sammelns verbunden wird.* Vielleicht
ist diese Nostalgie fiir das Analoge eine fur eine Realitit, die als unmit-
telbarer und einfacher wahrgenommen wird, weil sie als konkreter und
stabiler empfunden wird, im Gegensatz zur Fluiditat und Instabilitit, die
mit dem »Digitalen« assoziiert wird.

Aus diesem Diskurs ergeben sich eine Reihe von antithetischen Paaren
— reale Welt und digitale Welt, real und virtuell, Authentizitit und Fikti-
on —, die sich auf die Gegentiberstellung von Analog und Digital bezie-
hen. Dabei wird hier vom Bindrpaar » Analog-Digital « ausgegangen, um
auch die anderen Gegensatze zu hinterfragen.

Der Gegensatz zwischen analog und digital verweist auf einen rhe-
torischen Subtext und eine dualistische Vereinfachung, die diese bei-
den Sphiren nicht nur als klar voneinander getrennt, sondern auch als
in Konkurrenz zueinander stehend betrachtet. Eine solche dualistische
Rhetorik beinhaltet auch eine teleologische Sichtweise des Verhiltnisses

1 Vgl. Alexander R. Galloway, »Golden Age of the Analog«, Critical Inquiry
(2022/48:2), The University of Chicago Press, S. 211-212. »Doesn’t digital
mean computers and the internet? And doesn’t analog refer to older formats
like phonograph records or the movies, those dusty and grainy artefacts of
yore running off an electric motor or perhaps even cranked by hand?«

2 Man denke zum Beispiel an das Pop-Phianomen der Wiederkehr des Vinyls
und anderer Gegenstinde, die typischerweise mit einer analogen Asthetik
verbunden sind (Radio, Walkman usw.) und als Vintage wahrgenommen
werden. Dieses modische Revival von fast verschwundenen Gegenstinden
hiangt mit dem Gefiihl der Nostalgie der Millenials und der Z-Generation
gegeniiber einer vor-digitalen Ara zusammen, die sie nicht wirklich erlebt
haben, und oft stellen die von ihnen gekauften Gegenstinde — z.B. Vinyl —
eher ein dsthetisches Objekt und einen nostalgischen Fetisch dar als einen
Gegenstand, der tatsichlich zu benutzen ist.

ST

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

zwischen analog und digital, wonach analoge (also dltere) Technologien
durch digitale (neuere und effizientere) Technologien verdriangt werden,
wobei die analogen Technologien — und die damit verbundenen Prakti-
ken — als eine vom Aussterben bedrohte Art dargestellt werden. Mit dem
Siegeszug fortschrittlicherer Technologien ist das Analoge zum Ausster-
ben verurteilt, was bleibt, ist der Fetisch einer nostalgischen und muse-
alen Asthetik oder die Abfille fiir diejenigen, die aus Klassen- oder Ge-
nerationsgriinden nicht mit dem futuristischen Fortschritt der digitalen
Revolution mithalten konnen.3

Wie bereits angedeutet, betrifft das Digitale in dieser Perspektive —
ebenso wie das Analoge — in erster Linie verschiedene Arten von Tech-
nologien, die in ein teleologisches und konkurrierendes Verhiltnis zuein-
ander gesetzt werden, sodass das Digitale zweifellos und unausweichlich
mit der Geburt des Computers und damit der computerbasierten Tech-
nik verbunden ist. Die Grundlage des Digitalen ist namlich die Auftei-
lung des analogen Kontinuums in diskrete Signale (o,1); der Digitalisie-
rungsprozess stellt diesen Vorgang der Ubersetzung von kontinuierlichen
GrofSen in diskrete, computerlesbare und verarbeitbare Elemente dar.+

In dieser Erzahlung gibt es eine vor-digitale Welt, die aus rein analo-
gen Technologien besteht, und eine Welt nach der digitalen Revolution,

3 Indiesem Zusammenhang ist es interessant, einen Blick auf eines der Zentren
des zeitgenossischen Techno-Kapitalismus zu werfen, namlich das Silicon Val-
ley, und auf das, was die Medientheoretiker Richard Barbrook und Andy Ca-
meron 1995 »The Californian Ideology « nannten: » This new faith has emer-
ged from a bizarre fusion of the cultural bohemianism of San Francisco with
the hi-tech industries of Silicon Valley. Promoted in magazines, books, tv pro-
grammes, Web sites, newsgroups and Net conferences, the Californian Ideol-
ogy promiscuously combines the free-wheeling spirit of the hippies and the
entrepreneurial zeal of the yuppies. This amalgamation of opposites has been
achieved through a profound faith in the emancipatory potential of the new
information technologies. In the digital utopia, everybody will be both hip and
rich«. (Richard Barbrook/Andy Cameron (1995), »The Californian Ideolo-
gy «, http://www.comune.torino.it/gioart/big/bigguest/riflessioni/californian_
engl.pdf). Diese Ideologie vermischt Neoliberalismus, Techno-Optimismus
und trans-humanistische Philosophie und schafft einen orthodoxen Glauben
an den technologischen Determinismus und an eine techno-utopische Zukun-
ft, die die zahllosen, auch menschlichen, Abfille, die diese Perspektive mit sich
bringt, nicht in Betracht zieht.

4  Vgl. Uta Hauck-Thum/Jorg Noller, » Zur Einfithrung«, in: Uta Hauck-
Thum/Jorg Noller (Hg.), Was ist Digitalitat? Philosophische und pdadago-
gische Perspektiven, Berlin: Metzler, S. v. »Wahrend die Digitalisierung das
technische Phinomen der Umwandlung analoger in digitale Information be-
trifft und dadurch zu einer Verinderung von Prozessen fiihrt, die mit diesen
Medien organisiert werden, bezieht sich Digitalitit auf die lebensweltliche
Bedeutung der Digitalisierung, die eine Realitit eigener Art konstituiert, die

52

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



http://www.comune.torino.it/gioart/big/bigguest/riflessioni/californian_engl.pdf
http://www.comune.torino.it/gioart/big/bigguest/riflessioni/californian_engl.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.comune.torino.it/gioart/big/bigguest/riflessioni/californian_engl.pdf
http://www.comune.torino.it/gioart/big/bigguest/riflessioni/californian_engl.pdf

DIE DISKRETISIERUNG DES REALEN

in der digitale Technologien zunehmend alle Aufmerksamkeit auf sich
ziehen. Diese Sichtweise hat zwar ihre Berechtigung, aber sie beschriankt
die Geschichte und das Verstindnis des Digitalen auf die Erfindung des
Computers und macht es daher von einer bestimmten Technologie ab-
hingig. Es ist jedoch auch eine andere Perspektive moglich und von die-
ser Moglichkeit mochte ich ausgehen, d.h. eine andere Definition des Di-
gitalen (und Analogen) vorgeschlagen, die es von den zeitgendssischen
Technologien trennt und es als eine Form der Organisation des Realen
versteht, die eng mit dem westlichen philosophischen Denken verbunden
ist.s Um diesen neuen Horizont zu erschliefSen, ist es notwendig, mit einer
allgemeinen Definition von digital und analog zu beginnen.

2.2 Die Diskretisierung des Realen

Anthony Wilden definiert in System and Structure den Analogcompu-
ter »as any device which computes by means of an analog between real,
physical, CONTINUOUS qualities and some others set of variables«S,
wohingegen der Digitalcomputer »differs from the analog in that it in-
volves DISCRETE elements and discontinuous scales. Apart from our
ten fingers, the abacus was probably the first digital computer invented.
[...] Any device employing the on/of characteristic of electrical relays or
their equivalents (such as teeth on a gear wheel) is a digital computer«7.

In Systeme und Struktur liefert Wilden eine grundlegende und origi-
nelle Analyse von Kommunikationssystemen, indem er eine methodolo-
gische Unterscheidung zwischen digitaler und analoger Kommunikation
vorschligt, d.h. zwei verschiedene Arten der Ubertragung und Organi-
sation von Informationen: das Analoge arbeitet im Modus des Kontinu-
ierlichen und das Digitale in dem des Diskreten. Die von Wilden vorge-
schlagene Definition von Analog- und Digitalcomputer stellt bereits die
Annahme in Frage, dass ein Computer nur digital sein kann, und fiihrt
eine umfassendere Sichtweise dariiber ein, was er ist und sein kann, nim-
lich ein Gerit, das zur Ubertragung von Informationen und zum Rechnen
(stricto sensu oder nicht) konstruiert wurde.® Diese Definition erlaubt uns

mit unserer Realitit interferiert, diese ergianzt und erweitert.« Auf das Kon-
zept der Digitalitit wird man noch zuriickkommen miissen, aber fir den
Moment sollte man sich diese Unterscheidung vor Augen halten.

5 Fur eine Genealogie des Digitalen vgl.: Gramelsberger, Philosophie des Di-
gitalen.

6  Antony Wilden, System and Structure. Essay in Communication and Ex-
change, New York: Tavistock Publications 1980, S. 155-156.

7 Wilden, System and Structure, S. 156.

8  Vgl. Wilden, System and Structure, S. 1535.

53

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

vor allem unser Verstindnis von dem, was analog und digital ist, zu er-
weitern und gleichzeitig zu vertiefen.

Aus der Definition von Wilden lassen sich die eigentiimlichen Eigen-
schaften der betreffenden Begriffe ableiten: Das Analoge arbeitet in Ana-
logie zwischen realen, physikalischen und kontinuierlichen Qualitidten
und ist qualitativ, kontinuierlich und REAL; das Digitale dagegen ar-
beitet mit diskreten und diskontinuierlichen Elementen und ist daher
quantitativ, diskret und, wie noch zu zeigen sein wird, SYMBOLISCH.
Wildens Analyse zeigt somit die Unterscheidungslinie zwischen analog
und digital (kontinuierlich/diskret, qualitativ/quantitativ, real/symbo-
lisch) auf und ermoglicht es, die verschiedenen Systeme oder Kommuni-
kationsmodi zu erkennen, die in menschlichen (manmade) Geriten so-
wie in menschlichen Kommunikationssystemen am Werk sind.® Wildens
Arbeit ist aber auch deshalb von Bedeutung, weil er zeigt, dass analoge
und digitale Kommunikation nicht ausschliefSlich technologisch ist, son-
dern auch die biologische Ebene der infra-organischen Kommunikation
betrifft. Nach der von ihm vorgeschlagenen Definition basiert sogar das
Nervensystem auf einer komplexen Interaktion zwischen analoger und
digitaler Kommunikation:

the central nervous system involves neurons which receive quanta or
packages of information via the axons and through the connecting syn-
apses. Upon arrival at the synapses on the body of the neuron these
quanta are said to be summated, the result of which is either the firing
or the inhibition of the firing of the neuron. That ist to say, at the mo-
ment of >summation« (the process does not in fact seem to involve sums),
the neuron either fires or does not fire. Thus the neurons may be said to
operate digitally, but the synapse and axon which connect them appear
to be complex analog devices.™

Diese Interpretation ist niitzlich, weil sie zwei grundlegende Punkte deut-
lich macht: Der erste betrifft die Unmoglichkeit, eine klare Grenze zwi-
schen analog und digital zu definieren, da es sich vielmehr um Systeme
handelt, die in Interaktion und Hybridisierung miteinander funktionie-
ren; der zweite Punkt ist, dass diese Grenze nicht die technologische
Grenze des Computings oder der Informatik sein kann, sondern viel-
mehr auf einer tieferen Ebene untersucht werden muss, da sie sowohl
die naturliche menschliche Kommunikation als auch die biochemische
Ebene des Nervensystems betrifft. Ziel dieses Kapitels ist es, genau diese
tiefgreifende Dimension des Digitalen zu untersuchen, um die Form des
digitalen Denkens zu bestimmen mit der die Realitit digital konstituiert
und reprisentiert werden kann, die aber sowohl von techno-kapitalis-
tischen Spekulationen (z.B. Metaverse) als auch von den akademischen

9  Wilden, System and Structure, S. 157.
10 Wilden, System and Structure, S. 156-157.

54

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DISKRETISIERUNG DES REALEN

und methodologischen Uberlegungen der Digital Humanities und des so
genannten Computational Turn'™ entfernt bleibt.

Mit der Erweiterung der Definition des Digitalen dndert sich natiir-
lich auch die Definition der Digitalisierung. Obwohl auch fiir Wilden
der Prozess der Digitalisierung jene Ubersetzung des analogen Kontinu-
ums in das Diskrete eines digitalen Codes/Gerits bedeutet, fugt er hin-
zu, dass »digitalization is always necessary when certain boundaries are
to be crossed, boundaries between systems of different >types< or of dif-
ferent >statess, although how these types or boundaries might be opera-
tionally defined is unclear«.*

Der Prozess der Digitalisierung beinhaltet also immer das Ziehen einer
Grenze, mit der eine Unterscheidung zwischen Zustinden (oder Elemen-
ten) eingefiihrt wird, die ansonsten undeutlich bleiben wiirden. Die Po-
sitionierung einer Grenze, die die scharfe Unterscheidung zwischen den
Zustinden markiert, ist — wie Wilden betont — arbitrar oder, in Cassirers
Worten, funktional und nicht substanziell. Die Einfuhrung einer arbitra-
ren Grenze kann zur Trennung von Hintergrund und Figur in der Wahr-
nehmung fithren oder, wie in dem von Wilden vorgeschlagenen Beispiel,
auch auf biochemischer Ebene stattfinden:

As in the case of the spermatozoa or pin-prick which MARKS the pole
for one of the infinite number of bipolar and radially symmetrical me-
ridians of the frog’s egg to become the locus of the bilateral symmetry
of the frog, a >bit< of information is used to select one difference from
an infinite number of possible differences. This difference then becomes
DISTINCT from all the others. If the chemical message, for instance,
marks a line which is not to be crossed, or a line which is to be followed,
then it clearly has a rudimentary >on/of< or »either/or< function: it turns a
difference into a distinction. Since the >bit< marks a boundary — indeed,
since we can actually call it a >bit< - it is a rudimentary digitalization of
the analog; it introduces some form of discreteness into a continuum.*

Das Digitale fiihrt eine diskontinuierliche Organisation und Darstellung
in das Kontinuum des Realen ein, gerade weil es eine On/Of-Funkti-
on und eine Entweder/Oder-Logik einfithrt. Diese Logik etabliert eine
Grenze, die unterschiedliche Zustinde markiert und somit neue Elemen-
te oder Objekte schafft. Durch die willkurliche Aufrichtung einer Gren-
ze wird das Reale diskretisiert und symbolisch, aber auch materiell kon-
trollierbar und erkennbar gemacht. Ein digitales Dispositif (auch des
Denkens), oder eine digitale Organisation des Realen, kann in der Tat
dazu dienen, eine ansonsten analoge (kontinuierliche) Beziehung, wie die

11 Vgl. David Berry, »The Computational Turn: Thinking About the Digital
Humanities«, Culture Machine (2011/12).

12 Wilden, System and Structure, S. 159.
13 Ebd.

55

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

zwischen dem Menschen und seiner Umgebung, symbolisch darzustellen
und damit auch praktisch zu kontrollieren.

Auch hier hilft uns das von Wilden angefiihrte Beispiel, diesen Punkt
besser zu verstehen:

At a more complex level of communication, Rappaport has shown how
the Tsembaga of New Guinea employ a digital device to regulate the an-
alog relationships of the biosocial in which they live. The boundary be-
tween >not enough pigs« (to propitiate the ancestors) and >too many pigs«
(for the local ecosystem to support) is indicated by the planting or the
uprooting of a symbolic tree. The either/or status of the tree indicates
»to whom it may concernc« that the relationships between system (the
Tsembaga) and environment (nature, pigs, other local groups) is about
to change. The system is complex, having to do with war and peace, rit-
ual, and the amount of available protein (energy = pigs) in the system.
At the termination of intergroup hostilities, there are never enough pigs
to slaughter to properly propitiate the ancestors for future success in
war. A symbolic debt is created. After a certain period of truce during
which the pigs are allowed to multiply, however, the pig population be-
comes too great for the local ecosystem to support. When the complains
about the pigs’ destruction of vegetable gardens reach a certain intensity
(when there are smore« rather than >less< pigs), the tree is uprooted, the
ritual preparations for war begin, and the mature pigs are slaughtered.™

Die digitale Organisation der Realitit zeigt sich hier in der Praxis der
Tsembaga, das Verhiltnis zwischen sich selbst und der Umwelt durch die
Abgrenzung zwischen dem Zustand »zu wenig Schweine« und dem Zu-
stand »zu viele Schweine« zu regeln. Das Uberschreiten der Grenze, die
den Ubergang von einem Zustand zum anderen markiert, ist mit der Ein-
fuhrung praziser Praktiken und Rituale verbunden, dem AusreifSen von
Biaumen und dem Beginn des Krieges oder dem Pflanzen von Baumen
und dem Beginn des Friedens. Die binire Logik des Digitalen wird also
genutzt, um die komplexen analogen Beziehungen zwischen den Arten
(Mensch-Tier und Mensch-Pflanzen) und zwischen den Gemeinschaften
(Tsembaga-Volk-andere Volker) unter symbolischer und realer Kontrolle
zu halten.’s An diesem Beispiel wird die besondere Beziehung zwischen
dem Digitalen und dem Symbolischen deutlich. Wenn es sich bei der Di-
gitalisierung tatsiachlich um eine Grenzziehung handelt, die konventio-
nell und funktional ist, dann hat die Digitalisierung eine symbolische
Beziehung zum Realen (oder bringt sie mit sich), wobei sich die Figu-
ren des Realen vom undeutlichen und kontinuierlichen Hintergrund des
Realen abheben, indem sie sich von ihm ablosen und ihn diskretisieren.

14 Wilden, System and Structure, S. 160.
15 »Digitalization is thus a TOOL employed to maintain an overall analog re-
lation: the survival of the ecosystem as a whole.« (Ebd.)

56

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DISKRETISIERUNG DES REALEN

Diese symbolische Diskretisierung und Abgrenzung bringt Relationen,
Figuren und Zustinde zum Vorschein, die dem Menschen als Orientie-
rung dienen. Denn das Herauslosen bestimmter Figuren aus dem Hinter-
grund privilegiert bestimmte Relationen gegentiber anderen und macht
sie damit bedeutsam (z.B. Schweine-Baume Frieden-Krieg), was auch
heifSt: entscheidend fir die Definition und Steuerung der Komplexitit
der Wirklichkeit.

Wihrend die logische Form des Digitalen either/or ist, ist die Logik
des Analogen both/and. Das Analoge arbeitet in der Tat mit linearen und
kontinuierlichen Groflen, um andere GrofSen (per Analogie) darzustel-
len, es schafft keine Trennungen (gaps) und ist deshalb kontinuierlich,
d.h. ohne Liicken. Im analogen System gibt es also keine Null (so wie es
auch kein Of geben kann), weil alle Groflen positiv sind. Das Digital hin-
gegen beruht genau auf der kombinatorischen Moglichkeit diskreter Ele-
mente, die durch die On/Of-Grenze der bindren Logik geschaffen wird.
Im Digitalen — das ist klar — gibt es nicht nur die Null, sondern dieser mit
der Null geschaffene »Zwischenraum« ist essentiell, schliefSlich sind es
genau diese »Locher«, die die diskreten Elemente hervorbringen sowie
sie positionierbar und repositionierbar machen, also die kalkulatorische
Moglichkeit und die Quantifizierung eroffnen.'¢ Wie Wilden schreibt:

»The analog computer cannot represent nothing (no-thing) because it
is directly or indirectly related to >things¢, whereas the >language« of the
digital computer is essentially and arbitrary in relation to >things-. [...]
The analog computer is an icon or an image of something >real<, where-
as the digital computer’s relationship to >reality< is rudimentarily simi-
lar to language itself«.'7

Dies ist ein entscheidender Punkt, weil er einen grundlegenden Unter-
schied zwischen den beiden Termina festlegt, nimlich die Unmittelbar-
keit des Analogen und den mittelbaren Charakter des Digitalen, womit
auch die »privilegierte« Beziehung des Analogen zur Realitdt anerkannt
wird.

Der Begriff, mit dem Wilden das Analoge beschreibt, ist bezeichnen-
derweise der des Ikons, d.h. eines Bildes, das unmittelbar real ist, wih-
rend das Digitale einer konventionellen Kodifizierung (wie der Sprache)
bedarf, d.h., seine Beziehung zur Realitit wird durch einen Code, eine
Grenze, ein System vermittelt. Wenn also das Analoge IKONISCH ist,
dann ist das Digitale SYMBOLISCH, ein Begriff, den Wilden nicht direkt
einfiihrt, der aber fur die in diesem Kapitel vorgebrachten Argumente
grundlegend ist; und wir konnen hinzufiigen, dass das Digital nicht nur
symbolisch, sondern auch TRANSZENDENTAL ist, denn wie Wilden
in einer FufSnote schreibt: » A digital code is >outside« the sender and the

16 Vgl. Wilden, System and Structure, S. 161-162.
17 Wilden, System and Structure, S. 162-163.

57

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

receiver and mediates their relationship; an analog code IS the relation-
ship that mediates them«.™®

Aber was bedeuten ikonisch und symbolisch in diesem Zusammen-
hang? Obwohl Wilden die Arbeiten des Logikers und Semiotikers
Charles Sanders Peirce nicht direkt zitiert, erlaubt es uns Wildens Ver-
wendung des Begriffs Ikon sicherlich, seine Thesen mit Peirces Gedan-
ken und seiner Definition von Ikon, Index und Symbol zu verkniipfen,
um zu versuchen, die Annahme tiber die Tkonizitit des Analogen und die
Symbolizitit des Digitalen zu vertiefen.

In seiner semiotischen Klassifizierung definiert Peirce die verschiede-
nen Arten, in denen ein Zeichen einen Gegenstand bezeichnet: Das Tkon
bezeichnet durch Ahnlichkeit (likeness), der Index durch eine tatsichli-
che Verbindung mit dem Referenz-Objekt und das Symbol schliefSlich
durch einen »Habitus«, eine dem Interpreten eigene Konvention. Aber
erst die Art und Weise der Verwendung der semiotischen Theorie von
Peirce, die der Anthropologe Eduardo Kohn in seinem Buch How For-
ests Think: Toward an Anthropology Beyond the Human macht, ent-
hiillt deren Bedeutung fiir die vorliegende Arbeit. In der Tat schlagt Kohn
eine Anthropologie jenseits-des-Menschlichen (nicht post- oder trans-hu-
man) vor, die in der Lage ist, sich von einer anthropozentrischen Sicht-
weise zu 1osen, und die das Nicht-Menschliche nicht mit ihren eigenen
(menschlichen) Formen (z.B. der Sprache) kolonisiert, ohne die Unter-
schiede und Eigenheiten der menschlichen Welt einzuebnen. Fiir Kohn
sind der Mensch und seine Formen daher emergente Formen (und da-
mit eng abhingig) von den Formen des Lebens. Er schreibt: »What we
share with nonhuman living creatures, then, is not our embodiment, as
certain strains of phenomenological approaches would hold, but the fact
that we all live with and through signs. We all use signs as >canes< that
represent parts of the world to us in some way or another. In doing so,
signs make us what we are«.™

Es ist die konstitutive semiotische Natur des Lebens, die den Men-
schen an das Bios bindet und die das Leben erst zu dem macht, was es
ist: Weil das Leben denkt, denkt der Menschen, und weil das Leben re-
prasentiert, kann der Menschen reprisentieren.>® Kohn greift die Klas-
sifizierung von Peirce auf, um zu argumentieren, dass jede Lebensform,
gerade weil sie lebendig ist, in der Lage ist, Zeichen in den Modi des Iko-
nischen und des Index zu schaffen und zu interpretieren, Modi, aus de-
nen —als menschliche Besonderheit — das Symbolische hervorgeht. Ikoni-
zitat und Indexikalitit sind also tiefgreifendere Formen des semiotischen

18 Wilden, System and Structure, Fufinote 10, S. 173.
19 Eduardo Kohn, How Forests Think: Toward an Anthropology Beyond the

Human, Berkley - Los Angeles: University of California Press 2013, S. 9.
20 Ebd.

58

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DISKRETISIERUNG DES REALEN

Handelns, die jeder lebenden Form eigen sind; aus ihnen entsteht das
Symbolische, das uns vom Rest des Zoes unterscheidet, aber die semio-
tische Beziehung zu ihm nicht abbricht.?* Die Auswirkungen dieser The-
orie auf das Verstindnis des Digitalen und des Analogen und ihre Bezie-
hung zu Cassirers Philosophie der symbolischen Formen werden spater
behandelt, jetzt geht es zunichst darum, die Bedeutung von Ikon, Index
und Symbol und ihre Beziehung in diesem einzigartigen Kontext zu un-
tersuchen.

Als erste Form des Zeichens impliziert das Ikon eine unmittelbare
Ahnlichkeit mit dem Gegenstand, den es bezeichnet, in dem Sinne, dass
»it involves a thought that is like its object«.>> Diese Ahnlichkeit ist eben-
so funktional wie transparent, d.h., sie macht das Tkon vom Objekt*? un-
unterscheidbar: »Iconicity, the most basic kind of sign process, is highly
counterintuitive because it involves a process by which two things are
not distinguished «.>* Das Merkmal der Ikonizitat ist also die Ununter-
scheidbarkeit, das Nichtwahrnehmen von Unterschieden und damit das
Verbleiben im Kontinuum. Aber gerade wegen seiner Transparenz ist
das Tkon ein Zeichen, das keine neuen Zeichen und Signifikanten her-
vorbringt. Und daher muss die Semiose das Ikon in komplexere Zeichen
umwandeln, um tatsichlich neue Informationen zu liefern.>s

Der Index geht also aus dem Ikon hervor, er fiihrt iiber die blofle Ahn-
lichkeit hinaus, weil der Index im Gegensatz zum Ikon einen Unterschied
hervorhebt und deshalb neue Informationen liefert. Dieser Verweis auf
eine Differenz (zwischen Index und Objekt) stellt die Indexlogik des Zei-
chens dar, die auf etwas anderes als das Zeichen selbst verweist. Der In-
dex liefert uns neue Informationen, weil er auf etwas verweisen kann,
das nicht unmittelbar vorhanden ist, aber mit ihm in Verbindung steht.
Die indexikalische Referenz impliziert also eine Uberwindung der Ikoni-
zitdt, aber gleichzeitig: »it emerges as a result of a complex hierarchical
set of associations among icons«.*® Der Index ist also vom Ikonischen
abhingig (und nicht umgekehrt), tbertrifft es aber gleichzeitig, indem
er die semiotische Ordnung verkompliziert. Ein dhnliches Verhiltnis der

21 Kohn, How Forests Think, S. 51.

22 Ebd.

23 Das Beispiel von Kohn ist aufschlussreich: »How did walking sticks come
to be so invisible, so phantom like? That such a phasmid looks like a twig
does not depend on anyone noticing this resemblance — our usual under-
standing of how likeness works. Rather, its likeness is the product of the
fact that the ancestors of its potential predators did not notice its ancestors.
These potential predators failed to notice the differences between these an-
cestors and actual twigs.« (Ebd.)

24 Ebd.

25 Kohn, How Forests Think, S. 51-52.

26 Kohn, How Forests Think, S. 52.

59

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

Emergenz kennzeichnet auch die Beziehung zwischen Index und Sym-
bol. Wenn das Symbol tatsichlich auch durch Differenz funktioniert
und somit informiert, so tut es dies auf andere Weise als der Index und
fiigt der Semiose eine letzte Ebene der Komplexitit hinzu. Das Symbol
funktioniert auch durch eine indexikalische Referenz, d.h., das Symbol
zeigt auch etwas an, aber nicht direkt, sondern vermittelt. Um zu funk-
tionieren, braucht das Symbol namlich einen Kontext oder eine kon-
ventionelle Beziehung, also eine zugrundeliegende Logik und, so kénnte
man sagen, eine transzendentale Ebene, die im Zeichen nicht unmittel-
bar gegeben ist.

Die symbolische Referenz ist eine einzigartig menschliche Dynamik,
aber auch sie hangt vom Index und, noch tiefer, vom Ikonischen ab und
entsteht daraus; fiir Kohn ist das Symbolische daher eine Dynamik, die
aus der Semiose des Lebens entsteht, die sowohl ikonisch als auch inde-
xikalisch ist.>” Aus dem Ikon entsteht demnach der Index und aus ihm
das Symbol, in einer >Dynamik der Emergenz«, die sowohl im logischen
als auch im ontologischen Sinne richtungsweisend ist.**

Das Symbol, das ein konkretes Element mit einem idealen Element in
Beziehung setzt, bringt eine Vermittlung mit sich, die der Index und das
Ikon nicht kennen. Es enthalt somit in gewissem Sinne auch eine — als
wesentlich empfundene — Trennung zwischen der symbolischen Ebene
des Menschlichen und der semiotischen Ebene des Lebens »jenseits-des-
Menschlichen«. Das symbolische Denken ist das, was uns idealerweise
von der unmittelbaren ikonischen und indexikalischen Realitit trennt;
es stellt somit jene Zasur dar, an der die scharfe Trennlinie zwischen dem
Menschlichen und dem Nicht-Menschlichen gezogen wird.

Wenn es also stimmt, wie Cassirer argumentiert, dass das Eintreten
in das Symbolische ein Eindringen in den menschlichen »Lebensraum«
der Kultur ist, scheint Kohn eine neue Losung fiir die komplexe Bezie-
hung zwischen dem Symbolischen und der Wirklichkeit, also zwischen
Mensch und Wirklichkeit, anbieten zu konnen. Fiir Cassirer ist und kann
die Wirklichkeit (vermittelt durch symbolische Formen) immer nur eine
Wirklichkeit fir den Menschen sein, weil die symbolische Funktion des
Bewusstseins den Menschen in sein eigenes Netz einschliefSt. Und genau
iber diese durch das symbolische Denken geschaffene Trennung schreibt
auch Kohn, der mit Cassirer — wie gesehen — die Annahme teilt, dass die
menschliche Besonderheit gerade in der Funktion des Symbols zu fin-
den ist. Wenn Cassirer jedoch mit seiner Metaphysik der symbolischen

27 »The semiosis of life is iconic and indexical. Symbolic reference, that which
makes humans unique, is an emergent dynamic that is nested within this
broader semiosis of life from which it stems and on which it depends.«
(Kohn, How Forests Think, S. 55).

28 Ebd.

60

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DISKRETISIERUNG DES REALEN

Formen und der Perspektive des symbolischen Idealismus die Entstehung
der menschlichen Form und ihre notwendige Vermittlung erfasst, ldsst
er die Tiir, die das Menschliche iiber sich hinausfiihrt, verschlossen. Das
heif$t, Cassirer stellt nicht die Frage »what kind of world is this that lies
out there beyond the symbolic?«.> Er weist die Moglichkeit zuriick, dass
der Mensch die Schwelle des Symbolischen tiberschreiten und mit dem
Vor-symbolischen interagieren kann.

Die Metaphysik der symbolischen Formen liefert die philosophische
Erklarung fir die symbolische, dreidimensionale (Ich-Du-Es) und ver-
mittelte »Natur« der menschlichen Realitit, aber sie hat das anthropozen-
trische Laster, die menschliche Realitat als die einzige zu betrachten, die
zdhlt, und daher auch als die einzige, die fir uns Menschen wirklich exis-
tiert, weil sie die einzige ist, die fir uns greifbar ist. Der Anthropologie
Kohns hingegen gelingt es, die Schwelle des Menschlichen zu tiberschrei-
ten und gleichzeitig der Philosophie der symbolischen Formen gerecht zu
werden, weil sie das Symbolische nicht zu einem menschlichen Wunder,
sondern zu einer aus dem Zoes hervorgehenden Dynamik macht. Weil
er die Konzepte der firsiness,> secondness’* und insbesondere der third-
ness von Peirce tibernimmt, wird Kohn dazu veranlasst, neu zu iiberden-
ken, was mit dem Realen gemeint ist.>* Die thirdness bezieht sich auf die
Existenz von generals, die real sind:

That is, habits, regularities, patterns, relationality, future possibilities,
and purposes what he [Peirce, Anm. d. Verf.] called thirds — have an
eventual efficacy, and they can originate and manifest themselves in
worlds outside of human minds. The world is characterized by >the ten-
dency of all things to take habits« (CP 6.101): the general tendency in
the universe toward an increase in entropy is a habit; the less common
tendency toward increases in regularity, exhibited in self organizing pro-
cesses such as the formation of circular whirlpools in a river or crystal
lattice structures, is also a habit; and life, with its ability to predict and
harness such regularities and, in the process, create an increasing array

29 Ebd.

30 »Peirce’s realism also encompasses something he called >firstness.« Firsts are
»>mere may-bes, not necessarily realized.< They involve the special kind of re-
ality of a spontaneity, a quality, or a possibility (CP 1.304), in its >own such-
ness< (CP 1.424), regardless of its relation to anything else«. (Kohn, How
Forests Think, S. 58).

31 »The element of the real that is easiest for us to comprehend is what Peirce
called >secondness.< The crashing palm is a quintessential second. Second-
ness refers to otherness, change, events, resistance, and facts. Seconds are
sbrutal< (CP 1.419). They >shock< (CP 1.336) us out of our habitual ways of
imagining how things are. They force us to >think otherwise than we have
been thinking« (CP 1.336).« (Ebd.)

32 Kohn, How Forests Think, S. 57—60.

61

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

of novel kinds of regularities, amplifies this tendency toward habit tak-
ing. This tendency is what makes the world potentially predictable and
what makes life as a semiotic process, which is ultimately inferential,
possible. For it is only because the world has some semblance of regu-
larity that it can be represented.3

Jeder symbolische Prozess beinhaltet diese >Drittheit<, denn er impliziert
eine Vermittlung, d.h., er vermittelt zwischen einem Etwas und einem
Jemandem.3* Aber auch wenn das Symbolische diese >Drittheit« mit sich
bringt, bleibt diese unabhiangig vom Symbolischen: » Generality, the ten-
dency toward habit, is not a feature that is imposed on the world by a
semiotic mind. It is out there. The thirdness in the world is the condition
for semiosis, it is not something that semiosis >brings« to the world«.3s
Dies ist ein grundlegender Punkt, denn er erlaubt es uns, die Beziehung
zwischen dem Symbolischen und dem Realen in einem neuen Sinne zu
verstehen. Denn wenn es stimmt, dass, wie fiir Cassirer, das Menschliche
durch die symbolische Funktion entsteht, so entsteht sie wiederum aus
der >Drittheit< des Realen und ist von ihr abhangig, was bedeutet: »Our
thoughts are like the world because we are of the world«.3¢

Der Mensch ist also in das Symbolische verstrickt, so wie das Symboli-
sche in die Semiose des Lebens und die Drittheit des Realen verstrickt ist.
In diesem Beziehungsgeflecht ist der Mensch in der Welt verortet: imma-
nent im umfassenderen Kontext des Zoes und des Realen und gleichzei-
tig gekennzeichnet durch seine eigentiimliche transzendentale »Natur«.
In der Konstellation von Kohn-Cassirer wird deutlich, dass das Symboli-
sche keinen Ausriss aus dem Zoes oder einen Kifig darstellt, sondern ein
durchlissiges und dynamisches Netzwerk, das die menschliche Umwelt
konstituiert und ordnet. Beide Autoren warnen jedoch vor der entfrem-
deten und »monomanischen« Tendenz des Symbolischen, das neurotisch
werden kann und sich nur noch in sich selbst bewegt und so wirklich aus
dem arteniibergreifenden Netzwerk des Lebens ausbricht.3”

33 Kohn, How Forests Think, S. 59.

34 Ebd.

35 Ebd.

36 Kohn, How Forest Think, S. 6o. Diese Erweiterung von Cassirer um Kohn
wird durch die morphologische Natur seiner Philosophie ermoglicht.
Goethes Morphologie erlaubt es Cassirer nimlich, Kontinuitat in der Dif-
ferenz zu denken. Die Nihe zwischen Cassirers Philosophie und der von
Peirce wurde auflerdem von Krois festgestellt und analysiert. Vgl: John
Michael Krois, »More than a Linguistic Turn in Philosophy. The Semiotic
Programs of Peirce and Cassirer«, in: Horst Bredekamp/Marion Lauschke
(Hg.), Bildkorper und Korperschema. Schriften zur Verkorperungstheorie
ikonischer Formen, Berlin: Akademie Verlag 2011.

37 »Aber gerade, wenn man sich die Bedeutung, die die Sprache fir den
Aufbau der Vorstellungswelt und der Welt der Phantasie besitzt, voll

62

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DISKRETISIERUNG DES REALEN

Die Starke der Anthropologie von Kohn ist es, die Schwelle zur sym-
bolischen »Festung« fiir den Menschen offen zu halten, die der Philoso-
phie von Cassirer ist es, zu analysieren, wie sich der Mensch in jener be-
wegt und wie vielfaltig die Tiefe des Symbols ist. Beide Philosophen sind
sich bewusst, dass das Menschliche (und das Leben) sich durch und in
Zeichen vollzieht und dass der Mensch der symbolischen Vermittlung
bedarf, indem er sich in die Folgen der pharmakologischen Natur des
Symbols verstrickt (§ 1.3).

Aber wenn das Symbolische so eng mit dem Menschlichen verbunden
ist, was bedeutet es dann, dass das Digitale symbolisch ist? Es ist offen-
sichtlich, dass diese Definition iiber den rein konventionellen Charak-
ter des Digitalen hinausgeht und es auf einer metaphysischen und onto-
logischen Ebene einbezieht: In diesem Sinne wird das Digitale zu einer
Art des Seins und des Daseins in der Welt des Menschen, was auch seine
(reale oder symbolische) Abgrenzung (Diskretisierung) vom (analogen)
Kontinuum des Lebens mit sich bringt.

Die Debatte uber Analoges und Digitales, die in den breiteren semio-
tischen (aber auch metaphysischen und ontologischen) Kontext des Ver-
haltnisses zwischen Ikonizitiat und dem Symbolischen gestellt wird, 16st
sich nicht nur endgiiltig vom Diskurs tiber kontingente Technologien,
sondern wie Alexander R. Galloway in Golden Age of Analog schreibt:
»So digital and analog [...] understood as synonyms for discrete and
continuous they also pertain to long-standing philosophical discussions
around similarity, identity, difference, and representation«.’* Galloway
ist der Ansicht, dass es eine besondere Beziehung zwischen dem digitalen
und dem philosophischen Denken gibt,* die eng mit der symbolischen
Natur des Digitalen verbunden ist und die uns langsam zu einer Defini-
tion des digitalen Denkens fiihrt.

vergegenwirtigt, scheint sich hieraus gegen sie ein letzter und entscheiden-
der Einwand zu ergeben. Denn wenn sie sich hierin als ein spezifisches Mit-
tel der >Menschwerdung, der Anthropogonie erweist, so scheint sie eben da-
mit auch fir immer in den Grenzen des Anthropomorphismus beschlossen
und in ihnen gefangen zu bleiben. Sie entfaltet aus sich eine immer reichere
und immer feiner gegliederte Welt von Symbolen — aber sie spinnt sich da-
mit auch immer tiefer in diese selbst geschaffene Welt ein. Sie vermag nie-
mals zum eigentlichen Wesen der Dinge vorzudringen sondern muf an sei-
ne Stelle das blofle Zeichnen setzen.« (Ernst Cassirer, »Die Sprache und der
Aufbau der Gegenstandswelt«, in: ders., Schriften zur Philosophie der sym-
bolischen Formen, Hamburg: Meiner 2009, S. 214; vgl. »The Feeling of
Radical Separation« in Kohn, How forest Think, S. 42—57).

38 Galloway, »Golden Age of Analog«, S. 212.

39 Alexander R. Galloway, Laruelle. Against the Digital, Minneapolis-London:
University of Minnesota Press 2014, S. xviii.

63

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

How could it be possible that philosophy and digitality are the same
thing? The question will be engaged more fully in the first part of the
book, but the crux of the matter is that philosophy is rooted in distinc-
tion. Whether the metaphysical distinction between essence and instance
or the political distinction between friend and foe, philosophy relies on
opposition, reflection, or relation between two or more elements. Like-
wise, digitality entails a basic distinction, whether zeros and ones or
some other set of discrete units — the four nucleobases of the genetic
code or the twenty-six letters of the alphabet are just as digital as the
base-two numeric encoding used in binary computers. Any digital medi-
um will have a bed of genetically distinct elements. These elements form
a homogeneous substrate from which constructions are built.+

Das Digitale und die Philosophie, die beide auf Unterscheidung (distinc-
tion) beruhen, stellen Denkformen dar, die durch Diskretisierung und
Abstraktion funktionieren und deren Funktion gerade darin besteht, eine
Unterscheidung, eine klare Differenz in den >Fluss< des Erlebens und der
Realitat einzufiigen und eine Welt der Gegenstinde zu konstituieren. In
gewisser Weise scheint Galloway vorzuschlagen, dass die Philosophie
eine Art Digitalisierung des Denkens darstellt, weil sie eine Distanzierung
von der Welt und eine Definition von Grenzen beinhaltet.

Es soll daher der Versuch einer besseren Definition dessen unternom-

men werden, was analoges und digitales Denken ist. Kehren wir zu Wil-
den und zwei Fuf§noten zuriick:

[FuSnote 7] I would also speak of analog thinking or knowing and dig-
ital thinking or knowing, as well as of analog and digital communica-
tion. The analog would cover the emotive, the phatic, the conative, and
the poetic; the digital, the cognitive and the meta lingual.+

[FuSnote 8] The epistemological necessity of mapping discontinui-
ty onto continuity must be emphasized. Epistemology is a matter of
where you draw the line; every logos deals with boundaries. The same
is true of any conceptual relation: metaphor and metonomy, closed and
open system, energy and information — and, of course, the analog/dig-
ital line itself.

This is not to say that all knowledge is digital, although many philoso-
phers seem to think so, or at least behave as if it were. Most knowledge
is analog. Only the divine power of abstraction (Verstand), to use Hegel’s
term, is digital. Most of our knowledge or understanding (in the usual
sense) is communicated analogically, by imitation, for example.+

40 Galloway, Laruelle, S. xix.

41
42

Wilden, System and Structure, S. 166.

Wilden, System and Structure, S. 166-167. Das Zitat lautet weiter: »In our
universities, significantly enough, analog knowledge — and especially the
(analog) context of (digital) knowledge — is generally denied, rejected, or

64

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DISKRETISIERUNG DES REALEN

Das Feld des Emotionalen, des Poetischen usw. dem Analogen zuzu-
ordnen, bedeutet, dessen ikonischen Charakter, nun angereichert durch
die Gedanken Kohns, noch einmal zu betonen. Das Analoge ist also
der Modus, um iiber das Kontinuum der Realitit und die Ikonizitit
des Lebens nachzudenken. Es ist — neben dem Digitalen — eine Form,
die das menschliche Denken annehmen kann, eine » Vision«, zu der das
Auge fihig ist, um seine eigene Wirklichkeit zu organisieren. Das Analo-
ge entspricht der Fahigkeit, Kontinuitit zu erkennen, die unzihligen Un-
terschiede zu antizipieren, wie Galloway schreibt: » The analog brings to-
gether heterogeneous elements into identity, producing a relation of non
distinction«.+ Gerade wegen seiner Fahigkeit, Unterschiede nicht zu be-
merken, also im Wege der Ununterscheidbarkeit zu arbeiten, ist das Ana-
loge ikonisch und damit immer immanent, d.h. mit dem Realen zusam-
menfallend: »The analog is the real with no abstraction, no reduction,
no sampling or capture. This is not to deny that the analog is a mode of
mediation. It is simply to claim that the analog is a mode of mediation
that always remains within the real«.#

Ein analogisches Denken ist daher ein Denken, das sich in dieser Im-
manenz, in diesem Netzwerk von Korrelationen und kontinuierlichem
becoming zu bewegen sucht. Wie Galloway in seinem Artikel » Golden
Age of the Analog« darlegt, scheinen sich die Philosophie und die Geis-
teswissenschaften im Zeitalter der vollendeten digitalen Revolution im-
mer mehr in Richtung eines analogen Denkens und einer analogen Me-
thode zu bewegen; das heifst, in Richtung einer — auch sprachlichen
— Betonung der empirischen Materialitit und ihrer Assemblagen, ihrer
Vernetzung und Hybridisierung;:

First and foremost, analog methods focus on real materiality as assem-
blage, multiplicity, heterogeneity, and difference. Analog ontology, thus,
favors deterritorialization over territorialization, becoming over being,
process over stasis, the open over the closed. This generates an analog
ethics defined through doing, action, production, creativity, experimen-
tation, and pragmatism. Analog causality operates via chance, accident,
and chaos. And analog aesthetics means gaps, slippage, patchiness, and
messiness.*s

ignored — except where its recognition can’t do much harm, as in art and
music departments, or where it simply has to be taken into account, as in
medical schools (which are very interested in the problem of analog simu-
lation), for no amount of digitalization can properly describe the touch of a
surgeon’s knife, which can have rather sudden either/or effects«.

43 Galloway, Laruelle, S. xxix.

44 Galloway, »Golden Age of the Analog«, S. 230.

45 Galloway, »Golden Age of the Analog«, S. 219. Galloway nennt — neben an-
deren —als Autor:innen Anna Lowenhaupt Tsing, Jane Bennet und natiirlich
Alfred North Whitehead und Gilles Deleuze als grundlegenden Einfluss. Ich

65

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

Der sogenannte Analog Turn will den digitalen Binarismus und damit
auch die fiir das digitale Denken typische Transzendenz iiberwinden: Die
Immanenz wird in den Vordergrund geriickt und das Denken versucht,
sich in ihr zu bewegen.# Digitales Denken funktioniert im Grunde ge-
nommen genau umgekehrt wie analoges Denken; es fihrt zu Unterschie-
den und zur Definition von Grenzen: » The digital is the basic distinction
that makes it possible to make any distinction at all. The digital is the
capacity to divide things and make distinctions between them. Thus not
so much zero and one, but one and two«.4”

Das digitale Denken ist ein symbolisches und oft bindres Denken, das
auf der zentralen Bedeutung von Codes und Logik und dem Primat von
Text, Wort und Symbol aufbaut. Galloway nennt bezeichnenderweise
den Strukturalismus und den Poststrukturalismus als »digitale« Denk-
stromungen, aber auch explizit Ernst Cassirer selbst, der ein digitaler
Denker ist, weil er das Problem des Symbolischen in den Mittelpunkt
seines philosophischen Projekts stellte.+®

Die symbolische Wurzel des Digitalen verkompliziert seine Beziehung
zum Realen, und bereits in der Debatte um Analoges und Digitales in
den 1940er und 1950er Jahren kam die Idee auf, dass das Digitale, ge-
rade weil es symbolisch ist, ein menschliches Artefakt und daher nur
konventionell ist: eine Fiktion, die niitzlich ist, um die »wahre« Reali-
tat zu beschreiben, die aber analog und nicht digital ist.# Die Korrela-
tion zwischen dem Analogen und Realitdt und dem Digitalen und Fikti-
on ist auch heute noch offensichtlich und ist wahrscheinlich die Wurzel
des Vorurteils tber die geringere Realitit und Authentizitit der digita-
len virtuellen Realitit.

denke, Eduardo Kohn koénnte auch in die Liste der analogen Denker aufge-
nommen werden.

46 Galloway, »Golden Age of the Analog«, S. 216-220.

47 Galloway, Laruelle, S. xxix.

48 Galloway, »Golden Age of the Analog«, S. 213-216. »In the end is it still
possible to periodize the heyday of analog thinking? What about digital
thinking? Consider again the 1960s, ’70s, and ’8os, and the high-water
mark of poststructuralism. Consider the age of écriture, of Jean-Joseph
Goux and the theory of symbolic economies in Sigmund Freud or Karl
Marx. Consider the notion that the unconscious is structured like a lan-
guage or that there is nothing outside of the text. This, I suspect, represented
peak digitality, at least from the recent past. By contrast, consider the mid-
1990s through to today, the shift into full-fledged Deleuzeanism, the dom-
inance of Latourian methods in the social sciences, the rise of radical em-
piricism, new materialism, pragmatism and the various arguments against
method, or even the how-we-read-now debates in literary criticism. This
represents peak analogicity, the golden age of analog.« (S. 231).

49 Galloway, »Golden Age of the Analog«, S. 212-213.

66

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DISKRETISIERUNG DES REALEN

Dieses Vorurteil, das Realsein des Analogen und das Konventionsein
des Digitalen, muss jedoch analysiert werden, bevor es verworfen wird,
denn in seinen Falten liegt ein grundlegender Aspekt verborgen im Hin-
blick auf die Definition der digitalen Welt als symbolische Form.

In meiner Argumentation habe ich in der Tat die Beziehung zwischen
Analog-Tkon-Real hervorgehoben und damit die Zugehorigkeit des Ana-
logen zu einer Ebene, die eigentlich authentischer zu sein scheint, weil sie
der vor-symbolischen Ebene der Wirklichkeit angehort und tiefer ist als
das Symbolische, das aus ihr hervorgeht und einzigartig menschlich ist.
Wenn das Digitale und das Symbolische ein menschlicher sModus« sind,
dann sind das Analoge und das Ikonische ein - Modus« des Zoes. Diese
Perspektive ist jedoch problematisch, weil sie eine Substantivierung von
analog und digital beinhaltet und sie als Synonyme von real und symbo-
lisch darstellt. Um dieses Hindernis zu iiberwinden, ist es nicht so sehr
notwendig, diese Beziehungen aus den Angeln zu heben; vielmehr muss
sie von einer substantiellen auf eine funktionale Ebene gebracht wer-
den. Analog und digital sind »geistige«, d.h. symbolische Funktionen,
und nicht zwei verschiedene Substanzen oder ontologische Ebenen: Es
ist unmoglich, hier von groflerer oder geringerer Authentizitat zu spre-
chen, weil beides menschliche Formen der Beschreibung, Organisation
und Schaffung von Realitit bleiben. Der Mensch ist zu beidem fihig,
und das Denken bedient sich ihrer in Formen, die immer auch hybridi-
siert sind, sodass man nicht von rein digitalen und rein analogen For-
men sprechen kann, so wie es auch keine reinen symbolischen Formen
gibt, sondern diese sich immer in Allianz oder im »Kampf« miteinan-
der befinden (§ 1.2).

Wenn analog und digital Funktionen und keine Substanzen sind, muss
die Argumentation bis zu einem Punkt gefithrt werden, der sie in ei-
nen Widerspruch zu bringen scheint: Wenn namlich die substantivisti-
schen Gleichungen analog=real und digital=symbolisch nicht moglich
sind, weil analog und digital Funktionen sind, dann sind beide symbo-
lisch, d.h. beide sind Méglichkeiten des Symbolischen. Nicht nur das Di-
gitale >erschopft« das Symbolische, sondern auch das Analoge befindet
sich bereits innerhalb des symbolischen Kreises. Das Symbolische bleibt
die differenzierbare Funktion, d.h. in den verschiedenen symbolischen
Formen deklinierbar, die im ersten Kapitel analysiert wurden. Wenn wir
mit Kohn tiber Cassirer hinausgehen, kénnen wir jedoch hinzufiigen,
dass die symbolische Natur des Menschen der Notwendigkeit entspricht,
durch Zeichen zu >gehen« (weil wir leben) und notwendigerweise auch
durch die Vermittlung des Symbols (weil wir Menschen sind). Es gibt
also keine absolute und kornig stabile Realitit, sondern das Leben — in
seinen vielfiltigen und artenreichen Formen — entfaltet sich in mehreren
Dimensionen. Die symbolische Form des Menschen ist eine dieser Mog-
lichkeiten und ist ebenfalls dynamisch und, vor allem, offen.

67

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

Wenn die symbolische Pragnanz der menschlichen Erfahrung die ver-

mittelte Natur der Beziehung zwischen Mensch und Wirklichkeit und
damit die Notwendigkeit,° sich in symbolischen Formen zu objektivie-
ren, impliziert, bleibt diese symbolische Grenze durchlissig.s* Wir kon-
nen unser symbolisches Gewand nicht ablegen, aber es taucht auf und
nimmt an der Semiose des Lebens teil. Ich schlage also vor, dass das Ana-
loge die Form ist, in der wir die Kontinuitdt denken, und das Digitale die
Art, die Diskontinuitit zu denken.

so Ich beziehe mich auf Cassirer: »Unter ssymbolischer Pragnanz« soll also die

51

Art verstanden werden, in der ein Wahrnehmungserlebnis, als >sinnliches«
Erlebnis, zugleich einen bestimmten nicht-anschaulichen Sinn in sich faf$t
und ihn zur unmittelbaren konkreten Darstellung bringt. Hier handelt es
sich nicht um blof§ perzeptive Gegebenheiten, denen spater irgendwelche ap-
perzeptiven Akte aufgepfropft wiren, durch die sie gedeutet, beurteilt und
umgebildet wiirden. Vielmehr ist es die Wahrnehmung selbst, die kraft ihrer
eigenen immanenten Gliederung eine Art von geistiger Artikulation gewinnt
— die, als in sich gefiigte, auch einer bestimmten Sinnfligung angehort. «
(Cassirer, Philosophie der Symbolischen Form,Bd. 111, S. 23 1). Uber den Be-
griff der symbolischen Prignanz siehe: Oswald Schwemmer, Kulturphiloso-
phie. Eine medientheoretische Grundlegung, Miinchen: Wilhelm Fink Ver-
lag 20035; Ders., Ernst Cassirer. Ein Philosoph der europdischen Moderne,
Berlin: Akademie Verlag 1997; Viola Nordsieck, Formen der Wirklichkeit
und der Erfabrung. Henri Bergson, Ernst Cassirer und Alfred North White-
head, Freiburg - Miinchen: Karl Alber Verlag 2015.

»Making sense of this creature poses a challenge not unlike the one posed by
that other Sphinx, the one Oedipus encountered on his way to Thebes. That
Sphinx asked Oedipus, >What goes on four legs in the morning, on two legs
at noon, and on three legs in the evening?« To survive this encounter Oedi-
pus, like the members of our hunting party, had to figure out how to cor-
rectly respond. His answer to the riddle the Sphinx posed from her position
some — where (slightly) beyond the human was, >Man.<It is a response that,
in light of the Sphinx’s question, begs us to ask, What are we? That oth-
er-than-human Sphinx whom, despite her inhumanity, we nevertheless re-
gard and to whom we must respond, asks us to question what we think we
know about the human. And her question reveals something about our an-
swer. Asking what first goes on four, then on two, then on three legs simul-
taneously invokes the shared legacies of our four-pawed animality and our
distinctively bipedal peripatetic humanity, as well the various kinds of canes
we fashion and incorporate to feel our ways through our finite lives [...]«.
(Kohn, How Forests Think, S. 5). Das suggestive Zitat von Kohn themati-
siert genau die Mittelbarkeit der menschlichen Natur, die »Stocke « braucht,
um aktiv am Leben teilnehmen zu konnen.

68

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Digitales Denken oder: die Diskontinuitidt denken

In seiner 6. These, die in Laruelle. Against the Digital vorgestellt wird, defi-
niert Galloway das Digitale als »the one dividing in two«,5* d.h., die Ope-
rationalitdt des Digitalen besteht in der Diskretisierung des Kontinuums
durch Trennung, Individuation, Externalisierung, Erweiterung und Ent-
fremdung. Wie bei Wilden besteht das Digitale darin, eine Grenze einzu-
fiigen, die etwas Unbestimmtes — weil es noch in die Gesamtheit des Kon-
tinuums »eingetaucht« ist — zu einem bestimmten >Dies¢, einem Objekt,
in einer benennbaren und definierbaren Beziehung macht. Aufbauend auf
dieser These kann Galloway eine neue Geschichte des digitalen Denkens
skizzieren, die mit Sokrates und Platon beginnt und somit eng mit dem
philosophischen Denken des Westens und insbesondere mit dessen Wur-
zel, der logozentrischen Rationalitit, verbunden ist. Jeder Prozess der Ex-
ternalisierung beinhaltet eine Digitalisierung, weil ein Teil vom Ganzen
entfremdet wird: Das Eine wird externalisiert und verdinglicht zu einem
Anderen als es selbst, zu einem externen Objekt und damit fremd fiir es.

Es ist bezeichnend, dass Galloway an dieser Stelle den platonischen
Dialog des Phaidros (§ 1.3) und das Problem der Hypnomenata anfiihrt,
d.h. jener Form des Gedachtnisses, die in Objekten und Werkzeugen ex-
ternalisiert ist, welche — indem sie die menschlichen Fahigkeiten unter-
stiitzen und erweitern — als Prothesen das eigentliche menschliche Or-
gan ersetzen.53 Der pharmakologische Prozess der Externalisierung des
Gedichtnisses in einer Hypnomena entspricht — wie auch Galloway her-
vorhebts* — dem Prozess der Grammatisierung, d.h. der Digitalisierung
des Sprachkontinuums in die diskreten und kodifizierten Elemente ei-
ner schriftlichen Grammatik und damit in die Schrift (mit ihrer Kultur);
aber es ist auch der von Stiegler beschriebene mnemotechnische Prozess
und ganz allgemein jene Externalisierung des Menschen in technische,
das Gedachtnis eines Subjekts oder einer Kollektivitat festhaltende Ob-
jekte, und schliefSlich — und das ist der interessanteste Punkt — ist es das
Urphidnomen des Es, oder jene Entfremdung des Ichs vom Du der Welt,
die den Menschen dazu bringt, die eigentumliche Distanz und Vermit-
teltheit des Symbolischen zu erreichen.

Das transzendentale Subjekt, das ein ideales Subjekt, kein cogi-
to ist, entsteht aus der dreidimensionalen Struktur der urspringlichen

52 Galloway, Laruelle, S. 52

53 »As Socrates warns us in the Phaedrus, the truth of man’s sincerity can be
externalized into physical objects called the hypromenata. Such processes
of externalization are at root digital, because they extend the one beyond
its own bounds, thereby branching the one, splitting it, alienating a part of
the one into an external object.« (Galloway, Laruelle, S. 40).

54 Vgl ebd.

69

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

Phianomene des Ich-Du-Es, d.h., es entsteht bereits differenziert, also »di-
gitalisiert< zu einer Triade, die das menschliche Auge fiir die Welt 6ffnet.
Und wenn das Phanomen des Ichs als das >Eine« gedeutet werden kann
— unbestimmt und monadisch auf sich selbst konzentriert in einer mono-
manischen Relationalitit absoluter Immanenz — und daher dem Analo-
gen nahe steht, so ist das Phanomen des Es stattdessen genau jener Pro-
zess der Digitalisierung des Einen in » Viele«, d.h., der Eintritt des Ichs in
eine Welt von Objekten, von denen es sich unumkehrbar distanziert hat;
in diesem Sinne ist das Digitale transzendental, aber man konnte auch
sagen, dass die transzendentale Methode digital ist.

Transzendentalitit ist jedoch nur innerhalb der transzendentalen Per-
spektive tragfihig, die Cassirer in seiner philosophischen Reflexion ent-
wickelt hat und die offensichtlich von der kantischen Philosophie und
ihrer Neuformulierung bzw. »Modernisierung« durch die neukantiani-
sche Schule ausgeht, aber zugleich tiber beide hinausgeht. Ausgehend
von Substanzbegriff und Funktionsbegriff definiert Cassirer die funkti-
onalen, relationalen und prozessualen Wurzeln seiner philosophischen
Vision, die seine Philosophie der symbolischen Formen und seine Kultur-
philosophie prigen. Seine synkretistische Verwendung von Kants trans-
zendentalem Idealismus in Kombination mit Goethes morphologischer
Perspektive fuhrt Cassirer zur Definition der Begriffe Form und Sym-
bol als Relation und Prozess, womit er Kants starren transzendentalen
Schematismus iiberwindet, ohne jedoch die ideale Ebene einer funkti-
onalen Einheit aufzugeben, die der Pluralitit und Heterogenitit kon-
kreter kultureller und erfahrungsbezogener Formen zugrunde liegt. Das
einzig wahre » Apriori« ist fur Cassirer die Beziehung zwischen der ide-
alen Sinnebene und der empirischen Empfindungsebene,s die sich in der

55 »Der symbolische Prozefs ist wie ein einheitlicher Lebens- und Gedanken-
strom, der das BewufStsein durchflutet und der in dieser seiner stromenden
Bewegtheit erst die Vielfiltigkeit und den Zusammenhang des BewufStseins,
erst seine Fiille wie seine Kontinuitit und Konstanz zuwege bringt. Von ei-
ner neuen Seite her zeigt somit dieser ProzefS, wie die Analysis des BewufSt-
seins niemals auf >absolute< Elemente zurtickfithren kann — weil ebendie
Relation, weil die reine Beziehung es ist, die den Aufbau des BewufStseins
beherrscht und die in ihm als echtes >Aprioris, als wesensmiafig Erstes, her-
vortritt. Nur im Hin und Her vom >Darstellenden< zum >Dargestellten<, und
von diesem wieder zu jenem zuriick, resultiert ein Wissen vom Ich und ein
Wissen von ideellen wie reellen Gegenstianden.« (Cassirer, Philosophie der
symbolischen Formen, Bd. 111, S. 231 f.) Uber die Prozessualitit von Cassi-
rers Philosophie siehe: Sascha Freyberg, »Metamorphologie. Zum Wissen-
schaftsbegriff in Ernst Cassirers Phinomenologie der Erkenntnis«, in: Ralf
Miiller et al. (Hg.), Morphologie als Paradigma in den Wissenschaften, Stutt-
gart: Frohmann-Holzboog 2022; Nordsieck, Formen der Wirklichkeit und
der Erfabrung.

70

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIGITALES DENKEN ODER: DIE DISKONTINUITAT DENKEN

Form — der Gestalt — materialisiert, aber diese Beziehung wird nicht von
einer Ebene auf die andere uibertragen, sondern ist der Form selbst im-
manent: Geprdgte Form, die lebend sich entwickelt.s

Es ist der Begriff der Form selbst, der grundlegend relational ist, denn
die Form ist die intensive Beziehung zwischen dem »perspektivischen
Hervortreten[.]« und der »geistigen Leistung der Formung« und ist da-
her auch differenziell:s7 » Die Relation des >Hervortretens< bedarf homo-
gener Medialitit: der Positionierung in einem Schema, das ein Verhiltnis
zwischen Gleichartigem zur Darstellung bringt. Die Relationen der >For-
mungs, der >Strukturierung« und der >Korrelation« hingegen sind ver-
schiedene Ubertragungsfunktionen des Heterogenen«.5® Es sind die He-
terogenitdt und die Differenz der Formen, die das Faktum darstellen, von
dem auszugehen ist und dessen Moglichkeitsbedingungen aufgesptirt
werden mussen. In diesem Punkt kann das Digitale als ein grundlegen-
des Moment der Metaphysik des Symbolischen gedacht werden, insofern
es die Differenz von Sinn und Sinnlichkeit ist, die den Ausgangspunkt des
symbolischen Prozesses darstellt, die aber auch die Moglichkeit der Be-
ziehung zwischen ihnen in der konkreten Immanenz der Formen mit sich
bringt. Die Begriffe der Form und des Symbols sind in diesem Sinne digi-
tal, weil sie in der Lage sind, die Differenz zu thematisieren, indem sie sie
in ein Verhiltnis setzen, das sie jedoch nicht aufhebt: Diese unversohn-
liche und produktive Differenz impliziert eine symbolische Vermittlung.
Die Beziehung zwischen dem Digitalen und dem Transzendentalen zeigt
sich schlieflich in der Medialitit, die fiir den Menschen notwendig ist,
um in der Welt aktiv zu sein, wobei letztere in der Tat auf nichts anderes

56 »Ein Element der Setzung, der aktiven Formung, gehort dem Symbolischen
immer an. Bei Cassirer wird die symbolische Relation aber niemals als rei-
ne Setzung gedacht, als blof$ aktives Zusammensetzen separater Einzelteile.
Vielmehr ist diese Relationalitit eine Funktion der intensiven Vermittlung
zwischen allgemeinen Prinzipien der Formung und konkreten, individuel-
len Gestalten. Symbolische Relationen lassen sich nicht auf andere Rela-
tionen zuriickfithren. Sie konnen nicht durch Kausalitit oder andere logi-
sche Grundprinzipien erklart oder auf diese reduziert werden.« Nordsieck,
Formen der Wirklichkeit und der Erfabrung, S. 130. »Ein Element der Set-
zung, der aktiven Formung, gehort dem Symbolischen immer an. Bei Cas-
sirer wird die symbolische Relation aber niemals als reine Setzung gedacht,
als blof§ aktives Zusammensetzen separater Einzelteile. Vielmehr ist diese
Relationalitit eine Funktion der intensiven Vermittlung zwischen allgemei-
nen Prinzipien der Formung und konkreten, individuellen Gestalten. Sym-
bolische Relationen lassen sich nicht auf andere Relationen zurtickfiihren.
Sie konnen nicht durch Kausalitit oder andere logische Grundprinzipien er-
klirt oder auf diese reduziert werden.« (Ebd.)

57 Nordsieck, Formen der Wirklichkeit und der Erfabrung, S. 129.

58 Nordsieck, Formen der Wirklichkeit und der Erfabrung, S. 130-131.

71

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

verweist als auf die Vermittlung als funktionale und operative Notwen-
digkeit des symbolischen Prozesses, der den Menschen dazu bringt, die
Welt und sich selbst interpretieren zu konnen. Die Vermittlung beinhal-
tet die Beziehung zwischen diskreten und diskontinuierlichen Elemen-
ten sowie die Ubertragung der Differenz in die funktionale Finheit der
Form. Angesichts dieser Voraussetzungen ist es interessant, die besonde-
re Beziehung hervorzuheben, die das Digitale zum westlichen philoso-
phischen Denken unterhilt, das mehr als andere Philosophien auf einem
metaphysischen Dualismus und einem Glauben an logozentrische und
wissenschaftliche Rationalitit beruht, welche zutiefst digitale Formen
des Verstiandnisses und der Konstituierung der Wirklichkeit darstellen.s

Ebenfalls eng mit der westlichen Philosophie verbunden sind die — von
Galloway definierten — Modi des digitalen Denkens: das differenzielle
Sein und das dialektisch Sein:*°

differential being refers to the ontological condition in which being is
founded on a basic division of difference. Such difference is often con-
strued in terms of self and other, I and Thou, or being and Being. This
basic division of difference is not something that achieves any kind of
lasting synthesis but rather sustains itself in difference as such.®!

Der differentielle Modus des digitalen Denkens stellt das bindre Denken
dar, das die Differenz zwischen zwei Entitdten schafft und erméglicht.
Diese Differenzierung ist nicht verséhnbar und zwingt uns, vom Einen
zum Zweien (1,2) iiberzugehen: Mann/Frau; Kultur/Natur; Form/Ma-
terie; Selbst/Welt usw. Zwischen den Begriffen dieser Paare gibt es keine
Versohnung, denn ihre Bedeutung liegt in ihrer Trennung. Dieses bina-
re Denken ist aufgrund seiner Entweder-Oder-Logik offensichtlich digi-
tal und bringt mit sich, was Galloway eine Fetischisierung des Digita-
len nennt. Fetischisierung deshalb, weil dem Akt der Differenz und der
Unterscheidung selbst ein Wert beigemessen wird, d.h., dieser Akt wird

59 Wie Wilden bemerkt: »Not all languages are equally digital in form or func-
tion. If Granett is correct in his analysis of ancient Chinese language and
epistemology, the OVERALL analog function of digital communication is
much more evident in ancient Chinese culture. Of course Chinese written
language is emblematic or relatively iconic in form. Ancient Chinese episte-
mology and education emphasize totality, homeostasis, natural and social
context, response, consummation, interrelation, and wisdom rather then
analysis, pure knowledge, so-called >reason< and >rationality<, and the vari-
ous separations and dichotomies which underlie all western epistemology. «
(Wilden, System and Structure, S. 166).

60 Galloway definiert auch die beiden Arten des analogen Denkens: continu-
ous being und generic being, oder »One-as-Multiple« und »One-and-the-
Same«. Vgl. Galloway, Laruelle, S. 37—43.

61 Galloway, Laruelle, S. 54.

72

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIGITALES DENKEN ODER: DIE DISKONTINUITAT DENKEN

verabsolutiert und die relationale Komplexitit wird nur in der binaren
Ontologie und Epistemologie des Dualismus erfasst, der eine Hierarchie
der Werte und des Seins zwischen den Elementen der von ihm definierten
Paare aufstellt.®* Diskontinuitit wird also als Kontraposition (aber nicht
Negation) von Gegensatzpaaren, als Differenz und Distanz gedacht. Es
gibt keine Uberwindung der Diskontinuitit, sondern vielmehr ihre Chro-
nifizierung in existenzielle Differenz. Nicht so bei der zweiten von Gal-
loway identifizierten Art des digitalen Denkens, des dialektischen Seins:

Dialectical being, while also digital and hence also fueled by a suste-
nance of separations between things, refers to the ontological condition
in which being is founded on a basic negation, a negation formed from
something and its opposite.

Hence dialectical being means not so much an everlasting twoness but
an inexhaustible process of negation via reflection or opposition.®

Da das digitale Denken jedoch einen Prozess der Differenzierung bein-
haltet, fithrt es auch in seinem dialektischen Modus zur Definition ei-
ner Trennung, jedoch nicht in Form einer biniaren Opposition, sondern
eher in Form einer Negation. Nun stehen sich die Elemente der Unter-
scheidung nicht als Gegensitze gegeniiber, sondern als Kontrires in ei-
nem Verhiltnis von Kritik (Opposition) und Uberwindung. Wenn also
im differenziellen Sein das Eine zu Zwei wird, so steht fur Galloway im
dialektischen Modus das Eine in Beziehung zum Nicht-Einen, d.h. zu sei-
ner Negation.® Diese Beziehung ist durch einen Antagonismus gekenn-
zeichnet, wie in den Formen der konkreten und abstrakten Arbeit oder
zwischen der herrschenden Klasse und der Arbeiterklasse usw. Der dia-
lektische Kampf zwischen dem Einen und dem Nicht-Einen beinhaltet
jedoch nicht nur den Gegensatz zwischen kontriren Positionen, sondern
ist auch die dynamische Bewegung der Uberwindung der Negation in ei-
ner neuen Form. Digitales dialektisches Denken denkt daher Diskonti-
nuitit als Negation und Uberwindung derselben, in einer Bewegung, die
offen bleibt, weil jede neue Form ihre Negation mit sich bringt und so-
mit, wie bei Hegel, jede Bestimmung in ihr Gegenteil iibergeht.

Mit Galloway wurden zwei Arten nachgewiesen, Diskontinuitit zu
denken: In der ersten meint Diskontinuitit uniiberbriickbare Differenz
von Gegensitzen, und in der zweiten betrifft sie das dialektische Mo-
ment der Negation. In Galloways synthetischen Begriffen: Diskontinu-
itit wird verstanden als 1,2 bzw. 1,~1.5 Binires Denken und dialekti-
sches Denken sind zweifellos zwei, wenn nicht die Hauptformen des

62 Galloway, Laruelle, S. 35.
63 Galloway, Laruelle, S. 54.
64 Galloway, Laruelle, S. 36.
65 Galloway, Laruelle, S. 54.

73

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

westlichen philosophischen Denkens und sind mit der symbolischen
Form des logisch-wissenschaftlichen Denkens verbunden, aber sie sind
sicherlich keine Formen, die das Denken und das digitale Denken er-
schopfen. Wenn das Digitale tatsachlich symbolisch ist, dann wissen wir,
dass es nicht nur das »klare und offensichtliche« Symbol des wissen-
schaftlichen Denkens gibt, sondern — einer Genealogie folgend, die von
Goethe tiber Friedrich Theodor Vischer bis zu Aby Warburg und Ernst
Cassirer reicht — es lassen sich drei verschiedene Seinsweisen unterschei-
den. Auf der Grundlage dieser Unterscheidung wird vorgeschlagen, dass
das digitale Denken neben dem Binarismus und der Dialektik noch eine
dritte Seinsform aufweist: die Polaritit.

2.4 Diskontinuitit in der Polaritdt denken

Die Dreiteilung der symbolischen Funktionen, die Cassirer in der Philo-
sophie der symbolischen Formen vorschligt, ist allgemein bekannt: Aus-
drucksfunktion, Darstellungsfunktion und Bedeutungsfunktion. Bei der
Formulierung dieses Dreiklangs greift Cassirer sowohl auf die morpho-
logische Perspektive Goethes als auch auf die asthetische Analyse Fried-
rich Th. Vischers zurick, die dieser 1887 in seinem Aufsatz Das Symbol
vorlegt, auf den ich noch ausfihrlich zuruckkommen werde.*¢

Ausgehend von der sehr allgemeinen Definition des Symbols als »Sinn-
erfiillung« des Sinnlichen®” — in der z.B. ein geistiger Inhalt in einer Er-
scheinung zum Ausdruck kommt, ein Wort eine Bedeutung reprasentiert
oder ein abstraktes Zeichen auf einen bedeutsamen Inhalt hinweist — be-
zieht sich Cassirer auf die Definition des Symbols als Sinn-Bild, d.h. die
Verkorperung eines idealen Sinns in einem sinnlichen Zeichen; und die
Funktionen — ausdrucksvoll, darstellend und bedeutsam — des Symbols
sind Zuginge zu einer artikulierten Wirklichkeit.

Die Ausdrucksfunktion ist eine Form des Realititsbewusstseins, in der
die Symbole bereits wirken, aber noch unbewusste Manifestationen geis-
tiger Inhalte sind, weshalb sie so stark substantialisiert werden, dass je-
der Unterschied zwischen Bild und Objekt, geistigem Inhalt und Reali-
tat aufgehoben wird. Wir befinden uns in einer mythischen Welt,*® in der

66 Vgl. Ernst Cassirer, »Das Symbol Problem und seine Stellung im System der
Philosophie«, in: ders., Schriften zur Philosophie der symbolischen Formen,
Hamburg: Meiner 2009, S. 93-122.

67 Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 111, S.105 und vgl. In-
fra §1.3.

68 Wie im ersten Kapitel gezeigt, stellt das Mythische nicht das » Primitive« dar.
Deshalb darf man auch in den Funktionen des Symbolischen keine Teleo-
logie sehen, sondern der Mensch bewegt sich zwischen diesen Funktionen,

74

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DISKONTINUITAT IN DER POLARITAT DENKEN

der Mensch inmitten von Symbolen lebt und handelt, die er nicht als sol-
che erkennt. So ist zum Beispiel der Name eines Objekts oder eines Men-
schen das Objekt und der Mensch selbst, die Essenz davon, und das Wort
lebt und handelt als eine reale Entitit. Deshalb erscheint die mythische
Welt dem Bewusstsein als immer wandelbar, weil jedes Element indivi-
duell ist und keine Universalitdt anerkannt wird. Erst mit dem Aufkom-
men der darstellenden Funktion in der Sprache erhilt die Wirklichkeit
eine neue Konsistenz und Bestdndigkeit und das Bewusstsein verldsst die
partikulare Welt, um in eine universelle Welt einzutreten. Auf diese Wei-
se wird dem Geist durch die Sprache in ihrer Darstellungsfunktion eine
neue und umfassendere Sicht der Welt eroffnet; das mythische Gefiihl
wird unter die geistige Agide zuriickgebracht, wenn es in der Einheit ei-
nes Bildes, das als Darstellung verstanden wird, zusammengefasst wird.
So ist z.B. das Bild des Gottes nicht der Gott selbst, sondern eine sinnli-
che Darstellung des Gottes, der sich zwar durch sie zeigt, aber sich nicht
in ihr erschopft. Die Darstellungsfunktion tritt auf, wenn ein sinnlicher
Inhalt nicht in seiner absoluten Prasenz erfasst wird, sondern als Symbol,
als Stellvertreter fiir etwas anderes, sodass eine Relativierung der Ob-
jekte stattfindet, die fiir die Herstellung des — fiir das objektive Denken
notwendigen — Abstands zwischen dem Ich und den Objekten grundle-
gend ist. Erst in der Bedeutungsfunktion — die dritte und letzte Funktion
der geistigen Triade — wird das Symbol zu einem bewussten Zeichen, das
eine bestimmte Bedeutung gemifS einer logischen Beziehung angibt, die
nun vollig losgelost ist von jedem Anspruch auf sinnliche Unmittelbar-
keit. Im wissenschaftlich-theoretischen Bewusstsein findet der endgiiltige
Bruch zwischen der realen Welt und der idealen Welt statt. Alles wendet
sich zugunsten der letzteren, es wird ein Abstraktionsniveau erreicht, das
hoher ist als das der Intuition und der Wahrnehmung, das Bewusstsein
16st jede Verbindung mit der konkreten Realitit der bestimmten Dinge
und stellt sie gemafS der Universalitit ihrer Form und Beziehung dar, in-
dem es den logisch-theoretischen Raum o6ffnet.

Die cassirersche Dreiteilung kniipft — wie bereits erwdhnt — an Vi-
schers Symboltheorie an, aus der die Definition des Symbols als Sinn-
Bild stammt, gemeint ist »eine durch einen Vergleichsbegriff hergestell-
te duflere Verbindung zwischen Bild und Inhalt«,* im Sinne also eines
Bildes, das sich einer Idee, einem Sinn zuwendet. Das symbolische Bild
will nicht unmittelbar ausdriicken, was es zeigt, sondern driangt auf ei-
nen Gedanken und eine Bedeutung, auf die es nur durch Vergleich oder
Konvention verweist. Aus diesem Grund ist das Symbol im Wesentlichen

sodass jede nicht nur mit den anderen koexistieren kann, sondern alle aktu-
ell bleiben, wenn auch mit unterschiedlichen Graden der Relevanz.

69 Friedrich T. Vischer, »Il Simbolo«, in: ders., Simbolo e Forma, hg. von An-
drea Pinotti, Torino : Nino Aragno 2003, S. 110. Meine Ubersetzung.

75

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

uneindeutig, es bietet sich dem Auge mit Unmittelbarkeit an, stellt sich
aber der Vernunft als Ritsel dar: Es ist ein »vielgestaltiger Proteus,
schwer zu fassen und zu exorzieren«”°. Vischer nennt drei Moglichkei-
ten, wie eine Bedeutung mit einem Bild verkniipft werden kann, die sich
wiederum auf die drei Phasen des Lebens des Symbols beziehen, von de-
nen sich Cassirer inspirieren liefs.

Wenn Bild und Bedeutung zusammenfallen, hat man es mit einer dun-
kelen und unfreien Verkniipfung (=Ausdrucksfunktion) zu tun, bei der
das Symbol nicht nur verweist, sondern wesentlich reprasentiert. Auf der
gegensatzlichen Seite gibt es die dritte Stufe des Symbols, in der die Ver-
bindung zwischen Bedeutung und Bild hell und frei ist (=Bedeutungs-
funktion), weil das absolute Bewusstsein besteht, dass das Bild auf eine
Bedeutung durch ein tertium comparationis verweist, das konventionell
gewihlt und sofort erkennbar ist, z.B. der Olivenzweig oder die Taube
als Zeichen des Friedens, d.h. all jene — eben — klaren Symbole, die zu
leicht verstandlichen Allegorien werden, denen aber in gewisser Weise
eine besondere Ausdrucks- und Faszinationskraft fehlt. Zwischen den
beiden gegensitzlichen Stadien gibt es ein Zwischenstadium, das fiir Vi-
scher die wahre Natur des Symbols darstellt. Hier wird ein Bild mit ei-
ner Bedeutung verbunden, mit einem dunkelbell, unfreifrei und eben
einen symbolischen Akt (=Darstellungsfunktion).”” Hier haben wir es
mit dem kinstlerischen Symbol zu tun, in dem das Bewusstsein fiir die
Differenz zwischen Bild und Sinn willentlich aufgehoben wird, ebenso
wie die Symbolhaftigkeit ihrer Verbindung in Reserve gestellt wird, so-
dass wir uns der Faszination symbolischer Darstellungen widerstands-
los hingeben und gewissermafSen nicht auf sie verzichten konnen. Genau
von diesem Zwischenmoment des Symbols aus wollen wir damit begin-
nen, das digitale Denken im Modus der Polaritit zu definieren; denn in
ihm driickt sich jenes »eigentiimliche Zwielicht«7* aus, jene unauflosba-
re Mehrdeutigkeit, in der die Diskontinuitit in ihrer widerspriichlichen
Komplexitit gedacht und ausgelebt wird, statt im Binarismus befriedet
und festgehalten oder in der Dialektik iiberwunden zu werden.

In diesem Zwischenstadium ist das Symbol selbst ein Beispiel fur das
im Folgenden definierte Denken, denn das Symbol hilt — woran uns das
griechische Etymon obv - BdA\w erinnert — zwei Gegensitze — einen ide-
ellen Begriff und ein materielles Zeichen — in einem gespannten Gleich-
gewicht zusammen, ohne das eine mit dem anderen kollidieren zu las-
sen. Mehr noch wirkt das Symbol und ist gerade in diesem Kriftefeld
wirksam, das sein Polarsein erzeugt. In der Tat ist das digitale Denken

70 Vischer, »Il Simbolo«, S. 110. Meine Ubersetzung.

71 Eine dhnliche Aufteilung findet sich auch im Denken von Aby Warburg, for-
muliert als: Andachtsraum, Zwischenraum und Denkraum.

72 Vischer, »Il Simbolo«, S. 127.

76

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DISKONTINUITAT IN DER POLARITAT DENKEN

in seiner polaren Form genau die Art und Weise, die Diskontinuitit in
einer Einheit zu denken oder, besser gesagt, die Diskontinuitit zu den-
ken, die die Koexistenz von widerspriichlichen Elementen erzeugt, ohne
jedoch diesen Widerspruch aufheben zu wollen, sondern vielmehr mit
und in ihm zu denken.

Um das digitale Denken im Modus der Polaritit zu erforschen, wer-
den zwei Beispiele vorgestellt, die dieses polare Denken und seine Stirke,
auch im Vergleich zum differenziellen und dialektischen Modus, deut-
lich zeigen. Das erste Beispiel ist das Konzept der Pathosformel des deut-
schen Kulturwissenschaftlers Aby Warburg und das zweite die Defini-
tion von Mundo Ch‘ixi der bolivianischen Soziologin und Historikerin
Silvia Rivera Cusicanqui.

Aby Warburg und die Pathosformel

Aby Warburg war ein Intellektueller sui generis,’s aber sicherlich von gro-
Bem Einfluss sowohl fiir die Denker seiner Zeit, die sich zum sogenannten
Hamburger Kreis — dem auch Cassirer angehorte — zusammengeschlos-
sen hatten, der sich seinerzeit um die Kulturwissenschaftliche Bibliothek
Warburg herum bildete, als auch fir unsere heutige Zeit, wie das wieder-
erwachte Interesse am Atlas Mnemosyne, Warburgs Meisterwerk, und all-
gemein an den Schriften und Werken des Hamburger Denkers zeigt.

Seit Beginn seiner Tatigkeit als Kunsthistoriker interessierte sich War-
burg fur die italienische Renaissance und insbesondere fiir die Rolle und
Bedeutung des Einflusses der heidnischen Antike auf die Renaissance,
eine Frage, die sich im weiteren Verlauf seiner Arbeit zu der allgemeine-
ren Frage nach dem Nachleben der Antike, d.h. dem Fortleben der pri-
mitiven und heidnischen Antike in der kulturellen Tradition des Wes-
tens entwickelte.

In dem 1905 in Hamburg gehaltenen Vortrag uber Diirer und die ita-
lienische Antike fiihrte Warburg erstmals den Begriff Pathosformel ein.
Hier vergleicht Warburg eine Zeichnung von Albrecht Diirer aus dem

73 Aby Warburg gehorte zu der Generation von Kunsthistorikern, die in der
zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts den Grundstein fiir die neu entstan-
dene akademische Disziplin der Kunstgeschichte legten. Sein Name gehort
zusammen mit dem von Heinrich Wolfin und Alois Riegl (um nur einige zu
nennen) zu den Gelehrten, die die Sichtweise der Kunstkritik und der Kunst-
geschichte ihrer Zeitgenossen und vor allem der nachfolgenden Generati-
onen am meisten beeinflusst und revolutioniert haben. Obwohl Warburg
seiner Zeit und der deutschen Kulturtradition tief verbunden war, war er
kein kanonischer Gelehrter; er genoss aufgrund seiner aufSergewohnlichen
Gelehrsamkeit und Kompetenz die Wertschitzung des deutschen akademi-
schen Milieus, dem er jedoch nie direkt angehorte.

77

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

Jahr 1494 und einen anonymen Kupferstich aus dem Umkreis von Man-
tegna,’+ die beide den Tod des Orpheus darstellen. Ihn leitet dabei die
Uberzeugung, dass die beiden Werke »Blitter als Aktenstiicke zur Ge-
schichte des Wiedereintritts der Antike in die moderne Kultur noch nicht
erschopfend interpretiert sind, insoweit sie einen bisher unbeachteten
doppelseitigen Einflufl der Antike auf die Stilentwicklung der Friihre-
naissance offenbaren«.7s

Die Antike taucht durch kiinstlerische Formen wieder auf, die Korper
darstellen, die eine intensive, sich von der Starrheit und Statik der Spat-
gotik deutlich unterscheidende Lebenskraft ausdriicken. Es ist die Inten-
sitat solcher Modelle, die die Kiinstler der Renaissance anzieht, die sen-
sibel sind fiir die Formen der akzentuierten Ausdruckskraft, durch die
das dionysische Wesen der Antike in der Renaissance neben dem apolli-
nischen wieder auflebt.”¢

Das Thema des Orpheus-Todes, das in der Renaissance immer wieder
auftaucht, zeugt davon, »wie lebenskriftig sich dieselbe archiologisch
getreue Pathosformel, auf eine Orpheus- oder Pentheusdarstellung zu-
riickgehend, in Kuinstlerkreisen eingeburgert hatte«.””

Die Pathosformel ist die authentische, uralte Formel eines intensivier-
ten korperlichen oder seelischen Ausdrucks,?® sie ist eine gestische Spra-
che, die man deshalb »international und iiberall da mit dem Herzen ver-
stand, wo es galt, mittelalterliche Ausdrucksfesseln zu sprengen«.7?

Warburg selbst hat niemals eine theoretische und eindeutige Definiti-
on der Pathosformel gegeben, jedoch geben die obigen Formulierungen
einen Einblick in ihre Bedeutung und deuten auch auf ihre kaleidosko-
pische Natur hin, die eine Vielzahl von Themen katalysieren kann. War-
burg widmete sein gesamtes Werk der >Jagd< und dem Aufspiiren dieser
Pathosformeln in der Bildgeschichte des Westens und dem Aufzeigen der
intrinsischen Polaritit dieser Formeln, die ihrer Natur nach gegensatz-
liches und sich gegenseitig widersprechendes Pathos darstellen konnen.

Ein Beispiel dafiir ist die Pathosformel der Florentiner Nymphe, eine oft
weibliche Figur, die Bewegung und Dynamik in die Werke der Renaissance
bringt. Warburg »trifft«*® diese Nymphe in Domenico Ghirlandaios Fres-

74 Aby Warburg, »Diirer und die italienische Antike«, in: ders., Werke in einem
Band, hg. von Martin Treml et al., Berlin: Suhrkamp 2010, S.176.

75 Ebd.

76  Warburg, »Diurer und die italienische Antike«, S. 178.

77 Warburg, »Diirer und die italienische Antike«, S. 177

78 Warburg, »Diurer und die italienische Antike«, S. 178.

79 Warburg, »Direr und die italienische Antike«, S. 181.

8o »Ich machte ihre Bekanntschaft bei einem Wochenbesuch in einer Kirche...
und jetzt wirst du sie wahrscheinlich schon kennen. Sie wohnt in dem Chor
von S.Maria Novella, linke Wand, zweite Reihe von Unten, auf dem Bild
rechts vom Zuschauer« Aby Warburg, » Fragmente zum Nymphenprojekt«,

78

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DISKONTINUITAT IN DER POLARITAT DENKEN

ko La nascita di San Giovanni Battista, das von der Familie Tornabuoi fiir
ihre Kapelle in Santa Maria Novella in Florenz in Auftrag gegeben wur-
de. Der Grund, warum die Figur Warburg fasziniert, ist ihre Fremdheit ge-
geniiber der dargestellten Szene: Elisabeth, die gerade Mutter geworden
ist, liegt auf ihrem Bett und bekommt Besuch von drei Florentinerinnen,
die nach der Mode des 15. Jahrhunderts gekleidet sind, drei Dienerinnen
kimmern sich um den kleinen Johannes und die Mutter.

Die Szene ist von einer biirgerlichen Beschaulichkeit gepragt, aus der nur
die fruchttragende Magd auszubrechen scheint. Sie tragt kein florentinisches
Kleid, sondern ein leichtes Gewand mit Schleiern, das von einem Wind be-
wegt wird, der nur fur sie weht; und sie ist die einzige Figur, die sich — inmit-
ten von festen, unbeirrbaren Figuren — bewegt. Diese Nymphe-Magd, die
wie ein »heidnischer Sturm« in den Raum eindringt, stellt das Wiederauftau-
chen einer fur die griechische und romische Kunst typischen kiinstlerischen
Formel dar, die — so Warburg — in der italienischen Kunst des 15. Jahrhun-
derts aufgegriffen wird, weil sie dank ihrer Bewegung eine neue Sinnlich-
keit und ein hedonistisch-heidnisches Lebensgefuhl auszudriicken vermag.
Diese tritt in der florentinischen und italienischen Gesellschaft auf, um mit
der moralischen und kiinstlerischen Starrheit des Mittelalters zu brechen.

Diese Nymphe — die Warburg Eilbringitte tauft — erscheint nicht nur
in Ghirlandaios Fresko:

in: ders., Werke in einem Band, hg. von Martin Treml et al., Berlin: Suhr-
kamp 2010, S.198.

79

- am 19.01.2026, 21:31:16. T


https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

Bald war es Salome, wie sie mit todbringendem Reiz vor dem geilen
Tetrarch angetanzt kommt; bald war es Judith, die stolz und trium-
phierend, mit lustigem Schritt, das Haupt des ermordeten Feldherrn
zur Stadt bringt; dann schien sie sich unter der knabenhaften Gratie
des kleinen Tobias versteckt zu haben, so wie er mit Mut und Leicht-
herzigkeit zu seiner gespenstischen Braut marschiert. Manchmal sah
ich sie in einem Seraphin, der in Anbetung zu Gott geflogen kommt,
und dann wieder in Gabriel wie er die frohe Botschaft verkiindet. Ich
sah sie als Brautjungfer bei dem Sposalizio in unschuldiger Freude,
ich fand sie als fliechende Mutter bei dem Kindermord mit Todesschre-
cken im Gesicht.

Ich versuchte sie wieder zu sehen, wie ich sie das erste Mal getroffen
hatte im Chor der Dominikanerkirche, aber sie hatte sich verzehnfacht.
— ——Ich verlor meinen Verstand. Immer war sie es die Leben und Bewe-
gung brachte in sonst ruhige Vorstellungen. Ja, sie schien die verkorperte
Bewegung ... aber es ist schr unangenehm die zur Geliebten zu haben.*

Dieses Zitat zeigt nicht nur die Wandlungsfihigkeit der Pathosformel,
sondern auch und vor allem ihre Fahigkeit, unterschiedliches und sogar
gegensatzliches Pathos zu transportieren. Tatsachlich wurde die Pathos-
formel der Nymphe von den Kiinstlern der Renaissance nicht nur wie-
dereingefiihrt, um Bewegung und Vitalitat in figurative Werke zu brin-
gen, sondern auch wegen ihres inhirenten tragischen Potenzials: Thr
antikes Vorbild ist namlich Medea, eine tragische Figur, die aus Rache
ihre eigenen Kinder totet. Im Spektrum ihrer moglichen Metamorpho-
sen umfasst die Pathosformel die Nymphe FEilbringitte, eine Magd mit
eiligem Schritt, die Bewegung bringt, aber auch die Mutter, die in Ghir-
landaios La strage degli Innocenti um die Rettung ihres Sohnes kampf:
Thr Korper — dargestellt nach der antiken Formel der Medea — zeigt das
leidenschaftliche und tragische Pathos, das ihn tiberwiltigt. Es ist die Pa-
thosformel des Dionysischen, die in der griechischen Kunst zur Darstel-
lung der Medea, aber auch der Bacchae bei orgiastischen Riten verwen-
det wird, es ist die Kristallisation des Gefiihls der Manie, ein Ausdruck
der gewaltsamen Bejahung des Lebens, die bis zum Extrem des kanni-
balischen Mordes und der gewaltsamen Leugnung der Existenz des an-
deren gehen kann.*:

Nur in einer polaren Perspektive ist es moglich, dass dieselbe Pathos-
formel von Medea — der kindermordenden Mutter — zu Ghirlandaios
Mutter tibergehen kann, und dies, weil in ihr das Zusammentreffen von
Gegensitzen kein Skandal, keine logische Unmoglichkeit ist, sondern die

81 Warburg, »Fragmente zum Nymphenprojekt«, S. 202.

82  Fir Warburg bewegt sich das Spektrum der Pathosformeln zwischen den ge-
gensatzlichen Polen der Nymphe, einem Ausdruck des Gefiihls der Manie,
und der Flussgotter, einem Ausdruck des Gefiihls der Depression.

8o

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DISKONTINUITAT IN DER POLARITAT DENKEN

Pathosformel ist diese Polaritit, d.h die Fahigkeit, Extreme zu begreifen,
ohne jemals das eine im anderen vernichten zu wollen. Wie das Konzept
des pharmakon enthilt auch die Pathosformel immer ihre Extreme (die
infantizidale Mutter und die Mutter, die ihr Kind vor der Ermordung
bewahrt), und selbst wenn sie auf eines von beiden polarisiert ist, ist ihr
Gegenteil immer prisent.

Es ist daher nicht verwunderlich, dass Warburg sich fiir die Pathos-
formel der Schlange interessiert, ein Tier, das tief in der kulturellen Vor-
stellungskraft des Westens verwurzelt ist — und nicht nur dort, wie wir
sehen werden — und ein mehrdeutiges Symbol darstellt, das zudem eng
mit dem Konzept des pharmakon verbunden ist.

Wie das pharmakon ist auch die Schlange sowohl giftig als auch ein
Gegengift; sie ist ein damonisches Symbol, aber auch ein Symbol der
Erlosung: die Schlange, die Laokoon erwiirgt, und die Schlange um den
Stab des Gesundheitsgottes Askulap; die Schlange des irdischen Para-
dieses, die die Vertreibung Adams und Evas und die menschliche Sterb-
lichkeit verursacht, und die Bronzeschlange des Moses, die vor dem
todlichen Biss der Wiistenschlangen rettet. Die Schlange ist die Pathos-
formel, die am starksten die polare Zweideutigkeit des Pharmakons
verkorpert, das sowohl heilen als auch toten kann, also das erhabe-
ne Pathos des Schreckens und der Kontrolle im Angesicht von Natur
und Leben. Warburg stellt fest, dass das Symbol der Schlange in der
Bildgeschichte des abendlindischen Denkens auch die symbolische Be-
deutung der Uberwindung des Bésen und der Beherrschung der Natur
durch den Menschen in sich trigt, aber bei dieser Uberwindung muss
die Zweideutigkeit der Schlange ausgeloscht werden und die Schlange
darf nicht iiberleben: Sie muss unter Marias Ferse zertreten, ins Feuer
geworfen werden, wie Paulus auf Malta, oder in den elektrischen Draht
eingesperrt werden.® Thre schockierende Polaritit muss iberwunden
werden. So verweisen diese Gesten der Vernichtung fiir Warburg auf
die hdufige Unfihigkeit des westlichen Denkens, in der widerspriich-
lichen Komplexitit zu leben, die die Schlange und die Pathosformeln

83 »Den Uberwinder des Schlangenkultes und der Blitzfurcht, den Erben der
Ureinwohner und goldsuchenden Verdrianger des Indianers, konnte ich auf
der Strafse in San Francisco im Augenblicksbilder einfangen. Es ist On-
kel Sam mit dem Zylinder, der voll Stolz vor einem nachgeahmten anti-
ken Rundbau die Strafle entlang geht. Uber seinem Zylinder zieht sich der
elektrische Draht. In dieser Kupferschlange Edisons hat er der Natur den
Blitz entwunden. Dem heutigen Amerikaner erregt die Klapperschlange
keine Furcht mehr. Sie wird getotet, jedenfalls nicht gottlich verehrt. Was
ihr entgegengesetzt wird, ist Ausrottung. Der im Draht eingefangene Blitz,
die gefangene Elektrizitat, hat eine Kultur erzeugt, die mit dem Heidentum
aufriumt«. (Aby Warburg, Das Schlangenritual. Ein Reisebericht, Berlin:
Verlag Klaus Wagenbach 1993, S. 55-56).

81

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

darstellen. In seiner binidren oder dialektischen Form kann das westli-
che Denken die Polaritdt der Schlange nicht nur nicht denken, sondern
muss sie entweder im Manichdismus der Opposition oder im dialekti-
sche Moment exorzieren. Die Polaritit zu denken bedeutet hingegen, in
der Komplexitit zu denken, ohne sie homogenisieren oder hybridisie-
ren zu wollen, und dazu gehort auch das Bestreben, die Diskontinuitit
zu bewahren. Es ist daher nicht verwunderlich, dass das zweite Beispiel,
das im Folgenden prisentiert werden soll, nicht von einem westlichen,
sondern von einer siidamerikanischen Denkerin stammt. In dem Ver-
such, ihr eigenes Denken und ihre eigene Geschichte zu dekolonisieren,
findet sich Silvia Rivera Cusicanqui mit ihrer eigenen gemischten und
widerspriichlichen Identitit ab, die gleichzeitig indigen und europdisch
ist, und mochte vor allem die westlichen konzeptionellen Kategorien
des metaphysischen Dualismus und der marxistischen Kritik radikal in
Frage stellen, d.h. sowohl den bindren als auch den dialektischen Mo-
dus des digitalen Denkens kritisieren, um eine ch’ixi-Methode vorzu-
schlagen, die die Merkmale der Polaritit aufweist.

Silvia Rivera Cusicanqui: Leben in einer ch’ixi Welt

In ihrem Buch Un mundo ch‘ixi es posible schligt Silvia Rivera Cusican-
qui eine kollektiv erarbeitete Epistemologie vor, die in der Lage ist, den
Binarismus und den Historizismus der Sozialwissenschaften zu uiberwin-
den, und zwar dank der Begriff-Metapher des ch’ixi — eines Aymara-Be-
griffs, die die Komplexitat und Heterogenitit der bolivianischen Gesell-
schaft beschreiben und interpretieren kann.+

Rivera Cusicanqui beobachtet, dass seit den 1980er und r99oer Jah-
ren feministische, indigene und okologische Denkrichtungen, die mit
der kolonialen Vergangenheit und Gegenwart brechen wollen und die
die Versuche der Homogenisierung der Gesellschaft und ihrer Konflikte
kritisieren, in die bolivianische Gesellschaft Einzug gehalten haben. Die-
se Orte und dieses Denken des Kampfes bringen, wie Rivera Cusican-
qui schreibt, die unverdaute und unverdauliche Vergangenheit der boli-
vianischen Gesellschaft zum Vorschein und zeigen ihre mestizische und
widerspriichliche Identitit sowie ihre tiefgreifenden und bedeutenden
Anachronismen.? Die andine Gesellschaft ist in der Tat in einer Mul-
titemporalitdt und UnzeitgemafSheit gefangen, die ein Nebeneinander
von Riaumen, Bevolkerungen und Kulturen aus verschiedenen Orten und
Zeiten erzeugt und eine Erkenntnistheorie und Philosophie erfordert, die

84 Silvia Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible. Ensayos desde un pre-
sente en crisis, Ciudad Auténoma de Buenos Aires: Tinta Limon 2018, S. 17.

85 Ebd.

82

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DISKONTINUITAT IN DER POLARITAT DENKEN

in der Lage ist, diese Widerspriiche darzustellen, ohne sie zu vereinfachen
oder in Vergessenheit geraten zu lassen.®

Rivera Cusicanqui setzt sich kritisch mit der siidamerikanischen Intel-
lektuellengeschichte auseinander und zeigt, dass die Versuche der 1970er
Jahre, einen siidamerikanischen Marxismus zu entwickeln, dieser Kom-
plexitit nicht gerecht werden konnten. Die tibermifSige Betonung eines
Denkens, das sich als absolut rational und der europaischen Tradition na-
hestehend verstehen wollte, war nichts anderes als ein Versuch, die Unter-
schiede zu disziplinieren und die Heterogenitit der andinen Gesellschaft
zuiibersehen<.’” Diesen Denkformen stellt Rivera Cusicanqui das Konzept
des mundo ch'ixi gegentiber, d.h. eine Phinomenologie, die in der Lage ist,
sich von den Aporien der Geschichte zu ernahren, ohne sie zu phagozytie-
ren und sie so in ein — materielles und ideologisches — System zu integrieren,
in dem solche Widerspriiche nicht mehr problematisch und explosiv sind.*

Die Begriff-Metapher des ch’ixi beinhaltet in erster Linie eine Kritik
am Kolonialismus und einen Versuch, den Binarismus aus der vielfilti-
gen Identitit, die das ch’ixi-Sein mit sich bringt, auszutreiben: » Denn der
Kolonialismus reproduziert keine formlos-kaleidoskopische Heterogeni-
tat der Unterschiede: Er strukturiert Hierarchien, schafft Institutionen
der Normalisierung und Totalisierung und bringt Formen der Pidago-
gik hervor, die sich mit repressiver Kraft in die Korper und den alltagli-
chen gesunden Menschenverstand einschreiben«.

Diese Dekolonisierungsarbeit ist jedoch weder ein Versuch, zum Vor-
kolonialen zuriickzukehren, noch ein Versuch, die koloniale Geschichte
auszuldschen, was bedeuten wiirde, einen Teil der bolivianischen Iden-
titdt zu ersticken sowie zu einer bindren Logik von »entweder indigen
oder kolonisiert« zurlickzukehren. Stattdessen will die ch’ixi Methode
einen Zwischenraum schaffen, der jedoch kein leerer und kiinstlicher
Vermittlungsraum ist, sondern ein Gefiige, in dem die Unterschiede in-
einandergreifen und gleichzeitig widerspriichlich bleiben.

Ein Beispiel dafiir ist die vorspanische Kosmologie der Anden, in der
der Krieger (das Miannliche) und die Weberin (das Weibliche) das wich-
tigste soziale Paar darstellten. Die zerstorerische Gewalt des Kriegers
findet nicht nur ihr Gegenteil in dem Lebensauftrag, den die Kette der
Weberin darstellt, sondern beide iiberschneiden sich miteinander. Der

86 Ebd.

87 Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, S. 19—22.

88 Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, S. 25.

89 Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, S. 36. Meine Ubersetzung.
Im Original: »Pues el colonialismo no reproduce una heterogeneidad infor-
me y caleidoscépica de las diferencias: estructura jerarquias, crea institu-
ciones de normalizacion-totalizacion e incuba formas de padagogia que se
implantan en los cuerpos y en el sentido comtin cotidiano con fuerza repre-
siva«.

83

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ANALOGE UND DAS DIGITALE

Krieger und die Weberin bilden eine symbolische Konstellation, in der
das mannliche Prinzip der Zerstérung und das weibliche Prinzip des Le-
bens nicht einfach als gegensatzliche Pole aufeinanderprallen, sondern in
eine Kontaktzone eintreten, die »nachhallend und strittig«*° ist und das
Prinzip des Lebens selbst darstellt. Mit der europdischen Invasion und
der kolonialen Gewalt wurde dieses Gefecht von Widerspriichen verein-
facht und zu einem Gegensatz und einer Gegentiberstellung von Mann
und Frau, in der die Frau entweder nicht existiert oder dem Mann vollig
entgegengesetzt ist. Das von Rivera Cusicanqui vorgeschlagene ch’ixi-
Gleichgewicht stellt daher auch eine emanzipatorische Moglichkeit so-
wohl fiir das Weibliche als auch fiir das Minnliche dar, die sich nicht in-
korporieren, sondern gerade in einem ch’ixi-Raum der Spannung (auch
konflikthaft) schwingen, der aber im Wesentlichen affirmativ bleibt.**

Diese ch’ixi-Epistemologie ist dezidiert als Herausforderung an die
Idee des Einen gemeint, aber gleichzeitig ist sie die Erkenntnis, dass wir
alle denselben Planeten bewohnen und dass diese Erde, obwohl sie eine
ist, nicht mit einem einzigen Prinzip, einem universellen Wissen und ei-
ner universellen Ethik verstanden werden kann, sondern von den viel-
faltigen und nicht reduzierbaren Unterschieden her verstanden werden
muss, die sie durchziehen. Das ch’ixi-Denken ist daher ein Denken, das
versucht, Diskontinuitit zu verstehen und aufrechtzuerhalten, wihrend
es in Einheit eingebettet ist. Wie die Schlange ist der ¢h’ixi-Gedanke oder
das c¢h’ixi-Sein die nicht-irenische Koexistenz von gegensatzlichen, aber
miteinander verflochtenen Elementen.

Nun ist es interessant zu entdecken, dass der Begriff ch ixi eng mit der
Figur der Schlange verbunden ist. Der Begriff chixi bezeichnet in erster
Linie eine Farbe, d.h. einen bestimmten Grauton, der aus der Ferne ho-
mogen erscheint, aus der Nahe aber weifle und schwarze Flecken ver-
mischt zeigt, die aber dennoch erkennbar sind. Dieses gesprenkelte Grau
— weder schwarz noch weif$, noch die einfache Mischung dazwischen —
kennzeichnet bestimmte Arten von Wesen — wie die Schlange —, die als
aufergewohnlich gelten, weil sich in ihnen die Fahigkeit und die Macht
manifestieren, Grenzen zu tiberschreiten und gegensitzliche Naturen auf
eine »widerhallende« Weise zu verkorpern:

9o Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, S. 56. Meine Ubersetzung.
Im Original: »reverberante y contenciosa«.

91 »Al texto sobre La Voz del Campesino, manifesto anarquista de Luis Cu-
sicanqui, lo he titulado >La identidad ch’ixi de un mesizo«, porque la pala-
bra del autor occure en el espacio intermedio donde el chocque de contra-
rios crea una zona de incertidumbre, un espacio de fricciéon y malestar, que
no permite la pacifcacion ni la unidad. Esta franja intermedia no es, por lo
tanto, una simbiosis o fusion de contrarios; tampoco es una hibridacion. «
(Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, S. 78).

84

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DISKONTINUITAT IN DER POLARITAT DENKEN

Die ch’ixis-Wesen sind machtig, weil sie unbestimmt sind, weil sie weder
weifs noch schwarz sind, sondern beides zugleich. Die Schlange gehort
sowohl zum Oben als auch zum Unten; sie ist zugleich mannlich und
weiblich; sie gehort weder zum Himmel noch zur Erde, doch bewohnt
sie beide Rdume — sei es als Regen oder als unterirdischer Fluss, sei es
als Blitz oder als Erzader in der Mine.**

Die ch’ixi-Herausforderung besteht also gerade darin, der Faszination zu
widerstehen, eine Synthese zu erreichen, Komplexitit und Differenz in
das Eine zu integrieren, sondern vielmehr »innerhalb des Widerspruchs
zu arbeiten und seine Polaritit zu einem Raum fiir die Schaffung eines
Zwischengewebes (taypi) zu machen, eines Gewebes, das weder das eine
noch das andere ist, sondern im Gegenteil beides gleichzeitig«.*3

Das taypi-ch‘ixi — das ch’ixi-Gewebe — ist ein Ort des Kontakts, aber
auch der Reibung und Herausforderung, an dem eine affirmative und
offentliche Konfrontation moglich ist. Es handelt sich um eine elektri-
sche und nicht friedliche Zone, sie ist nicht ruhig, sondern brodelt stin-
dig und von ihr aus ist es moglich, anders zu denken.*+

Die Pathosformel von Warburg und Riveras Begriff-Metapher ch’ixi
sind aufgrund ihrer Polaritit in der Lage, widerspriichliche Elemente in
einer aktiven und affirmativen Beziehung zu halten und stellen daher
Beispiele fur digitales Denken in seiner polaren Form dar. Damit kann
die Diskontinuitit, die Differenz, in einer »elektrischen« Erkenntnisthe-
orie gedacht werden, in der Reibungen, Konflikte nicht zu Antagonis-
men werden, sondern vielmehr jenes Kraftfeld schaffen, in dem polares
Denken arbeiten und wirken kann und vielleicht ist es genau diese Denk-
form, die wir brauchen, um uns aktiv in der komplexen Realitit der di-
gitalen Welt samt ihrer computationalen Technologien zurechtzufinden.

92 Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, S. 79-80. Meine Uberset-
zung. Im Original: »las entidades ch’ixis, que son poderosas porque son in-
determinadas, porque no son blancas ni negras, son las dos cosas a la vez.
La serpiente es de arriba y a la vez de abajo; es masculina y femenina; no
pertenece ni al cielo ni a la tierra pero habita ambos espacios, come lluvia
o como rio subterrdneo, come rayo o come veta de la mina.«

93 Rivera Cusicanqui, Un mundo ch’ixi es posible, S. 83. Meine Ubersetzung.

94 Vgl. Ebd.

85

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 3
Die digitale Welt als symbolische Form

Das Digitale* wurde als ein Modus der symbolischen Funktion analy-
siert, also als eine Art, das Diskrete zu denken. In Anlehnung an Gallo-
way, der die Formen des Digitalen als binar und dialektisch bezeichnet
hat, habe ich die Polaritit als eine Art des digitalen Denkens eingefiihrt,
um das Diskrete zu denken, indem das Positive und das Negative in ei-
ner wirklich polaren Spannung gehalten werden, ohne sie in einem »aut
aut« oder einer Synthese zu exorzieren.

Das digitale Denken im Modus der Polaritidt — veranschaulicht durch
das Konzept der Pathosformel bei Warburg und das des mundo chi’xi bei
Cusicanqui — kann einen produktiven und interessanten Punkt der Ori-
entierung in unserer heutigen Zeit darstellen, die durch das Zusammen-
treffen einer spezifischen 6konomischen und ideologischen Form — des
neoliberalen Kapitalismus —, einer technologischen Form — der Compu-
tation — und des Digitalen gekennzeichnet ist. In diesem kosmotechni-
schen Milieu ist die digitale Welt zur dominierenden Form geworden, in
der die Realitat gedacht, organisiert und dargestellt wird. Die sogenannte
digitale Revolution betrifft also nicht so sehr die massenhafte Nutzung
von Computertechnologien, sondern vielmehr die Entstehung der digita-
len Welt als Lebenswelt, als eine symbolische Form, die eine andere — und
unermessliche — Realitit hervorbringt. Diese unterscheidet sich grund-
legend von der Realitit der Moderne, deren pragende Form der Welter-
schlieffung das logisch-wissenschaftliche Denken war. Wir denken, wir
handeln, kurzum, wir leben in erster Linie in der digitalen Welt, in der
die Diskretisierung der Realitat nicht nur im Prozess der Digitalisierung
stattfindet, sondern sie auf einer abstrakten und konkreten Ebene unser
Leben beinhaltet: die meisten kulturellen Formen werden durch die do-
minante symbolische Form der digitalen Welt geformt und modifiziert
(wenn nicht sogar geschaffen).

1 Beider Definition des Digitalen und der digitalen Welt als symbolische Form
muss ein Unterschied gemacht werden. Wenn das Digitale — als eine Art, das
Diskontinuierliche zu denken - tatsichlich von einer spezifischen techni-
schen Form losgel6st ist, dann ist die digitale Welt es nicht, schliefSlich stel-
len die computationalen Technologien die Bedingungen ihrer nicht nur ma-
teriellen Moglichkeit dar. Zudem ist es keineswegs notwendig, dass in der
symbolischen Form der digitalen Welt auch ein digitales (binir-dialektisch-
polares) Denken vorherrscht, vielmehr kann man, wie auch Galloway her-
vorhob, seit den T990er Jahren bis heute von einem >Goldenen Zeitalter des
Analogen« sprechen.

86

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIGITALITAT UND DIE DIGITALE WELT

Gerade im Kontext der Idee der Wirklichkeitsproduktion bietet das
Konzept der symbolischen Form — befreit von jeglichem Teleologismus
— einen dufSerst produktiven theoretischen Rahmen fiir die Analyse der
digitalen Welt. In der Tat entdeckt die digitale Welt nicht eine bereits
existierende Realitit, geschweige denn, dass sie eine reale Welt in einer
virtuellen Welt nachahmt, sondern sie ermoglicht vielmehr eine neue
Sicht auf die Realitdt: Um eine von Cassirer geliebte Metapher zu ver-
wenden, bricht eine neue Brechung in das Spektrum des Realen ein. Ziel
dieses Kapitels ist es daher, zu analysieren, welche Realitit die digitale
Welt eroffnet und welche Formen sie annimmt.

3.1 Digitalitat und die Digitale Welt

Die Definition der digitalen Welt als symbolische Form trifft auf ahnli-
che Positionen wie diejenigen, die gegenwartig von einigen zeitgenossi-
schen Denker:innen vorgebracht werden, insbesondere auf den Begriff
der Digitalitat, der in der deutschsprachigen Debatte um das Digitale zu-
nehmend an Relevanz gewinnt.

Der Begriff der Digitalitdt wurde 2016 von dem Medienwissenschaft-
ler Felix Stalder in seinem Buch Kultur der Digitalitdt eingefithrt. Damit
beschreibt Stalder die Entstehung und Stabilisierung neuer Institutio-
nen und Paradigmen sowie neuer Praktiken, die an die Stelle krisenge-
schiittelter Institutionen und Paradigmen treten. In Anlehnung an Lyo-
tards bekannten Schrift La condition postmoderne — auf den sich Stalder
in der englischen Ubersetzung* des Begriffs Digitalitit bezieht — meint
der »digitale Zustand« die Untergrabung der durch die Formel Guten-
berg-Galaxie3 charakterisierten Kultur und damit auch die Uberwindung

2 In der englischen Ausgabe von Kultur der Digitalitit ibersetzt Stalder den
Begriff der Digitalitit bezeichnenderweise mit dem Ausdruck »digital condi-
tion«: »This book posits that we in the societies of the (transatlantic) West
find ourselves in a new condition. I call it >the digital condition« because it
gained its dominance as computer networks became established as the key
infrastructure for virtually all aspects of life« (Felix Stalder, The Digital
Condition, Cambridge: Polity Press 2018, S. vii). Interessant ist hier, dass in
der englischsprachigen Debatte um die Idee einer digitalen Welt auch der
Begriff digitality verwendet wird, siehe z.B. Seb Franklin, Control. Digitali-
ty as Cultural Logic, Cambridge-London: The MIT Press 2015.

3 »Von Digitalitdt kann man ungefihr seit dem Jahr 2000 herum sprechen.,
d. h. die Digitalisierungsprozesse waren dann bereits so weit vorangeschrit-
ten, dass wir sagen konnen, sie sind der dominante kulturelle Raum, in dem
wir uns bewegen, bzw. die dominante Bedingung, unter der wir uns bewe-
gen, ist nicht mehr die der Schriftlichkeit, sondern eben der (bzw. die) der
Digitalitit.« (Felix Stalder, »Was ist Digitalitat«, in: Uta Hauck-Thum/Jorg

87

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIGITALE WELT ALS SYMBOLISCHE FORM

des modernen westlichen Denkens sowie die Gewinnung und Definiti-
on eines diversifizierten, fluiden und hybriden Denkens, das sich aus der
Infragestellung des modernen Denkens ergibt, dem Statik, Heteronor-
mativitat und Eurozentrismus vorgeworfen wird.* Stalder definiert die
Digitalitat als: »Jenes Set von Relationen, das heute auf Basis der Infra-
struktur digitaler Netzwerke in Produktion, Nutzung und Transforma-
tion materieller und immaterieller Giiter sowie in der Konstitution und
Koordination personlichen und kollektiven Handelns realisiert wird«.’
Die Kultur der Digitalitdt ist in einer sozialen und kulturellen Landschaft
entstanden und verfestigt, in der der technologische Aspekt des Digita-
len seine Neuartigkeit verloren hat und »erloschen« ist.® Stalder nihert
sich hier bewusst den postdigitalen Positionen, fiir die, wie Negroponte
schreibt: »Like air and drinking water, being digital will be noticed only
by its absence, not its presence«.” Es ist gerade in diesem vom technolo-
gischen Medium des Digitalen durchdrungenen Kontext, dass das Digi-
tale vom >technischen Damm« zu einem Faktor des kulturellen Wandels
und der Hybridisierung tiberlduft und damit als Raum fur eine entste-
hende Kultur an Bedeutung gewinnt, eben jene Kultur der Digitalitat, die
— weit tiber die digitale Medienebene hinaus — dominant geworden ist:

Mit dem Ausbau des Internets zur allgegenwirtigen Kommunikations-
und Koordinationsinfrastruktur um die Jahrtausendwende begannen
sich also bisher voneinander unabhingige kulturelle Entwicklungen
tber die spezifischen Kontexte ihrer Entstehung hinaus auszubreiten,
sich gegenseitig zu beeinflussen, zu verstirken und miteinander zu ver-
schrinken. Aus einem unverbundenen Nebeneinander teilweise margi-
naler Praktiken wurde in der Folge eine neue, spezifische kulturelle Um-
welt, die vor unseren Augen deutliche Gestalt annimmt und mehr und
mehr andere kulturelle Konstellationen tiberlagert beziehungsweise an
den Rand dringt.®

Noller (Hg.), Was ist Digitalitit? Philosophische und pddagogische Perspek-
tive, Berlin: J.B. Metzler 2021, S. 3—4).
4  »Die Digitalitat ist gepragt von anderen Vorstellungen: Nicht-Linearitat; as-
soziativen Verkniipfungen; Parallelitat und Gleichzeitigkeit; Feedback, das
Ursache und Wirkung verschmelzen lasst; ein Ding kann an mehreren Orten
gleichzeitig sein; jede Position ist immer kontext- und zeitabhingig etc. Das
sind zunichst einfach andere kulturelle Erfahrungen, die der Moglichkeits-
raum der Digitalitdt alltdglich werden lisst, die andere Selbst- und Welter-
fahrung nach sich ziehen. Das ist per se weder gut noch schlecht, sondern
einfach anders« (Stalder, Was ist Digitalitit?, S. 4-5).
Stalder, Kultur der Digitalitdt, S. 18.
6  Stalder, Kultur der Digitalitit, S. 20.
7  Negroponte, »Beyond Digital«, wired.com 1.12.1998, https://www.wired.
com/1998/12/negroponte-5 5/ (Zugriff: 7.02.2025)
8  Stalder, »Kultur der Digitalitit«, S. 95.

“

88

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://www.wired.com/1998/12/negroponte-55/
https://www.wired.com/1998/12/negroponte-55/
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.wired.com/1998/12/negroponte-55/
https://www.wired.com/1998/12/negroponte-55/

DIGITALITAT UND DIE DIGITALE WELT

Stalders Analyse beschreibt die Digitalitdt? als die substanzielle Entwick-
lung eines neuen Moglichkeitsraums inklusive der daraus resultierenden
Entstehung neuer kultureller Praktiken. Und er betont das Zusammen-
treffen neuer Techniken mit neuen Formen der Produktion und Verbrei-
tung von Kultur, die die Art und Weise, wie die Welt verstanden wird,
beeinflussen und verdndern. Aber die Digitalitat als Bedingung fiir das
Sich-Eroffnen einer kulturellen Umwelt (cultural environment) zu ver-
stehen, scheint nicht die Tiefe, die Radikalitdt des Produktionsprozesses
(der Realitit) zu erfassen, was nur durch das Verstindnis der digitalen
Welt als symbolische Form gelingen kann.

Diese Definition ermoglicht es, die digitale Welt als eine eigenstiandige
Realitit zu betrachten, die mit anderen Realititen koexistiert (manch-
mal sogar in Konflikt oder Konkurrenz zu diesen steht),™ die jeweils
durch eine eigene kategoriale Struktur organisiert sind, die dynamisch
und funktional, aber niemals substanziell ist. Als Schopferin von Realitit
und Welt fiihrt die digitale Welt somit eine kategoriale Ebene (wie auch
eine materielle)'* mit sich, aus der eine andere Ontologie, ein anderes

9  Fiir Stalder ist diese Kultur der Digitalitat mit den sozialen, wirtschaftlichen
und kulturellen Verdnderungen, die spitestens seit den 1960er Jahren ein-
setzten, synchron und verflochten: eine Erweiterung der sozialen (und ge-
schlechtlichen) Klassen, die nicht nur beginnen, sich aktiv an der Kultur zu
beteiligen, sondern auch als legitime Mitglieder der kulturellen Debatte und
Produktion anerkannt werden; die (trans-)feministische Kritik an der He-
teronormativitit und die Beanspruchung der Freiheit, autonom und vielfal-
tig die eigene Identitit zu konstruieren; schliefSlich die postkoloniale Kritik
und die damit verbundene Infragestellung der zentralen und privilegierten
Rolle des sogenannten Westens.

10 Symbolische Formen leben und verdndern sich in ihren objektiven Pro-
dukten, sie sind nicht statisch und auch nicht universell, insofern es nicht
nur eine absolute Autonomie, sondern auch eine Inkommensurabilitit zwi-
schen den verschiedenen symbolischen Formen gibt: Jede symbolische Form
schliefSt in ihrem kategorischen Kreis eine Welt ein, deren Phinomene und
Objekte Gesetzen unterliegen, die ihr eigen sind, die aber nicht transportiert
oder, schlimmer noch, als Maf$stab fiir das Verstindnis anderer Welten ver-
wendet werden konnen und dirfen.

11 Die Betonung der Materialitdt der digitalen Infrastruktur ist aufSerst wichtig.
In der Tat ist die Vorstellung und Praxis, die digitale Infrastruktur als imma-
teriell, leicht und ungreifbar wie eine »Wolke« (ein Bild, das unserem Alltag
als Nutzer:innen innewohnt) zu betrachten, nur allzu verbreitet. Es ist hier
zwar nicht der richtige Ort, um dieses Thema zu vertiefen, aber es sei daran
erinnert, dass Infrastrukturen ebenso wie die Produktion und Wartung digi-
taler Technologien — von den anspruchsvollsten bis zu den am weitesten ver-
breiteten — alles andere als immateriell und nachhaltig sind. Angesichts der
Ausbeutung von Umwelt- und Menschenressourcen, die die Digitalisierung
mit sich bringt, ist dies ein Problem, an dem keine Analyse und kein Diskurs

89

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIGITALE WELT ALS SYMBOLISCHE FORM

Sein in Raum und Zeit, eine andere Subjektivitit, eine andere Epistemo-
logie und eine andere Phinomenologie hervorgehen. In diesem Punkt
gibt es eine tiefe Ubereinstimmung zwischen der hier vertretenen These
und der Debatte um den Begriff der Digitalitit, in der ebenfalls die »le-
bensweltliche Bedeutung der Digitalisierung als Realitit eigener Art«'>
und damit die philosophische Notwendigkeit, ihre Formen und Katego-
rien zu untersuchen, betont wird; die digitale Welt als symbolische Form
zu denken, ermoglicht es jedoch dartiber hinaus, einen zentralen Punkt
hervorzuheben, der in den gingigen Definitionen der Digitalitit eher ver-
borgen bleibt, nimlich die Tatsache, dass nicht nur »Digitalitit eine neue
Form von Kultur und Umwelt bedeutet«,*s sondern dass die digitale Welt
die Produktionsform unserer Lebenswelt ist: Der Begriff der symboli-
schen Form ermoglicht es also, nicht nur die Dimension der forma for-
mata (Digitalitit), sondern auch die der forma formans (digitale Welt) zu
untersuchen. Die digitale Welt, verstanden in ihrer symbolischen Funkti-
onalitat, stellt die Moglichkeitsbedingung der Wirklichkeit, des Subjekts,
des Denkens und des Wahrnehmens dar, und die philosophische Syste-
matisierung — die die Definition der digitalen Welt als symbolische Form
erlaubt — beinhaltet somit die Analyse dieser neuen Formen des Realen.
Dies steht offensichtlich im Widerspruch zu der Vorstellung, dass die
digitale Welt quasi eine gefilschte Anbringung eines Virtuellen an eine
»reale«, konkrete, analoge Realitdt darstellt, da es — in einem fiir unse-
re Diskussion absolut zentralen Sinne — so etwas wie ein Auflen der di-
gitalen Welt und ihrer symbolischen Produktion nicht gibt, denn sie ist
der Blick, die Vision, innerhalb derer sich ein immer grofSerer Teil unse-
rer Realitdt (und unserer Orientierung in ihr) konstituiert. Wie andere
symbolische Formen bringt also auch die digitale Welt eine eigene reale
Weise der Entdeckung der Wirklichkeit und neue Facetten des Mensch-
lichen mit sich. Denn auch das Menschliche wird immer wieder von den
symbolischen und technologischen Formen, die es »bewohnt«, in einem
echten anthropopoietischen Prozess konstruiert und geformt. Die Auf-
gabe der philosophischen Analyse besteht also darin, zu fragen, welche
Art von Denken und welche Art von Subjekt aus der digitalen Welt her-
vorgeht und welche neue Art von Realitit sich damit entfaltet. Es wird
von diesem letzten Punkt ausgegangen.

iber die Digitalisierung vorbeikommt. Siehe: Guillaume Pitron, L'enfer nu-
meérique. Voyage au bout d’un Like, Paris: Les Liens qui Libérent 2021; Kate
Crawford, Atlas of Al Power, Politics and the Planetary Costs of Artificial
Intelligence, New Haven-London: Yale University Press 2021.

12 Jorg Noller, Philosophie der Digitalitdt, in: Uta Hauck-Thum/Jorg Noller
(Hg.), Was ist Digitalitit? Philosophische und pidagogische Perspektiven,
Berlin: Metzler 2021, S. 42.

13 Ebd.

90

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Die Kreativitat der Computation

Im zweiten Kapitel wurde eine philosophische Analyse des Analogen
und des Digitalen vorgenommen, wobei von deren méglichen Verwirk-
lichungen in konkreten technischen Formen abstrahiert wurde. Diese
Abstraktion war notwendig, um beide Begriffe als Formen der symboli-
schen Funktion definieren zu konnen und damit — in gewissem Sinne —
die Authentizititskluft zu iiberbriicken, die in der Diskussion um analog
und digital oft impliziert wird, wobei dem Kontinuierlichen des Analo-
gen eine hohere Realitit und Erhabenheit zugeschrieben wird als dem
Diskreten des Digitalen. Diese Haltung ist auch in der Analyse digitaler
Medien und Technologien verbreitet, wo das philosophische Vorurteil
einer ontologischen Schwiche des Digitalen auf Computertechnologien
ubertragen wird. Dies fiihrt zu der weit verbreiteten Vorstellung, dass
es computationalen Technologien gerade aufgrund ihrer informatischen
und damit diskreten »Natur« an Kreativitit mangelt, weil sie konstitu-
tiv und wesentlich aus dem Reichtum und der Fille des sinnlichen Kon-
tinuums herausgerissen sind.

Eine der Wurzeln dieses Gedankens liegt sicherlich in der philosophi-
schen Interpretation des Begriffs des Virtuellen durch Gilles Deleuze, ein
Begriff, der im Diskurs tber die digitale Welt umstritten bleibt. Einer der
bekanntesten Vertreter der These von der Uberlegenheit des Analogen,
gerade wegen dessen Beziehung zum Virtuellen, ist Brian Massumi. In
seinem Buch Parables for the Virtual weist Massumi auf die falsche (und
oberflichliche) Gegentiberstellung des Digitalen — nur als binire Berech-
nung verstanden — zum Virtuellen — reduziert auf Simulation — hin.™
Das Virtuelle sei vielmehr als das »Sinnlose« zu erkennen, das heif$t, als
das, was »cannot be felt. It appears only in the potentials it drives and
the possibilities that unfold from their driving: unfelt, but it cannot but
be felt in its effects«.'s Das Potenzielle und das Mdogliche — beide mit
dem Virtuellen verwandt — stellen Deaktualisierungen dar, d.h. Denk-
weisen, die das Tatsachliche nicht ausloschen oder ersetzen, sondern es
vielmehr erganzen.*¢ Schwingt das Potenzielle in der operativen Vernunft
und ihrer qualifizierenden »Natur« (qualification) mit, so ist das Mogli-
che der instrumentellen Vernunft verwandt samt des an ihr beteiligten
Modus der Quantifizierung (quantification), schliefSlich stellt die Ko-
difizierung (codification) — nahe der Quantifizierung — einen weiteren
Modus des Dequalifizierungsprozesses dar. Aufgrund seines computa-
tionalen Charakters (das einzige » Gesicht« des Digitalen, das Massumi

14 Vgl. Brian Massumi, Parables for the Virtual. Movement, Affect, Sensation,
Durham-London: Duke University Press 2002, S. 137.

15 Massumi, Parables for the Virtual, S. 136.

16 Vgl Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIGITALE WELT ALS SYMBOLISCHE FORM

beobachtet) nimmt das Digitale gerade am Modus der Kodifizierung
teil und ist daher eng mit der Moglichkeit, aber nicht mit der Potenziali-
tdt, geschweige denn der Virtualitit verbunden: »Digital technologies in
fact have a remarkably weak connection to the virtual, by virtue to the
enormous power of their systematization of the possible«.”” Die Uber-
legenheit des Analogen liegt gerade darin, dass das Digitale darauf an-
gewiesen ist, sich auf das Potenzielle und Virtuelle beziehen zu konnen.
Ohne die analoge Vermittlung, die es in einer Erscheinung »verkorpert«,
ist das Digitale fiir Massumi ein »electronic nothingness. Pure systemic
possibilities«.'® In der Beziehung, Interaktion und Kooperation, die fiir
Massumi zwischen dem Digitalen und dem Analogen stattfinden, wird
das Analoge immer den Vorteil eines »Uberschusses« gegeniiber dem
Digitalen haben, denn der Prozess ist analog — nicht digital —, da alles
Kreative, Virtuelle oder Potenzielle, das aus der computationalen Prozes-
sualitit hervorgeht, mit der analogen Intervention verkniipft und nicht
im Code selbst enthalten ist.”® Es ist daher klar, warum fiir Massumi:
»|N]othing is more destructive for the thinking and imaging of the vir-
tual than equating it with the digital«.>* Die zu Beginn des Kapitels er-
wahnte Kluft in der Authentizitit wird somit auch zu einer Kluft in der
Kreativitdt, da die computationale Technologie nur in ihrer Beziehung
zum Analogen kreativ sein kann. Gerade aufgrund seiner formalen Na-
tur scheint das Digitale zur Reproduktion verdammt zu sein, da es nicht
in der Lage ist, Neues zu produzieren — wie von M. Beatrice Fazi in ih-
rem Buch Contingent Computation gut zusammengefasst wurde:

The formal and symbolic logic of the digital machine is a cognitive ab-
straction that returns, as output, only what one has put in as an input.
Aesthetically, novelty is instead produced in the matter-flow of sensibil-
ity. This matter-flow is an energetic transformation of >pure productiv-
ity<, which cannot be pinpointed or anchored, and which can >only be
followed<.**

Die Kluft zwischen analog und digital wird zur ontologischen Kluft zwi-
schen kontinuierlich und diskret, wobei nur ersteres tatsichlich genera-
tiv ist. Im theoretischen Rahmen der vorliegenden Arbeit ist diese » Ver-
urteilung« des Digitalen zur Abhédngigkeit vom Analogen natirlich nicht
akzeptabel, und die Definition einer anderen Perspektive muss tiber die
Differenzierung des Begriffs »digital« erfolgen, auf die eine konsequente

17 Massumi, Parables for the Virtual, S. 137.

18 Vgl. Massumi, Parables for the Virtual, S. 138.

19 Vgl. Massumi, Parables for the Virtual, S. 142.

20 Massumi, Parables for the Virtual, S. 137.

21 M. Beatrice Fazi, Contingent Computation. Abstraction, Experience, and
Indeterminacy in Computational Aesthetic, New York-London: Row-
man&Littlefeld 2018, S. 32.

92

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KREATIVITAT DER COMPUTATION

Differenzierung der Argumente zugunsten der Kreativitit und der onto-
logischen Kraft des Digitalen bzw. des Digitalen, der computationalen
Technologien (und der Computation selbst) und der digitalen Welt folgt.
Der Begriff »digital« wird haufig gleichbedeutend fiir alle drei Ebenen
verwendet, die jedoch unterschieden werden miissen.

Ohne die Argumente aus dem zweiten Kapitel zu wiederholen, ist das
Digitale nichts anderes als eine Denkweise, um das Diskontinuierliche
zu denken, so wie das Analoge die Art und Weise ist, das Kontinuierli-
che zu denken. Da beide Moglichkeiten der symbolischen Funktion sind,
konnen weder das Digitale noch das Analoge ein Primat der Authentizi-
tit in Bezug auf das Reale beanspruchen, ja nicht einmal einen privile-
gierten Zugang zu ihm: Wie das Digitale entsteht auch das Analoge be-
reits innerhalb der symbolischen Aktivitdt und erfasst daher das Reale
durch eine Vermittlung, die symbolische.>* Eingebettet in den Horizont
der symbolischen Form erhalten sowohl das Analoge als auch das Di-
gitale eine produktive Funktion, die nicht reduziert oder ignoriert wer-
den kann.

Auf die Kreativitat der digitalen Welt, verstanden als symbolische
Form und damit als komplexes Gebilde, das die computationalen Tech-
nologien und das Digitale — wie oben definiert — integriert, ohne sich je-
doch in ihnen zu erschopfen, miissen wir am Ende dieses Kapitels zu-
ruckkommen. Zunichst sind die Kreativitit und die ontologische Kraft
der computationalen Technologien und — wie wir sehen werden — der
Computation selbst zuuntersuchen.

Computation als Potenzialitdit

Die Argumentation hinsichtlich der Kreativitit der computationalen
Technologien und ihrer spezifischen Form der Wirklichkeitsproduktion
geht aus von der Gegeniiberstellung oder, wenn man so will, der »Mon-
tage« von Perspektiven, die von M. Beatrice Fazi und Mark B. N. Han-
sen entwickelt wurden. Beide schlagen eine Analyse der Formen und
Arten vor, in denen Computation (Fazi) bzw. fwenty-first-century me-
dia (Hansen) eine neue und andere Realitit schaffen und eréffnen. Ihre

22 Dariiber hinaus kann man, wie in Kapitel 2 dargelegt, das Digitale auf die
Computation ebenso wenig reduzieren wie die Computation auf die heu-
tigen computationalen Technologien. Das Digitale unterscheidet sich von
polarem, dialektischem und binidrem Denken. Computation — als formales
Denken — geht den heutigen Technologien voraus, fur die es die theoretische
Grundlage darstellt. So sind computationale Technologien nur Teil eines
Modus des Digitalen und erschopfen nicht einmal die Disziplin der Com-
putation. Diese Differenzierung auSer Acht zu lassen, bedeutet eine radika-
le Vereinfachung der Komplexitit.

93

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIGITALE WELT ALS SYMBOLISCHE FORM

Werke — die natirlich gleichermafSen auch von tiefgreifenden Unterschie-
den durchzogen sind* — treffen sich auch in ihrem Interesse an der Phi-
losophie von Alfred North Whitehead und insbesondere am Begriff der
Potenzialitit. In ihrem brillanten Buch Contingent Computation unter-
nimmt Fazi eine fundierte philosophische Analyse des Konzepts der Kon-
tingenz und insbesondere der spezifischen Form der Kontingenz, die der
Computation** eigen ist. Die Originalitit dieses Vorschlags liegt in Fazis
Problematisierung der oben erwihnten Idee, dass es keine Originalitit
in der Computation gibt, weil diese nur eine Iteration des Vorprogram-
mierten ist.>> Von besonderer Bedeutung ist daher die konsequent ver-
folgte Entscheidung, die Computation gemafs ihrer Spezifitit, d.h. ihrer
formalen und axiomatischen, also logischen Struktur, philosophisch be-
handeln zu wollen. Dies ist ein produktives Echo auf die Definition der
digitalen Welt als symbolische Form, denn es versetzt uns in die Lage, die
kategoriale Ebene und die Bedingungen der Moglichkeit, die den compu-
tationalen Technologien zugrunde liegen, von innen heraus zu betrach-
ten, ohne ihnen deshalb auf einer Ebene und mit einer Perspektive zu
begegnen, die nicht ihre eigenen sind: Sei es die analoge oder die sinn-
liche. Fazi ist nicht daran interessiert, die digitale Computation zu »re-
habilitieren«, indem sie zu dem gemacht wird, was sie gerade nicht ist,
namlich kontinuierlich, sensibel und virtuell. Sondern ihre philosophi-
sche Provokation besteht in der Frage danach, wo die Besonderheit der
digitalen Kreativitit liegt, die fiir sie in ihrer formalen Struktur zu finden
ist, die sich von der dem sensiblen Kontinuum eigenen Verwirklichung
unterscheidet und unterscheiden muss:

taking up the challenge of experimenting with the specificity of digitali-
ty involves attending to its logico-quantitative nature and thus allowing
the digital to have a degree of ontological autonomy from the qualita-
tive and the affective. Digital machines, as will be discussed later in the
book, organise, measure, and quantify the world by means of formal
discretisation. However, when the virtual is treated as the potentiali-
ty of the digital, this logico-quantitative nature of the digital machine
is considered, if not subordinate to, then at least always codetermined
with the being of the sensible, because it is the logic of sensation (and
not formal logic) that expresses virtuality.>¢

23 Vgl. Beatrice M. Fazi, » Black-Boxed« [Review of] Mark B.N. Hansen
(2015) Feed forward: on the future of twenty first century media«, Radical
Philosophy (197), S. 64—66.

24 »Computation is understood here as a method of systematising reality
through logico-quantitative means.« (Fazi, Contingent Computation, S. 1).

25 Ebd.
26 Fazi, Contingent Computation, S. 40.

94

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KREATIVITAT DER COMPUTATION

In diesem Sinne stimmt sie — wie sie deutlich macht — mit der These von
Massumi uberein, dass die digitale Computation nicht als virtuell be-
trachtet werden kann, ebenso wie das Virtuelle nicht diskretisiert werden
kann. Die These von Fazi lautet jedoch: »this disparity does not mean
that the digital is in any way ontologically inferior to the analogue. It
simply implies that the digital is something other than virtuality and that
its potential should be found elsewhere«.?” Solche Pramissen befihigen
die Autorin dazu, den quantitativen und logischen Charakter der Com-
putation ernst zu nehmen, ohne diesen als Mangel im Vergleich zur Sinn-
lichkeit zu betrachten und die Computation somit nicht unter diese zu
stellen. Diese Revolution des Blicks auf die Computation fithrt auch zu
einer Analyse nicht nur der Erfahrung, die der Mensch in die Beziehung
zur Maschine einbringt (und umgekehrt), sondern auch und vor allem
zur Analyse der Erfahrung der Digitalitdt selbst, die nicht (vollstindig)
von auflen, vom Lebendigen, kommt, sondern vielmehr aus der Com-
putationsstruktur selbst entsteht.*® In der Computation — umformuliert
als »a method of abstraction that does not negate or refute abstractness
and as a determination that does not negate indeterminacy«* — ist die
»Quelle« einer wirklich digitalen Kreativitit, Asthetik und Realitit zu
finden. Dazu kehrt Fazi zu den Griindervitern der Computation Alan
M. Turing und Kurt Godel und den Konzepten der Unberechenbarkeit
bzw. Unvollstandigkeit zurtick:3°

I will claim that, by engaging with the incomplete and the incomput-
able, I can put forth a non-metacomputational understanding of formal
axiomatic systems. I will build my argument against computational ide-
alism on that non-metacomputational basis. My argument is meant to
expand my earlier claim that computation is a method of abstraction
that is open to the abstract. It will do so by showing that computation
is always exposed to indeterminacy. This indeterminacy is not that of
life or lived experience, but is instead a mode of indetermination that
is inherent to the logico-mathematical character of the computational
system. Addressing this logical and formal indeterminacy will serve to
highlight another sense of contingency in computation: one that is not
dependent on empirical mutability, but which instead works through
computational processes of formal discretisation.’

27 Ebd.

28 Fazi, Contingent Computation, S. 40.

29 Fazi, Contingent Computation, S. 55.

30 Fazi fasst es kurz und priagnant zusammen: »Incompleteness means that
more axioms can be added to the formal system; incomputability means
that more digits and steps can be added to computation.« (Fazi, Contingent
Computation, S. 119).

31 Fazi, Contingent Computation, S. 116.

95

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIGITALE WELT ALS SYMBOLISCHE FORM

Fazi fithrt den Begriff »computational idealism « ein, um eine Asthetik, ei-
nen »technocultural view«3* zu bezeichnen, der der Einfachheit den Vor-
zug vor der Komplexitit und dem Ideal den Vorzug vor dem Sinnlichen
gibt. Der Begriff Idealismus in ihrer Wortschopfung ist in einem absolut
metaphysischen Sinne zu verstehen, wobei die >Abstraktion« eine tiefere
Ebene der Wirklichkeit als die sinnliche Erfahrung impliziert. Der com-
putationale Idealismus basiert auf einer transzendentalen Struktur, bei der
ideale Formen (formale Computationsstruktur) und unverinderliche For-
men unabhingig von Materie und Kontingenz (und dieser vorausgehend)
sind; da sie a priori sind, sind sie selbstreferentiell.>* Gerade im Gegensatz
zu einem solchen Idealismus schldgt Fazi einen Standpunkt vor, der nicht-
metacomputational ist, wobei die Fahigkeit, das Unbestimmte der Com-
putation zu produzieren, der Computation selbst immanent ist, eben weil
sie dem Unbestimmten ausgesetzt ist.> Die Unbestimmtheit der Computa-
tion hat aber — bezeichnenderweise — nichts mit der deleuzeschen Virtuali-
tat zu tun, denn obwohl auch die Virtualitit nicht berechnet werden kann,
ist sie das, was unerkennbar bleibt und nur gefithlt werden kann, wih-
rend die Unberechenbarkeit »is to be grasped through logic, not through
affect«.3s Wenn also die Unbestimmtheit der Computation nicht mit dem
Virtuellen gleichgesetzt werden kann, so lasst sie sich fiir Fazi mit dem von
Whitehead eingefuhrten Konzept der »reinen Potenzialitit« (Pure Poten-
tiality) kurzschliefSen. Aus dessen »philosophy of actuality« entlehnt Fazi
das Konzept des prozessualen Charakters der Wirklichkeit, wobei das ak-
tual-Werden dem existierenden Werden als eine Selbstverwirklichung ent-
spricht. Die von Whitehead postulierte Koinzidenz von Prozess und Exis-
tenz erlaubt es Fazi, Computationsprozesse als sich selbst konstituierende
Bestimmungsprozesse zu beschreiben, in denen die formale Ebene der Un-
bestimmtheit — die Potenzialitit der digitalen Computation — in einem Be-
stimmungsprozess aktualisiert wird, der die Existenz, die Aktualitdt der
Computation selbst ist: » This actuality results from a discretisation of in-
finity that is characterised by a residue of infinity. Incomputability attests
to the presence of this indeterminate residue. Nonetheless, it is the actua-
lity of computation that maintains a relation with that residue, since it is
the actuality of operations of formalisation-as-discretisation that opens up
to it, and which is ingressed by it«.3¢

Das prozessuale Verhiltnis zwischen der quantitativen Unendlichkeit
der Computation und der Aktualitit realer algorithmischer Vorginge
lasst sich fur Fazi mit dem von Whitehead theoretisierten Verhiltnis

32 Fazi, Contingent Computation, S. 84.

33 Vgl. Fazi, Contingent Computation, Kapitel 4.
34 Vgl. Fazi, Contingent Computation, S. 117.
35 Fazi, Contingent Computation, S. 116.

36 Fazi, Contingent Computation, S. 13 4.

96

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KREATIVITAT DER COMPUTATION

zwischen »eternal objects« und »actual occasions« beschreiben. In die-
sem Sinne schliefSt Fazi, indem sie die von dem britischen Philosophen
und Mathematiker eingefithrte Unterscheidung zwischen realem und rei-
nem Potenzial aufgreift, ihren theoretischen Kreis, namlich indem sie
der computationalen Unbestimmtheit die Rolle der reinen Potenziali-
tat zuweist:

For Whitehead, the pure potential of eternal objects is a mode of inde-
terminacy that crucially contributes to the final determination of the ac-
tual occasion. Pure potentials become realised only in such a determina-
tion, as a result of their ingression into the actuality of the occasion. The
speculative proposition that I suggest is now as follows: it is possible to
understand the quantitative infinity that always ingresses computation-
al procedures in the Whiteheadian terms of eternal objects’ pure poten-
tiality. This is because the infinite quantities of the incomputable have
the same function as Whitehead’s eternal objects. They are the unknown
condition that is integral to the realisation of the actual occasion (or, in
computation’s case, of the algorithmic actual procedure).’”

Das Unberechenbare und die axiomatische Unvollstandigkeit stellen
nicht die Grenzen der Computation dar, sondern die wahre Potenziali-
tit desselben und sind ihr vor allem immanent: Die reine Potenzialitit,
oder im cassirerschen Sinne die ideale Ebene, kann nur durch ihre Aktu-
alisierungen erfasst werden, ist aber zugleich der Funktionshorizont, in-
nerbalb dessen sich die Aktualisierungsprozesse abspielen.

In diesem Punkt ist es moglich, mit den notigen Unterschieden, einen
entscheidenden Punkt der Ubereinstimmung mit Cassirers Metaphysik der
symbolischen Formen und insbesondere mit seiner Rezeption der goethe-
schen Morphologie zu finden. Gerade aus der kontinuierlichen Relektiire
Goethes entlehnt Cassirer den morphologischen Rahmen, der seinem phi-
losophischen Werk zugrunde liegt. Es ist hier nicht moglich, auf die Bedeu-
tung von Goethes Morphologie fiir den Philosophen im Zusammenhang
mit den Hamburger Jahren, die er in direkter Zusammenarbeit mit Aby
Warburg und seiner Bibliothek verbrachte, einzugehen, obwohl es sich
um einen der interessantesten und fruchtbarsten Knotenpunkte der cas-
sirerschen Philosophie handelt. An dieser Stelle ist es wichtig zu betonen,
dass Cassirer aus der Morphologie einen metaphysischen Rahmen entwi-
ckeln kann, der prozesshaft ist:*® Durch die Definition der Urphanomene

37 Fazi, Contingent Computation, S. 136. Hervorhebung von mir. Im Original:
»They are the unknown condition that is integral to the realisation of the
actual occasion (or, in computation’s case, of the algorithmic actual proce-
dure). «

38 »Er [Goethe, Anmerkung d. Verf.] verzichtet keineswegs auf das Bestandige;
aber er erkennt kein anderes Bestitige an als dasjenige, das sich uns mitten
im Werden darstellt und kraft dieses Werdens enthiillt. « (Ernst Cassirer, Das

97

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIGITALE WELT ALS SYMBOLISCHE FORM

als der grundlegendsten Ebene der Existenz definiert Cassirer die triadi-
sche Relation zwischen Ich-Du-Es als den Horizont, innerhalb dessen sich
die symbolische Vermittlung bewegt, die das Ideale in das Aktuelle integ-
riert. Wie Cassirer selbst schreibt: »Life, reality, being, existence are not-
hing but different terms referring to one and the same fundamental fact.
These terms do not describe a fixed, rigid, substantial thing. They are to
be understood as names of a process«.>® Der Prozess ist die Tatsache, der
Bogen, der der Entfaltung des Existenzgeschehens zugrunde liegt und der
daher mit seinen Aktualisierungen, mit seinen Verkdrperungen zusammen-
fillt. Dieser Prozess stellt fiir Cassirer nicht das » Auflen«, das Transzen-
dente dar, sondern er ist seiner Entfaltung immanent. Jedoch: Trotz dieser
Immanenz ist der Prozess zugleich nicht identisch mit seiner Entfaltung,
da er dieser gegeniiber immer logisch vorgiangig und tiberschussig ist. Was
Fazi dann schreibt, gilt auch fir Cassirer: »existence does not transcend
the process of realising actual occasions. Rather, process and existence are
the same thing«.+ Reine Potenzialitit, d.h. die quantitative Unendlichkeit
der Computation, und »actual occasions«, d.h. Computationsprozesse,
befinden sich also in dieser Spannung der prozessualen Immanenz, wobei:
»to look at computation as a self-constitutive process of determination
means to understand this process of determination in terms of its self-ac-
tualisation. «#* Auf diese Autonomie mussen wir noch einmal zuriickkom-
men, weil sie den Kern der Besonderheit der Computation ausmacht: Das
Unbestimmte, das Unendliche, das Unerkennbare (Unknown) ist quan-
titativ und wird durch eine logische und formale Prozessualitit erfasst.
Computationale Technologien produzieren also kein Sinnliches, sondern
ihre Kreativitit ist der formalen Axiomatik der Computation immanent,
ebenso wie ihre Beziehung zum Unbestimmten nicht reprisentational, son-
dern logisch ist: »incomputability demonstrates that computation is zot
just a physical manipulation of data, and that neither does it only involve
the infinite continuous intensive transformation of these data through af-
fects and intensities. Algorithms are procedures through which to logical-
ly think, and not just to affectively feel, the unknown«.+

Mit anderen Worten, die Prozesshaftigkeit der computationalen Tech-
nologien ist nicht-menschlich, gerade weil sie quantitativ und nicht

Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit,
Bd. 4, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1994, S. 146. Zur
Aktualitat der Morphologie siehe: Ralf Miiller et al. (Hg.), Morphologie
als Paradigma in den Wissenschaften, Stuttgart: Frohmann-Holzboog 2022.

39 Ernst Cassirer, »Language and Art Il«, in: Donald Phillip Verene (Hg.), Sym-
bol, Myth, and Culture. Essays and Lectures of Ernst Cassirer 1935-1945,
New Haven-London: Yale University Press, S. 194. Hervorhebung von mir.

40 Fazi, Contingent Computation, S. 132.

41 Fazi, Contingent Computation, S. 133.

42 Fazi, Contingent Computation, S. 135.

98

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KREATIVITAT DER COMPUTATION

qualitativ ist, sie ist sinnlich leer, obwohl sie sich auf das Sinnliche und
das Menschliche bezieht. Wenn es also, wie Fazi schreibt, so etwas wie
computationales Denken gibt, kann es nur »constitute another modali-
ty of thought altogether: one that is processual yet impersonal, non-ex-
istential and extra-empirical«.# Die Besonderheit von Computation und
computationalen Technologien liegt in gewissem Sinne darin, dass sie
die Schwelle der menschlichen symbolischen Vermittlung tiberschreiten,
da sie das Unerkennbare auflerhalb einer Darstellung erfassen konnen.
Wenn sogar die Computation semiotisch ist, ist sie nicht lebendig und
»tritt« mit der semiotischen Natur des Realen nicht durch ein Fiihlen in
Beziehung, sondern durch die reine Potenzialitat der Computation, tritt
also in eine formale, nicht-subjektive, nicht-menschliche und nicht-qua-
litative Beziehung. Es wurde bereits gezeigt, wie das Menschliche aus
der Semiose des Lebens hervorgeht, indem es uiber die symbolische Pra-
gnanz und die verschiedenen Konkretisierungen in symbolischen For-
men in Beziehung zum Realen tritt. In der unterschiedlichen »Natur«
der Beziehungen, die die Computation und das Menschliche zum Rea-
len unterhalten, liegt auch ihre irreduzible Distanz und in gewissem Sin-
ne Inkommensurabilitit, doch die Grenze zwischen dem Menschlichen
und dem Maschinellen bleibt nicht uniiberwindbar, sie ist vielmehr eine
porose Schwelle, die eine Hybridisierung ermoglicht oder vielleicht so-
gar erfordert.

Die computationale Technologie als Data Potentiality

Ein weiterer Autor, der seine eigene Vision mit der Philosophie White-
heads verschrinkt, ist Mark B. N. Hansen. Die Ansitze, mit denen Fazi
und Hansen Whiteheads Philosophie nutzen, weisen signifikante Un-
terschiede auf; Fazi selbst ordnet Hansen dem so genannten »affective
turn« zu, von dem sie sich hingegen distanziert, da sie — wie gezeigt
— daran interessiert ist, eine feste Distanz zwischen Computation und
analoger Sensibilitit und Affektivitit zu wahren.+ Trotz der Tatsache,
dass die beiden Perspektiven manchmal in offenem Widerspruch zuei-
nander stehen, resoniert Hansens Versuch, die Besonderheit der Medi-
en des 21. Jahrhunderts durch ihren vorausschauenden und prikogniti-
ven Charakter zu definieren, mit Fazis Thesen tiber die Potenzialitit der
Computation. Dieser Abschnitt wird sich insbesondere auf das Konzept
der Datenpotenzialitit (Data Potentiality) konzentrieren, das Hansen in
seinem Buch Feed-Forward eingefiihrt hat und das sicherlich einen der

43 Fazi, Contingent Computation, S. 135.
44 Vgl. M. Beatrice Fazi, »Digital Aesthetics: The Discrete and the Continu-
ous«, Theory, Culture & Society (2019/36:1), S. 8.

929

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIGITALE WELT ALS SYMBOLISCHE FORM

interessantesten und »abenteuerlichsten« Aspekte seines Denkens dar-
stellt. Hansens Arbeit geht genau von der Identifizierung der » Neuheit«
aus, die die computationalen Medien in die Beziehung zwischen Mensch
und technischem Medium einspeisen:

By twenty-first-century media, I mean to designate less a set of ob-
jects or processes than a tendency: the tendency for media to operate
at microtemporal scales without any necessary — let alone any direct
— connection to human sense perception and conscious awareness.
This tendency is in large part the result of the revolution in media in-
stigated by digital computation: today’s microsensors and smart de-
vices allow for an unprecedented degree of direct intervention into
the sensible confound. For the first time in history, media now typi-
cally affect the sensible confound independently of and prior to any
more delimited impact they many come to have on human cognitive
and perceptual experience. In this sense, twenty-first-century media
pose a challenge that is new. They challenge us to construct a rela-
tionship with them.+s

Die Medien des 21. Jahrhunderts stellen fiir Hansen eine absolute Neu-
heit dar, weil sie in direktem Zusammenhang mit dem »schwingenden
Kontinuum« (vibratory continuum) der Welt stehen. Thre Auswirkung
auf die Sensibilitit ist fiir Hansen der entscheidende Punkt, um ein neu-
es phanomenologisches Projekt zu entwickeln, das nicht mehr anthro-
pozentrisch, sondern neutral ist und in dem kein Sinnliches privilegiert
wird.+ Die neuen Medien erfassen die Ambientalitit (environmentality)
des Realitdatskontinuums vor der menschlichen Sensibilitit und vor dem
Bewusstsein und formen so unsere — in erster Linie korperliche — Erfah-
rung in einer Weise, die schlicht aufSerhalb unserer Wahrnehmungs- und
Konzeptualisierungsmoglichkeiten liegt. Die zentrale These von Feed-
Forward dreht sich genau um die Behauptung, dass die Medien des 21.
Jahrhunderts in der Lage sind, auf die Sensibilitat zuzugreifen, und zwar
entscheidend vor dem Menschen.*” Die Sensibilitidt und die Asthetik der
digitalen Medien sind autonom und erfassen das Kontinuum auf ei-
ner tieferen Ebene als das Menschliche, gerade weil die Medien des 21.
Jahrhunderts die Ambientalitit des Sinnlichen, des Realen nachzeich-
nen. Die Intrusivitiat dieser Medien ist also eine asthetische Intrusivitat,
die durch die »Finesse«, mit der die computationale Technologie das

45 Mark B.N. Hansen, Feed-Forward. On the Future of Twenty-First-Century
Media, Chicago-London: The University Chicago Press 2015, S. 37.

46 Vgl. Mark B.N. Hansen, » Appearance In-Itself, Data-Propagation, and
External Relationality. Towards a Realist Phenomenology of >Firstness«,
ZMK, (2016/1:7), S. 45—70.

47 Vgl. dazu, was Hansen »Claim About Access Data Sensibility « nennt. Han-
sen, Feed-Forward, S. 5, 8, 38, 141, 159, 170, 226, 234, 240.

I00

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KREATIVITAT DER COMPUTATION

Mikrosensorische erfasst, und die Geschwindigkeit, mit der diese Ope-
rationen ausgefithrt werden, ermoglicht wird.*® Wie Fazi selbst schreibt,
lauft Hansens Projekt einer digitalen Aisthesis in die entgegengesetz-
te Richtung zu ihrer Definition der computationalen Asthetik des Dis-
kreten. Tatsidchlich bringt Hansen durch seinen »claim about access of
data sensibility« lediglich die Kreativitiat der digitalen computationalen
Medien zuriick unter die Agide der Sensibilitit, das Diskrete wird also
zwangsldufig der Moglichkeit einer dsthetischen Kapazitit — im Sinne ei-
ner aisthesis — der computationalen Technologien unterworfen. Das Dis-
krete wird wieder zum Kontinuierlichen. Bleibt man bei der Perspektive,
die Fazi eroffnet hat, ohne die Thesen und Unterschiede zwischen den
beiden Denker:innen verflachen zu wollen, ist es interessant festzustel-
len, dass beider Arbeiten nicht nur — wie geschrieben — um das Konzept
der Potenzialitat kreisen, sondern auch um die Idee, dass die Besonder-
heit der computationalen Technologie in ihrer anderen Art des Zugangs
zum »letzten Faktum« des Realen liegt. Fazis Arbeit befasst sich bewusst
nicht mit der Art und Weise, wie sich Computation und digitale Medien
auf sozialer, wirtschaftlicher, politischer usw. Ebene auf den Menschen
(und Nicht-Menschen) beziehen. Es handelt sich vielmehr um eine philo-
sophische Untersuchung der Moglichkeit einer Asthetik der Computati-
on, die formal und logisch bleibt und von den Beziehungen und Vermitt-
lungen abstrahiert, die computationale Technologien mit dem Sinnlichen
und der menschlichen Erfahrung eingehen. Obwohl Hansen auch keine
wirklich konkrete oder technische Analyse der Art und Weise vornimmt,
wie das Sinnliche von computationalen Technologie erfasst wird, ist er
doch an der phanomenologischen Art und Weise interessiert, in der Pro-
zesse wie Data Gathering, Data Mining und biometrische Technologien
(u.a.) das Sinnliche aufspiiren und durch analytische und statistische
Operationen synthetisieren, die tatsachlich neue Daten, neue Informati-
onen hervorbringen: Es handelt sich um kreative und nicht-reprodukti-
ve Prozesse, gerade weil sie neue Beziehungen zwischen Daten herstellen
und somit iiber die Determiniertheit der database hinausgehen. Genau in

48 Die Mikrozeitlichkeit und Mikrosensorik von Rechenoperationen stellen fiir
Hansen sowohl die pharmakologische Moglichkeit der Medien des 21. Jahr-
hunderts als auch deren problematische Natur dar. Zwar konnen die neu-
en digitalen Medien tatsichlich die menschliche Sensibilitit auf die Ebene
des Mikrosinnlichen hin 6ffnen und damit die menschliche Erfahrung tiber
ihre biologischen Grenzen hinaus steigern (enhance), jedoch vergisst Hansen
nicht die materiellen Bedingungen, innerhalb derer die neuen Medien ope-
rieren, Bedingungen, die stark durch kapitalistische Ausbeutung bestimmt
und begrenzt sind. Fiir Hansen ist die Moglichkeit einer Pharmakologie der
Medien des 21. Jahrhunderts untrennbar mit der Kritik und »Befreiung«
dieser Medien von den extraktiven und ausbeuterischen Logiken des digi-
talen Kapitalismus verbunden.

I0I

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIGITALE WELT ALS SYMBOLISCHE FORM

diesem Uberschuss*® und dieser Kreativitit — hier nicht auf der formalen
Ebene, sondern bereits auf der sensiblen Ebene — spiirt Hansen das auf,
was er Data Potentiality nennt:

Because data potentiality combines the production of objective data
with unprecedented possibilities for accessing that data, it allows for
an excavation, or data-mining, of the settled world — which (to stick
with the homology with phenomenology) is also a self-revelation or
manifestation of that world — at extremely fine-grained scales. (The
data that constitutes the settled world today are in reality data-in-
scriptions of prehensions, or, more precisely, they are liberated prehen-
sions (relationalities) that become independently addressable through
the extremely fine-grained data-gathering capacities of contemporary
microcomputational sensors.) [...] data potentiality names the poten-
tiality of the actual — a potentiality already within the actual - that,
however, is not already relative to a particular actualization or actu-
ality-in-attainment.s°

An diesem Punkt ist es moglich, eine »Montage« zwischen den Positio-
nen von Fazi und Hansen vorzuschlagen: Wihrend die erstere in White-
heads Konzept der reinen Potenzialitit einen Verbundeten findet, um
die Computation von der Notwendigkeit einer sinnlichen und qualitati-
ven Ebene zu »befreien«, um produktiv zu sein, verwendet Hansen an-
dererseits das Konzept der realen Potenzialitit des britischen Philoso-
phen, um zu erfassen, wie die computationalen Technologien anders als
der Mensch und unabhingig von ihm auf das Sinnliche zugreifen. Die
Produktivitat des Konzepts der sDaten-Potenzialitit« liegt aber auch da-
rin, dass es tiber die whiteheadsche Idee der realen Potenzialitit hinaus-
geht, denn fiir Hansen ist die »Daten-Potenzialitdt« statistisch und daher:
»What is particularly interesting about the phenomenological structure
of this manifestation qua data-mining is its probabilistic structure: what
data-mining reveals is not the event of world manifestation but rather
the potentiality for future events of manifestation«.s*

49 Hansen nennt diesen Uberschuss »surplus of sensibility«, ein zentrales
Konzept in seiner Analyse: »This surplus of sensibility designates that part
of microsensory intensification generated by twenty-first-century media that
exceeds the short-term, instrumental circuits instituted by contemporary
cultural capital. [...] As one information scientist puts it, data-mining dif-
fers >from ordinary information retrieval in that the information which is
sought does not exist explicitly within the database, but must be >discov-
ered« — or, indeed, produced by analytic operations. The key point here is
that such discovery or production creates a surplus of sensibility to the pre-
cise extent that it exceeds the narrow instrumentality of capitalist cultural
industries.« Hansen, Feed-Forward, S. 66.

so Hansen, Feed-Forward, S. 168-169.

st Ebd.

I02

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KREATIVITAT DER COMPUTATION

Die Kluft zwischen der analytischen und der phanomenologischen Per-
spektive von Fazi und Hansen bleibt offenkundig, aber die Gegeniiber-
stellung ihrer Ideen kann gerade wegen der unterschiedlichen Ebenen,
auf denen diese Perspektiven angesiedelt sind, produktiv sein: gemeint
ist die formale und quantitative Ebene, die noch »leer« ist (natiirlich in
einem logischen, nicht chronologischen Sinne), und eine Ebene, auf der
das Sinnliche und das Menschliche bereits erschlossen sind.s* Hansens
Vorschlag, von >Daten-Potenzialitit« als der spezifischen Fihigkeit von
computationalen Technologie zu sprechen, auf eine Ebene des Realen
zuzugreifen, die aufSerhalb der menschlichen Wahrnehmungs- und Be-
wusstseinsschwelle liegt, ist gerade deshalb bedeutsam, weil er einerseits
die Autonomie dieser Technologien und andererseits auch die Art und
Weise beschreibt, in der sie sich zum Menschen verhalten bzw. wie der
Mensch sich zu ihnen verhalt. Fiir Hansen ermoglichen die Mikrozeit-
lichkeit und die Mikrosensorik, mit denen diese Technologien arbeiten,
auch die Offnung der menschlichen Sensibilitit fiir jenen Teil der Reali-
tat, der aufSerhalb seines perzeptiven und kognitiven Zugriffs liegt: aber
die Fiille von Daten und Informationen, die die Operationen des Data
Mining und Data Gathering sammeln und produzieren, sind dem Men-
schen nicht unmittelbar zugdnglich, sondern mussen vermittelt und dem
Bewusstsein zugefuhrt (feed-forward) werden. Die Bewegung — sowohl
logisch als auch chronologisch — verlauft also von der maschinellen Ebe-
ne zur menschlichen Ebene durch Vermittlungen, die rein computatio-
nal und fiir den Menschen nicht zuginglich sind, sowie Vermittlungen,
die stattdessen direkt fiir die menschliche Interpretation und Kontrolle
oder als »gemischte« Operationen konzipiert sind. Diese Bewegung ver-
lauft also von der Ambientalitit des Realen — in dem der Mensch (oder
auch andere nicht-menschliche Akteure oder Faktoren) agiert — iiber die
Mikrosensorik des Maschinellen hin zu einem Informationsiiberschuss,
der schlieflich in die Makrosensorik des Menschen >zurtickkehrt«. Die-
se Riickfiihrung erfolgt durch die computationale Technologie, die den
Informationsfluss in das interpretative (und wahrnehmende) Feld des

52 Diese Klirung muss mit einer zweiten einhergehen: Ich habe mich hier da-
fiir entschieden, von Hansens Gedanken nur den Begriff der Daten-Poten-
zialitat mitsamt den darin enthaltenen philosophischen Konsequenzen zu
iibernehmen. Auf diese Weise habe ich auch von dem phinomenologischen
Projekt abstrahiert, das den Horizont bildet, innerhalb dessen Hansen die-
sen Begriff entwickelt und vorschligt. Dariiber hinaus wurde kein Versuch
unternommen, auf die Vorziige von Hansens Interpretation von Whitehead
und auch auf seine freie Verwendung seiner Philosophie einzugehen. Ich bin
mir bewusst, dass diese Operation nicht ohne Schwierigkeiten und Proble-
me ist, aber sie ist fir mich dennoch legitim, wenn man sie als Hinzuftigung
einer Analyseebene zu Fazis Perspektive und in Bezug auf Cassirers Meta-
physik der symbolischen Formen betrachtet.

103

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIGITALE WELT ALS SYMBOLISCHE FORM

Menschen lenkt — ein Vorgang, der als feed-forward beschrieben wird.
Mit Verweis auf diese priahensive Funktionsweise und den prakognitiven
Charakter stellt Hansen fest, dass die computationale Technologie zu-
sdtzliche Vermittlungen in unsere Beziehung zur Realitit einfigt, die au-
Berhalb unserer kognitiven Kontrolle und sogar unseres Wahrnehmungs-
feldes liegen. Fir Hansen kommt zur symbolischen Referenz (Symbolic
Reference)s? eine maschinelle Referenz (Machinic Reference) hinzu:

For with the access to the domain of sensibility afforded by today’s me-
dia, we no longer need to position consciousness as the sole arbitrator
of experience; rather, with today’s technologies for data-gathering and
analysis, »machinic reference« displaces »symbolic reference« as the op-
eration whereby the data of causal efficacy gets presentified. Machines
literally stand in for consciousness within the circuits through which we
gain access to worldly sensibility.s+

Die maschinelle Referenz bezieht sich also auf die Fahigkeit von computa-
tionalen Technologien, Daten zu erfassen, die aufSerhalb der menschlichen
Wahrnehmung liegen, und sie dem Menschen zu prasentieren, nachdem
sie aufgetreten sind (»after the fact«) oder, besser gesagt, nachdem sie in
den computationalen Prozess eingegangen sind. Hansens pharmakologi-
sches Wagnis besteht gerade darin, dass die Medien des 21. Jahrhunderts:
»provide an opportunity for worldly sensibility to be brought to bear on
human experience without requiring that it first be reduced to the modes
of experience characteristic of the human«.55 Auch wenn dieser Aspekt
von Hansens Theorie hier nicht weiter vertieft werden soll, so ist doch ein
Punkt hervorzuheben, der fiir die vorliegende Argumentation entschei-
dend ist. Die von Hansen vorgeschlagene maschinelle Referenz >reprodu-
ziert« nicht auf einer biologischen und qualitativen, sondern auf einer for-
malen und prozessualen Ebene die » Arbeit« der symbolischen Priagnanz,
ein Begriff, der bedeutsamer ist als der der Referenz, weil er nicht die An-
bringung einer Bedeutung an das Wahrgenommene impliziert, sondern
vielmehr die Tatsache beschreibt, dass die menschliche Wahrnehmung be-
reits symbolisch ist, das heifSt, dass dem Wahrnehmbaren bereits ein idea-
les »Etwas« beigefiigt ist. Was die computationale Technologie erfasst, ist
also ein » AufSen« in Bezug auf den Menschen, das aber immanent bleibt
und aus dem realen Kontinuum hervorgeht: Der autonome Zugang, den
die computationale Technologie zum Realen hat, stellt fiir den Menschen
auch eine andere Art dar, dieses Reale wahrzunehmen, und auf diesem
Punkt beruht auch die Eigentiimlichkeit der digitalen Welt.

53 Ein Begriff, der fiir Whitehead die Ebene der Bedeutung und Interpretation
beschreibt, die der Mensch seiner Wahrnehmung und Empfindung des Rea-
len beimisst.

54 Hansen, Feed-Forward, S. 116.

55 Hansen, Feed-Forward, S. 227.

104

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Die Kreativitat der digitalen Welt

Im Rickblick auf die Hauptthemen dieses Kapitels wurde zunichst zwi-
schen dem Digitalen, der Computation, der computationalen Technolo-
gie und der digitalen Welt selbst unterschieden und analysiert, wie jedes
dieser Konzepte und jede dieser Ebenen eine Form autonomer Produkti-
on und Kreativitdt beinhaltet. Das Digitale wurde als eine Art, tiber das
Diskrete und Diskontinuierliche zu denken, beschrieben; der Computa-
tion wurde — dank Fazi — mithilfe des Konzepts der reinen Potenzialitit
nachgegangen, und die Quelle ihrer Kreativitdt und Autonomie gegen-
tiber dem Sinnlichen und Qualitativen wurde gerade in ihrer formalen
und quantitativen Ebene identifiziert; die computationale Technologie
hingegen wurde mithilfe des Konzepts der realen Potenzialitit aufge-
schliisselt, oder vielmehr mit dem von Hansen vorgeschlagenen Konzept
der Datenpotenzialitat. Die Besonderheit dieser Technologien, so wur-
de gezeigt, liegt in ihrem prakognitiven Charakter und ihrer autonomen
Fihigkeit, auf das Reale zuzugreifen (sowohl auf rein formaler als auch
auf phinomenologischer Ebene), und zwar durch mikrotemporale und
mikrosensorische Prozesse, die jenseits der menschlichen Schwelle liegen,
welche wiederum durch die symbolische Pragnanz reprasentiert wird.
Die maschinelle Referenz — dieser Prozess der Individuation und Inter-
pretation von Daten, die nicht vom Menschen, sondern eben von der
Maschine erfasst werden konnen — fligt dem menschlichen Zugang zum
Realen eine weitere Vermittlung, fugt aber auch eine neue Moglichkeit
des Zugangs zum Realen selbst hinzu. Dieser Zugang wird doppelt ver-
mittelt: durch die Maschine und dann durch die symbolische Funktion.

SchlieSlich bleibt noch die Besonderheit der digitalen Welt zu klaren,
die als symbolische Form die komplexe und differenzierte Beziehung
aller oben zusammengefassten Elemente darstellt. Die digitale Welt er-
gibt sich aus den Beziehungen, die der Mensch mit den computationa-
len Technologien unterhilt, aber sie ist weder auf die Nutzung dieser
Technologien durch den Menschen beschrankt, noch beschreibt sie den
»virtuellen« Raum, in dem der Mensch im Alltag oder anderweitig han-
delt (z.B. social media, VR usw.). Vielmehr beschreibt die digitale Welt
als symbolische Form die dynamische und differenzierte Art und Wei-
se, in der eine neue Vision von Realititen und eine neue Art des Seins
innerhalb dieser Realitdten gerade in der Beziehung zwischen mensch-
lichen und computationalen Technologien geformt wird. In dem abso-
lut schopferischen Prozess von sowohl Welt als auch Mensch, der in der
Interaktion von Mensch und Technik ablauft, entstehen neue (materi-
elle und ideelle) Konstellationen und Produktionsweisen, die eine neue
Art des In-der-Welt-Seins und der Orientierung nach sich ziehen. Man
denke beispielsweise daran, wie die in der Philosophie, Anthropologie
und Soziologie (aber auch in der Psychoanalyse) theoretisierte Krise und

105

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIGITALE WELT ALS SYMBOLISCHE FORM

Dekonstruktion des modernen Subjekts von den konkreten Formen der
Entmenschlichung, Dezentralisierung und Entanthropomorphisierung
algorithmischer und computergestiitzter Prozesse begleitet wird, in de-
nen das Subjekt als ein Datum unter anderen Daten verbleibt und fak-
tisch nicht einmal mehr als Subjekt identifizierbar ist, schon gar nicht
als modernes Subjekt.s

Als symbolische Form verstanden, ist die digitale Welt der Lebens-
raum, in dem das Reale des Menschlichen entsteht. In diesem Sinne ist
die digitale Welt zwar nicht einfach menschlich, weil sie zumindest die
Differenz und Andersheit der computationalen Technologie einschliefSt,
aber sie bleibt gerade deshalb anthropomorph, weil sie die Art und Wei-
se, ja die Form ist, in der der Mensch versucht, mit der Welt zu kommu-
nizieren. Auch wenn die digitale Welt als symbolische Form zweifellos
materiell, aber auch ideell mit den computationalen Technologien ver-
bunden ist, so ist sie doch unabhingig von ihnen oder, besser gesagt, sie
erschopft sich nicht in ihnen, auch nicht in der Beziehung zwischen ih-
nen und dem Menschen. Die Produktion der Wirklichkeit ist in der Tat
keine technische Produktion, sondern eine symbolische Produktion von
Formen, in denen sich der Mensch bewegt und orientiert. Die neue Visi-
on, die die digitale Welt auf die Wirklichkeit eroffnet, ist daher anthro-
pomorph, aber nicht mehr anthropozentrisch oder gar rein menschlich,
sondern eine »mehr-als-menschliche « Vision,’7 gerade weil sie durch die
Intrusivitit der computationalen Technologie verandert wird.

In der symbolischen Form der digitalen Welt steht der Mensch —
nach seiner Hegemonie in der modernen Welt — nicht langer im Mit-
telpunkt des Weltverstindnisses: Der Andere, der frither Gott war, ist
nun der Algorithmus und die Transzendenz des Gottlichen wird nun
durch die Transzendenz der Maschine reprisentiert. Diese These, die
jetzt als Provokation in der Schwebe bleibt, aber im sechsten Kapitel
dieser Dissertation aufgegriffen werden soll, impliziert auch, dass das
digitale Subjekt dem mythischen Subjekt ndher steht als dem modernen
Subjekt. Genau wie im ersten Kapitel analysiert, folgen die verschie-
denen symbolischen Formen in der Tat nicht in einem teleologischen
und linearen Prozess aufeinander, sondern koexistieren in dem Sinne,
dass verschiedene Visionen und Verstandnisse der Welt aufeinanderpral-
len oder sich »verbiinden« konnen. So verschwindet beispielsweise das

56 Man denke in diesem Zusammenhang an die gegensitzlichen Philosophien
des Posthumanismus und des Transhumanismus, die selbst von zahlreichen
Unterschieden und Pluralititen durchzogen sind, sich aber tiber die Rolle
der Technologie bei der radikalen Neudefinition des Menschen in einer mehr
oder weniger nicht-anthropozentrischen Weise einig sind.

57 Vgl. Mark B.N. Hansen, » The Critique of Data, or Towards a Phenomeno-
technics of Algorithmic Culture«, in: Erich Horl et al. (Hg.), Critique and
the Digital, Zurich: Diaphanes 2021, S. 25-73.

106

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KREATIVITAT DER DIGITALEN WELT

logisch-wissenschaftliche Denken der Moderne nicht unter der Hegemo-
nie der digitalen Welt, aber wird in seiner Darstellungs- und Orientie-
rungsform ineffizient. Genauso wie in Cassirers Beispiel das logisch-wis-
senschaftliche Denken nicht geeignet und funktional ist, die mythische
Welt zu verstehen und zu beschreiben.s® Auch bei der Definition der di-
gitalen Welt sind wir also mit dem von Cassirer beschriebenen ewigen
symbolischen Prozess konfrontiert:

The ego, the individual mind, cannot create reality. Man is surrounded
by a reality, that he did not make, that he has to accept as an ultimate
fact. But it is for him to interpret reality, to make it coherent, under-
standable, intelligible — and this task is performed in different ways in
the various human activities, in religion and art, in science and philos-
ophy. In all of them man proves to be not only the passive recipient of
an external world; he is active and creative. But what he creates is not
a new substantial thing; it is a representation, an objective description
of the empirical world.s

Es ist daher nun notwendig, die der digitalen Welt eigenen Formen der
Darstellung und Interpretation der Realitdt zu analysieren. Diese For-
men und Tendenzen, die unsere Sicht und unser Verstindnis der Welt
pragen, sind die der Immersion und des Netzwerkes.

58 Vgl. Ernst Cassirer, »Die Begriffsform im mythischen Denken, in: ders.,
Schriften zur Philosophie der symbolischen Formen, S. 3-62
59 Cassirer, »Language and Art Il«, S. 195.

107

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Z/WEITER TEIL

Confirm Humanity

Before we subscribe you, we need to
confirm you are a human.

I’'m not a robot

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4
Immersion

It does not look painted at all; it is reality

Neue Preuflische Zeitung-Kreuzzeitung
1883"

You will look into a computer screen and
see reality

David Gelernter

Am 28. Oktober 2021 gab das zuvor noch als Facebook, Inc. gefiithrte
US-amerikanische Unternehmen bekannt, dass es seinen Namen und sein
Logo in Meta Platforms, Inc. gedndert hat. Die Ankiindigung erfolgte
zeitgleich mit dem Start einer neuen sozialen Plattform im Zusammen-
hang mit dem Metaverse genannten digitalen GrofSprojekt des Konzerns.
Am 5. Juni 2023 kiindigt das US-amerikanische Unternehmen Apple die
fiir Anfang 2024 geplante Markteinfithrung seines ersten Virtual-Rea-
lity-Headsets Apple Vision Pro an mit dem Versprechen, damit den ers-
ten »spatial computer« zu prisentieren.

Weder das Metaverse noch der Apple Vision Pro gehoren bisher zu
unserem Alltag, und in gewisser Weise sind beide eher Versprechen und
Wetten auf eine mogliche Zukunft als bereits genutzte Technologien. Ei-
nes ist jedoch sicher: Das Interesse (nicht nur) des Silicon Valley hat sich
eindeutig auf die Entwicklung von Technologien und Plattformen fiir
die Schaffung und den Gebrauch von Virtual Reality, Augmented Rea-
lity und Mixed Reality konzentriert. Das Feld der wirtschaftlichen, kul-
turellen und politischen Interessen — das auch immer eine Projektions-
fliche von Wiinschen, Utopien und Angsten ist — im Zusammenhang mit
der Entwicklung neuer Technologien ist derzeit gespalten zwischen dem
Hype um sogenannte kunstliche Intelligenzen, etwa das inzwischen po-
puldre ChatGPT von OpenAl, und den Versprechungen, dass wir bald in
der Lage sein werden, verschiedene Formen virtueller Welten zu betreten
und darin zu leben. Obwohl es sich um Technologien handelt, die unter-
schiedliche Vorstellungen — utopisch oder dystopisch — bedienen und in-
tensivieren, rufen sowohl der Hype um kunstliche Intelligenzen als auch

1 »ltis exactly as His Majesty the Kaiser is reported to have said: It does not
look painted at all; it is reality.« Journalistische Reportage tiber die Wirkung
des Panoramas der Schlacht von Sedan (The Battle of Sedan) auf die Zu-
schauer. In Oliver Grau, Virtual Art. From Illusion to Immersion, Massa-
chusetts: MIT Press 2003, S. 98.

ITII

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMMERSION

die Erwartungen an die Entwicklung virtueller Realititen einen Topos
im Verhiltnis zwischen westlicher Kultur und Technologie auf, namlich
die Angst vor der Aggressivitit der Technologie sowie die mit Spannung
gemischte Angst, dass diese endlich in der Lage sein wird, sich sozusa-
gen transparent zu machen und damit sowohl die Realitit als auch den
Menschen zu ersetzen.

Dass die Medientechnologie transparent wird, bezeichnet die Mog-
lichkeit, die Vermittlung zu vergessen, die sie zwischen dem Menschli-
chen, dem Realen und der Darstellung und Interpretation der Welt, die
diese Technologie bietet, leistet. Der Wunsch nach Unmittelbarkeit, der
sich durch die gesamte Geschichte der westlichen Medien zieht, ist zu-
tiefst mit zwei anderen Wiinschen verkniipft: dem Wunsch, von den Me-
dien getduscht zu werden, und dem nach Prisenz, das heifst, im Medium
zu sein, wie man in der Welt ist.

Es gibt einen Begriff, der sowohl die Suche nach Illusion und Tdu-
schung als auch das Bediirfnis nach einem unmittelbaren Gefuhl der Pra-
senz in Bezug auf unseren Medienkonsum umfasst, der Begriff der Im-
mersion. Auf diesen wird sich das vorliegende Kapitel konzentrieren und
zeigen, dass er mehr als eine Eigenschaft bezeichnet, die von den Tech-
nologien der virtuellen (VR) und erweiterten Realitit (AR) angestrebt
wird, sondern vielmehr eine Form, die eine Tendenz unserer Beziehung
zur digitalen Welt sowohl auf der Ebene der Erfahrung als auch auf der
symbolischen und politischen Ebene definiert. Diese kurze Einfithrung
dient dazu, ein grundlegendes Thema der Analyse des Begriffs der Im-
mersion in diesem Kapitel zu umrahmen: Wie bei den Begriffen des Di-
gitalen und der digitalen Welten wird dieser Begriff zunichst abstrahiert
bzw. von der Art und Weise und dem Kontext unabhingig gemacht, in
dem er iiblicherweise eingesetzt und verwendet wird, nimlich der Debat-
te Uiber virtuelle und erweiterte Realitit. Dies liegt zum einen daran, dass
das immersive Potential von Technologien und Medien nicht ausschliefs-
lich den genannten neueren Technologien vorbehalten ist, und zum ande-
ren daran, dass Immersivitit als eine Tendenz der digitalen Welt in Bezug
auf die Position des Menschen in dieser Welt analysiert werden soll. In
diesem Sinne muss das Konzept der Immersion (vom Konzept der Vir-
tualitidt und) von den kontingenten Formen von VR und AR losgelost
werden, um das Bediirfnis und den Willen des menschlichen, in der digi-
talen Welt positionierten Subjekts zu beschreiben, sich nicht mehr blofs
von seiner eigenen Realitit zu distanzieren, sondern sich vollstandig in
sie hineinzuversetzen, was eine Anpassung unserer epistemologischen
und dsthetischen Haltung zur Folge hat.

I12

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Immersion und Immersivitat

Mit der Erfindung der sogenannten VR-Technologien in den 1960er
Jahren ist der Begriff der Immersion zu einem gebrduchlichen Begriff
und vor allem zu einem konzeptionellen Werkzeug in den Hianden von
Kunsthistoriker:innen und Medienwissenschaftler:innen geworden, um
eine digital-technologische Art und Weise des Erlebens eines Kunstwerks
zu beschreiben, die eine vollig neue und futuristische Erfahrung, ein vol-
liges Eintauchen in das Medium versprach, so als ob man sich in der re-
alen Welt befinde. Wenn es also stimmt, dass der Begriff der Immersion
eng mit der Entwicklung bestimmter digitaler Technologien verbunden
ist, die als immersiv gelten, dann zeigt sich gerade im Versuch, diese Tech-
nologien als revolutionidr und bahnbrechend im Vergleich zu fritheren
Medien darzustellen, ein paradoxes Moment: Ausgerechnet dieser Ver-
such macht auf die lange Geschichte der Immersion und immersiver Me-
dien aufmerksam, die weit vor der digitalen Ara beginnt. 2

Diese Geschichte — die oft mit der Geschichte und Genealogie der vir-
tuellen Realitdt (VR) verbunden ist — hat gezeigt, dass der Wunsch nach
Immersion und die Schaffung entsprechender, eine virtuelle Realitit an-
strebender Medien den Phanomenen, die wir heute mit diesen Begriffen
bezeichnen, vorausgehen. Der Kunsthistoriker und Medientheoretiker
Oliver Grau hat beispielsweise die Geschichte der virtuellen Kunst und
Immersivitat in das Spannungsfeld zwischen Kunst und Medien der Dar-
stellung einerseits und der Illusion andererseits gestellt, sodass die neu-
en Formen der virtuellen Kunst eher die Weiterentwicklung und Fort-
setzung einer langen Geschichte der Illusion und Immersion darstellen
denn einen Bruch mit den »alten« Medien. In der Tat: »the idea of in-
stalling an observer in a hermetically closed-off image space of illusion
did not make its first appearance with the technical invention of com-
puter-aided virtual realities«.> Grau schldgt eine Genealogie der Immer-
sion vor, die mit der pompejanischen Malerei* beginnt und uber die

2 Vgl. Mary Anne Moser, »Introduction«, in: Mary Anne Moser (Hg.), Im-
mersed in Technology. Art and Virtual Environments, Massachusetts: MIT
Press 1996, S. xvii; Vgl. Bruno Di Marino, Nel centro del quadro. Per una
teoria dell’arte immersiva dal mito della caverna alla VR, Milano: Aesthe-
tica Edizioni 2021.

3 Grau, Virtual Art, S. 4-5.

Grau fihrt als eines der frithesten Beispiele virtueller Kunst die Fresken in
den Riumen der Villa der Mysterien in Pompeji (60 v. Chr.) an, die in der
Tat einen Raum schaffen, der nicht nur, aufgrund des Realismus der Male-
rei, mimetisch ist, sondern auch illusorisch, gerade weil die Fresken in Kon-
tinuitdt mit der Architektur des Raumes gestaltet sind, die Illusion eines gro-
fleren Raumes schaffen und darauf abzielen, den Betrachter in die reale und
bildliche Umgebung einzuschlieen. Vgl. Grau, Virtual Art, S. 25-29.

113

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMMERSION

illusorischen Riume der Renaissance und des Barock’ sowie die Kunst-
form der Panoramen® hin zu mit VR geschaffenen Kunstwerke fiihrt. An-
dere Autoren, wie der auf das Bewegtbild spezialisierte Historiker Bru-
no Di Marino, fithren den Beginn der Geschichte der Immersion sogar
auf die Wandbilder des Jungpaldolithikums zuriick, und zwar insofern
als die natiirliche Umgebung der Hohle und das anthropische Element
der Malerei einen dreidimensionalen und umgrenzten Raum schaffen, in
dem der Betrachter »hermetisch« eingeschlossen ist, um den Ausdruck
von Grau zu verwenden.’

Ein umfassender und erschopfender Uberblick iiber die Literatur, die
sich mindestens seit den 199oer Jahren mit der Geschichte und Genealo-
gie der virtuellen Kunst sowie der Immersivitit befasst, wiirde den Rah-
men dieses Kapitels sprengen. Wichtig ist zu betonen, dass die Bemiihun-
gen all dieser Denker:innen nicht nur die Langlebigkeit der Immersion
als Produktions- und Wirkungsweise von Kunstwerken und Medien de-
monstriert haben, sondern in gewisser Weise auch ihre enge Verbindung
mit der Beziehung, die unsere Kultur zu Bildern hat. Wie Grau schreibt:
»in each epoch, extraordinary efforts were made to produce maximum
illusion with the technical means at hand«;® dieser Wunsch nach Illu-
sion fithrte, dem Kunsthistoriker zufolge, zur Produktion von Medien,
die den Betrachter mit 360°-Bildern konfrontieren, die somit allumfas-
send sind und einen immersiven Raum erzeugen. Dieser ikonische Raum
ist gerade aufgrund seiner Immersivitat illusorisch und gleichzeitig auf-
grund der illusorischen Kraft der Bilder immersiv.? Wobei die Grau in-
teressierenden Bilder nicht diejenigen mit darstellender Funktion sind,
sondern darauf abzielen, ein Gefiihl der Priasenz zu erzeugen: Die Illu-
sion zu erzeugen, scheinbar im Bild anwesend zu sein, ist das Ziel im-
mersiver Medien, die also nicht nur eine raffinierte Polysensorialitit an-
streben, sondern auch versuchen, jede Reibung zwischen sich und dem
Betrachter verschwinden zu lassen, d.h. sich selbst transparent zu ma-
chen. Der Versuch, ein Gefiihl der Priasenz und Transparenz zu erzeugen,
ist zentral fiir den Begriff der Immersion, ein Begriff, der trotz seiner ubi-
quitdren Verwendung eine gewisse begriffliche Unschiarfe behalt.™ Auch

s Vgl Grau, Virtual Art, S. 33-51.

6  Vgl. Grau, Virtual Art, S. 56—72. Grau analysiert insbesondere das Pano-

rama Die Schlacht von Sedan von Anton von Werner, das am 1. September

1883 erstmals der Offentlichkeit prasentiert wurde (vgl. dazu Grau, Virtual

Art, Kapitel 3).

Di Marino, Nel centro del quadro, S. 9.

Grau, Virtual Art, S. 6.

Vgl. Grau, Virtual Art, S. 13-15.

10 Vgl Florian Freitag et al., »Immersivity: An Interdisciplinary Approach to
Spaces of Immersion«, Ambiances [Online], online am 11. Dezember 2020,
http://journals.openedition.org/ambiances/323 3.

o o

114

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



http://journals.openedition.org/ambiances/3233
http://journals.openedition.org/ambiances/3233
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://journals.openedition.org/ambiances/3233
http://journals.openedition.org/ambiances/3233

IMMERSION UND IMMERSIVITAT

die Begriffe Immersion und Immersivitit werden oft als Synonyme ver-
wendet, tatsachlich bezeichnen sie zwei verschiedene Aspekte: Immer-
sion bezeichnet die Art der Rezeption und Wahrnehmung eines Werks,
eines Mediums, eines Bildes, wihrend Immersivitit die Fihigkeit eines
Objekts oder eines Mediums bezeichnet, das Gefiihl des »Eintauchens«
hervorzurufen. Wenn also der Begriff Immersion einen Rezeptionspro-
zess bezeichnet, bezeichnet Immersivitit einen Produktionsprozess. Im-
mersive Technologien und Medien erzeugen somit ein Gefiihl der Immer-
sion durch die Schaffung eines ikonischen und multisensorischen Raums,
der die Illusion der Anwesenheit in einer anderen Realitat erzeugt. Die-
ses Gefiihl der Anwesenheit bringt ein dquivalentes Gefiihl der (absolu-
ten) Nihe zu den Bildern und Medien, in die man eintaucht, mit sich: In
diesem Sinne verringern immersive Technologien und Medien die Dis-
tanz zwischen dem vermittelten Objekt (z.B. einem Bild, einem Film, ei-
ner Theaterauffithrung usw.) und dem Subjekt. Die Aufhebung der emo-
tionalen und sinnlichen Distanz, ein Gefuhl der unmittelbaren Prisenz
und die Transparenz des Mediums: Dies sind die Merkmale, die fur die
Immersion notwendig sind und die wir in mehr oder weniger totalisier-
ter Form bei der Nutzung vieler unserer digitalen Gerite vorfinden, aber
die Immersivitdt der digitalen Welt als symbolische Form liegt nicht nur
darin begriundet.

Ein erster, fur meine Argumentation grundlegender Punkt muss hier
hervorgehoben werden: Die Genealogie der Immersion zeigt, dass es in
der westlichen Auspragung der Bild-Subjekt-Beziehung neben einer dar-
stellenden Linie, in der das Bild dazu dient, eine Idee, ein Konzept, eine
moralische Lehre usw. zu visualisieren, also jemandem etwas zu repri-
sentieren, der sich in einer physischen sowie emotionalen und konzep-
tionellen Distanz befindet, auch eine immersive Linie gibt, in der sich
das Bild stattdessen ausdehnt, um einen totalisierenden Raum zu schaf-
fen, der ein Subjekt einschliefSt, das somit in den Mittelpunkt des Bil-
des selbst gestellt wird. Wie der Medienarchiologe Erkki Huhtamo ar-
gumentiert, kann der Wunsch nach Immersion als ein kultureller Topos
betrachtet werden, der sich durch die Medien- und Kunstgeschichte zieht
und »immer wieder in bestimmten kulturellen und ideologischen Mo-
menten aktiviert — oder sogar fabriziert — wurde«;** der Begriff der Im-
mersion ist also »eine historische und ideologische Konstruktion [...], die
sich zu verschiedenen Zeiten und an verschiedenen Orten manifestiert
hat.«™ Huhtamos These ist interessant, weil sie die Immersion sowohl
innerhalb einer rein dsthetischen und visuellen Kultur als auch auf einer

11 Erkki Huhtamo, »Unterwegs in der Kapsel. Simulatoren und das Bedurfnis
nach totaler Immersion«, in: Simon Penny (Hg.), Critical Issues in Electron-
ic Media, New York: State University of New York Press 1995, S. 43.

12 Ebd.

115§

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMMERSION

anthropologischen Ebene verortet; die Definition der Immersion als kul-
tureller Topos ist fiir Huhtamo namlich eng mit der Wunschdimension
verbunden, die die Produktion und den Konsum immersiver Medien und
Technologien begleitet. Die vielfaltigen Immersionsmetaphern, so Huh-
tamo, beziehen sich auf unterschiedliche Praktiken und Empfindungen:
»ins Wasser eintauchen, sich in die Fluten stiirzens, »die Leinwand (oder
den Spiegel) durchbrechen<, >den Korper verlassen (oder gegen einen an-
deren vertauschen)s, >sich in einer simulierten Welt verlieren< oder >im
Cyberspace herumnavigieren<«,' und doch driicken sie alle ein gemein-
sames Moment aus:

Alle diese Metaphern beinhalten einen Ubergang, eine Passage von ei-
nem Bereich in einen anderen, aus der unmittelbaren Realitit greifbarer
Objekte und direkter sinnlicher Daten in ein Anderswo. Offenbar spielt
die Technologie die Rolle des Vermittlers, doch der Sachverhalt erweist
sich als komplexer, denn die Technologie ist selbst zu einem Anderswo
unseres Begehrens geworden, zu »einem obskuren Objekt unserer Be-
gierde« — verfihrerisch und abstofSend zugleich.™

Es ist der Begriff der Schwelle, der zu einem Verbindungsglied zwischen
den verschiedenen Metaphern der Immersion wird. Die Idee der Schwel-
le, des Ubergangs von einer Realitit in eine andere, unterstreicht einen
grundlegenden Aspekt des Wunsches nach Immersion, namlich seine es-
kapistische Dimension: Der Topos der Immersion ist nichts anderes als
der Ausdruck des menschlichen Wunsches und Bediirfnisses, an einen
— oft utopischen und ideellen — anderen Ort zu fliehen, der sich von
der erlebten Realitdt unterscheidet.” Die Schwelle — oder vielmehr das
Uberschreiten der Schwelle — stellt somit die (rituelle) Geste dar, die den
Ubergang und den Eintritt in den immersiven Raum und die Erfahrung
des immersiven Erlebnisses ermoglicht: das physische Uberschreiten der
Schwelle eines Raumes, der Zugang zu einer immersiven Installation, ei-
nem Panorama, einem Kino oder das Tragen eines VR-Visors — dies sind
alles Beispiele fiir Gesten, die die Tduschung der Immersion antizipie-
ren und ermoglichen. Die archdologische und genealogische Arbeit in-
nerhalb der Kunst- und Mediengeschichte zeigt die lange Tradition der

13 Huhtamo, »Unterwegs in der Kapsel«, S. 1.

14 Ebd. Hervorhebung von mir.

15 Die Verkniipfung dieser verschiedenen Wunschdimensionen — Eintauchen,
Flucht, Illusion — 6ffnet den Diskurs der Immersion fiir Erfahrungen, die
nichts mit dem Einsatz von Medien und Technologien der Immersion stric-
to sensu zu tun haben. Wie Autoren wie Huhtamo und Di Marino betonen,
wird die immersive Erfahrung auch durch den Konsum von Drogen ange-
strebt und ist mit der Traumdimension verbunden, wobei die Schwelle zwi-
schen Wachsein und Schlaf tiberschritten wird. Vgl. Huhtamo, » Unterwegs
in der Kapsel«, S. 41—42; Di Marino, Nel centro del quadro, Kapitel 8.

116

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMMERSION UND IMMERSIVITAT

Immersion und ihrer Medien, aber auch ihre Historizitit: Die Tendenz
zur Immersion ist kein Universalie, sondern eine mehr oder weniger re-
levante und dominante kulturelle Tendenz in verschiedenen Kulturen
oder Epochen. Mit anderen Worten, die Historisierung des Konzepts
der Immersion impliziert, dass es mehr oder weniger immersive Kultu-
ren und mehr oder weniger immersive historische Epochen gibt, in de-
nen der Wunsch nach Immersion mehr oder weniger dominant ist und
dieser Wunsch mit einer mehr oder weniger starken Nutzung und Ent-
wicklung immersiver Technologien und Medien einhergeht.

Wie oben beschrieben, tiberschneiden sich im Begriff der Immersion
mehrere Dimensionen und theoretische Linien: von der anthropologi-
schen Dimension, die die Beziehung zwischen Mensch und Bild betrifft,
iiber die historische Dimension, die die konkreten Praktiken der Immer-
sivitat nachzeichnet, bis hin zur dsthetischen Dimension, sowohl im Sin-
ne der kunstlerischen Praxis und Theorie und der visuellen Kultur als
auch — und das ist wichtig — im Sinne der Aisthesis, der Wahrnehmung
und der Wahrnehmungsgeschichte, d.h. des Bewusstseins, dass die Erfah-
rung und Wahrnehmung der Wirklichkeit immer auch mit den Disposi-
tiven verkniipft ist, die die Menschen zur Darstellung und Vermittlung
ihrer Wirklichkeit verwenden. Gerade dieser letzte und entscheidende
Punkt wird im dritten Abschnitt dieses Kapitels behandelt und soll des-
halb hier erst einmal offengelassen werden.

Kehren wir zunichst zu Graus These zuriick, dass Immersion eine
grundlegende Tendenz in unserer Beziehung zu Bildern darstellt. Im-
mersivitat beinhaltet insbesondere die Produktion von nicht-reprisen-
tativen, aber erfahrungsbezogenen Bildern, die daher auf die Konstituti-
on eines ikonischen Raums abzielen, der in der Lage ist, ein Gefiihl der
Prisenz, des unmittelbaren Seins zu erzeugen. Das Merkmal dieser Bil-
der ist die Fahigkeit, den Betrachter »in die Mitte des Bildes«® zu rii-
cken und zu »visually seal off the observer hermetically from external
visual impressions«.'7 Auch in dieser Hinsicht ist die Schwelle konzepti-
onell und phinomenologisch grundlegend fiir die Immersivitit: Sobald
die Schwelle tiberschritten wird, versucht sie in gewissem Sinne zu ver-
schwinden oder, besser gesagt, jenen Rahmen, jene Schwelle oder Grenze
verschwinden zu lassen, die die Illusion der Immersivitit bricht, weil sie
die Begrenztheit und Kiinstlichkeit der alternativen Welt zeigt, in die man
gerade eingetaucht ist. Es ist gerade der Akt des Eintretens in das Bild,
der die erfahrungs- und kognitiven Bedingungen schafft, um das Medi-
um so transparent wie moglich zu machen und folglich auch die (per-
zeptive und kognitive) Distanz zwischen dem Betrachter und dem Bild
und dem Medium selbst aufzuheben. In der Tat bedeutet das Erreichen

16 Di Marino, Nel centro del quadro, S. 9.
17 Grau, Virtual Art, S. 13.

117

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMMERSION

eines Gefiihls unmittelbarer Prasenz paradoxerweise die Beseitigung jeg-
licher Reibung mit dem Medium, was gerade das Gefiihl der Prisenz
selbst vermittelt. Und genau diese Tendenz, die Nahe zu suchen und ihr
den Vorzug vor der Distanz zu geben, fihrt dazu, dass unsere Reaktion
auf, unsere Beziehung zu und unser Konsum von Bildern und immer-
siven Medien in der Regel dadurch gekennzeichnet ist »by diminishing
critical distance to what is shown and increasing emotional involvement
in what is happening«.*® Fiir Grau bezieht sich der Begriff »virtuell« in
»virtuelle Kunst« genau auf den paradoxen Zustand, eine kiinstliche, hy-
permediale Welt zu schaffen, die jedoch in der Lage ist, den Betrachter
so gut zu tauschen, dass eine »as if«-Realitdt entsteht, ein » Als-ob«, das
so plausibel ist, dass es als eine reale Alternative — realistisch oder nicht
— zur AufSenwelt wahrgenommen wird."

In dem Buch Reality Media schlagen Jay David Bolter, Maria Engberg
und Blair Maclntyre eine andere Interpretation von virtuellen Medien
oder eben reality media vor, die zwar Bertihrungspunkte mit der The-
orie von Grau aufweist, sich aber gleichzeitig in wesentlichen Punkten
von ihr unterscheidet. Tatsichlich legt die Definition der reality media
die Betonung statt auf das Virtuelle auf das Reale: Virtuelle und erwei-
terte Realitdt sind in der Tat Teil unserer komplexen Medienkultur und
insbesondere jener Medien, die darauf abzielen, die Realitit visuell zu
erfassen.> Auch wenn zur Erreichung dieses Ziels illusorische Techni-
ken eingesetzt werden, liegt der Schwerpunkt hier nicht auf dem Streben
nach Illusion, sondern vielmehr auf dem Vergleich zwischen unserer Er-
fahrung der Welt und der vermittelten Darstellung derselben. In diesem
Sinne hat jedes reality media den doppelten Zweck, die Realitat effektiv
zu erfassen und dies in einem Spiel aus Mediation und Remediation bes-
ser zu tun als frihere reality media.** Wenn die Wirksambkeit der reality

18 Ebd.

19 »The expression >virtual reality« is a paradox, a contradiction in terms, and
it describes a space of possibility or impossibility formed by illusionary ad-
dresses to the senses. In contrast to simulation, which does not have to be
immersive and refers primarily to the factual or what is possible under the
laws of nature, using the strategy of immersion virtual reality formulates
what is >given in essence,< a plausible »as if< that can open up utopian or
fantasy spaces. Virtual realities — both past and present — are in essence im-
mersive.« (Grau, Virtual Art, S. 15).

20 Jay David Bolter et al., Reality Media. Augmented and Virtual Reality, Mas-
sachusetts: MIT Press 2021.

21 Die von den Autor:innen nachgezeichnete Genealogie der reality media be-
ginnt mit der Erfindung der Perspektive in der Renaissance, setzt sich fort
mit der barocken Trompe-I'ceil-Technik, der Erfindung des Panoramas, der
Fotografie und des Kinos und gelangt schliefSlich zum Fernsehen und den
digitalen Technologien der virtuellen und erweiterten Realitit. Die von den

118

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMMERSION UND IMMERSIVITAT

media namlich allein auf ihrer Illusionsfihigkeit beruhen wiirde, konn-
ten sie nur scheitern und ihr Versprechen enttauschen. Das Gefiihl der
Prasenz, das selbst fiir Bolter, Engberg und Maclntyre fiir die immersive
Erfahrung von grundlegender Bedeutung ist, hat nichts mit den illusori-
schen Fihigkeiten der Medien zu tun und muss neu iiberdacht werden:
»Instead of an as if feeling, it is a feeling of both and; that is, the expe-
rience is both mediated and immediate at the same time. We never en-
tirely forget that we are having a VR experience, but we find ourselves
on the threshold of forgetting. Being on that threshold is an uncanny
feeling, a sense of presence in a reality medium«.>* Das Gefuhl der Pra-
senz ist also eher durch das Gleichgewicht zwischen dem Vergessen und
dem Wiedererkennen des Mediums und durch das daraus erwachsende
Gefiihl der Verwunderung gegeben,> und nicht durch die Abwesenheit
von Vermittlung. Die vollige Transparenz der Medien und das absolute
Gefiihl der Unmittelbarkeit sind daher fur die Autor:innen nicht nur un-
erreichbar, sondern auch unerwiinscht im Hinblick auf bzw. nicht not-
wendig fur das Erreichen der Immersion,>* die aber auch fiir sie eng mit
dem Gefiihl der Prasenz und der damit verbundenen emotionalen und
empathischen Reaktion verbunden ist.

Der Begriff Immersion — wie er bisher analysiert wurde — umfasst also:

— die Tendenz, die Distanz zwischen dem Medium und dem Betrach-
ter aufzuheben. Immersion ist also eine Art und Weise, Bilder und
Medien zu erleben, die alternativ ist und im Gegensatz zu einer Be-
trachtungsweise steht, die Distanz bevorzugt und verlangt. Distanz
und Nihe sind also komplementire Strategien, die den Betrach-
ter gleichzeitig bestimmen und konstituieren, indem sie ihm eine
andere psychophysische und epistemologische Haltung abverlan-
gen. »Die Moglichkeit, das Kunstwerk nicht distanziert, sondern
auf eine stark partizipative und emotionale Weise zu erleben«,* so

Autor:innen vorgeschlagene Rekonstruktion der Geschichte der reality me-
dia zielt nicht auf eine Genealogie der Immersivitit ab, wie dies bei den hier
zitierten Arbeiten von Oliver Grau und Bruno Di Marino der Fall ist, son-
dern auf die Einbeziehung der digitalen Technologien der virtuellen und er-
weiterten Realitdt in die Geschichte der Mediation und Remediation von
reality media.

22 Bolter et al., Reality Media, S. 169.

23 Bolter et al., Reality Media, S. 194.

24 Das Erreichen einer solchen Transparenz wird von den Autor:innen als ein
Mythos bezeichnet. Siehe: Bolter et al., Reality Media, Kapitel 7 und Kapi-
tel 8.

25 Di Marino, Nel centro del quadro, S. 11. Meine Ubersetzung. Im Origi-
naltext: »la possibilita di esperire Popera d’arte non in modo distaccato, ma
fortemente partecipativo, emozionale«.

119

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

27

28

IMMERSION

Di Marino, bezieht sich auf die immersive Art und Weise, mit dem
Kunstwerk in Resonanz zu treten, »auf eine Haltung des ekstati-
schen Genusses, die durch das im kreativen Prozess verwendete Dis-
positiv selbst hervorgerufen wird und notwendig ist, um das Werk
geniefSen und verstehen zu konnen«.

den Versuch, ein Gefiihl der unmittelbaren Prisenz im immersiven
Kunstwerk und in Medien zu erzeugen. Immersive Medien streben
nach Transparenz, d.h., sie wollen so weit wie moglich aus dem
Wahrnehmungsfeld des Betrachters verschwinden, um vergessen zu
werden und um dergestalt eine Erfahrung der unmittelbaren Pra-
senz zu vermitteln. Neben dem Begriff der Prasenz wird daher auch
der Begriff der Unmittelbarkeit grundlegend: Was Immersivitat —
als Produktionsweise — erreichen will, ist genau das komplizier-
te Gleichgewicht zwischen der notwendigen Vermittlung und der
grofStmoglichen Transparenz dieser Vermittlung, um ein Gefiihl des
unmittelbaren Sehens und Erlebens zu erzeugen. Bei dem Wunsch
nach Unmittelbarkeit geht es jedoch offensichtlich nicht darum,
Unmittelbarkeit tatsachlich zu erlangen, unmittelbar ist in der Tat
nicht einmal unsere Erfahrung und unser Verstandnis von »wirkli-
cher Realitit«,*” vielmehr geht es dabei um »a family of beliefs and
practices that express themselves differently at various times among
various groups«.*® Auch hier handelt es sich um eine (nicht erschop-
fende) Tendenz innerhalb unserer Medien- und Kunstgeschichte, die
den Glauben und den Wunsch zum Ausdruck bringt, an die Re-
alitat des Bildes oder der asthetischen Erfahrung zu glauben, die

Di Marino, Nel centro del quadro, S. 11. Meine Ubersetzung. Im Original-
text: »ad un atteggiamento di fruizione estatica indotta dal dispositivo stes-
so utilizzato nel processo creativo e necessaria per poter godere e compren-
dere ’opera«.

»Wenn man zu den Typologien der >Realitit< neben der erweiterten, der vir-
tuellen und der gemischten auch die >reale Realitit< (RR Real Reality, wie
Kevin Joyce es nennt) hinzufiigt, macht man nicht einfach einen boutade
oder weist auf etwas Selbstverstindliches hin, sondern betont, wie unsere
eigene Alltagsrealitit, unsere natiirliche Umgebung, als ein Dispositiv er-
lebt wird, das mit anderen technologisierten environment gleichwertig ist«
[Meine Ubersetzung]. Im Originaltext: »Quando tra le tipologia di >realtas,
accanto a quella aumentata, virtuale e mista, si aggiunge anche la >realta
reale< (RR Real Reality la definisce Kevin Joyce) non si opera una sempli-
ce boutade o si evidenzia cio che si dovrebbe dare per scontato, piuttosto si
sottolinea come la nostra stessa realtd quotidiana, il nostro ambiente natu-
rale, venga vissuto come un device alla stregua degli altri environment tec-
nologizzati«. (Di Marino, Nel centro del quadro, S. 16).

Jay David Bolter / Richard Grusin, Remediation. Understanding New Me-
dia, Cambridge-Londo: MIT Press 2000, S. 30.

I20

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMMERSION UND IMMERSIVITAT

man betrachtet bzw. der man ausgesetzt ist. Eng verbunden mit dem
Wunsch nach Immersion ist seine Historizitit: »immediacy [is] the
expression of a historical desire«.* Wie das Paar Distanz und Nihe
steht also auch die Unmittelbarkeit in einem polaren Verhiltnis zur
Hypermediation, d.h. dem entgegengesetzten Wunsch und der Pra-
xis, das meiste aus dem Bild herausholen zu wollen.3° Auf diesen
Punkt werde ich im finften Kapitel zuriickkommen miissen.

Die oben hervorgehobenen Makro-Themen dienen dazu, die Grundla-
gen fiir eine Analyse der Immersion zu legen, die im Rahmen der vor-
liegenden Studie unvollstindig bleiben muss. Die hier vorgeschlagene
Analyse ist sich der Herausforderung bewusst, die in den Begriffen Im-
mersion und Immersivitdt konvergierende theoretische und praktische
Vielfalt zusammenzuhalten. Die Anerkennung dieser Schwierigkeit und
der interdisziplindren Dimension des Konzepts der Immersion sagt aber
auch etwas tiber das Konzept selbst aus. Anerkannt als Teil einer dsthe-
tischen und kiinstlerischen Praxis und Medienproduktion innerhalb der
westlichen visuellen Kultur, wurde das Konzept der Immersion zudem
wegen seines begehrenden Charakters hervorgehoben. Es handelt sich
also nicht nur um eine asthetisch-kiinstlerische Form, sondern auch um
eine anthropologische Form, die eng mit den in einer Epoche vorherr-
schenden Bildformen und folglich mit den Dispositiven und Technolo-
gien verbunden ist, die diese Formen nihren und konstituieren.

Das Aufzeigen der »territorialen« Breite des Konzepts der Immersion
grenzt es eindeutig von seiner Verwendung als rein technisches Merk-
mal moderner Formen von virtual reality, augmented reality und mixed
reality ab. Es ist offensichtlich, dass der Ansatz der hier genannten Au-
toren:innen diese Verwendung umkehrt: Die genannten digitalen Tech-
nologien sind eines unter vielen Beispielen fiir immersive Technologien
und fallen somit in das breite Spektrum der Immersivitiat. Das bedeutet
nicht, dass diese Technologien und die komplexen Praktiken und Asthet-
iken, die mit ihnen verbunden sind, nicht wichtig sind, um den Begriff
der Immersion zu vertiefen und vor allem um die Art und Weise und den
Sinn zu definieren, in der die symbolische Form der digitalen Welt eine
starke immersive Tendenz aufweist. Wenn man die Aufmerksamkeit auf
die digitalen Technologien der Immersivitit lenkt, wird auch das kom-
plizierte Verhiltnis zwischen dem Begriff der Immersion und dem Begriff
des Virtuellen deutlich, das ebenfalls klar tiber den alltaglichen Sprach-
gebrauch hinausgeht. Der folgende Abschnitt ist der Analyse dieser Be-
ziehung gewidmet.

29 Bolter/Grusin, Remediation, S. 3 1.
30 Vgl. Bolter /Grusin, Remediation, S. 20~52.

I2T

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMMERSION

4.2 Immersion und Virtualitat

Der Begriff »virtuell« ist kein selbstverstandlicher Begriff und stellt ein
philosophisches und semantisches Problem dar. Wie die Begriffe »Im-
mersion« und »Immersivitdt« ist auch der Begriff »virtuell« so nuancen-
reich und vielfaltig, dass seine Bedeutung unscharf geworden ist. Von der
Verwendung als Metapher iiber das Synonym fiir Simulation bis hin zum
zentralen Begriff fur die Philosophien zahlreicher Denker:innen, darun-
ter natirlich Gilles Deleuze und Brian Massumi (§3.2),3' hat das Wort
»virtuell« so viele Bedeutungen angenommen, dass die Gefahr besteht,
dass es tiberhaupt nichts mehr bedeutet:

The digital revolution has given rise to virtual meetings, virtual stores,
virtual currencies, and any number of other virtualizations of items,
functions, or activities that we previously and customarily encountered
in the familiar world beyond the screen. So, like the concept of medium,
in the analysis of virtual we begin with a profusion of uses and a con-
ceptual vagueness that may simply confuse us. Given the extraordinary
number of things that have been labelled as virtual in recent times, and
that such references are often extraordinarily vague, one might have
doubts about the real utility of the term, perhaps even suspecting it of
being a fashionable though vacuous way of referring to our current
technological predicament.3*

Auch hier wiirde es den Rahmen und die Moglichkeiten dieser Arbeit
sprengen, zu versuchen, eine erschopfende Beschreibung der Verwendun-
gen und Bedeutungen zu liefern, mit denen das Virtuelle in Verbindung
gebracht wird. Interessant und notwendig fiir die vorliegende Argumen-
tation ist es vielmehr, den Versuch zu unternehmen, die Beziehung zwi-
schen dem Virtuellen, der dsthetischen Theorie und der Immersivitit in
Bezug auf die Produktion derjenigen Subjektivitit zu umreifsen, die in
die symbolische Form der digitalen Welt involviert ist. Zu diesem Zweck
wird zunichst ein kurzer und unvollstindiger Uberblick iiber eine »As-
thetik des Virtuellen« gegeben,’?> um dann zu analysieren, wie moder-
ne dsthetische Praktiken und die Nutzung von VR-Technologien unsere
Beziehung nicht nur zu Bildern, sondern zur Realitit selbst verandern,

31 Der Begriff des Virtuellen wird in diesem Kapitel nicht in Bezug auf die Phi-
losophie von Deleuze verwendet. In diesem Sinne wird das Virtuelle, das hier
geklirt werden soll, nie als das deleuzesche Virtuelle verstanden, obwohl es
viele Interpretationen gibt, die versuchen, Deleuzes Theorien zur Klirung
des technologischen Virtuellen zu nutzen.

32 Grant Tavinor, The Aesthetic of Virtual Reality, New York: Routledge 2022,
S.21.

33 Siehe: Roberto Diodato, Immagine, arte, virtualita. Per una estetica della
relazione, Brescia: Morcelliana, 2020.

I22

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMMERSION UND VIRTUALITAT

indem sie deren Sicht und Interpretation verandern sowie den Betrach-
ter dazu bringen, andere Standpunkte einzunehmen. Schlieflich wird die
These vertreten, dass gerade in der Produktion einer Subjektivitit oder
vielmehr in der jeweiligen Produktionsweise von Subjektivitit die frucht-
bare Beziehung zwischen Immersivitat, Virtualitit und der digitalen Welt
als symbolische Form zum Ausdruck kommt.

Bevor ich zu dieser letzten und zentralen These komme, muss ich, wie
geschrieben, mit der Art und Weise beginnen, in der die dsthetische The-
orie das Konzept des Virtuellen behandelt hat. Auch hier treten die Be-
griffe des Virtuellen und der Immersion in Beziehung: Beide betreffen
namlich die Herstellung eines Raumes, der ein anderer ist als der kon-
krete Raum des Realen, der aber mit einer Intensitat erlebt und genossen
wird, die stattdessen als real wahrgenommen und beschrieben wird. Das
Kunstwerk zu erleben bedeutet, mit ihm nicht nur konzeptionell, son-
dern auch sensibel und emotional in Resonanz zu treten, wie Di Marino
feststellt: »Die gesamte Kunstgeschichte ist also auf ihre Weise immersiv,
wenn wir sowohl raumlich als auch sensorisch-emotional argumentie-
ren; wenn der Betrachter sich buchstiblich von dem, was er vor sich hat,
einnehmen ldsst, bis er jeden Bezugspunkt verliert«.3+ Die Metapher des
Eintauchens impliziert offensichtlich das Vorhandensein eines Raums,
einer Atmosphare, einer Umgebung, in die man eintritt. Und es ist ge-
nau dieses Vorhandensein, das zur Idee der Virtualitit des Kunstwerks
fithrt: im Sinne von Virtualitit als Existenzweise dessen, was durch das
Kunstwerk reprasentiert wird und das, obwohl es sich von der Konkret-
heit der »realen Welt« unterscheidet, real ist. Diese eigentimliche Seins-
weise nennt Susanne K. Langer in Feeling and Form die »strangeness«
oder »otherness« des Kunstobjekts: »The form is immediately given to
perception, and yet it reaches beyond itself; it is semblance, but seems to
be charged with reality«.3s Auch der dsthetische Raum, den das Kunst-
werk strukturiert und organisiert, ist nicht der eigentliche Raum, in dem
wir handeln und leben:

The harmoniously organized space in a picture is not experiential space,
known by sight and touch, by free motion and restraint, far and near
sounds, voices lost or re-echoed. It is an entirely visual affair; for touch
and hearing and muscular action it does not exist. For them there is
a fat canvas, relatively small, or a cool blank wall, where for the eye

34 Di Marino, Nel centro del quadro, S. 11. Meine Ubersetzung. Im Origi-
naltext: »Tutta la storia dell’arte, dunque, & a suo modo, immersiva, quan-
do ragioniamo in termini sia spaziali sia sensoriali-emozionali; quando lo
spettatore si lascia letteralmente invadere da cio che ha di fronte, al punto
da perdere qualsiasi punto di riferimento.«

35 Susanne K. Langer, Feeling and Form. A Theory of Art, New York: Charles
Scribner’s Sons 1953, S. 52.

123

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMMERSION

there is deep space full of shapes. This purely visual space is an illusion,
for our sensory experiences do not agree on it in their report. Pictori-
al space is not only organized by means of color (including black and
white and the gamut of grays between them), it is created; without the
organizing shapes it is simply not there. Like the space »behind« the
surface of a mirror, it is what the physicists call »virtual space« — an in-
tangible image.3

Es mag sein, dass diese Definition des virtuellen Raums angesichts der
zunehmenden Polysensorialitit und Interaktivitdt von Kunstwerken und
Riumen der virtuellen Realitat nicht mehr ganz zutreffend ist, aber sie
driickt dennoch deutlich den unterschiedlichen Status zwischen der er-
fahrbaren Konkretheit der gegenwirtigen Realitdt und der Virtualitdt
des kiinstlerischen oder spielerischen dsthetischen Raums aus, in dem
die Sinne des Betrachters gewissermaflen getauscht werden miissen. Bei
der durch die dsthetische Virtualitit hervorgerufenen Illusion handelt es
sich jedoch nicht um die Illusion, sich so im virtuellen Raum zu befin-
den, wie man sich in der Welt befindet, und ebenso nicht unbedingt um
die mimetische Tauschung einer Darstellung, die den realen Raum per-
fekt durchdringt.’” Vielmehr wird hier ein anderer Raum geschaffen, der
sich in der Realitat als »fremder Gast«3* wiederfindet und in dem sich
das Subjekt stets bewusst ist, es mit etwas Anderem zu tun zu haben oder
in einem Anderswo zu sein. Dies ist ein weiterer Grund, warum das Vir-
tuelle nicht als Synonym fur Simulation verstanden werden kann, denn
so sehr die VR-Technologien auch in Simulationsszenarien eingesetzt
werden mogen, die virtuelle Realitdt an sich ist keine mimetische oder
simulative Darstellung der dufleren Realitit, sondern die Schaffung ei-
ner anderen Realitat. Und in dieser ist das Subjekt nicht verpflichtet, in
Kontinuitit mit der dufleren Realitit zu handeln. Ebenso klar ist, dass
der Begriff des Virtuellen nicht als Synonym oder Aquivalent zum Com-
putationalen (noch weniger zum Digitalen) verstanden werden kann.
Dementsprechend kann ein virtueller Raum ein Computational Space
sein, muss es aber nicht.

Digitale VR-Technologien (VR, AR, MR und XR )3 sind daher Teil der
facettenreichen Geschichte der Immersion und stellen heute zweifellos ei-
nen grundlegenden Teil unserer dsthetischen Erfahrung dar. Von Morton

36 Langer, Feeling and Form, S. 72.

37 Die 360°-Bilder, die Grau untersucht, stehen in dieser Tradition.

38 Langer, Feeling and Form, S. 50.

39 Virtual Reality (VR), Augmented Reality (AR), Mixed Reality (MR) und Ex-
tended Reality (EX) konnen samtlich als verschiedene Punkte auf demselben
Spiegel der VR-Technologien betrachtet werden, auch wenn sie immer noch
unterschiedliche Interaktionen und Erfahrungen beinhalten. In diesem Teil
der Analyse werden wir die VR-Erfahrung betrachten, die ein volliges Ein-
tauchen in die Szene beinhaltet.

124

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMMERSION UND VIRTUALITAT

Heiligs Sensorama bis zum von Mark Zuckerberg versprochenen Me-
taverse wurden und werden erhebliche Anstrengungen in die Produkti-
on von Medien gesteckt, die den Betrachter/Nutzer mittels multisenso-
rischer und immersiver Gerite einbinden. Die VR-Technologien stellen
somit den jiingsten und wirksamsten Versuch dar, Medien zu schaffen,
die nach der immersiven Logik der Transparenz und Unmittelbarkeit
funktionieren, sodass »virtual reality has become a cultural metaphor
for the ideal of perfect mediation, and other media are now being held to
the standard supposedly set by virtual reality«.+ Die Hersteller von VR-
Technologien versprechen die ultimative Erfahrung von Prisenz, Ein-
tauchen, Bewegungs- und Imaginationsfreiheit und letztendlich den Be-
ginn einer Revolution des Medien- und Realitdtskonsums an sich. Die
Versprechungen, die mit VR-Technologien einhergehen, sind in gewis-
ser Weise auch eine Neuauflage — eine Remediation — der Wiinsche, die
andere Reality Media oder virtuelle Medien zuvor transportiert haben.
Wie Oliver Grau bei seiner Analyse einer Aussage des Erfinders des ers-
ten VR-Brille, Ivan Edward Sutherland,*' feststellt, sind die modernen
Technologien des Bildschirms, der Displays, der Headsets usw. wirksam,
wenn sie wieder als offenes Fenster zu einem anderen Ort, zu einer ima-
gindren, idealen Realitdt funktionieren, wie Leon Battista Alberti in De
Pictura (143 5) bekanntlich uiber die Kunstform des Gemaldes schrieb.
Die Metapher des Fensters, die in der Kunst- und Mediengeschichte eine
zentrale Rolle spielt, ist evokativ, aber auch kreativ; ihre Wirksamkeit
liegt unter anderem darin, dass sie eine echte Produktionsweise eines an-
deren Ortes theoretisiert und kodifiziert hat, die mit dem Wunsch des
Blicks des Subjekts verbunden ist: »Ein Viereck mit geraden Winkeln,
so grofS ich es will, das ich als ein offenes Fenster zur Welt betrachte,
durch das ich das betrachte, was dort gemalt sein wird«#. Die heutige
VR-Technologien tun nichts anderes, als die Schwelle des Sehens und
des Eintritts in die Welt, an die Albertis Fenster gemahnt, zu verschie-
ben. Und in diesem Sinne erméglichen VR-Technologien die Realisie-
rung des Wunsches, nach Belieben in ein Anderswo eintreten zu konnen,

40 Bolter/Grusin, Remediation, S.161.

41 »One must look at a display screen as a window through which one beholds
a virtual world. The challenge to computer graphics is to make the picture
in the window look real, sound real, and the objects act real.« (Grau, Vir-
tual Art, S. 162); Siehe dazu: »Virtual reality operates most often under the
logic of transparency. For enthusiasts, the perfect interface is one in which
the user, wearing a head-mounted display, feels as if she has fallen through
Alberti’s window and into a world of computer graphics.« (Bolter/Grusin,
Remediation, S. 162).

42 Meine Ubersetzung. Im Original: »un quadrangolo diretti angoli quanto
grande io voglio, el quale reputo essere una finestra aperta sul mondo per
donde io miri quello che quivi sara dipinto«

125

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMMERSION

was gleichzeitig bedeutet, der gelebten Realitit entkommen zu konnen:
von der kontemplativen Flucht in ein mystisches Anderswo bis hin zur
spielerischen Flucht in Videospiele oder Filme: Es ist diese eskapistische
Dimension, die sowohl in der Kunst als auch in der heutigen Nutzung
von VR-Technologien vermittelt wird.+> Wie der Philosoph Andrea Pi-
notti zeigt, ist der uralte Wunsch, »in das Bild einzutreten« und damit
tiber den Schwellenrahmen des Fensters hinauszugehen, mit dem eben-
so alten Traum der Bilokation verbunden, d.h. der Fihigkeit, an zwei
verschiedenen Orten gleichzeitig zu sein, die in der Vergangenheit Hei-
ligen und aufSergewohnlichen Personlichkeiten zugesprochen wurde.#
Die VR-Technologien, so Pinotti, erfiillen und verlagern diesen Wunsch
in unsere Gegenwart. Durch verschiedene VR-Gerite wird die aufSerge-
wohnliche und tibernatirliche Fahigkeit der Bilokation zur technischen
Moglichkeit der Multilokation. In einer offensichtlich immersiven Per-
spektive suchen die VR-Technologien nicht mehr nach einer Television,
sondern nach einer Teleprisenz, die eine Art Teleportation durchliuft.+s
Dank der Verwendung von Headsets und anderen Geriten gelingt es
den VR-Technologien, das Subjekt effektiv in eine Dimension zu verset-
zen, die das Verhaltnis zwischen Korper, Vision und Selbst problemati-
siert und verkompliziert: Tatsachlich erfahrt in ihnen das Subjekt ein An-
derswo, sogar in Bezug auf seinen eigenen Korper, auch wenn dieser der
Horizont bleibt, innerhalb dessen sich die asthetische Erfahrung der VR
abspielt. In diesem Sinne ist man wirklich bilokiert oder multilokiert,
denn das Subjekt tritt in ein anderes »Hier« ein und bleibt gleichzeitig
im »Hier« des eigenen Leibes prisent, sodass eine Verlagerung des Blicks
immer auch eine Verlagerung des Korpers und des Selbst ist. Die — zu-
mindest angestrebte — technische Moglichkeit der Teleprdsenz in VR »is
radically challenging the phenomenological conception of the Leib as an
inescapable centre of self-orientation, so characterised thus in the classic
Husserlian description: >I do not have the possibility of distancing myself
from my Body [Leib], or my Body from me««.4¢ Trotz — oder vielleicht
gerade wegen — der Tatsache, dass die phanomenologische Unméglich-
keit einer Distanz zwischen Selbst und Korper durch VR-Technologien

43 In diesem Zusammenhang ist es sicherlich interessant, sich vor Augen zu
fithren, in welchen Bereichen sich VR entwickelt und gefestigt hat: im Ga-
ming (und der Pornographie) und in der Kriegsfithrung, Warfare. Die eska-
pistische Dimension zeigt sich in der signifikanten Polaritdt zwischen der
hedonistischen Flucht aus der Realitdt und der betdubenden Flucht vor rea-
ler Gewalt.

44 A. Pinotti, »Staying Here, Being There. Bilocation, Empathy and Self-Em-
pathy in Virtual Reality«, in: Anna Donise et al. (Hg.), Ripensando I'empa-
tia tra etica ed estetica, Bollettino Filosofico XXXVII (2022), S. 142~162.

45 Pinotti, »Staying Here, Being There«, S. 143.

46 Pinotti, »Staying Here, Being There«, S. 142.

126

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMMERSION UND VIRTUALITAT

widerlegt und dynamisiert zu werden scheint, bleibt der Korper ebenso
ein Problem und eine Herausforderung fur das theoretische Verstandnis
wie fiir den Einsatz solcher Technologien.+” In Materializing New Me-
dia thematisiert Anna Munster genau diese Schwierigkeit, einen »Platz«
und eine Rolle fiir den Korper in seiner Beziehung zur Maschine und zu
digitalen Technologien und Praktiken zu finden, die ja gerade aufgrund
ihrer virtuellen Dimension als entmaterialisierend und unkorperlich ver-
standen und vorgestellt werden. Sie schreibt:

Perhaps in these visions of VR, technology is consistently conceived in a
transcendental relation to the body. Contrary to any overt declarations
of re-embodying the world, the body in all of these accounts is either
perceived to be an impediment that a prostheticized technics must help
to overcome or a supplement to be added back into a technology that
has lost its »way«.*8

Ob als Hindernis oder als Ergdnzung, der Korper wird als fremd ge-
geniiber den VR-Technologien betrachtet und umgekehrt.+ So wie Vir-
tualitdt als abhdngig von VR-Technologien und nicht als bereits zur
Korperlichkeit selbst gehorend gedacht wird.s® Im Gegensatz zu dieser
Perspektive schlagt Munster stattdessen eine Analyse der neuen Modi
der mittels VR-Technologien zuganglichen Techno-Verkorperung vor.
Zu dieser Verkorperungsweise gehort eine Vorstellung von Subjektivi-
tdt, die nicht mehr als an den jeweils eigenen Korper gebunden gedacht

47 Der Korper kann in der Tat Widerstand leisten und sich in Form von ech-
tem Unbehagen bemerkbar machen, z.B. in Form von cybersickness.

48 Anna Munster, Materializing New Media. Embodiment in information aes-
thetic, New England: University Press of New England 2006, S. 112.

49 Es ist wichtig zu betonen, dass diese Perspektive, obwohl sie im akademi-
schen Diskurs breit diskutiert und kritisiert wird, nach wie vor die hegemo-
niale Perspektive ist, mit der die Notwendigkeit und das zu Bejahende der
Entwicklung von VR-Technologien und deren Einbindung in den Alltag der
Menschen erzihlt und damit auch gerechtfertigt wird. Die transhumanis-
tische Ideologie des Silicon Valley predigt eine radikale Form des techno-
logischen »Enhancements«, die im kartesischen Dualismus von Geist und
Korper wurzelt, wobei der Korper offensichtlich eine Einschrankung und
ein Problem darstellt, das technologisch iiberwunden und gelost werden
muss. Der vom Silicon Valley geforderte Techno-Enthusiasmus verkniipft
in signifikanter Weise eine Perspektive des interessierten »Humanismus«
— die Befreiung des Menschen vom Leiden und von den Beschriankungen
des Korpers — mit den fiir den Spatkapitalismus typischen Wirtschafts- und
Kontrolllogiken und produziert Gerite, die ihrerseits Subjekte hervorbrin-
gen, die in solche Logiken eintauchen und in sie verwickelt sind.

so Siehe auch: The Affect Body (Part II), in: Mark B.N. Hansen, New Philosophy
for New Media, Cambridge-London: The MIT Press 2006, S. 127-23 5. Beide
Perspektiven sind mit der deleuzianischen Theorie des Virtuellen verbunden.

127

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMMERSION

wird, sondern vielmehr zwischen dem Korper und dem virtuellen Selbst
verteilt ist.’” Was hier von Interesse ist, ist genau diese Idee der Neuver-
handlung der Beziehung zwischen Sehen-Korper-Selbst, bei der das Sub-
jekt in einem Prozess der Modulation zwischen dem intimen Raum des
korperlichen Selbst und dem ebenso intimen Raum des virtuellen Selbst
aufgefangen wird. Um diese Neuverhandlung zu erforschen, ist es jedoch
notwendig, auf die grundlegende Tatsache zurtickzukommen, dass VR-
Technologien die Neuvermittlung von Technologien des Gesichtspunkts
(Point-of-View-Technologies) darstellen.s* Gemeint sind jene Medien
wie Malerei, Fotografie und Film, in denen der Betrachter aufgefordert
wird, den Gesichtspunkt eines anderen zu iibernehmen. Im Gegensatz
zu fritheren Medien, die den Betrachter passiv einbeziehen, beziehen die
VR-Technologien den Betrachter aufgrund ihrer Interaktivitdt und ins-
besondere aufgrund der Tatsache aktiv ein, dass die Headsets es dem
Betrachter ermoglichen, so sehr in die Sichtweise eines anderen einzu-
tauchen, dass er diese zu seiner eigenen macht und sie als Ich-Erfahrung
erlebt. Dieses UberflieSen und Einlaufen des Blicks des Anderen in das
Subjekt bringt offensichtlich eine Neuverhandlung zwischen dem eige-
nen Korper und dem Blick (oder der Sichtweise) des Anderen mit sich,
denn in gewisser Weise erlaubt diese Alteritit ein » Zusammenwohnen«
mit der Korperlichkeit und der Erfahrung eines anderen Subjekts. Es ist
offensichtlich eine bewusste Entscheidung und eine Strategie, VR-Tech-
nologien zu nutzen, um das Gefiihl der Immersion und Prasenz zu radi-
kalisieren, das bereits in anderen Medien wie Fotografie und Kino an-
gestrebt wurde und wird. Und so ist es kein Zufall, dass gerade aus dem
Kino die Technik und Sprache der POV-Kamera (Point-of-View) tiber-
nommen wurde, um einen GrofSteil der in VR genutzten Inhalte zu pro-
duzieren:

Denn in der virtuellen Realitét spielt der Nutzer, wie Diodato in Erinne-
rung ruft, die Doppelrolle des Zuschauers und des Akteurs, und folglich
sreprasentieren virtuelle Kérper nichts anderes als sich selbst, sie sind

st Munster, Materializing New Media, S. 114. »But the digital, scaled down
from its commodified hype, may also be a mode of setting of the pulsations,
repetitions and multiplications that our bodies, analog compositions that
they are, can use to transform themselves and become virtual selves. Analog/
digital relations are interdependent rather than separate. With this inter-de-
pendency also comes the acknowledgment of the interrelations between cor-
poreality and technology, actuality and virtuality. These interdependencies
trace out various actualizations of virtual subjectivity. As Hayles has argued,
VR technologies may allow us to experience subjectivity that does not re-
main bounded by our bodies but rather is distributed across our physical
bodies and virtual selves.These are doubled in VR environments, games and
many other forms of new media interfaces. «

52 Bolter/Grusin, Remediation, S. 162.

128

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMMERSION UND VIRTUALITAT

(digitale) Bilder, aber keine Bilder von etwas anderem, und daher kei-
ne Reprisentationen, sondern Bild-Wesen-. [...] Wenn der Benutzer den
Virtual-Reality-Visor tragt, wird alles aus seiner Sicht erlebt, und gleich-
zeitig — das ist das Paradoxe — wird nichts mehr subjektiv gefilmt, da
seine Rolle die des Beobachters, des Zeugen bleibt (oder bleiben sollte),
auch wenn jene Loslosung von der Darstellung auf der Leinwand, die
der Kinobesucher auch einsetzen kann, um sich in gewisser Weise vor ei-
ner tibermifSigen Identifikation mit dem Film zu schiitzen, definitiv ent-
fillt, mit fatalen Folgen auf der perzeptiven und motorischen Ebene.53

Die Annahme - bis hin zur Verkorperung — der POV-Kamera ermoglicht
dem Nutzer eine Art Befreiung und Dynamisierung des Gesichtspunkts:
In der filmischen Erfahrung hilt die POV-Kamera, so sehr sie den Be-
trachter auch in den zu erzihlenden Blickwinkel bringt, den Blick des
Zuschauers unbeweglich; VR-Technologien hingegen basieren auf Be-
wegung und auf verschiedenen Freiheitsgraden des Nutzers, sich im vir-
tuellen Raum zu bewegen, vor allem indem er wihlt, wohin er seinen
Blick richtet: »Also, die Besonderheiten dieser einzigartigen Sehweise
sind zwei: a) Es ist ein Blick in stindiger Bewegung; b) Es ist ein Blick,
der zwei Bewegungen kombiniert: die vom Programmierer (oder Regis-
seur) gewihlte Bewegung, innerhalb derer der Nutzer seine eigenen per-
sonlichen Bewegungen gestaltet«.5+

Die Ubereinstimmung zwischen dem programmierten Blick und dem
halbfreien Blick des Nutzers hebt die Distanz zwischen dem Nutzer/
Zuschauer und der in der VR prisentierten Darstellung auf: Wenn das
Kino der Wille zum Zeigen ist, so waltet in der VR-Erfahrung der Wil-
le, lebendig zu machen. Die Strategien zur Verwirklichung dieses Wil-
lens sind vielfaltig und bringen natiirlich unterschiedliche Erfahrungen

53 Di Marino, Nel centro del quadro, S. 132. »Del resto nella realta virtuale,
come ricorda Diodato, il fruitore riveste il doppio ruolo di spettatore e di
attore, di conseguenza »i corpi virtuali non rappresentano altro da sé, sono
immagini (digitali) ma non immagini di altro, e quindi non rappresentazio-
ni, bensi enti-immagini«.[...] Nel momento in cui I'utente indossa il visore
di realta virtuale tutto viene vissuto dal suo punto di vista, e al tempo stes-
so — questo ¢ il paradosso — nulla & piu filmato in soggettiva, poiché il suo
ruolo rimane (o dovrebbe rimanere) quello di osservatore, di testimone, an-
che se quel distacco nei confronti della rappresentazione su schermo che lo
spettatore del cinema puo attuare anche per difendersi in qualche modo da
un’eccessiva identificazione con il film, viene decisamente a cadere, con fa-
tali conseguenze sul piano percettivo e motorio.« Meine Ubersetzung.

54 Di Marino, Nel centro del quadro, S. 133. Meine Ubersetzung. Im Origi-
naltext: »Dunque le peculiarita di questa singolare modalita di visione sono
due: a) & uno sguardo in perenne movimento; b) &€ uno sguardo che combina
due movimenti: quello scelto dal programmatore (o dal regista) all’interno
del quale l'utente si ritaglia i suoi movimenti personali.«

129

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMMERSION

fiir den Nutzer mit sich: Es ist sicherlich etwas anderes, wenn der Nut-
zer in der VR-Umgebung beispielsweise keinen Korper hat und sein Blick
daher fluktuierend und korperlos ist, als wenn im Gegenteil eine Repra-
sentation seines eigenen Korpers in die VR eingefiigt wird oder sogar
der Korper eines anderen Geschlechts oder mit einer anderen Hautfar-
be eingenommen wird oder der Nutzer aufgefordert wird, die Perspek-
tive eines Tieres einzunehmen. Vom Werbevideo, das das Metaverse ein-
leitet, bis hin zum Einsatz von VR fiir immersiven Journalismus sind die
Konzepte der Prisenz und der tiefen emotionalen Bindung allgegenwir-
tig und zeigen, wie VR-Technologien konzipiert und programmiert wer-
den, um eine emotionale Nihe zu schaffen, die — im besten Fall — auch
zu einer epistemischen Nihe, zu einem Verstandnis der Realitdaten ande-
rer fithrt. Paradigmatisch fur dieses Narrativ und die ideologische Rah-
mung des VR-Potenzials ist der virale TED Talk von Chris Milk,ss der
sich selbst als »immersiver Storyteller« bezeichnet. In besagtem Talk
stellt er fest, dass VR das Potenzial hat, zu »the ultimate empathy ma-
chine« zu werden. In den typischen 1o Minuten dieser Talks werden
alle Schlusselbegriffe des aktuellen Diskurses tiber VR abgehandelt: die
Definition von VR als »very experiential media«, das es erlaubt, zu »in-
habitat the world«, sowie der immersive Anspruch schlechthin, dass: »It
feels like real life, it feels like truth and you feel present in the world that
you are inside of and you feel present with the people that you are in-
side of it with«. Milk weiter: »that’s why I think Virtual Reality has the
potential to actually change the world. So, it’s a machine, but through
this machine we become more compassionate, we become more emp-
athetic, and we become more connected. And, ultimately, we become
more human«.5¢ Es ist offensichtlich, dass die diese enthusiastischen

55 Indiesem TED Talk (Mirz 201 5) stellt Milk den VR-Dokumentarfilm Clouds
over Sidra (Arora und Milk, 2015) vor, der den Zuschauer in das Fliicht-
lingslager Za‘atari versetzt, um die Geschichte von Sidra zu verfolgen, einem
syrischen Midchen, das mit seiner Familie im Lager lebt. Fiir eine kritische
Analyse: Lisa Nakamura, »Feeling Good about Feeling Bad: Virtuous Virtu-
al Reality and the Automation of Racial Empathy«, Journal of Visual Cul-
ture (2020/19:1), S. 47-64, https://doi.org/10.1177/1470412920906259.
Die Arbeit von Milk und Arora ist sicherlich kein Unikat, aber das bekan-
nteste Beispiel fiir das, was als immersiver Journalismus bezeichnet wird.
Siehe dazu: Caleb Garling, »Virtual Reality, Empathy and the Next Jour-
nalism«, wired.com, 3.11.2015, https://www.wired.com/brandlab/2015/11/
nonny-de-la-pena-virtual-reality-empathy-and-the-next-journalism/. (Zu-
griff: 19.06.2022)

56 Die Metapher des Fensters ist auch im Milks Talk zu finden: »How do I
put the all of you inside of the frame? [...] But then I started thinking about
frames and what they represent, and a frame is just a window. I mean, all
these media that we watch television, cinema are these windows into this

130

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.1177/1470412920906259
https://www.wired.com/brandlab/2015/11/nonny-de-la-pena-virtual-reality-empathy-and-the-next-journalism/
https://www.wired.com/brandlab/2015/11/nonny-de-la-pena-virtual-reality-empathy-and-the-next-journalism/
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1177/1470412920906259
https://www.wired.com/brandlab/2015/11/nonny-de-la-pena-virtual-reality-empathy-and-the-next-journalism/
https://www.wired.com/brandlab/2015/11/nonny-de-la-pena-virtual-reality-empathy-and-the-next-journalism/

IMMERSION UND VIRTUALITAT

Auflerungen beherrschende Idee die Annahme ist, dass die emotionale
Nibhe, die durch die Einnahme der Kameraperspektive im POV geschaf-
fen wird, unweigerlich ein starkes Gefiihl der Empathie hervorruft, weil
der Betrachter in der Welt ist, die er sieht, mit den Menschen zusammen
ist, die er sieht, und diese Welt, diese Menschen und ihre Gefiihle erlebt.
Der ultimative Kollaps der perspektivischen Distanz fillt mit der ulti-
mativen empathischen Erfahrung zusammen. Doch wie Giulia Rainoldi
in ihrem Aufsatz »Face-to-Face, or Face-To-Visor. Is Cinematic Virtual
Reality the >Ultimate Empathy Machine<«?«57 gezeigt hat, entspricht die
Ubernahme des Kameraauges in der VR nicht der Verkérperung im An-
deren oder gar in einem Selbst, das im Raum des Anderen zusammenlebt
und ihn erlebt, sondern eher einer Spektralisierung des Selbst: Die Men-
schen, die Umgebung, die Geschichte, die tatsachlich gefilmt und gezeigt
werden, sind in einer Zeit eingeschlossen, die nicht mit dem »Besuch«
des Zuschauers iibereinstimmt, wie Rainoldi bemerkt. Auch wenn man
— zum Beispiel — von Menschen umgeben ist, ist es unmoglich, ihnen in
die Augen zu sehen, es ist unmoglich, sich selbst anzusehen, weil die Bli-
cke und Ereignisse durch den Zuschauer hindurchgehen, der zwar in der
Szene anwesend ist, aber als Gespenst und nicht als Korper unter ande-
ren Korpern. Rainoldi unterstreicht erneut die Problematik der Annah-
me, dass eine geringere Distanz zur Szene zu einer grofleren Empathie
mit ihr fiihrt, ebenso wie es problematisch ist, anzunehmen, dass Em-
pathie ein humanitires Gefiihl ist, das sich ausschliefSlich an die richtet,
die als Opfer wahrgenommen werden. Die »ultimative Empathie-Ma-
schine« kann jedoch jede Sichtweise, auch die des Titers, einbeziehen
und so den Zuschauer in emotionale Nihe zu ihm bringen. Ein provo-
katives und verstorendes Beispiel fiir diese Moglichkeit zeigt der bahn-
brechende Film Strange Days von Kathryn Bigelow aus dem Jahr 1995.
Dies Story des Films ist angesiedelt in einem dystopischen Los Angeles.
In der Zeit des Films ist es mithilfe des sogenannten SQUID (Supercon-
ducting Quantum Interference Device) moglich, sowohl eigene als auch
fremde Erinnerungen und korperliche Empfindungen aufzuzeichnen, um
sie erneut zu erleben. In einer Szene, die mit der Kamera in der POV-Per-
spektive gedreht wurde, wird die weibliche Figur Iris vergewaltigt und
ermordet. Der Zuschauer tibernimmt die Ich-Perspektive nicht des Op-
fers, sondern des Taters, und zwar im Wissen, dass das Opfer selbst via

other world. And I thought: Oh great I got you in the frame, but I don’t
want you in the frame, I don’t want you in the window, I want you through
the window, I want you through the other side. In the world, inhabiting
the world.«

57 Giulia Rainoldi, »Face-to-Face, or Face-To-Visor. Is Cinematic Virtual Reali-
ty the >Ultimate Empathy Machine<?«, in: Anna Donise et al. (Hg.), Ripen-
sando Iempatia tra etica ed estitica, Bollettino filosofico XXXVII, S.164—
170.

I31

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMMERSION

SQUID mit seinem Vergewaltiger und Morder verbunden ist, sodass es
gezwungen ist, eine doppelte Gewalt zu erfahren. Iris wird Zeugin und
Teilnehmerin ihrer eigenen Vergewaltigung und Ermordung durch die
Blicke und Empfindungen ihres Henkers. Bigelows Inszenierung fithrt
das dystopische und verstorende, das gewalttitige und negative Poten-
zial der VR-Technologien und des Konzepts der Empathies® selbst ein-
driicklich vor und thematisiert auch die spektrale Rolle des Zuschau-
ers, der — wie das Opfer — vom Standpunkt des Taters »eingedrungen«
ist, jedoch mit einem grundlegenden Unterschied: der Distanz zwischen
dem Selbst und der stattfindenden Szene, einer kognitiven und emotio-
nalen Distanz. Denn so sehr die Szene auch vom Zuschauer als gewalt-
tatig, bedriickend, verstorend empfunden wird, der Kontext, in dem sie
sich abspielt, ist klar, und das schafft jene Distanz, die auch ein kriti-
sches Verstindnis der von der Regisseurin verfolgten Absichten ermog-
licht. Distanz meint hier auch die physische Distanz zwischen dem Be-
trachter und der Leinwand des Kinos, dem PC-Bildschirm usw., also eine
perspektivische Distanz, die fehlt — oder stark reduziert ist —, wenn man
in die VR eintaucht. Um einen bewusst tibertriebenen Vergleich anzu-
stellen, befinden wir uns in der VR niher an der Position von Iris als an
der des Zuschauers, der im Kino sitzt: Wir werden also von der Sicht-
weise, den Emotionen und den Absichten eines anderen durchdrungen.
Wie Rainoldi schreibt, fuhrt die intime Nihe zum Gesichtspunkt eines
anderen paradoxerweise nicht zu Empathie, eben weil die perspektivi-
sche Distanz fehlt, die die Erfahrung und die Emotionen eines anderen
in einen Kontext stellt, der fiir den Zuschauer nachvollziehbar und da-
mit einordbar ist. Anstelle von Empathie schliagt Rainoldi vor, von einer
» Ansteckung« von Emotionen in VR zu sprechen:

There is no difference between suffering and seeing the other suffering
anymore, since, as Grant Bollmer claims, >the user of these technolo-
gies, instead of acknowledging another’s experience, hastily absorbs the

58 Fur eine kritische Auseinandersetzung mit dem Begriff der Empathie sie-
he: Anna Donise et al. (Hg), Ripensando I'empatia tra etica ed estetica,
Bollettino flosofco XXXVII (2022). Wie ebenfalls festgestellt wurde, wird
das Konzept der Empathie zu einem wichtigen Marketinginstrument fiir
Big Tech: »The tech world wants us to believe that virtual reality will un-
lock human understanding on a global scale. But it’s also a business strat-
egy. [...] Empathy is the cornerstone of the tech industry’s masterplan for
mainstreaming VR. It’s the >killer app« that Silicon Valley hopes will trans-
form VR from a fringe curiosity into a technology that’s as deeply em-
bedded in our daily lives as smartphones and social media.« Ben Tarnof,
»Empathy: The latest gadget Silicon Valley wants to sell you«, theguardian.
com 25.10.2017, https://www.theguardian.com/technology/2017/oct/25/
empathy-virtual-reality-facebook-mark-zuckerberg-puerto-rico.(Zugriff:
20.06.2020)

132

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://www.theguardian.com/technology/2017/oct/25/empathy-virtual-reality-facebook-mark-zuckerberg-puerto-rico
https://www.theguardian.com/technology/2017/oct/25/empathy-virtual-reality-facebook-mark-zuckerberg-puerto-rico
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.theguardian.com/technology/2017/oct/25/empathy-virtual-reality-facebook-mark-zuckerberg-puerto-rico
https://www.theguardian.com/technology/2017/oct/25/empathy-virtual-reality-facebook-mark-zuckerberg-puerto-rico

IMMERSION UND VIRTUALITAT

other’s experience into their own experience«. In other words, the core
result of experiencing a VR documentary is not so much that of under-
standing the others’ own experience of suffering, but that of temporarily
sharing their same situation (even if from the protected and privileged
position of invisibility and therefore of power), catching their emotions
and personally feeling them as my own. The focus is not the other but
myself.s

Wie Milk betont: »you feel your way in VR«. Es handelt sich also nicht
um ein Verstehen, sondern um ein Fithlen der Emotionen, Situationen
usw. des Anderen. Und doch bringt diese Ansteckung durch den Ande-
ren paradoxerweise eine Narzissierung der Erfahrung und des Blicks des
Anderen mit sich, die das Risiko birgt, die immersive Erfahrung der VR
grundlegend solipsistisch zu machen: Gerade weil sie als die eigene und
personliche empfunden wird, wird sie intim und daher nicht direkt in
einer kollektiven und relationalen Dimension erlebt.%

Nihe ist ein Wert, der bei der Nutzung von VR-Technologien ange-
strebt wird, nicht nur beim Genuss von Filmen oder Dokumentatio-
nen, sondern auch bei Spielen und Unterhaltung sowie bei der padago-
gischen Nutzung solcher Medien, wie Bolter und Grusin bereits im Jahr
2000 schrieben:

Jaron Lanier, a developer of one of the first commercial virtual reality
systems, suggests that in virtual reality »you can visit the world of the
dinosaur, then become a Tyrannosaurus. Not only can you see DNA,
you can experience what it’s like to be a molecule«*

Im Jahr 2023 verspricht Meta dhnliche Erfahrungen:

It is so much easier to remember doing something than being told some-
thing. That’s what makes the possibilities for learning in the metaverse
so exciting. Instead of telling students what the dinosaurs were like, they
can walk among them.¢*

Wias also vom Studierenden, Nutzer usw. verlangt wird, ist nicht die Fa-
higkeit, sich in eine objektivierende und rationalisierende Distanz zu
begeben, sondern, im Gegenteil, in affektive Resonanz mit der VR-Dar-
stellung zu treten. Diese Nihe wird zur Bedingung der Moglichkeit fiir
Erfahrung und sicherlich auch fiir eine Form des Verstehens und viel-
leicht sogar einer Vernunft, die erst durch VR-Technologien »ausge-
16st« wird und die sich radikal von der Vernunft im modernen Sinne

59 Giulia Rainoldi, »Face-to-Face, or Face-To-Visor«, S. 170.

6o Vgl. Di Marino, Nel centro del quadro, S. 136.

61 Bolter / Grusin, Remediation, S. 2.2.

62 Nick Clegg, »How the Metaverse Can Transform Education«, about.fb.com
12.04.2023. https://about.fb.com/news/2023/04/how-the-metaverse-can-
transform-education/. (Zugriff:7.02.2025)

133

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://about.fb.com/news/2023/04/how-the-metaverse-can-transform-education/
https://about.fb.com/news/2023/04/how-the-metaverse-can-transform-education/
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://about.fb.com/news/2023/04/how-the-metaverse-can-transform-education/
https://about.fb.com/news/2023/04/how-the-metaverse-can-transform-education/

IMMERSION

unterscheidet. Andererseits unterscheidet sich auch das Subjekt, das
durch diese Gerite impliziert wird, vom modernen Subjekt. Dieses Sub-
jekt ist sicherlich nicht mehr das bindre Pendant des Objekts, der An-
fangs- oder Endpunkt der Wirklichkeit, sondern es ist ein Subjekt, das
als in eine Umgebung eingetaucht gedacht und konstituiert wird, mit der
es in Resonanz steht. Nicht klare und eindeutige Rationalitit, sondern
affektive Nihe, die Fihigkeit, zu affizieren und affiziert zu werden, wird
dem Subjekt der symbolischen Form der digitalen Welt abverlangt. Es
handelt sich also um eine Haltung, die via der Nutzung von VR-Techno-
logien und digitalen Geriten zu einer der Weisen wird, in denen das Sub-
jekt handelt, sich orientiert und Realitit konstituiert. Wie Vilém Flusser
sehr treffend schreibt: » Wir sind nicht mehr Subjekte einer gegebenen
Welt, sondern Projekte von alternativen Welten«.53

4.3 Distanz, Nihe und Produktionsweise des Subjekts

Bis hierhin ist von Immersion und immersiven Technologien im Sin-
ne der Aufhebung der Distanz zwischen Betrachter und Bild, zwischen
Selbst und Reprisentation gesprochen worden. Damit ist das Konzept
der Nihe als ein Begriff in den Fokus geriickt, mit dem bestimmte Stra-
tegien und die Erfahrungen, die durch VR-Technologien charakterisiert
sind, sowie im weiteren Sinne die immersive Tendenz der digitalen Welt
beschrieben werden kénnen. Aber der Begriff der Distanz ist in der As-
thetik kein Begriff, der sich einfach aufheben lasst: Was bedeutet die Auf-
hebung von Distanz eigentlich? Und was macht diese Distanz aus, was
sind ihre Merkmale?

Die Vorstellung, dass die asthetische Erfahrung, um wirksam zu sein,
von einer psychischen Distanz begleitet sein muss, geht bereits auf die
bertthmte Definition der Katharsis in der Poetik des Aristoteles zuruck,
die den im Zuschauer stattfindenden Prozess der Reinigung von den eige-
nen Leidenschaften beim Besuch einer Tragodienvorstellung bezeichnet.
Dieser Begriff wurde spiter auf die dsthetische Erfahrung im Allgemei-
nen ausgeweitet, wobei das seltsame Spiegelspiel zwischen dem Kunst-
werk und dem Betrachter betont wurde, der zwar seine eigenen Leiden-
schaften, Storungen, Freuden und Sorgen in jenem wiedererkennt, sie
aber gerade durch die Distanz, die die Darstellung zwischen dem Subjekt
und den Leidenschaften selbst schafft, sublimieren und verstehen kann.
Dieses Konzept kann als ein moglicher Ausgangspunkt fiir die grund-
legende Idee angesehen werden, dass Kunst und kiinstlerische Produk-
tion nicht auf dsthetisches Vergniigen und Selbstgefalligkeit beschrankt
sind, sondern dass sie ein notwendiges Werkzeug zum Verstandnis der

63 Vilém Flusser, Medienkultur, Frankfurt am Main: Fischer 2002, S. 212.

134

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DISTANZ, NAHE UND PRODUKTIONSWEISE DES SUBJEKTS

dufseren und inneren Welt des Menschen sind, ein echtes Werkzeug zur
Erzeugung von Sinn.

Cassirer selbst zahlt zu jenen Denkern, die der dsthetischen — nicht nur
kiinstlerischen — als einer schopferischen, sinn- und wirklichkeitsprodu-
zierenden Geste eine enorme Bedeutung beigemessen haben. Denn, so
Cassirer, die Kunst »zieht nicht die Kontur der Dinge, die sie als solche
passiv empfiangt, bloss nach; sondern ihre Kraft besteht in der Erschaf-
fung dieser Kontur, in ihrer ideellen Vorzeichnung. Die dsthetische Ge-
staltung schafft, gemeinsam mit der sprachlichen Gestaltung, erst einen
klaren und bestimmten Umriss der Gegenstandswelt«.*+ Die symbolische
Form der Kunst ist fiir Cassirer deshalb offensichtlich produktiv, weil
die dsthetische Geste — als Umrissbildung — immer eine reale Produktion
von Wirklichkeit und neuem Wissen iiber diese Wirklichkeit beinhaltet,
indem sie das, was der Mensch sieht oder empfindet, ideell umreifSt und
dabei zum ersten Mal einen neuen Aspekt der Wirklichkeit und ein neu-
es Gesicht der menschlichen Existenz sichtbar macht.

Erst die Kunst ist es gewesen, die, indem sie dem Menschen zu seinem
eigenen Bilde verhalf, gewissermafSen auch die spezifische Idee des Men-
schen als solche entdeckt hat. In der plastischen Darstellung der Gotter
1a8t sich die Entwicklung, die sich hier vollzogen hat, fast Schritt fiir
Schritt verfolgen. In der dgyptischen Kunst finden sich noch durchweg
die Doppel- und Mischformen, die den Gott schon in menschlicher Bil-
dung, aber mit einem Tierkopf, mit dem Haupt einer Schlage, eines Fro-
sches oder Sperbers zeigen, wiahrend auf anderen der Leib tierisch gestal-
tet ist, das Antlitz aber menschliche Ziige trigt. Die griechische Plastik
aber vollzieht hier den scharfen Schnitt: Sie dringt in der Formung der
reinen Menschengestalt zu einer neuen Form des Géttlichen selbst und
seines Verhiltnisses zum Menschen durch. Und kaum minder stark als
die bildende Kunst hat die Dichtung an diesem Prozef§ der Vermensch-
lichung und Individualisierung Anteil s

Dieser Prozess der Hominisierung verlauft fiir Cassirer auch tber die
Distanz, die die dsthetische Geste zwischen das Selbst und die Welt zu
legen vermag, da in jeder symbolischen Form die Distanzierung durch
die Vermittlung immer auch eine Gewinnung der Form mit sich bringt.
Nahe an Cassirers Positionen ist Aby Warburg, der in der Einleitung zu
seinem Meisterwerk Atlas Mnemosyne schreibt:

64 Ernst Cassirer, »Das Symbolproblem als Grundproblem der philosophi-
schen Anthropologie«, in: ders., Nachgelassene Manuskripte und Texte (1).
Zur Metaphysik der symbolischen Formen, hg. von John Michael Krois und
Oswald Schwemmer, Hamburg: Meiner 1995, S. 76.

65 Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 11, Das mythische
Denken, Hamburg: Meiner 2010, S. 230. Hervorhebung von mir.

135

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMMERSION

Bewusstes Distanzschaffen zwischen sich und der AuSenwelt darf man
wohl als Grundakt menschlicher Zivilisation bezeichnen; wird dieser
Zwischenraum das Substrat kiinstlerischer Gestaltung, so sind die Vor-
bedingungen erfullt, dass dieses Distanzbewusstsein zu einer sozialen
Dauerfunktion werden kann, die durch den Rhythmus vom Einschwin-
gen in die Materie und Ausschwingen zur Sophrosyne jenen Kreislauf
zwischen bildhafter und zeichenmifiger Kosmologik bedeutet, deren
Zulinglichkeit oder Versagen als orientierendes geistiges Instrument
eben das Schicksal der menschlichen Kultur bedeutet.®

Der Akt des Distanzschaffens stellt fur Warburg also auch eine sozia-
le Orientierungsfunktion fur die Kultur dar, das Menschliche befindet
sich fiir den Hamburger Denker zwischen den entgegengesetzten Polen
einer »ruhigen Schau« und »orgiastischen Hingabe«, zwischen dem Pa-
thos der Sophrosyne und dem Phobos. Letzteres stellt fur Warburg in
gewissem Sinne ein Ur-Pathos dar, das heifSt ein urspriingliches Pathos,
das dem Wesen des Menschlichen und der Kultur gleich weit entfernt ist.
Der Phobos ist in der Tat die existentielle Angst, die den Menschen ange-
sichts einer ihm unbekannten und feindlichen Welt ergreift, eine Angst,
die dem Menschen in allen Epochen eigen ist. Fiir Warburg ist die Pro-
duktion von Bildern der menschliche Versuch, diese Angst zu kontrollie-
ren, indem er die Welt vom Selbst distanziert. Die Geschichte der Bilder,
die Warburg in seinem Atlas Mnemosyne prasentiert, erzahlt genau die-
se bildliche Erinnerung der westlichen Kultur in ihrem Oszillieren zwi-
schen den entgegengesetzten Polen der »ruhigen Schau« und der »orgi-
astischen Hingabe«. Die dsthetische Geste als Distanzschaffung ist es, die
es dem Kunstler — der wie ein Seismograph die tellurischen Bewegungen
des kulturellen Gedachtnisses wahrnimmt — erlaubt, einen Denkraum
zu schaffen, einen Raum, der in der Lage ist, einen Hiatus zwischen dem
impulsiven Greifen des Objekts und dem konzeptuellen und abstrakten
Begreifen desselben zu er6ffnen.s” Mit dufserster Klarheit fasst Hans Blu-
menberg die grundlegende Beziehung zwischen der dsthetischen Geste
und der psychischen Geste der Schaffung einer kathartischen Distanz zur
Welt zusammen: »Der homo pictor ist nicht nur der Erzeuger von Hoh-
lenbildern fiir magische Jagdpraktiken, sondern das mit der Projektion
von Bildern den VerlafSlichkeitsmangel seiner Welt uberspielende Wesen.

66 Aby Warburg, »Mnemosyne Einleitung«, in: ders., Werke in einem Band,
hg. von Martin Treml et al., Berlin: Suhrkamp 20710, S. 629.

67 »Professor Dr. Ernst Cassirer leistet der Bibliothek Warburg eben dadurch
einen besonderen Dienst, daf er dem Kollegium der kleinen Briickenbauer
einen neuen weiten Briickenbogen — vom Greiftier zum Begriffsmenschen —
iiber den Lethestrom aufrichten hilft«. (Aby Warburg, »Zum Vortrage von
Karl Reinhardt tiber >Ovids Metamorphosen« in der Bibliothek Warburg am
24. Oktober 1924« in: ders., Werke in einem Band, hg. von Martin Treml
et al., Berlin: Suhrkamp 2010, S. 681)

136

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DISTANZ, NAHE UND PRODUKTIONSWEISE DES SUBJEKTS

Dem Absolutismus der Wirklichkeit tritt der Absolutismus der Bilder
und Wiinsche entgegen«.®® Auf die existenzielle Angst, den Phobos, in
der Welt zu sein, reagiert man mit einer Distanzierung durch eine sym-
bolische Vermittlung, die — wie Luca Viglialoro vorschligt® — eine »ac-
tio per distans« ist:

Es wird eine Sache vorgeschoben, um das Ungegenwirtige zum Ge-
genstand der abwehrenden, beschworenden, erweichenden oder depo-
tenzierenden Handlung zu machen. Durch Namen wird die Identitit
solcher Faktoren belegt und angehbar gemacht, ein Aquivalent des Um-
gangs erzeugt. Was durch den Namen identifizierbar geworden ist, wird
aus seiner Unvertrautheit durch die Metapher herausgehoben, durch das
Erzihlen von Geschichten erschlossen in dem, was es mit ihm auf sich
hat. Panik und Erstarrung als die beiden Extreme des Angstverhaltens
losen sich unter dem Schein kalkulierbarer UmgangsgrofSen und gere-
gelter Umgangsformen, auch wenn die Resultate der magischen und
kultischen >Gegenleistung« gelegentlich der Tendenz Hohn sprechen, an
Gunst fur den Menschen bei den Machten zu gewinnen.”

Der Begriff der Distanz — als ein durch dsthetische Reprisentation er-
reichter Zustand - ist fiir diese Denker also nicht nur zutiefst mit der
menschlichen Tatsache verbunden, der Vermittlung zu bediirfen, um ak-
tiv in der Welt zu sein und zu handeln, sondern beinhaltet in gewissem
Sinne auch die moralische Aufgabe der Kunst, den Reflexionsraum, den
warburgschen Denkraum offen zu halten, als Antwort und Gegenmittel
auf den — immer moglichen — Riickfall in absolutistisches magisch-my-
thisches Denken.

Die Produktion von Bildern, die Art und Weise, wie eine Kultur sich
die Welt vorstellt, steht nachweislich in direktem Zusammenhang mit
der Art und Weise, wie diese die Welt versteht und begreift. Es besteht
ein Zusammenhang zwischen asthetischen Entscheidungen, Modi der
Bildproduktion und der Produktion politischer und moralischer Sub-
jekte, also zwischen einem visuellen Regime und einem politischen und
kulturellen Regime, zwischen der Bestimmung dessen, was sichtbar (und
damit unsichtbar) und sagbar (und damit unsagbar) ist, und der Be-
stimmung politischer und moralischer Subjekte, die auf eine bestimmte
Weise handeln, denken und sehen (was den Ausschluss derjenigen be-
inhaltet, die nicht als Subjekte einbezogen werden). Der Kunsthistori-
ker Erwin Panofsky, der sowohl mit Cassirer als auch mit Warburg in
Kontakt stand, hat den Zusammenhang zwischen einer neuen Art, die
Welt zu sehen, und der gleichzeitigen Produktion eines neuen Subjekts,

68 Hans Blumenberg, Arbeit am Mythos, S. 14.
69 Vgl. Luca Viglialoro, Die Geste der Kunst. Paradigmen einer Asthetik, Bie-

lefeld: Transcript 2021, S. 120-124.
70 Blumenberg, Arbeit am Mythos, S. 11-12.

137

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMMERSION

das die Welt denkt, sehr deutlich aufgezeigt. In seinem Aufsatz »Die
Perspektive als ssymbolische Form«« analysiert Panofsky, wie die Erfin-
dung der linearen (oder wissenschaftlichen) Perspektive in der Renais-
sance in gewissem Sinne mit der Erfindung des Menschen als humanis-
tisches und dann modernes Subjekt korrespondiert: Die Perspektive ist
in der Tat kein einfaches technisches Element, sondern ein stilistisches
Moment, das — in Anlehnung an Cassirers Definition der symbolischen
Form — einen bestimmten geistigen Inhalt mit einem konkreten sichtba-
ren Zeichen verkntipft.”* Die lineare Perspektive wird zur Vision, die es
dem neuen Renaissance-Subjekt ermoglicht, sich selbst und die Welt zu
denken. Diese neue Art des Sehens und dieses neue Verstindnis von sich
selbst und der Realitit sind mit dem Gefiihl der Distanz verbunden, wo-
mit nicht nur die perspektivische Distanz der neuen kiinstlerischen Dar-
stellung gemeint ist, sondern auch die konzeptuelle Distanz, die ein Sub-
jekt theoretisiert, das vor dem Objekt und folglich vor der Realitit steht.
Panofsky hebt hervor, wie unterschiedliche Darstellungen des Raums mit
unterschiedlichen Darstellungen und Visionen der Welt korrespondieren,
sodass die Abstraktion der Realitat, die die perspektivische Konstrukti-
on mit sich bringt, mit der radikal von der Struktur des psychophysio-
logischen Raums abstrahiert wird, mit der philosophischen Abstraktion
verbunden ist, die zur Durchsetzung einer bestimmten Vorstellung des
Menschen als allgemeingiiltiges Subjekt fiihrt. Die Kristallisation des
Objektpols ist ein grundlegender Moment fur die Kristallisation des Sub-
jekts, das als rational, universell und vor eine objektive Realitat gestellt
verstanden wird, die als beherrschbar und der subjektiven Vernunft un-
tergeordnet gedacht wird. Dabei ist es vor allem die mathematische Or-
ganisation der linearen Perspektive, die den Raum der Darstellung vollig
rational macht und die es so dem Subjekt erlaubt, absolutes Vertrauen
in seine Fahigkeit zu haben, die Realitit zu kontrollieren, welche somit
zu seiner Realitit wird. In diesem Sinne:

[Die Perspektive] ist ihrer Natur nach gleichsam eine zweischneidige
Waffe: sie schafft den Korpern Platz, sich plastisch zu entfalten und mi-
misch zu bewegen — aber sie schafft auch dem Lichte die Moglichkeit, im
Raum sich auszubreiten und die Koérper malerisch aufzulosen; sie schaft
Distanz zwischen dem Menschen und den Dingen (»das Erst ist das Aug,
das do sicht, das Ander ist der Gegenwiirf, der gesehen wird, das Dritt ist
die Weiten dozwischen« sagt Durer nach Piero della Francesca) — aber
sie hebt diese Distanz doch wiederum auf, indem sie die dem Menschen
in selbstandigem Dasein gegeniiberstehende Ding-Welt gewissermaflen
in sein Auge hineinzieht; sie bringt die kiinstlerische Erscheinung auf

71 Fir eine kritische Analyse der Studie von Panofsky: vgl. Emmanuel Alloa,
Partages de la perspectives, Paris: Fayard 2020. Im Besonderen der Aufsatz:
»La perspective peut-elle une forme symbolique? Panofsky contre Cassirer«.

138

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DISTANZ, NAHE UND PRODUKTIONSWEISE DES SUBJEKTS

feste, ja mathematischexakte Regeln, aber sie macht sie auf der andern
Seite vom Menschen, ja vom Individuum abhingig, indem diese Regeln
auf die psychophysischen Bedingungen des Seheindrucks Bezug neh-
men, und indem die Art und Weise, in der sie sich auswirken, durch die
frei wihlbare Lage eines subjektiven »Blickpunktes« bestimmt wird.
So laf3t sich die Geschichte der Perspektive mit gleichem Recht als ein
Triumph des distanziierenden und objektivierenden Wirklichkeitssinns,
und als ein Triumph des distanzverneinenden menschlichen Machtstre-
bens, ebensowohl als Befestigung und Systematisierung der AufSenwelt,
wie als Erweiterung der Ichsphire begreifen;”

Die feministische und postkoloniale Kritik am modernen Subjekt hat
gezeigt, dass dieses Konzept nichts anderes ist als die Universalisierung
eines ganz bestimmten politischen und sozialen Subjekts, namlich eines
mannlichen, weiflen, heterosexuellen, gesunden, erwachsenen usw. Sub-
jekts.”s Die politische, soziale und kulturelle Herrschaft dieses Subjekts
bringt auch eine Herrschaft seines Blicks und damit eine Produktion von
Bildern mit sich, die seinen Blick und seine Weltsicht universalisieren.
In diesem Sinne ist das durch die lineare Perspektive geschaffene sko-
pische Regime mit einem epistemischen Regime verbunden, das gewalt-
sam Subjekte ausschliefSt oder versachlicht, die nicht in die humanisti-
sche Definition des Menschen passen, etwa Frauen, Kinder, nicht-weifSe
Menschen, kranke Menschen, nicht-menschliche Tieren usw. Die linea-
re Perspektive ist in diesem Sinne von dem geprigt und informiert, was
als »male gaze « bezeichnet wird, d.h. ein rein mannlicher und westlicher
Blick, der in der Annahme, in Wirklichkeit universell zu sein, nichts an-
deres tut, als eine bestimmte Position und Sichtweise zu abstrahieren und
sie zu einem Kanon der Herrschaft und Kontrolle zu machen.” In Un-
derweysung der Messung, mit dem Zirckel und Richtscheyt, in Linien,

72 Erwin Panofsky, »Die Perspektive als >symbolische Form««, in: ders., Auf-
sdtze zu Grundfragen der Kunstwissenschaft, hg. von Hariolf Oberer und
Egon Verheyen, Berlin: Verlag Volker Spiess 1980, S. 123.

73 Zu dem »usw.«, mit dem ich die inzwischen kanonische Liste der Adjektive
abgeschlossen habe, sei auf Judith Butler verwiesen: »The theories of femi-
nist identity that elaborate predicates of color, sexuality, ethnicity, class, and
able-bodiedness invariably close with an embarrassed »etc.< at the end of the
list. Through this horizontal trajectory of adjectives, these positions strive to
encompass a situated subject, but invariably fail to be complete. This failure,
however, is instructive: what political impetus is to be derived from the ex-
asperated >etc.< that so often occurs at the end of such lines? This is a sign
of exhaustion as well as of the illimitable process of signification itself.« Ju-
dith Butler, Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity, New
York-London: Routledge 1999, S. 182

74 Siehe: Adriana Cavanero, Inclinations. A Critique of Rectitude, Stan-
ford: Stanford University Press 2016; Donna Haraway, Modest_Witness@

139

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMMERSION

Ebenen unnd gantzen corporen (1525) verfasste Albrecht Direr — Meis-
ter der deutschen Renaissance — eine der wichtigsten und bekanntesten
Kanonisierungen der Renaissancetheorie zur Linearperspektive und pra-
sentierte als Beispiel unter anderem die Illustration Der Zeichner des lie-
genden Weibes, die den Zusammenhang zwischen dem »male gaze«, der
Linearperspektive und der Mathematisierung und Rationalisierung des
Weltbildes perfekt zeigt.

Diese Illustration, die im Mittelpunkt zahlreicher feministischer Kriti-
ken steht, zeigt deutlich die Klinizitit eines mathematisierten und dis-
tanzierten Blicks, der das Objekt, das er darstellen will, visuell und reell
dominiert, in diesem Fall den Korper der Frau. Dieser wird als vollstan-
dig dem mannlichen Blick, Begehren und Besitz zur Verfugung stehend
dargestellt und konzipiert.”s

In diesem breiteren Kontext wird die Distanz zu einer asthetischen
und epistemischen Bedingung, die mit der Geschichte der westlichen
Kunst und des westlichen Sehens sowie mit der Geschichte des westli-
chen Denkens und der Philosophie verbunden ist, aber auch zu einer ds-
thetischen Strategie, die mit der Verwendung ganz bestimmter visueller

Second_Millennium FemaleMan©_Meets_OncoMouse™, New York-Lon-
don: Routledge 1997.

75 »Metonymic for the entire array of Renaissance visual techniques, Albrecht
Durer’s Draughtsman Drawing a Nude (1538) conventionally dramatizes
the story of a revolutionary apparatus for turning disorderly bodies into
disciplined art and science. In the drawing, an old man uses a line-of-sight
device and a screen-grid to transfer point for point the features of a volup-
tuous, reclining female nude onto a paper grid marked of into squares. The
upright screen-grid separates the prone woman on the table, whose hand is
poised over her genitals, from the erectly seated draughtsman, whose hand
guides his stylus on the paper. Diirer’s engraving attests to the power of
the technology of perspective to discipline vision to produce a new kind of
knowledge of form.« (Haraway, Modest_Witness@Second_Millennium Fe-
maleMan©_Meets_OncoMouse™, S. 180).

140

- am 19.01.2026, 21:31:16. T


https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DISTANZ, NAHE UND PRODUKTIONSWEISE DES SUBJEKTS

Techniken — wie der linearen Perspektive — verbunden ist. Die gegen-
teilige Entscheidung, Techniken zu verwenden, die nicht auf Distanz,
sondern auf Nihe setzen, betrifft also nicht die tatsdchliche Aufhebung
der metaphysischen Distanz der symbolischen Vermittlung, sondern die
Entscheidung, diese Distanz — die dennoch als Vermittlung bestehen
bleibt — abzuwerten, weil man vielmehr eine Erfahrung der Transparenz
und Unmittelbarkeit anstrebt. Meine Analyse soll zeigen, wie die dsthe-
tische Wahl der Nihe auch eine epistemische Wahl und ganz allgemein
die unterschiedliche Positionierung des zeitgenossischen Subjekts in Be-
zug auf seine Realitit betrifft. In diesem Sinne sind VR-Technologien
— also Technologien, die die Nihe verstarken und sich der Distanz ent-
ziehen — dsthetische Erfindungen, die wie die lineare Perspektive an der
Konstruktion neuer Subjekte und neuer Wirklichkeiten beteiligt sind,
gerade weil auch sie den Blick auf die Welt verandern und vor allem
neue Visionen des Selbst und des Realen ermoglichen. Die verschiede-
nen Haltungen, die diese Technologien des Sehens fiir den Betrachter
mit sich bringen, betreffen also auch die verschiedenen epistemischen
Haltungen, die das Subjekt einnehmen muss. Wenn die lineare Perspek-
tive eine Technik ist, die, um Warburgs Terminologie zu verwenden,
eine perspektivische und kognitive Distanz schafft, die Raum gibt und
in gewissem Sinne einen Denkraum schafft, einen Raum fur eine kon-
templative und rationale Vision und Analyse der Realitit, so formen die
VR-Technologien eher einen Gefiihlsraum, der das Subjekt in eine Hal-
tung versetzt, die nicht kontemplativ, sondern, wenn man so will, ex-
plorativ ist: Das Subjekt wird dazu gebracht, die dargestellte Szene zu
fithlen, zu sehen, aus erster Hand zu erfahren, weil diese Nihe (emotio-
nal, dsthetisch und kognitiv) als notwendig und forderlich fur ein neu-
es Verstandnis der Welt angesehen wird. Die dsthetische Nihe und die
allgemeine Tendenz zur Immersivitat in unserer zeitgenossischen Kul-
tur spiegeln sich auch in den zeitgenossischen Theorien des Subjekts so-
wie in der Produktion von politischen und moralischen Subjekten wi-
der. Die feministischen und postkolonialen Theorien des Subjekts, der
deleuzianische Einfluss in vielen Stromungen des zeitgendssischen Den-
kens, die posthumanistischen Positionen (einschliefSlich der posthuman
critical theory), das Denken rund um den sogenannten Affektiv Turn,
das neue Interesse am Materialismus und an einer Philosophie der Im-
manenz, das environmentale Denken — um nur einige der bedeutendsten
Richtungen des zeitgendssischen Diskurses zu nennen — konnen unbe-
nommen ihrer offensichtlichen und teils ausgeprigten Unterschiede als
Beispiele fiir das betrachtet werden, was Alexander R. Galloway analo-
ges Denken genannt hat (§ Kap.2).

First and foremost, analog methods focus on real materiality as assem-
blage, multiplicity, heterogeneity, and difference. Analog ontology, thus,

141

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMMERSION

favors deterritorialization over territorialization, becoming over being,
process over stasis, the open over the closed. This generates an analog
ethics defined through doing, action, production, creativity, experimen-
tation, and pragmatism. Analog causality operates via chance, accident,
and chaos. And analog aesthetics means gaps, slippage, patchiness, and
messiness.”®

Diese vielleicht vorherrschende, aber keineswegs ausschliefSliche Ten-
denz hin zu Formen analogen Denkens ist fiir mich auch im Zusammen-
hang mit der immersiven Tendenz der symbolischen Form der digitalen
Welt zu verstehen. Die Immersivitat der digitalen Welt bringt Ideen und
Subjekte hervor, die in Bezug auf ihre Umgebung immanent sind und
die von den Beziehungen, in denen sie gefangen sind, beeinflusst wer-
den, um die » pop«-Formulierung dieses immersiven Gedankens zu zitie-
ren: Das Menschliche soll lernen, »staying with the trouble«.”” Die sym-
bolische Form der digitalen Welt ist somit von analogen Denkformen,
Theorien, kulturellen Visionen und Asthetiken durchzogen, die Nihe als
epistemische und politische Strategie betrachten. Das Subjekt, das in den
Gefiithlsraum der digitalen Welt eintaucht, ist sicherlich nicht mehr das
durch perspektivische Distanz abgeschirmte Subjekt, sondern ein Sub-
jekt, das auf Gedeih und Verderb zu einer grofleren Relationalitdt und
Affektivitat gegentiber dem Realen aufgerufen ist. Wie im vorigen Absatz
gesehen, ist es ein Subjekt, das sich vom Realen beeinflussen lassen muss;
und darin wird das Verhaltnis unserer Kultur zu den Bildern beispielhaft:

In dem Moment, in dem die Bildschirme in unseren Alltag eindringen
und zu unserer Lebenswelt werden, hat der Blick, den wir auf sie rich-
ten, nichts mehr mit distanzierter Kontemplation zu tun. Vielmehr wer-
den sie zu Wahrnehmungsschwellen, an denen wir uns installieren und
handeln, und unsere Beziehung zu ihnen ist mit einer ganz besonderen
affektiven Bedeutung aufgeladen.”®

Die perspektivische Distanz ist auch eine emotionale und kognitive Dis-
tanz, die das Subjekt schiitzt, indem sie es vor der Macht der Bilder

76  Galloway, »Golden Age of the Analog«, S. 219.

77 Donna J. Haraway, Staying with the Trouble. Making Kin in the Chthulu-
cene, Durham-London: Duke University Press, 2016.

78 »Nel momento in cui gli schermi invadono I’esistenza quotidiana e diventa-
no ambiente in cui viviamo lo sguardo che indirizziamo loro non ha pit
nulla a che vedere con una contemplazione distaccata. Essi diventano piut-
tosto delle soglie percettive in cui installarci e agire, e il nostro rapporto con
loro si carica di una portata affettiva del tutto particolare.« (Graziano Lin-
gua, »Immagini, schermi e forme di razionalita«, in: Mauro Carbone et al.
(Hg.), I poteri degli schermi. Contributi italiani a un dibattito internazio-
nale, Milano: Mimesis 2020, S. 77. Meine Ubersetzung. Hervorhebung von
mir.

142

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DISTANZ, NAHE UND PRODUKTIONSWEISE DES SUBJEKTS

abschirmt: »Das Subjekt wird gleichzeitig von den Bildern abgeschirmt,
also gegen ihre Macht und ihren Einfluss verteidigt, und zwar genau in
dem Moment, in dem es in seiner Beziehung zu den Bildern durch die ra-
tionalisierende Dynamik des skopischen Regimes der Perspektive abge-
schirmt wird«.” Einer der berithmtesten Sdtzen Warburgs, » Du lebst und
tust mir nichts«, bezieht sich genau auf die geschiitzte Position des mo-
dernen Subjekts vor den Bildern, die, so machtig sie auch sein mogen, auf
Distanz bleiben, das Subjekt nicht infizieren, obwohl sie es offensichtlich
betreffen. Andererseits sind die Bilder in der VR nicht nur lebendig, son-
dern sie >tun< etwas mit uns: Phanomene wie die Cybersickness — eine
Form der Ubelkeit, die durch die visuelle Induktion einer Selbst-Bewe-
gung hervorgerufen wird, wihrend der eigene Korper stattdessen wahr-
nimmt, dass er unbewegt ist — oder das Gefiihl der Panik und des ech-
ten Schwindels angesichts von Szenarien, die Leere reproduzieren, sind
nur einige Beispiele dafiir, wie die Ndhe unsere Beziehung zum Bild ver-
andert.* Das immersive skopische Regime und seine konsequente Nahe
beseitigen die Abschirmung »und damit die damit einhergehenden Im-
munstrategien«,* sodass das nicht mehr immunisierte Subjekt infiziert
werden kann. Der Gefithlsraum der digitalen Welt ist bezeichnenderwei-
se auch ein ikonischer Raum in dem Sinne, dass in dieser symbolischen
Form Bilder eine fundamentale und vorherrschende Rolle spielen, nicht
nur weil wir von Bildern umgeben sind und obsessiv Bilder produzie-
ren, sondern auch und vor allem weil die symbolische Form der digita-
len Welt, statt von einer Form der modernen Rationalitit dominiert zu
sein, von einer Form der (ikonischen?) Rationalitit beherrscht wird, die,
ndher an der mythischen Rationalitit, den besonderen Status des Bildes
teilt, ndmlich denjenigen, der in cassirerschen Begriffen die Ausdrucks-
funktion und Darstellungsfunktion bezeichnet. In dem dreidimensiona-
len Raum, den Cassirer dem Symbolischen zuschreibt, liegt die digitale
Welt also nicht in der Richtung der Bedeutungsfunktion (wie das lo-
gisch-naturwissenschaftliche Denken der Moderne), sondern zwischen

79 Lingua, »Immagini, schermi e forme di razionalita«, S. 75. Meine Uberset-
zung. Im Originaltext: »Il soggetto ¢ al tempo stesso schermato dalle im-
magini, quindi difeso dal loro potere e dalla loro influenza, proprio nel mo-
mento in cui & schermato nel suo rapporto con le immagini attraverso la
dinamica razionalizzante del regime scopico della prospettiva.«

8o In diese Richtung geht auch Rainoldis Beschreibung der emotionalen An-
steckung durch Bilder, denn es geht nicht um das Verstehen der Emotionen
anderer, sondern um das Erfassen einer Emotion und um ihre Ubernahme,
auch wenn man sich der Ursachen der Emotion nicht bewusst oder sicher
ist.

81 Lingua, »Immagini, schermi e forme di razionalita«, S. 73. Meine Uberset-
zung. Im Originaltext: »e con essa le strategie immunitarie che ’avevano
accompagnata«

143

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMMERSION

den Funktionen von Ausdruck und Darstellung. Zwischen dem »dunk-
len« und dem »eigentiimlichen Zwielicht« [§2.4], in dem nicht das Licht
der aufklarerischen Vernunft leitet, sondern neue Formen der digitalen
Rationalitat und Irrationalitdt.®

4.4 Das immersive Subjekt

Die Nihe, die durch die Immersivitat der digitalen Welt gesucht und her-
gestellt wird, beschrinkt sich nicht auf die Nutzung und die damit ver-
bundene Erfahrung von VR-Technologien, sondern ist vielmehr die Art
und Weise, in der das digitale Subjekt in die Lage versetzt wird, in ein
aktives Verhaltnis zum Realen zu treten. Dies bedeutet, dass es sich nicht
um eine Position handelt, die das Subjekt nur bei der Nutzung der Rau-
me von Augmented Reality, Virtual Reality usw. einnehmen muss, son-
dern vielmehr um den Moglichkeitshorizont, innerhalb welcher sich das
Subjekt in der digitalen Welt entfaltet und denkt. Dieser Moglichkeits-
horizont hat in erster Linie technologische Bedingungen (und Konditio-
nierungen), die zugleich der digitalen Welt eigene Formen der Kontrolle
und Gouvernementalitat hervorbringen, was bedeutet, dass besagter Ho-
rizont letztlich Subjekte hervorbringt, die in das eintauchen, was ich den
Gefihlsraum genannt habe: d.h. die expressive und intensive Umgebung,
die, auch dank der computationalen Technologien und der Interakti-
on zwischen ihnen und dem Menschen, stets moduliert und verfeinert
wird. In diesen Gefiithlsraum eingetaucht, nimmt das Subjekt schliefSlich
spontan ein expressives und kein kontemplatives und »distanziertes«
Verhiltnis zu seiner eigenen Lebenswelt ein und bevorzugt es auch. Es
sind genau diese technischen Bedingungen, die den konkreten Moglich-
keiten des Subjekts, sich in der digitalen Welt zu verwirklichen und zu
handeln, eine Richtung und damit auch eine Grenze vorgeben. Wie Rai-
ner Miithlhof in Immersive Macht argumentiert, stellt Immersion auch
eine Form der Kontrolle und Gouvernementalitit dar, die eine Politik
der Modulation und Disziplinierung der in ihrem eigenen Gefithlsraum

82 In diesem Sinne ist es bezeichnend, wie in VR eine Koinzidenz zwischen Bild
und Sinn wiederkehrt, die an die magische Phase des Symbols erinnert (bei
Vischer unfrei und dunkel): »The ability to change perspective becomes the
way to learn about the space, or, as Balsamo puts it, in virtual reality the
filmic >perspective« becomes the locus of sense knowledge. In fact, perspec-
tive becomes the locus of all knowledge, because a virtual world is a simu-
lacrum in which there is nothing to be known apart from the senses: there
is nothing >behind« the images. Because the virtual traveler defines what she
knows as what she can see and therefore >interact« with, knowledge is sense
perception.« (Bolter/Grusin, Remediation, S. 130).

144

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS IMMERSIVE SUBJEKT

immersiven Subjekte hervorbringt, mit anderen Worten eine regelrech-
te Regierungstechnik.

Die Begriffspragung »immersive Macht« bezeichnet hierauf aufbauend
nun eine lokale gouvernementale Konstellation, einen bestimmten Ty-
pus lokaler Mikrodispositive, in denen Subjekte wesentlich durch rezi-
proke affektive Modulation der Art und Weise, wie sich ihr Vermogen
artikulieren und entfalten kann, regiert werden. Immersion bezeichnet
dabei die dichte und luckenlose Einbindung, Vereinnabmung und Ver-
schmelzung eines Individuums in einem reziproken Affizierungsgeftige.®s

Die durch die computationalen Technologien erzeugte und durch die
immersive Asthetik standardisierte Nihe programmiert ein Subjekt, das
besonders geeignet ist, in einen Gefiihlsraum einzutauchen, in dem eine
grofsere Expressivitit und damit Affektivitit mit einer geringeren Mog-
lichkeit (aber auch Fihigkeit und Bereitschaft) einhergeht, sich emotio-
nal, kognitiv und dsthetisch zu distanzieren.

In den vorherrschenden Formen und Anwendungen iibernehmen
die mikrotemporalen und mikrosensorischen Funktionalititen in Ver-
bindung mit den prakognitiven und pradiktiven Fahigkeiten der com-
putationalen Technologien — beides tief in der neoliberalen Ideologie
verankert — die raffinierte Aufgabe, Umgebungen — Gefiithlsraume — zu
modulieren und zu gestalten, in denen:

(a) nur wenige und ganz bestimmte Resonanzdynamiken und Affzie-
rungsmuster der Individuen [...] stabilisiert werden, und (b) die Einbin-
dung so dicht und umfassend ist, dass im Effekt dadurch eine Verengung
des Affizierungsvermogens der Individuen auf diese wenigen Modi re-
sultiert. Der Begriff der Immersion bezeichnet somit eine auf Dauer ge-
stellte Form der Modulation, die durch Vereinnahmung des spezifischen
(aktiven und rezeptiven) Affizierungsvermogens der Individuen in einem
lokalen Setting zustande kommt.®+

Die Umschreibung des Subjekts in einem Gefuhlsraum® hat zur Folge,
dass das immersive Subjekt keine Form von Zwang erfihrt, dass seinem
Handeln und Denken keine dufferen Grenzen gesetzt werden, sondern
dass vielmehr das eigene Potenzial des Subjekts umschrieben und mo-
duliert wird, sodass in diesem Sinne Entfaltung und Verwirklichung zu-
gelassen und sogar gefordert werden, aber nur in Richtungen, die dem

83 Rainer Miihlhof, Immersive Macht. Affekitheorie nach Spinoza und Fou-
cault, Frankfurt-New York: Campus Verlag 2018, S. 3 56. Hervorhebung im
Original.

84 Miihlhof, Immersive Macht, S. 23.

85 »Die gouvernementale Spielart der immersiven Macht benennt darauf aufbau-
end einen Moment der sphirischen SchliefSung affektiver Interaktionsgefiige
zu immersiven Sphdren und >Realitdtsblasens, in denen sich ein diskretes
Spektrum von Rollenmustern verfestigen kann.« (Ebd.)

145

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMMERSION

Gefiihlsraum forderlich und kongruent sind. Das immersive Subjekt ist
also einer Art intrusiven Kontrolle unterworfen, die es nicht direkt in
Form von Auferlegungen oder Befehlen erfihrt, sondern auf der inti-
men, >subkutanen< Ebene der Stimulierung und Hemmung seiner Poten-
ziale und Moglichkeiten.® Was zu einer potenziell totalisierenden Form
der Kontrolle fihrt, weil das eingetauchte Subjekt zwar frei und aktiv
ist, aber unter der Bedingung, dass es nicht alternativ zu den Moglich-
keiten denkt und handelt, die ihm die immersive Umgebung,®” durch die
es moduliert wird, erlaubt. Das immersive Subjekt befindet sich in einer
Beziehung absoluter und totalitirer Nihe zu seinem eigenen Gefiihls-
raum, und in dieser Beziehung werden seine Identititskoordinaten ge-
bildet und geformt:

Der Selbstbezug in der immersiven Macht ist deshalb immer ein Bezug
zu sich selbst als Teil eines lokalen Gefuges. Er ist nicht unabhingig von
einer konkreten relationalen und dynamischen Situierung denkbar —
Subjektivitit ist somit eher eine Eigenschaft des lokalen Wirkungsgefiiges
als des Individuums oder seiner einmaligen Informierung.®®

Die Nihe zum eigenen Gefiihlsraum hat den Vorteil, dass man einer Ge-
meinschaft und einer Realitit angehort, die der eigenen dhnelt, wih-
rend man die Fahigkeit — und sogar den Willen — verliert, sich kritisch
von ihr zu distanzieren.® Miihlhof theoretisiert eine Art prozessualer

86 Vgl. Miihlhof, Immersive Macht, S. 43 4.

87 »Eine Arbeitsgruppe, ein Unternehmen, eine Kohorte eines Studiengangs,
ein subkulturelles Milieu bilden die typische Groffenordnungen der Forma-
tionen immersiver Macht. Die Individuen verweilen darin freiwillig und oft
ohne bewusstes Wissen iiber den SchliefSungseffekt der immersiven Sphire,
sie gehen darin auf und werden darin subjektiv in ihrem Sein gesteigert«.
(Miuhlhof, Immersive Macht, S. 358)

88 Miihlhof, Immersive Macht, S. 43 1.

89 »Aus Sicht der vorliegenden Untersuchung liegt Entfremdung besonders
auch dann vor, wenn Subjekte durch Resonanz dermaflen in eine immer-
sive lokale Sphire gebunden sind, dass sie die Moglichkeiten der Distanz-
nahme gegeniiber ihrer Einbindung, den Kontakt zu anderen Sphiren, das
Bewusstsein um andere Seinsweisen und eine >Welt da drauflen« verlieren.
Doch das tun sie nicht als isolierte und einzelne, sondern als resonativ sta-
bilisierte Kollektivformation — und somit nicht wegen eines Mangels an,
sondern vermittelt durch Resonanz. Eine wichtige Form der Entfremdung
entsteht somit durch die Schliefung von Teilrealititen und Milieus, also
durch eine ganz bestimmte mikrosoziale Konstellierung von Resonanzre-
lationen«. (Mithlhof, Immersive Macht, S.461) Mithlhof an anderer Stelle:
»Der Diskurs organisiert die Zugehorigkeit der Individuen zu einem lokalen
Gefiige nicht formal inklusiv, sondern durch Intensitatssteigerung in Bezug
auf die affektiven Wirkungszusammenschlusse. Die Grenzziehung immer-
siver Spharen erfolgt nicht durch Umgrenzung, sondern im Inneren durch

146

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS IMMERSIVE SUBJEKT

Subjektivierung,” die im Wesentlichen analog ist, weil das Subjekt in
Kontinuitit mit seiner Umwelt und vor allem mit seinem Vermogen ge-
formt und normalisiert wird, sodass die situative und relationale Natur
des Subjekts ausgenutzt wird, um es aktiv zu halten, wihrend es aber
auf seinen eigenen Gefithlsraum beschriankt bleibt. Die immersive Macht
wirkt in der Tat: »darauf hin, ihre Subjekte ganz zu vereinnahmen, nicht
nur wihrend definierter Arbeitszeiten oder an begrenzten Orten der Ein-
schliefSung, zu denen es noch ein aufSen geben wiirde«.5*

Miihlhofs stark von einer spinozistischen und foucaultschen Affekt-
theorie beeinflusste Annahme ist dabei, dass Subjekte sich in einem Netz-
werk affektiver Beziehungen befinden (oder selbst eines sind), das sie in
Resonanz mit ihrer Umwelt bringen kann. Es ist diese Fahigkeit zu affi-
zieren und affiziert zu werden, die — durch den allgegenwirtigen Einsatz
von computationalen Technologien und die entsprechende Gestaltung
privater und beruflicher Riume und Kontexte — von dieser immersiven
Form der Macht ausgenutzt und stimuliert wird. Das daraus resultie-
rende Subjekt ist ein relationales und intensives Subjekt, das umso aus-
beutbarer ist, je mehr es dazu priadisponiert und programmiert ist, in
Kontinuitat mit seinem eigenen Gefithlsraum zu bleiben. Diese inten-
sive Immersion schwingt mit der Ausdrucksfunktion des Symbolischen
und der damit verbundenen analogen Weise des In-der-Welt-Seins mit.

Die Ausdrucksfunktion spielt eine zentrale Rolle im System der Phi-
losophie der symbolischen Formen. Denn der Ausdruck — oder das Aus-
drucksphanomen - ist fur Cassirer mit dem Grundproblem der Wahr-
nehmung und damit des Wahrnehmungsbewusstseins verbunden und
hat logisch Vorrang vor den Funktionen der Darstellung und der Be-
deutung: »Das >Verstehen von Ausdruck« ist wesentlich frither als das
»Wissen von Dingen««®* und man muss den »nicht mittelbaren, sondern
urspriinglichen Charakter der reinen Ausdruckserlebnisse«® anerken-
nen. Diese Prioritit ergibt sich aus dem bereits vorgestellten Konzept
der symbolischen Prignanz, wonach die Erfahrung selbst von einer Be-
deutung durchdrungen ist, die ihr bereits immanent ist. Die Erfahrung
ist also immer schon ausdrucksvoll, d.h. bereits in einer Bedeutung arti-
kuliert, die nicht erst durch apperzeptive Akte auf Wahrnehmungsdaten
entsteht, sondern vielmehr bereits vorhanden ist, weil die Wahrnehmung
selbst schon bedeutungsvoll ist:>4

Intensivierung und nach auflen hin durch dissonante Repulsion« (Miihlhof,
Immersive Macht, S. 433).

9o Vgl. Mithlhof, Immersive Macht, S. 422.

91 Mihlhof, Immersive Macht, S. 43 4.

92 Cassirer, Die Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 111, S. 69.

93 Muihlhof, Immersive Macht, S. 72.

94 Vgl. Mithlhof, Immersive Macht, S. 231.

147

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMMERSION

Das bedeutet, dass die Ausdrucksfunktion mehr ist als die Einheitsbil-
dung der Apprehension. Sie betrifft die Vorginge, in denen die sympathi-
schen Wechselwirkungen des Fithlens und Empfindens mit der Reflexion
in intensive Verbindung gebracht werden. Dabei entsteht nicht eine syn-
thetische Einheit durch apperzeptive Akte, sondern eine intensive Realitdt
aus medialer Wechselwirkung, die sich artikulierend in einen Sinnzusam-
menhang eingliedern lasst und diesen wiederum transformiert.®s

Das immersive Subjekt ist also ein Subjekt, das — wie das mythische Sub-
jekt — dazu angehalten ist, sich primir in der Ausdrucksfunktion zu ver-
wirklichen und somit auch eine expressive Weise des In-der-Welt-Seins
zu suchen: Vom Denkraum sind wir in der digitalen Welt zu einem immer-
siven Gefiithlsraum tibergegangen. Ein zunehmend erforschtes Phanomen
ist die Art und Weise, wie digitale soziale Umgebungen programmiert und
strukturiert sind, um die emotionalen und impulsiven Reaktionen ihrer
Nutzer auszunutzen, mit dem Ziel, sie an sich zu binden.?® Die Funkti-
onsweise und das technische Potenzial der computationalen Technologien
gehen somit mit der Ausdrucksfunktionalitat des Menschen in Resonanz,
was zur Folge hat, dass die sozialen, privaten, politischen, beruflichen
usw. Spharen der Individuen zunehmend von Dynamiken des emotio-
nalen Hoch- und Herunterladens beherrscht werden. Gerade weil die-
se Technologien in der Lage sind, in das Intervall zwischen Reiz und Re-
aktion, zwischen Greifen und Begreifen einzugreifen, sind sie besonders
geeignet, eine Form der Propaganda und Beeinflussung zu betreiben, die
nicht als solche wahrgenommen werden kann. Im Gegenteil, das in sei-
nem eigenen Gefiihlsraum eingespannte Subjekt konnte stark ideologi-
sierte und politisierte Inhalte konsumieren, wahrend es glaubt, auf neu-
trale und angemessene Weise informiert zu werden, oder sogar denkt, es
konsumiere einfach Unterhaltungsinhalte wie Memes.>?

Dieser mediale Zugriff auf die menschliche Emotionalitit ist in den
computationalen Technologien und den auf ihnen basierenden Medien
nicht neu, neu ist jedoch die technische Moglichkeit, auf die symboli-
sche Natur des Menschen sozusagen auf einer intimen und strukturel-
len Ebene einzuwirken: Es ist die Prozesshaftigkeit des Subjekts, die im

95 Nordsieck, Formen der Wirklichkeit und der Erfahrung, S. 133.

96 Siehe: Eli Pariser, Filter Bubble. What the Internet is Hiding from You, New
York: The Penguin Press 2011; Matteo Cinelli et al., »The Echo Chambers
Effect on Social Media«, PNAS (2021/118:9); Max Fisher, The Chaos Ma-
chine. The Inside Story of How Social Media Rewired Our Minds and Our
World, New York: Little,Brown & Company 2022.

97 Siehe dazu den Ausdruck »memetic warfare«: Jacob Siegel, »Is America Pre-
pared for Meme Warfare?«, vice.com, 31.12.2017, https://www.vice.com/
en/article/xyvwdk/meme-warfare (7.02.2025); Ben Schreckinger, »World
War Meme«, politico.com, April 2017, https://www.politico.com/magazine/
story/2017/03/memes-4chan-trump-supp orters-trolls-internet-214856/

148

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://www.vice.com/en/article/xyvwdk/meme-warfare
https://www.vice.com/en/article/xyvwdk/meme-warfare
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vice.com/en/article/xyvwdk/meme-warfare
https://www.vice.com/en/article/xyvwdk/meme-warfare
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/

DAS IMMERSIVE SUBJEKT

Gefiithlsraum und durch die computationalen Technologien ins Spiel ge-
bracht wird (Data Potentiality): »Nicht was das Individuum ist, sondern
primar wie es mit anderen zusammenwirkt, wird fiir den Selbstbezug in
der Immanenz des Wirkungsganzen zur konstituierenden Funktion«.%®

Was dadurch angeregt und »aktiviert« wird, ist eine Artikulation des
Symbolischen, nimlich die Ausdrucksfunktion, mit der Folge einer ten-
denziellen Hemmung der dem Symbolischen ebenso immanenten Dar-
stellungs- und Bedeutungsfunktionen. Auch aufgrund dieser Neuord-
nung der Moglichkeitsbedingungen von Subjekt und Wirklichkeit stellt
die digitale Welt eine symbolische Form dar, die eine neue Lebensform
hervorbringt.

98 Miihlhof, Immersive Macht, S. 433.

149

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 5
Netz

Hier gibt es weder Kern noch Schale

Ernst Cassirer

Im vierten Kapitel habe ich eine Analyse des Konzepts der Immersion
vorgeschlagen, die zeigen soll, wie sich dsthetische Dimension, Subjek-
tivierungsprozesse, technologische Formen und Dynamiken von Kont-
rolle und Macht in einem komplexen und polymorphen Horizont von
Erfahrung, Handlung und Reflexion iiberschneiden. Der Begriff der Im-
mersion hat sich als kongenial fiir eine Philosophie und Theorie erwie-
sen, die den spinozistischen Begriff des Affekts in den Mittelpunkt ihrer
Analyse stellt. Generell scheint die digitale Welt eine besonders fruchtba-
re Umgebung fir neumaterialistische und (mehr oder weniger) posthu-
mane Philosophien und Gesellschaftstheorien zu bieten, die, wie bereits
geschrieben, eine analoge Form des Denkens darstellen. Schon das Kon-
zept der Immersion hat sich als analog erwiesen: Da es durch expressive
Nihe und nicht durch abstrakte Distanz funktioniert, wurde es als ein
Modus der Ausdrucksfunktion beschrieben.

Neben dem Begriff der Immersion gibt es jedoch noch ein zweites
Konzept, das sowohl den Alltagsverstand als auch den akademischen
und technischen Diskurs tiber unsere digitale Gegenwart beherrscht: das
Konzept des Netzes. Wie der Begriff »Immersion« ist auch der Begriff
»Netz« ebenso allgegenwirtig wie fliefSend in seiner Bedeutung: Von so-
zialen Netzwerken tiber die Netzwerkgesellschaft, das Internet selbst,
das urbane Netz, das Terrornetzwerk bis hin zur mathematischen The-
orie der Graphen scheint alles in Begriffen des Netzwerks beschrieben
werden zu konnen oder vielmehr zu miissen. Alles was von Bedeutung
ist, findet in einem Netzwerk statt; es stellt ein soziologisches, politi-
sches, technologisches, philosophisches, biologisches usw. Konzept dar,
aber gleichzeitig auch die soziale und 4sthetische Metapher, die die ei-
gentiimliche zeitgendssische Art des Seins in der Welt und in Beziehung
zu ihr beschreibt. Immersion und Netzwerk haben sich als grundlegen-
de Begriffe fiir den Diskurs tiber die digitale Welt etabliert, aber wie ver-
halten sie sich zueinander? Ist man in ein Netzwerk eingetaucht? Ist das
Netzwerk also immersiv? Oder ist die immersive Erfahrung netzartig?

Die beiden Konzepte in Kontakt zu bringen, ist schwieriger, als man
zunédchst denken mag: Immersion ist eine analoge Form, die durch af-
fektive Kontinuitit zwischen Subjekten, Umgebungen und technischen
Geriten funktioniert; das Netzwerk ist eine digitale Form, die das

150

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NETZ

Kontinuum der Realitit in Knoten (nodes) und Kanten (edges), d.h.
Beziehungen zwischen den Knoten, diskretisiert. Dariiber hinaus zielt
die Immersion — auch als Form der Macht — darauf ab, die Subjekte
in Blasen einzuschliefSen, in denen ein Teil der Potenziale des Subjekts
mitschwingt und andere Teile gechemmt werden mit dem programma-
tischen Ziel, die Moglichkeit und den Willen des Subjekts auszuschal-
ten, sich zwischen verschiedenen Blasen zu bewegen. Insofern das im-
mersive Subjekt ein reguliertes, kontrolliertes und moduliertes Subjekt
ist, setzt die Idee der Immersion als Macht das Konzept des mensch-
lichen Subjekts voraus; die Idee des Netzwerks hingegen ist grund-
satzlich »inhuman«, auch wenn Menschen seine Knotenpunkte bil-
den konnen. Wie im folgenden Kapitel zu sehen sein wird, wirft der
Begriff des Netzes das schwerwiegende Problem auf, ob es iiberhaupt
sinnvoll und moglich ist, von einem Subjekt im Netz zu sprechen. Im-
mersion und Netzwerk lassen sich also nicht unmittelbar in Einklang
bringen, gleichwohl kénnen sie auch nicht vollstindig voneinander ge-
trennt werden: Es ist in der Tat offensichtlich, dass es eine Wechselwir-
kung zwischen ihnen gibt, da beide Begriffe Tendenzen in der digitalen
Welt benennen, deren Beziehung grundlegend fiir das Verstandnis der
sie durchflieffenden Stromungen ist. Ich schlage vor, diese Beziehung
in Form einer Dynamik des »Herein- und Heraus-Zoomens« zwischen
verschiedenen Groflenordnungen zu konzeptualisieren: Immersivitat
beinhaltet ein metaphorisches oder reales Eintauchen in Umgebungen,
die Subjekte modulieren und von als solchen interagierenden Subjekten
moduliert werden (zoom in: mein Esszimmer zu Hause, das aber auch
mein Biiro ist); das Netzwerk beinhaltet eine Abstraktion, in der Ak-
teure oder Knoten (menschliche und nicht-menschliche) nur im Kon-
text ihrer Beziehungen und des » Ganzen« des Netzwerks von Bedeu-
tung sind (zoom out: die neoliberale Bedingung der kognitiven Arbeit,
Datafizierung als Mittel der Kontrolle).

Bevor ich diese These weiter ausfiihre, ist es jedoch notwendig, sich
auf den Begriff des Netzes selbst zu konzentrieren: Ich werde im fol-
genden Kapitel das Netzwerk als eine allgegenwirtige und grundle-
gende Metapher analysieren, die der Idee der digitalen Welt und der
computationalen Technologien innewohnt, und dann zeigen, wie diese
Metapher zu einem veritablen Kontrollinstrument geworden ist, das
digitale Subjektivititen informiert, die anscheinend nicht als Subjek-
te beschrieben werden konnen; schliefSlich stellt das Netzwerk auch
— wie bei der Immersion — eine dsthetische und mediale Organisation
des Realen dar.

I51

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NETZ

5.1 Netzwerk als Metapher fur die digitale Welt

Spatestens seit den 2000er Jahren gibt es einen doppelten Konsens iiber
die Netzmetapher: dass sie allgegenwirtig ist und iiberstrapaziert wird
und dass es ohne sie nicht geht. Mit der Massifizierung der computa-
tionalen Technologien ist die Figur des Netzwerks zu einer nicht mehr
wegzudenkenden Metapher geworden, die nicht nur das Internet und
das »Digitale«, sondern ganz allgemein den Zustand der heutigen Ge-
sellschaft beschreibt. Alles wird in Begriffen des Netzes erklart, so sehr,
dass »we are constantly surrounded by talk of networks«.* Hier geht es
darum, herauszuarbeiten, warum die Metapher des Netzes so machtig
und fiir die digitale Welt geeignet ist: Wie die Fenster-Metapher der Re-
naissance ist auch das Netz sozusagen eine Metapher »in Aktion«, ge-
nauer gesagt, es fungiert als Mittel der digitalen Welt, um Objekte und
Subjekte zu informieren und zu konstituieren, die ihr eigen sind (d.h.
ihr entsprechen). Es gilt also zu zeigen, warum (und seit wann) man ge-
rade in der Figur des Netzes einen so funktionalen Verbiindeten fur die
Organisation, das Verstandnis, aber auch die Kontrolle der Wirklich-
keit gefunden hat.

Die Omniprisenz des Netzes meint in erster Linie seine Interdiszipli-
naritat, d.h. die Moglichkeit und die Tatsache, dass es als methodisches,
technisches und theoretisches Instrument in mehreren Disziplinen — von
der Mathematik bis zur Stadtplanung, von den Sozialwissenschaften bis
zur Biologie, von der Philosophie bis zu den Computerwissenschaften —
auftaucht und fruchtbar eingesetzt wird. Wenn man die Geschichte der
Verwendung und Durchsetzung der Netzmetapher verfolgt, wird deut-
lich, dass das dabei stets mitgedacht ist, dass das Netz selbst aus Kno-
ten und Relationen besteht. Insofern darf seine Analyse die Beziehungen
oder Verflechtungen zwischen dem Netz, den Kommunikations- und In-
formationstechnologien, der Kybernetik und der Informatik sowie die
Beziehungen zwischen diesen Bereichen untereinander nicht ignorieren.

In den 1990er Jahren fand eine Art »Kanonisierung« des Netzwerks
als Methodologie und echtes theoretisches Instrument der Sozialwissen-
schaften statt. 1996 veroffentlichte der Soziologe Manuel Castells sein
bekanntestes Werk The Rise of the Network Society. Ebenso erschie-
nen in dieser Zeit die von der franzosischen Gruppe um Michel Callon,
Madeleine Akrich und Bruno Latour am Centre de Sociologie de L'In-
novation (CSI) in den 1980er Jahren begonnenen Forschungen rund
um die Actor-Network-Theory (ANT), die als Analyseinstrument inner-
halb der STS entstand und spiter in zahlreichen theoretischen Bereichen

1 Mark Wigley, »Network Fever«, in: Wendy H.K. Chun / Thomas Keenan
(Hg.), New Media, Old Media. A History and Theory Reader, New York:
Routledge 2006, S. 375.

I52

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NETZWERK ALS METAPHER FUR DIE DIGITALE WELT

verwendet und weiterentwickelt wurde. Obwohl sie sich voneinander
unterscheiden, stimmen beide Theorien in der zentralen Idee iiberein,
dass soziale, wirtschaftliche und wissenschaftliche Phinomene in Form
von Beziehungen verstanden werden miissen, sodass sich das Netzwerk
fiir die Beschreibung, die Visualisierung und das Verstindnis von Phino-
menen als perfekt geeignet erwies. Fiir Castells stellt das Netzwerk eine
echte Form der sozialen Organisation dar, ja es ist die Form der sozialen
Organisation, die sich mit dem Aufkommen der Informationsgesellschaft
durchgesetzt hat; das Netzwerk ist somit die soziale Morphologie, die
die westliche Gesellschaft mindestens seit den 1980cer Jahren prigt. Die
Actor-Network-Theory hingegen bietet eine methodologische Strategie
mit semiotisch-materiellem Rahmen, der es erlaubt zu analysieren, wie
verschiedene Akteure (actants) zusammenkommen und als Einheit agie-
ren konnen. Wie Latour schreibt, schafft die ANT ein »Parlament der
Dinge«, in dem ebendiese Dinge zum Sprechen gebracht werden kon-
nen. Auch das von Deleuze und Guattari theoretisierte Konzept des Rbi-
zoms lasst sich, wenn auch unter Verwendung einer anderen Termino-
logie, auf die Metapher des Netzwerks und die darin identifizierten und
noch immer bestehenden Potenziale zuriickfithren. Diese zwar extrem
vereinfachten und knappen Beispiele fithren jedoch die polymorphe Na-
tur des Netzwerks vor, das in der Lage ist, den theoretischen Kern nicht
nur verschiedener, sondern auch divergierender Standpunkte (und Dis-
ziplinen) zu reprasentieren. Genau dies ist eine besondere Eigenschaft
des Netzwerkbegriffs, nimlich seine Fahigkeit, ein Instrument bereitzu-
stellen, das dynamisch, flexibel und polymorph genug ist, um die multi-
skalare Komplexitit, in der wir uns befinden, in einer konzeptionellen
Darstellung zusammenzuhalten. Wie Wendy H.K. Chun feststellt: die
»conversion of the world into nodes and edges — agents and connections
— is imagined as dissolving postmodern confusion. They figure what was
once considered unimaginable: global capitalism, environmental risks,
nebulous affects, and »unresponsive« masses. Networks also encompass
and interconnect the technological and the social. Across all diverse un-
derstandings of them — from the scholarly to the popular — networks
are social technologies«.> In gewissem Sinne gelingt dem Netzwerk et-
was Ahnliches wie den »groflen Erzihlungen« der Moderne, nimlich
eine Erkldrung, ja eine Erzdhlung zu liefern, die irgendwie in der Lage
zu sein scheint, die Gesamtheit der Phinomene zusammenzuhalten. Aber
das Netzwerk scheint dies unabhingig von den »Maiangeln« des moder-
nen Denkens zu tun: Es ist multiskalar, es kann nicht-hierarchisch oder
zentralisiert sein, es ist nicht universalisierend, es ist nicht transzenden-
tal, sondern dynamisch, polymorph und immanent: »Thus, irrespective

2 Wendy H.K. Chun, Updating to remain the same. Habitual New Media,
Cambridge-London: The MIT Press 2016, S. 26.

153

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NETZ

of political and intellectual differences, theorists have posited maps and
networks — however defined — as key to empowering agents by making
the invisible visible. This promise to capture seemingly invisible social
and physical movements grounds the current predominance of networks
as a theoretical tool«.3 Die Polymorphie des Netzes ermoglicht nicht nur
seine Verwendung in mathematischen, sozialen, biologischen, datenwis-
senschaftlichen usw. Modellen, die potenziell jeden Bereich abdecken,
sondern sie macht das Netz auch grundsitzlich zu einer totalisierenden
Figur: Als Metapher hat es das (bereits zum Ausdruck gebrachte) Poten-
zial, alles in sein Paradigma und seine Logik einzuhiillen, d.h., sobald al-
les als Netz erklart wird, passt sich alles dem Netz an.

Das Netzwerk — das in Wirklichkeit natiirlich aus Myriaden von Netz-
werken und Netzwerken von Netzwerken besteht — wird zum Instru-
ment der digitalen Welt, das deren Objekte, Subjekte und Projekte kon-
stituiert. Als universelles Konzept ist das Netz insofern totalisierend (und
totalitar?): »It takes a network to resolve a network; networks generate
networks, and networks succeed by spawning networks«;* sodass »we
are surrounded, that is, by talk on networks about networks«.’

Dies ist ein entscheidender Verbindungspunkt zwischen Immersion
und Netzwerk. Die Netzmetapher selbst ist immersiv und einnehmend
und will die Moglichkeit eines Aufden, von etwas oder jemandem, der
nicht in einem Netzwerk eingebunden ist, ausschlieSen. Dies wirft un-
mittelbar zwei Probleme auf: Das erste, auf das spiter noch eingegan-
gen wird, ist, dass — wie Alexander Galloway und Eugene Thacker in
The Exploit schreiben:

One wonders if, as networks continue to propagate, there will remain
any sense of an »outside«, a nonconnected locale from which we may
view this phenomenon and ponder it critically.

In today’s conventional wisdom, everything can be subsumed under a
warm security blanket of interconnectivity. But this same wisdom hasn’t
yet indicated quite what that means, nor how one might be able to draft
a critique of networks.

Chun, Updating to remain the same, S. 43.

Chun, Updating to remain the same, S. 47

Wigley, »Network Fever«, S. 375.

Alexander R. Galloway / Eugene Thacker, The Exploit. A Theory of Net-
work, Minneapolis-London: University of Minnesota Press 2007, S. 26.
Hervorhebung im Original. Zu der Schwierigkeit oder Unmoglichkeit der
Kritik kommt der Imperativ der Connectivity hinzu. Ein technischer Imper-
ativ fiir ein immer besseres Funktionieren, eine immer kapillarere Datafi-
zierung, der aber fiir die Subjekte zu einem moralischen Imperativ wird: Die-
jenigen, die nicht vernetzt sind, weil sie es nicht konnen oder wollen, sind
verdachtig, abnormal, in gewissem Sinne monstros, und miissen dafiir einen

AW AW

154

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NETZWERK ALS METAPHER FUR DIE DIGITALE WELT

Der zweite Aspekt betrifft die Beziehung zwischen dem, was dargestellt
wird, seiner Darstellung im Netz und der Darstellung des Netzes selbst.

Networks are odd entities: they are both technical projections and nat-
urally occurring phenomena. Modern networks stem from structures,
such as electrical grids and highway systems, deliberately built to resem-
ble nets. However, networks are also empirically discovered phenomena.
Systems biology, for instance, presumes the existence of networks in an-
imals, from the genetic to the multicellular, which are discovered rather
than simply modelled. Similarly, ecology conceptualizes food webs and
less lethal animal interactions — or, more precisely, the potentiality of
these interactions — as networks. These networks are portrayed as ac-
tually existing empirical entities, despite the fact that network analysis
replaces real-world events with a reductive and abstract mathematical
model. As network scientist Duncan Watts admits, »rather than going
out into the world and measuring it in great detail, we want to construct
a mathematical model of a social network, in place of the real thing...
The networks we will actually be dealing with can be represented in al-
most comic simplicity by dots on a piece of paper, with lines connecting
them« (emphasis added).”

Die Dynamik zwischen Reprisentant und Reprisentation, zwischen
Existenz und Projektion, wie Chun sie definiert, lenkt die Aufmerksam-
keit auf die Tatsache, dass das Netzwerk zwar potenziell in der Lage ist,
alles Reale zu reprisentieren, dieses » Alles« aber nicht »the real thing«
ist, sondern etwas, das das Netzwerk in der Kreativitit seiner Vermitt-
lung hervorbring. Die Elemente des Netzwerks, die Knoten, sind von der
Topologie des Netzwerks abhiangig und durch sie bestimmt; die Netzme-
tapher findet ihre Objekte (und Subjekte) also nicht, sondern konstituiert
sie. Sie sind daher in einem grundlegenden Sinn nicht nur ghnlich, son-
dern existieren auch nicht aufSerhalb von der Netzmetapher. Wie bereits
geschrieben, nimmt die Netzwerkanalyse selbst die Form von Netzwer-
ken an, die Kritik des Netzwerkes nimmt die Formen eines Netzwerks
an usw. Dies bringt auch eine Dynamik der Inklusion und Exklusion in-
nerhalb und aufSerhalb der Netzwerke selbst mit sich. Die Metapher des
Netzwerks zu akzeptieren bedeutet, seine Repriasentationsformen und
-topologien zu akzeptieren: Das Netzwerk ist nicht-linear, asymmetrisch,
heterogen und besteht vor allem aus Knoten und Kanten, sodass jedes
Phinomen, das in Form eines Netzwerks beschrieben werden soll, in

Preis zahlen, von der sozialen Isolation bis zur Unmoglichkeit des Zugangs
zu grundlegenden biirokratischen Praktiken usw. Dieser Imperativ der Ver-
netzung ist mit dem skopischen Regime der totalen Transparenz verbunden,
das die kybernetische Kontrolle erzwingt: Was nicht vernetzt ist oder nicht
vernetzt werden kann, ist in der Tat potenziell gefahrlich und muss daher
entweder eliminiert oder im Netz aufgefangen werden.

7 Chun, Updating to remain the same, S. 46. Hervorhebung im Original.

155

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NETZ

Knoten und Relationen iibersetzt werden muss, und was diese Uberset-
zung nicht durchlaufen kann, wird von der Reprasentation ausgeschlos-
sen: »only black boxes (standing in for neurons, computers, workers, or
what have you) and their interconnections (or inputs and outputs) can be
included. Anything »inside« the box or outside of the categories of input
or output is left to fall out of representation altogether [...]«.* Die Netz-
metapher ist granular, diskontinuierlich, mit einem Wort: digital. Dieser
Dynamik des Ausschlusses (aufgrund einer Vereinfachung oder vielmehr
Aussonderung dessen, was durch die Logik des Netzes verworfen wer-
den kann) steht eine ebenso wirksame Dynamik des Einschlusses gegen-
iber: Nichts wird ausgeschlossen, sondern alles kann einbezogen wer-
den, solange etwas weggelassen wird. Ausschluss bedeutet hier nicht die
Festlegung dessen, was prinzipiell nicht zum Netzwerk gehoren kann.
Vielmehr handelt es sich um einen Prozess der Ubersetzung — oder ge-
nauer: der Hervorbringung von Objekten (und Subjekten), die sich an
das Netzwerk anpassen miissen und dabei einer Regulierung, Kontrol-
le, Modulation und im Extremfall auch einem Ausschluss unterworfen
werden. Dynamiken des Ausschlusses und des Einschlusses sind Dyna-
miken der Kontrolle, was uns zu einem weiteren entscheidenden Punkt
im Diskurs tiber Netzwerke fiihrt, nimlich der engen und grundlegen-
den Beziehung zwischen Netzmetapher und Kybernetik.

Alle bisher zitierten Autor:innen sind sich in einem Punkt einig: Die
Netzmetapher konnte darum omniprasent werden, weil sie die neoliber-
ale Kollektivitat perfekt einfangt® sowie ihre Kontrolllogik prazise bes-
chreibt und darstellt.™ Deshalb ist das Netz zum Prinzip und zur Form
der neoliberalen gesellschaftspolitischen Organisation geworden. Das
bedeutet natiirlich nicht, dass die Positionen der besagten Denker:in-
nen identisch sind, aber sie alle erlauben es uns, eine Konstellation (ein
weiterer Begriff im semantischen Feld des Netzes) zu identifizieren, die
das Kraft- und Aktionsfeld des Netzwerks beschreibt. Jedoch ist es erst
dem franzosischen, um das Tigqun-Zine organisierten Kollektiv in der
Schrift The Cybernetic Hypothesis gelungen, die Beziechung zwischen
der kybernetischen Hypothese, der Netzmetapher, der Informatik und
einer neuen Form der Regierung auf eine ebenso suggestive wie klare
Weise aufzuzeigen.

Der kybernetischen Hypothese entspricht: »in the natural sciences
and social sciences alike, a desire for order and certainty«.'" Sie ist mafs-
geblich aus der wissenschaftlichen Forschung hervorgegangen, die vor

8  Franklyn, Control, S. 84.
Chun, Updating to remain the same, S. 39.

10 Siehe: Galloway/Thacker, The Exploit; Franklyn, Control.

11 Tiqqun, The Cybernetic Hypothesis, Cambridge-London: Semiotext(e)- The
MIT Press 2020, S. 26.

156

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NETZWERK ALS METAPHER FUR DIE DIGITALE WELT

allem in den Vereinigten Staaten wihrend und als Folge des Zweiten
Weltkriegs und des Kalten Krieges durchgefithrt wurde. Die militarische
Matrix der Kybernetik — deren Begriinder der Mathematiker Norbert
Wiener ist — bleibt der historische und ideologische Horizont, vor dem
auch heute noch die computationalen Technologien, die Logik ihrer Nut-
zung und Entwicklung, aber auch die Netzmetapher selbst, die aus der
kybernetischen Metapher hervorgeht, verstanden werden muss. Die aus
der Mathematik stammende kybernetische Hypothese wurde nach und
nach auch in der politischen, sozialen und biologischen Sphire ange-
wandt und wurde zum Paradigma, mit dem jedes Phinomen, einschlief3-
lich des Lebens selbst, organisiert und interpretiert werden kann: Ende
des 20. Jahrhunderts » Cybernetics becomes the project of a rationaliza-
tion without limits«.*> Der Imperativ einer solchen Rationalisierung ist
mindestens zweifach: Subjekte und Objekte gemafS der kybernetischen
Hypothese zu formen, d.h. in die Riickkopplungsschleife einzufugen, die
Informationen fur das System produziert und bereitstellt, und diese In-
formationen fiir die Vorhersage zu nutzen — ein neues Instrument (und
ein Mythos) fur die »offentliche Sicherheit« — um somit potenziell ge-
fahrliche Ereignisse fiir das System zu eliminieren und zu modulieren:

The communication system would be the nervous system of societies,
the source and destination of all power. In this way the cybernetic hy-
pothesis sets out the politics of the »end of politics,« neither more nor
less. It represents both a paradigm and a technique of government. Its
study shows that the police apparatus is not just an organ of power but
also a form of thought.”

Grundlegend fir die kybernetische Hypothese ist die Moglichkeit, Wis-
sensobjekte und -subjekte in ein System einzubetten, das in der Lage ist,
sie kommunizieren zu lassen, denn erst die Kommunikation ermoglicht
die Sammlung von Informationen, die Bestimmung und Vorhersage von
Verhalten ermoglichen. An diesem grundlegenden Punkt ist die kyber-
netische Hypothese mit der Netzmetapher alliiert:

The shift from the metaphor of the system towards that of the network
in social discourse between the 19 50s and the 1980s points to the other
fundamental analogy constituting the cybernetic hypothesis. It also indi-
cates a profound transformation of the latter. For if »system« was talked
about, between cyberneticians, this was by comparison with the nervous
system, and if today »network« is talked about in the cognitive sciences
it’s the neural network that THEY have in mind. Cybernetics is the as-
similation of the entirety of existing phenomena to those of the brain.™

12 Tiqqun, The Cybernetic Hypotbesis, S. 30.
13 Tiqqun, The Cybernetic Hypothesis, S. 30-31. Hervorhebung im Original.
14 Tiqqun, The Cybernetic Hypothesis, S. 45. Hervorhebung im Original.

157

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NETZ

Der Ubergang von der Systemmetapher zur Netzmetapher folgt der all-
mihlichen Akklimatisierung der kybernetischen Metapher im sozialen
und vor allem im biologischen Bereich, gemeint ist die Vorstellung, dass
die Computermetapher auch zur Beschreibung des Biologischen, natiir-
lich auch des Menschen, produktiv verwendet werden kann: »Cyber-
netics is the project of recreating the world through the infinite looping
together of these two moments: representation that separates, communi-
cation that binds, the first dealing death, the second mimicking life«.*s Die
erste Analogie, die von der kybernetischen Hypothese postuliert wird, ist
in der Tat die urspriinglich von Wiener angestrebte Assimilation von Or-
ganismen und Maschinen in einem einheitlichen mathematischen System:

Hence the cybernetic hypothesis justifies two types of scientific and so-
cial experimentations. The first aims at making living beings into a me-
chanics, at mastering, programming, determining humans and their life,
society and its »future.« It fuels the return of eugenics as well as the
bionic fantasy. It seeks to place the end of History on a scientific foot-
ing: here initially one is on the terrain of control. The second aims at
imitating the living with machines, first as individuals, and this leads
to the development of robots and artificial intelligence; next as collec-
tives and this involves the setting of information into circulation and
the construction of networks. Here one is situated rather on the terrain
of communication.*¢

Der Ubergang vom System zum Netzwerk entspricht dem Willen, die
Funktionsweise der computationalen Technologien zu >naturalisierenc
und sie so an die Funktionsweise von Systemen bzw. von biologischen-
organischen Netzwerken anzugleichen. Wahrend der Begriff >Systemc« se-
mantisch mit einer rationalen und mathematischen Ordnung verkniipft
ist, ist die Netzmetapher perfekt mit einer biologischen Semantik verein-
bar, und ihre Verwendung hat das Denken und seine Analyse auf parado-
xe Weise >biologisiert« das neuronale Netzwerk, das Pilzmyzel, das Rhi-
zom, die Masse als Schwarm, die Ameise (ANT). Man denke aber auch
an die epidemiologische Sprache (Viralitit eines Inhaltes; >infiziert<), die
hiufig im Diskurs tiber das Digitale verwendet wird. Die Netzmetapher
ist flexibel, dynamisch, organisch, holistisch, immanent, nicht-anthro-
pozentrisch und immersiv. Thre Funktionalitat und Wirksamkeit liegt in
gewissem Sinne in ihrer Schizophrenie, d.h. in der Tatsache, dass inner-
halb eines Netzwerks und innerhalb der Netzmetapher nicht nur gegen-
satzliche, sondern auch antagonistische Antriebe koexistieren und ko-
agieren konnen: das Imperium und die Multitude.”” Das Netzwerk ist

15 Tiqqun, The Cybernetic Hypotbhesis, S. 41
16 Tiqqun, The Cybernetic Hypothesis, S. 41—42.
17 Siehe: Toni Negri / Michael Hardt, Empire, Cambridge-London: Harvard

University Press 2000.

158

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NETZWERK ALS METAPHER FUR DIE DIGITALE WELT

also die Struktur, die Organismen und Maschinen miteinander verbindet
und dies sowohl im Sinne von Subversion als auch im Sinne von Kon-
trolle und Unterdriickung tun kann, ohne dass dies ein Problem fur die
interne Logik der Netzmetapher darstellt.’® Die Stabilitat des Netzes hat
ihren Grund in seiner Flexibilitit, in seiner Fihigkeit, sich stindig neu
zu organisieren, um Verdnderungen zwischen seinen internen Elemen-
ten zu bewdltigen und gleichzeitig die Moglichkeit von Angriffen von
aufSen auf das Netz zu kontrollieren und zu minimieren. Wie Galloway

und Thacker schreiben:

Networks individuate within themselves (stratifying different types of
nodes, different types of users, different types of social actors), and they
also auto-individuate as well (the systems of »small worlds« or »friends
of friends« described in social network theory). But these processes of
individuation are always accompanied by processes of deindividuation,
for each individuation is always encompassed by the »mass« and ag-
gregate quality of networks as a whole, everything broken down into
stable, generic nodes and discrete, quantifiable edges. Nodes are erased
as quickly as edges are established, hierarchies exist within networks,
»horizontal« decentralization interferes with »vertical« centralization,
topologies become topographies...™

Die Stirke des Netzwerks liegt also in seiner Selbstkontrolle, in seiner
Fihigkeit zur Selbstregulierung und Selbstverwaltung. Es wird nicht von
etwas oder jemandem kontrolliert, doch das Netzwerk wird kontrolliert.
Deshalb beinhaltet die Metapher des Netzwerks immer einen inhumanen
Aspekt, nicht nur weil das Netzwerk Knoten (oder Aktanten) und nicht
Individuen verbindet — und alles ein Knoten sein kann —, sondern auch
und vor allem weil es auf sein Funktionieren und seine Individuation als
Gesamtheit abzielt. Die Knoten und Beziehungen dienen der Individuati-
on des Netzwerks und nicht das Netzwerk der Individuation der Knoten:
Es geht »less about the production of the one from the many, and more
about the production of the many through the one«.>° Deshalb ist die
Netzmetapher nicht nur inhuman, sondern auch menschenfeindlich:*

18 »Today network science often conjures up the themes of anarchy, rhizomatics,
distribution, and antiauthority to explain interconnected systems of all kinds.
Our task here is not to succumb to the fantasy that any of these descriptors
is a synonym for the apolitical or the disorganized, but in fact to suggest the
opposite, that rhizomatics and distribution signal a new management style, a
new physics of organization that is as real as pyramidal hierarchy, corporate
bureaucracy, representative democracy, sovereign fat, or any other principle
of social and political control.« (Galloway/Thacker, The Exploit, S.29).

19 Galloway/Thacker, The Exploit, S. 39.

20 Galloway/Thacker, The Exploit, S. 60.

21 Galloway/Thacker, The Exploit, S. 6.

159

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NETZ

The cybernetic gesture asserts itself by a negation of everything that
escapes regulation, of all the lines of escape that save existence in the
interstices of the norm and its apparatuses, of all the behavioural fluc-
tuations that ultimately would not follow from natural laws. To the ex-
tent that it has managed to produce its own veridictions, the cybernetic
hypothesis is now the most substantial anti-humanism, one that is de-
termined to maintain the general order of things while priding itself on
having gone beyond the human.>*

5.2 Das Nicht-Subjekt des Netzes

Das Netzwerk ist also diskret, als eine Form der Kontrolle zielt es da-
rauf ab, die Kontingenz der internen und externen Elemente zu minimie-
ren. Was auch heifSt, dass es — in direkter Beziehung zu dieser pradikti-
ven Matrix — Subjekte ausschlieft.

Die Abwesenheit des Subjekts im Netz hat sowohl einen technisch-
funktionalen Grund, der sich aus der mathematischen Struktur des Net-
zes selbst ergibt, als auch einen Grund, der mit den philosophischen
Konsequenzen der Netzmetapher zusammenhingt: dass sie holistisch,
immanent und nicht anthropozentrisch ist.

Es ist in erster Linie die Morphologie des Netzes, die durch die ma-
thematische Graphentheorie bestimmt wird, die eine klare Hierarchie
zwischen Graph (G), Node (N) und Edge (E) vorschreibt: »Graphs or
networks are then diagrams of force relationships (edges) affected by dis-
crete agencies (nodes). In this, graphs imply a privileging of spatial ori-
entations, quantitative abstraction, and a clear division between actor
and action«.?s Alles (Menschen, Maschinen, Mikroben, Giiter, Konzepte
usw.) kann Teil eines Netzes werden, eben weil es in der Lage ist, die Het-
erogenitit der Phinomene unter universelle mathematische Prinzipien
zu subsumieren. Knoten reprisentieren Agenten, die aktiv »agieren< und
eine Beziehung oder eine Kante schaffen. Knoten und Kanten sind das
materielle Substrat des Netzwerks, das in Beziehung und gegenseitiger
Beeinflussung mit der Bildung von Mustern steht, die etwas aussagen, ja
die im Netzwerk subsumierten Phinomene »zum Sprechen bringen«.>

22 Tiqqun, The Cybernetic Hypotbesis, S. 27.

23 Galloway/Thacker, The Exploit, S. 33.

24 »In fine, the main problem, but it could also appear as rejoicing news, is
that reality or the real as such is today taking over. The concept of truth is
increasingly wrapped up at the expense of pure reality or pure actuality, to
the extent that eventually things seem to be speaking by themselves. We are
no longer dealing with things, since there are no longer any things, there
are no longer resilient objects: there are only networks of data evolving in
real-time and that aggregate from time to time as profile, patterns and so

160

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS NICHT-SUBJEKT DES NETZES

Aber im Netzwerk entstehen nicht nur Botfom-Up- und spontane Be-
stimmungen, sondern im Horizont der Kontrolle werden auch Bezie-
hungen und Muster hervorgehoben, die erst in ihm bedeutsam werden.
Das bedeutet, dass weder Knoten noch — und schon gar nicht — Kanten
aufSerhalb des Netzwerks existieren, sondern diese durch die Topologie
des Netzwerks erst konstituiert und bestimmt werden. Nicht der indivi-
duelle Charakter der Knoten beeinflusst die Netztopologie, sondern das
Gegenteil ist der Fall: »To be a node is not solely a causal affair; it is not
to »do« this or >do« that. To be a node is to exist inseparably from a set
of possibilities and parameters — to function within a topology of con-
trol«.>s Die Knoten sind anonyme und diskrete Agenten, deren Hand-
lungen bedeutungsvoll sind, weil sie in den Kontroll- und Bedeutungs-
horizont des Netzes einbezogen sind, der gleichgiiltig bleibt gegentiber
den individuellen Charakteren und der Identifikation der Knoten, die ja
von ihm bereits als konform mit der Produktion und Ermoglichung sei-
ner Prozesse identifiziert werden.

Diese Pramissen sind grundlegend fiir das Verstindnis der Formen
der Individuation und des gleichzeitigen Ausschlusses des Subjekts, die
in der symbolischen Form der digitalen Welt wirken. Die Netzmetapher
ist das Mittel, innerhalb dessen die Bildung des Nicht-Subjekts des Net-
zes stattfindet: der Nutzer, der Zuschauer, der Bloom.>” Die Metapher
der Immersion identifiziert stattdessen das i das Netz eingetauchte Sub-
jekt, ein Subjekt, das, wie wir im letzten Kapitel sehen werden, Ziige
aufweist, die dem mythischen Subjekt nahe kommen. Diese doppelte
Dynamik von Subjektivierung und De-Subjektivierung ist weder wider-
spriichlich noch antagonistisch, sondern stellt vielmehr die der digitalen
Welt eigene Dynamik zur Bildung von Subjektivititen dar, die sowohl
auf der allumfassenden und universellen Ebene des Netzes (zoom out)
als auch auf der individuellen Ebene der digitalen Lebensform (zoom in)
funktionieren konnen.

Die Metapher der Immersion zeigte einen analogen Weg auf, ein Sub-
jekt zu produzieren, das in Umwelten eintaucht, die seine Potenzialitdt
und Agentivitit modulieren (§ 4.5), indem sie seine Reaktionen »affek-
tiv« stimulieren und hemmen. Die Bedingungen der Moglichkeit einer
solchen Subjektivierung sind jedoch funktional und logisch mit dem
Netz, seiner Metapher und der kybernetischen Hypothese verbunden:
Das Nicht-Subjekt des Netzes ist ein anonymer und diskreter Knoten,

on. But raw data seem to be speaking by themselves. « (Antoinette Rouvroy/
Bernard Stiegler, » The digital regime of truth: from the algorithmic govern-
mentality to a new rule of law«, La Deleuziana (2016/3), S. 7).

25 Galloway /Thacker, The Exploit, S. 40.

26 Galloway /Thacker, The Exploit, S. 41.

27 Tiqqun, Theorie vom Bloom, Ziirich-Berlin: Diaphanes 2003.

161

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NETZ

der aktiv (mehr oder weniger bewusst) und passiv Spuren — Data — hin-
terldsst, die im neoliberalen Kontext der Produktion kapitalisierbarer
Informationen entsprechen, sowohl in Bezug auf den Nutzer (personali-
sierte Werbung, Unterhaltungsinhalte usw.) als auch in Bezug auf priva-
te und staatliche Michte, in einem offensichtlichen Ungleichgewicht von
Macht und Kontrolle. Die immersive Macht, die der Datenkapitalismus
einsetzt, moduliert Umgebungen — computergestiitzt, physisch oder ge-
mischt —, die ihrerseits das Subjekt in jedem Lebensbereich sanft regu-
lieren und modulieren.

Wie Deleuze in seinem berithmten Postscript on the Societies of Con-
trol (1990) hervorhebt, ist die von Michel Foucault theoretisierte Diszi-
plinargesellschaft, die durch die Disziplinierung voneinander getrennter
Orte funktioniert, eine Form der digitalen Regierung, in der die Indi-
viduen von einem Raum zum anderen, von einem Status zum anderen
ubergehen miissen. In den Kontrollgesellschaften hingegen funktioniert
die Macht nicht mehr durch >Gussformens, sondern durch Modulation;
und der Ubergang — der in jedem Fall stattfindet — zwischen verschiede-
nen Riumen ist kontinuierlich, weil die Riume selbst nun in Kontinui-
tat sind (in diesem Sinne ist der duflerst aktuelle Begriff des Home-Office
paradigmatisch): Die handelnde Macht in Gesellschaften der Kontrolle
ist also analog: »Enclosures are molds, distinct castings, but controls are
a modulation, like a self-deforming cast that will continuously change
from one moment to the other, or like a sieve whose mesh will transmute
from point to point«.*® Gleichzeitig bleibt das Netz — als eine Form der
Kontrolle — jedoch immersiv, indem es die individuelle Ebene in einer
zugleich globalen und lokalen, digitalen Logik der Kontrolle gefangen
hilt, die nicht nur das Individuum, sondern auch das Reale diskretisiert.
Durch ihren priakognitiven Charakter (§3.2) entziehen sich die computa-
tionalen Technologien nicht nur dem Subjekt, sondern umgehen es auch
in Bezug auf die Informationen, die sie zu messen vermogen. In der Tat
ist es weniger das Subjekt als vielmehr seine korperlichen Reaktionen,
die in das kybernetische Netz einflieSen: Fiir die Feedback Loops des
Computers sind nicht die bewussten Griinde oder Entscheidungen des
Subjekts von Interesse, sondern seine mechanischen und prakognitiven
Reaktionen im Sinne der Kapitalisierbarkeit.** Im Feedback Loop wird
der Nutzer gleichzeitig sowohl aktiv als auch passiv, bewusst und unbe-
wusst eingesetzt. Die Technik des Nudging, das algorithmische Profiling
sind Beispiele fiir die den Alltag des Nutzers in Bezug auf die computa-
tionalen Technologien bestimmende Funktionsweise des kybernetischen

28 Gilles Deleuze, Postscript on Societies of Controls, The Anarchist Library,
https://theanarchistlibrary.org/library/gilles-deleuze-postscript-on-the-societies-
of-control

29 Zum Subjekt als >Black-Box« siehe: S. Franklyn, Control, S. 82.

162

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://theanarchistlibrary.org/library/gilles-deleuze-postscript-on-the-societies-of-control
https://theanarchistlibrary.org/library/gilles-deleuze-postscript-on-the-societies-of-control
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://theanarchistlibrary.org/library/gilles-deleuze-postscript-on-the-societies-of-control
https://theanarchistlibrary.org/library/gilles-deleuze-postscript-on-the-societies-of-control

DAS NICHT-SUBJEKT DES NETZES

Netzes; sie funktionieren durch >Reiz und Reaktion< und sind niitzlich,
um den Nutzer in seine kybernetische Umgebung einzutauchen, eben-
so wie sie die Produktionslogik des Netzes aktiv halten.3° In der Tat ist
der Nutzer von sich aus bereit, die Arbeit des Self-Trackings und der
Selbstregulierung zu iibernehmen, indem er beispielsweise eine Smart-
watch tragt, die biometrische und vitale Parameter sowie soziale Para-
meter misst und verfolgt (wie viele Likes auf den neuen Instagram-Post,
wie viele Whatsapp-Nachrichten usw.); gleichzeitig werden auch Maus-
bewegungen, die Anzahl der Klicks, die mit einem Inhalt verbrachte Zeit
usw. verfolgt. Obwohl es sich hierbei um Informationen handelt, die
vom Nutzer gewonnen werden, lassen sie sich nicht in Wissen iiber den
Nutzer selbst umwandeln, zumindest nicht in einer echten Form von
Selbstwissen, da sie immer noch mit der Logik der Kontrolle, der Kapi-
talisierung und der Optimierung verbunden sind. Der gerenderte, quan-
tifizierte und datengesteuerte Nutzer des Netzes ist kein Subjekt, das sich
uber sein Selbst bewusster wird — trotz der stindigen Produktion von In-
formationen tber ihn: »Individuals are no longer credited with any pow-
er: their knowledge of the world is deficient, their desires are unknown
to them, they are a mystery to themselves, everything eludes them, so
that they are spontaneously cooperative, naturally empathetic, fatally
united. They don’t know anything about any of that, but everything is
known about them«.3* Die Quantifizierung des Nutzers bringt — wie An-
toinette Rouvroy anmerkt — nicht nur einen geringeren Kontrollaufwand
und Auffalligkeit in Bezug auf die von und iiber das Selbst produzierten
Informationen mit sich (und eine offensichtliche Ungleichheit der Kon-
trolle und des Zugangs zu diesen personlichen Informationen), sondern
eine solche Quantifizierung »affects individuals in the way they design
themselves autobiographically, biographically and the way they self-re-
flect. This explosion of data, but also of forms and persons, it is a hyper
indexation of absolutely everything, including the personal form«.3* Der
quantifizierte Nutzer ist also ein selbstdisziplinierter Nutzer [Beispiel 1,
s.u.]. Im Nexus zwischen computationalen Technologien, neoliberaler
Politik und der Dynamik von Subjektivierung und De-Subjektivierung
kristallisieren sich Formen der Kontrolle (siche die kybernetische Hy-
pothese, Netzmetapher) und Formen der Gouvernementalitit (siehe al-
gorithmische Gouvernementalitit) heraus, die der digitalen Welt eigen
und eng mit der priadiktiven Matrix verbunden sind, die sich sowohl

30 Felix Maschewski/Anna-Verena Nosthoff, »Netzwerkaffekte«, in: Rainer
Miihlhoff/Anja Breljak/Jan Slaby (Hg.), Affekt Macht Netz. Auf dem Weg
zu einer Sozialtheorie der Digitalen Gesellschaft, Bielefeld: Transcript 2019,
S. 62-63.

31 Tiqqun, The Cybernetic Hypotbesis, S. 56—57.

32 »The digital regime of truth: from the algorithmic governmentality to a new
rule of law«. (Rouvroy/Stiegler, » The digital regime of truth«, S. 9.)

163

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NETZ

technologisch als auch >ideell< in einer solchen symbolischen Form aus-
driickt. Die ideologische Notwendigkeit und die technische Moglichkeit
der Vorhersage und Praemption (Prediction und Preemption) fuhren zur
Bildung und Modulation quantifizierter, berechneter, indizierter Subjek-
te, die Subjektivitit zwar nicht zwangsweise ausschliefsen, die Subjek-
te aber bis zu dem Punkt entmachten, an dem sie sich entleeren und zu
Nicht-Subjekten werden. Diese >Entleerung« des Subjekts ist das Ergeb-
nis eines Prozesses der Hemmung und Abstraktion, der sich in der digi-
talen Welt insgesamt vollzieht und einer Entleerung des Sinns oder viel-
mehr einer Verflachung des Sinns auf der algorithmischen (statistischen)
Ebene der Information entspricht.

Die Datafizierung des Realen und des Subjekts beinhaltet die expo-
nentielle Anhdufung von Informationen, die fiir sich genommen keinen
Sinn ergeben, sondern nur im Zusammenhang mit den Patterns, die die
Algorithmen hervorbringen: Diese Korrelationen sind keine Interpreta-
tion, geschweige denn eine Reprisentation des Realen, sie sind ein sta-
tistischer Output, der dem Menschen gegeben wird und nicht von Men-
schen gefunden wird. Wissen uiber die Welt (und das Selbst) ist »always
already »given<, immanent to the (digitally recorded) world, in which it
is merely automatically >discovered« or from which it literally flourish-
es thanks to algorithmic operations rendering invisible correlations op-
erational«.33 Im sechsten Kapitel werde ich auf die Immanenz zurtck-
kommen, die die digitale Welt beherrscht, d.h. auf die Uberzeugung, dass
das »Ganze« des Realen in computationale Prozesse eingefiigt und be-
rechnet werden kann; hier werde ich mich mit der grundlegenden Tat-
sache befassen, dass die digitale Kosmotechnik die erkenntnistheoreti-
sche Position des Subjekts in Bezug auf das Reale und auf sich selbst
radikal verdndert. Das Nicht-Subjekt des Netzes ist von der Ausiibung
der menschlichen Geste schlechthin, nimlich der Reprisentation und
Signifikation des Realen, befreit — oder, besser gesagt, entmachtet: Es
ist ein Nicht-Subjekt, das von seiner Sinnfunktion, seiner symbolischen
Funktion entleert ist.3* Diese erkenntnistheoretische Umwilzung liegt

33 Antoinette Rouvroy, » The end(s) of critique: data behaviourism versus due
process«, in: Mireille Hildebrandt/Katja de Vries (Hg.), Privacy, Due Process
and the Computational Turn. The philosophy of law meets the philosophy
of technology, New York: Routledge 2013, S. 147. Siehe auch: Chris An-
derson, »The End of Theory: The Data Deluge Makes the Scientific Meth-
od Obsolete«, wired.com 23.06.2008. https://www.wired.com/2008/06/
pb-theory/ (Zugriff: 8.02.2025).

34 Antoinette Rouvroy schreibt: »I will call >data behaviourism« this new way
of producing knowledge about future preferences attitudes, behaviours or
events without considering the subject’s psychological motivations, speech-
es or narratives, but rather relying on data. The >real time operationality«
of devices functioning on such algorithmic logic spares human actors the

164

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://www.wired.com/2008/06/pb-theory/
https://www.wired.com/2008/06/pb-theory/
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.wired.com/2008/06/pb-theory/
https://www.wired.com/2008/06/pb-theory/

DAS NICHT-SUBJEKT DES NETZES

der besorgten Beobachtung tiber das Ende oder die Unmoglichkeit von
Kritik in der digitalen Welt zugrunde, die von zahlreichen Denker:innen
geauflert wurde, aber was mich hier interessiert, ist vielmehr, was diese
symbolische Hemmung bedeutet und uns tiber die digitale Welt im brei-
teren Kontext der Philosophie der symbolischen Formen sagt. Das zu
untersuchende Paradox betrifft also die Frage, wie es kommt, dass eine
Welt — die digitale Welt —, die technisch aus Zeichen besteht, nicht mit
einer Intensivierung der menschlichen Symbolfunktion einhergeht, son-
dern ihrer Hemmung, nicht einer besseren Orientierung, sondern einer
starkeren Desorientierung des Menschlichen in der Wirklichkeit. Das
Nicht-Subjekt des Netzes wird anonymisiert und automatisiert, nicht sei-
ne Einzigartigkeit, sondern seine Ubereinstimmung mit anderen Nicht-
Subjekten macht es indizierbar und kategorisierbar:

We avoid the subjectivity of observed individuals. We will categorise you
according to raw data, that have for you no meaning, according to algo-
rithms, that you do not know how they work, and this will have conse-
quences on your life. It will affect you at the level of reflex rather than
at the level of reflexivity — in other words it will only send you alerts.
For example, in the domain of marketing, you will have your attention
attracted by this thing or that object. Nothing is more voluntary than
to catch someone’s attention.’s

Das Nicht-Subjekt ist in der Tat in ein Netzwerk von Zeichen einge-
taucht, die es jedoch nicht interpretieren kann, was bedeutet, dass das
Reale, das ihm begegnet, nicht von ihm reprasentiert, sondern nur von
ihm empfangen wird, oft auf unbewusste und prakognitive Weise. Wenn
also, wie ich im vierten Kapitel dargelegt habe, die Affektivitit des Sub-
jekts stimuliert wird, wird seine Reprisentationsfahigkeit stattdessen
gehemmt oder vielmehr externalisiert und in rechnerischen Prozessen
abstrahiert. Diese Entleerung von Bedeutung ist funktional fur die algo-
rithmischen Prozesse, fiir die Maschine, die die Daten nicht »versteht«,
sondern nur verarbeitet und Zusammenhange an die Oberflache bringt,
die fiir uns bedeutsam werden konnen, aber nicht miissen. Wie Rouvroy
feststellt, findet eine grundlegende Verschiebung vom Zeichen zum Sig-
nal statt, d.h. von etwas, das auf etwas anderes verweist und es reprasen-
tiert, zu einem Signal, das stattdessen auf nichts verweist und das gerade
wegen seines Mangels an Bedeutung und Referenz perfekt berechenbar

burden and responsibility of transcribing, interpreting and evaluating the
events of world. It spares them the meaning-making processes of transcrip-
tion or representation, institutionalisation, convention and symbolisation. «
(Rouvroy, »The end(s) of critique«, S. 143.)

35 Rouvroy/Stiegler, »The digital regime of truth«, S. 9. In der italienischen
Ubersetzung desselben Textes: »Niente & meno volontario di avere la vostra
attenzione attratta«.

165

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NETZ

ist.’¢ Wie gezeigt, ist die digitale Welt in der Tat eine symbolische Form,
aber in ihr ist der Prozess der Anbringung von Zeichen an das Reale teil-
weise automatisiert und der Wiedergabe und Indexierung anvertraut, die
von den computationalen Technologien durchgefiihrt wird: Das Netz-
werk von Symbolen, das den Menschen umhiillt, befindet sich somit teil-
weise auflerhalb der menschlichen symbolischen Funktion, sodass das
Nicht-Subjekt des Netzes zunehmend in einem Realen gefangen ist, das
es nicht reprasentiert, das es nicht kennen kann, das es zu interpretieren
versucht, das es aber stindig stimuliert (Reiz-Reaktion) und moduliert.3”
Das kybernetische Netz in seiner totalen Immanenz stellt sich nicht zwi-
schen den Menschen und sein Reales; ich will nicht die These unterstiit-
zen, dass die digitale Welt ein Schleier ist, eine kiinstliche Reprasentati-
on, die die reale Welt, das reale Leben iiberdeckt, diese Position wurde
bereits mehrfach kritisiert. Vielmehr mochte ich betonen, dass die com-
putationalen Technologien auf einer Ebene funktionieren, die logisch
und zeitlich vor dem Menschlichen (und natiirlich auch vor dem Sub-
jekt) liegt und ihm gegentuber strukturell gleichgiiltig ist, weil sie quan-
titativ, formal und sinn(lich) leer ist, obwohl gerade wir Nutzer es sind,
die Informationen und >Rauschenc< erzeugen und bereitstellen, was fiir
das Funktionieren dieser Technologien grundlegend ist. Wie im dritten
Kapitel (§3.2) geschrieben, gibt es in der digitalen Welt neben der sym-
bolischen Referenz — also der Bedeutungs- und Interpretationsebene —
eine maschinelle Referenz, die in der Lage ist, sensible Daten vor und jen-
seits der menschlichen Sensibilitdt zu erfassen, die ihr dann nachtraglich
— after the fact — prasentiert werden (feed-forward); diese maschinelle
Referenz reproduziert die symbolische Pragnanz auf einer logischen und
quantitativen Ebene und stellt die technische Moglichkeit von compu-
tationalen Prozessen dar, auf eine Realititsebene zuzugreifen, die aufSer-
halb der symbolischen >Zustindigkeit< des Menschliches bleibt.

Wenn, wie geschrieben, genau darin die Potenzialitat und Produkti-
vitit der computationalen Technologien liegt, dann bringt das Problem
der Subjektivierung diese abstrakten und technischen Prozesse zuriick in
den konkreten Kontext des Neoliberalismus und der aktuellen histori-
schen und materiellen Kontingenzen und macht deutlich, dass diese Pro-
zesse nicht im luftleeren Raum stattfinden, sondern innerhalb von For-
men der Macht und Kontrolle, die die Nutzungen, Moglichkeiten und
Potenziale dieser Technologien pragen. Die Entleerung des Subjekts in

36 Vgl. Rouvroy/Stiegler, »The digital regime of truth«, S. 8.

37 Zu diesem Punkt ist es anregend, Cassirer zu zitieren: »Sie entfaltet aus sich
eine immer reichere und immer feiner gegliederte Welt von Symbolen — aber
sie spinnt sich damit auch immer tiefer in diese selbst geschaffene Welt ein.
Sie vermag niemals zum eigentlichen Wesen der Dinge vorzudringen son-
dern mufS an seine Stelle das blofSe Zeichen setzen.« (Ernst Cassirer, »Die
Sprache und der Aufbau der Gegenstandswelt«, S. 214).

166

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS NICHT-SUBJEKT DES NETZES

das Nicht-Subjekt des Netzes ist also in Bezug auf die bisher gezogenen
Linien zu interpretieren: Die pradiktive und prikognitive Funktion von
computationalen Technologien, die Daten auflerhalb der menschlichen
Kognition und Wahrnehmung sammelt, bringt Ereignisse, Korrelatio-
nen, Muster, Teile eines Realen an die Oberfliche, das dem Menschlichen
nur in einer doppelten maschinellen Vermittlung zuganglich ist (das, was
in das computationale Sieb eintritt, und das, was an die Oberfliche ge-
bracht und damit fiir den Menschen verstandlich gemacht wird); dieses
Reale — oder diese Teile des Realen — wird nicht von der Maschine ge-
funden, sondern von ihr geschaffen. Die (ideologische) Annahme, dass
das, was algorithmische und computationale Prozesse aus dem Realen
herausholen oder zeigen, »wahrer« sei, als ob diese also einen privile-
gierten, weil unmittelbaren Zugang zum Leben »in Fleisch und Blut«
hatten, ist ein gefihrlicher Mythos. Was uns diese technologischen Pro-
zesse vor Augen fithren, ist nicht die Wirklichkeit — oder Teile der Welt
—, sondern Repriasentationen und Vermittlungen, die — und das ist das
Neue - teilweise beziehungslos und vor allem der menschlichen sym-
bolischen Vermittlung unzuganglich sind. In dieser Spaltung zwischen
Menschen und Maschine gewinnt das Menschliche eine neue Sicht auf
die Wirklichkeit, verliert aber unter den gegenwirtigen Bedingungen sei-
ne interpretative und reprisentative (symbolische) Funktion. Die Netz-
metapher zeigt eine neue Positionierung des Menschen in Bezug auf die
Realitdt auf und bringt sie gleichzeitig mit sich, eine Positionierung, die
ihn zu einem Nicht-Subjekt des Netzes moduliert, was der cassirerschen
Annahme widerspricht:

Man is surrounded by a reality, that he did not make, that he has to ac-
cept as an ultimate fact. But it is for him to interpret reality, to make it
coherent, understandable, intelligible — and this task is performed in dif-
ferent ways in the various human activities, in religion and art, in science
and philosophy. In all of them man proves to be not only the passive
recipient of an external world; he is active and creative.?®

Stattdessen ist das Nicht-Subjekt des Netzes gerade der passive Empfan-
ger einer als selbstverstandlich gegebenen Welt, die es nicht mehr zu fin-
den, sondern nur noch zu akzeptieren gilt: »we feel that with Big Data
we no longer have to produce knowledges about the world, but that we
can discover knowledge directly in the world. With Big Data produced
by social networks in particular, we find it possible to model the social
directly in the social«.3* Diesem Wissen, welches Big Data immanent ist,
und ganz allgemein dem, was von der Realitit durch computationale

38 Ernst Cassirer, »Language and Art Il«, in: Donald Phillip Verene (Hg.), Sym-
bol, Myth, and Culture. Essays and Lectures of Ernst Cassirer 1935-1945,

New Haven-London: Yale University Press, S. 195.
39 Rouvroy/Stiegler, »The digital regime of truth«, S. 9.

167

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NETZ

Technologien >gesiebt« wurde, wird ein hoheres Maf$ an Genauigkeit und
Unfehlbarkeit zugeschrieben, eben weil es quantitativ, >rational< und ob-
jektiv sein soll. Die Arbeit der Interpretation und vor allem der Kritik
dessen, was durch algorithmische Prozesse entsteht und dargestellt wird,
wird durch die Komplexitit und Undurchsichtigkeit eben dieser Prozes-
se zunehmend erschwert, wenn nicht gar unméglich gemacht. Man ver-
lasst sich auf diese Form der algorithmischen Rationalitit+ wie auf die
Vorsehung eines Gottes oder die Weissagung eines Orakels. Der Wille,
die Wiinsche, die politischen Meinungen und Neigungen, die personli-
che Biographie der Subjekte werden erst dann zu interessanten und ka-
pitalisierbaren individuellen Data, wenn sie in iiberindividuelle Muster
eingefuigt werden — und das geschieht vom Marketing-Profiling (»Kun-
den, die diesen Artikel gekauft haben, kauften auch...«) tiber das Einfi-
gen ohne ihr Wissen in die No-Fly-List#* bis hin zur Auswahl der Targets
im Krieg. Das kybernetische Netz und die Metapher des Netzes arbeiten
also daran, innerhalb der kybernetischen Logik und Rationalitit, die die
digitale Welt beherrschen, Objekte (auch Nicht-Subjekte) zu produzie-
ren und zu schaffen, die gefiigig, berechenbar, vorhersehbar usw. sind:
Die Vermenschlichung der Maschine entspricht der Maschinisierung des
Menschlichen, die Riickkopplungslogik (Feedback Logic) der digitalen
Welt entspricht genau der Zirkularitdt zwischen der immersiven Ebene

40 Dieter Mersch, »Ideen zu einer Kritik »algorithmischer> Rationalitit«, Deut-
sche Zeitschrift fui Philosophie (2019/ 67:5), S. 851-873.

41 »I arrive in New York, clutching my British passport. I hand it over. He
looks at me, and then looks at my passport. I know what questions will fol-
low. >Where are you from?< My passport indicates my place of birth. >Brit-
ains, I say. I feel like adding, >can’t you read. I was born in Salfords, but I
stop myself. He looks down at my passport, not at me. »Where is your fa-
ther from?« It was the same last time I arrived in New York. It is the ques-
tion I get asked now, which seems to locate what is suspect not in my body,
but as that which has been passed down the family line, almost like a bad
inheritance. >Pakistans, I say, slowly. Do you have a Pakistani passport.< No,
I say. Eventually, he lets me through. The name >Ahmed<, a Muslim name,
slows me down. It blocks my passage, even if only temporarily. I get stuck,
and then move on. When I fly out of New York later that week, I am held
up again. This time it is a friendlier encounter. I find out I am now on the »no
fly list, and they have to ring to get permission to let me through. It takes
time, of course. >Don’t worry,« he says, >-my mother is on it too.<I feel some
strange comradeship with his mother. I know what he is saying: he means
»anyone« could be on this list, almost as if to say >even my mother<, whose
innocence of course would be beyond doubt. I know it’s a way of saying, »it’s
not about you. Don’t take it personally.< It isn’t about me of course. And yet
it involves me. My name names me after all. It might not be personal, but
nor is it about >anyone-. It is my name that slows me down«. (Sara Ahmed,
»A phenomenology of whiteness«, Feminist Theory (2007/ 8:2), S. 162)

168

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ASTHETIK DES NETZES

(zoom in) der Modulation und mehr oder weniger sanften Disziplinie-
rung des Subjekts und der Neztzebene (zoom out) der Entsubjektivierung
und Entmenschlichung. In der digitalen Welt ist das modulierte und af-
fizierte immersive Subjekt immer auch gleichzeitig das Nichi-Subjekt
des Netzes.

5.3 Die Asthetik des Netzes

Im vierten Kapitel wurde gezeigt, wie die Metapher der Immersion eng
mit einer dsthetischen Logik der Unmittelbarkeit und Transparenz ver-
bunden ist, die darauf abzielt, die technische Vermittlung so unsichtbar
wie moglich zu machen. Der Wunsch, den Betrachter in das Medium
selbst zu versetzen, wird in Praktiken umgesetzt, die darauf abzielen,
die Distanz — sowohl dsthetisch als auch kognitiv und emotional — zwi-
schen Betrachter und Medium zu schliefSen und zu verringern. Das Se-
hen durch die Oberflache und die Materialitit des Mediums — sei es die
Leinwand eines Gemaildes oder die Bildschirme von VR-Devices — ist das,
was vom Betrachter gefordert und in gewissem Sinne bei ihm aktiviert
wird. Er akzeptiert den Zauber und die Tauschung, durch ein Fenster zu
schauen, das sich zu einer anderen Realitit hin offnet. Wie Bolter und
Gromala in Windows and Mirrors schreiben: »every interface is a mir-
ror as well as a window «.#*

Immersion und Netz stehen auch fiir die doppelte dsthetische Logik
der digitalen Welt der Unmittelbarkeit und der Hypermediation, d.h. fir
das gleichzeitige und komplementire Streben nach medialer Transpa-
renz und Opazitit. Die Komplementaritit und in gewissem Sinne sogar
die Konkurrenz zwischen einer Asthetik der Unmittelbarkeit und einer
Asthetik der Hypermediation ist sicherlich nicht nur der digitalen Welt
eigen, sondern, wie Bolter und Grusin in Remediation aufzeigen, ist die
gesamte Geschichte der westlichen Kunst in dieser Komplementaritat —
oder doppelten Logik der Remediation — artikuliert, die sich in den tech-
nischen und visuellen Entscheidungen ausdriickt, die verschiedene Epo-
chen und Stile bevorzugt und erfunden haben.+

Ich méchte hier argumentieren, dass die Netzmetapher durch eine As-
thetik der Hypermediation funktioniert:

In digital technology, as often in the earlier history of Western repre-
sentation, hypermediacy expresses itself as multiplicity. If the logic of
immediacy leads one either to erase or to render automatic the act of

42 Jay David Bolter/Diane Gromala, Windows and Mirrors: Interaction De-
sign, Digital Art, and the Myth of Transparency, Cambridge-London: MIT
Press 2003, S. 12.

43 Vgl Bolter/Grusin, Remediation, S. 4-15.

169

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NETZ

representation, the logic of hypermediacy acknowledges multiple acts
of representation and makes them visible. Where immediacy suggests a
unified visual space, contemporary hypermediacy offers a heterogeneous
space, in which representation is conceived of not as a window on to
the world, but rather as »windowed « itself — with windows that open
on to other representations or other media.#

Die Asthetik des Netzes ist in der Tat multiskalar, vielschichtig und
funktioniert durch das Aufeinandertreffen, Nebeneinanderstellen und
Uberlagern unterschiedlicher und oft unvereinbarer, aber dennoch vor-
handener oder potenziell verwandter Elemente und Standpunkte. Vom
Desktop des eigenen PCs tiber die Gestaltung der Homepages vieler
Websites und sozialer Netzwerke bis hin zu 6ffentlichen Umgebungen,
die von Bildschirmen aller Gréfen dominiert werden — ein wesentli-
cher Teil unseres visuellen Alltags in der hegemonialen symbolischen
Form der digitalen Welt ist durch dieses dsthetische Netzwerk (und die-
se netzartige Asthetik) strukturiert, in dem selbst disparate Inhalte und
Bilder nebeneinander bestehen und zusammenwirken konnen. Dabei
ist diese visuelle, wahrnehmungsbezogene und kognitive Sattigung ge-
genwadrtig bereits Uberall anzutreffen, im Gegensatz zu VR-Erfahrun-
gen, die fur viele Menschen noch nicht zum Alltag gehoren. Die Hy-
permediation, an die uns das digitale Netz gewohnt hat, verlangt vom
Subjekt nicht, dass es eintaucht, dass es die Oberfliche betritt, sondern
dass sein Blick dort verhaftet bleibt und sich dariiber bewegt. In die-
sem Sinne druckt sich die Metapher des Netzwerks also in einer Logik
der Undurchsichtigkeit (Opazitdt) und nicht so sehr der Transparenz
aus,* denn sie will die Vermittlung nicht verschwinden lassen, sondern
sie hervorheben und das Subjekt dazu bringen, mit dem Medium zu in-
teragieren, zum Beispiel mit dem Interface seiner eigenen digitalen Ge-
rite. Offensichtlich ist es weder moglich noch notwendig, eine klare
Linie zwischen Immersion und Netzwerk oder zwischen Unmittelbar-
keit und Hypermediation in der digitalen Welt zu ziehen, da die Uber-
ginge zwischen den beiden Logiken und Asthetiken unscharf, oft hy-
brid, sind. So ist zum Beispiel der hypermediale Raum des Bahnhofs,
in dem Dutzende von Bildschirmen mit unterschiedlichen Inhalten —
Werbung, Nachrichten und Wetterinformationen, Fahrpliane und Zug-
informationen usw. — um unsere Aufmerksamkeit konkurrieren, gleich-
zeitig netzartig und immersiv. Die Moglichkeit der Gleichzeitigkeit von

44 Bolter/Gromala, Windows and Mirror, S. 33-3 4.

45 Fiir eine gegenwirtige Analyse der Begriffe » Opazitit« und » Transparenz«
siche: Emmanuel Alloa (Hg.), This Obscure Thing Called Transparency. Poli-
tics and Aesthetics of a Contemporary Metaphor, Leuven: Leuven University
Press 2022 und Emmanuel Alloa / Dieter Thoma (Hg.), Transparency, Soci-
ety and Subjectivity. Critical Perspectives, Cham: Palgrave Macmillan 2018.

170

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ASTHETIK DES NETZES

gegensatzlichen Ereignissen und Elementen ist, wie ich bereits schrieb,
ein grundlegendes und konstitutives Merkmal des Netzes selbst und
der digitalen Welt.

Die dsthetische Umwelt, auf die sich die Metapher des Netzwerks be-
zieht, funktioniert durch die Gegeniiberstellung und Uberlagerung von
Elementen — visuellen, auditiven usw. —, die miteinander konkurrieren,
aber auch zusammenarbeiten konnen, um ein Netzwerk der Wahrneh-
mung und der gedanklichen Orientierung zu bilden. Damit beginnt sich
ein grundlegender Aspekt der Netz-Asthetik abzuzeichnen, namlich die
eigentiimliche Position, die das Subjekt einnimmt, wenn es sich inner-
halb eines solchen dsthetischen Netzwerks wiederfindet. Wichtig ist da-
bei auch, wie sich diese Positionierung zu dem verhalt, was iiber die im
Netzwerk aktiven Prozesse der Subjektivierung und Entsubjektivierung
geschrieben wird.

Es ist in der Tat eine dsthetische und mediale Entscheidung — wie bei
der Immersion —, die der Hypermediation; und es ist eine Entscheidung,
die — wie Bolter, Gromala und Grusin gezeigt haben — sowohl die Kunst-
geschichte als auch die jungere Geschichte des digitalen Interface-De-
signs betrifft. Und sie bringt mit sich eine andere Aktivierung und Be-
teiligung des Subjekts in Bezug auf die Dynamik der Immersion und
Transparenz. Es sind nicht der Wille und der Wunsch nach Illusion, die in
der Asthetik der Hypermediation wirken, sondern das entgegengesetzte
Interesse an der Thematisierung der Vermittlung selbst und die Idee der
Oberfliche als Raum, in dem das Subjekt selbst aufgefordert ist, in In-
teraktion zu treten und die verschiedenen Elemente, aus denen ebendie-
se Interaktion besteht, mehr oder weniger frei miteinander in Beziehung
zu setzen. Die kompositorische Heterogenitit und Simultaneitit dieser
hypermedialisierten dsthetischen Raume ermoglicht keine reibungslose
Rezeption des Werks in dem Sinne, dass das Subjekt sich nicht darauf
>beschrinken«< kann, die Szene zu betreten, die ihm das »Fenster« eroff-
net, sondern es ist auf der Oberfliche, wo es mit seiner Interpretations-
und Reproduktionsarbeit beginnen muss bzw. kann: Hypermediation
will also nicht die Oberfliache fiir ein Anderswo 6ffnen, sondern die Auf-
merksamkeit auf der Oberfliche selbst fixieren. Die freiwillige und be-
wusste Durchbrechung der Fenstertiuschung geht hiufig mit der Auf-
forderung an den Betrachter einher, das Gesehene zu hinterfragen und
zu interpretieren (oder umzudeuten).

Ein Beispiel dafiir ist das Gemilde Die Gesandten (1533) von Hans
Holbein dem Jiingeren, bei dem die Verwendung der anamorphotischen
Perspektive den ansonsten meisterhaften Realismus der dargestellten
Szene — die Ganzkorperportrits der Diplomaten Jean de Dinteville und
Georges de Selve — stort, weil sie den Betrachter zwingt, sich physisch vor
dem Werk zu bewegen, bis er den perspektivischen Punkt erreicht, der
offenbart, dass es sich bei dem schwebenden Punkt im unteren Teil des

171

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NETZ

Gemaildes um einen Totenkopf handelt. Das Auftauchen des Totenkop-
fes im Blickfeld des Betrachters erfordert nicht nur eine korperliche Be-
wegung, sondern bringt auch eine interpretatorische Bewegung mit sich,
da die Szene im Lichte dieses neuen Elements notwendigerweise neu in-
terpretiert wird.*¢ Aber die Asthetik der Hypermediation kann nicht nur
visuelle Raume gestalten, sondern auch physische Raume wie die fiir die
Spitrenaissance und den Barock typischen Kathedralen oder Wunder-
kammern.

Ein besonders interessantes Beispiel fiir eine Asthetik der Hyperme-
diation, die enger mit digitalen Interfaces verbunden ist, ist der bereits
erwihnte Atlas Mnemosyne von Aby Warburg. Ein aus 63 Tafeln be-
stehender Bilderatlas,* dem Warburg die letzten Jahre seines Lebens
gewidmet hat und der Bilder aus verschiedenen Quellen — Kunstwerke,
Zeitungsausschnitte, Briefmarken, dekorative Elemente — zusammen-
fiihrt, wodurch sich interpretative Konstellationen nicht nur innerhalb

46 Vgl. Bolter/Gromala, Windows and Mirror, S. 62—64.
47 Warburg starb 1929 plotzlich und lief§ das Atlas-Projekt unvollendet.

172

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ASTHETIK DES NETZES

einer Tafel, sondern auch zwischen verschiedenen Tafeln ergeben.+* Ob-
wohl Warburg mit diesen Tafeln offensichtlich thematische und inter-
pretatorische Kerne herausarbeiten wollte, beruht die Stiarke und Ori-
ginalitat seines Werks gerade auf der Dynamik und Flexibilitdt, mit
der Warburg selbst die von ihm eingefiigten Elemente behandelte, die
nicht nur innerhalb der Tafel, sondern auch zwischen verschiedenen
Tafeln verschoben werden konnten, da sie keine feste Reihenfolge hat-
ten, sondern je nach den Bediirfnissen und Interessen des Autors in un-
terschiedlichen Konstellationen gezeigt wurden. Die Dynamik und so-
gar die Kryptizitit von Warburgs Atlas stellen eine Herausforderung
fiir den Betrachter dar, der versuchen muss, wie Warburg selbst es letzt-
lich wollte, die Bilder zum Sprechen zu bringen (»zum Bild das Wort«),
indem der Betrachter Beziehungen, » Bedeutungsnetze« schafft, die die
Beteiligung und aktive Anstrengung des Subjekts erfordern, dessen —
personliches und kulturelles — Geddchtnis und Wissen fuir dieses nie
erschopfbare Interpretationsspiel unmittelbar in Anspruch genommen
werden. Fur unser Auge, das an die Fiille, ja fast visuelle Sdttigung der
digitalen Welt gewohnt ist, kann der Bilderatlas nicht anders, als uns
sofort an die Art und Weise zu erinnern, wie sich uns Bilder haufig pra-
sentieren, von Google Images bis zur Startseite von Youtube oder Insta-
gram. Und diese Analogie oder, um es mit Warburgs Worten zu sagen,
diese Nachbarschaft ist sicherlich auch niitzlich, um unsere Position
innerhalb der netzartigen Asthetik der digitalen Welt zu beschreiben
und zu analysieren.

Die Moglichkeit, verschiedene Fenster innerhalb des dynamischen
Raums des Computer-Desktops zu kombinieren, macht Warburgs netz-
artige Asthetik und Erkenntnistheorie in gewissem Sinne »alltiglich«;
und es ist sicherlich nicht besonders schwer zu erkennen, dass sich bei-
spielsweise der Bildschirm meines PCs, wihrend ich tippe, leicht in die
digitale Version einer Atlas-Tafel verwandeln kann.

Auch in diesem banalen Beispiel ist es das Subjekt, in diesem Fall
die Verfasserin, die sich in den verschiedenen Fenstern und Icons, die
das Interface zeigt, verwebt und orientiert — gleichzeitig wie auf dem
Screenshot oder einzeln, wenn ich in dem Dokument schreibe — und so
das Netzwerk von bedeutungsvollen Elementen schafft und entwirrt.

48 Warburg selbst stellte nie alle Tafeln auf einmal aus, sondern nur einen Teil
davon je nach dem Thema, das er ansprechen wollte. In der Ausstellung Aby
Warburg: Bilderatlas Mnemosyne. Das Original, die in Berlin im Haus der
Kulturen der Welt (vom 04.09. bis 01.11.2020) organisiert wurde, wurden
alle 63 Tafeln des Atlas gezeigt. Die Priasentation der Tafeln in einer ellip-
tischen Form, die an die Form der Warburg Bibliothek erinnert, macht die
Erfahrung fiir den Betrachter besonders intensiv, da er sich in diesen Hori-
zont von Bildern fallen lassen und versuchen muss, seine eigene Interpreta-
tionslinie und Orientierung zu finden.

173

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NETZ

L0-TOU CWe=ens a5 |

Auch hier ist es eine Bewegung* des Anniherns und Zuriicktretens, die
es dem Subjekt ermoglicht, zu sehen und gleichzeitig neue Interpretati-
onen und Beziehungen zu schaffen, aber auch einen Uberblick iiber die
Elemente zu haben, mit denen man arbeitet. Es entsteht eine Monta-
ge zwischen einer »ikonischen Dichte« und einer »mehr oder weniger
komplexen Diskursivitdat«, d.h. »zwischen der vorwiegend emotiona-
len Kraft des gleichzeitigen Ergreifens und der vorwiegend intellektu-
ellen Kraft der sequenziellen Konstruktion«.5° In der Hypermediation
der Netz-Asthetik wird eine Dynamik von perspektivischer Nihe und
Distanz etabliert, wobei das Subjekt tatsiachlich die Freiheit hat, sich
uber die Fliche und den Raum zu bewegen, indem es die verschiede-
nen Blickwinkel wihlt, die das Werk oder das Device ermoglicht. Im
Falle des Holbein-Gemaildes zwischen der Zentralperspektive und der
anamorphotischen Perspektive, im Falle des Atlas zwischen dem Ste-
hen vor einer Tafel oder in der Mitte des Raumes, in dem der gesamte
Atlas ausgestellt war, und schlieflich im Falle des eigenen Computers
zwischen der einzelnen Seite oder zwischen den gleichzeitig gedffne-
ten Fenstern. Das Subjekt ist somit in die Netz-Asthetik als integra-
ler und grundlegender Bestandteil bei der Schaffung eines Kraftfeldes

49 Sie wird von der Hand auf dem Touchpad des Computers ausgefiihrt, eine
Geste, die wir heute ganz selbstverstindlich performen.

so Pietro Montani, Tecnologie della sensibilita. Estetica e immaginazione inte-
rattiva, Varese: Raffaello Cortina Editore 2014, S. 15. Meine Ubersetzung.
Im Originaltext: »tra la forza prevalentemente emotiva dell’afferramento
simultaneo e quella prevalentemente intellettuale della costruzione sequen-
ziale«.

174

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ASTHETIK DES NETZES

involviert, in dem Standpunkte, unterschiedliche und vielleicht sogar
unvereinbare Elemente miteinander konkurrieren und/oder, bei der
Bildung und Auflésung von Beziehungen und Interpretationen, mitei-
nander konkurrieren: Es entsteht eine kreative Spannung zwischen der
Oberfliche, ihren Elementen und dem Subjekt selbst: »it is the mirror
rather than the window — the strategy of reflection, multiplicity, self-
awareness in action«.’!

Digitale Gerite und Interfaces sind in der Tat mit der Idee einer Spie-
geloberfliche verkniipft, woran etwa die beliebte Serie Black Mirror er-
innert, nimlich daran, dass der Bildschirm, selbst wenn er ausgeschaltet
ist, eine undurchsichtige Oberflache ist, die das spiegelt, was vor ihr plat-
ziert wird. Aber auch nach dem Einschalten bleibt der Bildschirm eine
undurchsichtige Oberflache, die etwas verbirgt — den Computer und die
algorithmischen Prozesse —, aber gleichzeitig eine fiir den Nutzer gestal-
tete und strukturierte Oberfliche zeigt. Auch diese Anpassung ist eine
Spiegelung, wenn man so will, ein Portrat zwischen dem Bewussten und
dem Unbewussten des Subjekts. [Beispiel 2, s.u.]

Die Spiegelungsdimension digitaler Gerite fiihrt zu der grundsitzlichen
Spannung zwischen Reflexion und Spiegelung in der Netz-Asthetik, d.h.
zwischen der Idee, dass Hypermediation und Opazitit Strategien sind, die
eine aktive und bewusste Beteiligung des Subjekts erfordern, und der Tat-
sache, dass die Personalisierung von Interfaces, die durch Profilierungsalgo-
rithmen kalibriert werden, zu Oberflichen fiihrt, die uns zwar ihneln, die
etwas iiber uns und unsere Interessen, Wiinsche und Neigungen aussagen,
aber nicht auf eine Reflexion des Selbst auf sich selbst abzielen, sondern
— wie im Mythos von Narziss — eine einfangende Spiegelung darstellen.s*
Die Prozesse der Profilerstellung und Personalisierung — beispielsweise der
Instagram-, Youtube-, Netflix- oder Amazon-Seite — sind keine Prozesse
der subjektiven Identifizierung, sondern eine Indizierung, die die doppelte

51 Bolter/Gromala, Windows and Mirror, S. 66.

52 Vgl. Andrea Pinotti, Alla soglia dell’immagine. Da Narciso alla realta vir-
tuale, Torino: Einaudi 2021. Pinotti unterscheidet zwischen einem naiven
Narziss und einem bewussten Narziss, und zwar gerade aufgrund des Ge-
gensatzes zwischen der Transparenz und der Opazitit des Mediums und
damit der Naivitit einerseits, die darin besteht, dass man — mit todlicher
Wirkung — in sein eigenes Spiegelbild im Wasser fallt, weil man darin kei-
ne vermittelte Reprisentation erkennt, und der Bewusstheit andererseits,
die es einem erlaubt, die Opazitit des Mediums zu sehen und damit das
Gesehene als spiegelnde Reprisentation des Selbst zu erkennen. Diese Dy-
namik von Naivitiat und Bewusstheit, von Transparenz und Opazitit, wird
noch komplizierter, wenn — wie im Fall der digitalen Interfaces — die Spie-
gelung des Selbst nicht in Form eines Bildes erfolgt, sondern in Form von
Inhalten, Informationen und Daten (die dem Subjekt selbst nicht unmittel-
bar zuganglich sind).

175

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NETZ

Funktion hat, Aufmerksamkeit zu erregen (und damit den Nutzer dazu
zu bringen, mehr Daten und mehr Rauschen zu produzieren) und die
pradiktive und priventive Finesse des Netzes zu erhohen. Der selbstre-
flexive Stil — »the self-reflective style (the mirror)«s3 — digitaler Gerite
steht somit in einem echten Spannungsverhaltnis zwischen einem Sub-
jekt, das in ein Netzwerk von Bedeutungen verwickelt ist, und den statt-
dessen erfassenden und entsubjektivierenden Formen des Data-Behavi-
orismus.’* Durch die dsthetische Reflexion — sowohl des Netzes als auch
der Immersion — l4sst sich so die besondere Positionierung des Subjekts
innerhalb der digitalen Welt nachzeichnen, eine Positionierung, die, wie
gezeigt wurde, sowohl dsthetisch als auch epistemisch und vor allem
nicht eindeutig ist: Die Analyse der Immersion hat in der Tat ein Sub-
jekt aufgezeigt, das sich in der Nahe des Bildes und seiner eigenen Rea-
litat befindet, das genau in das eintaucht, was ich einen Gefiihlsraum ge-
nannt habe, der an der Modulation, der Affektierung und der Kontrolle
des immersiven Subjekts mitwirkt; die Analyse des Netzes hat dann eine
systemische Dimension ans Licht gebracht, die das Subjekt in der Kons-
truktion eines Nicht-Subjekts des Netzes sowohl tibertrifft als auch aus-
schliefst. Diese doppelte Logik des Vergrofserns und Verkleinerns zeigt
die Komplexitit der Dynamik von Subjektivierung und Entsubjektivie-
rung, die in der digitalen Welt als symbolische Form wirkt.

Die asthetische Analyse des Netzes fugt noch ein weiteres Element der
Komplexitit hinzu, eine weitere Spannung innerhalb des »Nexus« des
Subjekts. Die von mir vorgeschlagene Beziehung zwischen Netz-Asthe-
tik und Hypermediation hat ans Licht gebracht, wie die reflexive Un-
durchsichtigkeit des Netzwerks auch mit der zu Beginn dieses Kapitels
beschriebenen Logik der Erfassung, Modulation und Entsubjektivierung
zusammenhingt, hat aber gleichzeitig die Moglichkeit und das Potenzial
einer Netz-Asthetik aufgezeigt, in der das Subjekt als Element, also als
Knotenpunkt, aber in einem kreativen und konstitutiven Sinne von Inter-
pretationsbeziehungen und Bedeutung, prisent ist. Und genau in dieser
Spannung zwischen einem Nicht-Subjekt des Netzes und einem Subjekt
im Netz lisst sich vielleicht eine Fluchtlinie oder ein Riss erahnen, der
zur Schwelle des Austritts aus den Kontrollformen des kybernetischen
Netzes werden kann [Beispiel 3].

53 Bolter/Gromala, Windows and Mirror, S. 67.
54 Rouvroy, »The end(s) of critique«.

176

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.4 Drei Beispiele: entleertes Subjekt — gespiegeltes
Subjekt — aktiviertes Subjekt

[Beispiel 1] Re-Wired / Re-Mixed: Das entleerte Subjekt

Bei der Performance RE-WIRED / RE-MIXED: Event for Dismembe-
red Body trug der Kiinstler Stelarc finf Tage lang sechs Stunden am Tag
einen Visor, Kopfhorer und ein Exoskelett mit einem mechanischen
Arm.ss Wihrend der Performance, die 2016 im Institute of Contempo-
rary Art in Perth stattfand, konnte Stelarc nur durch die » Augen« einer
anderen Person in London sehen, nur horen, was die »Ohren« einer an-
deren Person in New York horten, und sein rechter Arm konnte von je-
dem, iiberall auf der Welt, tiber ein System von Online-Fernbedienungen
bewegt werden. Eingefiigt in das kiinstlerische Gesamtwerk von Stelarc,
das in der Nihe einer transhumanen Position steht, ist diese Performance
ein Beispiel fur den radikalen Willen des Kiinstlers, seinen Korper, seine
Identitit und seine agency zu fragmentieren, um so die Idee einer Einheit
und eines Zusammenwirkens zwischen ihnen zu untergraben.

55 Vgl: Stelarc, »Extra Ear. Alternate Anatomical Architecture«, stelarc.org,
http://stelarc.org/_.php (Zugriff: 19.02.2025).

177

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



http://stelarc.org/_.php
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://stelarc.org/_.php

NETZ

Fur Stelarc ist der Korper nicht ein Ort einer Identitat, sondern sei-
ne Konnektivitit und seine Fahigkeit, eine Schnittstelle und ein Inter-
face fur andere Menschen und vor allem fiir die Technologie zu werden,
zeichnen ihn aus. Stelarc arbeitet iiber die Beziehung zwischen Geist und
Leib, indem er die Verbindung zwischen ihnen aufbricht: Der Kiinstler
gibt seine Identitit auf, er hat keinen eigenen Korper, er wird von der
Technologie kontrolliert und bewegt, er hat mehrere agencies und ist
nicht einer, sondern viele.

Die kiinstlerische Performance von Stelarc stellt eine Form der Sub-
jektivitdt dar, die an das Konzept des Nicht-Subjekts des Netzwerks
erinnert: ein multipler Akteur, der mit anderen multiplen Akteuren,
menschlichen oder technologischen, verbunden ist, ein mehrfach ver-
teiltes System, das dem Ideal des Individuums als unteilbarem metaphy-
sischem Subjekt der modernen westlichen Philosophie entgegensteht.
Der Korper des Kunstlers ist prasent, fithlt und sieht, ist aber von sei-
ner Zeit und seinem Raum losgelost. Es gibt einen Korper, aber keine
eindeutige und koharente Erfahrung, die der subjektiven Identitit ent-
spricht. Das Subjekt wird auf diese Weise seiner Psychologie und Biolo-
gie beraubt und bleibt nur als solches prisent: »the best possible con-

ductor of social communication, the locus of an endless recursive loop
that rids itself of kinks«.5¢

[Beispiel 2] Self Portrait 2.0: Die Ruckspiegelung des Netzes

Die Arbeit Self Portrait 2.0 der deutschen Kinstlerin Kira Keune zeigt
die eigentimliche Art und Weise, in der digitale Technologien als Spiegel
fungieren, die in der Lage sind, ein durch Computerprozesse netzartig
und datenformig gestaltetes Portrit des Selbst wiederzugeben. Gleich-
zeitig thematisiert sie die doppelte Logik des Zeigens und Verbergens,
die in solchen Prozessen stets zum Tragen kommt.5” Keune nutzt nim-
lich die Daten — Posts, Kommentare, Likes usw. —, die auf ihren Insta-
gram- und Facebook-Profilen von Meta gesammelt werden, um zeit-
genossische Selbstportrits zu erstellen, die die netzartige Form eines
Graphen annehmen. Diese Visualisierung der personlichen Daten der
Kiinstlerin zeigt mit dsthetischer Klarheit die Spannung zwischen den
Reflexions- und Spiegelungskapazitiaten digitaler Interfaces und den
realen und konkreten Moglichkeiten des Subjekts, auf diese grafische
Spiegelung des Selbst zuzugreifen. Das Subjekt — d.h. die Kunstlerin —
ist der zentrale Knotenpunkt, von dem aus Beziehungen entstehen, die

56 Tiqqun, The Cybernetic Hypotbhesis, S. 52.
57 Vgl: Kira Keune, »Self Portrait 2.0« kirakeune.com https://www.kirakeune.
com/work/self-portrait-20_(Zugriff:19.02.2025).

178

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://www.kirakeune.com/work/self-portrait-20
https://www.kirakeune.com/work/self-portrait-20
https://www.kirakeune.com/work/self-portrait-20
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.kirakeune.com/work/self-portrait-20
https://www.kirakeune.com/work/self-portrait-20
https://www.kirakeune.com/work/self-portrait-20

ENTLEERTES SUBJEKT — GESPIEGELTES SUBJEKT — AKTIVIERTES SUBJEKT

ihr digitales Verhalten widerspiegeln. Zugleich sehr personlich und rat-
selhaft: Diese grafischen und asthetischen Darstellungen zeigen etwas
uiber das Subjekt, sagen aber nichts tiber es aus.

[Beispiel 3] The Jacket: unbeabsichtigte Montage

Am 12. Dezember 2023 zog die Modemarke Zara ihre wenige Tage zu-
vor gestartete Werbekampagne mit dem Titel The Jacket zuriick, nach-
dem sie zahlreiche Kritiken erhalten hatte und die Kampagne #boycott-
zara innerhalb weniger Stunden zum Trend auf Twitter/X wurde. Die
Griinde fiir den Shitstorm, der tiber die Marke hereinbrach, hingen mit
dem seinerzeit aktuellen politischen Kontext zusammen, der durch die
Eskalation der Gewalt im israelisch-palastinensischen Konflikt, die am
7. Oktober 2023 begann, zutiefst gepragt ist, und stellen ein aktuelles
Beispiel dafiir dar, wie die hypermediale Asthetik des Internets konkrete
(und unerwartete) politische Reaktionen auslosen kann.

179

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NETZ

Was hier von Interesse ist, ist gerade die Moglichkeit, in einer Mon-
tage Bilder zusammenzufigen,’® die aufgrund des Kontextes und der In-
tentionen sonst nicht in direktem Zusammenhang stehen wiirden. Aber
die Asthetik des Netzes und vor allem die Entfaltung eines kollektiven
und personlichen Gedichtnisses und Imaginaren ermdglichen es, visu-
elle Parallelen zu ziehen, die, einmal in Gang gesetzt, das semantische
Feld und den Wirkungsbereich der beteiligten Bilder vollig neu definie-
ren. Wenn man die Erklarungen von Zara zum Zeitpunkt des Riickzugs
der umstrittenen Kampagne akzeptiert, so sind die Idee und die Realisie-
rung von The Jacket in der Tat unabhingig von und vor den politischen
Fakten entstanden, auf die sie sich beziehen sollen.s®

Einige Nutzer (»some customers«) fithlten sich bei den Bildern der
Kampagne an die Fotos von palastinensischen Zivilisten erinnert, die ihre
Toten, gehiillt in traditionelle weifSe Leichentticher, betrauerten, und wa-
ren daruber emport. Die eigentlichen Absichten und visuellen Beztige der
Kampagne verloren ihren Sinn und Wert, denn sobald die Montage zwi-
schen den Bildern hergestellt ist, ist es nicht mehr moglich, in der Za-
ra-Schaufensterpuppe nicht den in das Leichentuch gehiillten Korper zu
sehen. Im Gegenteil, gerade die Nichtiibereinstimmung zwischen den Kon-
texten, aus denen diese Bilder stammen und auf die sie verweisen, ist be-
zeichnend fiir die hypermediale Asthetik des Netzes, die in den Subjekten
Korrelationen auslost, die iiber die Absichten, den Kontext und das se-
mantische Feld der im Spiel befindlichen Elemente hinausgehen. Dieser vi-
suelle Kurzschluss hat eine eigene Phinomenologie, die eng mit unserem
taglichen Informations- und Bildkonsum verbunden ist, der von sozialen
Netzwerken wie Instagram gepragt wird, in denen sehr unterschiedliche
Bilder und Inhalte mit rasanter Geschwindigkeit unter den Augen und Fin-
gern der Nutzer >paradieren<. Manchmal gerit der reibungslose Fluss die-
ser Inhalte ins Stocken und eine unerwartete und unbeabsichtigte Verbin-
dung explodiert und mobilisiert Tausende von Subjekten.®

58 Diein (Abb.7) gezeigte Montage ist das Bild, das viral ging und von Tausenden
von Nutzern sowohl auf Instagram als auch auf Twitter/X gepostet wurde.

59 Auf Zaras offiziellem Instagram-Profil heifSt es 12. Dezember 2023: »Af-
ter listening to comments regarding the latest Zara atelier campaign >The
Jacket<, we would like to share the following with our customers: the cam-
paign, that was conceived in July and photographed in September, presents
a series of images of unfinished sculptures in a sculptor’s studio and was
created with the sole purpose of showcasing craftmade garment’s in an ar-
tistic context. Unfortunately, some customers felt offended by these images,
which have now been removed, and saw in them something far from what
was intended when they were created. Zara regrets that misunderstanding
and we reaffirm our deep respect towards everyone«.

60 Vgl: Reuters, »Zara regrets campaign >misunderstanding« after Gaza boycott
calls«, reuters.com 12.12.2023, https://www.reuters.com/business/retail-consumer/

180

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/

ENTLEERTES SUBJEKT — GESPIEGELTES SUBJEKT — AKTIVIERTES SUBJEKT

zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-
calls-2023-12-12/ (Zugriff: 19.02.2025); Doloresz Katanich, »How Zara’s own
ad triggered a boycott campaign against the brand«, euronews.com 12.12.2023,
https://www.euronews.com/business/2023/12/12/how-zaras-own-ad-triggered-
a-boycott-campaign-against-the-brand (Zugriff: 19.02.2025).

181

- am 19.01.2026, 21:31:16. [ —


https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://twitter.com/doloreskatanich
https://twitter.com/doloreskatanich
https://www.euronews.com/business/2023/12/12/how-zaras-own-ad-triggered-a-boycott-campaign-against-the-brand
https://www.euronews.com/business/2023/12/12/how-zaras-own-ad-triggered-a-boycott-campaign-against-the-brand
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://twitter.com/doloreskatanich
https://twitter.com/doloreskatanich
https://www.euronews.com/business/2023/12/12/how-zaras-own-ad-triggered-a-boycott-campaign-against-the-brand
https://www.euronews.com/business/2023/12/12/how-zaras-own-ad-triggered-a-boycott-campaign-against-the-brand

Kapitel 6
Die digitale Welt und die mythische Welt

Durch die Begriffe Immersion und Netzwerk habe ich die doppelte Dy-
namik beschrieben, die in der symbolischen Form der digitalen Welt
wirkt, eine Dynamik, die sich auch in den komplementiren dsthetischen
Tendenzen der Unmittelbarkeit (Metapher der Immersion und des im-
mersiven Subjekts) und der Hypermediation (Metapher des Netzwerks
und des Nicht-Subjekts des Netzes) widerspiegelt. Indem ich Immersion
und Netzwerk als operative Metaphern definiert habe, die die Formen
reprasentieren, innerhalb derer sich die digitale Welt entfaltet, konnte ich
die Positionierungen aufzeigen, die das Subjekt in dieser neuen und do-
minanten symbolischen Form einnimmt, und so auch die in ihr wirken-
den Formen von Macht und Kontrolle umreiflen.

Gefangen zwischen der Immersivitit des Gefithlsraums und der Dis-
kretisierung zum Nicht-Subjekt des Netzes gleicht das Subjekt der digi-
talen Welt nicht mehr dem modernen Subjekt, sondern zeigt Ziige einer
mythischen Subjektivitit. Uberhaupt weist die digitale Welt selbst Ge-
meinsamkeiten mit der mythischen Welt auf. Der erste Teil dieses Ka-
pitels wird zeigen, wie die Allgegenwart und Zentralitat der ikonischen
Dimension einen ersten und grundlegenden Bertihrungspunkt zwischen
den beiden symbolischen Formen darstellt; die digitale Welt ist in der
Tat, wie die mythische Welt, eine von Bildern durchdrungene Welt. Wie
Andrea Pinotti vorschldgt, befinden wir uns in einer Tkonomie, in der
»unser gemeinsames 0kologisches Zuhause, der oikos, [...] zunehmend
vom etkon durchdrungen [wird], dem Bild«." Und genau diese Environ-
mentalitit des Bildes riickt die magisch-mythische Ausdruckskraft in den
Mittelpunkt der Erfahrung der digitalen Kultur.

Die ikonische, oder ikonomische, Dimension der digitalen Welt wird
flankiert von den kontingenten und eigentiimlichen technischen Bedin-
gungen, die sie zunehmend strukturieren und programmieren, und gera-
de in der Beziehung zwischen Maschine und Mensch zeigen sich weitere
Ahnlichkeiten mit der mythischen Welt oder vielmehr die Entstehung ei-
nes Techno-Mythos, der das Subjekt und die digitale Kultur zunehmend
in eine deterministische Atmosphire einschliefSt.

1 Andrea Pinotti, »Riflesso di immersione«, in: Francesco Restuccia, I/ con-
trattacco delle immagini. Tecnica, media e idolatria a partire da Vilem Flus-
ser, Milano: Meltemi 2021, S. 10. Meine Ubersetzung. Im Original: »La
nostra casa ambientale comune, I’oikos, & sempre piu permeata dall’eikon,
dall’immagine«

182

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Eine Riickkehr zum Mythos?

Die Vorstellung, dass sich mit dem Aufkommen der neuen Medien — Fo-
tografie, Video, Fernsehen, Internet usw. — das »Krifteverhiltnis« zwi-
schen Text und Bild, also zwischen literarischer und ikonischer Kultur,
tiefgreifend verdandert hat, ist inzwischen fast kanonisch. Das heift, es
besteht ein allgemeiner Konsens dariiber, dass unsere Gegenwart nicht
mehr als textuelle und literarische Kultur beschrieben werden kann, die
vom Code der alphabetischen und linearen Schrift abhiangt und untrenn-
bar mit dem logisch-wissenschaftlichen Denken verbunden ist, sondern
dass vielmehr das Bild als dominanter und bestimmender Code zuriick-
gekehrt ist. Die Massifizierung der Bildproduktionen und die daraus re-
sultierende Allgegenwart haben zu einer Verschiebung der Hierarchie
zwischen Bild und Text, zwischen Oberfliche und Linearitit gefihrt,
wobei in der zeitgenossischen westlichen Kultur das Bild zum visuellen
und ikonischen Code geworden ist, der neue epistemologische, kulturel-
le und narrative Formen informiert und hervorbringt. Genau diese Ver-
schiebung der Dominanz von der Sprache zum Bild wurde — wenn auch
mit deutlich anderen Nuancen — im so genannten »iconic turn«* und im
»pictorial turn« thematisiert, die in den r99oer Jahren formuliert wur-
den und die neuen Untersuchungsfelder der Bildwissenschaft und der
visual cultural studies begrundeten. Was sich in diesen Wendungen ab-
zeichnet und herauskristallisiert, ist genau das Gefiihl eines Epochen-
wechsels, der eine » Verwischung« von modernem Logozentrismus und
der Tkonomie der digitalen Welt vornimmt. Die wachsende Relevanz des
Bildes in der zeitgenossischen digitalen Kultur stellt jedoch keine Neuheit
dar, sondern eher eine Riickkehr der Bilder als dominanter Code, wie es
in der pri-textuellen Ara der Fall war.t Mit dieser Riickkehr der Bilder
ist die Idee einer eigentiimlichen Riickkehr zum Mythischen und Magi-
schen als dem Bild inhdrente Dimensionen verbunden: Das nicht-linea-
re pra-textuelle Denken ist ein Denken, das durch Bilder funktioniert —
miindlich und visuell iibermittelt — und daher ein Denken mit starken
magisch-mythischen Ziigen. Der erste Berithrungspunkt zwischen der
mythischen Welt und der digitalen Welt lasst sich daher vor allem vom

2 Gottfried Boehm, »Die Wiederkehr der Bilder«, in: ders. (Hg.), Was ist ein
Bild?, Munchen 1994, S. 11-38.

3 William J.T. Mitchell, »Pictorial Turn. Eine Antwort«, in: Hans Belting
(Hg.), Bilderfragen. Die Bildwissenschaften im Aufbruch, Munchen 2007,
S. 37—48.

4  Den Begriff des Codes habe ich von Vilém Flusser iibernommen, der ihn wie
folgt definiert: »ein regelmiflig geordnetes Zeichensystem.« Vilém Flusser,
Fiir eine Philosophie der Fotografie, Gottingen: European Photography

1994, S. 75.

183

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIGITALE WELT UND DIE MYTHISCHE WELT

Blickwinkel der Codes, die eine Kultur pragen, her ausmachen, denn bei-
de sind mit der ikonischen Dimension und ihrer »urspriinglichen« Aus-
drucksfunktion verbunden.

Der Medientheoretiker Vilém Flusser spiirt in einer Cassirer naheste-
henden Perspektive gerade im Bild oder, besser gesagt, in der Produk-
tion von Bildern die urspriingliche »Strategie« des Menschen auf, sich
eine Welt zuriickzuholen, von der er entfremdet ist.5 Indem die Welt
mit Bildern versehen wird, wird sie verstindlich, bedeutungsvoll und
auch konkret beherrschbar. Fiir Flusser stellt das Bild die zweidimen-
sionale Projektion der Welt auf eine Oberfliche dar, die schliefSlich die
Welt wird:

Wir sind programmiert, an sie [die Bilder, Anm.d.Verf.] zu >glaubens,
und das heifdt, in den Bildern eben nicht Mediationen, sondern Abbil-
der zu sehen, als ob sie nicht von uns aus gegen die Welt, sondern von
der Welt aus uns entgegen projiziert wiirden. Mit anderen Worten: Wir
sind programmiert, nicht durch die Bilder die Welt zu sehen, sondern
die Welt als einen Kontext von Bildern zu sehen.®

Das mythisch-magische Bewusstsein erkennt nicht die Distanz zwischen
Bild und Objekt, zwischen Objekt und Symbol:

Fur Menschen, welche sich der Konventionalitdt der Bildercodes nicht
bewusst sind, ist die Welt nicht so strukturiert, als ob sie in Bildern
dargestellt werden konnte, sondern sie ist tatsachlich in Bildern dar-
stellbar, und das heifdt: sie ist szenisch. Sie konnen daher zwischen
einer >wirklichen« und einer >imagindren« Welt nicht unterschneiden:
die Bilderwelt ist fur sie die wirkliche Welt, aus der zwei Dimensio-
nen abstrahiert wurden: sie ist die erstarrte Oberfliche (die >Haut«)
der Wirklichkeit.”

Im mythischen Bewusstsein wirkt also das Symbolische in seiner Aus-
drucksfunktion, und das Bild ist die fiir diese Bewusstseinsform konge-
nialste Vermittlung zwischen dem Selbst und der Welt, eben weil in der
Oberfliche des Bildes eine Einheit und Sinnfille konvergiert, die es er-
laubt, die sonst fremd bliebende Einheit und Sinnfille der Welt zu se-
hen. Die Ausdruckskraft der mythischen Welt »programmiert< und >wird
programmiert« durch die Ausdruckskraft des Bildes: »Das >Bild« stellt
die >Sache« nicht dar — es ist die Sache; es vertritt sie nicht nur, son-
dern es wirkt gleich ihr, so dafs es sie in ihrer unmittelbaren Gegenwart

5 »Der Mensch wird aus der »Welt« verstofSen (Verfremdung I), versucht, den
klaffenden Abgrund durch die Projektion von Bildern zu tiberbriicken, und
dank des Feedback zwischen Existenz und Bild gewinnt er einen Stand-
punkt zur >Welt« (magisches BewufStsein)«. (Vilém Flusser, Kommunikolo-
gie, Frankfurt am Main: Fischer 2000, S. 107).

6  Flusser, Fiir eine Philosophie der Fotografie, S. 117.

7 Flusser, Kommunikologie, S. 117.

184

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINE RUCKKEHR ZUM MYTHOS?

ersetzt«.® Der funktionale Unterschied zwischen mythischem Bewusst-
sein und modernem Bewusstsein liegt gerade darin, dass die Welt nicht
als Abstraktion verstanden wird, sondern als Konkretion zwischen ih-
ren konstituierenden Elementen, d.h. zwischen dem Selbst, den Ereig-
nissen und der Welt.> Nach Cassirer gibt es in der symbolischen Form
des Mythos keinen Abstand oder Unterschied zwischen der idealen und
der realen Ebene.

Wenn die Linearitit des geschriebenen Wortes zum vorherrschenden
Code einer Kultur wird, kommt es zu jener Verschiebung vom »Grei-
fen« zum »Begreifen«, die das Einfugen eines idealen Keils zwischen das
Selbst und die Welt mit sich bringt, sodass das Bild als Symbol oder Al-
legorie verstanden und somit entmythologisiert wird: »Es geht um ein
Ubersetzen von Vorstellungen in Begriffe, um ein >Erkliren< der Bilder,
ein Zerfasern der Bildflichen, ein Reduzieren der Bilder auf die Eindi-
mensionalitdt der Zeile. Dank ihm entsteht das konzeptuelle Universum
der Texte, der Rechnungen, der Erzahlung und Erklarungen, welche als
Projekte fiir nicht magisches Handeln dienen«.*

Fur Flusser, der in den Anfiangen der so genannten digitalen Revoluti-
on schrieb, vollzog sich ein solcher kultureller Wandel mit dem Aufkom-
men dessen, was er als »technische Bilder« bezeichnet: Bilder, die durch
technische Apparate wie Fotografie, Video und digitale Abbildungen er-
zeugt werden.™ Die Massifizierung der technischen Bilder hat in der Tat
zu einer Krise des textuellen Codes gefuhrt: » Die Texte haben sich jingst
als unzuganglich erwiesen. Sie erlauben keine weiteren Bildvermittlun-
gen mehr, sie sind unanschaulich geworden. Und sie zerfallen zu Punkt-
elementen, welche gerafft werden miussen. Es ist die Stufe des Kalkulie-
rens und des Komputierens. Auf ihr stehen die technischen Bilder«.™ Die

Cassirer, Die Philosophie der symbolischen Form, Bd. 11, S. 47.

»In diesem Zuge erweist sich das mythische Denken als >konkretes< Den-
ken im eigentlichen Wortsinne: Was immer es ergreift, das erfihrt selbst eine
eigenartige Konkretion, es wachst miteinander zusammen.« (Cassirer, Die
Philosophie der symbolischen Form, Bd. 11, S. 77-78).

10 Vilém Flusser, Ins Universum der technischen Bilder, Gottingen: European
Photography 1999, S. 13.

11 »Definitionsvorschlags firr den Begriff >Technobild«: Technobilder sind Fla-
chen, die mit Symbolen bedeckt sind, welche Symbole linearer Text bedeu-
ten. [...] Aber da Technobilder, wie alle Bilder, Symbole sind, ist es fiir sie
charakteristisch, Bedeutung zu besitzen, allerdings eine von allen anderen
Bildern unterschiedene Bedeutung: Sie bedeuten nicht Szene, sondern Be-
griffe. Ontologisch stehen sie auf einer ganz anderen Stufe als alle anderen
Bilder und haben eine ganz andere Genese als sie. Sie sind ein revolutionir
neuer Code.« (Flusser, Kommunikologie, S. 139-140).

12 Flusser, Ins Universum der technischen Bilder, S. 11. Vgl. dazu: Flusser,
Kommunikologie, S. 106-110.

185

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIGITALE WELT UND DIE MYTHISCHE WELT

zunehmende Dominanz bis hin zur heutigen Hegemonie der technischen
Bilder bringt eine Revolution mit sich, im Sinne einer Kreisbewegung, die
zu etwas Vorangegangenem (dem Bild) zuriickkehrt, das dann allerdings
Zige radikaler Neuheit und Differenz trigt: Technische Bilder bringen
das Subjekt zuriick in eine mythische Haltung gegentiber der Welt, aber
ausgehend von anderen Pramissen, die vor allem technisch sind. In der
symbolischen Form der digitalen Welt leben wir in Bilderwelten, die von
Apparaten programmiert und produziert werden und die letztendlich ihr
Subjekt produzieren und programmieren.

Flusser schreibt iiber die Beziehung zwischen dem Empfinger und
dem Fernsehen und liefert damit eine nach wie vor hochaktuelle Analyse:

Sonach weifs er, daf$ zwischen Bedeutung und Bedeutetem ein kostspieli-
ger Prozefs liegt, der von jemandem bezahlt wird, und daf$ dieser Jemand
ein Interesse daran haben mufS, welche Botschaft als Endprodukt dieses
Prozesses herauskommt. Der magische Charakter der Kiste 1463t den Em-
fanger (sic!) dieses Wissen fiir den Augenblick des Empfangs vergessen. Er
liefSt die Botschaft der Kiste als direkte Vermittlung (» Medium«) zwischen
sich und den Ereignissen in der Welt dort draufSen. [...] Die Welt erscheint
dem Empfanger durchs Fernsehen als eine Serie zum Teil fur ihn verbor-
gener Imperative, also, laut Kelsen, »magisch-mythisch«. Nur liegen diese
Imperative im Interesse der Besitzer des Fernsehsystems, nicht in irgend-
einer » Transzendenz«. Dies fihrt zur Verdinglichung (»Reifikation«) und
Verwerkzeugung (»Instrumentalisierung«) des Empfangers, und dies ist
im Grunde das Motiv aller Fernsehbotschaft.™

Die Aussetzung des Bewusstseins in Bezug auf die Produktion und die
technische Vermittlung von Fernsehbildern findet auch angesichts der
technischen Bilder statt, die unseren Alltag uberschwemmen, angefan-
gen bei denen, die auf unseren Computer- und Handybildschirmen auf-
tauchen. Diese Aussetzung des Bewusstseins wird deswegen zu einem
bewussten Ignorieren der Vermittlung, der Kiinstlichkeit und der Mo-
dellierbarkeit dieser Bilder, weil die digitale Welt die Nahe von, die Un-
mittelbarkeit zu und damit das Eintauchen in Bilder sucht, die so pro-
grammiert sind, dass sie als die Realitdt wahrgenommen werden. Wie
im vierten Kapitel gezeigt, konstituiert sich ein wesentlicher Teil der di-
gitalen Welt um technische Bilder, die die Transparenz des mythischen
Bildes und damit eine Riickkehr zu dessen Funktion und Ausdrucks-
weise anstreben. Im Gegensatz zu den von Flusser als traditionell de-
finierten Bildern hingt der unmittelbarer Zugriff dieser Bilder auf die
Wirklichkeit jedoch nicht von der Koinzidenz zwischen Bild und Welt
ab, wie beim mythischen Bewusstsein, sondern vom Bewusstsein einer
technischen Vermittlung — etwa des Algorithmus —, der gerade weil er
eine gewisse Autonomie gegeniiber seinem menschlichen Programmierer

13 Flusser, Medienkultur, S. 108-109.

186

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINE RUCKKEHR ZUM MYTHOS?

besitzt, die Welt auflerhalb der begrenzten menschlichen Wahrnehmung
und Vermittlung zu erfassen vermag. Wahrend traditionelle Bilder » An-
schauungen von Gegenstinden« sind, sind technische Bilder stattdes-
sen »Komputationen von Begriffen«.™ Sie versprechen, und in gewissem
Mafle gelingt es ihnen auch, das Reale »auflerhalb« der menschlichen
Wahrnehmung zu finden.

Die Mythizitit der digitalen Welt steht in direktem Zusammenhang
mit ihrer ikonischen Dimension, vor allem weil die Bilder selbst, nattir-
lich auch die technischen Bilder, ihre Macht und Wirkungsmacht vor al-
lem in der Funktion des Ausdrucks und der Darstellung entfalten und
damit eine wirkliche Verschiebung der Artikulationsbedingungen des
Symbolischen bewirken. Die Aggressivitit der Bilder zeigt sich — wie
Flusser selbst andeutet — in ihrem Riickschlag® auf den Menschen, der
sie produziert und konsumiert: In ihrer expressiven und einnehmenden
Kraft sind Bilder hochgradig emotional und bedeutungsvoll aufgeladen
und binden uns daher mit hoher Intensitit, aber geringerer Freiheit ein.
Es gibt inzwischen unzihlige Beispiele fur die emotionale und anstecken-
de Kraft von Bildern in unserer digitalen Kultur: allen voran die Fahig-
keit von Bildern, Videos, Memes, Tiktoks usw., viral zu gehen und un-
abhingig sowohl von dem kulturellen Kontext, in dem sie produziert
wurden, als auch von ihrem Inhalt, der so trivial sein kann wie ein neues
Kosmetikprodukt, ein neuer Trend usw. oder kontrovers und politisch,
hoch relevant zu werden. Und es ist sicherlich bezeichnend, dass ein we-
sentlicher Teil der dazu gehorigen Erfahrung darin besteht, sich selbst
zu filmen, zu fotografieren, kurz, Beweise dafiir zu produzieren und zu
teilen, dass man beteiligt ist, dass man ein aktiver Teil der kulturellen
Riickkopplungsschleife ist.*¢

14 Flusser, Ins Universum der technischen Bilder, S. 14.

15 Fir eine Analyse der Art und Weise, wie Flusser den Riickschlag von Bil-
dern versteht und theoretisiert, siehe: Francesco Restuccia, Il contrattacco
delle immagini. Tecnica, media e idolatria a partire da Vilém Flusser, Mila-
no: Meltemi 2021.

16 FEines der markantesten Beispiele der jiingeren Geschichte ist zweifellos die
Erstiirmung des Kapitols in Washington am 6. Januar 2021, die als die Ver-
wicklung und Inszenierung einer kollektiven Halluzination betrachtet werden
kann, an der Millionen von Menschen teilnahmen und die gerade durch die
Verwendung von Memes, Gifs, Videos usw. verbreitet wurde. Diese Inhalte
reproduzierten und bestitigten in einer Schleife halluzinierter Referenzialitit
die Thesen und vor allem die Gefiihle, die der Verschworungstheorie (oder
besser: den Theorien) zugrunde lagen, die um QAnon entstanden waren. Die
Brutstitte vieler Memes und Inhalte, die die Themen der amerikanischen ex-
tremen Rechten mit der Welt der Verschworungen verbinden, waren Image-
Board-Sites wie g4chan und 8chan. Auf diesen Sites entstand die als meme
magic bekannte Vorstellung, dass bestimmte Memes die Macht haben, in der

187

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIGITALE WELT UND DIE MYTHISCHE WELT

6.2 Die mythische Atmosphare der digitalen Welt

So sehr technische Bilder die mythische Ausdruckskraft wieder auf die
Bithne bringen mogen, die digitale Welt ist keine mythische Welt und das
digitale Bewusstsein kein mythisches Bewusstsein. Die doppelte Dyna-
mik der digitalen Welt erfordert die Fahigkeit zur Immersion ebenso wie
zur Abstraktion; technische Bilder konnen Unmittelbarkeit und Trans-
parenz ebenso anstreben wie Hyper-Mediation und Opazitit. Die digi-
tale Welt bringt also eine Vielzahl von erkenntnistheoretischen und is-
thetischen Bewegungen mit sich, die sich weder auf die mythische noch
auf die moderne Lebensform reduzieren lassen; was sich vielmehr kon-
kretisiert, ist eine alternative symbolische Form, die bestimmte Katego-
rien und Merkmale der mythischen Welt in einen anderen und nie da-
gewesenen Moglichkeitshorizont holt. Die digitale Welt kann nicht im
Sinne einer Riickkehr zum Mythischen beschrieben und darauf reduziert
werden. Aber die Berithrungspunkte zwischen den beiden symbolischen
Formen sind zahlreich und vor allem bedeutsam. Auch wenn es sich um
zwei unterschiedliche symbolische Formen handelt, die inkommensura-
bel sind, wohnt der digitalen Welt — unter den gegenwirtigen Bedingun-
gen — ein mythischer Zug inne bzw. eine mythische Atmosphare.

Wie im ersten Kapitel erortert, kann die mythische Welt nur als von je-
der Form der Teleologie und der evolutionaren Position losgelost verstan-
den werden. Der Mythos stellt keine primitive Form dar, weder in chro-
nologischer noch in kognitiver Hinsicht, sondern eine, die sich von der
symbolischen Form des logisch-wissenschaftlichen Denkens unterscheidet
und unabhingig ist. Zugleich stellt er auch nicht die Negation der moder-
nen Rationalitit als naive und unreife Rationalitdt oder ~ddmonische« Irra-
tionalitit dar. Wie Blumenberg zeigt, wurde der Mythos im Wesentlichen
innerhalb der »antithetischen metaphorischen Kategorien« von Terror
und Poesie verstanden, d.h. »als reiner Ausdruck der Passivitit dimoni-
scher Gebanntheit oder als imaginative Ausschweifung anthropomor-
pher Aneignung der Welt und theomorpher Steigerung des Menschen«.*?
Doch beide Kategorien tragen in ihrer Auseinandersetzung mit dem My-
thos insofern eine Bringschuld, als sie ihn als archaische, dimonische oder

realen Welt Wirklichkeit zu werden. Die meme magic ist ein aktuelles Beispiel
fiir eine sehr populdre und zeitgenossische Art von Bildern (aufSerhalb eines
direkt religiosen oder spirituellen Kontextes), die auf eine expressive und ma-
gische Dimension zuriickgreifen, in der das Bild, das vom eikon zum eidolon
wird, einen direkten und konkreten Einfluss auf die Realitit hat — mit der da-
raus resultierenden Fihigkeit und Macht, sie zu verandern und zu kontrollie-
ren. (Vgl dazu: https:/knowyourmeme.com/memes/meme-magic).

17 Hans Blumenberg, » Wirklichkeitsbegriff und Wirkungspotential des My-
thos«, in: Manfred Fuhrmann (Hg.), Terror und Spiel. Probleme der My-
thenrezeption, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag 1971, S. 13.

188

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://knowyourmeme.com/memes/meme-magic
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://knowyourmeme.com/memes/meme-magic

DIE MYTHISCHE ATMOSPHARE DER DIGITALEN WELT

poetische Form begreifen, die es entweder durch rationale Klarheit he-
roisch zu besiegen oder zu &dsthetisieren gilt: So oder so muss das Wech-
selspiel von Chaos und Phantasie unter die Agide der Vernunft gebracht
werden. Die Denkrichtung, die von Cassirer (und vor ihm iz nuce Schel-
ling) zu Blumenberg und Flusser fiihrt, erkennt dagegen im Mythos eine
alternative Existenzform (und damit auch Denkform) zur modernen, der
eine eigene Vernunft und eigene Kategorien zugestanden werden miissen.

Diese kurze Vorbemerkung soll noch einmal unterstreichen, dass die
mythische Atmosphire der digitalen Welt nicht dazu dient, eine Riick-
kehr des Irrationalen oder des naiven und magischen Glaubens an die
(zeitgenossischen) Technologien zu demonstrieren, auch wenn die Ver-
marktung neuer technologischer Produkte oft auf diese magische und
erstaunliche Dimension hinweist. Vielmehr geht es um die weitaus rele-
vantere Tatsache, dass in der digitalen Welt mit einer Form von Rationa-
litat und Subjektivitit operiert wird, die einige entscheidende Ziige gera-
de der mythischen Rationalitat und Subjektivitit entlehnt.

Erzeugt wird die mythische Atmosphire von Immersion und Netz-
werk, verstanden als operative Metaphern der digitalen Welt. Sie schaf-
fen einen neuen Horizont der Verstindlichkeit und Erfahrbarkeit der
Welt fiir das digitale Subjekt: In den Gefithlsraum eingetaucht zu sein
und gleichzeitig anonymer Knoten des Netzwerks zu sein, bewirkt fiir
das Subjekt eine Veranderung der Position gegentiber dem Realen, das
es bewohnt und von dem es immer weniger glaubt, es kontrollieren, be-
einflussen und verstehen zu konnen. Im Gegensatz zur Metapher der
Welt als Buch, die die Moglichkeit ihrer Lesbarkeit und damit ihres Ver-
stehens, wenn nicht gar ihrer Beherrschung einschliefSt, lassen die Meta-
phern der Immersion und des Netzwerks keinen Subjekt-Helden zu, der
das Objekt »Welt« rational entschliisselt, sondern nur ein verflussigtes
Subjekt, das nur noch in Beziehung, in Relation existiert: als ein affektiv
in den Gefiihlsraum involviertes Subjekt oder als ein Knoten (node), der,
um zu existieren, um im Netzwerk zu sein, zumindest eine Kante (edge),
eine Beziehung zu einem anderen Knoten haben muss.™®

18 In diesem Zusammenhang ist es sicherlich wichtig festzustellen, dass die Re-
lationalitdt und Situiertheit des Subjekts mitunter die wichtigsten »Entde-
ckungen« der feministischen und dekolonialen Kritik gegentiber der moder-
nen Idee des universellen Subjekts darstellen und somit auch das Potenzial
fiir Widerstand und Kritik an dieser Eigenschaft des digitalen Subjekts auf-
zeigen. Gleichzeitig basiert, wie Pellizzoni in Ontological Politics in a Dis-
posable World feststellt, auch das neoliberale Subjekt genau auf der Idee der
Fluiditdt und Relationalitit, sodass eine ungewollte Komplizenschaft zwi-
schen sozialen Theorien (ontological turns) und neoliberaler Ausbeutungs-
politik aufgezeigt werden kann. Vgl. Luigi Pellizzoni, Ontological Politics
in a Disposable World. The New Mastery of Nature, Farnham-Burligton:
Ashgate 20135.

189

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIGITALE WELT UND DIE MYTHISCHE WELT
Die Technik des digitalen Mythos

Wie im vierten Kapitel definiert, ist der Gefithlsraum derjenige Raum,
der das digitale Subjekt moduliert und es in seine eigene Realitit ein-
schliefSt; er wird technisch und symbolisch durch die immersiven Logi-
ken produziert, die digitalen Formen von Macht und Gouvernementali-
tdt ebenso innewohnen wie den computationalen Technologien, die in
diesen Formen entwickelt und gefordert werden. Die Vereinnahmung
des Subjekts durch den Gefithlsraum erweist sich als totalisierend, weil
sie auf die Prozesshaftigkeit des digitalen Subjekts selbst und — Miihl-
hofs Argumenten folgend — auf seine Fahigkeit, affizieren und affiziert zu
werden, einwirkt. Die durch die Datafizierung erst denk- und realisierba-
re technische Moglichkeit, die unbewussten und bewussten Spuren, die
das Subjekt in direkter oder indirekter Beziehung zum digitalen Raum
hinterlasst, zu sammeln, zu analysieren und zu verwerten, stellt den ent-
scheidenden — theoretischen, ethischen und pragmatischen — Punkt dar,
um den sich die Moglichkeiten und Potenziale des Verhiltnisses von
Mensch und Maschine drehen, sowie — unter den heutigen Bedingungen
— den Dreh- und Angelpunkt einer mythischen Technik, das heifSt einer
Technologie, die eine mythische Atmosphire erzeugt.

Die exponentielle Zunahme von Daten, die sich aus den immer tief-
ergehenden und sich stets erweiternden Moglichkeiten ihrer Erfassung
ergibt (z.B. Selbst-Tracking, Smartphones, Smartwatches, smart ob-
ject usw.), hat zwei komplementire Konsequenzen: Die erste ist die
zunehmende Unmoglichkeit fiir den Menschen, die immer autonomer
werdenden algorithmischen Prozesse zu kontrollieren und nachzuvoll-
ziehen: » Auf diese Weise formiert sich die bereits angesprochene Paral-
lelwelt der (algorithmischen) Maschinen als performative Infrastruktur
mit eigener, autooperativer Handlungsmachtigkeit«.' Die zweite be-
trifft den zunehmenden emotionalen und kognitiven Einfluss, den diese
Infrastruktur auf den Menschen ausiiben kann, denn je mehr die Pro-
zesshaftigkeit und Technizitit dieser Infrastruktur hinter der Intuitivi-
tat und Naturlichkeit der Interfaces verschwindet, desto mehr hort die
Beziehung zwischen Mensch und Maschine auf, operativ zu sein, und
wird emotional und affektiv.>> Wihrend der erste Punkt deutlich auf die

19 Gabriele Gramelsberger, Philosophie des Digitalen, S. 176.

20 In diesem Sinne ist die japanische Techno-Animisten-Kultur sicherlich von
Bedeutung. Dariiber hinaus untersuchen neuere Studien und Forschungs-
und Designbereiche das Potenzial einer animistischen Beziehung zu Com-
putertechnologien, insbesondere zu intelligenten Objekten. Vgl dazu: Jelte
Timmer, » Techno-Animism — When Technology Talks Back«, in: Liisa Jans-
sens (Hg.), The Art of Ethics in the Information Society, Amsterdam: Ams-
terdam University Press 2016, S. 132—137; Betti Marenko/Philipp van Al-
len, » Animistic design: »how to reimagine digital interaction between the

190

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE MYTHISCHE ATMOSPHARE DER DIGITALEN WELT

Inhumanitit des Netzes verweist, ist der zweite Punkt stattdessen in Be-
zug auf den immersiven Kontext des Gefiihlsraums zu analysieren, weil
er eine weitere und grundlegende Facette hinzufiigt, namlich die Fein-
heit, mit der die computationalen Technologien durch die Stimulierung
der Affektivitidt des Subjekts eine Beziehung zwischen Ich und Welt im
Verhiltnis von Ich und Du, nicht Ich und Es, herstellen. Nudging, die
Personalisierung von Inhalten auf Plattformen, Kaufempfehlungen auf
Amazon, rating, gamification, Vorschlidge iiber Musik ebenso wie tiber
Menschen, mit denen man neue soziale Kontakte kniipfen kann, sind
nur einige der moglichen Beispiele fur die Art und Weise, wie Algorith-
men uns einen digitalen Raum présentieren, der uns — oft buchstiblich
— beim Namen nennt.>*

In ihrer immersiven Dynamik konstituiert die digitale Welt Umgebun-
gen, die direkt zum Subjekt sprechen und es ebenso stimulieren, aktivie-
ren und verfithren wie betiuben und kontrollieren sollen. Ahnlich wie
in der mythischen Welt steht alles in direkter Beziehung zum Ich, alles
ist von den Winschen und Impulsen des Subjekts gefarbt, weil der Ge-
fithlsraum fiir es moduliert und personalisiert ist:

What appears on the screen of our computer or smartphone, or what
our personal assistant tells us, instead, is different from what anyone
else receives. We are addressed by name and informed about restaurants
and happenings in our surroundings, or about sporting events that may
interest us; we are notified of our appointments, of traffic conditions on
the routes we take, or of birthdays of friends and relatives; we receive
music playlists and movie suggestions matching our tastes. We come to
know what happens in the world through the tailored format of our
news feed, and when we look for information, Google presents us with
results especially selected for us — as well as with a multitude of com-
mercial ads that are supposed to specifically meet our wishes.**

Und doch korrespondiert diese Ich-Interpellation des in den Gefiihls-
raum eingetauchten Subjekts mit der gleichzeitigen Gleichgiiltigkeit der
algorithmischen Infrastruktur des Netzes ihm gegentiber: Die im Ge-
fithlsraum eingesetzte Hyper-Subjektivitit und Emotionalitit ist das Er-
gebnis der Veredelung von Algorithmen und computationaler Prozesse,

human and the nonhuman««, Digital Creativity (2016/ 27:1), S. 52—70;
Victor J. Krebs, »Digital Animism: Towards a New Materialism«, Religions
(2023/14), S. 264.

21 Die Bedeutung des »Du« im Marketing rund um Computer und Internet
war der Grund, warum das Time Magazine dieses » You«, das uns sowohl
anspricht als auch anonymisiert, zur Person des Jahres 2006 ernannte. Vgl
dazu: https://en.wikipedia.org/wiki/You_(Time_Person_of_the_Year).

22 Elena Esposito, Artificial Communication. How Algorithms Produce Social
Intelligence, Cambridge - London: The MIT Press 2022, S. 47.

191

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://en.wikipedia.org/wiki/You_(Time_Person_of_the_Year)
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://en.wikipedia.org/wiki/You_(Time_Person_of_the_Year)

DIE DIGITALE WELT UND DIE MYTHISCHE WELT

die das Subjekt nicht verstehen oder berticksichtigen.*s Was am Subjekt
wertvoll ist und belohnt wird, ist nicht seine individuelle Einzigartigkeit,
sondern das, was es anderen dhnlich macht und damit innerhalb eines
Gefiihlsraums gruppierbar, definierbar und zuordenbar.>+ Was ein Sub-
jekt einem anderen dhnlich macht, ist also viel wichtiger und vor allem
wertvoller als das, was es einzigartig macht, ja die Kontingenz, die die
Individualitiat mit sich bringt, muss minimiert werden, sie ist eine Ge-
genindikation des Subjekts, nicht einer seiner Vorziige.>s Auch in die-
sem Sinne dhnelt das immersive Subjekt dem mythischen Subjekt, denn
im Gefiihlsraum ist das Subjekt, das Ich, vollig deckungsgleich und aus-
tauschbar mit seinem Handeln und mit den Spuren, die dieses Handeln
in der digitalen Welt hinterlasst:

Hier liegt der Kern der magischen Weltsicht, die mit dieser Atmosphire
des Wirkens ganz gesittigt ist, ja die selbst nichts anderes als eine Uber-
setzung und Umsetzung der Welt der subjektiven Affekte und Triebe in
ein sinnlich-objektives Dasein ist. Die erste Kraft, mit der der Mensch
sich als ein Eigenes und Selbstindiges den Dingen gegeniiberstellt, ist
die Kraft des Wunsches.*¢

23 »Nothing is personal in these forms of personalization. Our identifications
do not rely on our essential features or on the inherent characteristics by
which we recognize ourselves. The focus shifts to our history of interac-
tions with the web, and to identifications that are rather »made for us«
through statistical models based on sensors and on web use. Even if these
digital identities start from the active behavior of users on the web, the role
of their subjects ends up in a form of »interpassivity« in which individuals
are »enacted« as »data doubles« they do not control. The resulting form of
individuality is deeply different from the modern one in which everyone ac-
tively observes, tests, and recognizes his or her specificity: »on personalized
platforms there are in fact no individuals, but only ways of seeing people as
individuals. « Esposito, Artificial Communication, S. 6o.

24 Chun hat das Konzept der Homophilie vorgeschlagen, um die SchliefSung
von Nutzern in »Eko Kammers« und »Filter Blasen« zu beschreiben, eine
SchliefSung, die letztendlich normative und disziplinarische Konsequenzen
hat. Vgl dazu: Wendy H.K. Chun, » Queering Homophily. Muster der Netz-
werkanalyse«, Zeitschrift fiir Medienwissenschaften (2018/18),S. 131-148
und Dies., Discriminating Data Correlation, Neighborhoods, and the New
Politics of Recognition, Cambridge: MIT Press 2021. Zur Definition von
Filterblasen: Eli Pariser, Filter Bubble; zur Definition von Eko Kammer: Ci-
nelli et al., The Echo Chambers Effect on Social Media.

25 Fir eine Analyse, wie die Kontingenz des Individuums durch computatio-
nale Prozesse eingefithrt wird, siehe: Esposito, Artificial Communication,
Kapitel 4; Yuk Hui, Recursivity and Contingency, London-New York: Row-
man & Littlefield 2019.

26 Cassirer, Die Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 11, S. 183.

192

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE MYTHISCHE ATMOSPHARE DER DIGITALEN WELT

In diesem Sinne erhoht die Hyper-Individualisierung des Gefihlsraums
nicht die Kontrolle des Subjekts tiber sein Reales, sondern im Gegenteil:
gerade weil dieses Reale ihm dhnelt, kontrolliert es ihn schliefSlich. Ganz
dhnlich gehen Hyper-Individualisierung und Personalisierung mit Ent-
Individualisierung und Ent-Personalisierung einher. Das Handeln des
Subjekts im Gefiithlsraum impliziert, dass das Subjekt durch den Ge-
fithlsraum gehandelt wird.

Wie bereits geschrieben, wird durch die Autonomie der Algorithmen
die Distanz zwischen dem Interface, dem fiir den Nutzer Zuginglichen
und Interaktionsfihigen, und dem Subface,>” das stattdessen aufgrund
seiner technischen, aber auch kognitiven Unzuginglichkeit dem Nutzer
verborgen bleibt, zunehmend unuiberbriickbar und immer weniger the-
matisiert.

Die technische und materielle Komplexitit der computationalen Pro-
zesse verschwindet nicht nur hinter den glatten Oberflachen der Bild-
schirme und den naturalisierten Interaktionen, die wir mit den Geriten
haben (z.B. Sprachsteuerung), sondern sie wird durch das Versinken hin-
ter dem Interface zum »Verborgenen« in unserer alltdglichen Beziehung
zur Maschine. In dieser Dynamik ihres Versteckens verldsst der techni-
schen Komplexitit die Sphire des »Mandvrierbaren« und Denkbaren
fiir die absolute Mehrheit der Subjekte. In diesem Sinne hat eine »Ver-
bergung« der technischen Dimension in der Erfahrung des Nutzers statt-
gefunden, die sowohl konkret und operativ — man muss z.B. keine Com-
puterkenntnisse haben, um digitale Gerate nutzen zu konnen — als auch
ideal ist. Die Abschaffung der technischen Dimension in unserer Bezie-
hung zu ihr und in unserem Umgang mit ihr fillt mit einer Abschaffung
des Menschen aus dem Funktionshorizont der Maschine zusammen:

Dies ist der Fall, wenn das Digitale phanomenologisch — also aus der
Perspektive des Menschen betrachtet — unterschwellig respektive latent
wird oder durch die Autonomie der (unzuginglichen) autooperativen
Gegebenheit ganz aus unserem Gesichtskreis entschwindet. In anderen
Worten: War die bildgewaltige Teletechnologie des 20. Jahrhunderts
eher phinomenologisch-anthropozentrisch orientiert, so 16st sich diese
Orientierung in Richtung einer abgeschlossenen Parallelwelt der Ma-
schinen auf. Die Kontrolle dieser Parallelwelt wird ebenfalls zunehmend
an intelligente Algorithmen delegiert, ohne uns — und das ist entschei-
dend - aus der digitalen Wirklichkeit zu entkoppeln.®

27 Vgl. Frieder Nake, Surface, Interface, Subface: Three Cases of Interaction
and One Concept, in: Uwe Seifert et al. (Hg.), Paradoxes of Interactivity:
Perspectives for Media Theory, Human-Computer Interaction, and Artistic
Investigations, Bielefeld: Transcript Verlag 2008, S. 92-109.

28 Gramelsberger, Philosophie des Digitalen, S. 179.

193

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIGITALE WELT UND DIE MYTHISCHE WELT

Diese phanomenologische Entfernung und das Auftauchen einer paralle-
len algorithmischen Welt erzeugen und stimulieren eine mythische Atmo-
sphire, in der der Algorithmus zunehmend zum absolut Anderen wird,
das ebenso gefiirchtet wie verehrt werden muss. In diesem Zusammen-
hang ist es interessant, die programmatische Art und Weise zu beobach-
ten, in der Begriffe aus dem semantischen Feld des Magischen und Uber-
natiirlichen in die Erzahlung tiber Algorithmen und kiinstliche Intelligenz
eingegangen sind. Der Diskurs um hochaktuelle Themen wie den Einsatz
von maschinellem Lernen und kinstlicher Intelligenz, LLMs usw. ist zu-
tiefst von einem Narrativ gepragt, das einerseits Technologien anthropo-
morphisiert, indem es beispielsweise hinter jedem technischen Fortschritt
die Entstehung von Bewusstsein sucht, und sie andererseits entfremdet,
d.h. zunehmend der menschlichen Kontrolle und Verantwortung entzieht.
Auf diese Weise wird der technische Diskurs zu einem mythischen Dis-
kurs, der die hegemonialen Kontroll- und Entwicklungsrichtungen der
gegenwartigen Technologien festigt und unterstiitzt und die materielle
und ideelle Moglichkeit, andere Technologien und andere Beziehungsfor-
men zu denken und zu programmieren, zunehmend aushohlt.

Wir stehen vor einem neuen Moment dessen, was Cassirer mit gro-
Ber Klarheit als »technique of mythical thought« bezeichnet hat. Cassi-
rer weiter: »myths were invented and manufactured in the same sense
and according to the same methods as machine guns or airplanes. And
they were used for the same purpose, for internal and external warfa-
re«.* Zum modernen Politiker a la Trump gesellt sich nun der Techno-
logie-Guru g la Musk: »He had to be a homo magus and a homo faber
at the same time. He was the spokesman for and the priest of a new and
entirely irrational and mysterious religion. But if he and his collabora-
tors had to defend and propagate this irrational religion, they were by
no means irrational«.3° Der technisierte Mythos unserer Zeit bringt neue
Zauberer und vates publici hervor, die zugleich Triger der technologi-
schen Revolution sowie ihrer unvermeidlichen und tiberlegenen Ratio-
nalitit sind. Der heilige Terror gegeniiber den Technologien, die sie selbst
entwickeln, finanzieren und implementieren, ist eines der Symptome der
zeitgenossischen mythischen Denktechnik.3' Die techno-mythische Vi-
sion der digitalen Welt ist jedoch um zwei zentrale und miteinander

29 Cassirer, » The Technique of our Modern Political Myths«, S. 253.

30 Ebd.

31 Ein gutes Beispiel dafir ist der offene Brief des Future of Life Institute vom
Mirz 2023, in dem eine mindestens sechsmonatige Denkpause in Bezug
auf die Entwicklung von KI-Systemen in Verbindung mit LLMs (GPT-4) ge-
fordert wird: https:/futureofife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/.
Ein weiteres Beispiel ist der Diskurs tiber die Singularitit, vgl. dazu: Nick
Bostrom, Superintelligence: Paths, Dangers, Strategies, Oxford: Oxford Uni-
versity Press 2016.

194

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/
https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/
https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/

DIE MYTHISCHE ATMOSPHARE DER DIGITALEN WELT

verbundene zeitgenossische Ambitionen herum gefestigt: die totale Da-
tafizierung und Digitalisierung der Realitdt und die Notwendigkeit der
Vorhersage als Regierungstechnik.

Wie Florian Piischel in »Big Data und die Riickkehr des Positivismus«
vorschlagt, bringt der technologische Prozess der Datafizierung der Re-
alitdt, d.h. die Sammlung und Analyse von Daten, die Annahmen und
Programme der positivistischen Philosophie wieder in Schwung und in
die Aktualitdt zuriick; vor allem betrifft das die Vorstellung, dass nur das
Quantifizierbare verifizierbar und daher wissbar ist, und zwar mittels
der konsequenten Formulierung eines reduktionistischen Programms,
das jeden Bereich des Wissens auf die axiomatische Strenge der Physik
bringt.>* Eine dhnliche Reduktion strebt auch der Datenpositivismus an,
der die Komplexitit der Wirklichkeit in den Operationen des Sammelns,
Analysierens und Verarbeitens von Daten vereinheitlichen will, um da-
raus Informationen und Erkenntnisse tiber alle moglichen Aspekte der
Welt abzuleiten: Das Projekt der Vereinheitlichung des Wissens tiber die
Welt wird automatisiert und an Prozesse wie Mustererkennung, statis-
tische Modellierung, Data Mining, Wissensentdeckung, pradiktive Ana-
lytik, Data Science, adaptive Systeme usw. delegiert, die dank der immer
grofseren Datenmenge und der immer hoheren Prozessierungsgeschwin-
digkeit dieser Daten auch immer besser funktionieren. Die hegemoniale
und positive Form des Wissens wird so zu einem stochastischen und pra-
diktiven Wissen iiber das Quantifizierbare: Die Daten sind jedoch nicht
Objekte fiir den Menschen, sondern Zeichen fiir die Maschine, sodass
wir von der Lesbarkeit der Welt fir den Menschen zur Lesbarkeit der
Welt durch die Maschine iibergehen.3s Die epistemische Annahme lautet
in diesem Kontext wie folgt: »that the more data we have, the more we
can learn. No data? Nothing to learn. Big data? Lots to learn«.3* So ist

32 Florian Piischel, »Big Data und die Riickkehr des Positivismus. Zum gesell-
schaftlichen Umgang mit Daten«, Mediale Kontrolle unter Beobachtung.
Datenkritik, Jg. 3 (2014/1), S. 1-23.

33 Uber den Begriff der Maschinelesbarkeit: Gramerlsberger, Philosophie des
Digitalen; dies., »Phinomenologisch-anthropologische Grundprobleme des
Digitalen. Eine philosophische Analyse der Maschinenlesbarkeit«, in: Sybil-
le Kramer/Jorg Noller (Hg.), Was ist digitale Philosophie. Phinomene, For-
men und Methode, Paderborn: Brill-Mentis 2024, S. 3 1—47; Sybille Kramer,
»Von der >Lesbarkeit der Welt> (Blumenberg) zur -Maschinenlesbarkeit der
Datenkorporac. Sind die Digital Humanities genuiner Teil der Geisteswis-
senschaften?«, in: Tobias Holischka et al. (Hg.), Digitalisierung als Trans-
formation? Perspektiven aus Ethik, Philosophie und Theologie, Stuttgart:
J.B. Metzler 2022, S. 45-64.

34 Pedro Domingos, The Master Algorithm. How the Quest for the Ultimate
Learning Machine Will Remake Our World, New York: Basic Books 20135,
S.7.

195

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIGITALE WELT UND DIE MYTHISCHE WELT

es zu einer wahren — technologischen, wirtschaftlichen und politischen
— Agenda unserer Zeit geworden, den Master-Algorithmus zu schreiben,
der in der Lage ist, alles zu erklaren, weil er die (quantifizierte) Gesamt-
heit der Realitit verarbeitet: » What we really want is a single algorithm
combining the key features of all of them: the ultimate master algorithm.
For some this is an unattainable dream, but for many of us in machine
learning, it’s what puts a twinkle in our eye and keeps us working late
into the night. If it exists, the Master Algorithm can derive all knowledge
in the world — past, present, and future — from data«.3s Der »eschatolo-
gische Traum« vom Master-Algorithmus geht von einer absoluten Uber-
einstimmung zwischen den Daten, die tiber die Welt gesammelt werden,
und der Welt selbst aus. Wenn diese Ubereinstimmung des Quantifizier-
baren mit dem Existierenden und Wissbaren das reduktionistische Pro-
jekt des Positivismus wieder in Gang bringt, bedeutet dies jedoch auch
den Zusammenbruch der Distanz zwischen dem Bild-der-Welt und der
Welt, der fiir die expressive Artikulation der mythischen Welt typisch
ist: Wenn es in der mythischen Vision keinen Unterschied zwischen dem
Bild und der Welt gibt, gibt es in der techno-mythischen Vision der digi-
talen Welt zumindest operativ keinen Unterschied zwischen den Daten
und der Welt. Es ist diese techno-mythische Instanz, die den Diskurs tiber
und die Entwicklung von computationalen Technologien produziert und
programmiert, welche gleichzeitig sowohl die mythische Atmosphire als
auch den positivistischen Rationalismus der digitalen Welt pragen:

35 Domingos, The Master Algorithm, S. xvii—xviii. Domingos’ Buch ist ein
perfektes Beispiel fiir die bereits erwiahnte Technik und Technisierung
des mythischen Denkens: Die Sprache ist informell, scharfsinnig und vol-
ler Metaphern aus dem semantischen Bereich der Magie und des Myth-
ischen, gleichzeitig ist es ein Buch, das sowohl ein Publikum von Techni-
kern und Programmierern als auch ein allgemeineres Publikum ansprechen
will. Dariiber hinaus ist es von einiger Bedeutung, dass das Buch zu einem
Bestseller wurde, nachdem Bill Gates es zusammen mit Nick Bostroms Buch
Superintelligence als unverzichtbare Lektiire firr das Verstindnis der KI und
der damit verbundenen Herausforderungen empfohlen hatte und nach-
dem es in der Bibliothek von Xi Jinping, dem Prasidenten Chinas, entdeckt
worden war. Das Interesse und die Begeisterung zweier aufSerst einflussreich-
er und méchtiger Personlichkeiten fiir Domingos’ Buch ist ein Hinweise auf
die Konvergenz des Techno-Mythos mit privaten und staatlichen Formen
der Kontrolle und Macht. Vgl: Thu-Huong Ha, »Bill Gates says these are
the two books we should all read to understand Al«, gqz.com 03.06.2016:
https://qz.com/6983 3 4/bill-gates-says-these-are-the-two-books-we-should-
all-read-to-understand-ai; Zheping Huang, »These are the two books
that are helping Xi Jinping understand Al«, qz.com 03.01.2018: http:/
qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-
helping-chinas-xi-jinping-understand-ai.

196

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://qz.com/698334/bill-gates-says-these-are-the-two-books-we-should-all-read-to-understand-ai
https://qz.com/698334/bill-gates-says-these-are-the-two-books-we-should-all-read-to-understand-ai
https://qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-helping-chinas-xi-jinping-understand-ai
https://qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-helping-chinas-xi-jinping-understand-ai
https://qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-helping-chinas-xi-jinping-understand-ai
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://qz.com/698334/bill-gates-says-these-are-the-two-books-we-should-all-read-to-understand-ai
https://qz.com/698334/bill-gates-says-these-are-the-two-books-we-should-all-read-to-understand-ai
https://qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-helping-chinas-xi-jinping-understand-ai
https://qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-helping-chinas-xi-jinping-understand-ai
https://qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-helping-chinas-xi-jinping-understand-ai

DIE MYTHISCHE ATMOSPHARE DER DIGITALEN WELT

Like a magic forest, your surroundings — virtual today, physical tomor-
row — rearrange themselves as you move through them. The path you
picked out between the trees and bushes grows into a road. Signs point-
ing the way spring up in the places where you got lost. These seeming-
ly magical technologies work because, at its core, machine learning is
about prediction: predicting what we want, the results of our actions,
how to achieve our goals, how the world will change.3¢

Die ars divinatoria ist der verfeinerte Ausdruck der in der mythischen
Welt aktiven Logik einer Rationalitit, die nach Korrelationen, Analogien
und Zeichen in einer anderen Bedeutungsordnung sucht, einer Ordnung,
die die Interpretation von Zeichen und nicht die Suche nach den >objek-
tiven< Ursachen der Ereignisse belohnt. Wie in der mythischen Welt ist
auch in der digitalen Welt die Vorhersage zu einer Notwendigkeit, wenn
nicht gar zu einer Pflicht geworden. Vorausschauendes Denken ist eine
entscheidende Fahigkeit unserer Zeit. In der digitalen Welt wird die ent-
scheidende Kunst der Weissagung nicht einem menschlichen Mitglied
der Gesellschaft tibertragen, sondern einem Algorithmus,?” der eine raf-
finierte und komplexe Arbeit der Vorhersage leistet:

These techniques, using statistical tools derived from probability cal-
culus, can be used for prediction, thereby contradicting the assumption
of the open, unpredictable future. In ancient times the structure of the
future appeared unknowable to humans but not to the gods; today the
future appears to be unknowable to humans, yet should be accessible
to algorithms.3®

Die von den Algorithmen durchgefihrte ars divinatoria ist nicht langer
ein anthropologisches Instrument, sondern wird zur operativen und pra-
diktiven Fahigkeit der Maschine: Auf diese Weise erhalt die algorithmi-
sche Vorhersage Objektivitit und Neutralitit oder zumindest die poten-
zielle Moglichkeit, zu einer Objektivitidt und Neutralitdt zu gelangen,
die eben maschinell und nicht menschlich ist. Die — mythische — Ent-
fernung des Menschlichen, d.h. seiner Fehlbarkeit und Parteilichkeit,
von der Maschine erzeugt jedoch die gefihrliche Tendenz, sich selbst —
sein eigenes Urteilsvermogen und seine eigene Einbildungskraft — von

36 Domingos, The Master Algorithm, S. xv.

37 »Once upon a time we relied on shamans and soothsayers for this, but they
were much too fallible. Science’s predictions are more trustworthy, but they
are limited to what we can systematically observe and tractably model. Big
data and machine learning greatly expand that scope. Some everyday things
can be predicted by the unaided mind, from catching a ball to carrying on a
conversation. Some things, try as we might, are just unpredictable. For the
vast middle ground between the two, there’s machine learning.« (Domin-
gos, The Master Algorithm, S. xv).

38 Esposito, Artificial Communication, S. 93.

197

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIGITALE WELT UND DIE MYTHISCHE WELT

den Ergebnissen und Outputs der Maschine zu entfremden: Die mythi-
sche Atmosphire der digitalen Welt bringt Subjekte hervor, die im Glau-
ben an die neue algorithmische Gottlichkeit« weder ihren Gefithlsraum
noch die Outputs der Maschine hinterfragen.’* Der Mythos der Objek-
tivitdt von Algorithmen ist ein gefihrlicher und diskriminierender My-
thos, wie zahlreiche Studien und Untersuchungen gezeigt haben, und
ist ein klares Beispiel fiir das, was ich die Verbergung der technischen
Komplexitit in unserer Beziehung zur Maschine genannt habe: Gerade
weil algorithmische Prozesse fiir uns intransparent sind, konnen sie als
zumindest potenziell unabhingig und unparteiisch angesehen werden.+
Diese techno-mythische Logik rechtfertigt und bewirkt eine Entmach-
tung und De-Responsibilisierung des Subjekts gegeniiber der Maschine,
sowohl in symbolischer als auch in operativer und kritischer Hinsicht.

39 »In spite of their restlessness — great nations seem to have lost every desire
and every impulse of questioning their environments. They live in an atti-
tude of complete acquiescence; they have an implicit faith in the new god,
the god of the totalitarian state. [...] At these times the individual begins to
feel a deep mistrust in his own formative and creative powers. [...] Noth-
ing is more apt to suppress our critical judgement and to break every resis-
tance on the part of the individual than the steady repetition of the same
magic formula or the incessant performance of the same rites.« (Cassi-
rer, » The Technique of Our Modern Political Myths«, S. 257). In diesem
Zusammenhang wire es interessant, iiber die Beziehung zwischen der to-
talitaren Gesellschaft und den Computertechnologien nachzudenken, und
zwar sowohl aus der Perspektive der Analyse der Ikonomie der digitalen
Welt in Bezug auf die beriihmte Benjamin’sche Analyse, wonach der Fas-
chismus die Politik dsthetisiert, als auch dahingehend, inwiefern die Verdra-
ngung der technischen Komplexitit zugunsten von intuitiv auf der Ober-
fliche erscheinenden Ergebnissen keine Subjekte, sondern Operatoren und
Funktionire hervorbringt, die unkritisch die von der Maschine erzeugten In-
puts und Outputs ausfithren. Vgl. dazu: Joshua Simon, » The Digital Revolu-
tion as Counter-Revolution«, in: Sarah Hegenbart / Mara-Johanna Kélmel
(Hg.), Dada Data: Contemporary Art Practice in the Era of Post-Truth Pol-
itics, London: Bloomsbury 2023, S. 195-209

40  Ein aktuelles Beispiel ist die Untersuchung des Kollektivs La Quadrature du
Net iiber den von CAF, Caisse d‘Allocations familiales, verwendeten Algorith-
mus. Die Worte eines Managers des CAF reprisentieren perfekt die techno-my-
thische Logik der Entmachtung: »Face a la montée de la contestation, les diri-
geant-es de la CAF se sont réfugié-es derriére 'opacité entourant I'algorithme
pour minimiser tant cet état de fait que leur responsabilité dans Pétablisse-
ment d’une politique de controle délibérément discriminatoire. Un directeur
de la CAF est allé jusqu’a avancer que >Ialgorithme est neutre« et serait méme
sPinverse d’une discrimination«< puisque »nul ne peut expliquer pourquoi un
dossier est ciblé«. (https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-
allocataires-lindecence-des-prati ques-de-la-caf-desormais-indeniable/)

198

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/
https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/
https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/
https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/
https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/

DIE MYTHISCHE ATMOSPHARE DER DIGITALEN WELT

Sie ermoglicht auch die Aufrechterhaltung des pharmakologischen Un-
gleichgewichts zwischen dem Subjekt und den computationalen Techno-
logien, weil sie die Performativitat und Autooperativitit dieser Techno-
logien nicht thematisiert, sondern sie in ein immer undurchdringlicheres
Subface eintaucht, was den Effekt einer Mythologisierung der Techno-
logie erzeugt und gleichzeitig ihre Prisenz und unsere Interaktionen mit
ihr trivialisiert. In der Folge ist, wie in der mythischen Welt, unsere Bezie-
hung zu den computationale Technologien kein theoretischer Akt mehr,
sondern zunehmend ein emotionaler.+:

Deshalb stellt die epistemologische und hermeneutische Frage eine der
grundlegenden Herausforderungen fiir eine Philosophie und Kritik der
digitalen Welt dar, denn es ist offensichtlich, dass sich die epistemische
Position des digitalen Subjekts in Bezug auf die computationalen Tech-
nologien, die »das Implizite evozieren«, d.h. implizites Verhalten durch
Korrelationen explizit machen, radikal verandert hat und nunmehr zu
einer Form von Wissen und Kapital geworden ist:

Das Vorhersagevermogen hat einerseits fiir uns implizites Verhalten ex-
pliziert, soll aber andererseits weitere implizite Handlungen evozieren.
Der Mensch wird durch das Digitale auf diese Weise als »knowable, cal-
culable and administrable object« technisch bestellbar; sein implizites
Verhalten, das Spuren im Digitalen hinterldsst, schldgt ihm als explizite
Empfehlung entgegen, die wiederum Implizites wie einen Kaufimpuls
evozieren soll.+*

Die Evokation von Korrelationen und implizitem Wissen, das explizit
gemacht wird, wirft das grundlegende Problem der Entstehung von Be-
deutung und der Moglichkeit einer Hermeneutik der Informationen auf,
die durch die algorithmische Infrastruktur explizit gemacht werden. Die
»Verschiebung vom Symbolischen auf das Affektive«,* die durch die En-
viromentalitit der computationalen Technologien bewirkt wird, begiins-
tigt eine mythische Haltung des digitalen Subjekts auch in epistemischer
und nicht nur asthetischer Hinsicht (siehe die Ausdrucksfunktion des
technischen Bildes). Wie von Rouvroy und Stiegler kritisch angemerken:

it only takes to run the algorithms on massive quantities of data to pro-
duce, almost with magic, some hypotheses about the world, these will
not necessarily be verified but they will be operational and we have the
impression to have reached the holy grail. We feel that we have reached
the idea of a >truth« but which, in order to establish itself, does not need

41 Vgl. »The belief in magic is not a mere theoretical act; it is an emotional
act« Cassirer, » The Technique of Our Modern Political Myths«, S. 250.

42 Gramelsber, » Phinomenologisch-anthropologische Grundprobleme des Di-
gitalen«, S. 0.

43  Gramelsber, »Phinomenologisch-anthropologische Grundprobleme des Di-
gitalen«, S. 41.

199

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIGITALE WELT UND DIE MYTHISCHE WELT

to go through any ordeal, any investigation, or any exam and which to
come about no longer depends on any event. Here, I think we are leav-
ing the notion of regime of truth in Foucault and the link that Alain Ba-
diou makes between event< and >truth«. We are in a kind of immanence
that seems entirely perfect, and nothing seems to be left out from this
immanence. It is the pretention to a kind of totality.+

Die Organisation und Entdeckung von Korrelationen und Mustern
durch Algorithmen, dank der Operationalitdt und Verbindbarkeit von
Daten, hat zur Folge, dass die (menschliche) Bedeutungsebene a posteri-
ori —sowohl in einem logischen als auch in einem chronologischen Sinne
— entsteht, ndmlich in Bezug auf die maschinelle Evokation des Implizi-
ten im Expliziten. Die Bedeutung ist somit keine Voraussetzung, son-
dern ein mogliches Ergebnis algorithmischer Prozesse, und die Katego-
rie der Kausalitat wird durch die der Korrelation ersetzt. Wie Esposito
argumentiert, ist dieser Modus der epistemischen Produktion und Entde-
ckung insofern nicht vollig neu, als er der Art von divinatorischer Ratio-
nalitat dhnelt, die in der mythischen Welt wirkt.*s Auch im Kontext der
symbolischen Form der digitalen Welt ist das, was wir von und uber die
Welt wissen konnen, an der Oberflache zu erfassen; und unter Behaup-
tung einer absoluten Immanenz und Koinzidenz zwischen Daten, Kor-
relationen und der Welt selbst muss der Mensch keine Hypothesen tiber
die Welt aufstellen, sondern die Maschine bitten, Korrelationen und In-
formationen iiber diese zu finden.

44 Rouvroy/Stiegler, » The Digital Regime of Truth«, S. to.

45 Elena Esposito, »Digital Prophecies and web intelligence«, in: Mireille Hil-
debrandt/Katja de Vries (Hg.), Privacy, Due Process and the Computation-
al Turn. The philosophy of law meets the philosophy of technology, New
York: Routledge 2013, S. 121-142 und Dies., Artificial Communication.

200

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Austreten aus der mythischen Atmosphire

Nicht eine Gesellschaft von Goéttern, sondern eine von
Spielern ist nimlich zu besprechen

Vilém Flusser

Der Vergleich zwischen der mythischen und der digitalen Welt hat es er-
moglicht, die Bedingungen, die die besondere >Seinsweise« des Subjekts
in der digitalen Lebensform bestimmen, an die Oberfliche zu bringen.
Gleichzeitig konnten Kontingenz und Situiertheit dieser Moglichkeitsbe-
dingungen aufgezeigt werden, die daher weit davon entfernt sind, aprio-
rische oder irreversible teleologische Orientierungen darzustellen.

Das sechste Kapitel hat nur einen moglichen Ausgangspunkt fiir eine
tiefere Analyse der mythischen Atmosphire der digitalen Welt geliefert.
Dariiber hinaus stellt die Verfolgung des Ursprungs, der Struktur und
der Technik des digitalen Mythos ein interessantes und fruchtbares Pro-
gramm dar, um die positivistische Vorstellung von der Unvermeidlichkeit
und Determiniertheit technologischer Entwicklungen in Frage zu stellen
und Techno-Mythen — wie die Singularitit oder den Master-Algorithmus
- innerhalb einer Genealogie und einer kritischen Theorie zu positionie-
ren, um so auch die Ambitionen und Formen der Kontrolle und Aus-
beutung, die sie erfordern und hervorbringen, aufzuzeigen. Kurz gesagt,
die mythische Atmosphire der digitalen Welt zu erhellen, d.h. das Wir-
ken einer Technik des mythischen Denkens in dieser symbolischen Form
aufzudecken und bewusst zu machen und dann ihre Bedingungen der
Moglichkeit und Aktualitit nachzuzeichnen und zu kritisieren, ist vor al-
lem ein Weg, die Moglichkeit anderer Richtungen und anderer Wege fiir
das Subjekt in der digitalen Welt zu denken. Im sechsten Kapitel wurde,
wenn auch nur einleitend, die Existenz und das Wirken einer Technik des
digitalen Mythos nach gewiesen und gezeigt, wie sie das Subjekt dazu
bringt, eine mythische, d.h. expressive und affektive Haltung gegeniiber
dem Realen einzunehmen: die perspektivische Distanz des Denkraums
wird durch die expressive Nahe des Gefiihlsraums ersetzt.

Sowohl Cassirer als auch Warburg haben die auf den ersten Blick
paradoxe Tatsache konstatiert, dass gerade der rasante technologische
Fortschritt und das Aufkommen neuer Kommunikationstechnologien
die Aufhebung der reflexiven Distanz zwischen Greifen und Begreifen
als potenzielles Risiko mit sich bringen. Lange vor der digitalen Revo-
lution schreibt Warburg:

201

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSTRETEN AUS DER MYTHISCHEN ATMOSPHARE

[Durch sie] zerstort die Kultur des Maschinenzeitalters das, was sich die
aus dem Mythos erwachsene Naturwissenschaft mithsam errang, den
Andachtsraum, der sich in den Denkraum verwandelte.

Der moderne Prometheus und der moderne Ikarus, Franklin und die Ge-
brider Wright, die das lenkbare Luftschiff erfunden haben, sind eben
jene verhiangnisvollen Ferngefiihl-Zerstorer, die den Erdball wieder
ins Chaos zuriickzufiithren drohen. Telegramm und Telefon zerstoren
den Kosmos. Das mythische und das symbolische Denken schaffen im
Kampf um die vergeistigte Ankniipfung zwischen Mensch und Umwelt
den Raum als Andachtsraum oder Denkraum, den die elektrische Au-
genblicksverkniipfungen mordet.!

Die technische Moglichkeit der Distanzaufthebung stellt fiir Warburg die
Gefahr einer Riickkehr zur Irrationalitit und zum phobischen Chaos
dar, was eine radikal antitechnologische Perspektive nahelegt. Interes-
sant im Kontext dieser Arbeit ist jedoch die Beobachtung, dass die com-
putationalen Technologien nicht nur die Prozesse der Minimierung oder
Aufhebung von Distanz radikalisieren, die mit Technologien wie dem
Telegrafen oder dem Flugzeug begonnen haben, sondern dass sie es ge-
rade durch ihre Immersivitit schaffen, eine kognitive und emotionale
Nihe herzustellen, die das Verhiltnis des Subjekts zur Welt verandert:
von einem Ich gegeniiber einem Es zu einer affektiven und modulieren-
den Ich-Du-Beziehung. Wenn also, wie wiederholt betont wurde, der Le-
bensraum der digitalen Welt nicht vom Denkraum her beschrieben wer-
den kann, so handelt es sich dabei nicht einmal um eine Riickkehr zum
mythischen Andachtsraum, sondern vielmehr um die Entstehung des Ge-
fithlsraums durch die Technik des digitalen Mythos.

Wie im ersten Teil des sechsten Kapitels gezeigt wird, entsteht die my-
thische Atmosphire in Bezug auf die Ikonomie der digitalen Welt und so-
mit durch die immersive Expressivitit, mit der technische Bilder program-
miert, konsumiert und zirkuliert werden, und gleichzeitig, wie im zweiten
Teil des sechsten Kapitels thematisiert wird, durch die Eigenart und Neuar-
tigkeit der computationalen Technologien (Datafizierung und Vorhersage)
und unserer Beziehung zu ihnen. Insbesondere wird vorgeschlagen, dass
die Verbergung der technischen Komplexitit aus dem &dsthetischen und
epistemischen Bereich fiir das digitale Subjekt eine Hypostasierung dieser
Komplexitit auf einer Ebene bewirkt, die ideell und konkret undenkbar
und daher unkontrollierbar wird. Diese Verbergung fithrt zu einer Inten-
sivierung des expressiven, fast magisch-mythischen Verhiltnisses, das das
Subjekt zur Maschine einzunehmen pflegt, einerseits und andererseits zu
einer immer wirksameren Schlieffung der Distanz zwischen Impuls, Re-
flexion und Aktion: »Denn die kiinstliche Natiirlichkeit des environmen-
tal Digitalen unterlduft mit seinem zunehmend performativ-affektiven

1 Warburg, Das Schlangenritual, S. 56.

202

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSTRETEN AUS DER MYTHISCHEN ATMOSPHARE

Konditional die Setzung normativer Ordnungen. Uberspitzt formuliert,
versetzt uns Affekt zuriick in den Instinkt und 16st so das Spannungsfeld
von Bewusstsein-Selbstbewusstsein auf«.>

Es wurde im dritten und vierten Kapitel untersucht, wie es den com-
putationalen Technologien gelingt, in die Prozesshaftigkeit des Subjekts
einzudringen (Data Potentiality und immersives Subjekt). Was am digi-
talen Subjekt zahlt, ist seine relationale Kapazitit und Potenzialitit: als
ein Subjekt, das in den Gefiithlsraum eingetaucht und hyperstimuliert ist
und das im Netz diskretisiert und entsubjektiviert wird. Wenn man die
immersive Ebene des Gefiihlsraums nimmt, dann ist »[n]icht >Objekti-
vitats, sondern >Intersubjektivitat« [...] das Wahrheitskriterium«;* wenn
man die Performativitit der algorithmischen Infrastruktur betrachtet,
dann kann man von einer Interobjektivitat sprechen, vorausgesetzt na-
turlich, dass man diese Objekte nicht als Gegenstand denkt, sondern als
digital objects — im Sinne Yuk Huis* — und Daten, d.h. maschinenbe-
dienbare Zeichen. Intersubjektivitat (oder Transsubjektivitit)s und die
Interobjektivitat der digitalen Welt fithren zu einem Verschwinden der
Dimension des Objekts als Gegenstand, d.h. als etwas, das eine Oppo-
sition und Konfrontation des Subjekts mit ihm ermoglicht, sodass ein
»weicher, nebelhafter, spektraler «¢ Charakter der digitalen Kultur anzu-
nehmen ist, der, wie vorgeschlagen, als mythische Atmosphire der digita-
len Welt bezeichnet werden kann. SchlieSlich ist zu fragen, ob und wie es
moglich ist, aus dieser mythischen Atmosphire auszubrechen und damit
die Dynamik der Technik des digitalen Mythos zu brechen oder zumin-
dest zu storen, was letztlich bedeuten wiirde, die Subjekt-Welt-Maschi-
ne-Beziehung zu tiberdenken. Die Beziehung zwischen Subjekt und tech-
nischem Bild und die Beziehung zwischen Subjekt und Maschine haben
sich schlieSlich als die Wurzeln der techno-mythischen Artikulation der
symbolischen Form der digitalen Welt erwiesen. Wichtig ist, dass sowohl
das technische Bild als auch die Maschine verschiedene Arten von An-
dersartigkeit gegeniiber dem Menschen reprisentieren, sodass die Neu-
definition dieser Beziehungen in Bezug auf die Art und Weise zu denken
ist, in der ihre Vielfalt thematisiert, also an die Oberfliche gebracht und
gleichzeitig interpretiert werden kann.

2 Gramelsberg, »Phinomenologisch-anthropologische Grundprobleme des
Digitalen«, S. 42—43.

3 Flusser, Kommunikologie, S. 213.

Yuk Hui, On the Existence of Digital Objects, Minneapolis-London: Uni-
versity of Minnesota Press 2016.

5 Noller schligt als Kategorien der Digitalitdt vor: Ubiprisenz, Interobjekti-
vitiat und Transsubjektivitit. Siehe: Noller, Digitalitit. Zur Philosophie der
digitalen Lebensraum.

6  Flusser, Medienkultur, S. 187.

203

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSTRETEN AUS DER MYTHISCHEN ATMOSPHARE

Basierend auf ihrer Differenz, die durch die zunehmende Agentivitit
und Performativitit der computationalen Technologien hervorgerufen
wird, neigt die Maschine in der mythischen Atmosphire dazu, ihre Kon-
kretisierung zu einem Alien, anders als der Mensch, geradezu eschato-
logisch zu fiirchten und zugleich zu erhoffen. Diese Perspektive ist nicht
nur den transhumanistischen Techno-Mythen eigen, sondern auch der
Art und Weise, wie die aktuellen und deshalb auch kontroversen Fragen
der Optimierung von Kiunstlicher Intelligenz, LLMs (z.B. Chat-GPT),
Bild- und Videoproduktion (z.B. DallE und Sora) diskutiert werden.
Denn auch in der wissenschaftlichen, politischen und gesellschaftlichen
Debatte um diese Technologien wird einerseits die Kreativitit und Neu-
artigkeit dieser Technologien anthropomorphisiert, indem z.B. nach Hin-
weisen auf die Dimension des Bewusstseins und der semantischen Be-
deutung in ihnen gesucht wird, und andererseits als faktisch fremd und
damit potenziell bedrohlich und aggressiv gedacht. Es ist vor allem die
verwendete Sprache, die, was nicht tiberraschen sollte, die techno-mys-
tische Perspektive verdichtet, sodass eine Moglichkeit, sie herauszufor-
dern, darin besteht, die Begriffe des Diskurses zu dndern, wie es Esposi-
to vorschlagt, die den »symbolisch schweren« Ausdruck der kiinstlichen
Intelligenz durch den der »kunstlichen Kommunikation« ersetzt,” oder
wie es die Projekte und Forschungen rund um die so genannte erklar-
bare KI (explainable AI or XAI) tun. Diese Beispiele implizieren in der
Tat eine andere Art, die Andersheit der Maschine und ihre tatsichliche
technische Undurchsichtigkeit zu denken und zu programmieren, weil
sie die Beziehung zwischen Mensch und Maschine in den Begriffen der
Kommunikation und der Ubersetzung der Inkommensurabilitit der Ma-
schine fiir den Menschen verorten; auf diese Weise konnte das Subjekt
eine Position des grofseren epistemischen Gleichgewichts in Bezug auf
die Maschine erlangen. Wie auch Kramer argumentiert, zeigt der Fall der
kiinstlichen Intelligenz, die fiir die Entwicklung von LLM-Systemen he-
rangezogen wird, nicht so sehr, dass die Maschine denkt, sondern dass
sie in der Lage ist, die menschliche Intelligenz zu kollektivieren: »Ihre
Voraussetzung bilden die Billionen von Menschen geschriebenen Texte
als unabdingbare Trainingsressource ihrer Algorithmen. Large Language
Modells sind kondensierte, kollektive Intelligenz«.* Wenn also die epis-
temische Intransparenz — in unserer Beziehung zur Maschine — nicht er-
hoht werden kann, ist es ebenso wichtig, die Tatsache zu betonen, dass:

das Universum von Sinn und Bedeutung keine abgeschlossene Menge
[ist], so dass, was die Maschine an Leistung gewinnt, beim Menschen
dann verloren gehen miisste. Im Horizont der Ko-Konstitution und Ko-
Performanz von Mensch und Maschine heifdt jede Leistungssteigerung

7 Siehe: Esposito, Artificial Communication.
8  Kramer, »Von der >Lesbarkeit der Welt«, S. 15.

204

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSTRETEN AUS DER MYTHISCHEN ATMOSPHARE

der Maschine, das Verhiltnis zwischen Mensch und Technik neu zu ju-
stieren: Mensch und Maschine sind in keinem Nullsummenspiel ver-
strickt.?

Wenn also eine andere epistemische Position des Subjekts nicht nur mog-
lich, sondern auch wiinschenswert ist, dann gilt dies auch fiir seine as-
thetische Position, d.h. fiir die Art und Weise, wie das Subjekt in der
Ikonomie der digitalen Welt steht, handelt und denkt. Auch wenn diese
Frage hier nur gestreift werden kann, stellt die Riickkehr des Bildes als
dominanter Code der digitalen Kultur eine faszinierende Herausforde-
rung dar, die Symptome eines Denkens zu beschreiben und zu erfassen,
das von der Logozentrik zu einer zunehmenden Ikonizitat zuriickkehrt,
allerdings mit der zusitzlichen technischen Komplexitit, die die techni-
schen Bilder mit sich bringen. Dieses Denken in Bildern,® das offensicht-
lich bereits im Gange ist, kann sich — wie unter den gegenwirtigen Bedin-
gungen — vor allem in der expressiven Funktion artikulieren, in der die
Symbole — das Wort, das Bild usw. — eine groflere Ausdruckskraft, aber
auch eine groflere Mehrdeutigkeit haben. Und das Subjekt findet sich in
ihnen mit einem geringeren Grad an Freiheit ihnen gegentiber wieder:

Es ist namlich klar und erweist sich bei niaherer Beobachtung immer
deutlicher, daf§ Symbole nicht nur ihre Bedeutung zeigen, sondern sie
auch verdecken, daf sie also nicht nur als sinngebend, sondern auch als
wahnsinngebend funktionieren. [...] Die Welt und das Leben darin wer-
den zur Holle, sobald die uns umgebenden Symbole in ihrer Bedeutung
undurchsichtig werden und nur noch »sich selbst« bedeuten.™

Zu lernen, in Oberflichen und technischen Bildern zu denken, ist fiir
Flusser die Herausforderung und das dringende Bedurfnis der neuen
Technobild-Gesellschaft: »Entweder wir leben in den undurchdringli-
chen Winden bedeutungsloser Bilder oder machen aus diesen Bildern
Briicken zur Welt«;™ und es ist klar, dass wir heute vor der gleichen und
noch dringlicheren Herausforderung stehen.

Zum Abschluss dieser Arbeit mochte ich daher versuchen, eine Per-
spektive zu skizzieren, die hier als Andeutung verbleibt, die aber die
Richtung fiir eine zukiinftige Analyse der Art und Weise, wie die my-
thische Atmosphire der digitalen Welt zur Auflésung gebracht werden
kann, vorgeben konnte. Durch die Verflechtung einiger der zuvor vor-
gestellten theoretischen Faden, etwa das digitale Denken in Form der
Polaritit (§2.4) und die netzartige Asthetik der Hypermediation (§5.3),

9  Kriamer, »Von der >Lesbarkeit der Welt««, S. 22.

10 Uber Technoimagination siehe: Flusser, Kommunikologie und Ders., Ins
Universum der technischen Bilder. Uber surface thinking siehe: ders., »Line
and Surface«, Main Currents of Modern Thought, (1973/29:3), S. 100-106.

11 Flusser, Kommunikologie, S. 210.

12 Flusser, Kommunikologie, S. 110.

205

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSTRETEN AUS DER MYTHISCHEN ATMOSPHARE

lasst sich in der Tat eine gleichsam intermedidre Denk- und Organisati-
onsweise des Verhiltnisses von Subjekt, Symbol und Welt vorschlagen:
Das Subjekt kann hier weder in Distanz zu seinem Objekt (Ich-Es, Denk-
raum) noch im expressiven Gefithlsraum (Ich-Du, Ausdrucksfunktion)
gedacht werden, sondern als ein Subjekt, das sich frei und spielerisch
zwischen diesen verschiedenen Standpunkten zu bewegen vermag.™s Im
Netz zu bleiben, aber als Subjekt, das in der Lage ist, Korrelationen und
Sinnkonstellationen auf der Oberflache der digitalen Welt zu aktivieren,
ist also die Herausforderung fiir das digitale Subjekt und die Philoso-
phie, die es denkt, sodass beide lernen mussen, sich geschickt auf dieser
Oberflache zu bewegen. Die Moglichkeit eines Zwischenraums, der sich
als Hiatus, als Atempause, zwischen die affektive und infektiose Immer-
sion des Geflihlraums und das entmenschlichende kybernetische Netz
schiebt, kann vielleicht die Fluchtlinie aktivieren, die vom immersiven
Subjekt und Nicht-Subjekt des Netzes zu einem Subjekt im Netz fithrt.

13 Fur die Idee des Spiels und des homo ludens siehe: Flusser, Ins Universum
der technischen Bilder, S. 95-103.

14 Zum Begriff des Zwischenraums siehe: Warburg, » Mnemosyne Einleitung«,
S. 629: »wird dieser Zwischenraum das Substrat kiinstlerischer Gestaltung,
so sind die Vorbedingungen erfiillt, dass dieses Distanzbewusstsein zu einer
sozialen Dauerfunktion werden kann, die durch den Rhythmus von Ein-
schwingen in die Materie und Ausschwingen zur Sophrosyne jenen Kreis-
lauf zwischen bildhafter und zeichenmifSiger Kosmologik bedeutet, deren
Zuldnglichkeit oder Versagen als orientierendes geistiges Instrument eben
das Schicksal der menschlichen Kultur bedeutet«.

206

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur

Ahmed, Sara (2007): »A phenomenology of whiteness«, Feminist Theory
(2007/8:2), DOI: 10.1177/1464700107078139, 149—-168.

Alloa, Emmanuel/Thoma, Dieter (Hg.) (2018): Transparency, Society and
Subjectivity. Critical Perspectives, Cham: Palgrave Macmillan.

— (2020): Partages de la perspectives, Paris: Fayard.

- (Hg.) (2022): This Obscure Thing Called Transparency. Politics and Aes-
thetics of a Contemporary Metaphor, Leuven: Leuven University Press.
Anderson, Chris (2008): »The End of Theory: The Data Deluge Makes the
Scientific Method Obsolete«, wired.de 23.06.2008 https://www.wired.

com/2008/06/pb-theory/ (Zugriff: 08.02.2025).

Barbrook Richard/Cameron Andy (1995): »The Californian Ideology«,
http://www.comune.torino.it/gioart/big/bigguest/riflessioni/californian_
engl.pdf (Zugriff: 25.06.2025).

Berry, David (2011): » The Computational Turn: Thinking About the Digital
Humanities«, Culture Machine (2011/12), 1-2.2..

Bottici, Chiara (2017): »Who is Afraid of the Myth of the State? Remarks
on Cassirer’s Forgotten Manuscript«, Social Imaginaries (2017/3:2), 213~
227.

Blumenberg, Hans (1996): Arbeit am Mythos, Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

- (1971): »Wirklichkeitsbegriff und Wirkungspotential des Mythos«, in:
Manfred Fuhrmann (Hg.), Terror und Spiel. Probleme der Mythenrezep-
tion, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag.

Boehm, Gottfried (1994): » Die Wiederkehr der Bilder«, in: ders. (Hg.), Was
ist ein Bild?, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag.

Bolter Jay David/Richard Grusin (2000): Remediation. Understanding New
Media, Cambridge-London: MIT Press.

Bolter, Jay David/Diane Gromala (2003): Windows and Mirrors: Interac-
tion Design, Digital Art, and the Myth of Transparency, Cambridge-Lon-
don: MIT Press.

Bolter, Jay David/Engberg Maria/Maclntyre Blair (2021): Reality Media.
Augmented and Virtual Reality, Massachusetts: MIT Press.

Bostrom, Nick (2016): Superintelligence: Paths, Dangers, Strategies, Oxford:
Oxford University Press.

Butler, Judith (1999): Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Iden-
tity, New York-London: Routledge.

Cavanero, Adriana (2016): Inclinations. A Critique of Rectitude, Stanford:
Stanford University Press.

Cassirer, Ernst (1930): » Geist< und >Leben« in der Philosophie der Gegen-
wart«, Die Neue Rundschau XLI, Berlin: S. Fischer.

—(1962): An Essay on Man, New Haven: Yale University Press.

—(1979): The Myth of the State, New Haven: Yale University Press.

207

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://www.wired.com/2008/06/pb-theory/
https://www.wired.com/2008/06/pb-theory/
https://www.wired.com/2008/06/pb-theory/
http://www.comune.torino.it/gioart/big/bigguest/riflessioni/californian_engl.pdf
http://www.comune.torino.it/gioart/big/bigguest/riflessioni/californian_engl.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.wired.com/2008/06/pb-theory/
https://www.wired.com/2008/06/pb-theory/
https://www.wired.com/2008/06/pb-theory/
http://www.comune.torino.it/gioart/big/bigguest/riflessioni/californian_engl.pdf
http://www.comune.torino.it/gioart/big/bigguest/riflessioni/californian_engl.pdf

LITERATUR

- (1979): »Language and Art Il«, in: Donald Phillip Verene (Hg.), Symbol,
Myth, and Culture. Essays and Lectures of Ernst Cassirer 1935-1945,
New Haven-London: Yale University Press.

—(1979): »The Technique of Our Modern Political Myth«, in: Donald Phil-
lip Verene (Hg.), Symbol, Myth and Culture. Essays and Lectures of Ernst
Cassirer 1935-1945, New Haven-London: Yale University Press.

— (1991): »Davoser Disputation zwischen Ernst Cassirer und Martin Hei-
degger«, in: Martin Heidegger, Kant und das Problem der Metaphysik,
Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann 1997.

—(1994): Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der
neueren Zeit, Bd. 4, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

—(1995): »Das Symbolproblem als Grundproblem der philosophischen An-
thropologie«, in: ders., Nachgelassene Manuskripte und Texte (). Zur
Metaphysik der symbolischen Formen, hg. von John Michael Krois und
Oswald Schwemmer, Hamburg: Meiner.

- (1995): Nachgelassene Manuskripte und Texte (1). Zur Metaphysik
der symbolischen Formen, hg. von John Michael Krois und Oswald
Schwemmer, Hamburg: Meiner.

- (1995): »Symbolische Formen. Zu Band IV «, in: ders., Nachgelassene Ma-
nuskripte und Texte (1). Zur Metaphysik der symbolischen Formen, hg.
von John Michael Krois und Oswald Schwemmer, Hamburg: Meiner.

— (1995): »Uber Basisphinomenex«, in: ders., Nachgelassene Manuskripte
und Texte (I). Zur Metaphysik der symbolischen Formen, hg. von John
Michael Krois und Oswald Schwemmer, Hamburg: Meiner.

- (2003): La metafisica delle forme simboliche, hg. von Giulio Raio, Mila-
no: Sansoni.

—(2009): »Form und Technik«, in: ders., Schriften zur Philosophie der sym-
bolischen Formen, Hamburg: Meiner.

— (2009): »Das Symbol Problem und seine Stellung im System der Philo-
sophie«, in: ders., Schriften zur Philosophie der symbolischen Formen,
Hamburg: Meiner.

- (2009): »Die Begriffsform im mythischen Denkenc, in: ders., Schriften zur
Philosophie der symbolischen Formen, Hamburg: Meiner.

— (2009): »Die Sprache und der Aufbau der Gegenstandswelt«, in: ders.,
Schriften zur Philosophie der symbolischen Formen, Hamburg: Meiner.

— (2010): Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 1, Die Sprache, Ham-
burg: Meiner.

— (2010): Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 11, Das mythische Den-
ken, Hamburg: Meiner.

— (2010): Die Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 111, Phdnomenolo-
gie der Erkenntnis, Hamburg: Meiner.

Cinelli, Matteo et al. (2021): » The Echo Chambers Effect on Social Media«,
PNAS (2021/118:9), https://doi.org/10.1073/pnas.2023301118.

Chun, Wendy Hui Kyong (2016): Updating to remain the same. Habitual
New Media, Cambridge-London: The MIT Press.

— (2018): »Queering Homophily. Muster der Netzwerkanalyse«, Zeitschrift

208

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.1073/pnas.2023301118
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1073/pnas.2023301118

LITERATUR

fiir Medienwissenschaften (2018/18), DOL: https://doi.org/10.25595/502,
131-148.

— (2021): Discriminating Data Correlation, Neighborhoods, and the New
Politics of Recognition, Cambridge: MIT Press.

Clegg, Nick (2023): »How the Metaverse Can Transform Education«,
about.fb.com 12.04.2023. https://about.fb.com/news/2023/04/how-the-
metaverse-can-transform-education/ (Zugriff: 07.02.2025).

Crawford, Kate (2021): Atlas of Al. Power, Politics and the Planetary Costs
of Artificial Intelligence, New Haven-London: Yale University Press.

Deleuze, Gilles (1990): Postscript on Societies of Controls, The Anarchist Li-
brary, https://theanarchistlibrary.org/library/gilles-deleuze-postscript-on-
the-societies-of-control (Zugriff: 25.06.2025).

Derrida, Jacques (1981): Dissemination, London: The Athlone Press.

Di Marino, Bruno (2021): Nel centro del quadro. Per una teoria dell’arte
immersiva dal mito della caverna alla VR, Milano: Aesthetica Edizioni.
Diodato, Roberto (2020): Immagine, arte, virtualita. Per una estetica della

relazione, Brescia: Morcelliana.

Domingos, Pedro (2015): The Master Algorithm. How the Quest for the
Ultimate Learning Machine Will Remake Our World, New York: Ba-
sic Books.

Donise, Anna/Serra Carlo/Vizzardelli Silvia (Hg.) (2022): »Ripensando ’em-
patia tra etica ed estetica«, Bollettino filosofico XXXVII, ISSN: 1593 -
7178.

Esposito, Elena (2022): Artificial Communication. How Algorithms Produce
Social Intelligence, Cambridge-London: The MIT Press.

— (2013): »Digital Prophecies and web intelligence«, in: Mireille Hilde-
brandt/Katja de Vries (Hg.), Privacy, Due Process and the Computation-
al Turn. The philosophy of law meets the philosophy of technology, New
York: Routledge.

Fazi, Beatrice M. (2016): » Black-Boxed< [Review of] Mark B.N. Hansen
(2015) Feed forward: on the future of twenty first century media«, Radi-
cal Philosophy (197), ISSN 0300-211X, 64—66.

— (2018): Contingent Computation. Abstraction, Experience, and Indeter-
minacy in Computational Aesthetic, New York-London: Rowman&Lit-
tlefeld.

— (2019): »Digital Aesthetics: The Discrete and the Continuous«, Theory,
Culture & Society, (2019/36:1), DOL:10.1177/0263276418770243, 3—26.

Fisher, Max (2022): The Chaos Machine. The Inside Story of How Social
Media Rewired Our Minds and Our World, New York: Little Brown &

Company.

Flusser, Vilém (1972): »Line and Surface«, Main Currents of Modern Thought
(1973/29:3).

— (1994): Fiir eine Philosophie der Fotografie, Gottingen: European Pho-
tography.

—(1999): Ins Universum der technischen Bilder, Gottingen: European Pho-
tography.

209

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.25595/502
https://about.fb.com/news/2023/04/how-the-metaverse-can-transform-education/
https://about.fb.com/news/2023/04/how-the-metaverse-can-transform-education/
https://theanarchistlibrary.org/library/gilles-deleuze-postscript-on-the-societies-of-control
https://theanarchistlibrary.org/library/gilles-deleuze-postscript-on-the-societies-of-control
https://doi.org/10.1177/0263276418770243
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.25595/502
https://about.fb.com/news/2023/04/how-the-metaverse-can-transform-education/
https://about.fb.com/news/2023/04/how-the-metaverse-can-transform-education/
https://theanarchistlibrary.org/library/gilles-deleuze-postscript-on-the-societies-of-control
https://theanarchistlibrary.org/library/gilles-deleuze-postscript-on-the-societies-of-control
https://doi.org/10.1177/0263276418770243

LITERATUR

- (2000): Kommunikologie, Frankfurt am Main: S. Fischer.

— (2002): Medienkultur, Frankfurt am Main: S. Fischer.

Frabetti, Federica (2011): »Rethinking the Digital Humanities in the Con-
text of Originary Technicity«, Culture Machine (2011/12).

Franklin, Seb (201 5): Control. Digitality as Cultural Logic, Cambridge-Lon-
don: The MIT Press.

Freitag, Florian et al. (2020): »Immersivity: An Interdisciplinary Approach to
Spaces of Immersion«, Ambiances [Online], DOI: https://doi.org/10.4000/
ambiances.3233.

Freyberg, Sascha (2022): »Metamorphologie. Zum Wissenschaftsbegriff in
Ernst Cassirers Phianomenologie der Erkenntnis«, in: Ralf Miiller et al.
(Hg.), Morphologie als Paradigma in den Wissenschaften, Stuttgart: Froh-
mann-Holzboog.

Future Of Life Institute (2023): »Pause Giant Al Experiments: An Open
Letter«, futureoflife.org 22.03.2023, https://futureofife.org/open-letter/
pause-giant-ai-experiments/ (Zugriff: 19.02.2025).

Galloway, Alexander R./Thacker, Eugene (2007): The Exploit. A Theory of
Network, Minneapolis-London: University of Minnesota Press.

Galloway, Alexander R. (2014): Laruelle. Against the Digital, Minneapo-
lis-London: University of Minnesota Press.

— (2022): »Golden Age of the Analog«, Critical Inquiry (2022:48/2), The
University of Chicago Press.

Garling, Caleb (2015): »Virtual Reality, Empathy and the Next Journal-
ism«, wired.com 03.11.2015, https://www.wired.com/brandlab/2o15/11/
nonny-de-la-pena-virtual-reality-empathy-and-the-next-journalism/ (Zu-
griff: 19.06.2022).

Goethe, Johann Wolfgang (1998): Werke (XII), Schriften zur Kunst und Li-
teratur, Miinchen: Hamburger Ausgabe.

Gramelsberger, Gabriele (2023): Philosophie des Digitalen. Zur Einfiibrung,
Hamburg: Junius Verlag.

- (2024): »Phdnomenologisch-anthropologische Grundprobleme des Digi-
talen«, in: Sybille Kramer/Jorg Noller (Hg.), Was ist digitale Philosophie.
Phdanomene, Formen und Methode, Paderborn: Brill-Mentis.

Grau, Oliver (2003): Virtual Art. From Illusion to Immersion, Cam-
bridge-London: The MIT Press.

Ha, Thu-Huong (2016): »Bill Gates says these are the two books we should all
read to understand Al«, gz.com 03.06.2016, https://qz.com/6983 3 4/bill-
gates-says-these-are-the-two-books-we-should-all-read-to-understand-ai
(Zugriff: 19.02.2025).

Hansen, Mark B. N. (2006): New Philosophy for New Media, Cambridge-Lon-
don: The MIT Press.

—(2015): Feed-Forward. On the Future of Twenty-First-Century Media, Chi-
cago-London: The University Chicago Press.

— (2016): »Appearance In-Itself, Data-Propagation, and External Relation-
ality. Towards a Realist Phenomenology of >Firstness««, ZMK, (2016/1:7),
DOI: https://doi.org/t0.25969/mediarep/18636, 45-60.

210

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.4000/ambiances.3233
https://doi.org/10.4000/ambiances.3233
https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/
https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/
https://www.wired.com/brandlab/2015/11/nonny-de-la-pena-virtual-reality-empathy-and-the-next-journalism/
https://www.wired.com/brandlab/2015/11/nonny-de-la-pena-virtual-reality-empathy-and-the-next-journalism/
https://qz.com/698334/bill-gates-says-these-are-the-two-books-we-should-all-read-to-understand-ai
https://qz.com/698334/bill-gates-says-these-are-the-two-books-we-should-all-read-to-understand-ai
https://doi.org/10.25969/mediarep/18636
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.4000/ambiances.3233
https://doi.org/10.4000/ambiances.3233
https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/
https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/
https://www.wired.com/brandlab/2015/11/nonny-de-la-pena-virtual-reality-empathy-and-the-next-journalism/
https://www.wired.com/brandlab/2015/11/nonny-de-la-pena-virtual-reality-empathy-and-the-next-journalism/
https://qz.com/698334/bill-gates-says-these-are-the-two-books-we-should-all-read-to-understand-ai
https://qz.com/698334/bill-gates-says-these-are-the-two-books-we-should-all-read-to-understand-ai
https://doi.org/10.25969/mediarep/18636

LITERATUR

- (2021): »The Critique of Data, or Towards a Phenomenotechnics of Al-
gorithmic Culture«, in: Erich Horl/Nelly Y. Pinkrah/Lotte Warnscholdt
(Hg.), Critique and the Digital, Ziirich: Diaphanes.

Haraway, Donna (1997): Modest_Witness@Second_Millennium Female-
Man©_Meets_OncoMouse™, New York-London: Routledge.

- (2016): Staying with the Trouble. Making Kin in the Chthulucene,
Durham-London: Duke University Press.

Hauck-Thum, Uta/Noller Jorg (2021): »Zur Einfiithrung«, in: dies. (Hg.), Was
ist Digitalitiit? Philosophische und padagogische Perspektiven, Berlin: Metzler.

Hauck-Thum, Uta/Noller Jorg (Hg.) (2021): Was ist Digitalitdt? Philoso-
phische und pdadagogische Perspektiven, Berlin: Metzler.

Hoel, Aud Sissel (2012): »Technics of Thinking«, in: Aud Sissel Hoel/
Folkvord Ingvild (Hg.), Ernst Cassirer on Form and Technology. Con-
temporary Readings, Hampshire: Palgrave Macmillan.

Hoel, Aud Sissel/van der Tuin, Iris (2013): » The Ontological Force of Tech-
nicity: Reading Cassirer and Simondon Difractively«, Philosophy & Tech-
nology (2013/26), DOI 10.1007/813347-012-0092-5, 187-202.

Huang, Zheping (2018): »These are the two books that are helping Xi Jin-
ping understand Al«, gz.com 03.01.2018, https://qz.com/117018 5/the-
master-algorithm-and-augmented-the-two-books-helping-chinas-xi-jin-
ping-understand-ai (Zugriff: 19.02.2025).

Huhtamo, Erkki (1995): »Unterwegs in der Kapsel. Simulatoren und das Be-
diirfnis nach totaler Immersion«, in: Simon Penny (Hg.) Critical Issues in
Electronic Media, New York: State University of New York Press.

Hui, Yuk (2016): The Question Concerning Technology in China: An Essay
in Cosmotechnic, Falmouth: Urbanomic.

— (2016): On the Existence of Digital Objects, Minneapolis-London: Uni-
versity of Minnesota Press.

— (2019): Recursivity and Contingency, London-New York: Rowman &
Littlefield.

Jamme Christoph/Matuschek, Stefan (Hg.) (2017): Handbuch der Mytho-
logie, Darmstadt: Phylipp von Zabern.

Katanich, Doloresz (2023): »How Zara’s own ad triggered a boycott campaign
against the brand«, euronews.com 12.12.2023, https://www.euronews.com/
business/2023/12/12/how-zaras-own-ad-triggered-a-boycott-campaign-
against-the-brand (Zugriff: 19.02.2025).

Kestenberg, Leo (1930): Kunst und Technik, Berlin: Wegweiser Verlag.

Keune, Kira (2022): »Self Portrait 2.0«, kirakeune.com https://www.
kirakeune.com/work/self-portrait-20 (Zugriff:19.02.2025).

Klages, Ludwig (1920): Mensch und Erde. Fiinf Abbhandlungen, Munchen:
Georg Miiller.

—(1922): Vom kosmogonischen Eros, Munchen: Georg Miiller.

Know Your Meme: »Meme magic«, knwoyourmeme.com https://
knowyourmeme.com/memes/meme-magic (Zugriff: 19.02.205).

Kohn, Eduardo (2013): How Forests Think: Toward an Anthropology Be-
yond the Human, Berkley-Los Angeles: University of California Press.

21T

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-helping-chinas-xi-jinping-understand-ai
https://qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-helping-chinas-xi-jinping-understand-ai
https://qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-helping-chinas-xi-jinping-understand-ai
https://twitter.com/doloreskatanich
https://twitter.com/doloreskatanich
https://www.euronews.com/business/2023/12/12/how-zaras-own-ad-triggered-a-boycott-campaign-against-the-brand
https://www.euronews.com/business/2023/12/12/how-zaras-own-ad-triggered-a-boycott-campaign-against-the-brand
https://www.euronews.com/business/2023/12/12/how-zaras-own-ad-triggered-a-boycott-campaign-against-the-brand
https://www.kirakeune.com/work/self-portrait-20
https://www.kirakeune.com/work/self-portrait-20
https://www.kirakeune.com/work/self-portrait-20
about:blank
https://knowyourmeme.com/memes/meme-magic
https://knowyourmeme.com/memes/meme-magic
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-helping-chinas-xi-jinping-understand-ai
https://qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-helping-chinas-xi-jinping-understand-ai
https://qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-helping-chinas-xi-jinping-understand-ai
https://twitter.com/doloreskatanich
https://twitter.com/doloreskatanich
https://www.euronews.com/business/2023/12/12/how-zaras-own-ad-triggered-a-boycott-campaign-against-the-brand
https://www.euronews.com/business/2023/12/12/how-zaras-own-ad-triggered-a-boycott-campaign-against-the-brand
https://www.euronews.com/business/2023/12/12/how-zaras-own-ad-triggered-a-boycott-campaign-against-the-brand
https://www.kirakeune.com/work/self-portrait-20
https://www.kirakeune.com/work/self-portrait-20
https://www.kirakeune.com/work/self-portrait-20
about:blank
https://knowyourmeme.com/memes/meme-magic
https://knowyourmeme.com/memes/meme-magic

LITERATUR

Kramer, Sybille (2022): »Von der >Lesbarkeit der Welt< (Blumenberg) zur
»Maschinenlesbarkeit der Datenkorpora«. Sind die Digital Humanities
genuiner Teil der Geisteswissenschaften?«, in: Tobias Holischka/Klaus
Viertbauer/Christian Preidel (Hg.), Digitalisierung als Transformation?
Perspektiven aus Ethik, Philosophie und Theologie, Stuttgart: ].B. Metzler.

Kramer, Sybille/Noller Jorg (2024): »Einleitung«, in: dies. (Hg.), Was ist
digitale Philosophie. Phanomene, Formen und Methode, Paderborn:
Brill-Mentis.

Krebs, Victor J. (2023): »Digital Animism: Towards a New Materialism«,
Religions (2023/14:264), https://doi.org/10.3390/rel14020264.

Krois, John Michael (2011): »More than a Linguistic Turn in Philosophy.
The Semiotic Programs of Peirce and Cassirer«, in: Horst Bredekamp/
Marion Lauschke (Hg.), Bildkérper und Korperschema. Schriften zur
Verkorperungstheorie ikonischer Formen, Berlin: Akademie Verlag.

La quadrature du Net (2023): »Notation des allocataires lindecence des pra-
tiques de la caf desormais indeniable«, laguadrature.net 27.11.2023, https://
www.laquadrature.net/2023/1 1/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-
pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/ (Zugriff: 19.02.2025).

Langer, Susanne K. (1953): Feeling and Form. A Theory of Art, New York:
Charles Scribner’s Sons.

Lassegue, Jean (2012): »Technical Activity as a Symbolic Form: Comparing
Money and Language«, in: Aud Sissel Hoel/Ingvild Folkvord (Hg.), Ernst
Cassirer on Form and Technology. Contemporary Readings, Hampshire:
Palgrave Macmillan.

Leroi-Gourhan, André (1993): Gesture and Speech, Cambridge-London:
MIT Press.

Lingua, Graziano (2020): »Immagini, schermi e forme di razionaliti«, in:
Mauro Carbone/Anna Caterina Dalmasso/Jacopo Bodini (Hg.), I poteri
degli schermi. Contributi italiani a un dibattito internazionale, Milano:
Mimesis.

Marenko, Betti/van Allen Paul (2016): » Animistic design: how to reimag-
ine digital interaction between the human and the nonhuman«, Digital
Creativity (2016/ 27:1), DOl:10.1080/14626268.2016.1145127, 52—70.

Maschewski, Felix/Nosthoff Anna-Verena (2019): »Netzwerkeffekte«, in:
Rainer Mithlhof/Anja Breljak/Jan Slaby (Hg.), Affekt Macht Netz. Auf
dem Weg zu einer Sozialtheorie der Digitalen Gesellschaft, Bielefeld: Tran-
script.

Massumi, Brian (2002): Parables for the Virtual. Movement, Affect, Sensa-
tion, Durham-London: Duke University Press.

Mersch, Dieter (2019): »Ideen zu einer Kritik algorithmischer Rationalitat«,
Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie (2019/67:5), DOIL:10.1515/dzph-
2019-0062, 851-873.

Mitchell, William ].T. (2007): »Pictorial Turn. Eine Antwort«, in: Hans Bel-
ting (Hg.), Bilderfragen. Die Bildwissenschaften im Aufbruch, Miinchen:
Brill-Fink.

Mockel, Christian (2010): »Cassirer >Basisphdnomene« — eine Synthese von

212

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-662-65350-0#author-1-1
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-662-65350-0#author-1-1
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-662-65350-0#author-1-2
https://doi.org/10.3390/rel14020264
https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/
https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/
https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/
https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-662-65350-0#author-1-1
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-662-65350-0#author-1-1
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-662-65350-0#author-1-2
https://doi.org/10.3390/rel14020264
https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/
https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/
https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/
https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/

LITERATUR

Goethes >Urphianomen«< und Carnaps >Basis< der Konstitutionssysteme?«,
in: The Original Phenomena, Cassirer Studies IlI-2o10, Napoli: Biblio-
polis.

Montani, Pietro (2014): Tecnologie della sensibilita. Estetica e immaginazi-
one interattiva, Varese: Raffaello Cortina Editore.

Moser, Mary Anne (1996): »Introduction«, in: dies. (Hg.), Immersed in
Technology. Art and Virtual Environments, Massachusetts: MIT Press.
Miihlhoff, Rainer (2018): Immmersive Macht. Affekitheorie nach Spinoza und

Foucault, Frankfurt/New York: Campus Verlag.

Miiller, Ralf et al. (Hg.) (2022): Morphologie als Paradigma in den Wissen-
schaften, Stuttgart: Frohmann-Holzboog.

Munster, Anna (2006): Materializing New Media. Embodiment in informa-
tion aesthetic, New England: University Press of New England.

Nakamura, Lisa (2020): »Feeling Good about Feeling Bad: Virtuous Vir-
tual Reality and the Automation of Racial Empathy«, Journal of Visu-
al Culture 19 (2020/19:1), https://doi.org/10.1177/1470412920906259,
47-64.

Nake, Frieder (2008): »Surface, Interface, Subface: Three Cases of Interac-
tion and One Concept«, in: Uwe Seifert/Jin Hyun Kim/Anthony Mooreet
(Hg.), Paradoxes of Interactivity: Perspectives for Media Theory, Hu-
man-Computer Interaction, and Artistic Investigations, Bielefeld: Tran-
script.

Negri, Toni/Hardt Michael (2000): Empire, Cambridge-London: Harvard
University Press.

Negroponte (1998): »Beyond Digital«, wired.com 1.12.1998, https://www.
wired.com/1998/12/negroponte-55/ (Zugriff: 7.02.2025).

Noller, Jorg (2021): »Philosophie der Digitalitit«, in: Uta Hauck-Thum/Jorg
Noller (Hg.), Was ist Digitalitit? Philosophische und pddagogische Per-
spektiven, Berlin: Metzler.

— (2022): Digitalitdt. Zur Philosophie der digitalen Lebensraum, Basel:
Schwabe Verlag.

Nordsieck, Viola (2015): Formen der Wirklichkeit und der Erfabrung. Henri
Bergson, Ernst Cassirer und Alfred North Whitehead, Freiburg-Miinchen:
Karl Alber Verlag.

Panofsky, Erwin (1980): »Die Perspektive als symbolische Form«, in: ders.,
Aufsiitze zu Grundfragen der Kunstwissenschaft, hg. von Hariolf Oberer
und Egon Verheyen, Berlin: Verlag Volker Spiess.

Pariser, Eli (2011): Filter Bubble. What the Internet is Hiding from You, New
York: The Penguin Press.

Pellizzoni, Luigi (2015): Ontological Politics in a Disposable World. The
New Mastery of Nature, Farnham-Burligton: Ashgate.

Pinotti, Andrea (2021): Alla soglia dell’immagine. Da Narciso alla realta vir-
tuale, Torino: Einaudi.

— (2021) : »Riflesso di immersione«, in: Francesco Restuccia (Hg.), Il con-
trattacco delle immagini. Tecnica, media e idolatri a partire da Vilém
Flusser, Milano: Meltemi.

213

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.1177/1470412920906259
https://www.wired.com/1998/12/negroponte-55/
https://www.wired.com/1998/12/negroponte-55/
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1177/1470412920906259
https://www.wired.com/1998/12/negroponte-55/
https://www.wired.com/1998/12/negroponte-55/

LITERATUR

- (2022): »Staying Here, Being There. Bilocation, Empathy and Self-Empa-
thy in Virtual Reality«, in: Anna Donise et al. (Hg.), Ripensando I'empa-
tia tra etica ed estetica, Bollettino Filosofico XXXVII, 142-162.

Pitron, Guillaume (2021) : L'enfer numérique. Voyage au bout d’un Like,
Paris: Les Liens qui Libérent.

Preti, Giulio (1976) : »Lontologia della regione >natura« nella fisica newto-
nianac, in: Mario Dal Pra (Hg.), Saggi filosofici, Bd. I, Firenze: La Nuo-
va Italia.

Piischel, Florian (2014): »Big Data und die Riickkehr des Positivismus. Zum
gesellschaftlichen Umgang mit Daten«, Mediale Kontrolle unter Beo-
bachtung .Datenkritik, Jg. 3 (2014/1), DOI: 10.25969/mediarep/13779,
1-23.

Rainoldi, Giulia (2022): »Face-to-Face, or Face-To-Visor. Is Cinematic Virtu-
al Reality the >Ultimate Empathy Machine<?«, in: Anna Donise et al. (Hg.),
Ripensando I'empatia tra etica ed estetica, Bollettino filosofico XXXVII.

Restuccia, Francesco (2021): Il contrattacco delle immagini. Tecnica, media
e idolatria a partire da Vilém Flusser, Milano: Meltemi.

Reuters (2023): »Zara regrets campaign >misunderstanding« after Gaza boy-
cott calls«, reuters.com 12.12.2023, https://www.reuters.com/business/
retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-
gaza-boycott-calls-2023-12-12/ (Zugriff: 19.02.2025).

Rivera Cusicanqui, Silvia (2018): Un mundo ch’ixi es posible. Ensayos des-
de un presente en crisis, Ciudad Auténoma de Buenos Aires: Tinta Li-
mon.

Rouvroy, Antoinette/Stiegler Bernard (2016): »The digital regime of truth:
from the algorithmic governmentality to a new rule of law«, La Deleuzi-
ana (2016: 3), 6-29.

Rouvroy, Antoinette (2013 ): »The end(s) of critique: data behaviourism ver-
sus due process«, in: Mireille Hildebrandt/Katja de Vries (Hg.), Privacy,
Due Process and the Computational Turn. The philosophy of law meets
the philosophy of technology, New York: Routledge.

Schreckinger, Ben (2017): »World War Memex«, politico.com April 2017, https://
www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-
trolls-internet-2148 56/ (Zugriff: 19.02.2025).

Schwemmer, Oswald (1997): Ernst Cassirer. Ein Philosoph der europdischen
Moderne, Berlin: Akademie Verlag.

—(2005): Kulturphilosophie. Eine medientheoretische Grundlegung, Miinchen:
Wilhelm Fink Verlag.

Simmel, Georg (1919): »Der Begriff und die Tragodie der Kultur«, in: ders.,
Philosophische Kultur. Gesammelte Essais, Leipzig: Kroner Verlag.

Simon, Joshua (2023): » The Digital Revolution as Counter-Revolution«, in:
Sarah Hegenbart/Mara-Johanna Kolmel (Hg.), Dada Data: Contempo-
rary Art Practice in the Era of Post-Truth Politics, Bloomsbury, 195-209.

Stalder, Felix (2016): Kultur der Digitalitit, Berlin: Suhrkamp.

— (2018): The Digital Condition, Cambridge: Polity Press.

— (2021): »Was ist Digitalitdt«, in: Uta Hauck-Thum/J6rg Noller (Hg.),

214

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://www.reuters.com/business/retail-consumer/zara-regrets-misunderstanding-over-photoshoot-after-gaza-boycott-calls-2023-12-12/
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/

LITERATUR

Was ist Digitalitit? Philosophische und pddagogische Perspektive, Ber-
lin: Metzler.

Stelarc (2019): »Extra Ear. Alternate Anatomical Architecture«, stelarc.org,
http://stelarc.org/_.php (Zugriff: 19.02.2025).

Stiegler, Bernard (2009): Technik und Zeit (1). Der Fehler von Epimetheus,
Zirich-Berlin: Diaphanes.

Siegel, Jacob (2017): »Is America Prepared for Meme Warfare? «, vice.com
31.12.2017, https://www.vice.com/en/article/xyvwdk/meme-warfare (Zu-
griff: 07.02.2025).

Tarnof, Ben (2017): »Empathy: The latest gadget Silicon Valley wants to
sell you«, theguardian.com 25.10.2017, https://www.theguardian.com/
technology/2017/oct/2 5/empathy-virtual-reality-facebook-mark-zuckerberg-
puerto-rico (Zugriff: 20.06.2020).

Tavinor, Grant (2022): The Aesthetic of Virtual Reality, New York: Rout-
ledge.

Timmer, Jelte (2016): » Techno-Animism — When Technology Talks Back«, in:
Liisa Janssens (Hg.), The Art of Ethics in the Information Society, Amsterdam:
Amsterdam University Press, DOI https://doi.org/10.25969/mediarep/13 409,
132-137.

Tigqun (2003): Theorie vom Bloom, Ziirich-Berlin: Diaphanes.

— (2020): The Cybernetic Hypothesis, Cambridge-London: Semiotext(e) —
The MIT Press.

Toscano, Alberto (2023): Late Fascism: Race, Capitalism and the Politics of
Crisis, London: Verso.

Viglialoro, Luca (2021): Die Geste der Kunst. Paradigmen einer Asthetik,
Bielefeld: Transcript.

Vischer, Friedrich Theodor (2003): »Il Simbolo«, in: ders., Simbolo e Forma,
hg. von Andrea Pinotti, Torino: Nino Aragno.

Warburg, Aby (1995): Das Schlangenritual. Ein Reisebericht, Berlin: Verlag
Klaus Wagenbach.

— (2010): »Diirer und die italienische Antike«, in: ders., Werke in einem Band,
hg. von Martin Treml et al., Berlin: Suhrkamp.

- (2010): »Fragmente zum Nymphenprojekt«, in: ders., Werke in einem Band,
hg. von Martin Treml et al., Berlin: Suhrkamp.

— (2010): »Mnemosyne Einleitung«, in: ders., Werke in einem Band, hg. von
Martin Treml et al., Berlin: Suhrkamp.

- (2010): »Zum Vortrage von Karl Reinhardt iiber >Ovids Metamorphosen«
in der Bibliothek Warburg am 24. Oktober 1924, in: ders., Werke in ei-
nem Band, hg. von Martin Treml et al., Berlin: Suhrkamp.

Weiss, Dennis M. (2012): Failures of Convergence, in: Aud Sissel Hoel/Ing-
vild Folkvord (Hg.), Ernst Cassirer on Form and Technology. Contempo-
rary Readings, Hampshire: Palgrave Macmillan.

Wikipedia: » You (Timne Person of the Year)«, wikipedia.org, https://en.wikipedia.
org/wiki/You_(Time_Person_of_the_Year) (Zugriff: 19.02.2025).

Wilden, Antony (1980): System and Structure. Essay in Communication and
Exchange, New York: Tavistock Publications.

21§

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



http://stelarc.org/_.php
https://www.vice.com/en/article/xyvwdk/meme-warfare
https://www.theguardian.com/technology/2017/oct/25/empathy-virtual-reality-facebook-mark-zuckerberg-puerto-rico
https://www.theguardian.com/technology/2017/oct/25/empathy-virtual-reality-facebook-mark-zuckerberg-puerto-rico
https://www.theguardian.com/technology/2017/oct/25/empathy-virtual-reality-facebook-mark-zuckerberg-puerto-rico
https://doi.org/10.25969/mediarep/13409
https://en.wikipedia.org/wiki/You_(Time_Person_of_the_Year)
https://en.wikipedia.org/wiki/You_(Time_Person_of_the_Year)
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://stelarc.org/_.php
https://www.vice.com/en/article/xyvwdk/meme-warfare
https://www.theguardian.com/technology/2017/oct/25/empathy-virtual-reality-facebook-mark-zuckerberg-puerto-rico
https://www.theguardian.com/technology/2017/oct/25/empathy-virtual-reality-facebook-mark-zuckerberg-puerto-rico
https://www.theguardian.com/technology/2017/oct/25/empathy-virtual-reality-facebook-mark-zuckerberg-puerto-rico
https://doi.org/10.25969/mediarep/13409
https://en.wikipedia.org/wiki/You_(Time_Person_of_the_Year)
https://en.wikipedia.org/wiki/You_(Time_Person_of_the_Year)

LITERATUR

Wigley, Mark (2006): »Network Fever«, in: Wendy H.K. Chun/Thomas Kee-
nan (Hg.), New Media, Old Media. A History and Theory Reader, New
York: Routledge.

216

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abbildungsverzeichnis

S.79
Abb. 1: Ghirlandaio, Domenico (1486-1490), La nascita di San Giovanni

Battista, Fresko, Cappella Tornabuoni, Florenz. Google Arts & Culture, Ge-
meinfrei, https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=2432192

S. 140

Abb. 2: Diirer, Albrecht (1512~1525), Der Zeichner des liegenden Weibes, in:
ders., Underweysung der Messung mit dem Zirckel und Richtscheyt (auch:
Emotivitit des Weibes), Holzschnitt, 75 x 215 mm. This file was donated to
Wikimedia Commons as part of a project by the Metropolitan Museum of Art.
See the Image and Data Resources Open Access Policy, CCo, https://commons.
wikimedia.org/w/index.php?curid=608 59065

S. 172

Abb. 3: Holbein der Jiingere, Hans (1533), Die Gesandten, Ol auf Holz, 206 x
209 cm, National Gallery, London. Google Arts & Culture, Gemeinfrei, https://
commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=223 54806

S.174
Abb. 4: Screenshot von meinem Computer.

S. 177
Abb. 5: Stelarc (2015), Re-Wired / Re-Mixed: Event for Dismembered Body

— Stelarc Radical Ecologies, Perth Institute of Contemporary Art, 2015 Pho-
tographer-Steven Alyian. Mit freundlicher Erlaubnis des Kiinstlers Stelarc.

S. 179
Abb. 6: Keune, Kira (2022), Self Portrait 2.0, Metallic Fotodruck auf Alu-

Dibond hinter Acrylglas 8ox8o c¢cm. Mit freundlicher Erlaubnis der Kiinst-
lerin Kira Keune.

S. 181

Abb. 7: Screenshot eines Instagram-Posts aus der Artikel: Katanich, Doloresz
(2023), »How Zara’s own ad triggered a boycott campaign against the brand«,
euronews.com 12.12.2023, https://www.euronews.com/business/2023/12/12/
how-zaras-own-ad-triggered-a-boycott-campaign-against-the-brand (Zugriff:
19.02.2025).

217

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://commons.wikimedia.org/w/index.php?-curid=-2432192
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=60859065
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=60859065
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=22354806
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=22354806
https://twitter.com/doloreskatanich
https://twitter.com/doloreskatanich
https://www.euronews.com/business/2023/12/12/how-zaras-own-ad-triggered-a-boycott-campaign-against-the-brand
https://www.euronews.com/business/2023/12/12/how-zaras-own-ad-triggered-a-boycott-campaign-against-the-brand
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?-curid=-2432192
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=60859065
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=60859065
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=22354806
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=22354806
https://twitter.com/doloreskatanich
https://twitter.com/doloreskatanich
https://www.euronews.com/business/2023/12/12/how-zaras-own-ad-triggered-a-boycott-campaign-against-the-brand
https://www.euronews.com/business/2023/12/12/how-zaras-own-ad-triggered-a-boycott-campaign-against-the-brand

Asthetisches Denken
bei Velbriick Wissenschaft

Techniken des Gemeinsinns
Politik, Asthetik, Technik
Herausgegeben von Luca Viglialoro
und Dario Gentili
180 Seiten - broschiert - € 39,90
ISBN 978-3-95832-377-3

Die Digitalisierung hat die Art und Weise, wie wir kommunizieren und in Ge-
meinschaften zusammenfinden, signifikant verindert. Daraus entstehen kon-
zeptuelle Herausforderungen fiir das dsthetische sowie medien- und technik-
philosophische Denken, denen die die Beitrige des Bandes unter Einbezug der
Reflexionen von Jean-Luc Nancy nachgehen. Im Zuge dessen werden Appara-
turen, Verfahren und Medien der Erweiterung, Modellierung und Verldngerung
der Sinnlichkeit untersucht, unter denen sich gegenwirtige Formen von Gemein-
schaft bilden. Die Autorinnen und Autoren diskutieren kollektive Gemeinschafts-
und Sinnkonstrukte angesichts aktueller technischer Verdnderungen und hinter-
fragen gleichzeitig kritisch philosophische Traditionen.

Luca Viglialoro ist Prisident und Professor fiir Asthetik, Kunst- und Kulturtheo-
rie an der Hochschule der Bildenden Kiinste Essen.

Dario Gentili ist Professor fiir Moralphilosophie an der Universitit Roma Tre.

www.velbrueck-wissenschaft.de

- am 19.01.2026, 21:31:16. [ —


http://www.velbrueck-wissenschaft.de
https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.velbrueck-wissenschaft.de

Asthetisches Denken
bei Velbriick Wissenschaft

Was sind
iisthetische Objekte?
Was sind asthetische Objekte? Monroe C. Beardsley und
Monroe C. Beardsley die analytische Asthetik
und die analytische Asthetik
Herausgegeben von Alexander Averhage
156 Seiten - broschiert - € 20,-
ISBN 978-3-95832-380-3

Hleruusgogeben von Alewnder Averhage

Mit seinem 1958 erschienenen Werk Aesthetics legte Monroe C. Beardsley in
der noch jungen analytischen Philosophie den Grundstein fiir die Auseinander-
setzung mit der philosophischen Asthetik. Der vorliegende Band liefert erstmals
eine deutsche Teiliibersetzung des ersten Abschnittes von Beardsleys umfangrei-
cher Studie, erginzt um Passagen aus dem Nachwort zur zweiten Auflage. Im
Zentrum der Textausschnitte sowie des begleitenden Aufsatzes von Alexander
Averhage steht die Frage: Was sind dsthetische Objekte?

Alexander Averhage arbeitet als Lehrbeauftragter fir Kunsttheorie und geschich-
te an der HBK Essen sowie als Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl fiir
Kunstdidaktik und Kunstvermittlung der Universitat Osnabriick.

www.velbrueck-wissenschaft.de

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21:31:16. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783748965671 - am 19.01.2026, 21



https://doi.org/10.5771/9783748965671
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Titelei/Inhaltsverzeichnis
	Einleitung
	Kapitel 1Drei Prämissen: die Technik – der Mythos – das Pharmakon
	1.1 Das Werkzeug als Urphänomen und die Technik als ontologische Kraft
	1.2 Mythos – Technik – Wissenschaft: Linearität oder Schwingung
	1.3 Die Pharmakologie des Symbolischen

	Kapitel 2Das Analoge und das Digitale oder Kontinuität und Diskontinuität
	2.1 Analog vs Digital
	2.2 Die Diskretisierung des Realen
	2.3 Digitales Denken oder: die Diskontinuität denken
	2.4 Diskontinuität in der Polarität denken
	Aby Warburg und die Pathosformel
	Silvia Rivera Cusicanqui: Leben in einer ch’ixi Welt


	Kapitel 3Die digitale Welt als symbolische Form
	3.1 Digitalität und die Digitale Welt
	3.2 Die Kreativität der Computation
	Computation als Potenzialität
	Die computationale Technologie als Data Potentiality

	3.3 Die Kreativität der digitalen Welt

	Kapitel 4Immersion
	4.1 Immersion und Immersivität
	4.2 Immersion und Virtualität
	4.3 Distanz, Nähe und Produktionsweise des Subjekts
	4.4 Das immersive Subjekt

	Kapitel 5Netz
	5.1 Netzwerk als Metapher für die digitale Welt
	5.2 Das Nicht-Subjekt des Netzes
	5.3 Die Ästhetik des Netzes
	5.4 Drei Beispiele: entleertes Subjekt – gespiegeltes Subjekt – aktiviertes Subjekt
	[Beispiel 1] Re-Wired / Re-Mixed: Das entleerte Subjekt
	[Beispiel 2] Self Portrait 2.0: Die Rückspiegelung des Netzes
	[Beispiel 3] The Jacket: unbeabsichtigte Montage


	Kapitel 6Die digitale Welt und die mythische Welt
	6.1 Eine Rückkehr zum Mythos ?
	6.2 Die mythische Atmosphäre der digitalen Welt
	Die Technik des digitalen Mythos


	Austreten aus der mythischen Atmosphäre
	Literatur
	Abbildungsverzeichnis

