3 Zur Topologie ontologischer und
postontologischer Realitatsmodelle

Mit dem Niedergang des kosmo-theologischen Weltbildes beginnt eine
Geschichte des Wandels der Referenzmodelle, die hier nicht im Detail
ausgebreitet, jedoch in einigen ihrer prignantesten Aspekte konturiert
werden kann. Dabei wird versucht, anhand einiger signifikanter Beispiele
eine Topologie zu motivieren, die zeigt, dass sich gewisse schematische
oder typische Bezugsweisen isolieren lassen, denen (auch heterogene)
Konzeptionen iiber Realitit zugeordnet werden kénnen, und zwar an-
hand der Art ihrer Referenz.' Das bedeutet praktisch, von der grundle-
genden ontologischen Unterscheidung Sein/Nichtsein bzw. Seiendes/
Nichtseiendes - als Schema einer Art kultureller Selbstreflexion, die in
Form von Institutionen wie der Philosophie und (spiter) Theologie eta-
bliert und auf Dauer gestellt wurde - auszugehen und zu fragen, wo die-
ses Sein festgemacht wird, auf welche Weise der Ort (die Referenz) be-
zeichnet wird, an dem man (bzw. das Denken) sich orientieren muss.
Dass sich ontologische Bezugnahmen (die natiirlich dann auch epistemo-
logische Standards definieren) aufzeigen lassen, ist bereits im vorherge-
henden Kapitel anhand der Problematik der »Referenz der Bilder« deut-
lich geworden. Im Folgenden geht es mithin darum, wie man sie (histo-
risch und systematisch) unterscheiden kann.

1| Fir den Referenzbegriff vgl. oben S. 19, insbes. dort Fufinote 10.

67

- am 14.02.2026, 23:22:51. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Topologie ontologischer und postontologischer Realitdtsmodelle

3.1 Transzendenz vs. weltliche Immanenz

Grosso modo kann man wohl zumindest fiir den »Mainstream« des anti-
ken und mittelalterlichen Denkens sagen, dass dort Vorstellungen vom
Typ des »ens realissimum« vorherrschend sind. Im Zuge des Universali-
enstreits jedoch, nicht zuletzt auch ein Machtkampf um Legitimations-
mittel der seit dem Investiturstreit angeschlagenen Stellung der Kirche,’
machten die Positionen extremer »Nominalisten« wie Roscellinus oder
Ockham - nach heutiger Terminologie Realisten, die also jegliche Reali-
tat von Begriffen und Ideen radikal zuriickwiesen — deutlich, dass die seit
der Antike (zwar nicht dem Wort, aber der Sache nach)’ gebriuchliche
Differenz zwischen transzendent-gottlicher und immanent-weltlicher
Sphire tatsichlich eine nutzbare Option darstellt. Es wird denkbar, was
bei Aristoteles bereits angedacht war: dass die Realitdt nicht im unaus-
sprechlichen Hoéchsten, sondern im identifizierbaren Einzelding liegen
kann - eine Entwicklung, die den Umbruch der Episteme von der >prosa-
ischen Welt« (Foucault 1974), fiir welche Erkenntnis im endlosen Auffin-
den von Ahnlichkeitsbeziehungen bestand, zum Zeitalter der Reprisen-
tation, fiir welches die identifikatorischen Verfahren der mathesis und
der Taxinomie den Wahrheitsbezug von Aussagen herstellten (ebd. 107),
einleitete.

3.2 Auflenwelt vs. Innenwelt

Die zweite Differenz, mit dieser Entwicklung einhergehend, ist die zwi-
schen duflerer und innerer Welt, die bekanntermafien in Descartes’ Tren-
nung von res cogitans auf der einen und res extensa auf der anderen Seite
Gestalt und Legitimitat erhielt, der strukturell (sicherlich nicht inhalt-
lich) dem christlichen Gedanken der Innerlichkeit, wie ihn Augustinus
in den Bekenntnissen entwickelt hatte, entspricht. Daher kann er diesen

2| Als Kdmpfe um die >eigentliche« Wirklichkeit sind Kosmologien, Metaphysi-
ken, Ontologien und Epistemologien - fernab des gingigen Vorurteils der Welt-
fremdheit von Philosophie, das noch in der berithmten Feuerbachthese sich arti-
kuliert — Arenen politischer und padagogischer Auseinandersetzungen, was wohl
nur an wenigen historischen Ereignissen so plastisch sichtbar wird wie am Univer-
salienstreit.

3| Vgl. Simons (1974:1541 f.).

68

- am 14.02.2026, 23:22:51. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AuBenwelt vs. Innenwelt

ablosen: Wenn man sagen kann, dass sich bei Augustinus der Innerlich-
keitsgedanke nur als Transzendenz, als innerer Weg zu Gott (wie er oben
im Kontext des Entbildungsgedankens bereits angesprochen wurde), ent-
falten konnte, emanzipiert sich die neuzeitliche Innerlichkeit (in ver-
schiedenen Graden) vom Bezug auf Transzendenz. Deutlich wird dies
bereits bei Descartes daran, dass die res cogitans nicht mehr unmittelbar
gottlich (wie die oberen Seelenteile in der Antike) oder als Weg zu Gott
gedacht wird, sondern dass Gott die Position eines Dritten einnimmt,
welches den Bezug von Vernunft und Welt — bei den Occasionalisten
dann schliefflich bei jedem einzelnen Erkenntnisakt - sicherstellt.* Gott
durfte, salopp formuliert, an der Zirbeldriise erkenntnistechnische Kor-
rekturarbeiten leisten, mehr aber auch nicht.” Schon bei Locke, der, wenn
man der Darstellung Charles Taylors folgt, das »desengagierte« cartesia-
nische Subjekt zu einem »punktférmigen Selbst« zusammenzog (Taylor
1996:292) - einer durch Selbstreflexivitit ausgezeichneten Struktur, die
grundsitzlich nicht anders als die Dinge der Welt, ndmlich als Erfah-
rungstatsache (und nicht als konstituierendes ego) gegeben war® - kann

4| Vgl. Descartes, Meditationen tiber die Grundlagen der Philosophie, insbes. Me-
ditatio IV

5| Leibniz hatte in dieser Beziehung, um im Bild zu bleiben, einen besseren Me-
chaniker ersonnen, dessen Monaden durch die »praestabilierte Harmonie« ein fiir
allemal mit vollkommener Genauigkeit miteinander synchronisiert waren. Gerade
dadurch aber konnten sie im Grunde auf den géttlichen Uhrmacher, nach getaner
Arbeit, verzichten. Leibniz hat daher die Monadologie durch eine verantwortungs-
basierte Persontheorie erginzt, so dass die Personen das Gute wihlen miissen, um
nicht die Harmonie zu storen, andernfalls diese durch Bestrafung des Storers wie-
derhergestellt werden miisse. Dafiir musste Leibniz allerdings einen tiefgehenden
konzeptionellen Bruch innerhalb seines Systems in Kauf nehmen, der allerdings
lange Zeit ibersehen wurde; vgl. dazu die begriffstheoretische Arbeit von Christi-
an Hauser (1994) sowie Jorissen (2000:46 ff.).

6| Locke geht von der »Idee« der Identitit als einer Erfahrungstatsache aus: »Eine
weitere Gelegenheit zum Vergleichen ergibt sich fiir den Geist aus dem Dasein der
Dinge selbst. Wir betrachten ein Ding als zu einer bestimmten Zeit und an einem
bestimmten Ort existierend und vergleichen es dann mit sich selbst, wie es zu ande-
rer Zeit existiert; danach bilden wir die Ideen der Identitit und Verschiedenheit«, so
Locke zu Beginn des Identititskapitels im Versuch iiber den menschlichen Verstand
(Kap. XXVII/1, Herv. im Orig.). In dieser Weise lasst sich, in aufsteigender Rei-
henfolge, die Identitit von Pflanzen, Tieren, Menschen und schliefilich der Person
beschreiben. Letztere ist vor den anderen dadurch ausgezeichnet, sich selbst als Er-
fahrungstatsache reflektieren zu kénnen: »Meiner Meinung nach bezeichnet dieses
Wort ein denkendes, verstindiges Wesen, das Vernunft und Uberlegung besitzt
und sich selbst als sich selbst betrachten kann. Das heift, es erfaf3t sich als dasselbe

69

- am 14.02.2026, 23:22:51. /del OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839405864-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Topologie ontologischer und postontologischer Realitdtsmodelle

selbst von einem derartig residualen Bezug auf Transzendenz keine Rede
mehr sein. Michel Foucaults Analyse des Zeitalters der Reprisentation
macht diesen Umstand als Wesenszug neuzeitlichen Denkens sichtbar,
wenn er das Denken dieser Epoche durch die Umstellung des Zeichens
von der Triade Mensch-Welt-Kosmos auf »die bindre Logik des Zei-
chens« charakterisiert (Foucault 1974:98). Das bedeutet nicht etwa, dass
die Differenz transzendent/immanent als Differenz aufgehoben wurde -
eher handelt es sich um einen Ablgsungsprozess von Transzendenz, also
die Trennung von Erkenntnis und transzendentem Bezug (Glauben, Re-
ligiositidt, theologische Dogmen), der allerdings in den Bewegungen der
Empfindsamkeit und Romantik bereits wieder erodierte. Doch zumin-
dest kann man aufgrund der Dominanz nicht-transzendenzorientierter
Erkenntnismodelle sagen, dass ein Wechsel der Leitdifferenz stattgefun-
den hat: primdr ist der Referenzbereich von Realitit die Ratio oder die
empirische Welt; nachgeordnet ist die Frage, ob dabei ein Bezug zur
Transzendenz mitgedacht ist oder nicht. Die Kreuzung beider Differen-
zen erlaubt, eine erste Topologie von Referenzmodellen zu beschreiben,
innerhalb derer sich die Realititsvorstellungen bis zur hier verhandelten
Zeit verorten lassen:

Tabelle 1: Topologie ontologischer Modelle

transzendent immanent
innen/Denken II. Seele/Gott III.  Ego cogito, Ver-
(christliches MA) nunft (Neuzeit)
L Kosmos/Ideen IV. empirische Reali-
aufien/Welt (Antike) tit (Neuzeit)

3.3 Die Dimension der Zeitlichkeit

Die Differenz innen/auflen wird schliefllich in ihrer Bedeutung durch
eine dritte Dimension abgeldst, die eine zeitliche ist und in gewisser Wei-
se die (als Erkenntnisreferenz) zur Irrelevanz herabgesunkene Transzen-

Ding, das zu verschiedenen Zeiten und an verschiedenen Orten denkt.« (ebd.
XXVII/9; Herv. v. mir. B.].).

70

- am 14.02.2026, 23:22:51. /del OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839405864-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Dimension der Zeitlichkeit

denz substituiert, zumindest aber sich gegen die Pridominanz des »fla-
chen« Immanenzdenkens richtet. Noch Newton hat Zeit objektiviert,
also im Sinne des IV. Referenzmodells der obigen Tabelle als duflere,
nichttranszendente Grofe verortet. Doch die wirkmiéchtige Wiederent-
deckung der Innerlichkeit als gottlicher Natur durch Rousseau,” die un-
verkennbar im Riickbezug auf Augustinus’ Innerlichkeitskonzeption ge-
schah (Taylor 1996:619 ff.), brachte zugleich mit der Innerlichkeit die
Vorstellung einer inneren Zeit in den Diskurs ein, und zwar tatsichlich in
den beiden von Augustinus vorgezeichneten Gestalten.

Augustinus beschreibt (im zehnten Buch der Bekenntnisse) den Weg
ins Innere (also den Weg zu Gott) als liber die Erinnerung vermittelt.® In
dieser abstrahierenden Riickwendungsbewegung findet Augustinus (ana-
log zur platonischen Anamnesislehre) den Bezug zu den Dingen als
schon vorgingig im »Geiste« befindlich (Bekenntnisse, S. 511). Die Frage
nach dieser Vorgingigkeit fithrt zur Thematisierung der Zeit (im elften
Buch) und damit zu dem hier relevanten Aspekt der inneren Zeit. Augus-
tinus verbleibt grundsitzlich im antiken Schema von Aon als »zeitlose[r]
Erhabenheit stets gegenwirtiger Ewigkeit« (Bekenntnisse, S.627) und
Chronos, der Zeit, die »dem Nichtsein zuflieht« (ebd. 629). Doch er ver-
ortet die Weltzeit nicht mehr in der Bewegung des dufleren Kosmos (ebd.
647) oder iiberhaupt irgendeines dufieren Korpers (ebd. 653). Nach kurz-
er Erorterung kommt Augustinus von dort aus zu der Erkenntnis:

»In dir, mein Geist, messe ich die Zeiten. Es ist so; larme mir nicht dagegen mit
dem Schwall deiner sinnlichen Eindriicke! [...] Der Eindruck, der von den Er-
scheinungen bei jhrem Vortiberziehen in dir erzeugt wird und in dir zuriickbleibt,
wenn die Erscheinungen voriiber sind, der ist es, den ich messe als etwas Gegen-
wirtiges, nicht das, was da, den Eindruck erzeugend, voriiberging; nur ihn, den
Eindruck messe ich, wenn ich Zeiten messe. Also sind entweder die Eindriicke die
Zeiten, oder ich messe die Zeiten iiberhaupt nicht. (ebd. 661).

7| Vgl. die Rede des savoyischen Vikars. Rousseau, Emil, S. 300 ff.

8| Es geht Augustinus um eine Uberwindung des Kérpers durch den Riickgang in
das Innere des Gedichtnisses: »Ubersteigen will ich diese meine Kraft, durch wel-
che ich dem Leibe verbunden bin [...]. Nicht mit dieser Kraft finde ich meinen
Gott: denn sonst finden ihn auch >Pferd und Maultier, denen kein Verstand gege-
beng; leben doch von jener gleichen Kraft auch ihre Korper. [...] Hinausschreiten
also will ich auch iiber dieses Teil meines Wesens und auf Stufen mich zu Dem er-
heben, der mich geschaffen hat. Da komme ich denn in die Gefilde und die weiten
Hallen des Gedéchtnisses [...]«. (Augustinus, Bekenntnisse, S. 503).

71

- am 14.02.2026, 23:22:51. /del OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839405864-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Topologie ontologischer und postontologischer Realitdtsmodelle

Zeit ist damit nicht mehr etwas, was in der dufleren Welt verortbar ist,
sondern ein inneres Prinzip des »Messens« von zeitlichen Abstidnden, die
aufSerhalb dieser Titigkeit des Geistes, wie Augustinus argumentiert, kei-
ne eigene Zeitlichkeit besitzen. Darin steckt eine formale Bestimmung
von Zeitlichkeit selbst, die Augustinus gleichsam existential ausfiihrt, in-
dem er Zeit in ihren Dimensionen von einer punktuellen Gegenwart her
bestimmt als Erinnerung an Vergangenes, Erwartung von Kiinftigem so-
wie — dieser Gedanke ist immens modern - als ausgedehnte Gegenwart
der Wahrnehmungsdauer (ebd. 663).

Innerlichkeit in diesem Sinne muss als mit einer eigenen Zeitlichkeit,
auch mit einer eigenen Geschichtlichkeit (nicht nur: Geschichte, als eines
Ablaufs in einer dufleren Zeit) ausgestattet verstanden werden, und zu-
gleich entstammt diese Zeit der Tiefe einer zeitlosen Geschichte (d.h. ei-
ner Ewigkeit, die zeitliche Wesen nur als Abfolge, als Geschichte auflésen
konnen). Wie Augustinus anmerkt, ist diese Herkunft daher nicht in eine
ferne Vergangenheit zu schieben, denn vom Standpunkt der »gegenwir-
tigen Ewigkeit« aus gibt es keine Vergangenheit. In der Konsequenz be-
deutet dies, dass fiir Augustinus in der Gegenwirtigkeit ein aktueller und
lebendiger Bezug zur gegenwirtigen Ewigkeit besteht, dass die Gegenwart
aus den Tiefen einer zeitlosen Geschichte heraus verstanden muss, die
sich in ihr »vergegenwirtigt.

Nicht einmal ansatzweise kann an dieser Stelle ein Uberblick iiber die
vielfaltigen Implikationen dieser bereits bei Augustinus einsetzenden
Verzeitlichungsdynamik gegeben werden. »Das Zeitalter der Geschichte«
nannte Foucault (1974:269) die moderne episterne, und greift damit ei-
gentlich noch zu kurz. Eher konnte man wohl von einem »Zeitalter der
Zeitlichkeit« sprechen (und mit der Wortwahl zugleich bekennen, die-
sem anzugehoren). Denn die Geschichtlichkeit in ihren historiographi-
schen Varianten wie Naturgeschichte, Kulturgeschichte, Genealogie, Ar-
chiologie, Biographie, steht im Riickblick mindestens gleichwertig neben
der Bedeutung von Gegenwiirtigkeit und Ereignis.

Weil die Frage der Zeit fiir das gegenwirtige Denken konstitutiv ist,
man also Zeit nicht dekonstruieren kann (dafiir aber begriffen hat, ihre
Paradoxien fruchtbar zu machen; vgl. etwa Kaempfer 1997), ist es nicht
einfach moglich, eine »Differenz der Zeit« nach dem Muster etwa der
Differenz innen/auflen zu bezeichnen. Was man jedoch beobachten

72

- am 14.02.2026, 23:22:51. /del OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839405864-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Dimension der Zeitlichkeit

kann, ist etwa, dass im - iiber Rousseau auf Aufgustinus zuriickgehenden
- Gedanken der Innerlichkeit, wie er in der zweiten Halfte des achtzehn-
ten Jahrhunderts entfaltet wurde, Zeitlichkeit in verschiedenen Formen
eine konstitutive Rolle spielt. So erscheint der Blick nach innen oder die
Frage nach der eigenen Subjektivitit, praktisch nach augustinischem
Schema, immer verzeitlicht, sei es im Sinne einer Lebensgeschichte
(Rousseaus Bekenntnisse), einer Bildungsgeschichte (Goethes Wilhelm
Meister), oder der Eigenzeitlichkeit der Erfahrung. Charles Taylor fasst
unter dem Titel des >Expressivismus« den Kerngedanken des Innerlich-
keitsdenkens dahingehend zusammen, »dafl die Verwirklichung der Na-
tur in jedem von uns zugleich eine Form von Ausdruck ist« (Taylor
1996:651). Die Artikulation von Natur ist Poiesis. Sie steht nicht in einem
Repriasentationsverhiltnis zur universellen >Quelle« der Natur, sondern
ist ihr unmittelbarer, urspriinglich-identischer Ausdruck. Schelling
bringt dies im System des transzendentalen Idealismus mit der These auf
den Punkt, dass in der dsthetischen »Thitigkeit« das bewusstlose Wirken
der Natur und das bewusste des Wollens als identisch aufgezeigt werden,
die in einem dialektischen (also: geschichtlichen) Prozess des Werdens
entfaltet werden: »Die objektive Welt ist nur die urspriingliche, noch be-
wufdtlose Poesie des Geistes [...]J« (Schelling 1985:417). Der damit ent-
standene epistemologische Wandel wird in seinen Ausmafien am Modell
der Wahrheit besonders deutlich. Diese kann bereits hier nicht mehr als
adaequatio, sondern nur noch als - zeitgebundener und ereignishafter —
Prozess des Erscheinens (Gegenwart) als Resultat eines Werdens (Natur-
geschichte) gedacht werden.

Anders bei Kant, dessen Rationalititsorientierung dem empfin-
dungsorientierten Denken des >expressivistischen« Denkens und Empfin-
dens diametral entgegenstand. Bei Kant wird die innere Zeit nicht wie im
Expressivismus sexistentiellc, sondern formal-erkenntnistheoretisch als
reine Form der sinnlichen Anschauung (Kant, KdrV B46 ff.) ausgelegt.
Die innere Zeit des transzendentalen Subjekts wird damit zum ermogli-
chenden Grund jeder Realititserzeugung tiberhaupt. Kant stellt damit
ein Modell der Wirklichkeitskonstruktion vor, das zwar als transzenden-
talphilosophisches durchaus nicht individualistisch gedacht war, den-
noch fiir die moderne Vorstellung individueller Wirklichkeitskonstrukti-

73

- am 14.02.2026, 23:22:51. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Topologie ontologischer und postontologischer Realitdtsmodelle

on, wie sie etwa vom Radikalen Konstruktivismus vertreten wird, Pate
stand (Nassehi 1992:46).°

Man muss von hier aus zwei Linien verfolgen. Die eine weist, {iber
Hegel, auf die Entstehung der Soziologie und die Vorstellung der sozialen
Konstitution von Realitit. Die andere nimmt das expressivistische Erbe
auf (so etwa wenn der Kantianer Schopenhauer Kants >Ding an sich« als
Wille interpretiert) und ldsst sich im Sinne einer duferst heterogenen
Artikulationsgeschichte des Referenzmodells, das urspriinglich von der
Idee des unergriindbaren, temporalisierten Inneren geformt wurde, le-
sen. Dies schliefit, um eine Orientierung zu geben, Namen wie Nietz-
sche, Freud, Heidegger, Lacan, Adorno; Konzeptionen wie Wille, das Es,
das Sein, das Reale, das Nichtidentische ein, die bei aller Verschiedenheit
doch Familiendhnlichkeiten und theoriehistorische Verbindungslinien
aufweisen.

Zundichst zur ersten Linie: Der enge Blick auf das Innere des Subjekts,
bei Kant zudem mit dem »Skandalon« des unerklirten/unerklérbaren
Ding an sich belastet, weitete sich, indem das Subjekt/Objekt-Schema, in
dem Kant noch befangen blieb, zunehmend durch das Modell der Sub-
jekt-Subjekt-Beziehung ersetzt wurde - zunichst noch als negiertes Sub-
jekt im Fichteschen Nicht-Ich (aber als solches immerhin auch eine Art
Ich und nicht nur Ding), dann als zum Geist erhobene Natur und »Bei-
nahe-Bewusstsein«'® bei Schelling. Schliellich konnte Hegel, nach der
»Aufhebung« des gesamten Bereichs der Natur als »Idee in der Form des
Andersseins« (Hegel, Enz. §247) den Standpunkt vertreten, »daf§ nichts
wirklich ist als die Idee« (Hegel, Rechtsphilosophie, S. 25), und das heifit
mit dem bekannten Diktum: »Was verniinftig ist, das ist wirklich; und
was wirklich ist, das ist verniinftig« (ebd. 24). Die Figur des absoluten
Geistes fungiert als Vermittlungsgestalt des subjektiven und des objekti-

9| Das heif3t nicht unbedingt, dass die Begriinder des Radikalen Konstruktivis-
mus sich dieser Tatsache auch bewusst waren. Wenn hier einmal von »Realitéts-
konstruktion« und dann von »Wirklichkeitskonstruktion« gesprochen wird, so
liegt das daran, dass diese Termini heute eher umgekehrt verwendet werden; vgl.
unten die Eintrige zu Kant und Roth in Tabelle 3, S. 143).

10| »Steckt zwar ein Riesengeist darinnen,/Ist aber versteinert mit seinen Sinnen,
/Kann nicht aus dem engen Panzer heraus/Noch sprengen das eisern Kerker-
haus,/Obgleich er oft die Fliigel regt, sich gewaltig dehnt und bewegt,/In toten und
lebend’gen Dingen/Tut machtig nach BewufStsein ringen« - so Schelling 1799 im
Epikurisch Glaubensbekenntniss Heinz Widerporstens, zitiert nach Frank/Kurz
1975, S. 149f.

74

- am 14.02.2026, 23:22:51. /del OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839405864-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Dimension der Zeitlichkeit

ven Geistes, welche den objektiven Geist als — geschichtlich vermittelt —
»in der Form der Realitit« hervorgebrachte Welt versteht und auf den
Begriff bringt (Hegel, Enz. §385). Diese Vermittlungsfigur bringt eine
ideengeschichtlich neue, nichtcartesianische und mit innerer Geschicht-
lichkeit ausgestattete Kategorie »sozialer Gegenstand« hervor (Brandom
2001) - und damit ein neues Referenzmodell, das, wie man wohl sagen
kann, fiir die Entstehung der Soziologie als Wissenschaft solcher »sozia-
ler Realititen«, die aus den Interaktionen von Subjekten und im Kontext
derselben zu erkliren sind (wie etwa soziale Tatsachen i.S. Durkheims,
Identitdt sprachlicher Symbole, Institutionalisierungen, objektive Sinn-
strukturen etc.), maf3geblich ist.

Um dies an einem Beispiel zu demonstrieren, das bis in die Wortwahl
hinein (Bewusstsein, Synthese, individueller Geist) an Hegel erinnert, eine
Passage aus Durkheims Untersuchung tiber Soziologie und Philosophie:

»Daf} die Vorstellungen [des Bewusstseins, B.J.], wenn sie einmal existieren, auch
weiterhin durch sich selbst fortbestehen, ihr Vorhandensein also nicht unaufhér-
lich von dem Zustand der nervosen Zentren abhingt; dafl sie fahig sind, unmittel-
bar aufeinander zu wirken, sich nach eigenen Gesetzen miteinander zu verbinden,
bedeutet also, daf3 sie Realititen sind [...]« (Durkheim 1976:70) Durkheim fiithrt
dazu aus: »Daf§ man in gewisser Hinsicht sagen kann, die kollektiven Vorstellun-
gen lagen auflerhalb des individuellen Bewuftseins, griindet darin, daf} sie nicht
von den isolierten Individuen herrithren, sondern von ihrem Zusammenwirken;
was etwas ganz anderes ist. [...] Da diese Synthese das Werk des Ganzen ist, ist
auch das Ganze ihr Schauplatz. Die sich ergebende Resultante weist also iiber je-
den individuellen Geist hinaus, so wie das Ganze iiber den Teil hinausweist. Sie ist
im Ganzen, wie sie durch das Ganze ist. [...] es ist dieses Aggregat, das denkt,
fiithlt, will, wiewohl es nur mittels des Einzelbewufitseins wollen, fithlen oder han-
deln kann« (ebd. 73; Herv. von mir, B.].).

Man kann, was den Aspekt der Zeitlichkeit betrifft, ferner beobachten,
dass um die Wende zum zwanzigsten Jahrhundert und danach die Ge-
genwart eine gegeniiber der Vergangenheit gesteigerte Bedeutung erhielt:
In der Zeitphilosophie Bergsons etwa, der phdnomenologischen Zeit-
theorie Husserls, der Kosmologie Whiteheads oder im Begriff der pre-
sent als »locus of reality« bei George Herbert Mead schiebt sich die zeitli-

75

- am 14.02.2026, 23:22:51. /del OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839405864-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Topologie ontologischer und postontologischer Realitdtsmodelle

che Differenz vor die Differenz innen/auflen." Die Gegenwart (und nicht
die Vergangenheit/Geschichte, die aus dieser Perspektive, ganz wie schon
bei Augustinus, als gegenwirtiges Konstrukt aufgefasst wird) wird fiir
diese Theorien zur primiren, anticartesianischen Referenz der Beant-
wortung der Frage nach Realitit. Erst in der Aufwertung der Gegenwart,
so konnte man sagen, kommt das Individuum, das im Kontext der objek-
tiven Geschichts- und Gesellschaftskonzeptionen letztlich in den Hinter-
grund gedringt wurde, wieder zur Geltung - nun allerdings nicht mehr,
wie am Pragmatismus (Nagl 1998:15 f.) und vor allem der Wissenssozio-
logie Karl Mannheims, Alfred Schiitz’ und Thomas Berger/Peter Luck-
manns' gut zu beobachten ist, in der Form einer entzogenen Innerlich-
keit, sondern als dialektisches Geschehen, in welchem die Gegenwirtig-
keit die Bedeutung des Einzelnen als Ort, an dem die soziale Realitét zur

11| Vgl. Waldenfels (2001:33 f.); Wiehl (1998:36 ff); Joas (1989:164 ff.).

12| Vgl. Geulen (1989:53 ff.). Berger/Luckmann (1980) beschreiben zwar »soziale
Realitdten« i.S.v. Institutionen, Rollen, Normen etc. als vom Einzelbewusstsein un-
abhéngige Sachverhalte, wiirden daraus jedoch nicht mehr wie etwa noch Mead
oder Dewey eine Theorie der Erzeugung von >Natur« verstehen wollen - vgl. etwa
Meads Aufsatz zur Objektiven Realitit von Perspektiven (Mead 1985), dazu Joas
(1989:143 ff.) sowie Dewey, Experience and Nature, dazu Neubert 1999:97 ff.). Da-
her ist der Sozialkonstruktivismus dieser Pragung gegeniiber der Ontologiethema-
tik (quasi mit Absicht) vollig indifferent (vgl. auch die Adaption des Sozialkon-
struktivismus in der hermeneutischen Wissenssoziologie; Hitzler/Reichertz/
Schrder 1999). Man kann etwa in seinem Sinne (nicht im pragmatistischen Kon-
text, aber im wissenssoziologischen) ohne weiteres etwa die These aufstellen, ein
bestimmter Gegenstand sei ein soziales Konstrukt im Sinne seiner pragmatischen
und symbolischen Bedeutung fiir soziale Prozesse, als Gegenstand aber in einer
externen Realitit verortet, und nur deshalb konnen sich an diesen Gegenstand so-
ziale Konstruktionen gleichsam anlagern. Genau diese Re-Ontologisierung des So-
zialkonstruktivismus (den wir aufgrund seiner ontologischen Indifferenz im Rah-
men dieser Arbeit ansonsten nicht weiter behandeln) betreibt John R. Searle (vgl.
dazu die Diskussion des »externen Realismus« Searles in Kap. 5.1). Man hat an-
scheinend Husserls phinomenologischen >Antirealismus¢, der Wirklichkeit aus-
schliefilich als »Korrelat evidenter Bewdhrung« zuldsst, verlassen. Vgl. etwa die
Cartesianischen Meditationen, S. 61 f.: »Es ist klar, dafl Wahrheit bzw. wahre Wirk-
lichkeit von Gegenstidnden nur aus der Evidenz zu schépfen ist, und dafd sie es al-
lein ist, wodurch >wirklich« seiender, wahrhafter, rechtmaflig geltender Gegen-
stand, welcher Form oder Art immer, fiir uns Sinn hat [...]. Jedes Recht stammt
von daher, stammt also aus unserer transzendentalen Subjektivitit selbst, jede er-
denkliche Adédquation entspringt als unsere Bewédhrung, ist unsere Synthesis, hat
in uns den letzten transzendentalen Grund.« Vgl. dazu unten die beobachtungs-
theoretische » Aufhebung« dieser Position (Kap. 7).

76

- am 14.02.2026, 23:22:51. /del OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839405864-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Dimension der Zeitlichkeit

Handlungsrealitat aktualisiert (und dabei perpetuiert oder veridndert)
wird, garantiert.

Zur zweiten Linie: Eine Fiktionalisierung dieser Realitdtskonzeption
abseits des Mainstreams ist spétestens seit Jacques Lacans strukturalisti-
scher Dekonstruktion der symbolischen Ordnung - der Sprache, die in
Lacans Psychoanalyse das Subjekt konstituiert und »gleichsam seinen
ganzen Kosmos [iiberzieht], so daf} alles Mégliche Sinn und Bedeutung
erhdlt und unendlich viele Substitutionen mdglich sind« (Widmer
1997:48) - als Effekt von Differenzen, des von der Sprache ausgegrenzten
»Realen« (ebd. 50) artikulierbar. Die Figur dieses Realen als eines
»Nichts, das doch nicht nichts« sei (ebd.), lisst sich unschwer als trans-
formiertes Erbe der Romantik identifizieren: als der Gedanke eines Ver-
borgenen, das in Kunst und Sprache artikuliert wird (man denke etwa an
Freuds >talking cure, die urspriinglich auf dem Gedanken der Artikulati-
on basierte), jedoch niemals im Sinne einer >habbaren« Realitit als vor-
handen gedacht werden kann. Ironischer Weise ist es ausgerechnet Kants
- dieses grandiosen Kartographen der Rationalitit — Ding an sich, das
Skandalon der subjektivistischen Kantinterpreten,” welches wesentlich
dazu beitrégt, diese epistemische Figuration iiber die Romantik hinaus in
die Moderne zu iibersetzen.

So beansprucht Schopenhauer den bereits im frithen Neukantianis-
mus vakanten Platz mit der Setzung, dass »Kants >Ding an sichs, oder das
letzte Substrat jeder Erscheinung, der Wille sei« — womit zugleich der
Korper ins Spiel kommt, da der »organische Leib selbst nichts Anderes
sei, als der in die Vorstellung getretene Wille, der in der Erkenntnifiform
des Raums angeschaute Wille selbst« (Schopenhauer, Ueber den Willen,
S.233)." Der Einfluss Schopenhauers auf Freuds Konzeption des Unbe-
wussten bzw. des Es ist hinlanglich bekannt (vgl. etwa Gédde 1999). La-
cans Begriff des Realen wiederum entspricht einer strukturalistischen

13| Vgl. iiber das »Noumenon« als Grenzbegriff Kant, KdrV B310. Bereits Fichte
hat das Ding-an-sich in seinem Nachweis der Identitit von Ideal- und Realgrund
kassiert (Fichte, Grundlage d. ges. Wissenschaftslehre S. 309 f. bzw. §4.E.I).

14| Theodor W. Adorno, um einen der wichtigsten modernen Erben dieser
spatromantischen Idee anzufiihren, liest Kants Insistenz, »hartnéickig das transzen-
dente Ding an sich« zu verteidigen als frithe Form der Achtung des »Vorrangs des
Objekts« als einem Nicht-Identischen - denn ihm, so Adorno, »stand vor Augen,
daf3 es dem Begriff eines Objekts schlechthin nicht widerspriche, an sich zu sein«
(Adorno 2002:335).

77

- am 14.02.2026, 23:22:51. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Topologie ontologischer und postontologischer Realitdtsmodelle

Transformation dieses Nicht-Symbolisierbaren (Widmer 1997:156). In-
teressant an der Lacanschen Terminologie ist (in Abstraktion von den
psychoanalytischen Implikationen dieser Konzepte), dass die Trias Sym-
bolisches/Imaginires/Reales in gewisser Weise die herausgearbeiteten
neuzeitlichen Referenzmodelle aufnimmt: die konstruierende, weltent-
werfende Titigkeit des Subjekts (das Imagindre), die soziale Realitét der
Institutionen, Normen und Konventionen (das Symbolische, das sich bei
Lacan allerdings in hohem Mafle dem Strukturalismus Lévi-Strauss’ ver-
dankt"), und eben das Unerreichbare des kantischen Ding an sich, der
verborgenen inneren Natur der Romantik, die nur in der poietischen Ar-
tikulation aufblitzt, dem Korper bei Nietzsche, der die Illusion der Reali-
tt entlarvt,'® dem Sein Heideggers, das sich nur in der Form des Ereig-
nisses denken lasst."”

3.4 Postontologische Referenzmodelle

Es geht — das sei noch einmal betont — bei der hier versuchten Konstruk-
tion von Referenzmodellen keineswegs darum, die inhaltlichen Differen-
zen zwischen den genannten Begriffen und Theorien zu verwischen. Es
ist unbestritten, dass etwa zwischen den »sozialen Tatsachen< Durkheims
und den »objektiven Perspektiven« Meads erhebliche Unterschiede beste-
hen. Und doch beschreiben die herausgearbeiteten Topoi (nicht zuletzt
da die sie bildenden Differenzen historischen Problemlagen abgewonnen
wurden) so etwas wie einen historischen (und selbstverstandlich grund-
sitzlich zukunftsoffenen) Méglichkeitsraum fiir Referenzierungen.'®
Deutlich wird dann allerdings auch der Umstand, dass die Idee der
Referenz selbst zumindest teilweise einem historischen Erosionsprozess
unterliegt. Wiahrend Kosmos, Seele, Vernunft (ego cogito) und empirische
Realitdt problemlos als Referenzbereiche fungieren konnen, wird die
Lage unter dem Paradigma der verzeitlichten Zeit wesentlich komplizier-

15| Fiir diesen Hinweis danke ich Birgit Althans.

16| Vgl. etwa Nietzsche, Die frohliche Wissenschaft, S. 77.

17| Vgl. Heidegger, Vom Ereignis.

18| Vgl. hierzu die historiographische Rekonstruktion Hermann Veiths (2001),
der diese Idee der »Unterschiedlichkeit auf gemeinsamer Ebene« aus sozialisati-
onstheoretischer und -historischer Perspektive sehr detailliert entwickelt und um-
setzt.

78

- am 14.02.2026, 23:22:51. /del OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839405864-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Postontologische Referenzmodelle

ter. Die Zeit wird auf eine andere Art wirkmachtig als die vorhergehen-
den ontologischen Differenzen, denn sie greift die Leitdifferenz
Sein/Nichtsein an. Wenn man Zeit nicht mehr als objektive »Tatsache«
voraussetzen kann, findet man sich in der Lage erkliren zu miissen, was
Zeit »ist«. Wenn man dann in einer zweiten Stufe zudem einsieht, dass
dieses »ist« selbst Zeit beansprucht (sowohl im Vollzug der Sprache als
auch in Form einer vorgingigen Geschichte, einer Sprache, einer Exis-
tenz etc.), so erkennt man, dass Zeit grundsitzlich nicht im Schema von
Sein/Nichtsein thematisierbar ist. Dies wird in seiner ganzen Konse-
quenz zuerst von Martin Heidegger in Sein und Zeit gesehen:

»Demgegeniiber ist auf dem Boden der ausgearbeiteten Frage nach dem Sinn von
Sein zu zeigen, daff und wie im rechtgesehenen und rechtexplizierten Phidnomen der
Zeit die zentrale Problematik aller Ontologie verwurzelt ist.« (Sein und Zeit, S. 18;
Herv. im Orig.)

Insofern ist das >Zeitalter der Zeitlichkeit< zugleich auch das der De-On-
tologisierungen. Wie an den genannten Theorien ersichtlich, verlaufen
die Versuche zur Uberwindung des ontologischen Schemas zunichst
nicht iiber seine Einebnung, sondern formal betrachtet so, dass die Diffe-
renz Sein/Nichtsein auf beiden Seiten dieser Differenz wieder einge-
schrieben wird und so von Identitéten auf Differenzen umgestellt wird:"
Sein ist auf Nichts verwiesen (z.B. die »Lichtung« bei Heidegger, das
»Nichts« bei Sartre), und Nichtsein ist Sein: ein »Nichts, das doch nicht
Nichts« ist, wie Lacan die Kategorie des »Realen« erldutert;” das Nichti-
dentische ist die »Identitdt der Sache gegen ihre Identifikationen« (Ador-
no), und die begriffliche Identitit selbst schldgt in Nichtidentitit um,
wenn sie, wie in der Negativen Dialektik, zu Ende gedacht wird; die
différance ist das Prinzip der Verschiebung von Signifikanten (in der
Zeit), doch kann sie nur im erstarrten, »metaphysischen« Namen (Derri-
da 1990:109) genannt werden: das Sich-Unterscheiden wird immer nur
als Form, als aktuelle Manifestation sichtbar, und die Form >unterschei-
det sich« gleichsam in ihre Unterschiede. Man konnte dieses Referenz-

19| Vgl. hierzu auch die vergleichende Untersuchung von Jean Clam (2002) zu
den Differenzkonzeptionen und De-Ontologisierungsstrategien bei Luhmann und
Heidegger, die diesen Aspekt deutlich hervorhebt.

20| Lacan, Seminar XI S. 70, zit. n. Widmer (1997:50).

79

- am 14.02.2026, 23:22:51. /del OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839405864-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Topologie ontologischer und postontologischer Realitdtsmodelle

modell, der bereits den Referenzgedanken in Ansétzen subvertiert, mit
einem Begriff Adornos als das »Ineffable« bezeichnen.

Man kann nicht umhin zu sehen, dass De-Ontologisierungen mit einer
verdinglichenden Quasi-Identifizierung des Nichts, Realen, Nichtidenti-
schen etc. umzugehen haben, die sozusagen kommunikativ unvermeid-
bar ist (vgl. unten Kap. 7.1). Aus den daraus resultierenden Legitimati-
onsproblematiken kann man zwei Konsequenzen ziehen: entweder man
hort auf, ontologische bzw. ontologisierende Termini zu verwenden (das
ist der pragmatistisch inspirierte Vorschlag Richard Rortys; s. Kap. 5),
oder man schafft eine selbstreferentielle Theorie, die in der Lage ist, ihre
eigenen Ontologisierungen zu reflektieren (das ist der Vorschlag Niklas
Luhmanns; vgl. Kap. 7).

Selbstverstandlich ist der paradigmatische Verlauf von Referenzmo-
dellen nicht so eingleisig, wie er in der linearen Darstellung erscheint.
Tatsichlich fithrten die Differenzwechsel faktisch zu einer Pluralisierung
von Referenzmodellen, die zwar i.d.R. als konkurrierend zu betrachten
sind, jedoch in je verschiedenen Diskursen als legitimiert oder legiti-
mierbar gelten. Es versteht sich vor diesem Hintergrund, dass in dieser
Situation Thesen der »Derealisierung« oder »Entwirklichung«, die sich
innerhalb der denkméglichen Referenzmodelle bewegen miissen, min-
destens® ebenso plural verfasst sind wie die zur Verfiigung stehenden
ontologischen oder postontologischen Bezugsrahmen. Das folgende Ka-
pitel fokussiert daher auf ein Theoriemodell, das fiir die gegenwirtige er-
ziehungswissenschaftliche Auffassung vom menschlichen Weltverhaltnis
und menschlicher Wirklichkeitskonstruktion eine besondere Rolle spielt:
die historisch-anthropologische Mimesistheorie.

21| »Mindestens« muss man deshalb sagen, weil es sich in der Debatte eingebiir-
gert hat, den Terminus »Wirklichkeit« mit einer Sorglosigkeit zu verwenden, die
ihresgleichen sucht. Berger/Luckmann (1980) geben dafiir ein in dieser Hinsicht
unrithmliches Vorbild. Schon im zweiten Absatz der Einleitung dieses (zweifelsoh-
ne hochverdienten) sozialisationstheoretischen Klassikers wird man informiert, ei-
gentlich miisse das Wort Wirklichkeit im ganzen Band in Klammern gesetzt wer-
den. Man fragt sich, warum diese Distanzierung nicht zumindest im Titel des Ban-
des angedeutet wurde. Viele Beitrige, wie etwa wie die medienkritischen Einwiirfe
Hartmut von Hentigs, die das » Verschwinden der Wirklichkeit« im Titel tragen (v.
Hentig 1984, 2002), verzichten weitestgehend auf eine Klidrung dieses doch offen-
bar fiir sie bedeutungsvollen Begriffs.

80

- am 14.02.2026, 23:22:51. /del OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839405864-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

