
Nachwort: Pathos und Sprache

Michel Henry (Montpellier)

1. Zur Phänomenalisierung der Phänomenalität

Die hier vorzuteilenden kurzen Hinweise über die Sprache berufen 
sich auf die Phänomenologie. "Phänomenologie der Sprache" kann in 
zweierlei Hinsicht verstanden werden. Einerseits wird die Phänome­
nologie als Forschungsmethode aufgefaßt, und die Phänomenologie 
der Sprache besteht dann in der Anwendung dieser Methode auf ein 
besonderes Problem. In dieser "Anwendung" wird der Phänomenolo­
gie die Möglichkeit geboten, ihre Fruchtbarkeit als eine originale Dis­
ziplin zu beweisen, indem sie die ihr eigenen Mittel anwendet. Dieser 
Weg wurde von Husserl seit den entscheidenden Jahren um 1900 
eingeschlagen. Die Entdeckung einer Methode, die noch nicht aufge­
klärt ist, aber schon jene der Intentionalanalyse ist, ergibt in der 1. 
Logischen Untersuchung eine der großen Sprachanalysen, über die 
das moderne Denken verfügt. Zahlreiche Anleihen, seien sie einge­
standen oder nicht, werden bei ihr von der Philosophie gemacht, oder 
von anderen Disziplinen wie der Linguistik. Die Herausarbeitung 
einer eigenen Methode verpflichtet andererseits die Phänomenologie 
dazu, diese zu thematisieren oder, allgemeiner gesagt, sich ihrer selbst 
radikal bewußt zu werden. Die Voraussetzungen, auf denen die Me­
thode beruht, erschließen sich der Phänomenologie dementsprechend 
nach und nach. Wir können sie heute in dem berühmten § 7 von Sein 
und Zeit wiedererkennen und wie folgt formulieren:

1. Die Phänomenologie definiert sich zunächst nicht als Methode, 
sondern durch ihren Gegenstand, der nicht die Gesamtheit der Phä­
nomene bezeichnet, sondern aus jedem von ihnen macht, was er ist: 
seine als solche betrachtete Phänomenalität - sein Erscheinen, seine 
Manifestation, seine Offenbarung oder auch seine, in einem originä­
ren Sinne verstandene Wahrheit.

343

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eine erste Konsequenz dieser Definition der Phänomenologie ist 
paradox, denn es handelt sich um die Aufhebung der Methodenfrage 
oder zumindest um deren Aufgehenlassen in ihren Gegenstand. Wenn 
der wirkliche Gegenstand der Phänomenologie die Phänomenalität ist, 
dann deshalb, weil diese unseren Zugang zum Phänomen bildet; weil 
sie in ihrer Phänomenalisierung selbst den Weg eröffnet, der bis zu 
ihm hinfuhrt. Daher ist die Methode in ihrer letzten Möglichkeit 
nichts anderes als die Eröffnung dieses Weges, der zum Phänomen 
führt und uns erlaubt, es zu erfassen und zu erkennen. Folglich sieht 
man, wie die phänomenologische Reduktion, die das Hauptstück der 
husserlschen Methode bildet, aus der heideggerschen Wahrheitsana­
lyse verschwindet. Die Substitute, die man an ihrer Stelle zu entdek- 
ken versucht: die Differenz von Sein und Seiendem nach Heidegger, 
die Angst gemäß J. F. Courtine,1 sind nur verschiedene Formulierun­
gen des Ursprungereignisses der reinen Phänomenalität, welche die 
einzige Gebung des Seins bildet. Mit Husserl bleibt die Methode na­
türlich im Zentrum der Problematik, aber wir werden sehen, wie diese 
nicht aufhört, mit der vorausgesetzten Frage der Phänomenalität kon­
frontiert zu werden, von der sie so stark abhängt, daß sie aus ihr ihre 
Möglichkeit wie auch ihre zahlreichen Schwierigkeiten bezieht. Zu­
gleich mit der Einnahme des Platzes der Methode und eigentlich aus 
demselben Grund gewinnt die Phänomenalität im § 7 von Sein und 
Zeit eine noch entscheidendere Wichtigkeit. In dem Maße, wie sie die 
Zugangsmöglichkeit zu den Phänomenen begründet, bildet sie zu­
gleich auch jene der Sprache. Dies ist nur eine Folge, weil die Phäno­
menalität den Weg freigibt, auf dem Dinge und Phänomene uns entge­
genkommen, um sich unserem Erfassen darzubieten. Und weil sie sich 
uns zeigen, können wir auch von ihnen sprechen, sie benennen, uns 
auf sie in dieser Benennung beziehen, sie beschreiben und hinsicht­
lich derselben Benennung zahlreiche Aussagen hervorbringen, die 
sowohl unser Wissen wie unseren Diskurs bilden.

Wenn somit das Erscheinen die nicht hintergehbare Bedingung al­
ler denkbaren Sprache bietet, und zwar indem zuvor alles entborgen 
wird, worüber diese Sprache spricht, sowie zugleich das, was sie da­
von sagt und wird sagen können, dann kehrt sich der Sinn einer "Phä­
nomenologie der Sprache" völlig um. Anstatt sich der phänomenolo­
gischen Aufklärungsarbeit als ein Thema oder als ein Gegenstand 

344

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unter anderen anzubieten (obwohl es eine Phänomenologie der Spra­
che gibt, wie es eine Phänomenologie der Gesellschaftsformen, des 
Kunstwerkes und so weiter geben kann), gehört die Sprache im Ge­
genteil zu den inneren Bedingungen dieses Aufklärungsprozesses, 
sofern gilt, daß die Sprache in sich die Fähigkeit birgt, das Bezeich­
nete sehen zu lassen, indem sie es benennt, bevor sie dann dessen 
Analyse in den spontanen Äußerungen des Gemeinsinnes sowie in 
den theoretisch erarbeiteten Aussagen des wissenschaftlichen Wis­
sens fortsetzt. Aber nicht nur die Dinge, auf die sich die Aussagen 
beziehen, müssen sich uns zeigen können, auch diese Aussagen selbst 
zeigen sich, und sie können es nur in einem der Sprache eigenen Sich- 
zeigen tun, welches ihr ursprüngliches Wesen bildet, ihren Logos. 
Das anfängliche Sagen ist daher niemals auf der Seite des Gesagten, 
das heißt des Gezeigten; es ist das, was zeigt.

4. Die Entdeckung der ursprünglichen Verknüpfung von Phänome­
nalität und Sprache - wobei letztere ihre Ermöglichung in der ersteren 
findet - stellt uns vor eine dringliche Frage. In dem Maße, wie die 
Sprachen über ihre Verschiedenartigkeit hinaus, die jene ihrer Struk­
turen und ihrer je eigenen Regulierungen ist, insgesamt auf eine vor­
herige Möglichkeit des Sprechens und Hörens verweisen, das kein 
Phänomen mehr ist, sondern genau dessen Möglichkeit (denn nur 
durch das Geschehen der Phänomenbedingung wird alles, was ist, 
sagbar), muß erklärt werden, worin dieses Geschehen beruht, das 
heißt diese Phänomenalisierung der reinen Phänomenalität, die zu­
sammen den Gegenstand der Phänomenologie und den letzten Grund 
jeder möglichen Sprache definiert. Befragt man daraufhin die histo­
rische Phänomenologie, wie sie sich seit Husserl entwickelt hat, so 
muß man feststellen, daß diese die für sie entscheidende Frage der 
reinen Phänomenalität im Dunklen gelassen hat. Betrachten wir bei­
spielsweise die Prinzipien, welche diese Phänomenologie ausdrück­
lich als die ihren anerkannt hat. Das erste Prinzip "soviel Sein wie 
Erscheinung" bestimmt nicht genauer, was hier unter "Erscheinung" - 
es hieße besser "Erscheinen" - verstanden wird, von dem allerdings 
das Sein selbst abhängt. Die Unterordnung der Ontologie unter die 
Phänomenologie läßt somit das Prinzip dieser Unterordnung in einer 
völligen Unbestimmtheit. Ein nicht weniger entscheidendes anderes 
Prinzip hinsichtlich der Begründung der methodologischen Forderung 

345

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Phänomenologie, so daß es sich sogar als deren Losungswort aus­
gibt, nämlich "zu den Sachen selbst!", läßt ebenfalls unbestimmt, was 
diesen unmittelbaren Zugang zu den Dingen ausmacht und der kein 
anderer als deren je eigene Erscheinung ist.

Bei näherem Betrachten jedoch bemerkt man, daß sich hinter der 
phänomenologischen Unbestimmtheit des Prinzips heimlich ein ge­
wisses Verständnis der Phänomenalität schiebt, nämlich genau jenes, 
welches sich als erstes dem gewöhnlichen Denken anbietet und zu­
gleich das älteste und am wenigsten kritische Vorurteil der traditio­
nellen Philosophie bildet. Es ist jenes Phänomenalitätsverständnis, 
das der unmittelbaren Wahrnehmung der Weltobjekte entlehnt ist, 
beziehungsweise letztlich dem Erscheinen der Welt selbst. Diese rui­
nierende Verwechslung des Welterscheinens mit dem Wesen jedes 
denkbaren Erscheinens trifft die Phänomenologie in ihrer Gesamtheit 
und insbesondere ihre Sprachtheorie, insofern die Sprache auf dem 
Erscheinen beruht. In der Husserlschen Phänomenologie stellt das 
"Prinzip der Prinzipien" diese Verwechselung in ihrer ganzen Trag­
weite dar. Dieses Prinzip setzt im § 24 der Ideen I die Anschauung, 
"jede originär gebende Anschauung [als] eine Rechtsquelle der Er­
kenntnis". Was in der Anschauung gibt und aus ihr eine gebende An­
schauung macht, ist die Bewußtseinsstruktur, so wie Husserl sie als 
intentionale versteht. Stricto sensu ist es ohne Zweifel die erfüllte An­
schauung, die den Begriff der Anschauung bestimmt, aber die An­
schauung verdankt ihr phänomenologisches Vermögen der Intentio­
nalität, nämlich etwas in die Bedingung eines Phänomens einzusetzen, 
indem sie die Phänomenalität hervortreten läßt. Dieses Hervortreten 
besteht in der Bewegung, durch welche die Intentionalität sich außer 
ihrer selbst von sich entwirft und sich auf ihr intentionales Korrelat 
als transzendentes Objekt hin übersteigt. Diese Distanzierung im an­
fänglichen "Außen", wo sich die Intentionalität entfaltet, bildet die 
Phänomenalität in ihrer Reinheit.

Wenn sich das Erscheinen als das Sehenlassen der Intentionalität 
vollzieht, dann öffnet die Unterordnung der Sprache unter die so ver­
standene Phänomenaliät den Weg zum intentionalen Verständnis der 
Sprache, das Husserls große Entdeckung bleibt. Als ursprüngliches 
Sehenlassen der Dinge in der Wahrnehmung ist die Intentionalität 
ebenfalls das Sehenlassen, welches sich darauf beschränkt, sie in der

346

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprache zu bedeuten. Diese Fähigkeit, ohne Wahrnehmung auszu­
kommen, trennt den Menschen vom Tier und bildet zugleich den 
Hauptgrund für seine ungeheure Macht. Aber auch von der Wahrneh­
mung getrennt und aus Bedeutungen bestehend, bleibt die intentionale 
Sprache dennoch demselben Verständnis von Phänomenalität unter­
worfen und ist von dieser völlig abhängig.

2. Sprache und Entbergen bei Heidegger

Wenn wir zum § 7 von Sein und Zeit zurückkehren, so sehen wir, wie 
die von uns beschriebene phänomenologische Situation auf ihren Ex­
trempunkt getrieben wird. Die hergestellte Verknüpfung zwischen 
dem Sehenlassen, in dem sich das Phänomen gibt, und der Sprache, 
die überall diese Gebung voraussetzt, zieht die entscheidende Konse­
quenz nach sich, daß die Natur der gewöhnlichen Sprache so durch 
die Natur des Sehenlassens definiert ist, daß sie sich damit identifi­
ziert. Das Sehenlassen bleibt jedoch nicht weniger unbestimmt wie im 
Fall der Intentionalität, denn es wird ausdrücklich vom griechischen 
Wort phainomenon und dessen Wortwurzel her verstanden, die es in 
sich trägt - pha, phos-, das Licht. Sich zeigen, in die Phänomenbedin­
gung gelangen heißt daher: zutage treten, in das Licht einer Welt ein­
treten. Tiefer gesehen bezeichnet das Erscheinen des Phänomens das 
Geschehen der Welt selbst, das Hervortreten des "Außen", so daß 
dieses Ins-Außen-gelangen des Außen die Phänomenalisierung der 
Phänomenalität bildet. Wenn im zweiten Teil von Sein und Zeit die 
ontischen Sichtweisen betreffs des "Daseins" schließlich beseitigt 
sind und die Phänomenalität für sich selbst analysiert wird, um als 
ekstatische Zeitlichkeit verstanden zu werden, tritt die Definition der 
letzteren im Sinne reiner Außenheit als entscheidend auf: "Zeit­
lichkeit ist das ursprüngliche 'Außer-sich' an und für sich selbst." Und 
die Phänomenalität, welche sich auf diese Weise in der Verzeitli- 
chung der Zeitlichkeit erhellt, ist genau jene der Welt: "Die Welt... 
zeitigt sich in der Zeitlichkeit. Sie ist mit dem Außer-sich der Eksta­
sen 'da'."2

Der Bezug der ursprünglichen Natur der Sprache auf die ekstati­
sche Wahrheit des Seins bildet den ausdrücklichen Gehalt der Texte, 
die in Unterwegs zur Sprache zusammengestellt sind. Das Sagen des 

347

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wortes offenbart sich hier als kein anderes denn als das griechische 
Erscheinen, als jenes Ins-Außen-gelangen, in dem sich uns alles gibt, 
was wir sehen und wovon wir sprechen können: "Sagen, sagan heißt 
zeigen: erscheinen lassen, lichtend-verbergend frei-geben ..Diese 
Angleichung des Sagens an das Erscheinen der Welt, findet sich 
durchgehend: "Aus dem Sagen, worin sich das Erscheinenlassen der 
Welt begibt." Sie legitimiert sich von einer ausgesuchten Etymologie 
her, die will, daß das deutsche zeigen und das althochdeutsche sagan, 
von dem das moderne deutsche sagen abstammt, dasselbe sagen: Je­
nes "zeigen", das "sagen" bedeutet; und jenes "sagen", welches "zei­
gen" bedeutet."3 Diese Gegenseitigkeit von Erscheinen und Wort ist 
Gegenstand einer genauen Analyse. Was das Wort zu sehen gibt und 
worüber es spricht, ist das Seiende. Das Seiende zu sehen geben heißt 
jedoch etwas Anderes und Höheres zu sehen geben, nämlich das An­
wesen, in dem das Seiende zu uns kommt: "Das Wort... ist nicht 
mehr nur . . . Mittel der Darstellung des Vorliegenden. Dem entgegen 
verleiht das Wort erst Anwesen, d. h. Sein, worin etwas als Seiendes 
erscheint." Folglich ist zu fragen, ob es ein Wort gibt, um diese ande­
re Herrschaft des Wortes zu sagen, in der das Wort darauf verzichtet, 
das Seiende zu sagen, um das Sein zu sagen:
Das älteste Wort für das so gedachte Walten des Wortes, für das Sagen, heißt 
Logos', die Sage, die zeigend Seiendes in sein es ist erscheinen läßt. Das selbe 
Wort Logos ist aber als Wort für das Sagen zugleich das Wort für das Sein, 
d. h. für das Anwesen des Anwesenden.4

Wenn "Logos" das Wort für das Anwesen von allem ist, was sich 
zeigt, dann hängt es evidenterweise von der Natur dieses Geschehens 
ab. Eine solche Abhängigkeit ist unbestreitbar und muß für sich selbst 
analysiert werden. Zum Anwesen, das im Erscheinen der Welt be­
steht, gehören drei Charaktere. Erstens ist das entdeckende Erschei­
nen vom Entborgenen derart verschieden, daß in dieser Differenz das 
Entbergen besteht. Im § 44 von Sein und Zeit unterscheidet Heidegger 
die ursprüngliche Wahrheit (die Ersehlossenheit) und das, was wahr 
ist (die Entdecktheit). Allerdings kommt der Verdacht auf, daß eine 
solche Differenz nur dann gesetzt ist, wenn die ursprüngliche Wahr­
heit als das "Außer-sich" der Welt verstanden wird. Weil sich das 
erschließende Erscheinen im "Außer-sich" der Welt von dem in ihm 
Entdeckten unterscheidet, ist es ihm zweitens völlig indifferent, denn 

348

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Ek-stase der Welt breitet ihr Licht unterschiedslos über jedes Sei­
ende aus - "über die Gerechten wie Ungerechten". Drittens verweist 
die Indifferenz des Erscheinens der Welt gegenüber allem, was sich in 
ihr zeigt, noch auf eine weitere entscheidende Situation, nämlich auf 
die Unfähigkeit dieses Erscheinens, die in ihm entdeckte Realität zu 
schaffen. Nach der ausdrücklichen Aussage Heideggers "macht" es 
diese Realität nicht, sondern beschränkt sich darauf, sie zu "öffnen". 
Wie ließe sich hier nicht ein Paradox feststellen, welches das Prinzip 
der Phänomenologie in dessen Mitte selbst trifft? Diesem Prinzip zu­
folge ist es in der Tat die Phänomenalität, welche das Sein freigibt. 
Was auch immer es gibt, ist nur vom Erscheinen aus, und insofern es 
erscheint, in der Lage zu sein. Und dennoch wird hier zugestanden, 
daß es gerade nicht in der Macht des Erscheinens liegt, daß das Er­
scheinende existieren kann, denn dieses Erscheinen beschränkt sich 
darauf, ein ihm präexistierendes Seiendes zu entdecken, welches mit­
hin nicht in einem wirklich ontologischen Sinn von ihm abhängen 
kann.

Nun sind diese drei Charaktere des Erscheinens der Welt - die hier 
kurz skizziert wurden, aber natürlich entscheidend sind - genau jene 
der Sprache, die sich auf ein solches Erscheinen gründet und die wir 
deshalb im weiteren die Sprache der Welt nennen werden. Erstens ist 
jedes konstitutive Wort dieser Sprache von der einzelnen Realität- 
vom "Seienden" - unterschieden, das jeweils gemeint wird. So wie 
sich also das ekstatische Erscheinen gegenüber allem indifferent of­
fenbart, dem es gerade das Erscheinen gibt, weil es sich vom ihm 
unterscheidet - ebenso findet sich jedes Wort der Sprache der Welt 
wegen dieser Differenz, die es von allen von ihm Bezeichneten trennt, 
diesem Referenten gegenüber völlig indifferent. Diese Indifferenz 
wird von dem außerordentlichen Text des Jakobusbriefes offengelegt, 
wonach "die Zunge . . . das Böse in seiner Universalität ist" (3, 4). 
Wegen seiner Indifferenz gegenüber der in der Tat bezeichneten Sa­
che könnte das Wort (mot) ebensogut eine andere nennen, wodurch 
sich ein und dasselbe Wort somit auf zwei verschiedene Realitäten in 
einer ruinierenden Verwechslung anwenden ließe, die durch nichts - 
es sei denn durch eine reine Konvention - ausgeschaltet werden kann. 
In umgekehrter Hinsicht, und zwar kraft der Indifferenz, die zwischen 
Wort und Sache entsteht, sind verschiedene Worte in der Lage, ein 

349

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und dieselbe Realität zu qualifizieren. Diese Situation legt Jakobus als 
die universale Verderbnis der Zunge offen, "wenn wir mit ihr den 
Herrn und Vater preisen und mit ihr die Menschen verfluchen, die als 
Abbild Gottes erschaffen sind. Aus ein und demselben Mund kommen 
Segen und Fluch." (3, 9-10)

Wenn die Sprache das Selbe, den Herrn und sein Abbild, Gott und 
seine Kinder, der Reihe nach preist und verflucht und wenn sie man­
gels ihres Eindringens in das Innere dessen, was sie zu sagen beab­
sichtigt, im Preisen wie im Verfluchen nur verleumdet, dann ge­
schieht dies aus dem einzigen Grunde, weil sie in sich nicht die Rea­
lität enthält, von der sie spricht. Differenz und Indifferenz sind hier 
nur die Konsequenz dieses ersten ontologischen Mangels. Aber läßt 
dieser dritte Charakterzug der Sprache der Welt nicht jenen anderen 
des Erscheinens der Welt evident werden, nämlich die ursprüngliche 
und definitive Unfähigkeit eines solchen Erscheinens, die Realität, 
welche es "öffnet", zu setzen, aber niemals zu "machen"? Betrachten 
wir die erste Strophe des Gedichtes von Trakl mit dem Titel Ein 
Winterabend:

Wenn der Schnee ans Fenster fällt,
Lang die Abendglocke läutet, 
Vielen ist der Tisch bereitet 
Und das Haus ist wohlbestellt.

Wir folgen dem Kommentar Heideggers5 und stellen fest, daß die vom 
Dichter genannten Dinge - der Schnee, die Glocke, der Abend .. . - 
wie durch ihren Namen gerufen, anwesend werden und sich uns zei­
gen, während wir das Gedicht lesen. Und dennoch nehmen sie keinen 
Platz unter den Gegenständen ein, die uns in dem Zimmer umgeben, 
in dem wir uns aufhalten. Sie sind gegenwärtig, aber in einer Art Ab­
wesenheit. Gegenwärtig sind sie dadurch, sofern sie durch das Her­
beirufen mittels des Dichterwortes erscheinen; abwesend dadurch, 
daß sie nicht da sind, obwohl sie erscheinen. Solcherart ist das Rätsel 
des Dichterwortes: Das Ding erscheinen zu lassen und ihm scheinbar 
das Sein zu verleihen, jedoch so, daß das vom Dichter genannte Ding 
nicht existiert. Das Wort gibt das Sein, indem es ihm dieses entzieht; 
es gibt die Dinge frei, aber als nicht seiend. Nun ist es nicht nur das 
Dichterwort, das auf solche Weise gibt, daß es das Sein allem ent­
zieht, was es gibt. Jedes menschliche Wort (parole) tut dasselbe, in­

350

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem es das Benannte nur in einer Pseudo-Gegenwart gibt, so daß die 
benannte Sache, solange sie nur in dieser Benennung und durch sie 
existiert, nicht wirklich existiert. Wer sagt, "ich habe einen Thaler in 
meiner Tasche", besitzt ihn deshalb noch lange nicht. Allerdings 
hängt diese Unfähigkeit der Sprache der Menschen, durch ihr Wort 
die Realität von allem Gesagten nicht hervorbringen zu können, nicht 
eigentlich vom Wort als solchem ab, sondern von jenem Erscheinen, 
von dem her es seine letzte phänomenologische Ermöglichung er­
langt. Die Unfähigkeit, die das Wort überall zeigt, entstammt dem 
Modus jenes Erscheinens, und ihm allein.

Damit sind wir auf unsere Feststellungen zu Beginn zurückverwie­
sen: 1. auf die ursprüngliche Verknüpfung des Wortes mit dem Er­
scheinen, auf dem es beruht; 2. auf die ruinierende Reduktion dieses 
Erscheinens auf jenes des primordialen "Außen" der Welt sowohl 
seitens der husserlschen wie heideggerschen Phänomenologie; 3. auf 
den wahrhaftigen Ursprung der Ohnmacht der Sprache der Menschen, 
die darin beruht, daß durch das Herausgeschleudertwerden jeder Rea­
lität aus sich heraus, um sie in jener Außenheit ihrer selbst manifest 
werden zu lassen, die Sprache diese Realität jeder Substanz entblößt 
und sie auf jene Arten von Verwitterungen reduziert, die des Todes 
sicher sind, wie sie das genannte Gedicht darbietet - sich verflüchti­
gende Erscheinungen auf dem Grunde des Nichts der Welt, noemati- 
sche Bedeutungen der intentionalen Sprache, welche die einen wie die 
anderen von derselben prinzipiellen Irrealität gekennzeichnet sind. 
Die Welt, jene weite Welt, in der jedes Ding nur in einer ersten Ab­
wesenheit anwest, die niemals aufgehoben wird und von Augustinus 
den Namen "Gedächtnis" erhielt - in diesem Gedächtnis ist alles da, 
ohne jemals gegenwärtig zu sein. Gleicherweise konnte Kant, als er 
die Bedingungen a priori dessen festlegte, was er "jede mögliche 
Erfahrung" nannte und die in Wirklichkeit nur jene der Welt war, 
ebenfalls nicht - von diesen ekstatisch-phänomenologischen Formen 
der reinen Anschauungen und des Begriffs, die er beide "Vorstellun­
gen" nannte - die geringste Existenz setzen, weshalb er sie dem Ein­
druck entlehnen mußte, das heißt dem Leben.

351

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Wort des pathisch-phänomenologischen Lebens

Das Leben ist das ursprüngliche Erscheinen, das wir im folgenden mit 
dem Titel "Offenbarung" bezeichnen werden. Auf diese Weise wird 
jene von der klassischen Phänomenologie vollzogene Reduktion aus­
geschaltet sein, die jedes denkbare Erscheinen auf das Welterscheinen 
zurückfuhrt. Es ist deshalb angezeigt, streng die Charaktere zu unter­
scheiden, die das Welterscheinen definieren, und jene, die der Offen­
barung des Lebens eigen sind. Diese Charaktere stehen sich genau 
nacheinander gegenüber. Der erste Charakterzug der Lebensoffenba­
rung besteht darin, daß diese sich als eine Selbstoffenbarung voll­
zieht. Für das Leben besagt das Selbstoffenbaren: sich selbsterpro­
bend erfahren (s'eprouver soi-meme). Diese Selbstoffenbarung kann 
keiner Tautologie angeglichen werden. In ihr wird das Leben sozusa­
gen nicht zweimal genannt, das erstemal als das Offenbarende oder 
Affizierende und das zweitemal als das Geoffenbarte, so als ob sich 
das Affizierende und das Affizierte als zwei unterschiedliche Reali­
täten darstellen würden, wobei jede durch ihre Funktion definiert 
wäre. Nur im "Außer-sich" der Welt teilt sich die Selbstoffenbarung 
des Lebens, indem sie sich aufhebt. Der dialektische Prozeß, der diese 
Situation veranschaulicht, ist nur der theoretisch erarbeitete Ausdruck 
einer Auffassung der Phänomenalität, welche diese in die Gegensatz­
struktur der "Differenz" verlegt hat: in das "Außer-sich" der Welt.

Als nicht auf die Tautologie zurückführbar, kennzeichnet die 
Selbstoffenbarung den Ort einer ursprünglichen und absoluten Erzeu­
gung (generatiori). Indem es sich selbsterprobend erfährt, ergreift sich 
das Leben selbst, wächst aus sich selbst heraus, bereichert sich durch 
seine eigene Substanz und ist von ihr wie überflutet. Sich selbsterpro­
bend zu erfahren, hat daher nichts mit der formalen und leeren 
Gleichheit von A = A zu tun, denn solche Gleichheit zeigt sich nur in 
der Differenz dieser Größen. Das Leben ist im Gegenteil ein imma­
nenter Prozeß; der ewige Prozeß, in dem das Leben in sich gelangt, 
sich gegen sich selbst erdrückt und sich seiner erfreut, wobei es sein 
eigenes Wesen in dem Maße hervorbringt, wie es in dieser Selbst­
freude besteht und sich darin erschöpft. Somit ist der Prozeß, in dem 
sich das Leben an sich selbst offenbart, auf identische Weise der Pro­
zeß seiner Erzeugung als seiner Selbsterzeugung. Das Leben ist eine 
Selbstbewegung, die sich selbsterprobend erfährt und nicht aufhört, 

352

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich in dieser Bewegung selbsterprobend zu erfahren, so daß sich nie­
mals etwas von dieser sich selbsterprobenden Bewegung loslöst, 
nichts aus dieser sich bewegenden Selbsterprobung hinausgleitet. 
Aber in dieser Selbsterprobung geschieht noch etwas weit Wunder­
bareres. Indem sich das Leben ohne Ende in seiner Selbsterprobung 
ereignet, wird eine Selbstheit (ipseite) geboren, ohne die keine sich­
erprobende Erfahrung solcher Art möglich wäre. In dem Maße, wie 
diese sich-erprobende Erfahrung eine phänomenologisch-effektive 
und damit singuläre darstellt, ist auch die Selbstheit singulär, in der 
sich diese selbsterprobende Erfahrung vollzieht: Es ist ein singuläres 
Sich, das im "Leben" als das Sich des Erst-Lebendigen gezeugt wird, 
in dem das Leben sich selbsterprobend erfahrt und sich somit an sich 
selbst offenbart - als sein "Wort" (Verbe).

An dieser Stelle verlangt der Leitfaden unserer Untersuchung er­
neut unsere Aufmerksamkeit, und zugleich wird hinsichtlich ihrer 
letzten Motivation deutlicher, was wir die Erneuerung der Sprachpro­
blematik in der Phänomenologie genannt haben. Von der 1. Logischen 
Untersuchung bis zum § 7 von Sein und Zeit ließ sich zum einen auf 
implizite und zum anderen auf explizite Weise die wesenhafte Ver­
knüpfung der Sprache mit dem Erscheinen als das entscheidende 
Thema entdecken, sofern gilt, daß die Natur der Sprache von der Na­
tur des Erscheinens abhängt, das sie jeweils voraussetzt. Damit erlegt 
sich zugleich eine andere Evidenz auf: Wenn sich die Phänomenalität, 
wie wir oben festgestellt haben, ursprünglich einem Phänomenalisie- 
rungsmodus gemäß phänomenalisiert, der von dem der Welt radikal 
verschieden ist, nämlich als das Leben selbst, das in seinem rein phä­
nomenologischen Wesen als Selbsterprobung gefaßt wird, dann muß 
in Abhängigkeit von diesem Phänomenalisierungsmodus, der dem 
Leben eigen ist, und in dem Maße, wie dieser sich Zug um Zug dem 
Erscheinen der Welt gegenübersetzt, eine andere Sprache als die der 
Welt existieren - anders als diese Sprache, die aus noematischen Be­
deutungen besteht, welche der Realität ihres Referenten gegenüber 
fremd sind und auf die man im allgemeinen den Sprachbegriff be­
grenzt.

Diese andere, meist verdunkelte Sprache, die auf der Selbstoffenba­
rung des Lebens beruht, kann man in ihrem Wesen a priori von den 
phänomenologischen Eigenschaften des Lebens aus ergreifen, die 

353

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jene Weise selbst bilden, wie es in seiner Selbstoffenbarung offenbart. 
Denn die Weise, wie das Leben offenbart, ist die Weise, wie es 
spricht. In dem Maße nämlich, wie das Wort, welches das Leben 
spricht, in seiner Selbstoffenbarung offenbart, ohne sich außerhalb 
seiner in die Differenz einer Welt zu begeben - mithin gegensätzlich 
zu jeder anderen Sprache, die sich stets auf einen ihr äußerlichen Re­
ferenten bezieht -, stellt dieses Wort des Lebens jenen außerordentli­
chen Charakterzug dar, daß es immer nur von sich spricht. Es spricht 
nicht von sich wie ein langweiliger Gesprächspartner, der nicht auf­
hört, durch seine Rede hindurch nur sich selbst zu meinen. Das Wort 
des Lebens meint gerade nichts - und noch weniger sich selbst sowie 
irgendetwas; es trägt in sich keinerlei Intentionalität. Muß sich das 
Leben jedoch nicht in seiner Selbstoffenbarung auf sich selbst bezie­
hen, wird man entgegenhalten, wenn es selbst den Gehalt dieser Of­
fenbarung bildet? Macht dieser Selbstbezug nicht auch das Wesen des 
Sich aus, welches das Leben erzeugt, indem es sich selbst erzeugt? 
Welches Wort spräche das Leben, was bliebe ihm zu sagen, wenn, in 
Abwesenheit jedes äußeren Referenten, ihm die Möglichkeit genom­
men würde, wenigstens sich selbst zu sagen?

Es ist genau das phänomenologische Wesen dieses Selbstbezuges, 
der in einer radikalen Phänomenologie entscheidend ist. Jeder Bezug, 
der sich nicht am Horizont der Welt abhebt und diesen nicht auf seine 
Weise manifest werden läßt, schöpft seine Möglichkeit im Pathos. 
Pathos bezeichnet den Phänomenalisierungsmodus, wonach das Le­
ben sich in seiner ursprünglichen Selbstoffenbarung phänomenali- 
siert; die phänomenologische Materie, aus der diese Selbstgebung be­
steht, sein Fleisch: eine transzendentale und reine Affektivität, in der 
jedes sich-erprobende Erfahren seine konkret-phänomenologische 
"Leistung" findet. In diesem Pathos wird das "Wie" seiner Offen­
barung sein Gehalt, sein "Wie und sein "Was". Wenn das Leben ur­
sprünglich von nichts anderem als von seiner eigenen Realität ab­
hängt, dann einzig und allein, weil sein Offenbarungsmodus das Pa­
thos ist; jenes vollständig mit sich selbst beschäftigte Wesen; jene 
Fülle eines Fleisches, das in die Selbstaffektion seines Erleidens und 
Erfreuens eingetaucht ist. In der Immanenz seines eigenen Pathos ist 
diese Realität des Lebens daher nicht irgendeine beliebige Realität. 
Sie ist alles, außer irgendein unpersönliches, anonymes, blindes und 

354

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stummes Wesen, welches das moderne Denken aus ihr machen wird. 
Es trägt in sich notwendig jenes in seiner pathischen Selbsterzeugung 
gezeugte Sich; jenes Sich, welches sich nur im Leben als die eigene 
Offenbarung dieses Lebens an sich offenbart - als sein Logos.

Was dieser ist, das heißt das Wort des Lebens, erblicken wir dem­
nach in aller Strenge. Der Ohnmacht des Wortes der Welt, das nicht 
in der Lage ist, die Realität zu setzen, von dem es spricht, und daher 
gezwungen ist, sie als eine geheimnisvolle Existenz zu finden, die ihm 
vorausgeht und ihm nichts schuldet, setzt das Wort des Lebens seine 
Übermächtigkeit entgegen, nämlich jene Übermächtigkeit, die Reali­
tät zu erzeugen, von der es spricht. Es verhält sich nicht so, daß es 
diese "erschafft", denn jede Schöpfung ist die einer Welt, in dessen 
Erscheinen alles entwirklicht wird, was sie zeigt. Das Wort des Le­
bens erzeugt die Realität in dem Maße, wie es in der Weise des Le­
bens offenbart - jenes Lebens, das seine eigene Realität erzeugt, in­
dem es sich in dem Sich selbsterprobend erfahrt, in dem es sich 
selbstoffenbart. Somit offenbart das Wort des Lebens zugleich die 
Realität des Lebens und das Sich, ohne welches keinerlei Leben le­
bendig wäre. In dieser zweifachen Offenbarung besteht das Unge­
dachte unserer höchsten phänomenologischen Bedingung, nämlich 
Lebendige im Leben zu sein. Mit der phänomenologischen Definition 
des "Wortes"6 verbindet sich eine Konstellation von Problemen, für 
die sich nunmehr Antworten herausgeformt haben: Wie spricht dieses 
Wort? Was sagt es? Es spricht als das Leben. Was es sagt, ist es 
selbst. Aber zu wem spricht es? Dies ist eine unabweisbare Frage, 
wenn jede Sprache sich an jemanden wendet und nur als solche einen 
Sinn ergibt. Es ist Heideggers Verdienst, einen Sachverhalt in seiner 
Radikalität bemerkt zu haben, der selbstverständlich erscheint. Für 
den Autor von Unterwegs zur Sprache handelt es sich um ein Wort, 
das schon überall anwesend ist - sich gibt und sich von sich aus sagt, 
uns anspricht und uns so erlaubt, unsererseits zu sprechen. Dieser 
Vorrang des Wortes über das menschliche Sprechen bestimmt deren 
Bezug und macht aus dem Menschen, was er ist, denn dieser wird 
durch das Wort "in [sein] Wesen eingebracht".7

Und zwar phänomenologisch - denn wenn es das Erscheinen ist, 
das spricht, indem es zeigt, dann ist, wer dessen Wort hören kann, 
derjenige, der dem Sichzeigen dieses Erscheinens eröffnet, durch 

355

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diese Eröffnung bestimmt ist, da er nichts anderes als sie ist. Aber wer 
ist dieser Vernehmende? Wie und warum ist er ein Sich - ein unzu- 
rückfuhrbar singuläres, immer das meine? Beschreibt man das "Wort" 
vom anonymen "Ereignis" einer reinen Außenheit her, so läßt sich 
sehr wohl abstrakt irgendeine Instanz durch ihre Eröffnung für ein 
solches Ereignis definieren. Aber wie kann man übersehen, daß etwas 
wie ein tatsächliches Sich hier einfach nach Art des Gemeinsinnes 
vorausgesetzt wird, wenn gilt, daß die Möglichkeit eines solchen Sich 
und damit jedes denkbare "Ich" - wenn das Wesen der Selbstheit, 
welches unter jeder Form von Außenheit vernichtet wird, nirgendwo 
anders seine Geburt hat als dort, wo das Leben sich durch seine 
Selbsterprobung im Pathos seiner Selbstoffenbarung selbst erzeugt? 
Nur auf diese Weise spricht das ursprüngliche "Wort", das allen Din­
gen vorausliegt, nicht zu tauben Ohren und gibt es in der Tat jeman­
den, um es zu hören, nämlich denjenigen, dem dieses Wort verliehen 
hat, ein "Sich" zu sein, das sich selbst in der Selbstgebung des Wortes 
an sich selbst gegeben ist - ein im "Leben" lebendiges Sich.

Was dieses ursprüngliche Wort des Lebens jedem Lebendigen sagt, 
ist daher sein eigenes Leben. Somit ist es auch möglich, dieses Wort 
in jedem Lebendigen oder in jeder Modalität seines Lebens wiederzu­
erkennen. Betrachten wir das Leiden, das ich erfahre. Es sagt zum 
Beispiel nicht: "Ich leide, jemand ist schuld", indem es dem Denken 
die Aufgabe überläßt, im Nachhinein zu dem, was es erfährt, irgend­
eine Ursache oder Betrachtung dieser Art hinzuzufugen. Was das 
Leiden in seiner Nacktheit, in seiner Naivität, in seiner völligen Be­
raubung, in seiner rein sich-erprobenden Erfahrung sagt, ist es selbst 
und nichts anderes. Aber es sagt dies ebenfalls nicht - es sagt sich 
selbst nicht, indem es wenigstens "ich leide" sagte, wobei es die Be­
deutung "Leiden" formte, deren Verknüpfung mit der Bedeutung 
"Ich" die Substanz seines gesprochenen Wortes bildete. Wäre es so, 
dann hätte auf diese Weise die intentionale Sprache, um zu wissen, 
was das Leiden sagt, zunächst ihre Bedeutungen hervorbringen müs­
sen, so daß auf diese Weise gleichfalls das Sagen des Leidens, weil es 
aus jenen Bedeutungen bestünde, selbst etwas Ideales wäre. Aber das 
Leiden ist in sich nichts Ideales. Wenn es uns sagt, was es uns sagt, 
ohne zu irgendeinem Augenblick zur Sprache der Menschen Zuflucht 
zu nehmen, so muß in der Tat gefragt werden: Wie sagt das Leiden 

356

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es? Im Leiden und durch dasselbe. Aus diesem Grunde ist das Leiden 
ein Wort, ist es es selbst, das in seinem Sagen spricht, denn im Fleisch 
seines Leidens und durch dieses Fleisch geschieht die Offenbarung 
dessen, was es uns auf diese Weise sagt - so daß das uns Gesagte es 
selbst ist: dieses leidende Fleisch und nichts anderes. Zugleich mit 
diesem Wort des Leidens, das nur ein Beispiel ist, stehen jene Worte 
von unendlicher Zahl vor uns, die ihr Sagen in den an Zahl unendli­
chen Modalitäten der Leben der zahlreichen Lebendigen schöpfen - 
jene "Sprache des wirklichen Lebens" nach dem Ausdruck von Marx, 
ohne die es keine andere Sprache gäbe. Denn letztere bedeutet immer 
nur leermeinend und nachträglich die ersten Epiphanien unseres Flei­
sches, das heißt jene Sprache des wirklichen Lebens, ohne die kei­
nerlei Wort irgendeiner Art jemals spräche.

Sobald wir fragen, wie das Leiden spricht, ahnen wir unausweich­
lich, daß es uns mehr sagt, als nur sein eigenes leidendes Fleisch. Daß 
es sich uns sagt, kommt zu letzterem hinzu, und zwar als das, was 
dieses leidende Fleisch möglich macht. Denn niemals ereignet sich 
irgendein Leiden, ohne jemands Leiden zu sein. Daß es im Gegenteil 
in sich das Sich trägt, welches es leidet, verpflichtet dazu, nochmals 
das "Wie" in Betracht zu ziehen, demzufolge dieses Leiden spricht. Es 
spricht nicht durch sich selbst, wenn gilt, daß seine eigene Offenba­
rung nicht von ihm abhängt. Es geschieht nur in der Selbstgebung des 
Lebens, sofern sich diese vollzieht, daß jedes Leiden sich selbsterpro­
bend in seinem eigenen Sich erfahrt, aber zuvor noch in jenem ur­
sprünglichen Sich, welches das absolute Leben in seiner ihm zukom­
menden Selbstoffenbarung erzeugt. Auf diese Weise hat das Leben im 
Schoß dieses Leidens selbst schon anders gesprochen - in einem älte­
ren Leiden, welches jenes Leiden ist, in dem es sich selbst im Prozeß 
seines Selbstereignisses umschlingt, in der Liebe und im freudigen 
Besitz seiner selbst. Dieses Leiden wohnt jeder Lebensmodalität inne, 
sei sie Leid oder Freude, denn in jeder Modalität ist es dieses Leiden, 
welches letztere an sie selbst gibt, insofern sich in ihm, in seinem 
ursprünglichen Pathos, das absolute Leben an sich selbst gibt.

In dem Maße, wie sich das Wort des "Lebens" in jedem Lebendi­
gen selbstoffenbart, indem es diesen an ihn selbst gibt, spricht es in 
ihm. Es spricht zu ihm nicht als zu einem Sein der Begegnung, das 
keinerlei Mittel hätte, es zu vernehmen, sondern als zu demjenigen, 

357

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den es in seiner eigenen Erzeugung gezeugt hat. Indem es sich selbst­
erprobend erfahrt, und welches auch immer die Geschehnisse dieser 
Selbsterprobung seien - es ist dieses "Wort" des Lebens, das jeder 
Lebendige hört. Im ersten Erzittern seines eigenen Lebens hat er es 
vernommen, als er sich selbst zum erstenmal selbsterprobend erfuhr - 
jenes Wort, dessen Selbstumschlingung als Wort jeden Lebendigen 
mit ihm selbst im Hervortreten seines Sich selber verband, und dies 
für immer. Somit ist die Möglichkeit, das "Wort" des Lebens zu ver­
nehmen, für jedes lebendige Sich dessen Geburt, seiner Bedingung als 
Kind des Lebens, mitwesenhaft. Für immer vernehme ich das Ge­
räusch meiner Geburt. Das Geräusch meiner Geburt ist das Geräusch 
des "Lebens", das unzerbrechliche Schweigen, in dem das "Wort" des 
Lebens nicht aufhört, mir mein eigenes Leben sprechend zu sagen. 
Wenn ich das "Wort" vernehme, das in meinem eigenen Leben 
spricht, hört es darin nicht auf, mir sprechend das "Wort" des Lebens 
zu sagen.

4. Materiale Phänomenologie und Erneuerung
der Sprachproblematik

Fassen wir zusammen: Die Erneuerung der Frage der Sprache, die 
sich aus ihrer Verbindung mit der Frage nach der Phänomenalität 
ergibt, umfaßt zwei aufeinander folgende Phasen. Wird in der ersten 
die Sprache noch weiterhin als ein autonomes Vermögen verstanden, 
so findet sich die Gesamtheit ihrer Charaktere von denen des Erschei­
nens aus begründet, in dem die Sprache zuvor sehen lassen muß, wor­
über sie spricht- ihr Wort besteht dann in diesem Sehenlassen als 
solchem. Solange allerdings dieses Erscheinen dasjenige der Welt ist, 
bleibt die phänomenologische Bestimmung der Sprache in den un­
überschreitbaren Grenzen gefangen, die dem Begriff der Phänomena­
lität seit dem griechischen Denken zugewiesen sind. Innerhalb dieser 
Grenzen kann die Erneuerung der Frage der Sprache nur eine schein­
bare sein. Man sieht dies sehr gut in den Arbeiten von A. Kojeve, die 
das französische Denken - sei es philosophisch, psychoanalytisch, 
literarisch, linguistisch, anthropologisch und so weiter - in der zwei­
ten Hälfte dieses Jahrhunderts kennzeichnen wird. Vom jungen Hegel 
bis zu Heidegger, wie Kojeve dies in der von ihm gewagten Synthese 

358

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deutlich macht, ist es dieselbe Voraussetzung der Sprache als Negati­
on, Negativität, Verzicht und Verlust der Realität, die überall das 
Reich ihrer Todesfaszination ausbreitet.8 Wenn die höchste Mög­
lichkeit des Logos in der reinen Phänomenalität beruht, kann allein 
das Erfassen derselben in ihrem Ursprungsmodus der Phänomenali- 
sierung die Umwälzung unseres Verständnisses der Sprache bedeuten. 
Zur Frage wird dann ein anderes Wort, das anders spricht, etwas an­
deres sagt, es demjenigen sagt, den es in seinem Wort selbst erzeugt 
und der in ihm die Bedingung als Lebendiger schöpft, der nie von 
diesem Wort getrennt ist und es nicht sein kann. Wort des Lebens und 
nicht des Todes. Wahrhaftiges Wort, wo die Realität gesagt wird, 
welche die Differenz, die Indifferenz, die Lüge und die Vernichtung 
nicht kennt. Alle traditionellerweise durch das Denken der Welt der 
Sprache verliehenen Charaktere erleiden Schiffbruch. Damit tritt eine 
Gesamtheit von gänzlich neuen Problemen auf. Beschränken wir uns 
hier auf einige programmatische Hinweise:

1. Der radikale Gegensatz, der die Sprache des Lebens von der 
Sprache der Welt trennt, schließt ihren Bezug nicht aus. Im Gegenteil, 
denn dieser Bezug besteht darin, daß erstere die zweite begründet, die 
ohne jene nicht möglich wäre. Von diesem Bezug können wir uns 
eine Idee a priori bilden, wenn wir die Voraussetzung einer Phäno­
menologie der Sprache nicht aus dem Blick verlieren. Insofern die 
Sprache der Welt auf dem Erscheinen der Welt beruht, in dem sie uns 
alles zeigt, was sie uns sagt, während auf derselben Weise das Wort 
des Lebens der Logos (Verbe) ist, das ursprüngliche Sich, in dem das 
Leben sich an sich selbst offenbart - wird dann nicht evident, daß der 
Bezug der beiden Sprachen den Bezug der beiden Phänomenalisie- 
rungsmodi der Phänomenalität in sich birgt und nur von diesem letzte­
ren her verstanden werden kann? Beschränken wir uns hier auf eine 
einzelne Formulierung dieses gewaltigen Problems: Jede sprachliche 
Intentionalität, die eine transzendente Bedeutung meint, kann sich auf 
diese nur unter der Bedingung beziehen, daß sie bereits von sich 
selbst in der Selbstgebung des Pathos Besitz ergriffen hat, die aus ihr 
ein Leben macht. Auf diese Weise setzt sie zugleich mit dem Sehen­
lassen, das ihr eigen ist, jene ursprüngliche Offenbarung voraus, in 
der es weder Intentionalität noch Sehen gibt - in der niemals etwas 
gesehen wird.

359

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Ein "Beispiel" soll die Wichtigkeit dieses begründenden Bezugs 
zwischen den beiden Sprache unterstreichen. Wenn Marx erklärt, daß 
"die Ideologie die Sprache des wirklichen Lebens ist", so will er kei­
neswegs dieses Leben - den Hunger, die Kälte, die Anstrengung, das 
Leiden - auf den Diskurs der Ideologie reduzieren. Ganz im Gegenteil 
behauptet er, daß dieser Diskurs einer anderen Ordnung angehört, 
irreell wie die Bedeutungen ist, aus denen er besteht, aber daß diese 
Unverständlichkeit innerhalb der Ordnung, welche die seine ist, sich 
durch ihre Referenz auf die zahlreichen Lebensmodalitäten der "le­
bendigen Individuen" erklärt.9

3. Von der intentionalen Beziehung des Lebens auf die noemati- 
schen Bedeutungen, in denen es dem Leben immer gestattet ist, sich 
selbst zu bedeuten, muß sorgfältig die immanente Beziehung des Le­
bens zu dem unterschieden werden, was man äquivok seine "Aus­
drücke" nennt. Der Schrei des Leidens ist ein Ausdruck des Lebens, 
der gänzlich von einer sprachlichen Aussage wie "es tut mir weh" 
verschieden ist. Die Aussage ist eine noematische Irrealität, die der 
Realität des Schmerzes gegenüber, die sie bedeutet, fremd ist. Der 
Schrei hingegen gehört zur Immanenz des Lebens als eine seiner Mo­
dalitäten, und zwar in gleicher Hinsicht wie das Leiden, das er in sich 
trägt. Gewiß kann die Zugehörigkeit des Schreies zum Leben nur er­
kannt werden, sofern er in seiner subjektiven Äußerung erfaßt wird, 
nämlich als ein Akt der Lautgebung durch den lebendigen Leib, der 
den phänomenologischen Status des Lebens besitzt - und nicht als ein 
Verhalten des objektiven Körpers, der sich uns in der Welt entdeckt.

Hören wir jedoch diesen Schrei nicht in der Welt wie ein anderes 
Geräusch widerhallen, etwa nach der Weise einer Aussage, die von 
einem zornigen Lehrer einem widerspenstigen Schüler entgegenge­
bracht würde? Aber der Schrei des Leidens spricht nicht so: Er 
spricht in seinem eigenen Pathos und durch dieses; sein Wort ist das 
Wort des Lebens. Wenn wir den Schrei ebenfalls wie einen Laut hö­
ren, der in der Nähe oder Feme eines "Außen" widerhallt, so ge­
schieht dies nur aufgrund der Dualität des Erscheinens: Weil sich der 
ursprünglichen Offenbarung des Leidens - das gegen sich selbst in 
seinem pathischen Fleisch erdrückt ist und weiterhin in diesem Pathos 
sich bemüht, sich durch seinen Schrei zu befreien - in der Außenheit 
der Welt das Geräusch hinzufugt, dem sich unsere Leiblichkeit beim 

360

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hören öffnet. Wenn zwei Worte in ein und demselben, im einfachsten 
Schrei sprechen, dann deshalb, weil die Philosophie der Sprache auf 
eine Phänomenologie verweist, deren radikale Voraussetzung die 
Doppelheit des Erscheinens ist und nur von dieser her möglich bleibt.

4. Die Analyse des Wortes des Lebens, das in seinem Pathos 
spricht, ruft noch andere Probleme hervor. Wir sagen, daß dieses 
Wort das ursprüngliche Wort ist, aber was hier "Ursprung " heißt, 
muß genauer gefaßt werden. In einer Hinsicht ist das Wort des Lei­
dens der Ursprung des Schreies, der aus ihm hervorgeht und in bezug 
auf dieses Leiden sekundär ist, selbst wenn sein Hervorgehen demsel­
ben phänomenologischen Medium angehört wie das Leiden, im vor­
liegenden Fall dem Medium des lebendigen Leibes. Aber wie wir 
nahelegten, hat das Leiden selbst nichts Ursprüngliches. Es hat sich 
nicht selbst in sein pathisches Fleisch verfügt. In dieser Hinsicht ist 
das Leiden für unser Menschenleben charakteristisch. Dieses ist ein 
endliches Leben, welches niemals anders als in der Selbstgebung des 
absoluten Lebens sich selbst gegeben ist, ebenso wie jedes menschli­
che Sich nur in der ursprünglichen Selbstheit des "Ersten Sich" - des 
Wortes (Verbe) des Lebens - mit sich selbst verbunden ist.

Aus diesem Grunde sprechen das Wort des Lebens und das Wort 
des Menschen auf zwei verschiedene Weisen. Während das zweite 
nicht in der Lage ist, die Realität des von ihm Gesagten zu erzeugen; 
das Wort des Leidens nicht imstande ist, das Leiden hervorzubringen, 
sondern dieses im Gegenteil voraussetzt, so daß unser Leben sich uns 
stets als das sagt, was wir in einer Passion stärker als dieses Wort 
ertragen, selbst wenn es deren Gewebe bildet - so hört das Wort des 
Lebens seinerseits nicht auf, sich selbst im Prozeß der Selbstzeugung 
dieses "Lebens" zu erzeugen, insofern es sich in diesem Prozeß an 
sich selbst offenbart. Somit hört dieses Wort nicht auf, sich das Leben 
zu sagen, bevor es dieses jedem Lebendigen sagt. Wenn wir - dem 
berühmten Johannesprolog folgend - die abgründige Behauptung in 
Betracht ziehen, wonach "das Wort Fleisch geworden ist" (1, 14), das 
heißt Mensch, eine einzige Person in Christus, so wird jene erstaunli­
che Tatsache verständlich, daß Christus zweierlei Worte hat: Einer­
seits jenes eines endlichen Lebens, das etwa seine Müdigkeit aus­
spricht oder der Samariterin sagt: "Gib mir zu trinken", sowie ande­
rerseits jenes des Wortes (Verbe), in dem sich das absolute Leben mit 

361

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seinen radikal-phänomenologischen Bestimmungen an sich selbst aus­
sagt: "Vor Abraham, Ich ..." - "Ich ... die Wahrheit, das Leben".10

5. Wenn wir die Untersuchung dieser beiden Worte weiterverfol­
gen: des Wortes Jesu als Menschen, der nach einem Ruhekissen ver­
langt, um seinen Kopf darauf zu legen; der über den Tod eines Freun­
des oder über Jerusalem weint, dessen Zerstörung er durch die Zeit 
hindurch kommen sieht; das Wort des Logos andererseits, das sein 
Wort-sein (Verbe) aussagt, so begegnen wir neuen Schwierigkeiten. 
In Christus sind die beiden Worte Worte des Lebens - sie sagen zum 
einen die Leiden, die Klage, schließlich die Verzweiflung eines Men­
schen, der sich auf die Qual eines schändlichen Todes zubewegt; zum 
anderen die ewige Erzeugung des Lebens im Wort (Verbe); den Bezug 
gegenseitig-phänomenologischer Innerlichkeit, der sie verbindet: den 
Bezug zwischen dem "Leben" und dem "Lebendigen", zwischen Vater 
und Sohn: "Weißt du nicht, daß ich im Vater bin und daß der Vater in 
mir ist?" (Joh 14, 10)

In der Heiligen Schrift können diese beiden Worte, so wesentlich 
sie auch sind - und insbesondere das zweite -, jedoch keinen anderen 
Status als den des "Wortes der Welt" in dem Sinne beanspruchen, den 
wir analysiert haben: Es sind Aussagen, Verknüpfungen von Bedeu­
tungen, die jeweils bestimmte Realitäten meinen, wobei sich uns Be­
deutungen und "Realitäten" im Erscheinen der Welt entdecken. Diese 
Aussagen werden im Neuen Testament durch mehrere Arten von 
Sprachen formuliert. Da sind zunächst die Evangelisten, welche von 
der Geschichte Jesu sowie von den Hauptereignissen und Personen 
berichten, die mit dieser Geschichte in Verbindung stehen. Jedoch 
sind diese Erzählungen, welche den Text des Neuen Testaments bil­
den, auch mit Anführungszeichen durchzogen. Dann sind es die 
Worte Christi selber, die wir hören, und wenn Christus das Wort ist, 
sind es Gottes Worte. Selbst wenn Christus von sich selber spricht 
und von seinem eigenen Wort-sein, so sind diese Worte an die Men­
schen in jener Sprache gerichtet, derer sie sich bedienen, um einander 
mitzuteilen - in der Sprache der Welt, deren ganz entscheidender 
Charakterzug, wie wir gesehen haben, ihr ontologischer Mangel ist. 
Wie wären folglich die Texte des Evangeliums, obwohl sie sich als 
von unmittelbaren Zeugen geschrieben ausgeben, beziehungsweise 
durch deren Schüler, in der Lage, die Wahrheit des darin Berichteten 

362

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu beweisen? Daß jene Personen, die für uns im Dunkel der Zeit ver­
loren sind, wirklich existiert und die Wunder tatsächlich stattgefunden 
haben? Daß Christus wahrhaftig jene außerordentlichen Worte ver­
kündet hat? Aber es wiegt noch etwas anderes weit schwerer, denn 
diese Worte - vorausgesetzt, sie wurden wirklich formuliert - gehören 
weiterhin zu einer Sprache, wie wir sagen, die nicht imstande ist, die 
Realität des von ihr Gesagten durch sie selbst zu setzen. Wie bewiese 
das entscheidendste Wort - "Ich bin die Wahrheit ..." - seine Wahr­
haftigkeit, daß nämlich, wer es ausgesprochen hat, er selber, in seiner 
Person, die Selbstoffenbarung des absoluten Lebens Gottes, sein 
Wort, ist?

Es gibt keinerlei Antwort auf diese Fragen, solange wir von der 
Voraussetzung eingeschlossen bleiben, es sei die Sprache, welche uns 
den Zugang zur Realität gäbe. Jene Sprache, wie wir sie seit jeher 
verstehen: Der griechische Logos, das Erscheinen der Welt, in dem 
sich alles zeigt, was diese Sprache uns sagt- in dem sich niemals 
irgendein Leben zeigt. Wo und wie gelangen wir aber zu diesem Le­
ben? Dort, wo dieses Leben sich in sich ereignet sowie auf jene Wei­
se, wie dies geschieht: in seinem "Wort". In dem Prozeß ohne Alter, 
in dem es uns mit uns selbst in unserem "Sich" verbunden hat, indem 
es sich an sich selbst in seinem Wort (Verbe) gibt. Das Wort, das all 
dies tut, all dies sagt, ist das Wort, welches in uns spricht, indem es 
uns selbst erzeugt, indem es uns an uns selbst in seiner eigenen 
Selbstoffenbarung offenbart- es ist das "Wort des Lebens". Die 
Texte der Heiligen Schrift aber? Woher kommen diese eigenartigen 
Bedeutungen, die in sich nicht die Realität des von ihnen Bezeichne­
ten tragen, so wie sie auch nicht imstande sind, diese Realität außer­
halb derselben zu "erschaffen"? Welches Wort hat sie eingegeben? 
Und was sagen sie vor allem? Sie sagen, daß wir Kinder, Söhne, sind: 
Daß wir uns selbst in jenem Sich gegeben wurden, das wir für immer 
sind, und zwar in dem Prozeß, durch den das absolute Leben sich an 
sich selbst in seinem Wort (Verbe) gegeben hat. Sie sagen jenes, des­
sen Wahrheit von den Bedeutungen, die der Realität gegenüber fremd 
sind, nicht begründet werden könnte. Aber was sie sagen, darin be­
steht, was wir sind. Das Wort, welches diese Bedeutungen in einem 
Menschenwort gebildet und diese Texte eingegeben hat, ist das "Wort 
des Lebens", das in uns spricht, uns in unserer Bedingung als "Leben­

363

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dige" erzeugt hat. Somit vernehmen wir es sozusagen zweimal und 
können es verstehen. Wir verstehen das Wort der Heiligen Schrift in 
dem Maße, wie sich in uns das Wort selbsthört, das uns ins "Leben" 
eingesetzt hat.

Die materiale Phänomenologie, welche unserer Sprachkonzeption 
einen gänzlich neuen Unterbau liefert, betrifft nicht nur das metaphy­
sische Geschick des Menschen. Oder nichts entgeht diesem Geschick, 
wenn man solche Formulierung vorzieht. Weil das "Wort des Lebens" 
in seiner Selbstoffenbarung besteht, spricht es überall, wo es Leben 
gibt, in dessen elementarsten Modalitäten. So im kleinsten Schmerz, 
in dem Descartes den Prototyp der cogitatio erblickte und daher un­
tersagte, ihn in die Welt hinein zu verlegen, das heißt, in den ausge­
dehnten Körper zu verlagern. Die ausschließliche Berücksichtigung 
des letzteren durch das moderne Denken, wie es sich seit Galilei ent­
wickelt hat, versperrt uns den Zugang zum wahrhaftigen Körper als 
Leib und hindert uns daran zu begreifen, daß auch dieser ein Wort 
hat - das Wort des Lebens, das in jedem lebendigen Leib spricht. Mit 
dieser Sprache des Leibes, nämlich den spontanen Gesten, welche die 
alltägliche Existenz begleiten: des Tanzes, der Mimik, des Sports und 
so weiter, eröffnet sich vor uns ein immenser Bereich. Es wäre ein 
Irrtum zu glauben, daß der Ausdruck "Sprache" hier nur eine Meta­
pher wäre: Eine ausgestreckte Faust, sich öffnende Arme, haben zu 
gleichem Recht eine so unmittelbare Bedeutung wie das Wort (mof). 
Man sieht dies an der Sprache, mit der wir zu den Tieren sprechen 
und wo jede intellektuelle Bedeutung ausgeschlossen ist. Wie bei der 
alltäglichen Sprache verweist das Verständnis dieser komplexen 
Sprache auf einen phänomenologischen Unterbau, denn ihre Komple­
xität hängt gerade von der Tatsache ab, daß sie beispielsweise als 
Sprache des Körper-Leibes sowohl das Erscheinen der Welt beinhal­
tet - wo der Körper ein Objekt ist - wie das pathische Fleisch unserer 
lebendigen Leiblichkeit. Weil die Analyse dieser Sprache die Dualität 
des Erscheinens in Anspruch nimmt, würde sie zu jenen Problemen 
zurückfuhren, die bereits angesprochen wurden. Es handelt sich letzt­
endlich darum, die Illusion der gewöhnlichen Sprache einzuschrän­
ken, derzufolge die von ihr mitgefuhrten Bedeutungen - welche es 
auch seien, begriffliche oder praktische - ausschließlich der Welt ent­
stammten und in dieser eine ausreichende Erklärung fänden.

364

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie weit sich der Bereich der pathischen Sprache erstreckt, davon 
können wir hier nur eine Idee durch die Bemerkung vermitteln, daß 
die Ökonomie zum Beispiel auf nicht-metaphorische Weise als eine 
Sprache verstanden werden kann. Die "Objekte", welche sie manipu­
liert - die "Arbeit", von der die Ökonomen sprechen und von ihnen 
auf ein kalkuliertes Objekt reduziert wird; die Verbrauchsgüter, der 
Gebrauchswert, das Geld, der Preis, das Kapital, die zahlreichen Pro­
fit- wie Zinssätze und so weiter -, sind dies nicht gerade Objekte, Pa­
rameter, deren Definition und Analyse von einer ihrerseits objektiven 
Wissenschaft abhängen und deren "Evidenzen" sich insgesamt einsei­
tig am Horizont einer Welt abheben? Aber wenn solche Objekte, wie 
Marx es begründet hat, immer nur Produkte oder Substitute einer 
Handlung des Lebens und subjektiv wie diese sind, mithin einer lei­
denden Anstrengung der Menschen entstammen - ihrer "subjektiven 
Arbeitskraft", der "lebendigen Arbeit", wie es unablässig seine Spät­
manuskripte wiederholen -, dann muß die Bedeutung dieser Sprache 
der Ökonomie bei einem anfänglichen "Wort", bei demjenigen des 
"Lebens" nachgefragt werden, ebenso wie die Fähigkeit der Ökono­
mie, die Realität zu sagen, oder deren Entstellung - eine maßlose 
Ideologie - zu sein.11

Nicht nur die Ökonomie, sondern jede Kulturform müßte zum Ge­
genstand einer Befragung hinsichtlich ihrer Berücksichtigung als 
Sprache werden. Betrachten wir die Malerei. Zeigt sie uns nicht die 
Welt mit allem, was diese bevölkert? Wenn die Malerei dies zeigt, 
sagt sie es nicht auf ihre Weise? Aber was zeigt sich genau: Seiende 
oder deren Sehenlassen (zum Beispiel der Raum, die Raumgebung, 
die Perspektive und so weiter)? Eher als einzelne Gegenstände, deren 
Weise zu erscheinen? Das Licht eher, als was es erhellt? Jede große 
Malerei stellt diese Frage neu. Was stellen die letzten Werke Turners 
dar, jene Parks in der Morgendämmerung, die auf Strände von blen­
dender Weiße reduziert sind - ebenfalls nicht Gegenstände im eigent­
lichen Sinne, sondern deren Hervorbrechen; ihre Aufhebung in eben 
diesem Hervorbrechen selbst? Ist hier die Sprache der Malerei nicht 
dieselbe wie jene, die Heidegger dem Dichter leiht: Der auf das Sei­
ende verzichtet hat, um dessen An wesen zu sagen? - Wenn jedoch 
eine materiale Phänomenologie die Malerei auf deren phänomenolo­
gischen Unterbau hin befragt, den sie für sich eigens thematisiert, 

365

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dann teilt sich die Frage hinsichtlich dessen, was sie zu sehen geben 
und zu sagen sich bemüht. Weil jedes Wort ebenfalls - sowie zu­
nächst - ein solches des "Lebens" ist, muß die Malerei das Unsichtba­
re malen. Dies war die umstürzende Intuition Kandinskys.

Daß sie heute noch so verstanden wird, als sei sie auf den Bereich 
der abstrakten Malerei begrenzt, deren Aufkommen sie markiert, ver­
hindert nicht, daß sie in Wirklichkeit jede mögliche Malerei betrifft, 
die archaischste wie die klassischste. Und dies aus Wesensgründen: 
Weil die Grundelemente, aus der jede Malerei besteht, nämlich Farbe 
und Form, die eine wie die andere, ihre ursprünglich-phänomenolo­
gische Materie im Leben schöpfen. Erstere betrifft dies als reinen 
Eindruck (deren über den Gegenstand ausgebreitete Farbe, die "noe- 
matische Farbe", nur eine Projektion ist). Die zweite in dem Maße, 
wie eine Form immer nur die Linie einer Kraft ist, die wie diese ihre 
Ursprungsstätte im Leben hat und darin ihre pathische Dynamik 
schöpft, ohne welche es weder Kraft noch Form gäbe.12 Und was 
bleibt von der Musik zu sagen: Ist sie nicht der unmittelbare Ausdruck 
des Pathos in dem Sinne, wie es ein Schrei für ein Leiden sein kann? 
Aber es sind nicht nur die höheren Formen der Kultur, die ebenso 
viele Veranschaulichungen ihrer tiefen Natur darstellen. Bereits in 
ihren Elementarschichten, durch die verschiedenen Existenzmodi wie 
Küche, Arbeit, Ruhe, Erotik, Beziehung zu anderen, zu den Lebendi­
gen wie Toten im allgemeinen hindurch: Ist das dabei jeweils Gesagte 
nicht eine Weise, wie sich das Leben sich selbst in jedem Lebendigen 
sagt - eine Modalität seines Wortes?

Was schließlich die Welt selber betrifft - wäre es so paradox, in ihr 
ebenfalls ein Wort des Lebens zu sehen? Ist ihr ekstatisches Erschei­
nen jedoch nicht der phänomenologische Untergrund einer ganz ande­
ren Sprache? Haben wir nicht gezeigt, daß diese aufgrund ihrer Diffe­
renz wie Indifferenz gegenüber all dem von ihr Gesagten prinzipiell 
nicht imstande ist, dessen Realität zu schaffen? Aber damit wird gera­
de diese Realität zum Problem, wenn das Entbergen der Welt niemals 
von dem in ihr Entborgenen Rechenschaft ablegt - von dessen Gehalt. 
Wir stellten die Frage: Und wenn dieser Gehalt keine andere Herkunft 
als das "Leben" hätte? Einerseits zeigen sich die Handlung, die Ge­
samtheit der subjektiven Tätigkeiten der Menschen, der lebendige 
Leib, welcher deren Sitz ist, in der Welt unter dem Schein äußerer 

366

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verhaltensweisen: In ihm verbirgt sich das Leben, ohne jedoch aufzu­
hören, ihre einzige Realität zu bilden. Andererseits verdankt sich die­
ser Schein noch dem Leben, das zu sein, was er ist: Diese Farben, 
Töne, Geräusche, Geschmacksempfindungen, die man von der Natur 
nicht losreißen kann, wie Galilei es wollte; es sei denn, man übergibt 
sie ihrer ursprünglichen Realität, ihrer impressionalen Selbstoffenba­
rung im Pathos des Lebens. Lebenswelt in einem radikalen Sinne, in 
der nochmals das Leben spricht: in ihr, wo auf geheime Weise die 
Sprache des Lebens spricht. Coeli enarrant gloriam Del. Die Welt ist 
das Wort Gottes.

Scheiden wir eine letzte Illusion aus, die aus der materialen Phä­
nomenologie selber entstehen könnte. Indem sie das traditionelle 
Sprachverständnis umstürzt, entdeckt die materiale Phänomenologie, 
wie wir sagten, ein älteres "Wort": schweigend, von den Menschen 
ignoriert, vom Geräusch ihrer Stimmen überdeckt- das Wort des 
"Lebens", das sich selbst in seiner pathischen Selbsttoffenbarung sagt, 
in sich selbst sein eigenes Wort (Verbe) ist. Als ob es sich nicht selber 
sagte, als ob es nicht sein eigenes Wort (Verbe) wäre, gibt sich die 
klassische Phänomenologie die Aufgabe, dieses Leben zu finden, 
indem sie die transzendentale Reflexion sowie die phänomenologi­
sche Reduktion vollzieht und sich dieses Leben in solcher Reflexion 
gegenüberstellt, wobei sie dieses Leben aus ihm selbst herausversetzt 
und es zu sehen gibt - sich zum "Zuschauer" desselben macht. Dieser 
Gegensinn wird bis an seine Grenzen getrieben, wenn E. Fink13 
schreibt:
Im Vollzug der phänomenologischen Reduktion tritt das transzendentale 
Leben, im Produzieren des Zuschauers, außer sich, spaltet sich selbst, ent­
zweit sich. Diese Entzweiung aber ist die Bedingung der Möglichkeit des Zu- 
sich-selbst-Kommens der transzendentalen Subjektivität.

Die materiale Phänomenologie entdeckt weder das Leben noch offen­
bart sie es. Sich das Leben in diesem selbst ereignen zu lassen, ist 
eine weit über ihre Kräfte hinausgehende Aufgabe; um diese zu er­
füllen, kommt die Philosophie wahrhaftig zu spät. Immer schon sind 
wir im Leben; immer schon hat es sich uns gegeben, indem es uns im 
Pathos seines "Wortes" an uns selbst gibt. Wozu dient daher die Phä­
nomenologie? Das Leben nachträglich zu denken, es sich vorzustel­
len - dieses Vermögen, welches wir ebenfalls empfangen haben, übt 

367

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die materiale Phänomenologie in aller Klarsicht aus. Sie ist somit 
imstande, die phänomenologische Methode zu gründen, indem sie zu 
deren radikaler Kritik schreitet. Husserl wollte das Leben in einer 
apodiktischen Evidenz "sehen und fassen". Aber leider gibt es kei­
nerlei mögliche Evidenz der transzendentalen Subjektivität, weil sich 
in der Kluft eines "Außen", in der Sprache der Welt, jedes Leben 
verflüchtigt. Angesichts dieser für sie verwirrenden Feststellung sub­
stituiert die husserlsche Methode instinkthaft diesem singulären Le­
ben, das ihr entgleitet, dessen transzendentes Wesen, das sich dem 
Sehen der Intentionailät darbietet. Ein noematisches Wesen, das damit 
zugleich irreell ist und als ein solches gegeben wird. Diese Phänome­
nologie ist um die Realität in Trauer; aber dies ist nicht alles. Wie soll 
man ein Wesen des Lebens konstruieren, sei es auch irreell, wenn 
dieses Leben unbekannt, in seiner Realität abwesend ist? Von seinen 
Bildern aus, indem man sie variiert? Aber woher beziehen wir dann 
das Urbild dieser Bilder selber, welches uns sagt, daß es sich bei ih­
nen um Nachbildungen handelt?14

Die materiale Phänomenologie, welche dem "Leben" das Wort zu­
rückgibt, erlaubt es nicht nur, die theoretischen Probleme zu lösen, an 
dem die klassische Phänomenologie zerbrach. Wenn unsere Welt 
überall in einer Art Stumpfheit die Errichtung eines Universums von 
immer monströseren Idealitäten fortsetzt, wird vielleicht das Verneh­
men dieses Wortes dort, wo es spricht, und in der Weise, wie es dies 
tut, der Menschheit, die sich von sich selbst entfernt hat und dem 
Nihilismus geweiht ist, als das einzige Mittel zu seinem Heil erschei­
nen.*

(Aus dem Französischen von Rolf Kühn)

Anmerkungen

Dieser Beitrag erscheint mit Einverständnis des Autors sowie der Verlage zugleich 
in deutscher und französischer Fassung. Vgl. für letztere M.Henry, Phänomenologie 
materielle et langage, in: J. Greisch/A. David (Hg.), L'Epreuve de la Vie - Michel 
Henry, Paris: Cerf 1999

1 Vgl. Reduction phenomenologique-transcendantale et difference ontico-ontolo- 
gique, in: J. F. Courtine, Heidegger et la phenomenologie, Paris: Vrin 1990, 207- 
247 (A. d. Ü).
2 Sein und Zeit, Tübingen: Niemeyer 111967, 329 und 365.

368

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 M. Heidegger, Unterwegs zur Sprache, Stuttgart: Neske 111997, 200, 208 und 168.
4 Ebenda 227 und 237.
5 Ebenda 17 ff.
6 Die Anführungszeichen stehen hier wie im übrigen Text - außer bei Zitaten - für 

Großschreibung im Original: Parole, Vie und so weiter (A. d. Ü.).
I Unterwegs zur Sprache, 45.
8 Vgl. zum Beispiel A. Kojeve, Introduction ä la lecture de Hegel, Paris: Gallimard 
1947; Essai d'une histoire raisonnöe de la philosophie paienne, 3 Bände, Paris: Galli­
mard 1968-1972 (A. d. Ü).
9 Vgl. hierzu im einzelnen M. Henry, Marx I: Une philosophie de la realite, Paris: 
Gallimard 1976 (Neuaufl. 1990), 368 ff.: Le lieu de l'iddologie (A. d. Ü.).
10 Vgl. ausführlicher hierzu M. Henry, "Ich bin die Wahrheit". Für eine Philosophie 
des Christentums, Freiburg/München: Alber 1997, 100 ff. (franz. Original: C'est Moi 
la Verite. Pour une philosophie du christianisme, Paris: Seuil 1996, 90 ff.) (A. d. Ü.).
II Vgl. im einzelnen hierzu M. Henry, Marx II: Une philosophie de l'economie, Paris: 
Gallimard 1976 (Neuaufl. 1990); Du communisme au capitalisme. Theorie d'une 
catastrophe, Paris: Jacob 1990. Außerdem R. Kühn, Leben als Bedürfen. Eine le­
bensphänomenologische Analyse zu Kultur und Wirtschaft, Heidelberg: Physica- 
Springer 1996 (A. d. Ü.).
12 Vgl. für die entsprechenden Einzelanalysen M. Henry, Voir l'invisible. Sur 
Kandinsky, Paris: Bourin 1988; Die abstrakte Malerei und der Kosmos (Kandinsky), 
in: M. Henry, Radikale Lebensphänomenologie. Ausgewählte Studien zur Phänome­
nologie, Freiburg/München: Alber 1992, 274-292 (A. d. Ü.).
13 VI. Cartesianische Meditation, Teil I: Die Idee der transzendentalen Methodenlehre 
(Husserliana-Dokumente II/1), Dordrecht: Kluwer 1988, 26 (Hvh. M. H.).
14 Vgl. zu dieser Kritik besonders M. Henry, Radikale Lebensphänomenologie, 63- 
186: Die phänomenologische Methode (franz. Original: Phönomönologie materielle, 
Paris: PUF 1990, 61-136) (A. d. Ü.).

369

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

