Nachwort: Pathos und Sprache

MICHEL HENRY (MONTPELLIER)

1. Zur Phdnomenalisierung der Phdnomenalitdt

Die hier vorzutellenden kurzen Hinweise iiber die Sprache berufen
sich auf die Phdnomenologie. "Phinomenologie der Sprache" kann in
zweierlei Hinsicht verstanden werden. Einerseits wird die Phdnome-
nologie als Forschungsmethode aufgefafit, und die Phanomenologie
der Sprache besteht dann in der Anwendung dieser Methode auf ein
besonderes Problem. In dieser "Anwendung" wird der Phdnomenolo-
gie die Moglichkeit geboten, ihre Fruchtbarkeit als eine originale Dis-
ziplin zu beweisen, indem sie die ihr eigenen Mittel anwendet. Dieser
Weg wurde von Husserl seit den entscheidenden Jahren um 1900
eingeschlagen. Die Entdeckung einer Methode, die noch nicht aufge-
klart ist, aber schon jene der Intentionalanalyse ist, ergibt in der /.
Logischen Untersuchung eine der grofBen Sprachanalysen, iiber die
das moderne Denken verfiigt. Zahlreiche Anleihen, seien sie einge-
standen oder nicht, werden bei ihr von der Philosophie gemacht, oder
von anderen Disziplinen wie der Linguistik. Die Herausarbeitung
einer eigenen Methode verpflichtet andererseits die Phinomenologie
dazu, diese zu thematisieren oder, allgemeiner gesagt, sich ihrer selbst
radikal bewuflt zu werden. Die Voraussetzungen, auf denen die Me-
thode beruht, erschlieBen sich der Phianomenologie dementsprechend
nach und nach. Wir konnen sie heute in dem beriihmten § 7 von Sein
und Zeit wiedererkennen und wie folgt formulieren:

1. Die Phanomenologie definiert sich zundchst nicht als Methode,
sondern durch ihren Gegenstand, der nicht die Gesamtheit der Phi-
nomene bezeichnet, sondern aus jedem von ihnen macht, was er ist:
seine als solche betrachtete Phinomenalitiit — sein Erscheinen, seine
Manifestation, seine Offenbarung oder auch seine, in einem origina-
ren Sinne verstandene Wahrheit.

343

hittps://dol.org/10.5771/8783485093637-343 - am 25.01.2026, 11:45:00.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Eine erste Konsequenz dieser Definition der Phdnomenologie ist
paradox, denn es handelt sich um die Aufhebung der Methodenfrage
oder zumindest um deren Aufgehenlassen in ihren Gegenstand. Wenn
der wirkliche Gegenstand der Phanomenologie die Phanomenalitit ist,
dann deshalb, weil diese unseren Zugang zum Phanomen bildet; weil
sie in ihrer Phdnomenalisierung selbst den Weg eroffnet, der bis zu
ihm hinfiihrt. Daher ist die Methode in ihrer letzten Moglichkeit
nichts anderes als die Eroffnung dieses Weges, der zum Phinomen
fiihrt und uns erlaubt, es zu erfassen und zu erkennen. Folglich sieht
man, wie die phanomenologische Reduktion, die das Hauptstiick der
husserlschen Methode bildet, aus der heideggerschen Wahrheitsana-
lyse verschwindet. Die Substitute, die man an ihrer Stelle zu entdek-
ken versucht: die Differenz von Sein und Seiendem nach Heidegger,
die Angst gemdB J. F. Courtine,' sind nur verschiedene Formulierun-
gen des Ursprungereignisses der reinen Phianomenalitit, welche die
einzige Gebung des Seins bildet. Mit Husserl bleibt die Methode na-
tiirlich im Zentrum der Problematik, aber wir werden sehen, wie diese
nicht aufhért, mit der vorausgesetzten Frage der Phanomenalitit kon-
frontiert zu werden, von der sie so stark abhingt, daB sie aus ihr ihre
Moglichkeit wie auch ihre zahlreichen Schwierigkeiten bezieht. Zu-
gleich mit der Einnahme des Platzes der Methode und eigentlich aus
demselben Grund gewinnt die Phdnomenalitit im § 7 von Sein und
Zeit eine noch entscheidendere Wichtigkeit. In dem Mafle, wie sie die
Zugangsmoglichkeit zu den Phinomenen begriindet, bildet sie zu-
gleich auch jene der Sprache. Dies ist nur eine Folge, weil die Phéno-
menalitit den Weg freigibt, auf dem Dinge und Phanomene uns entge-
genkommen, um sich unserem Erfassen darzubieten. Und weil sie sich
uns zeigen, kénnen wir auch von ihnen sprechen, sie benennen, uns
auf sie in dieser Benennung beziehen, sie beschreiben und hinsicht-
lich derselben Benennung zahlreiche Aussagen hervorbringen, die
sowohl unser Wissen wie unseren Diskurs bilden.

Wenn somit das Erscheinen die nicht hintergehbare Bedingung al-
ler denkbaren Sprache bietet, und zwar indem zuvor alles entborgen
wird, woriiber diese Sprache spricht, sowie zugleich das, was sie da-
von sagt und wird sagen konnen, dann kehrt sich der Sinn einer "Phé-
nomenologie der Sprache" vollig um. Anstatt sich der phdnomenolo-
gischen Aufklarungsarbeit als ein Thema oder als ein Gegenstand

344

hittps://dol.org/10.5771/8783485093637-343 - am 25.01.2026, 11:45:00.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

unter anderen anzubieten (obwohl es eine Phdanomenologie der Spra-
che gibt, wie es eine Phianomenologie der Gesellschaftsformen, des
Kunstwerkes und so weiter geben kann), gehort die Sprache im Ge-
genteil zu den inneren Bedingungen dieses Aufkldrungsprozesses,
sofern gilt, da die Sprache in sich die Fahigkeit birgt, das Bezeich-
nete sehen zu lassen, indem sie es benennt, bevor sie dann dessen
Analyse in den spontanen AuBerungen des Gemeinsinnes sowie in
den theoretisch erarbeiteten Aussagen des wissenschaftlichen Wis-
sens fortsetzt. Aber nicht nur die Dinge, auf die sich die Aussagen
beziehen, miissen sich uns zeigen kénnen, auch diese Aussagen selbst
zeigen sich, und sie konnen es nur in einem der Sprache eigenen Sich-
zeigen tun, welches ihr urspriingliches Wesen bildet, ihren Logos.
Das anfangliche Sagen ist daher niemals auf der Seite des Gesagten,
das heif}t des Gezeigten; es ist das, was zeigt.

4. Die Entdeckung der urspriinglichen Verkniipfung von Phdnome-
nalitdt und Sprache — wobei letztere ihre Ermoglichung in der ersteren
findet — stellt uns vor eine dringliche Frage. In dem Malfle, wie die
Sprachen iiber ihre Verschiedenartigkeit hinaus, die jene ihrer Struk-
turen und ihrer je eigenen Regulierungen ist, insgesamt auf eine vor-
herige Moglichkeit des Sprechens und Horens verweisen, das kein
Phanomen mehr ist, sondern genau dessen Moglichkeit (denn nur
durch das Geschehen der Phdnomenbedingung wird alles, was ist,
sagbar), muf} erklirt werden, worin dieses Geschehen beruht, das
heiBit diese Phdnomenalisierung der reinen Phdnomenalitit, die zu-
sammen den Gegenstand der Phinomenologie und den letzten Grund
jeder moglichen Sprache definiert. Befragt man daraufhin die histo-
rische Phidnomenologie, wie sie sich seit Husserl entwickelt hat, so
mufl man feststellen, dal diese die fiir sie entscheidende Frage der
reinen Phdnomenalitit im Dunklen gelassen hat. Betrachten wir bei-
spielsweise die Prinzipien, welche diese Phianomenologie ausdriick-
lich als die ihren anerkannt hat. Das erste Prinzip "soviel Sein wie
Erscheinung" bestimmt nicht genauer, was hier unter "Erscheinung" —
es hieBe besser "Erscheinen" — verstanden wird, von dem allerdings
das Sein selbst abhingt. Die Unterordnung der Ontologie unter die
Phanomenologie 146t somit das Prinzip dieser Unterordnung in einer
volligen Unbestimmtheit. Ein nicht weniger entscheidendes anderes
Prinzip hinsichtlich der Begriindung der methodologischen Forderung

345

hittps://dol.org/10.5771/8783485093637-343 - am 25.01.2026, 11:45:00.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Phanomenologie, so daB es sich sogar als deren Losungswort aus-
gibt, namlich "zu den Sachen selbst!", 146t ebenfalls unbestimmt, was
diesen unmittelbaren Zugang zu den Dingen ausmacht und der kein
anderer als deren je eigene Erscheinung ist.

Bei ndherem Betrachten jedoch bemerkt man, daB sich hinter der
phédnomenologischen Unbestimmtheit des Prinzips heimlich ein ge-
wisses Verstindnis der Phanomenalitit schiebt, namlich genau jenes,
welches sich als erstes dem gewdhnlichen Denken anbietet und zu-
gleich das alteste und am wenigsten kritische Vorurteil der traditio-
nellen Philosophie bildet. Es ist jenes Phanomenalititsverstindnis,
das der unmittelbaren Wahrmehmung der Weltobjekte entlehnt ist,
beziehungsweise letztlich dem Erscheinen der Welt selbst. Diese rui-
nierende Verwechslung des Welterscheinens mit dem Wesen jedes
denkbaren Erscheinens trifft die Phinomenologie in ihrer Gesamtheit
und insbesondere ihre Sprachtheorie, insofern die Sprache auf dem
Erscheinen beruht. In der Husserlschen Phinomenologie stellt das
"Prinzip der Prinzipien" diese Verwechselung in ihrer ganzen Trag-
weite dar. Dieses Prinzip setzt im § 24 der Ideen I die Anschauung,
"jede originar gebende Anschauung [als] eine Rechtsquelle der Er-
kenntnis". Was in der Anschauung gibt und aus ihr eine gebende An-
schauung macht, ist die BewuBtseinsstruktur, so wie Husserl sie als
intentionale versteht. Stricto sensu ist es ohne Zweifel die erfiillte An-
schauung, die den Begriff der Anschauung bestimmt, aber die An-
schauung verdankt ihr phdnomenologisches Vermégen der Intentio-
nalitit, ndmlich etwas in die Bedingung eines Phdnomens einzusetzen,
indem sie die Phanomenalitit hervortreten lat. Dieses Hervortreten
besteht in der Bewegung, durch welche die Intentionalitit sich aufer
ihrer selbst von sich entwirft und sich auf ihr intentionales Korrelat
als transzendentes Objekt hin iibersteigt. Diese Distanzierung im an-
fanglichen "AuBen", wo sich die Intentionalitit entfaltet, bildet die
Phianomenalitit in ihrer Reinheit.

Wenn sich das Erscheinen als das Sehenlassen der Intentionalitit
vollzieht, dann 6ffnet die Unterordnung der Sprache unter die so ver-
standene Phidnomenaliit den Weg zum intentionalen Verstidndnis der
Sprache, das Husserls grole Entdeckung bleibt. Als urspriingliches
Sehenlassen der Dinge in der Wahrnehmung ist die Intentionalitit
ebenfalls das Sehenlassen, welches sich darauf beschrinkt, sie in der

346

hittps://dol.org/10.5771/8783485093637-343 - am 25.01.2026, 11:45:00.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprache zu bedeuten. Diese Fahigkeit, ohne Wahrnehmung auszu-
kommen, trennt den Menschen vom Tier und bildet zugleich den
Hauptgrund fiir seine ungeheure Macht. Aber auch von der Wahrneh-
mung getrennt und aus Bedeutungen bestehend, bleibt die intentionale
Sprache dennoch demselben Verstindnis von Phanomenalitdt unter-
worfen und ist von dieser vollig abhédngig.

2. Sprache und Entbergen bei Heidegger

Wenn wir zum § 7 von Sein und Zeit zuriickkehren, so sehen wir, wie
die von uns beschriebene phanomenologische Situation auf ihren Ex-
trempunkt getrieben wird. Die hergestellte Verkniipfung zwischen
dem Sehenlassen, in dem sich das Phidnomen gibt, und der Sprache,
die iiberall diese Gebung voraussetzt, zieht die entscheidende Konse-
quenz nach sich, dafl die Natur der gewdhnlichen Sprache so durch
die Natur des Sehenlassens definiert ist, daB sie sich damit identifi-
ziert. Das Sehenlassen bleibt jedoch nicht weniger unbestimmt wie im
Fall der Intentionalitit, denn es wird ausdriicklich vom griechischen
Wort phainomenon und dessen Wortwurzel her verstanden, die es in
sich trdgt — pha, phos: das Licht. Sich zeigen, in die Phanomenbedin-
gung gelangen heifit daher: zutage treten, in das Licht einer Welt ein-
treten. Tiefer gesehen bezeichnet das Erscheinen des Phianomens das
Geschehen der Welt selbst, das Hervortreten des "AuBen", so dafl
dieses Ins-AuBen-gelangen des Auflen die Phdnomenalisierung der
Phanomenalitdt bildet. Wenn im zweiten Teil von Sein und Zeit die
ontischen Sichtweisen betreffs des "Daseins" schlieBlich beseitigt
sind und die Phdnomenalitét fiir sich selbst analysiert wird, um als
ekstatische Zeitlichkeit verstanden zu werden, tritt die Definition der
letzteren im Sinne reiner AuBenheit als entscheidend auf: "Zeit-
lichkeit ist das urspriingliche 'AuBer-sich' an und fiir sich selbst." Und
die Phdnomenalitit, welche sich auf diese Weise in der Verzeitli-
chung der Zeitlichkeit erhellt, ist genau jene der Welt: "Die Welt . . .
zeitigt sich in der Zeitlichkeit. Sie ist mit dem AuBer-sich der Eksta-
sen 'da'."

Der Bezug der urspriinglichen Natur der Sprache auf die ekstati-
sche Wahrheit des Seins bildet den ausdriicklichen Gehalt der Texte,
die in Unterwegs zur Sprache zusammengestellt sind. Das Sagen des

347

hittps://dol.org/10.5771/8783485093637-343 - am 25.01.2026, 11:45:00.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wortes offenbart sich hier als kein anderes denn als das griechische
Erscheinen, als jenes Ins-AuBlen-gelangen, in dem sich uns alles gibt,
was wir sehen und wovon wir sprechen kénnen: "Sagen, sagan heifit
zeigen: erscheinen lassen, lichtend-verbergend frei-geben . .." Diese
Angleichung des Sagens an das Erscheinen der Welt, findet sich
durchgehend: "Aus dem Sagen, worin sich das Erscheinenlassen der
Welt begibt." Sie legitimiert sich von einer ausgesuchten Etymologie
her, die will, da8 das deutsche zeigen und das althochdeutsche sagan,
von dem das moderne deutsche sagen abstammt, dasselbe sagen: Je-
nes "zeigen", das "sagen" bedeutet; und jenes "sagen", welches "zei-
gen" bedeutet."”’ Diese Gegenseitigkeit von Erscheinen und Wort ist
Gegenstand einer genauen Analyse. Was das Wort zu sehen gibt und
woriiber es spricht, ist das Seiende. Das Seiende zu sehen geben heifit
Jjedoch etwas Anderes und Hoheres zu sehen geben, namlich das An-
wesen, in dem das Seiende zu uns kommt: "Das Wort . . . ist nicht
mehr nur . . . Mittel der Darstellung des Vorliegenden. Dem entgegen
verleiht das Wort erst Anwesen, d. h. Sein, worin etwas als Seiendes
erscheint." Folglich ist zu fragen, ob es ein Wort gibt, um diese ande-
re Herrschaft des Wortes zu sagen, in der das Wort darauf verzichtet,
das Seiende zu sagen, um das Sein zu sagen:

Das dlteste Wort fiir das so gedachte Walten des Wortes, fiir das Sagen, heif3t
Logos: die Sage, die zeigend Seiendes in sein es ist erscheinen ldfit. Das selbe
Wort Logos ist aber als Wort fiir das Sagen zugleich das Wort fiir das Sein,
d. h. fiir das Anwesen des Anwesenden.*

Wenn "Logos" das Wort fiir das Anwesen von allem ist, was sich
zeigt, dann hingt es evidenterweise von der Natur dieses Geschehens
ab. Eine solche Abhingigkeit ist unbestreitbar und muB fiir sich selbst
analysiert werden. Zum Anwesen, das im Erscheinen der Welt be-
steht, gehoren drei Charaktere. Erstens ist das entdeckende Erschei-
nen vom Entborgenen derart verschieden, daB in dieser Differenz das
Entbergen besteht. Im § 44 von Sein und Zeit unterscheidet Heidegger
die urspriingliche Wahrheit (die Erschlossenheit) und das, was wahr
ist (die Entdecktheit). Allerdings kommt der Verdacht auf, daB eine
solche Differenz nur dann gesetzt ist, wenn die urspriingliche Wahr-
heit als das "AuBer-sich" der Welt verstanden wird. Weil sich das
erschlieBende Erscheinen im "AuBer-sich" der Welt von dem in ihm
Entdeckten unterscheidet, ist es ihm zweitens v6llig indifferent, denn

348

hittps://dol.org/10.5771/8783485093637-343 - am 25.01.2026, 11:45:00.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Ek-stase der Welt breitet ihr Licht unterschiedslos iiber jedes Sei-
ende aus — "iiber die Gerechten wie Ungerechten". Drittens verweist
die Indifferenz des Erscheinens der Welt gegeniiber allem, was sich in
ihr zeigt, noch auf eine weitere entscheidende Situation, namlich auf
die Unfdhigkeit dieses Erscheinens, die in ihm entdeckte Realitit zu
schaffen. Nach der ausdriicklichen Aussage Heideggers "macht" es
diese Realitit nicht, sondern beschrinkt sich darauf, sie zu "6ffnen".
Wie lieBe sich hier nicht ein Paradox feststellen, welches das Prinzip
der Phanomenologie in dessen Mitte selbst trifft? Diesem Prinzip zu-
folge ist es in der Tat die Phinomenalitit, welche das Sein freigibt.
Was auch immer es gibt, ist nur vom Erscheinen aus, und insofern es
erscheint, in der Lage zu sein. Und dennoch wird hier zugestanden,
daB es gerade nicht in der Macht des Erscheinens liegt, dal das Er-
scheinende existieren kann, denn dieses Erscheinen beschrinkt sich
darauf, ein ihm préexistierendes Seiendes zu entdecken, welches mit-
hin nicht in einem wirklich ontologischen Sinn von ihm abhéingen
kann.

Nun sind diese drei Charaktere des Erscheinens der Welt — die hier
kurz skizziert wurden, aber natiirlich entscheidend sind — genau jene
der Sprache, die sich auf ein solches Erscheinen griindet und die wir
deshalb im weiteren die Sprache der Welt nennen werden. Erstens ist
Jjedes konstitutive Wort dieser Sprache von der einzelnen Realitét —
vom "Seienden" — unterschieden, das jeweils gemeint wird. So wie
sich also das ekstatische Erscheinen gegeniiber allem indifferent of-
fenbart, dem es gerade das Erscheinen gibt, weil es sich vom ihm
unterscheidet — ebenso findet sich jedes Wort der Sprache der Welt
wegen dieser Differenz, die es von allen von ihm Bezeichneten trennt,
diesem Referenten gegeniiber vollig indifferent. Diese Indifferenz
wird von dem auBerordentlichen Text des Jakobusbriefes offengelegt,
wonach "die Zunge . .. das Bose in seiner Universalitit ist" (3, 4).
Wegen seiner Indifferenz gegeniiber der in der Tat bezeichneten Sa-
che konnte das Wort (mot) ebensogut eine andere nennen, wodurch
sich ein und dasselbe Wort somit auf zwei verschiedene Realitéten in
einer ruinierenden Verwechslung anwenden liefle, die durch nichts —
es sei denn durch eine reine Konvention — ausgeschaltet werden kann.
In umgekehrter Hinsicht, und zwar kraft der Indifferenz, die zwischen
Wort und Sache entsteht, sind verschiedene Worte in der Lage, ein

349

hittps://dol.org/10.5771/8783485093637-343 - am 25.01.2026, 11:45:00.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und dieselbe Realitit zu qualifizieren. Diese Situation legt Jakobus als
die universale Verderbnis der Zunge offen, "wenn wir mit ihr den
Herrn und Vater preisen und mit ihr die Menschen verfluchen, die als
Abbild Gottes erschaffen sind. Aus ein und demselben Mund kommen
Segen und Fluch." (3, 9-10)

Wenn die Sprache das Selbe, den Herrn und sein Abbild, Gott und
seine Kinder, der Reihe nach preist und verflucht und wenn sie man-
gels ihres Eindringens in das Innere dessen, was sie zu sagen beab-
sichtigt, im Preisen wie im Verfluchen nur verleumdet, dann ge-
schieht dies aus dem einzigen Grunde, weil sie in sich nicht die Rea-
litdt enthdlt, von der sie spricht. Differenz und Indifferenz sind hier
nur die Konsequenz dieses ersten ontologischen Mangels. Aber lafit
dieser dritte Charakterzug der Sprache der Welt nicht jenen anderen
des Erscheinens der Welt evident werden, namlich die urspriingliche
und definitive Unfihigkeit eines solchen Erscheinens, die Realitit,
welche es "offnet", zu setzen, aber niemals zu "machen"? Betrachten
wir die erste Strophe des Gedichtes von Trakl mit dem Titel Ein
Winterabend:

Wenn der Schnee ans Fenster fillt,
Lang die Abendglocke lautet,
Vielen ist der Tisch bereitet

Und das Haus ist wohlbestellt.

Wir folgen dem Kommentar Heideggers® und stellen fest, daB die vom
Dichter genannten Dinge — der Schnee, die Glocke, der Abend .. .-
wie durch ihren Namen gerufen, anwesend werden und sich uns zei-
gen, wihrend wir das Gedicht lesen. Und dennoch nehmen sie keinen
Platz unter den Gegenstinden ein, die uns in dem Zimmer umgeben,
in dem wir uns aufhalten. Sie sind gegenwirtig, aber in einer Art Ab-
wesenheit. Gegenwirtig sind sie dadurch, sofern sie durch das Her-
beirufen mittels des Dichterwortes erscheinen; abwesend dadurch,
dafi sie nicht da sind, obwohl sie erscheinen. Solcherart ist das Riitsel
des Dichterwortes: Das Ding erscheinen zu lassen und ihm scheinbar
das Sein zu verleihen, jedoch so, da das vom Dichter genannte Ding
nicht existiert. Das Wort gibt das Sein, indem es ihm dieses entzieht;
es gibt die Dinge frei, aber als nicht seiend. Nun ist es nicht nur das
Dichterwort, das auf solche Weise gibt, daB es das Sein allem ent-
zieht, was es gibt. Jedes menschliche Wort (parole) tut dasselbe, in-

350

hittps://dol.org/10.5771/8783485093637-343 - am 25.01.2026, 11:45:00.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem es das Benannte nur in einer Pseudo-Gegenwart gibt, so daf} die
benannte Sache, solange sie nur in dieser Benennung und durch sie
existiert, nicht wirklich existiert. Wer sagt, "ich habe einen Thaler in
meiner Tasche", besitzt ihn deshalb noch lange nicht. Allerdings
hidngt diese Unfihigkeit der Sprache der Menschen, durch ihr Wort
die Realitit von allem Gesagten nicht hervorbringen zu konnen, nicht
eigentlich vom Wort als solchem ab, sondern von jenem Erscheinen,
von dem her es seine letzte phinomenologische Erméglichung er-
langt. Die Unfihigkeit, die das Wort iiberall zeigt, entstammt dem
Modus jenes Erscheinens, und ihm allein.

Damit sind wir auf unsere Feststellungen zu Beginn zuriickverwie-
sen: 1. auf die urspriingliche Verkniipfung des Wortes mit dem Er-
scheinen, auf dem es beruht; 2. auf die ruinierende Reduktion dieses
Erscheinens auf jenes des primordialen "AuBen" der Welt sowohl
seitens der husserlschen wie heideggerschen Phianomenologie; 3. auf
den wahrhaftigen Ursprung der Ohnmacht der Sprache der Menschen,
die darin beruht, da8 durch das Herausgeschleudertwerden jeder Rea-
litdt aus sich heraus, um sie in jener Aufenheit ihrer selbst manifest
werden zu lassen, die Sprache diese Realitdt jeder Substanz entbloft
und sie auf jene Arten von Verwitterungen reduziert, die des Todes
sicher sind, wie sie das genannte Gedicht darbietet — sich verfliichti-
gende Erscheinungen auf dem Grunde des Nichts der Welt, noemati-
sche Bedeutungen der intentionalen Sprache, welche die einen wie die
anderen von derselben prinzipiellen Irrealitit gekennzeichnet sind.
Die Welt, jene weite Welt, in der jedes Ding nur in einer ersten Ab-
wesenheit anwest, die niemals aufgehoben wird und von Augustinus
den Namen "Gedichtnis" erhielt — in diesem Gedéchtnis ist alles da,
ohne jemals gegenwirtig zu sein. Gleicherweise konnte Kant, als er
die Bedingungen a priori dessen festlegte, was er "jede mogliche
Erfahrung" nannte und die in Wirklichkeit nur jene der Welt war,
ebenfalls nicht — von diesen ekstatisch-phanomenologischen Formen
der reinen Anschauungen und des Begriffs, die er beide "Vorstellun-
gen" nannte — die geringste Existenz setzen, weshalb er sie dem Ein-
druck entlehnen muBte, das heiflt dem Leben.

351

hittps://dol.org/10.5771/8783485093637-343 - am 25.01.2026, 11:45:00.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Wort des pathisch-phdnomenologischen Lebens

Das Leben ist das urspriingliche Erscheinen, das wir im folgenden mit
dem Titel "Offenbarung" bezeichnen werden. Auf diese Weise wird
jene von der klassischen Phanomenologie vollzogene Reduktion aus-
geschaltet sein, die jedes denkbare Erscheinen auf das Welterscheinen
zuriickfiihrt. Es ist deshalb angezeigt, streng die Charaktere zu unter-
scheiden, die das Welterscheinen definieren, und jene, die der Offen-
barung des Lebens eigen sind. Diese Charaktere stehen sich genau
nacheinander gegeniiber. Der erste Charakterzug der Lebensoffenba-
rung besteht darin, daB diese sich als eine Selbstoffenbarung voll-
zieht. Fiir das Leben besagt das Selbstoffenbaren: sich selbsterpro-
bend erfahren (s'éprouver soi-méme). Diese Selbstoffenbarung kann
keiner Tautologie angeglichen werden. In ihr wird das Leben sozusa-
gen nicht zweimal genannt, das erstemal als das Offenbarende oder
Affizierende und das zweitemal als das Geoffenbarte, so als ob sich
das Affizierende und das Affizierte als zwei unterschiedliche Reali-
titen darstellen wiirden, wobei jede durch ihre Funktion definiert
wire. Nur im "AuBer-sich" der Welt teilt sich die Selbstoffenbarung
des Lebens, indem sie sich aufhebt. Der dialektische ProzefB3, der diese
Situation veranschaulicht, ist nur der theoretisch erarbeitete Ausdruck
einer Auffassung der Phanomenalitit, welche diese in die Gegensatz-
struktur der "Differenz" verlegt hat: in das "AufBer-sich" der Welt.

Als nicht auf die Tautologie zuriickfiihrbar, kennzeichnet die
Selbstoffenbarung den Ort einer urspriinglichen und absoluten Erzeu-
gung (génération). Indem es sich selbsterprobend erfahrt, ergreift sich
das Leben selbst, wichst aus sich selbst heraus, bereichert sich durch
seine eigene Substanz und ist von ihr wie iiberflutet. Sich selbsterpro-
bend zu erfahren, hat daher nichts mit der formalen und leeren
Gleichheit von A = 4 zu tun, denn solche Gleichheit zeigt sich nur in
der Differenz dieser Gréflen. Das Leben ist im Gegenteil ein imma-
nenter Prozef}; der ewige ProzeB, in dem das Leben in sich gelangt,
sich gegen sich selbst erdriickt und sich seiner erfreut, wobei es sein
eigenes Wesen in dem Mafle hervorbringt, wie es in dieser Selbst-
freude besteht und sich darin erschopft. Somit ist der ProzeB, in dem
sich das Leben an sich selbst offenbart, auf identische Weise der Pro-
zeB seiner Erzeugung als seiner Selbsterzeugung. Das Leben ist eine
Selbstbewegung, die sich selbsterprobend erfihrt und nicht aufhort,

352

hittps://dol.org/10.5771/8783485093637-343 - am 25.01.2026, 11:45:00.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich in dieser Bewegung selbsterprobend zu erfahren, so daf} sich nie-
mals etwas von dieser sich selbsterprobenden Bewegung loslost,
nichts aus dieser sich bewegenden Selbsterprobung hinausgleitet.
Aber in dieser Selbsterprobung geschieht noch etwas weit Wunder-
bareres. Indem sich das Leben ohne Ende in seiner Selbsterprobung
ereignet, wird eine Selbstheit (ipséité) geboren, ohne die keine sich-
erprobende Erfahrung solcher Art moglich wire. In dem MaBe, wie
diese sich-erprobende Erfahrung eine phinomenologisch-effektive
und damit singulidre darstellt, ist auch die Selbstheit singuldr, in der
sich diese selbsterprobende Erfahrung vollzieht: Es ist ein singuléres
Sich, das im "Leben" als das Sich des Erst-Lebendigen gezeugt wird,
in dem das Leben sich selbsterprobend erfahrt und sich somit an sich
selbst offenbart — als sein "Wort" (Verbe).

An dieser Stelle verlangt der Leitfaden unserer Untersuchung er-
neut unsere Aufmerksamkeit, und zugleich wird hinsichtlich ihrer
letzten Motivation deutlicher, was wir die Erneuerung der Sprachpro-
blematik in der Phinomenologie genannt haben. Von der 1. Logischen
Untersuchung bis zum § 7 von Sein und Zeit lieB sich zum einen auf
implizite und zum anderen auf explizite Weise die wesenhafte Ver-
kniipfung der Sprache mit dem Erscheinen als das entscheidende
Thema entdecken, sofern gilt, daB die Natur der Sprache von der Na-
tur des Erscheinens abhingt, das sie jeweils voraussetzt. Damit erlegt
sich zugleich eine andere Evidenz auf: Wenn sich die Phanomenalitdt,
wie wir oben festgestellt haben, urspriinglich einem Phdnomenalisie-
rungsmodus gemdfS phanomenalisiert, der von dem der Welt radikal
verschieden ist, ndmlich als das Leben selbst, das in seinem rein phd-
nomenologischen Wesen als Selbsterprobung gefafit wird, dann muf
in Abhdngigkeit von diesem Phdnomenalisierungsmodus, der dem
Leben eigen ist, und in dem Mafe, wie dieser sich Zug um Zug dem
Erscheinen der Welt gegeniibersetzt, eine andere Sprache als die der
Welt existieren — anders als diese Sprache, die aus noematischen Be-
deutungen besteht, welche der Realitdt ihres Referenten gegeniiber
fremd sind und auf die man im allgemeinen den Sprachbegriff be-
grenzt.

Diese andere, meist verdunkelte Sprache, die auf der Selbstoffenba-
rung des Lebens beruht, kann man in ihrem Wesen a priori von den
phanomenologischen Eigenschaften des Lebens aus ergreifen, die

353

hittps://dol.org/10.5771/8783485093637-343 - am 25.01.2026, 11:45:00.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jene Weise selbst bilden, wie es in seiner Selbstoffenbarung offenbart.
Denn die Weise, wie das Leben offenbart, ist die Weise, wie es
spricht. In dem MaBe namlich, wie das Wort, welches das Leben
spricht, in seiner Selbstoffenbarung offenbart, ohne sich auflerhalb
seiner in die Differenz einer Welt zu begeben — mithin gegensitzlich
zu jeder anderen Sprache, die sich stets auf einen ihr duBerlichen Re-
ferenten bezieht -, stellt dieses Wort des Lebens jenen auBerordentli-
chen Charakterzug dar, dal es immer nur von sich spricht. Es spricht
nicht von sich wie ein langweiliger Gesprachspartner, der nicht auf-
hort, durch seine Rede hindurch nur sich selbst zu meinen. Das Wort
des Lebens meint gerade nichts — und noch weniger sich selbst sowie
irgendetwas; es trigt in sich keinerlei Intentionalitdt. MuB} sich das
Leben jedoch nicht in seiner Selbstoffenbarung auf sich selbst bezie-
hen, wird man entgegenhalten, wenn es selbst den Gehalt dieser Of-
fenbarung bildet? Macht dieser Selbstbezug nicht auch das Wesen des
Sich aus, welches das Leben erzeugt, indem es sich selbst erzeugt?
Welches Wort sprache das Leben, was bliebe ihm zu sagen, wenn, in
Abwesenheit jedes dufleren Referenten, ihm die Moglichkeit genom-
men wiirde, wenigstens sich selbst zu sagen?

Es ist genau das phdnomenologische Wesen dieses Selbstbezuges,
der in einer radikalen Phinomenologie entscheidend ist. Jeder Bezug,
der sich nicht am Horizont der Welt abhebt und diesen nicht auf seine
Weise manifest werden laBt, schopft seine Moglichkeit im Pathos.
Pathos bezeichnet den Phinomenalisierungsmodus, wonach das Le-
ben sich in seiner urspriinglichen Selbstoffenbarung phdnomenali-
siert; die phinomenologische Materie, aus der diese Selbstgebung be-
steht, sein Fleisch: eine transzendentale und reine Affektivitit, in der
jedes sich-erprobende Erfahren seine konkret-phinomenologische
"Leistung" findet. In diesem Pathos wird das "Wie" seiner Offen-
barung sein Gehalt, sein "Wie und sein "Was". Wenn das Leben ur-
spriinglich von nichts anderem als von seiner eigenen Realitdt ab-
héngt, dann einzig und allein, weil sein Offenbarungsmodus das Pa-
thos ist; jenes vollstindig mit sich selbst beschiftigte Wesen; jene
Fiille eines Fleisches, das in die Selbstaffektion seines Erleidens und
Erfreuens eingetaucht ist. In der Immanenz seines eigenen Pathos ist
diese Realitit des Lebens daher nicht irgendeine beliebige Realitit.
Sie ist alles, auBer irgendein unpersonliches, anonymes, blindes und

354

hittps://dol.org/10.5771/8783485093637-343 - am 25.01.2026, 11:45:00.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stummes Wesen, welches das moderne Denken aus ihr machen wird.
Es tréagt in sich notwendig jenes in seiner pathischen Selbsterzeugung
gezeugte Sich; jenes Sich, welches sich nur im Leben als die eigene
Offenbarung dieses Lebens an sich offenbart — als sein Logos.

Was dieser ist, das heilt das Wort des Lebens, erblicken wir dem-
nach in aller Strenge. Der Ohnmacht des Wortes der Welt, das nicht
in der Lage ist, die Realitét zu setzen, von dem es spricht, und daher
gezwungen ist, sie als eine geheimnisvolle Existenz zu finden, die ihm
vorausgeht und ihm nichts schuldet, setzt das Wort des Lebens seine
Ubermachtigkeit entgegen, namlich jene Ubermichtigkeit, die Reali-
tdt zu erzeugen, von der es spricht. Es verhilt sich nicht so, daB es
diese "erschafft", denn jede Schopfung ist die einer Welt, in dessen
Erscheinen alles entwirklicht wird, was sie zeigt. Das Wort des Le-
bens erzeugt die Realitit in dem Mafe, wie es in der Weise des Le-
bens offenbart — jenes Lebens, das seine eigene Realitit erzeugt, in-
dem es sich in dem Sich selbsterprobend erfihrt, in dem es sich
selbstoffenbart. Somit offenbart das Wort des Lebens zugleich die
Realitit des Lebens und das Sich, ohne welches keinerlei Leben le-
bendig wire. In dieser zweifachen Offenbarung besteht das Unge-
dachte unserer hochsten phanomenologischen Bedingung, namlich
Lebendige im Leben zu sein. Mit der phanomenologischen Definition
des "Wortes"® verbindet sich eine Konstellation von Problemen, fiir
die sich nunmehr Antworten herausgeformt haben: Wie spricht dieses
Wort? Was sagt es? Es spricht als das Leben. Was es sagt, ist es
selbst. Aber zu wem spricht es? Dies ist eine unabweisbare Frage,
wenn jede Sprache sich an jemanden wendet und nur als solche einen
Sinn ergibt. Es ist Heideggers Verdienst, einen Sachverhalt in seiner
Radikalitit bemerkt zu haben, der selbstverstindlich erscheint. Fiir
den Autor von Unterwegs zur Sprache handelt es sich um ein Wort,
das schon iiberall anwesend ist — sich gibt und sich von sich aus sagt,
uns anspricht und uns so erlaubt, unsererseits zu sprechen. Dieser
Vorrang des Wortes iiber das menschliche Sprechen bestimmt deren
Bezug und macht aus dem Menschen, was er ist, denn dieser wird
durch das Wort "in [sein] Wesen eingebracht".’

Und zwar phianomenologisch — denn wenn es das Erscheinen ist,
das spricht, indem es zeigt, dann ist, wer dessen Wort horen kann,
derjenige, der dem Sichzeigen dieses Erscheinens erdffnet, durch

355

hittps://dol.org/10.5771/8783485093637-343 - am 25.01.2026, 11:45:00.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diese Er6ffnung bestimmt ist, da er nichts anderes als sie ist. Aber wer
ist dieser Vernehmende? Wie und warum ist er ein Sich— ein unzu-
riickfiihrbar singulidres, immer das meine? Beschreibt man das "Wort"
vom anonymen "Ereignis" einer reinen AuBenheit her, so 1dBt sich
sehr wohl abstrakt irgendeine Instanz durch ihre Eroffnung fiir ein
solches Ereignis definieren. Aber wie kann man iibersehen, daB3 etwas
wie ein tatsichliches Sich hier einfach nach Art des Gemeinsinnes
vorausgesetzt wird, wenn gilt, daB8 die Moglichkeit eines solchen Sich
und damit jedes denkbare "Ich" — wenn das Wesen der Selbstheit,
welches unter jeder Form von AuBenheit vernichtet wird, nirgendwo
anders seine Geburt hat als dort, wo das Leben sich durch seine
Selbsterprobung im Pathos seiner Selbstoffenbarung selbst erzeugt?
Nur auf diese Weise spricht das urspriingliche "Wort", das allen Din-
gen vorausliegt, nicht zu tauben Ohren und gibt es in der Tat jeman-
den, um es zu héren, namlich denjenigen, dem dieses Wort verliehen
hat, ein "Sich" zu sein, das sich selbst in der Selbstgebung des Wortes
an sich selbst gegeben ist — ein im "Leben" lebendiges Sich.

Was dieses urspriingliche Wort des Lebens jedem Lebendigen sagt,
ist daher sein eigenes Leben. Somit ist es auch moglich, dieses Wort
in jedem Lebendigen oder in jeder Modalitét seines Lebens wiederzu-
erkennen. Betrachten wir das Leiden, das ich erfahre. Es sagt zum
Beispiel nicht: "Ich leide, jemand ist schuld", indem es dem Denken
die Aufgabe iiberldBt, im Nachhinein zu dem, was es erfihrt, irgend-
eine Ursache oder Betrachtung dieser Art hinzuzufiigen. Was das
Leiden in seiner Nacktheit, in seiner Naivitit, in seiner volligen Be-
raubung, in seiner rein sich-erprobenden Erfahrung sagt, ist es selbst
und nichts anderes. Aber es sagt dies ebenfalls nicht — es sagt sich
selbst nicht, indem es wenigstens "ich leide" sagte, wobei es die Be-
deutung "Leiden" formte, deren Verkniipfung mit der Bedeutung
"Ich" die Substanz seines gesprochenen Wortes bildete. Wire es so,
dann hitte auf diese Weise die intentionale Sprache, um zu wissen,
was das Leiden sagt, zundchst ihre Bedeutungen hervorbringen miis-
sen, so daf} auf diese Weise gleichfalls das Sagen des Leidens, weil es
aus jenen Bedeutungen bestiinde, selbst etwas Ideales wire. Aber das
Leiden ist in sich nichts Ideales. Wenn es uns sagt, was es uns sagt,
ohne zu irgendeinem Augenblick zur Sprache der Menschen Zuflucht
zu nehmen, so muf} in der Tat gefragt werden: Wie sagt das Leiden

356

hittps://dol.org/10.5771/8783485093637-343 - am 25.01.2026, 11:45:00.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

es? Im Leiden und durch dasselbe. Aus diesem Grunde ist das Leiden
ein Wort, ist es es selbst, das in seinem Sagen spricht, denn im Fleisch
seines Leidens und durch dieses Fleisch geschieht die Offenbarung
dessen, was es uns auf diese Weise sagt — so dafl das uns Gesagte es
selbst ist: dieses leidende Fleisch und nichts anderes. Zugleich mit
diesem Wort des Leidens, das nur ein Beispiel ist, stehen jene Worte
von unendlicher Zahl vor uns, die ihr Sagen in den an Zahl unendli-
chen Modalitidten der Leben der zahlreichen Lebendigen schopfen —
jene "Sprache des wirklichen Lebens" nach dem Ausdruck von Marx,
ohne die es keine andere Sprache gébe. Denn letztere bedeutet immer
nur leermeinend und nachtréglich die ersten Epiphanien unseres Flei-
sches, das heiflit jene Sprache des wirklichen Lebens, ohne die kei-
nerlei Wort irgendeiner Art jemals spréche.

Sobald wir fragen, wie das Leiden spricht, ahnen wir unausweich-
lich, daB es uns mehr sagt, als nur sein eigenes leidendes Fleisch. Dafs
es sich uns sagt, kommt zu letzterem hinzu, und zwar als das, was
dieses leidende Fleisch moglich macht. Denn niemals ereignet sich
irgendein Leiden, ohne jemands Leiden zu sein. Dal} es im Gegenteil
in sich das Sich tragt, welches es leidet, verpflichtet dazu, nochmals
das "Wie" in Betracht zu ziehen, demzufolge dieses Leiden spricht. Es
spricht nicht durch sich selbst, wenn gilt, da} seine eigene Offenba-
rung nicht von ihm abhéngt. Es geschieht nur in der Selbstgebung des
Lebens, sofern sich diese vollzieht, daB} jedes Leiden sich selbsterpro-
bend in seinem eigenen Sich erféhrt, aber zuvor noch in jenem ur-
spriinglichen Sich, welches das absolute Leben in seiner ihm zukom-
menden Selbstoffenbarung erzeugt. Auf diese Weise hat das Leben im
SchoB dieses Leidens selbst schon anders gesprochen — in einem élte-
ren Leiden, welches jenes Leiden ist, in dem es sich selbst im ProzeB
seines Selbstereignisses umschlingt, in der Liebe und im freudigen
Besitz seiner selbst. Dieses Leiden wohnt jeder Lebensmodalitit inne,
sei sie Leid oder Freude, denn in jeder Modalitit ist es dieses Leiden,
welches letztere an sie selbst gibt, insofern sich in ihm, in seinem
urspriinglichen Pathos, das absolute Leben an sich selbst gibt.

In dem Mafe, wie sich das Wort des "Lebens" in jedem Lebendi-
gen selbstoffenbart, indem es diesen an ihn selbst gibt, spricht es in
ihm. Es spricht zu ihm nicht als zu einem Sein der Begegnung, das
keinerlei Mittel hitte, es zu vernehmen, sondern als zu demjenigen,

357

hittps://dol.org/10.5771/8783485093637-343 - am 25.01.2026, 11:45:00.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den es in seiner eigenen Erzeugung gezeugt hat. Indem es sich selbst-
erprobend erfahrt, und welches auch immer die Geschehnisse dieser
Selbsterprobung seien — es ist dieses "Wort" des Lebens, das jeder
Lebendige hort. Im ersten Erzittern seines eigenen Lebens hat er es
vernommen, als er sich selbst zum erstenmal selbsterprobend erfuhr —
jenes Wort, dessen Selbstumschlingung als Wort jeden Lebendigen
mit ihm selbst im Hervortreten seines Sich selber verband, und dies
fiir immer. Somit ist die Moglichkeit, das "Wort" des Lebens zu ver-
nehmen, fiir jedes lebendige Sich dessen Geburt, seiner Bedingung als
Kind des Lebens, mitwesenhaft. Fiir immer vernehme ich das Ge-
rdusch meiner Geburt. Das Gerdusch meiner Geburt ist das Gerdusch
des "Lebens", das unzerbrechliche Schweigen, in dem das "Wort" des
Lebens nicht authort, mir mein eigenes Leben sprechend zu sagen.
Wenn ich das "Wort" vernehme, das in meinem eigenen Leben
spricht, hort es darin nicht auf, mir sprechend das "Wort" des Lebens
zZu sagen.

4. Materiale Phdnomenologie und Erneuerung
der Sprachproblematik

Fassen wir zusammen: Die Erneuerung der Frage der Sprache, die
sich aus ihrer Verbindung mit der Frage nach der Phdnomenalitit
ergibt, umfaft zwei aufeinander folgende Phasen. Wird in der ersten
die Sprache noch weiterhin als ein autonomes Vermogen verstanden,
so findet sich die Gesamtheit ihrer Charaktere von denen des Erschei-
nens aus begriindet, in dem die Sprache zuvor sehen lassen muf3, wor-
iiber sie spricht — ihr Wort besteht dann in diesem Sehenlassen als
solchem. Solange allerdings dieses Erscheinen dasjenige der Welt ist,
bleibt die phinomenologische Bestimmung der Sprache in den un-
iiberschreitbaren Grenzen gefangen, die dem Begriff der Phanomena-
litat seit dem griechischen Denken zugewiesen sind. Innerhalb dieser
Grenzen kann die Erneuerung der Frage der Sprache nur eine schein-
bare sein. Man sieht dies sehr gut in den Arbeiten von A. Kojéve, die
das franzgsische Denken — sei es philosophisch, psychoanalytisch,
literarisch, linguistisch, anthropologisch und so weiter — in der zwei-
ten Hilfte dieses Jahrhunderts kennzeichnen wird. Vom jungen Hegel
bis zu Heidegger, wie Kojéve dies in der von ihm gewagten Synthese

358

hittps://dol.org/10.5771/8783485093637-343 - am 25.01.2026, 11:45:00.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

deutlich macht, ist es dieselbe Voraussetzung der Sprache als Negati-
on, Negativitit, Verzicht und Verlust der Realitit, die iiberall das
Reich ihrer Todesfaszination ausbreitet.® Wenn die héchste Mog-
lichkeit des Logos in der reinen Phanomenalitit beruht, kann allein
das Erfassen derselben in ihrem Ursprungsmodus der Phanomenali-
sierung die Umwalzung unseres Verstdndnisses der Sprache bedeuten.
Zur Frage wird dann ein anderes Wort, das anders spricht, etwas an-
deres sagt, es demjenigen sagt, den es in seinem Wort selbst erzeugt
und der in ihm die Bedingung als Lebendiger schopft, der nie von
diesem Wort getrennt ist und es nicht sein kann. Wort des Lebens und
nicht des Todes. Wahrhaftiges Wort, wo die Realitdt gesagt wird,
welche die Differenz, die Indifferenz, die Liige und die Vernichtung
nicht kennt. Alle traditionellerweise durch das Denken der Welt der
Sprache verliehenen Charaktere erleiden Schiffbruch. Damit tritt eine
Gesamtheit von génzlich neuen Problemen auf. Beschrianken wir uns
hier auf einige programmatische Hinweise:

1. Der radikale Gegensatz, der die Sprache des Lebens von der
Sprache der Welt trennt, schliefit ihren Bezug nicht aus. Im Gegenteil,
denn dieser Bezug besteht darin, da} erstere die zweite begriindet, die
ohne jene nicht moglich wire. Von diesem Bezug konnen wir uns
eine Idee a priori bilden, wenn wir die Voraussetzung einer Phéno-
menologie der Sprache nicht aus dem Blick verlieren. Insofern die
Sprache der Welt auf dem Erscheinen der Welt beruht, in dem sie uns
alles zeigt, was sie uns sagt, wiahrend auf derselben Weise das Wort
des Lebens der Logos (Verbe) ist, das urspriingliche Sich, in dem das
Leben sich an sich selbst offenbart — wird dann nicht evident, daB} der
Bezug der beiden Sprachen den Bezug der beiden Phinomenalisie-
rungsmodi der Phdnomenalitit in sich birgt und nur von diesem letzte-
ren her verstanden werden kann? Beschrianken wir uns hier auf eine
einzelne Formulierung dieses gewaltigen Problems: Jede sprachliche
Intentionalitit, die eine transzendente Bedeutung meint, kann sich auf
diese nur unter der Bedingung beziehen, da} sie bereits von sich
selbst in der Selbstgebung des Pathos Besitz ergriffen hat, die aus ihr
ein Leben macht. Auf diese Weise setzt sie zugleich mit dem Sehen-
lassen, das ihr eigen ist, jene urspriingliche Offenbarung voraus, in
der es weder Intentionalitdt noch Sehen gibt — in der niemals etwas
gesehen wird.

359

hittps://dol.org/10.5771/8783485093637-343 - am 25.01.2026, 11:45:00.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Ein "Beispiel" soll die Wichtigkeit dieses begriindenden Bezugs
zwischen den beiden Sprache unterstreichen. Wenn Marx erklrt, daB3
"die Ideologie die Sprache des wirklichen Lebens ist", so will er kei-
neswegs dieses Leben — den Hunger, die Kilte, die Anstrengung, das
Leiden — auf den Diskurs der Ideologie reduzieren. Ganz im Gegenteil
behauptet er, dal dieser Diskurs einer anderen Ordnung angehort,
irreell wie die Bedeutungen ist, aus denen er besteht, aber daf} diese
Unverstiandlichkeit innerhalb der Ordnung, welche die seine ist, sich
durch ihre Referenz auf die zahlreichen Lebensmodalititen der "le-
bendigen Individuen" erklirt.’

3. Von der intentionalen Beziehung des Lebens auf die noemati-
schen Bedeutungen, in denen es dem Leben immer gestattet ist, sich
selbst zu bedeuten, mul} sorgfiltig die immanente Beziehung des Le-
bens zu dem unterschieden werden, was man &quivok seine "Aus-
driicke" nennt. Der Schrei des Leidens ist ein Ausdruck des Lebens,
der ginzlich von einer sprachlichen Aussage wie "es tut mir weh"
verschieden ist. Die Aussage ist eine noematische Irrealitit, die der
Realitdt des Schmerzes gegeniiber, die sie bedeutet, fremd ist. Der
Schrei hingegen gehort zur Immanenz des Lebens als eine seiner Mo-
dalitdten, und zwar in gleicher Hinsicht wie das Leiden, das er in sich
tragt. Gewif kann die Zugehorigkeit des Schreies zum Leben nur er-
kannt werden, sofern er in seiner subjektiven AuBerung erfaBt wird,
namlich als ein Akt der Lautgebung durch den lebendigen Leib, der
den phdanomenologischen Status des Lebens besitzt — und nicht als ein
Verhalten des objektiven Korpers, der sich uns in der Welt entdeckt.

Horen wir jedoch diesen Schrei nicht in der Welt wie ein anderes
Gerdusch widerhallen, etwa nach der Weise einer Aussage, die von
einem zornigen Lehrer einem widerspenstigen Schiiler entgegenge-
bracht wiirde? Aber der Schrei des Leidens spricht nicht so: Er
spricht in seinem eigenen Pathos und durch dieses, sein Wort ist das
Wort des Lebens. Wenn wir den Schrei ebenfalls wie einen Laut ho-
ren, der in der Nihe oder Ferne eines "Auflen" widerhallt, so ge-
schieht dies nur aufgrund der Dualitit des Erscheinens: Weil sich der
urspriinglichen Offenbarung des Leidens — das gegen sich selbst in
seinem pathischen Fleisch erdriickt ist und weiterhin in diesem Pathos
sich bemiiht, sich durch seinen Schrei zu befreien — in der Aullenheit
der Welt das Gerdusch hinzufiigt, dem sich unsere Leiblichkeit beim

360

hittps://dol.org/10.5771/8783485093637-343 - am 25.01.2026, 11:45:00.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Horen 6ffnet. Wenn zwei Worte in ein und demselben, im einfachsten
Schrei sprechen, dann deshalb, weil die Philosophie der Sprache auf
eine Phanomenologie verweist, deren radikale Voraussetzung die
Doppelheit des Erscheinens ist und nur von dieser her méglich bleibt.

4. Die Analyse des Wortes des Lebens, das in seinem Pathos
spricht, ruft noch andere Probleme hervor. Wir sagen, daf} dieses
Wort das urspriingliche Wort ist, aber was hier "Ursprung " heifit,
muf} genauer gefafit werden. In einer Hinsicht ist das Wort des Lei-
dens der Ursprung des Schreies, der aus ihm hervorgeht und in bezug
auf dieses Leiden sekundar ist, selbst wenn sein Hervorgehen demsel-
ben phinomenologischen Medium angehort wie das Leiden, im vor-
liegenden Fall dem Medium des lebendigen Leibes. Aber wie wir
nahelegten, hat das Leiden selbst nichts Urspriingliches. Es hat sich
nicht selbst in sein pathisches Fleisch verfiigt. In dieser Hinsicht ist
das Leiden fiir unser Menschenleben charakteristisch. Dieses ist ein
endliches Leben, welches niemals anders als in der Selbstgebung des
absoluten Lebens sich selbst gegeben ist, ebenso wie jedes menschli-
che Sich nur in der urspriinglichen Selbstheit des "Ersten Sich" — des
Wortes (Verbe) des Lebens — mit sich selbst verbunden ist.

Aus diesem Grunde sprechen das Wort des Lebens und das Wort
des Menschen auf zwei verschiedene Weisen. Wiahrend das zweite
nicht in der Lage ist, die Realitdt des von ihm Gesagten zu erzeugen;
das Wort des Leidens nicht imstande ist, das Leiden hervorzubringen,
sondern dieses im Gegenteil voraussetzt, so daB} unser Leben sich uns
stets als das sagt, was wir in einer Passion stirker als dieses Wort
ertragen, selbst wenn es deren Gewebe bildet — so hort das Wort des
Lebens seinerseits nicht auf, sich selbst im ProzeB der Selbstzeugung
dieses "Lebens" zu erzeugen, insofern es sich in diesem Prozefl an
sich selbst offenbart. Somit hort dieses Wort nicht auf, sich das Leben
zu sagen, bevor es dieses jedem Lebendigen sagt. Wenn wir — dem
berithmten Johannesprolog folgend — die abgriindige Behauptung in
Betracht ziehen, wonach "das Wort Fleisch geworden ist" (1, 14), das
heilt Mensch, eine einzige Person in Christus, so wird jene erstaunli-
che Tatsache verstindlich, dal Christus zweierlei Worte hat: Einer-
seits jenes eines endlichen Lebens, das etwa seine Miidigkeit aus-
spricht oder der Samariterin sagt: "Gib mir zu trinken", sowie ande-
rerseits jenes des Wortes (Verbe), in dem sich das absolute Leben mit

361

hittps://dol.org/10.5771/8783485093637-343 - am 25.01.2026, 11:45:00.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

seinen radikal-phanomenologischen Bestimmungen an sich selbst aus-
sagt: "Vor Abraham, Ich .. ." — "Ich . .. die Wahrheit, das Leben"."

5. Wenn wir die Untersuchung dieser beiden Worte weiterverfol-
gen: des Wortes Jesu als Menschen, der nach einem Ruhekissen ver-
langt, um seinen Kopf darauf zu legen; der iiber den Tod eines Freun-
des oder iiber Jerusalem weint, dessen Zerstérung er durch die Zeit
hindurch kommen sieht; das Wort des Logos andererseits, das sein
Wort-sein (Verbe) aussagt, so begegnen wir neuen Schwierigkeiten.
In Christus sind die beiden Worte Worte des Lebens — sie sagen zum
einen die Leiden, die Klage, schlieBlich die Verzweiflung eines Men-
schen, der sich auf die Qual eines schindlichen Todes zubewegt; zum
anderen die ewige Erzeugung des Lebens im Wort (Verbe); den Bezug
gegenseitig-phdnomenologischer Innerlichkeit, der sie verbindet: den
Bezug zwischen dem "Leben" und dem "Lebendigen", zwischen Vater
und Sohn: "Weiflt du nicht, daB ich im Vater bin und daB der Vater in
mir ist?" (Joh 14, 10)

In der Heiligen Schrift konnen diese beiden Worte, so wesentlich
sie auch sind — und insbesondere das zweite -, jedoch keinen anderen
Status als den des "Wortes der Welt" in dem Sinne beanspruchen, den
wir analysiert haben: Es sind Aussagen, Verkniipfungen von Bedeu-
tungen, die jeweils bestimmte Realititen meinen, wobei sich uns Be-
deutungen und "Realitdten" im Erscheinen der Welt entdecken. Diese
Aussagen werden im Neuen Testament durch mehrere Arten von
Sprachen formuliert. Da sind zunichst die Evangelisten, welche von
der Geschichte Jesu sowie von den Hauptereignissen und Personen
berichten, die mit dieser Geschichte in Verbindung stehen. Jedoch
sind diese Erzdhlungen, welche den Text des Neuen Testaments bil-
den, auch mit Anfiihrungszeichen durchzogen. Dann sind es die
Worte Christi selber, die wir héren, und wenn Christus das Wort ist,
sind es Gottes Worte. Selbst wenn Christus von sich selber spricht
und von seinem eigenen Wort-sein, so sind diese Worte an die Men-
schen in jener Sprache gerichtet, derer sie sich bedienen, um einander
mitzuteilen — in der Sprache der Welt, deren ganz entscheidender
Charakterzug, wie wir gesehen haben, ihr ontologischer Mangel ist.
Wie wiren folglich die Texte des Evangeliums, obwohl sie sich als
von unmittelbaren Zeugen geschrieben ausgeben, beziehungsweise
durch deren Schiiler, in der Lage, die Wahrheit des darin Berichteten

362

hittps://dol.org/10.5771/8783485093637-343 - am 25.01.2026, 11:45:00.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu beweisen? DabB jene Personen, die fiir uns im Dunkel der Zeit ver-
loren sind, wirklich existiert und die Wunder tatsichlich stattgefunden
haben? Daf} Christus wahrhaftig jene auBerordentlichen Worte ver-
kiindet hat? Aber es wiegt noch etwas anderes weit schwerer, denn
diese Worte — vorausgesetzt, sie wurden wirklich formuliert — gehdren
weiterhin zu einer Sprache, wie wir sagen, die nicht imstande ist, die
Realitdt des von ihr Gesagten durch sie selbst zu setzen. Wie bewiese
das entscheidendste Wort — "Ich bin die Wahrheit ..." — seine Wahr-
haftigkeit, da8 ndmlich, wer es ausgesprochen hat, er selber, in seiner
Person, die Selbstoffenbarung des absoluten Lebens Gottes, sein
Wort, ist?

Es gibt keinerlei Antwort auf diese Fragen, solange wir von der
Voraussetzung eingeschlossen bleiben, es sei die Sprache, welche uns
den Zugang zur Realitit gibe. Jene Sprache, wie wir sie seit jeher
verstehen: Der griechische Logos, das Erscheinen der Welt, in dem
sich alles zeigt, was diese Sprache uns sagt— in dem sich niemals
irgendein Leben zeigt. Wo und wie gelangen wir aber zu diesem Le-
ben? Dort, wo dieses Leben sich in sich ereignet sowie auf jene Wei-
se, wie dies geschieht: in seinem "Wort". In dem ProzeB ohne Alter,
in dem es uns mit uns selbst in unserem "Sich" verbunden hat, indem
es sich an sich selbst in seinem Wort (Verbe) gibt. Das Wort, das all
dies tut, all dies sagt, ist das Wort, welches in uns spricht, indem es
uns selbst erzeugt, indem es uns an uns selbst in seiner eigenen
Selbstoffenbarung offenbart — es ist das "Wort des Lebens". Die
Texte der Heiligen Schrift aber? Woher kommen diese eigenartigen
Bedeutungen, die in sich nicht die Realitit des von ihnen Bezeichne-
ten tragen, so wie sie auch nicht imstande sind, diese Realitit aufler-
halb derselben zu "erschaffen"? Welches Wort hat sie eingegeben?
Und was sagen sie vor allem? Sie sagen, da3 wir Kinder, S6hne, sind:
Daf3 wir uns selbst in jenem Sich gegeben wurden, das wir fiir immer
sind, und zwar in dem ProzeB, durch den das absolute Leben sich an
sich selbst in seinem Wort (Verbe) gegeben hat. Sie sagen jenes, des-
sen Wahrheit von den Bedeutungen, die der Realitit gegeniiber fremd
sind, nicht begriindet werden konnte. Aber was sie sagen, darin be-
steht, was wir sind. Das Wort, welches diese Bedeutungen in einem
Menschenwort gebildet und diese Texte eingegeben hat, ist das "Wort
des Lebens", das in uns spricht, uns in unserer Bedingung als "Leben-

363

hittps://dol.org/10.5771/8783485093637-343 - am 25.01.2026, 11:45:00.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dige" erzeugt hat. Somit vernehmen wir es sozusagen zweimal und
konnen es verstehen. Wir verstehen das Wort der Heiligen Schrift in
dem MalBe, wie sich in uns das Wort selbsthort, das uns ins "Leben"
eingesetzt hat.

Die materiale Phanomenologie, welche unserer Sprachkonzeption
einen ginzlich neuen Unterbau liefert, betrifft nicht nur das metaphy-
sische Geschick des Menschen. Oder nichts entgeht diesem Geschick,
wenn man solche Formulierung vorzieht. Weil das "Wort des Lebens"
in seiner Selbstoffenbarung besteht, spricht es iiberall, wo es Leben
gibt, in dessen elementarsten Modalititen. So im kleinsten Schmerz,
in dem Descartes den Prototyp der cogitatio erblickte und daher un-
tersagte, ihn in die Welt hinein zu verlegen, das heifit, in den ausge-
dehnten Korper zu verlagern. Die ausschlieBliche Beriicksichtigung
des letzteren durch das moderne Denken, wie es sich seit Galilei ent-
wickelt hat, versperrt uns den Zugang zum wahrhaftigen Korper als
Leib und hindert uns daran zu begreifen, daB auch dieser ein Wort
hat — das Wort des Lebens, das in jedem lebendigen Leib spricht. Mit
dieser Sprache des Leibes, namlich den spontanen Gesten, welche die
alltiagliche Existenz begleiten: des Tanzes, der Mimik, des Sports und
so weiter, eroffnet sich vor uns ein immenser Bereich. Es wire ein
Irrtum zu glauben, dafl der Ausdruck "Sprache" hier nur eine Meta-
pher wire: Eine ausgestreckte Faust, sich 6ffnende Arme, haben zu
gleichem Recht eine so unmittelbare Bedeutung wie das Wort (mot).
Man sieht dies an der Sprache, mit der wir zu den Tieren sprechen
und wo jede intellektuelle Bedeutung ausgeschlossen ist. Wie bei der
alltaglichen Sprache verweist das Verstindnis dieser komplexen
Sprache auf einen phanomenologischen Unterbau, denn ihre Komple-
xitdt hangt gerade von der Tatsache ab, daB sie beispielsweise als
Sprache des Korper-Leibes sowohl das Erscheinen der Welt beinhal-
tet — wo der Korper ein Objekt ist — wie das pathische Fleisch unserer
lebendigen Leiblichkeit. Weil die Analyse dieser Sprache die Dualitit
des Erscheinens in Anspruch nimmt, wiirde sie zu jenen Problemen
zuriickfiihren, die bereits angesprochen wurden. Es handelt sich letzt-
endlich darum, die Illusion der gewdhnlichen Sprache einzuschrin-
ken, derzufolge die von ihr mitgefiihrten Bedeutungen — welche es
auch seien, begriffliche oder praktische — ausschlieBlich der Welt ent-
stammten und in dieser eine ausreichende Erklarung fanden.

364

hittps://dol.org/10.5771/8783485093637-343 - am 25.01.2026, 11:45:00.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie weit sich der Bereich der pathischen Sprache erstreckt, davon
kénnen wir hier nur eine Idee durch die Bemerkung vermitteln, daf3
die Okonomie zum Beispiel auf nicht-metaphorische Weise als eine
Sprache verstanden werden kann. Die "Objekte", welche sie manipu-
liert — die "Arbeit", von der die Okonomen sprechen und von ihnen
auf ein kalkuliertes Objekt reduziert wird; die Verbrauchsgiiter, der
Gebrauchswert, das Geld, der Preis, das Kapital, die zahlreichen Pro-
fit- wie Zinssétze und so weiter -, sind dies nicht gerade Objekte, Pa-
rameter, deren Definition und Analyse von einer ihrerseits objektiven
Wissenschaft abhdngen und deren "Evidenzen" sich insgesamt einsei-
tig am Horizont einer Welt abheben? Aber wenn solche Objekte, wie
Marx es begriindet hat, immer nur Produkte oder Substitute einer
Handlung des Lebens und subjektiv wie diese sind, mithin einer lei-
denden Anstrengung der Menschen entstammen — ihrer "subjektiven
Arbeitskraft", der "lebendigen Arbeit", wie es unabléssig seine Spit-
manuskripte wiederholen -, dann muBl die Bedeutung dieser Sprache
der Okonomie bei einem anfinglichen "Wort", bei demjenigen des
"Lebens" nachgefragt werden, ebenso wie die Fihigkeit der Okono-
mie, die Realitit zu sagen, oder deren Entstellung— eine maBlose
Ideologie — zu sein."!

Nicht nur die Okonomie, sondern jede Kulturform miiite zum Ge-
genstand einer Befragung hinsichtlich ihrer Beriicksichtigung als
Sprache werden. Betrachten wir die Malerei. Zeigt sie uns nicht die
Welt mit allem, was diese bevolkert? Wenn die Malerei dies zeigt,
sagt sie es nicht auf ihre Weise? Aber was zeigt sich genau: Seiende
oder deren Sehenlassen (zum Beispiel der Raum, die Raumgebung,
die Perspektive und so weiter)? Eher als einzelne Gegenstinde, deren
Weise zu erscheinen? Das Licht eher, als was es erhellt? Jede groBle
Malerei stellt diese Frage neu. Was stellen die letzten Werke Turners
dar, jene Parks in der Morgenddmmerung, die auf Strande von blen-
dender Weile reduziert sind — ebenfalls nicht Gegenstdnde im eigent-
lichen Sinne, sondern deren Hervorbrechen; ihre Aufhebung in eben
diesem Hervorbrechen selbst? Ist hier die Sprache der Malerei nicht
dieselbe wie jene, die Heidegger dem Dichter leiht: Der auf das Sei-
ende verzichtet hat, um dessen Anwesen zu sagen? — Wenn jedoch
eine materiale Phdnomenologie die Malerei auf deren phdanomenolo-
gischen Unterbau hin befragt, den sie fiir sich eigens thematisiert,

365

hittps://dol.org/10.5771/8783485093637-343 - am 25.01.2026, 11:45:00.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dann teilt sich die Frage hinsichtlich dessen, was sie zu sehen geben
und zu sagen sich bemiiht. Weil jedes Wort ebenfalls — sowie zu-
nédchst — ein solches des "Lebens" ist, muf} die Malerei das Unsichtba-
re malen. Dies war die umstiirzende Intuition Kandinskys.

DaB sie heute noch so verstanden wird, als sei sie auf den Bereich
der abstrakten Malerei begrenzt, deren Aufkommen sie markiert, ver-
hindert nicht, daB sie in Wirklichkeit jede mogliche Malerei betrifft,
die archaischste wie die klassischste. Und dies aus Wesensgriinden:
Weil die Grundelemente, aus der jede Malerei besteht, namlich Farbe
und Form, die eine wie die andere, ihre urspriinglich-phdnomenolo-
gische Materie im Leben schopfen. Erstere betrifft dies als reinen
Eindruck (deren iiber den Gegenstand ausgebreitete Farbe, die "noe-
matische Farbe", nur eine Projektion ist). Die zweite in dem Malfe,
wie eine Form immer nur die Linie einer Kraft ist, die wie diese ihre
Ursprungsstitte im Leben hat und darin ihre pathische Dynamik
schopft, ohne welche es weder Kraft noch Form géibe.12 Und was
bleibt von der Musik zu sagen: Ist sie nicht der unmittelbare Ausdruck
des Pathos in dem Sinne, wie es ein Schrei fiir ein Leiden sein kann?
Aber es sind nicht nur die héheren Formen der Kultur, die ebenso
viele Veranschaulichungen ihrer tiefen Natur darstellen. Bereits in
ihren Elementarschichten, durch die verschiedenen Existenzmodi wie
Kiiche, Arbeit, Ruhe, Erotik, Beziehung zu anderen, zu den Lebendi-
gen wie Toten im allgemeinen hindurch: Ist das dabei jeweils Gesagte
nicht eine Weise, wie sich das Leben sich selbst in jedem Lebendigen
sagt — eine Modalitdt seines Wortes?

Was schlieBlich die Welt selber betrifft — wire es so paradox, in ihr
ebenfalls ein Wort des Lebens zu sehen? Ist ihr ekstatisches Erschei-
nen jedoch nicht der phianomenologische Untergrund einer ganz ande-
ren Sprache? Haben wir nicht gezeigt, daB8 diese aufgrund ihrer Diffe-
renz wie Indifferenz gegeniiber all dem von ihr Gesagten prinzipiell
nicht imstande ist, dessen Realitdt zu schaffen? Aber damit wird gera-
de diese Realitdt zum Problem, wenn das Entbergen der Welt niemals
von dem in ihr Entborgenen Rechenschaft ablegt — von dessen Gehalt.
Wir stellten die Frage: Und wenn dieser Gehalt keine andere Herkunft
als das "Leben" hitte? Einerseits zeigen sich die Handlung, die Ge-
samtheit der subjektiven Titigkeiten der Menschen, der lebendige
Leib, welcher deren Sitz ist, in der Welt unter dem Schein duBerer

366

hittps://dol.org/10.5771/8783485093637-343 - am 25.01.2026, 11:45:00.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verhaltensweisen: In ihm verbirgt sich das Leben, ohne jedoch aufzu-
héren, ihre einzige Realitdt zu bilden. Andererseits verdankt sich die-
ser Schein noch dem Leben, das zu sein, was er ist: Diese Farben,
Tone, Gerdusche, Geschmacksempfindungen, die man von der Natur
nicht losreiflen kann, wie Galilei es wollte; es sei denn, man tibergibt
sie ihrer urspriinglichen Realitit, ihrer impressionalen Selbstoffenba-
rung im Pathos des Lebens. Lebenswelt in einem radikalen Sinne, in
der nochmals das Leben spricht: in ihr, wo auf geheime Weise die
Sprache des Lebens spricht. Coeli enarrant gloriam Dei. Die Welt ist
das Wort Gottes.

Scheiden wir eine letzte Illusion aus, die aus der materialen Phi-
nomenologie selber entstehen kénnte. Indem sie das traditionelle
Sprachverstindnis umstiirzt, entdeckt die materiale Phidnomenologie,
wie wir sagten, ein dlteres "Wort": schweigend, von den Menschen
ignoriert, vom Gerdusch ihrer Stimmen iiberdeckt — das Wort des
"Lebens", das sich selbst in seiner pathischen Selbsttoffenbarung sagt,
in sich selbst sein eigenes Wort (Verbe) ist. Als ob es sich nicht selber
sagte, als ob es nicht sein eigenes Wort (Verbe) wire, gibt sich die
klassische Phinomenologie die Aufgabe, dieses Leben zu finden,
indem sie die transzendentale Reflexion sowie die phanomenologi-
sche Reduktion vollzieht und sich dieses Leben in solcher Reflexion
gegeniiberstellt, wobei sie dieses Leben aus ihm selbst herausversetzt
und es zu sehen gibt — sich zum "Zuschauer" desselben macht. Dieser
Gegensinn wird bis an seine Grenzen getricben, wenn E. Fink"
schreibt:

Im Vollzug der phdnomenologischen Reduktion tritt das transzendentale
Leben, im Produzieren des Zuschauers, aufer sich, spaltet sich selbst, ent-
zweit sich. Diese Entzweiung aber ist die Bedingung der Moglichkeit des Zu-
sich-selbst-Kommens der transzendentalen Subjektivitit.

Die materiale Phanomenologie entdeckt weder das Leben noch offen-
bart sie es. Sich das Leben in diesem selbst ereignen zu lassen, ist
eine weit iiber ihre Krifte hinausgehende Aufgabe; um diese zu er-
fiilllen, kommt die Philosophie wahrhaftig zu spat. Immer schon sind
wir im Leben; immer schon hat es sich uns gegeben, indem es uns im
Pathos seines "Wortes" an uns selbst gibt. Wozu dient daher die Pha-
nomenologie? Das Leben nachtréglich zu denken, es sich vorzustel-
len — dieses Vermogen, welches wir ebenfalls empfangen haben, iibt

367

hittps://dol.org/10.5771/8783485093637-343 - am 25.01.2026, 11:45:00.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die materiale Phinomenologie in aller Klarsicht aus. Sie ist somit
imstande, die phanomenologische Methode zu griinden, indem sie zu
deren radikaler Kritik schreitet. Husserl wollte das Leben in einer
apodiktischen Evidenz "sehen und fassen". Aber leider gibt es kei-
nerlei mégliche Evidenz der transzendentalen Subjektivitdt, weil sich
in der Kluft eines "AuBlen", in der Sprache der Welt, jedes Leben
verfliichtigt. Angesichts dieser fiir sie verwirrenden Feststellung sub-
stituiert die husserlsche Methode instinkthaft diesem singuldren Le-
ben, das ihr entgleitet, dessen transzendentes Wesen, das sich dem
Sehen der Intentionailit darbietet. Ein noematisches Wesen, das damit
zugleich irreell ist und als ein solches gegeben wird. Diese Phdanome-
nologie ist um die Realitdt in Trauer; aber dies ist nicht alles. Wie soll
man ein Wesen des Lebens konstruieren, sei es auch irreell, wenn
dieses Leben unbekannt, in seiner Realitit abwesend ist? Von seinen
Bildern aus, indem man sie variiert? Aber woher beziehen wir dann
das Urbild dieser Bilder selber, welches uns sagt, daf} es sich bei ih-
nen um Nachbildungen handelt?"*

Die materiale Phanomenologie, welche dem "Leben" das Wort zu-
riickgibt, erlaubt es nicht nur, die theoretischen Probleme zu 16sen, an
dem die klassische Phianomenologie zerbrach. Wenn unsere Welt
iiberall in einer Art Stumpfheit die Errichtung eines Universums von
immer monstroseren Idealititen fortsetzt, wird vielleicht das Verneh-
men dieses Wortes dort, wo es spricht, und in der Weise, wie es dies
tut, der Menschheit, die sich von sich selbst entfernt hat und dem
Nihilismus geweiht ist, als das einzige Mittel zu seinem Heil erschei-
nen.*

(Aus dem Franzdsischen von Rolf Kiihn)

Anmerkungen

* Dieser Beitrag erscheint mit Einverstindnis des Autors sowie der Verlage zugleich
in deutscher und franzésischer Fassung. Vgl. fiir letztere M.HENRY, Phénoménologie
matérielle et langage, in: J. GREISCH/A. DAVID (Hg.), L'Epreuve de la Vie — Michel
Henry, Paris: Cerf 1999

' Vgl. Réduction phénoménologique-transcendantale et différence ontico-ontolo-
gique, in: J. F. COURTINE, Heidegger et la phénoménologie, Paris: Vrin 1990, 207-
247 (4. d U.,).

2 Sein und Zeit, Tiibingen: Niemeyer ''1967, 329 und 365.

368

hittps://dol.org/10.5771/8783485093637-343 - am 25.01.2026, 11:45:00.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 M. HEIDEGGER, Unterwegs zur Sprache, Stuttgart: Neske ''1997, 200, 208 und 168.
* Ebenda 227 und 237.

* Ebenda 17 ff.

® Die Anfithrungszeichen stehen hier wie im iibrigen Text — auBer bei Zitaten — fiir
GroBschreibung im Original: Parole, Vie und so weiter (4. d. U.).

7 Unterwegs zur Sprache, 45.

# Vgl. zum Beispiel A. KOJEVE, Introduction 2 la lecture de Hegel, Paris: Gallimard
1947; Essai d'une histoire raisonnée de la philosophie paiénne, 3 Bénde, Paris: Galli-
mard 1968-1972 (4. d. U.).

2 Vgl. hierzu im einzelnen M. HENRY, Marx [: Une philosophie de la réalité, Paris:
Gallimard 1976 (Neuaufl. 1990), 368 ff.: Le lieu de I'idéologie (4. d. U.).

' Vgl. ausfihrlicher hierzu M. HENRY, "Ich bin die Wahrheit". Fiir eine Philosophie
des Christentums, Freiburg/Miinchen: Alber 1997, 100 ff. (franz. Original: C'est Moi
la Vérité. Pour une philosophie du christianisme, Paris: Seuil 1996, 90 ff.) (4. d. U.).
" Vgl. im einzelnen hierzu M. HENRY, Marx II: Une philosophie de I'économie, Paris:
Gallimard 1976 (Neuaufl. 1990); Du communisme au capitalisme. Théorie d'une
catastrophe, Paris: Jacob 1990. AuBerdem R. KUHN, Leben als Bediirfen. Eine le-
bensphanomenologische Analyse zu Kultur und Wirtschaft, Heidelberg: Physica-
Springer 1996 (4. d. U.).

12 vgl. fiir die entsprechenden Einzelanalysen M. HENRY, Voir l'invisible. Sur
Kandinsky, Paris: Bourin 1988; Die abstrakte Malerei und der Kosmos (Kandinsky),
in: M. HENRY, Radikale Lebensphianomenologie. Ausgewihlte Studien zur Phéinome-
nologie, Freiburg/Miinchen: Alber 1992, 274-292 (4. d. U.).

1 V1. Cartesianische Meditation, Teil I: Die Idee der transzendentalen Methodenlehre
(Husserliana-Dokumente I1/1), Dordrecht: Kluwer 1988, 26 (Hvh. M. H.).

' Vgl. zu dieser Kritik besonders M. HENRY, Radikale Lebensphinomenologie, 63-
186: Die phanomenologische Methode (franz. Original: Phénoménologie matérielle,
Paris: PUF 1990, 61-136) (4. d. U.).

369

hittps://dol.org/10.5771/8783485093637-343 - am 25.01.2026, 11:45:00.


https://doi.org/10.5771/9783495993637-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

