
https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Veronika Rückamp
Alltag in der Moschee

Globaler lokaler Islam

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Publikation ist zugleich die Dissertationsschrift der Autorin, für die ihr unter 
dem Titel »Alltag in der Moschee – Eine qualitativ-empirische Untersuchung von 
Aktivitäten, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen in der Schweiz und in 
Österreich« die Kultur- und Sozialwissenschaftliche Fakultät der Universität 
Luzern 2018 den Doktortitel vergeben hat. Die Arbeit ist im Rahmen des vom 
Schweizerischen Nationalfonds (SNF) geförderten Projekt »Bürgerschaftliches 
Engagement in religiösen Immigrant*innenvereinen im Kontext gesellschaftli-
cher Inkorporationsbedingungen« entstanden und wurde durch Prof. Dr. Martin 
Baumann (Universität Luzern) und Prof. Dr. Alexander-Kenneth Nagel (Georg-
August-Universität Göttingen) begutachtet.
 

Veronika Rückamp, geb. 1981, ist Religionswissenschaftlerin und hat am reli-
gionswissenschaftlichen Seminar der Universität Luzern promoviert. Ihre For-
schungsschwerpunkte sind Islam in Europa, religiöse Gegenwartskultur, Organi-
sationssoziologie und qualitative Forschungsmethoden.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Veronika Rückamp

Alltag in der Moschee
Eine Feldforschung jenseits von Integrationsfragen

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 
  

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber 
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie 
unter https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
Um Genehmigungen für Adaptionen, Übersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung 
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript- 
publishing.com
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 

© 2021 transcript Verlag, Bielefeld

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld  
Lektorat: Silvia Schnorrer, Regensburg 
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5633-6
PDF-ISBN 978-3-8394-5633-0
EPUB-ISBN 978-3-7328-5633-6
https://doi.org/10.14361/9783839456330

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download 

Publiziert mit Unterstützung des Schweizerischen Nationalfonds zur Förderung 
wissenschaftlicher Forschung

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Inhalt

Abbildungsverzeichnis ................................................................... IX

Tabellenverzeichnis ......................................................................XI

Abkürzungen ........................................................................... XIII

Vorwort ................................................................................ XVII

1 Einleitung ............................................................................ 1

1.1 Problemaufriss und Fragestellung ..................................................... 1

1.2 Gliederung der Arbeit ................................................................ 4

1.3 Begriffsklärungen ................................................................... 5

2 Ein theoretischer Rahmen für die Erforschung von Moscheen ...................... 19

2.1 Ethnomethodologie und Wissenssoziologie .......................................... 20

2.2 Moscheen als Organisationen und ihre Einbettung in die gesellschaftliche Umwelt .... 28

2.2.1 Organisationen, Mitglieder und Leistungsrollen ............................... 28

2.2.2 Neo-Institutionalismus....................................................... 32

2.3 Zusammenfassung ................................................................. 46

3 Muslimische Gläubige und Organisationen .......................................... 51

3.1 Forschungskontext Schweiz ........................................................ 52

3.1.1 Geschichte und Institutionalisierung muslimischen Lebens ................... 52

3.1.2 Muslimische Bevölkerung .................................................... 56

3.1.3 Das Verhältnis von Staat und Religionsgemeinschaften im Kanton Zürich...... 59

3.1.4 Kommunale und kantonale Zuständigkeiten für Moscheevereine .............. 64

3.1.5 Islamdiskurs in der Schweiz ................................................. 65

3.2 Forschungskontext Österreich ...................................................... 68

3.2.1 Geschichte und Institutionalisierung muslimischen Lebens ................... 68

3.2.2 Muslimische Bevölkerung .................................................... 74

3.2.3 Das Verhältnis von Staat und Religionsgemeinschaften in Österreich .......... 76

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3.2.4 Die Islamische Glaubensgemeinschaft in Österreich - IGGiÖ ................... 80

3.2.5 Kommunale Zuständigkeiten für Moscheevereine ............................. 82

3.2.6 Islamdiskurs in Österreich ................................................... 83

3.3 Zusammenfassung und Vergleich ................................................... 84

3.4 Stand der Forschung ............................................................... 87

3.5 Annahmen und Forschungsdesiderate.............................................. 104

4 Methodisches Vorgehen........................................................... 109

4.1 Methodologie und Forschungszugang ............................................... 110

4.2 Erhebungsmethoden und Datenmaterial ............................................. 115

4.2.1 Feldzugang und Fallauswahl.................................................. 115

4.2.2 Erhebungsmethoden: Expert*inneninterviews, narrative Interviews und

teilnehmende Beobachtung .................................................. 121

4.3 Auswertungsverfahren............................................................. 133

4.4 Kurzbeschreibung der ausgewählten Moscheegemeinden ........................... 140

4.4.1 Albanische Islamische Gemeinschaft, Zürich ................................ 142

4.4.2 Blaue Moschee (Merkez Moschee) des Islamisch Türkischen Diyanet Vereins,

Zürich ....................................................................... 147

4.4.3 ImanZentrum Volketswil, Zürich .............................................. 151

4.4.4 Džemat Gazi Husrev-beg, Wien .............................................. 156

4.4.5 Islamisches Zentrum Wien .................................................. 160

4.4.6 ATİB Ulu Camii, Wien ........................................................ 165

5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in

Moscheen ......................................................................... 169

5.1 Einführung ........................................................................ 169

5.2 Gebet und Feste: Moscheen als Orte kollektiver religiöser Praxis .................... 170

5.2.1 Einführung ................................................................. 170

5.2.2 Das gemeinschaftliche Gebet in Moscheen in Zürich und Wien ................ 172

5.2.3 Weibliche Gebetspraxis in Moscheen ......................................... 181

5.2.4 Ethnische Zugehörigkeit versus Alltagstauglichkeit .......................... 188

5.2.5 Gebet und soziale Funktion der Moschee .................................... 203

5.2.6 Ramadan: Familienereignis und umma-Gefühl ............................... 209

5.3 Bildungsangebote: Moscheen als Orte religiöser Sozialisation ....................... 213

5.3.1 Einführung ................................................................. 213

5.3.2 Religiöse Erwachsenenbildung .............................................. 218

5.3.3 Religiöse Bildung von Kindern und Jugendlichen............................. 224

5.3.4 Zugehörigkeit und pragmatische Nutzung der Unterrichtsangebote .......... 230

5.3.5 Funktionen des Religionsunterrichts: Eine Perspektive der Lernenden........ 234

5.3.6 Lehrpersonen unter Professionalisierungsdruck ............................. 241

5.3.7 Bedarf nach Weiterentwicklung des Religionsunterrichts .................... 246

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5.3.8 Nicht-religiöse Bildungsangebote ........................................... 250

5.4 Öffentliche Veranstaltungen: Der Tag der offenen Moschee ......................... 259

5.4.1 Einführung ................................................................. 259

5.4.2 Ablauf und Programmpunkte des Tags der offenen Moschee ................. 262

5.4.3 Transparenz, Information und interreligiöse Kontakte für eine Korrektur des

Islambildes ................................................................. 265

5.4.4 Die Rolle von Frauen und die Professionalisierung von Expertinnen und

Experten ................................................................... 282

5.4.5 Entkoppelung von Moschee-Zugehörigen und Besuchergruppen .............. 287

5.5 Moscheen im Wandel: Strukturen, Erwartungen und Entwicklungen ................. 289

5.5.1 Migrationserfahrung und Generationenwandel ............................... 290

5.5.2 Flexible Zugehörigkeit versus verbindliche Mitgliedschaft: Das Problem der

Trittbrettfahrer ............................................................. 301

5.5.3 Frauen in Moscheen: Geschlechtertrennung als Aushandlungsprozess ........ 307

5.5.4 Imame und ihre Aufgaben................................................... 319

5.5.5 Das Verhältnis von Vereinsverfasstheit und religiöser Autorität .............. 328

5.5.6 Öffentlich-rechtliche Anerkennung in Österreich und lokale Moscheen ....... 331

6 Zusammenfassung – Reflexion – Ausblick......................................... 335

6.1 Reflexion des Forschungsprozesses und der theoretischen Grundlagen ............. 336

6.2 Aktivitäten als konstitutive Praxen ................................................. 340

6.3 Moscheen im Balanceakt........................................................... 345

6.3.1 Staatliche Regulative ....................................................... 345

6.3.2 Gesamtgesellschaft......................................................... 348

6.3.3 Mitgliedererwartungen und muslimische Zielgruppe ......................... 350

6.4 Was ist eine Moschee? Ausblick und Implikationen für Forschung und Praxis ........ 357

Literatur ............................................................................... 361

Gesetze und Verordnungen ............................................................. 388

Verzeichnis der Internetseiten ......................................................... 389

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


A Anhang: Interviewleitfäden ....................................................... 393

B Anhang: Transkriptionsregeln .................................................... 397

C Anhang: Interviews, Beobachtungsprotokolle und Dokumente .................... 399

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildungsverzeichnis

Abbildung 1: Elemente des Gebetsraums (Quelle: Frishman (2002))........................... 15

Abbildung 2: Karte der Moscheen in der Schweiz. ......................................... 56

Abbildung 3: Analyseprozess in Anlehnung an das integrative Basisverfahren von Kruse

(2014). .................................................................................. 136

Abbildung 4: Kodierparadigma in Anlehnung an Strauss & Corbin (1998). .................. 140

Abbildung 5: Lage der untersuchten Moscheen in Zürich. .................................. 141

Abbildung 6: Albanische Moschee, Außenansicht, Zürich 2014. ............................ 143

Abbildung 7: Albanische Moschee, Gebetsraum, Zürich 2014. .............................. 144

Abbildung 8: Albanische Moschee, Gemeinschaftsraum, Zürich 2014. ...................... 144

Abbildung 9: Blaue Moschee, Außenansicht, Zürich 2015................................... 149

Abbildung 10: Blaue Moschee, Gebetsraum, Zürich 2014. .................................. 149

Abbildung 11: Blaue Moschee, Frauenraum, Zürich 2014. ................................... 149

Abbildung 12: ImanZentrum, Außenansicht, Zürich 2013. .................................. 152

Abbildung 13: ImanZentrum, Gebetsraum, Zürich 2013..................................... 153

Abbildung 14: ImanZentrum, Restaurant, Zürich 2013. ..................................... 154

Abbildung 15: Lage der untersuchten Moscheen in Wien................................... 155

Abbildung 16: Moschee Gazi Husrev-beg, Außenansicht, Wien 2014......................... 157

Abbildung 17: Moschee Gazi Husrev-beg, Gebetsraum, Wien 2014. ......................... 158

Abbildung 18: Islamisches Zentrum Wien, Außenansicht, Wien 2013. ....................... 160

Abbildung 19: Islamisches Zentrum Wien, Gebetsraum, Wien 2011. ......................... 162

Abbildung 20: Ulu Camii, Außenansicht, Wien 2013. ....................................... 166

Abbildung 21: Ulu Camii, Gebetsraum, Wien 2013. ......................................... 167

Abbildung 22: Waschraum, Albanische Moschee, Zürich 2015. ............................. 173

Abbildung 23: Waschraum, Bosnische Moschee Schlieren, Zürich 2013..................... 173

Abbildung 24: miḥrāb, Islamisches Bosnisches Zentrum Schlieren, 2013.................... 174

Abbildung 25: Gebet, Albanische Moschee, Zürich 2014. ................................... 175

Abbildung 26: Gebetskalender Wien, 2014 (Quelle: Islamische Föderation) .................. 177

Abbildung 27: Gebetskalender Zürich, 2014 (Quelle: ImanZentrum Volketswil) ............... 177

Abbildung 28: Gebetshaltungen. .......................................................... 179

Abbildung 29: Frauen beim Freitagsgebet, ImanZentrum Volketswil, 2014. ................. 182

Abbildung 30: Frauenbereich, Moschee Gazi Husrev-beg, Wien 2014. ...................... 183

Abbildung 31: Frauengebetsraum, Albanische Moschee Zürich, 2014. ...................... 183

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


X Alltag in der Moschee

Abbildung 32: Ramadan Programm, ImanZentrum Volketswil, 2015. ....................... 210

Abbildung 33: Unterrichtsprogramm Erwachsene, ImanZentrum Volketswil, 2015. ......... 218

Abbildung 34: Programm TOM, ImanZentrum Volketswil, 2013.............................. 264

Abbildung 35: Einladung TOM Wien, 2014 (Quelle: IGGiÖ). .................................. 266

Abbildung 36: Einladung TOM Zürich, 2013 (Quelle: VIOZ)................................... 267

Abbildung 37: Gastgeschenk TOM, ImanZentrum Volketswil, 2014. ......................... 277

Abbildung 38: Einladung TOM Wien, 2013 (Quelle: IGGiÖ). .................................. 281

Abbildung 39: Stellenausschreibung Imam, Juni 2016. .................................... 322

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Tabellenverzeichnis

Tabelle 1: Dimensionen von Institutionen. ................................................. 40

Tabelle 2: Entwicklung der muslimischen Wohnbevölkerung in der Schweiz 1970–2012. ..... 57

Tabelle 3: Nationalitäten und Anteil Geburtsland Schweiz der Musliminnen und Muslime

im Kanton Zürich, Volkszählung 2000. ..................................................... 59

Tabelle 4: Entwicklung der muslimischen Wohnbevölkerung in Österreich 1963–2012. ....... 75

Tabelle 5: Nationalitäten der muslimischen Wohnbevölkerung in Österreich 2009. .......... 76

Tabelle 6: Untersuchte Fälle und erhobenes Material...................................... 120

Tabelle 7: Mitgliedschaft und Teilnehmende beim Freitagsgebet........................... 302

Tabelle 8: Expert*inneninterviews, geführt in Zürich. ..................................... 400

Tabelle 9: Expert*inneninterviews, geführt in Wien. ...................................... 400

Tabelle 10: Narrative Interviews, geführt in Zürich und Wien............................... 401

Tabelle 11: Zitierte Beobachtungsprotokolle, erhoben in Zürich. ........................... 402

Tabelle 12: Zitierte Beobachtungsprotokolle, erhoben in Wien. ............................ 403

Tabelle 13: Zitierte Dokumente. .......................................................... 403

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abkürzungsverzeichnis

A.d.V. Anmerkung der Verfasserin

AIVS Albanisch Islamischer Verband der Schweiz

ATİB türk.: Avusturya Türk İslam Kültür ve Sosyal Yardımlaşma

Birliği (Türkisch-Islamische Union für kulturelle und soziale

Zusammenarbeit in Österreich)

BZÖ Bündnis Zukunft Österreich

CHF Schweizer Franken

DIGO Dachverband islamischer Gemeinden der Ostschweiz und des

Fürstentums Liechtenstein

DİTİB türk.: Diyanet İşleri Türk İslam Birliği (Türkisch-Islamische

Union der Anstalt für Religion in Deutschland)

Diyanet türk.: İsviçre Türk Diyanet Vakfı (Türkisch Islamische Stiftung

in der Schweiz)

DMG Deutsche Morgenländische Gesellschaft

EU Europäische Union

FIDS Föderation Islamischer Dachorganisationen in der Schweiz

FPÖ Freiheitliche Partei Österreichs

HSK Heimatliche Sprache und Kultur

IFW Islamische Föderation in Wien

IGB Islamische Gemeinschaft der Bosniaken

IGG BiH Islamische Glaubensgemeinschaft Bosnien und Herzegowina

(bosn.: Islamska zajednica u Bosni i Hercegovini)

IGGiÖ Islamische Glaubensgemeinschaft in Österreich

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


XIV Alltag in der Moschee

IGG Islamische Glaubensgemeinschaft

IGL Islamische Gemeinde Luzern

IGVZ Islamische Gemeinschaft Volketswil Zürich

IPD Institut für Interreligiöse Pädagogik und Didaktik

IRPA Islamisch Religionspädagogische Akademie

ITDV Islamisch Türkischer Diyanet Verein

IZBA bosn.: Islamske zajednice Bošnjaka u Austriji (Bosniakische

Islamische Vereine in Österreich)

IZ BiH bosn.: Islamska zajednica u Bosni i Hercegovini (Islamische

Glaubensgemeinschaft in Bosnien und Herzegowina)

IZRS Islamischer Zentralrat Schweiz

IZV ImanZentrum Volketswil

IZW Islamisches Zentrum Wien

KIOS Koordination Islamischer Organisationen Schweiz

MA 17 Magistratsabteilung für Integration und Diversität 17

MSAZ engl.: Muslim Students Association Zurich (Muslimische

Studierendenvereinigung Zürich)

MSD Moslemischer Sozialdienst

NFP Nationales Forschungsprogramm

NI Neo-Institutionalismus

OPEC engl.: Organization of the Petroleum Exporting Countries

(Organisation erdölexportierender Länder)

SIZV Stiftung Islamisches Zentrum Volketswil

SVP Schweizerische Volkspartei

TOM Tag der offenen Moschee

UAIS Union der albanischen Imame in der Schweiz

UIKZ Union Islamischer Kulturzentren

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abkürzungsverzeichnis XV

UOMG franz.: L’Union des organisations musulmanes de Genève

(Union muslimischer Organisationen Genf)

UVAM franz.: Union Vaudoise des Associations Musulmanes (Union

muslimischer Organisationen Waadt)

VAM Verband Aargauer Muslime

VIOKL Vereinigung islamischer Organisationen des Kantons Luzern

VIOZ Vereinigung islamischer Organisationen Zürich

VIRPS Verein für Islamische Religionspädagogik Schweiz

W Wien

ZH Zürich

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vorwort

Die vorliegende Studie ist das Ergebnis meiner Forschungsarbeiten, die im Rah-

men des durch den Schweizerischen Nationalfonds (SNF) geförderten Dissertati-

onsprojektes »Bürgerschaftliches Engagement in religiösen Immigrant*innenver-

einen im Kontext gesellschaftlicher Inkorporationsbedingungen« am Religions-

wissenschaftlichen Seminar der Universität Luzern entstanden sind. Die Doktor-

arbeit habe ich im Mai 2018 eingereicht und im Dezember 2018 verteidigt. Mit

der großzügigen finanziellen Unterstützung des SNF kann diese Arbeit nun als

Open-Access-Publikation erscheinen.

Ohne die Unterstützung, die ich von zahlreichen Seiten erfahren habe, wäre

die Arbeit nicht in der vorliegenden Form entstanden. Mein herzlicher Dank gilt

daher Prof. Dr. Martin Baumann, auf dessen Initiative das Projekt erst zustande

gekommen ist. Er hat mich über die Jahre stets hilfreich begleitet und ermutigt,

wofür ich ihm sehr dankbar bin. Herzlich danken möchte ich auch Prof. Dr.

Alexander-Kenneth Nagel, der mich als Zweitbetreuer beraten und unterstützt

hat.

Mein Dank gilt darüber hinaus den Kolleginnen und Kollegen am Religions-

wissenschaftlichen Seminar der Universität Luzern und den Mitdoktorierenden,

die mir in zahlreichen Kolloquien und Arbeitstreffen bereitwillig ihre Unterstüt-

zung zuteil kommen haben lassen. Besonders bedanken möchte ich mich bei

meiner Projektkollegin Katharina Limacher, mit der ich Freud und Leid der wis-

senschaftlichen Arbeit teilen konnte. Ebenfalls gedankt sei Prof. Dr. Sieglinde

Rosenberger und den Mitarbeitenden des Instituts für Politikwissenschaft der

Universität Wien für die Gastfreundschaft während meines Forschungsaufent-

haltes.

Darüber hinaus gilt mein aufrichtiger Dank allen Menschen in den Moscheen

und außerhalb, die mit mir so bereitwillig ihre Zeit und ihre Gedanken geteilt

und mir die Türen geöffnet haben. Ohne sie wäre diese Arbeit nicht möglich

gewesen.

Danken möchte ich Adisa Beširović und Inga Oberzaucher-Tölke für ihre Hilfe

bei Übersetzungen und Carla Küffner für die hervorragenden Transkriptionsar-

beiten. Danke an Anne Julie Gottschalk, Judith Kausch, Andreas Tunger, Seyma

Gülen, Mehmet Kalender und Thorsten Wettich für Feedback zu einzelnen Kapi-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


XVIII Alltag in der Moschee

teln der Arbeit. Auch bedanken möchte ich mich bei Inske Preissler und Silvia

Schnorrer für die gründliche Gesamtlektüre der Arbeit und für die eine oder

andere deutliche Ansage.

Und schließlich hätte ich es ohne meinen Mann Daniel Rückamp nie geschafft,

die Arbeit fertig zu stellen. Er hat mich nicht nur emotional, sondern auch prak-

tisch bei Formatierung und Rechtschreibkorrektur unterstützt. Er weiß, dass ich

ihm unendlich dankbar bin.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung

1.1 Problemaufriss und Fragestellung

»Unruhe in der Moschee«, mit dieser Titelzeile beschreibt ein Artikel im Landbo-

ten (Plüss 2016), wie bei Auseinandersetzungen in einer Moschee in der Schweizer

Stadt Winterthur sogar die Polizei einschreiten musste, um die zerstrittenen Par-

teien zu trennen. Um was ging es bei der Auseinandersetzung? Warum waren die

Gemüter so erhitzt, dass es sogar zu Handgreiflichkeiten kam? Der Artikel be-

schreibt einen Richtungsstreit in der Moschee. Der Vereinsvorstand sei »verstaubt

und reaktionär«, so ein Mitglied. Ein anderes Mitglied wird mit der Aussage zi-

tiert, dies sei »ein Grüppchen von Senioren (...), von denen spricht nicht mal

einer richtig deutsch«. Der Vorstand habe alle einst guten Kontakte zu anderen

Moscheen und auch zu den Winterthurer Kirchen gekappt und das Weiterbil-

dungsangebot des Vereins zusammengestrichen.

Die Gründe für die Auseinandersetzung lagen nicht in der religiösen Ausrich-

tung der Moschee, in Fragen von Glaubensvorstellungen oder religiöser Praxis.

Es ging um die schlichte aber grundlegende Frage, was die Moschee sein soll und

welche Aktivitäten in ihr stattfinden sollen. Ist eine Moschee ein Ort, an dem sich

die Aktivitäten auf das gemeinsame Verrichten des Gebets und religiöser Unter-

weisung konzentrieren oder soll eine Moschee mehr sein? Nämlich ein Ort für

Bildung, die über religiöse Bildung im engeren Sinne hinaus geht, eine Gemein-

schaft, die mit anderen Religionsgemeinschaften Kontakt hält. Soll in ihr Deutsch

gesprochen werden oder die Sprache aus den Herkunftsländern der Mitglieder?

An diesem Beispiel lässt sich illustrieren, dass das, was eine Moschee ist,

nicht einfach zu definieren ist und mit ihr ganz unterschiedliche Bilder ver-

bunden sind, die über die rein architektonische Erscheinungsform hinausgehen.

Diese Vorstellungen kommen sowohl von der Gemeinschaft der muslimischen

Gläubigen selbst als auch von der Gesamtgesellschaft im weiteren Sinne, denn

Moscheen in der Schweiz und in Österreich sind ein Thema öffentlichen Inter-

esses. Moscheen und ihre öffentliche Wahrnehmung unterliegen einem Wandel:

So war es in den 1960er und 70er Jahren noch scheinbar ohne Weiteres mög-

lich, mit Unterstützung der Kommunen repräsentative Moscheen (Islamisches

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Alltag in der Moschee

Zentrum Wien, Mahmud Moschee in Zürich, Genfer Moschee) zu errichten und

sogar, wie im Falle der Genfer Moschee, eine Eröffnung mit Ehrengästen wie dem

damaligen Bundespräsidenten Pierre Aubert und dem Finanzier, dem saudischen

König Khaled Bin Abdulaziz Al Saud, stattfinden zu lassen. Öffentliche Sichtbar-

keit wurde hier ohne Weiteres zugebilligt. Heute ist die Lage allerdings eine ganz

andere: Sogenannte Hinterhofmoscheen sind optisch weitgehend unsichtbar, ihre

Aktivitäten – sieht man von Ausnahmen wie dem Tag der offenen Moschee und

ähnlichen Ereignissen ab – finden weitgehend ohne öffentliche Beachtung statt.

Ungleich größer ist das Interesse an vermeintlichen extremistischen Tendenzen,

an Abschottung und mangelnder Integration.

Auch von Seiten der Wissenschaft sind Moscheen intensiv auf ihr integrati-

ves Potenzial hin untersucht worden (vgl. Pries 2010). Diese Arbeit eröffnet einen

anderen Blickwinkel und rückt die alltäglichen Angebote und Aktivitäten in Mo-

scheen in den Vordergrund. Welche Vorstellungen von einer Moschee spiegeln

sich im Handeln wider und wie wirken sich unterschiedliche interne und externe

Erwartungen auf das Handeln in Moscheen aus? Dieser Blick auf die »Norma-

lität« in Moscheen ist notwendig, denn nur so können Veränderungsprozesse

und Wandel im Kontext von gesamtgesellschaftlichen Veränderungen untersucht

werden. Auch bedarf es einer Kenntnis dieser Normalität, um überhaupt von

Abweichungen in extremistischer Richtung sprechen zu können. Denn wie kann

über Abweichungen gesprochen werden, wenn ein Referenzpunkt fehlt? Natürlich

liegt Normalität im Auge des Betrachters. Durch die Auswahl der untersuchten

Fälle und die Konzentration auf typische Moscheen, gehe ich jedoch davon aus,

genau diesen Mainstream zu untersuchen (siehe Kap. 4). Ziel der Untersuchung

ist es daher, charakteristische Alltagshandlungen in Moscheen in der Schweiz

und in Österreich und ihre Funktionen für Menschen muslimischen Glaubens

zu beschreiben. Dabei werden besonders die Angebote der Moscheen sowie die

religiöse und soziale Praxis der Besucherinnen und Besucher in den Moscheen

untersucht.

In dieser Arbeit stelle ich die einfache Frage: Was ist eine Moschee? Dabei ge-

he ich davon aus, dass das, was wir als Moschee wahrnehmen, mit Hilfe von

Handeln und Sprache konstruiert wird und zwar im Kontext unterschiedlicher

Erwartungen, die von Seiten der verschiedenen Zielgruppen einer Moschee ex-

plizit und implizit artikuliert werden. Diese Erwartungsgruppen (vgl. ebd.: 39)

sind das eigene Klientel von Musliminnen und Muslimen, aber auch die Gesamt-

gesellschaft, deren Erwartungen durch die Medien artikuliert und reproduziert

werden, und schließlich der Staat in Form von Politiken und Regulativen. Ich

möchte wissen, unter welchen Bedingungen Moscheen welche Funktionen und

Wirkungen für die verschiedenen Erwartungsgruppen entfalten. Mein Geschlecht

bot mir die besondere Möglichkeit, weibliche Moscheepraxis zu erforschen. Da-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 3

her lege ich ein besonderes Augenmerk auf die Rolle von Geschlechtertrennung

und die Erwartungen der weiblichen Besucherinnen.

Empirisch fokussiere ich mich auf ausgewählte Moscheen in der Schweiz

und in Österreich, genauer in den Städten Zürich und Wien. Ich untersuche

auf Grundlage der von mir erhobenen qualitativen Daten, wie sich die zentralen

Aktivitäten »Gebet und Feste«, »Bildungsangebote« und »öffentlichkeitswirksame

Veranstaltungen« gestalten und wie unterschiedliche Erwartungen und Rahmen-

bedingungen auf diese Aktivitäten einwirken. Schließlich werde ich noch einmal

genauer analysieren, welche Auswirkungen strukturell-rechtliche und politische

Rahmenbedingungen, der mediale Diskurs als gesamtgesellschaftliche Erwartung

und die Bedürfnisse der muslimischen Zielgruppe auf die Moscheen haben.

Theoretisch bedient sich die Arbeit zum einen eines sozialkonstruktivisti-

schen Zugangs, wie er von der Ethnomethodologie und wissenssoziologischen

Zugängen vertreten wird. Zum anderen arbeite ich mit Konzepten des Neo-

Institutionalismus und betrachte Moscheen als Organisationen, die im Kontext

ihres organisationalen Feldes und der Erwartungen verschiedener Öffentlichkei-

ten agieren. Dabei spielen nicht zuletzt religiöse Handlungsanweisungen und

Konzepte eine wichtige Rolle. Ziel des Handelns ist in diesem Verständnis Legiti-

mität, die die Existenz der Organisation sichert. Die Moschee muss als Moschee

erkennbar sein und an der sich daraus ergebenden Konstruktionsleistung durch

die Organisationen lassen sich verschiedene Deutungsmuster und Einflussfakto-

ren erkennen.

Meine Arbeit ist damit zwischen Religionswissenschaft und Soziologie an-

gesiedelt. Die religionswissenschaftliche Perspektive liefert die für das Handeln

relevanten religiösen Begriffe, Deutungsmuster und Konzepte (vgl. Pollack 2000),

die für das Verständnis dessen, was in Moscheen zentral sind, wichtig sind. Aus

der Soziologie bediene ich mich analytischer Konzepte für die Erforschung von

sozialen Phänomenen auf der Mesoebene, der Konstruktion sozialer Wirklich-

keit durch Sprache und Handeln und nicht zuletzt der Methoden, um soziale

Wirklichkeit zu erforschen.

Diese Arbeit ist im Rahmen des vom Schweizerischen Nationalfonds geförder-

ten Projektes »Bürgerschaftliches Engagement in religiösen Immigrant*innenver-

einen im Kontext gesellschaftlicher Inkorporationsbedingungen« unter der Lei-

tung von Martin Baumann an der Universität Luzern entstanden. Bei der An-

tragstellung wurden Annahmen formuliert, die sich auf den Zuschnitt des Pro-

jektes auswirkten. Dadurch ist ein Forschungsdesign entstanden, das auf For-

men von Engagement im Spiegel länderspezifischer Inkorporationsbedingungen

fokussiert. Gefragt werden sollte, unter welchen Bedingungen in den Moscheen

Formen von Sozialkapital ausgebildet werden. Im Laufe des Forschungsprozesse

kam es jedoch unter Anwendung der Grounded Theory-Methodologie zu einer

Anpassung der Fragen und des Designs. Zwar wurde der Ländervergleich bei-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Alltag in der Moschee

behalten, die theoretische Grundlage verlagerte sich jedoch hin zu einem neo-

institutionalistischen Zugang. Die geänderte Vorgehensweise wird im Theorie-

und Methodikteil dieser Arbeit (Kap. 2 und 4) reflektiert.

1.2 Gliederung der Arbeit

Im Laufe dieser Einleitung werde ich im nächsten Abschnitt zentrale Begriff-

lichkeiten klären. Dann lege ich in Kapitel 2 die theoretischen Grundlagen und

meinen methodologischen Standpunkt aus der Wissenssoziologie dar, welcher

durch Aspekte der Ethnomethodologie ergänzt wird. Zentral ist dabei die Absicht

zu erklären, wie das Phänomen »Moschee« als solches erkennbar und untersuch-

bar wird. Dabei spielt Handeln eine zentrale Rolle. Mit Konzepten der Organi-

sationssoziologie werde ich analysieren, durch welche Faktoren dieses Handeln

beeinflusst wird. Daher ergänze ich den sozialkonstruktivistischen Zugang durch

die Theorie des Neo-Institutionalismus, welche Organisationen in ihrem organi-

sationalen Feld und ihrer gesellschaftlichen Verankerung betrachtet.

Aufbauend auf den theoretischen Konzepten verfolgt Kapitel 3 die Absicht,

den Stand der Forschung zu Moscheen in der Schweiz und in Österreich darzu-

legen und die Rahmenbedingungen für Moscheen in den beiden Ländern aufzu-

arbeiten. Dies dient dazu, die gesellschaftliche Verankerung von Moscheen bes-

ser zu verstehen und wichtige kontextuelle Faktoren zu identifizieren, die später

für die Analyse des empirischen Materials bedeutsam sind. Dabei spielen die

Geschichte und Institutionalisierung muslimischen Lebens sowie eine Beschrei-

bung der muslimischen Bevölkerung eine wichtige Rolle. Desweiteren werden

gesellschaftliche Rahmenbedingungen wie das Verhältnis von Staat und Religi-

onsgemeinschaften, staatliche Zuständigkeiten für Moscheevereine auf der loka-

len Ebene sowie nicht zuletzt der Islamdiskurs in den Blick genommen. In der

Aufarbeitung des Standes der Forschung fokussiere ich mich auf die Frage, was

wir über Moscheen in der Schweiz und in Österreich wissen. Hinzu kommen

weitere ausgewählte Studien aus anderen europäischen Ländern, die für meine

Fragen wichtig sind. Aus den dargelegten Forschungsergebnissen und Wissens-

ständen formuliere ich Annahmen und Forschungsdesiderate, die im Verlauf der

Analysen bearbeitet werden.

Im zweiten Teil der Arbeit (Kap. 4 – 5) lege ich die empirischen Erkenntnisse

auf Grundlage der von mir erhobenen qualitativen Daten dar. Dafür werde ich

zunächst mein methodisches Vorgehen für die Erhebung im Feld und für die

Auswertung der Daten erläutern (Kap. 4). Das Kapitel beinhaltet darüber hinaus

eine knappe überblicksartige Darstellung der untersuchten Moscheen mit ihren

wichtigsten Aktivitäten und Charakteristika (Kap. 4.4). Bei der Untersuchung hat

sich gezeigt, dass die wichtigsten und verbreitetsten Aktivitäten in den Moscheen

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 5

das Gebet und Bildungsangebote sind. Darüber hinaus organisieren die von mir

ausgewählten Fälle öffentlichkeitswirksame Veranstaltungen wie Tage der offenen

Tür oder Moscheeführungen. Diese Aktivitäten werde ich genauer untersuchen

und fragen, wie sie das, was wir als Moschee wahrnehmen, konstituieren, und wie

die Erwartungen verschiedener Öffentlichkeiten Einfluss auf sie nehmen (Kap. 5.2

– 5.4). Zudem werde ich analysieren, welche geteilten Orientierungsrahmen und

Deutungsmuster den Aktivitäten zugrunde liegen. In Kapitel 5.5 analysiere ich

wichtige strukturelle Merkmale von Moscheen und es wird um die Frage gehen,

wie sie unterschiedliche Erwartungen, die an sie gerichtet sind, ausbalancieren.

Ich werde dabei ein Augenmerk auf Entwicklungen im Kontext des Generationen-

wandels legen, Formen von Zugehörigkeit und weibliche Praxis in der Moschee

untersuchen und mir die Leistungsrolle des Imams vor dem Hintergrund des

Verhältnisses administrativer und religiöser Autoritätenrollen genauer ansehen.

Schließlich wird die Frage nach den Auswirkungen öffentlich-rechtlicher Aner-

kennung auf Moscheen in Österreich erörtert. Auf der theoretischen Grundlage

des Neo-Institutionalismus ist das Handeln in Moscheen auf Legitimität ausge-

richtet, jedoch müssen teils widersprüchliche Erwartungen ausbalanciert werden,

um Legitimität zu erhalten. Dieser Zugang wird bei der Analyse eine wichtige

Rolle spielen und es wird deutlich werden, dass sich Moscheen in einem Balan-

ceakt zwischen verschiedenen Erwartungen befinden. Dabei werde ich auf die

Wandlungs- und Entwicklungsprozesse in den Moscheen eingehen und sie mit

den Konzepten des Neo-Institutionalismus deuten.

Im abschließenden Fazit widme ich mich zunächst der Frage, inwiefern sich

der gewählte theoretische Rahmen als hilfreich erwiesen hat oder wo sich Grenzen

aufgetan haben. Daran schließt sich eine Zusammenschau der unterschiedlichen

Publikumsrollen und ihrer Erwartungen an, wie sie im Theorieteil konzeptionell

festgelegt wurden. Daraus ergibt sich die Beantwortung meiner Forschungsfrage,

was eine Moschee durch ihr Handeln ist und welche Einflussfaktoren dabei eine

Rolle spielen. Die Ergebnisse werden dann im Kontext der Religionsforschung

diskutiert und eingeordnet. Dabei werden Möglichkeiten für weitere Forschung

aufgezeigt und die Ergebnisse vor dem Hintergrund ihrer Relevanz für die Praxis

reflektiert.

1.3 Begriffsklärungen

Ohne bereits in die theoretischen Grundlagen vorzudringen, möchte ich einige

begriffliche Klärungen vornehmen, die dem Verständnis dienen und die Aus-

gangslage dieser Arbeit verdeutlichen. Die Ausführungen im Theorieteil (Kap. 2)

werden dann begrifflich und konzeptionell stärker in die Tiefe gehen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Alltag in der Moschee

Religion und Religionsgemeinschaft

Da es sich beim Untersuchungsgegenstand »Moschee« um eine Einrichtung mit

religiöser Funktion handelt, erscheint es mir wichtig zu klären, was ich unter

»Religion« verstehe. Theorien und Definitionen von Religion sind vielfältig und

haben ihre je eigenen Perspektiven. Die Perspektive, die ich einnehme, ist eine, die

die Gemeinschaftlichkeit von Religion, Rituale und die Bedeutung von Religion

als Orientierungsrahmen in den Blick nimmt. Entsprechend definiert Riesebrodt

Religion als »Komplex religiöser Praktiken, die auf der Prämisse der Existenz in

der Regel unsichtbarer persönlicher oder unpersönlicher übermenschlicher Mäch-

te beruhen« (Riesebrodt 2007: 113). »Religiosität« siedelt er auf der individuellen

Ebene an, die er von Religion als universalem Komplex abgrenzt.

Religiös nenne ich Handlungen, deren Sinn sich durch die Bezugnahme auf

persönliche oder unpersönliche übermenschlicheMächte auszeichnet. Religi-

on bezeichnet einen Komplex religiöser Praktiken, den man vom Begriff der

religiösen Tradition unterscheiden sollte. Religiosität nenne ich die subjektive

Aneignung undAusdeutung von Religion. Niemand praktiziert Religion, ohne

sich Formen und Inhalte subjektiv anzueignen. (Ebd.: 115)

Mit seinen Definitionen nimmt Riesebrodt weniger subjektive kognitive Glau-

bensgebilde in den Blick als die sich daraus ergebenden Handlungen und Prakti-

ken. Diese sind beobachtbar und daher für diese Arbeit dienlich, da der Untersu-

chungsgegenstand das Handeln in Moscheen ist. Allerdings fehlt dabei der soziale

Aspekt von Religion, der für diese Untersuchung tragend ist. Daher möchte ich

noch eine weitere Definition hinzunehmen, die Religion als Summe bestimmter

»religiöser Symbolbestände« versteht. Bochinger fasst in Anlehnung an Cantwell

Smith unter »religiösen Symbolbestand« die »Summe aller aufeinander bezoge-

nen Traditionsbestände einer ›Religion‹ (...), die von Generation zu Generation

weiter tradiert, reformiert oder in Teilen aufgegeben, aber auch erweitert und

neu produziert werden können«. Religiöse Individuen, religiöse Gemeinschaft

und religiöser Symbolbestand sind wechselseitig aufeinander bezogen und dieses

Zusammenwirken beschreibt Bochinger als »Religion«. Religiöse Gemeinschaften

geben den religiösen Symbolbeständen Stabilität, verstetigen und systematisieren

sie (vgl. Bochinger 2014: 30). Diese Definition zielt damit auf die kognitive und

materielle Dimension von Religion. Religiöse Symbolbestände sind wandelbar,

werden tradiert und angepasst. Diese Sichtweise auf Religion ist besonders er-

giebig für Religionen in Migrationssituationen, da den Religionsgemeinschaften

eine produktive Leistung zugeschrieben wird und kontextuelle Faktoren in Trans-

formationsprozessen mitgedacht werden können. Die Religionsgemeinschaft ist

in diesem Verständnis ein Garant für die Existenz von Religionen. Auf Grundla-

ge dieser beiden Definitionen beziehe ich mich daher sowohl auf die kognitive,

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 7

materielle und soziale Dimension von Religion als auch auf die, die Rituale als

Handlungen in den Fokus rückt.

Beckford warnt allerdings vor einem unkritischen Umgang mit den Begriffen

»Religionsgemeinschaft« oder »Community« (vgl. auch Knott 2004). Von Seiten

öffentlicher Administration würden Gläubige gerne zu Religionsgemeinschaften

zusammengefasst, ungeachtet dessen, dass Fragen der Zugehörigkeit nicht ge-

klärt bzw. bekannt sind und individuell praktizierte Religiosität ausgeklammert

wird. Damit erhielte organisierte Religion eine Machtposition, die ihrer eigent-

lichen Tragweite für die Gläubigen nicht gerecht würde (Beckford 2015: 230).

Religionsgemeinschaften werden zu einer »Verkirchlichung« gezwungen, für die

traditionell keine Strukturen vorhanden sind (Oebbecke 2010b: 4). In diesem Zuge

wird Religion aber auch verwaltbar gemacht (vgl. auch Tezcan 2008: 128).

Ein weiterer Kritikpunkt Beckfords ist, dass die Begriffe »Gemeinschaft« und

»Community« die Unterschiede zwischen verschieden Typen religiöser Organisa-

tion verwischten (Beckford 2015: 229). Dabei würden in dem Begriff verschiedene

Implikationen mitschwingen. Die erste Implikation sei die Unterstellung, dass

es sich um Kollektive mit einer identifizierbaren gemeinsamen Identität und

gemeinsamen Interessen handle, über die Generalisierungen gemacht werden

können. Damit verbunden würden die Mitglieder der Religionsgemeinschaft als

homogen angesehen und es gäbe nur wenige Gläubige, die außerhalb dieser Ge-

meinschaften sind. Das heißt, wer sich als »Muslim« bezeichnet, wird damit auch

zur muslimischen Religionsgemeinschaft gezählt. Die zweite Implikation ist, dass

religiöse Gemeinschaften soziale Akteure sind, die dazu in der Lage sind, in der

Öffentlichkeit zu handeln und auf das Handeln anderer Akteure zu reagieren. So

ist zum Beispiel zu beobachten, dass muslimische Repräsentantinnen und Re-

präsentanten dazu aufgefordert werden, am Diskurs über den Islamischen Staat

teilzunehmen und dezidiert Stellung zu beziehen bzw. sich explizit abzugrenzen.

Und als drittes impliziert der Begriff, dass Religionsgemeinschaften alle gleich

sind, indem sie »Glauben« oder »Gläubigkeit« fördern. Der »Glaubenssektor« in

der Gesellschaft werde damit allein den Religionsgemeinschaften zugerechnet, so

Beckford (ebd.: 230).

Darüber hinaus ist zwischen lokaler und globaler Religionsgemeinschaft zu

unterscheiden. Kippenberg versteht eine globale Religionsgemeinschaft als Adres-

satin einer Heilszusage. Damit »verknüpft ist die Vorstellung, dass die lokalen

Religionsgemeinden Teil einer transzendenten Gemeinschaft aller Erlösten sind

(›Volk Gottes‹, ›Kirche‹, ›Umma‹) und dass diese Gemeinschaft eine eigene von der

Weltgeschichte unterschiedenen Heilsgeschichte hat« (Kippenberg 2009: 197). Die

lokale Religionsgemeinschaft, die im US-amerikanischen Sprachgebrauch meist

»congregation« genannt wird, verstehe ich mit M. Baumann als eine lokale soziale

Einheit, »die von Individuen gebildet wurde, um bestimmte religiöse Zwecke zu

verfolgen und ein regelmässiges [sic!] Angebot umzusetzen. Die Einheit vereint

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8 Alltag in der Moschee

Personen mit gleichen religiösen bzw. spirituellen Interessen und Überzeugungen

und weist eine zeitliche Kontinuität und Dauer auf« (M. Baumann 2012: 24f.)1.

Wie das einleitende Beispiel der Arbeit verdeutlicht, bedeutet trotz des Ge-

meinsamen die Gemeinschaft nicht unbedingt auch den Konsens, sondern kann

Austragungsort sowohl für Differenzen hinsichtlich der religiösen Traditionen,

Ausrichtung und Standpunkte als auch hinsichtlich nicht-religiöser Ausrichtung

und Vernetzung nach außen sein. Entsprechend »sind Dissens, Neuerungen und

Spaltungen im Begriff der Religionsgemeinschaft mitzudenken« (ebd.: 24)2. Wie

Kippenberg möchte Baumann den Begriff Religionsgemeinschaft im Sinne einer

lokalen »congregation« nicht mit der »Gemeinschaft der Christen« oder der »Re-

ligionsgemeinschaft der Hindus« gleichgesetzt sehen, da dadurch eine Verallge-

meinerung stattfinde. Der Begriff Religionsgemeinschaft verweise hingegen »auf

die in der Realität vorzufindenden Unterschiede und Besonderheiten jeweiliger

religiöser Gruppen und Gemeinschaften« (ebd.: 24). Die lokale Religionsgemein-

schaft wird in Europa aufgrund des christlich-konfessionellen Territorialmodells

sowohl als Ort der religiösen als auch der geographisch-kommunalen Zugehörig-

keit, also der religiösen und auch kommunalen Gemeinde, gedacht. Kirchenmit-

glied ist man in einer lokalen Pfarrei durch den Wohnort und das Bekenntnis

(vgl. ebd.: 28). Diese Struktur der wohnräumlichen Gemeinde als das traditio-

nelle Muster der Mitgliedschaft, so Baumann, würde landläufig das Verständnis

des Begriffes Religionsgemeinschaft prägen und in der Tat wären auch teilwei-

se nicht-christliche Religionsgemeinschaften so organisiert (vgl. ebd.: 28). Dies

trifft auch auf die Gemeinschaft der Menschen muslimischen Glaubens zu, von

der, wie von Beckford kritisiert, die Formierung einer repräsentativen Organisa-

tion eingefordert wird.

Eine lokale Religionsgemeinschaft ist damit zwischen den Individuen und

der Religion, im Sinne religiöser Symbolbestände und Praktiken, sowie anderen

Faktoren, die über das Lokale hinaus gehen, eingebettet (vgl. Knott 2000: 94). Lo-

kalität als Forschungsperspektive bedeutet bei Knott ein Interesse an der »arena

in which interactions commonly take place and institutions recognise one another

and engage meaningfully« (ebd.: 95). Lokalität als Forschungsperspektive hat zum

Ziel, Religionsgemeinschaften in ihrer lokalen Umgebung und Interaktion zu un-

tersuchen:

1 Baumann bezieht sich hierbei auf den Begriff, wie er von Stolz et al. (2010), Stolz & Chaves

(2013) und Chaves (2004) verwendet wird. Chaves definiert »congregations« wie folgt: »By

›congregation‹ I mean a social institution in which individuals who are not all religious spe-

cialists gather in physical proximity to one another, frequently and at regularly scheduled

intervals, for activities and events with explicitly religious content and purpose, and in which

there is continuity over time in the individuals who gather, the location of the gathering, and

the nature of the activities and events at each gathering.« (Chaves 2004: 1).

2 Vgl. auch Knott (2000: 93).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 9

The purpose of identifying such localities and the communities within them

for the study of religions is to go beyond seeing such places as the acciden-

tal habitats of religious groups to recognising the human ecology of the place

and the way in which its geography, social character, political and economic

structures and religious life develop in dynamic engagement with one an-

other. (Ebd.: 95)

Jedoch beeinflussen für Knott nicht nur äußere Umstände Religionen und Reli-

gionsgemeinschaften:

Religion and the institutions and individuals that constitute themdo not arise

passively from their local circumstances. They recruit and are built by a local

people with their own particular interests; they meet local needs. (Ebd.: 99)

Mein Verständnis von Moscheen als lokale Religionsgemeinschaften baut auf die-

sem Verständnis auf. Dabei gehe ich davon aus, dass Religionsgemeinschaften

sich aufgrund interner und externer Erwartungen formen und wandeln. Unklar

bleibt bei diesen Definitionen, welcher Grad der individuellen Zugehörigkeit vor-

ausgesetzt wird. Impliziert der Begriff »Religionsgemeinschaft« eine exklusive

Zugehörigkeit, formale oder informelle Mitgliedschaft? Wie artikuliert sich diese

Zugehörigkeit? Durch einen finanziellen Beitrag, durch Engagement? Beziehen

sich Zugehörigkeiten auf nur eine lokale Religionsgemeinschaft, hier Moschee,

oder können auch mehrere Moscheegemeinden für die Praxis relevant sein? Diese

und ähnliche Fragen stellen sich im Kontext des Begriffes Religionsgemeinschaft

bzw. Gemeinde. Wie sich Zugehörigkeit, religiöse Praxis und Mitgliedschaft im

Hinblick auf Moscheen in der Schweiz und in Österreich ausprägen, werde ich

in dieser Arbeit untersuchen. Dabei ist, wie Baumann vorschlägt, der Begriff

»Religionsgemeinschaft« vor seinen christlichen Konnotationen zu reflektieren.

Religionsgemeinschaften von Immigrierten oder religiöse Minderheit?

Moscheevereine werden im mitteleuropäischen Kontext in Öffentlichkeit und Po-

litik meist im Zusammenhang mit Migration und Integration wahrgenommen

(vgl. Rosenow-Williams 2012; Pries 2010). Dies spiegelt sich auch in den adminis-

trativen Strukturen wieder: So sind beispielsweise die Zuständigkeiten für diese

Vereine bei den staatlichen Stellen für Integration angesiedelt3. In der Religions-

forschung kann seit den 1990ern eine verstärkte Auseinandersetzung mit Immi-

grantinnen und Immigranten, die an den neuen Wohnorten Religionsgemein-

schaften gründeten, beobachtet werden. Dies geschah vor allem unter dem Blick-

winkel von Migration (vgl. Furseth 2008: 147f.). Ein Beispiel hierfür ist das von

3 Für den Kanton Zürich ist dies die Fachstelle für Integration, inWien dieMagistratsabteilung

17 – Integration und Diversität.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10 Alltag in der Moschee

Baumann entwickelte Phasenmodell der Diaspora (M. Baumann 2002a; 2004)4,

in dem der Migrationshintergrund der Gemeinschaften und der Prozess der Eta-

blierung in der Aufnahmegesellschaft eine maßgebliche Rolle spielen. Den gesell-

schaftlichen Rahmenbedingungen und Möglichkeitsstrukturen im Aufnahmeland

werden darin eine zentrale Bedeutung im Hinblick auf die erfolgreiche Inkor-

poration und strukturelle Anpassung der Gemeinschaften eingeräumt (vgl. auch

Soysal 1994).

Ich schließe mich dem Fokus auf den Kontext an, nehme allerdings im Be-

zug auf den Migrationskontext eine etwas andere Perspektive ein. Zwar ist es

richtig, dass die meisten Menschen muslimischen Glaubens oder deren Vorfah-

ren, sofern es sich nicht um Konvertierte handelt, in den letzten 50 Jahren in

die Schweiz und nach Österreich eingewandert sind. Auch erfolgt aufgrund von

Krieg und anderen Gründen nach wie vor Migration aus muslimisch geprägten

Weltgegenden wie dem Balkan oder derzeit aus Syrien (siehe Kap. 3). In den Mo-

scheen hat jedoch mittlerweile ein Generationenwechsel eingesetzt, der darauf

hindeutet, dass sich deren Ausrichtung und Ziele, vor allem im Hinblick auf ihre

Aktivitäten, in einem Veränderungsprozess befinden dürften. Auf der individu-

ellen Ebene fand parallel dazu durch Familiennachzug, Nachkommenschaft und

ökonomischer Festigung eine Etablierung statt, so dass ein Rückkehrgedanke, wie

dieser vielleicht zu Anfang noch vorherrschte, nun ganz aufgehoben oder auf die

Zeit nach der Pensionierung verschoben ist (vgl. Fokkema et al. 2012). Ein Beispiel

dafür ist der Gedanke an den Begräbnisort, welcher in letzter Zeit unter anderem

in der Schweiz zu Bemühungen muslimischer Organisationen um muslimische

Sektionen auf öffentlichen Friedhöfen führte.

Auch für Moscheen bedeutet die Entwicklung ein Wandel zu mehr Dauer-

haftigkeit, was Räumlichkeiten und Aktivitäten anbelangt, und, wie ich vermute,

auch eine Abnahme der transnationalen Bezüge zum Herkunftsland zugunsten

einer Orientierung hin zum Residenzland. In eine ähnliche Stoßrichtung geht

Baumanns Forschung zu der Frage, inwiefern religiöse Gemeinschaften von Im-

migrierten durch ihre Sichtbarwerdung in Form von repräsentativen Sakralbau-

ten nun auch zu Akteuren in der Zivilgesellschaft des Aufnahmelandes werden

(M. Baumann 2014; vgl. auch Lutz 2010). Darüber hinaus stellt er fest, dass für

die Gläubigen religiöse Gemeinschaften zu »Brückenorten« werden, welche Inte-

gration von Individuen in die Aufnahmegesellschaft begünstigen (M. Baumann

2015). Diese Befunde weisen auf einen stärkeren Bezug der lokalen Religions-

gemeinschaften zum Residenzland hin. Auch im öffentlichen Diskurs hat eine

Verlagerung stattgefunden, nämlich von der nationalen Herkunft auf die Reli-

gionszugehörigkeit als Fremdheitsmerkmal (vgl. Behloul 2007a; D’Amato 2015;

Lindemann & Stolz 2014; Tietze 2008).

4 Für migrationsbezogene Forschung zu muslimischen Gemeinschaften siehe Kapitel 3.4.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 11

Durch die gesunkene Bedeutung des Aspektes der Herkunft und Zuwande-

rung im öffentlichen Diskurs sowie die verstärkte Orientierung muslimischer Or-

ganisationen hin zum Aufnahmeland gehe ich von einer Abnahme der Bedeutung

des Migrationshintergrundes aus. Allerdings wird die »Integrationsfähigkeit« des

Islam und muslimischer Gläubiger im Diskurs in der Schweiz und in Österreich

regelmäßig in Frage gestellt. Es besteht die Gefahr, dass durch eine Einordnung

von Menschen muslimischen Glaubens in den Kontext von »Migration«, und da-

mit häufig auch »Integration«, von Seiten der Wissenschaft zu einer Reproduktion

dieses Diskurses beiträgt. In dem Zusammenhang weist A.-K. Nagel darauf hin,

dass durch Sprachbilder wie »Parallelgesellschaft«, »Mobilitätsfalle« oder »ethni-

sche Kolonien« ein »gesellschaftspolitisches Gefährdungsszenario« fortgeschrie-

ben wird (A.-K. Nagel 2015b: 13). Ziel dieser Arbeit soll es daher nicht sein, ein

solches Szenario zu bedienen oder zu widerlegen, sondern eine andere Perspek-

tive einzunehmen und vielmehr auf die »Normalität« von Moscheen zu blicken.

Daher halte ich es für angebracht, nicht von einer »Immigrant*innenreligion«5

sondern von einer »Minderheitenreligion« zu sprechen. Damit meine ich eine

religiöse Gemeinschaft in einer religiös pluralen Gesellschaft, die zahlenmäßig

kleiner ist als die dominierende religiöse Mehrheit6.

Mag also die Perspektive auf Moscheen unter dem Aspekt der Migration als

Forschungsperspektive bislang angemessen gewesen sein, stellt sich heute die

Frage, ob nicht andere theoretische Blickwinkel neue, weitergehende Erkennt-

nisse erbringen können. Furseth konstatiert gar ein weitgehendes Fehlen einer

sozialtheoretischen Fundierung der Untersuchungen zu religiösen Organisatio-

nen von Migrierten (Furseth 2008: 147f.). Die vorliegende Arbeit folgt einem de-

5 In dieser Arbeit wurde auf die Verwendung geschlechtergerechter Sprache geachtet und

grundsätzlich Bezeichnungen genutzt, die sich nicht nur auf ein Geschlecht beziehen. Wo

dies aus stilistischen Gründen oder weil es sich um feste Begriffe handelt nicht möglich ist,

wird ein * verwendet.

6 DerMinderheitenbegriff wird in den Sozialwissenschaften unterschiedlich verwandt. Andie-

ser Stelle sei er so verstanden, dass es sich bei religiösen Minderheiten um eine zahlenmä-

ßig kleine religiöse Bevölkerungsgruppe handelt und nicht wie im anglo-amerikanischen

Sprachgebrauch in erster Linie um eine benachteiligte Gruppe. In Abgrenzung zum Begriff

»Immigrant*innenreligion« steht hier nicht die Migrationsgeschichte im Vordergrund, son-

dern vielmehr die Etablierung in der Gesellschaft und das Bemühen um die Beseitigung

rechtlicher, ökonomischer und sozialer Nachteile. So muss eine Minderheitenreligion nicht

zwingend zugewandert sein, sie kann auch beispielsweise als neu-religiöse Bewegung ent-

standen sein und sich etabliert haben. Imwichtigen Lexikon »Religion in Geschichte und Ge-

genwart« (RGG) wird darüber hinaus eine Minderheit als das Ergebnis eines Abgrenzungs-

prozesses charakterisiert, der von Seiten der Gruppe wie auch der Aufnahmegesellschaft

über die Zuweisung von tatsächlichen oder/und vermeintlichen Merkmalen erfolgen kann

(vgl. Artikel zu Minderheiten im RGG mit den Beiträgen von Britz (2002) und M. Baumann

(2002b)).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 Alltag in der Moschee

zidiert qualitativen Ansatz, wie er in dem Forschungsprogramm der Grounded

Theory vertreten wird. Dies bedeutet eine weitgehende theoretische Unvorein-

genommenheit am Anfang der Forschung und einer sukzessiven Entwicklung

des theoretischen Ansatzes auf Grundlage der empirischen Erkenntnisse. Die

Theorie bestimmt damit nicht das Forschungsprogramm, sondern dient dazu,

empirische Ergebnisse besser verstehen zu können (siehe Kap. 4). Daher ist es

kein Widerspruch, dass diese Arbeit mit theoretischen Konzepten aus dem Neo-

Institutionalismus arbeitet, da diese sich im Laufe der empirischen Erhebung

und der Analyse des Materials als nützlich erwiesen haben. Wie im Kapitel 2

ausgeführt wird, hat es sich als analytisch gewinnbringend erwiesen, Moscheen

als Organisationen zu betrachten, da so mit Hilfe der theoretischen Konzepte

des Neo-Institutionalismus die kontextuelle gesellschaftliche Einbettung der Mo-

scheen besser analysiert werden kann.

Islam und muslimische Gläubige

Aus theologischer Perspektive leitet sich der Begriff »Muslim« von aslama »sich

hingeben, sich ergeben, sich unterwerfen« ab und bedeutet dann soviel wie »ei-

ne Person, die sich Gott hingibt«. Ein Muslim oder eine Muslimin, so ist die

Überzeugung, ist man durch Geburt oder wird es, indem man das Glaubensbe-

kenntnis, die šahāda, spricht: »Ich bezeuge, dass es keine Gottheit außer Gott

(Allah) gibt und dass Mohammed der Gesandte (Prophet) Gottes ist«.

Aus sozialwissenschaftlicher Perspektive ist die Sache allerdings nicht so ein-

fach, sind doch mit der Beschreibung »Muslim« verschiedene Selbst- und Fremd-

zuschreibungen verbunden (vgl. Brubaker 2013). Insbesondere christlich geprägte

Vorstellungen von Religionszugehörigkeit und -praxis werden in der Fremdzu-

schreibung mitgedacht. Die Rede ist vom christlichen Abendland und die Warte,

von der aus über den Islam gesprochen wird, ist eine christliche (vgl. Beilschmidt

2015: 17). Wie bereits angedeutet, kann es gerade auf der Mesoebene muslimischer

Organisationen dadurch zu Missverständnissen kommen, wenn zum Beispiel eine

Moscheegemeinde mit einer Kirchgemeinde gleichgesetzt wird. Damit wird eine

Form religiöser, sozialer und auch geographischer Zugehörigkeit suggeriert, die

auf die Praxis in Moscheen nicht übertragbar ist. Eine Zugehörigkeit zu einer re-

ligiösen Organisation ist im Islam nicht notwendig und üblich und entsprechend

ist der Organisationsgrad viel geringer (vgl. Oebbecke 2010b: 4).

Brubaker warnt deshalb davor, die analytische Kategorie »Muslim« mit der

Kategorie »Muslim« als soziale, politische und religiöse Praxis zu vermischen.

Like many social science categories, the category »Muslim« is both a category

of analysis and a category of social, political and religious practice; and the

heavy traffic between the two, in both directions, means that we risk using

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 13

pre-constructed categories of journalistic, political or religious common sense

as our categories of analysis. (Brubaker 2013: 2)

Als »category of practice« diene »Muslim« als Selbst- und Fremdidentifikation.

Mit dem Begriff als Fremdidentifikation ist meist ein Bild eines einheitlichen

Islam verbunden. Wenn aber von »dem Islam« gesprochen werde, seien darin

immer auch verschiedene Auslegungen mit angelegt, die sich auf unterschiedliche

Rechtsschulen, kulturelle Eigenheiten und auch individualisierte Vorstellungen

beziehen (ebd.: 6).

Zahlreiche Analysen weisen darauf hin, dass die Kategorie »Muslim« in den

letzten Jahren eine Verschiebung erfahren hat und zwar von »Ausländer« hin zur

Kategorie »Muslim« (vgl. Yılmaz 2016; Brubaker 2013; Spielhaus 2013; Behloul

2007a; Allievi 2005). Die Bezeichnung wurde zu einem Stigma und auch die

Selbstidentifikation als Muslim oder Muslimin blieb nicht unbeeindruckt davon.

The experience of being stigmatized als Muslims in everyday interaction or

public discourse leads some to reactively assert a Muslim identification, to

revalorize what has been devalorized. But self-identifications as »Muslim« re-

spond not only to the experience of stigmatization; they respond more gen-

erally to the experience of being cast, categorized, counted, queried and held

accountable as Muslims in public discourse and private interaction. (Brubaker

2013: 3)

Musliminnen und Muslime werden nicht nur durch Nicht-Muslime identifiziert

und kategorisiert, sondern auch durch andere muslimische Gläubige. Als Mensch

muslimischen Glaubens zur Verantwortung gezogen zu werden, bedeutet dann

unter einer Identität versammelt zu werden, die einem zugeschrieben wird (vgl.

ebd.: 3). Dies habe zur Folge, dass die Selbstidentifikation als »Muslim« nicht

mehr als selbstverständlich hingenommen werde, sondern eine reflexive aktive

Aneignung erfolge. Forschung sei von diesem Prozess nicht ausgenommen, denn

indem Personen als »Muslime« angesprochen werden, würden sie zu solchen de-

klariert und müssten sich dazu verhalten (Brubaker 2013: 6; vgl. auch Spielhaus

2011). Wer »Muslim« oder »Muslimin« ist, ist daher auch immer eine diskursive

Frage und eine Machtfrage. So wird durch Mehrheitsmuslim*innen Anhängern

der Ahmadiyya-Bewegung und Aleviten die Zugehörigkeit zum Islam häufig ab-

gesprochen, da sie sich in bestimmten Glaubensfragen von ihnen unterscheiden.

Auch wird die Kategorie dafür benutzt, um sich gesellschaftlich zu positionieren,

indem zum Beispiel betont wird, dass Terroristen keine Muslime seien.

Religiöse Zugehörigkeit darf aber nie als alleiniger Identitätsmarker gelten,

sondern auch andere Faktoren wie Beruf, Geschlecht, Milieuzugehörigkeit etc.

gehören zu einer Person selbstverständlich dazu (vgl. Brubaker 2013: 5; Spielhaus

2011: 129). Allerdings muss im Kontext der Analyse religiöser und sozialer Praxis

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 Alltag in der Moschee

in Moscheen davon ausgegangen werden, dass die Menschen, die in Moscheen

verkehren, dem muslimischen Glauben angehören oder zumindest interessiert

sind. Ich betrachte muslimische Gläubige dann als Muslime, wenn sie sich selbst

als solche beschreiben. Allerdings dürfen, analog zu dem was zur Kategorie »Is-

lam« gesagt wurde, Muslime nicht als eine homogene Entität betrachtet werden,

sondern als heterogene Gruppe.

Moschee

Wenn ich anfangs die Frage »Was ist eine Moschee?« als die zentrale Frage dieser

Arbeit aufgeworfen habe, so erscheint hier eine Begriffsklärung bereits das Ergeb-

nis der Arbeit vorwegnehmen zu wollen. Allerdings dienen enzyklopädische De-

finitionen aufgrund ihrer prägnanten Komprimierung als guter Ausgangspunkt

für eine vertiefte Betrachtung des Phänomens.

Das Wort masǧid7 stammt von der arabischen Wurzel s-j-d, welche die Hand-

lung des Niederwerfens beschreibt. suǧūd wird die Bewegung im Verlaufe des

Gebets benannt, bei der die Gläubigen mit der Stirn den Boden berühren (vgl.

Hartmann 1992: 83). Das gemeinsame Gebet zu ermöglichen ist daher die zen-

trale Aufgabe von Moscheen und zunächst der erste Grund für ihre Existenz.

Andersherum gedacht kann eine Moschee dann auch immer dort sein, wo Men-

schen sich zum Gebet treffen oder auch wo ein einzelner Mensch betet. Es gibt

daher keine architektonische Festlegung, allerdings gilt das Haus des Propheten

Mohammeds in Medina als »Ur-Moschee«.

Abbildung 1 zeigt typische bauliche Elemente von Moscheeinnenräumen. In

den von mir besuchten Moscheen befanden sich eine Kanzel (minbar), die für

die Freitagspredigt genutzt wird, sowie die Gebetsnische (miḥrāb). Verteilt über

den Gebetsraum finden sich häufig kleine Lesepulte (kursi), in die man den Koran

oder andere Lektüre ablegen kann, um bequemer auf dem Boden sitzend lesen zu

können. Die dikka ist ein Pult oder Podest für den Muezzin, welches in größeren

Moscheen zu finden sein kann, in den von mir besuchten Moscheen jedoch nicht

vorhanden war. Gleiches gilt für das Minarett.

In der Literatur werden meist zwei Typen von Moscheen unterschieden: Die

kleineren Stadtteilmoscheen (arab.:masǧid, türk.:mescid) und die großen Freitags-

moscheen (arab.: ǧāmi↪, türk.: cami) (vgl. Beinhauer-Köhler 2009; Frishman 2002;

Spuler-Stegemann 2002; Hartmann 1992). Hartmann macht den Unterschied am

Freitagsgebet fest.

Es müssen wenigstens 40 Personen anwesend sein, weshalb an kleinen Orten

kein besonderer Freitagsgottesdienst stattfindet und auch sonst nur in einer

7 Die Umschrift der arabischen Begriffe folgt den Vorgaben der DeutschenMorgenländischen

Gesellschaft. Wenn es sich um einen im deutschen Sprachgebrauch etablierten Begriff han-

delt (z.B. Imam, Muezzin) wird auf die Umschrift verzichtet.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 15

Abbildung 1: Elemente des Gebetsraums (Quelle: Frishman (2002)).

Moschee imOrte, wobei in großen Städten die Stadtviertel als Orte betrachtet

werden. Moscheen (masǧid), in denen regelmäßig Freitagsgottesdienst statt-

findet, heißen ǧāmi↪. (Hartmann 1992: 84)

In den von mir untersuchten Fällen wurde diese Unterscheidung allerdings nicht

gemacht. Die beiden großen Moscheen, Islamisches Zentrum Wien und Iman-

Zentrum Volketswil, könnten als Freitagsmoscheen bezeichnet werden. Allerdings

zeigt die beobachtete Praxis, dass alle von mir besuchten Moscheen das Freitags-

gebet durchführen und dann gut besucht sind. Die anderen Gebete während der

Woche werden zwar angeboten aber zahlenmäßig weit weniger in der Moschee

verrichtet.

Beinhauer-Köhler beschreibt Moscheen in islamisch geprägten Ländern als

Typus des Sakralbaus mit liturgischem und sozialem Geschehen. Eine Moschee

sei aber kein »Sakralbau«, welcher vergleichbar mit einer katholischen Kirche ge-

weiht wäre (Beinhauer-Köhler 2009: 41). Eine »Aura des Sakralen«, wie sie durch

das Verhalten der Besucherinnen und Besucher in christlichen Kirchen oft ty-

pisch sei, würde einer Moschee weniger anhaften. Dass die Kategorien »sakral«

oder »profan« jedoch nicht eins zu eins auf islamische Einrichtungen übertragen

werden können, verdeutlicht die Aussage des Theologen Tariq Ramandan.

What is amosque? According to the prophetMohammed, thewholeworld is a

mosque, since thewholeworld is sacred. Themosque is the sacred heart of the

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 Alltag in der Moschee

sacred; it is the place where we go to pray. To design a mosque, you first have

to discern the sacred quality of the surrounding world. (Ramadan in Erkoçu &

Buğdaci 2009: 53)

Als heilig wird hier die ganze Welt verstanden und diese Heiligkeit konzentriert

sich in der Moschee. Ramadan unterscheidet nicht zwischen heilig und profan;

profane Orte gibt es daher nicht für ihn. Von seinem Blickwinkel betrachtet ist

eine Moschee in erster Linie ein Ort für das Gebet. Besucht man große Moscheen

in islamisch geprägten Ländern, so fällt aber auf, dass es sich dabei häufig um

ganze Komplexe handelt, die verschiedene Einrichtungen wie Schulen (madrasa

oder kuttǎb), Bibliotheken, Krankenhäuser oder auch ein Hammam beherbergen

können (vgl. Beinhauer-Köhler 2009: 62).

In der Schweiz, in Österreich und Deutschland gibt es größere und kleine-

re Moscheen, mit einem weiteren oder engeren Angebot. Beinhauer-Köhler be-

obachtet jedoch in manchen Großstädten in Deutschland ähnliche Strukturen

wie in islamisch geprägten Ländern. So würden sich um eine Freitagsmoschee

Unterrichts- und Vortragsräume, Bibliotheken ebenso wie Küchen, Restaurants,

Cafés und Läden gruppieren. Darüber hinaus sei es üblich, separate Bereiche für

Nutzerinnen bereitzustellen (ebd.: 68). Aufgrund dieser Angebote auf die Ausbil-

dung einer vermeintlichen »Parallelgesellschaft« zu schließen erscheint voreilig,

wenn man die traditionellen Funktionen von Moscheen betrachtet8.

Für die hier vorliegende Arbeit ist eine grobe Definition von Moschee wich-

tig, die sich nicht nur auf Architektur oder Größe bezieht. Daher sehe ich für

diese Arbeit Moscheen als Orte für regelmäßiges, gemeinschaftliches Gebet an.

In meiner Auswahl an untersuchten Moscheen sind darüber hinaus nur solche

zu finden, die die täglichen fünf Gebete abhalten sowie das Freitagsgebet und

die über einen fest angestellten Imam verfügen, um die Kontinuität der Gebete

aufrecht zu erhalten.

Neben dem Ort Moschee als physischem Raum wird die Moschee vor allem

durch das Handeln in ihr konstituiert. Löw beschreibt räumliche Figurationen

als eine Synthese unterschiedlicher sozialer Güter und Lebewesen. Demnach sind

Räume »institutionalisierte Figurationen auf symbolischer und (...) auf materiel-

ler Basis, die das soziale Leben formen und die im kulturellen Prozess hervorge-

bracht werden« (Löw 2004: 46).

In diesem Sinne sehe ich den Raum Moschee nicht nur als Ansammlung von

Gegenständen, wie sie in Abbildung 1 für eine Moschee als typisch wiedergege-

ben ist. Sondern ich sehe sie als Produkt einer Synthese des Handelns der in

8 Auf die vielfältigen architektonischen Ausprägungen von Moscheen in verschiedenen Län-

dern kann hier nicht eingegangen werden. Vgl. hierzu vor allem die Beiträge in Frishman &

Khan (2002) oder auch Beinhauer-Köhler (2009).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 17

den Moscheen verkehrenden Menschen. Die sozialen Güter in Moscheen und die

Personen haben ein Platzierungsmoment zu eigen und tragen damit zur Raum-

bildung bei (vgl. ebd.: 46). Menschen kommen also in die Moschee und platzie-

ren sich räumlich anhand von Mustern, so zum Beispiel zum Gebet, oder um

das Gebet anzuleiten. Diese Arbeit schließt damit an aktuelle Überlegungen zur

Materialität von Religion an (vgl. Bräunlein 2016), denn hier steht die materielle

Dimension (Handeln, Praktiken, Menschen) vor den kognitiven Sinnstrukturen

im Vordergrund.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Ein theoretischer Rahmen

für die Erforschung von Moscheen

In meiner Arbeit beschäftige ich mich mit der Frage, was eine Moschee ist, wie

und als was sie als soziale Wirklichkeit »Moschee« konstruiert wird. Die Frage

»wie« eine Moschee konstruiert wird, beinhaltet Einflussfaktoren wie gesellschaft-

liche und politische Rahmenbedingungen sowie die Erwartungen der Zielgruppe

der Moscheen. Ich gehe davon aus, dass diese Erwartungen von den Moscheen

aufgegriffen und verhandelt werden. Als zentrale Aktivitäten untersuche ich das

Gebet, Bildungsangebote sowie öffentlichkeitswirksame Veranstaltungen und fra-

ge, wie sich die unterschiedlichen Erwartungen dort widerspiegeln.

Die Frage, der diese Arbeit nachgehen möchte, ist deshalb kurz gefasst: Wie

konstituiert das Handeln in Moscheen die Moscheen als soziale Wirklichkeit und welche ge-

teilten Sinnstrukturen liegen diesem Handeln zugrunde, respektive welche Faktoren beein-

flussen das Handeln?

Für die Bearbeitung dieser Forschungsfrage bedarf es eines theoretischen

Rahmens, der das Handeln in Moscheen unter Berücksichtigung der verschie-

denen Rahmenbedingungen erfasst, ohne den Fokus ausschließlich auf Fragen

der gesellschaftlichen Integration oder Inkorporation zu legen. Ich schlage ei-

nen organisationssoziologischen, genauer neo-institutionalistischen Zugang vor

und verbinde ihn auf der erkenntnistheoretischen Seite mit einem wissenssozio-

logischen Ansatz, der einen qualitativ-methodischen Zugang eröffnet und einen

detaillierten Blick auf die Prozesse und Entwicklungen in den Moscheen ermög-

licht. Diese theoretischen Grundlagen führe ich im Folgenden aus, wobei ich

zunächst erörtere wie ich die Konstruktion der sozialen Wirklichkeit »Moschee«

verstehen möchte. Daran anschließend gehe ich darauf ein, wie mit den Konzep-

ten des Neo-Institutionalismus die Wechselverhältnisse zwischen Handeln und

Einflussfaktoren analytisch erfasst werden können. Dieser Ansatz fokussiert die

Mesoebene von Organisationen, um die es auch hier im Falle von Moscheen gehen

soll.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 Alltag in der Moschee

2.1 Ethnomethodologie und Wissenssoziologie: Zur menschlichen
Produktion sozialer Wirklichkeit

Im folgenden Abschnitt soll es zunächst darum gehen, die Grundlage dafür zu

legen, als was ich Moscheen methodologisch sehe und wie ich mir eine Erfor-

schung dieses Phänomens vorstelle. Die Grundlage hierfür stellen Theorien zur

menschlichen Produktion sozialer Tatsachen dar. Berger & Luckmann gelten mit

ihrem Werk »Die gesellschaftliche Konstruktion von Wirklichkeit«, welches erst-

mals 1980 erschien, als die Begründer des Sozialkonstruktivismus (Berger & Luck-

mann 2013). In ihrer Tradition arbeiten Forschende an Fragen der Erzeugung ge-

sellschaftlicher Phänomene, Institutionalisierungprozessen und der Weitergabe

von Traditionen an neue Generationen.

Ich möchte jedoch geschichtlich noch ein wenig weiter zurückgehen und mich

erstens der Ethnomethodologie Garfinkels (Garfinkel 1967) und zweitens der Wis-

senssoziologie Mannheims (Mannheim 1980) widmen, welche sich beide für die

latenten Sinnstrukturen in alltäglichem Handeln interessieren und in der sozial-

konstruktivistischen Tradition zu verorten sind (vgl. Bohnsack 1997; Keller 2011).

Später komme ich dann noch einmal auf Berger & Luckmann zurück.

Ethnomethodologie

Garfinkel, der Vater der Ethnomethodologie, beschäftigt sich mit der Wechselwir-

kung zwischen praktischem, alltäglichem Handeln und Wahrnehmung. Entspre-

chend fasst er gleich zu Beginn seines Buches »Studies in Ethnomethodology«

die Ausrichtung seines Forschungsprogramms zusammen:

The following studies seek to treat practical activities, practical circumstances,

and practical sociological reasoning as topics of empirical study, and by paying

to themost commonplace activities of daily life the attention usually accorded

extraordinary events, seek to learn about them as phenomena in their own

right. Their central recommendation is that the activities whereby members

produce and manage settings of organized everyday affairs are identical with

members’ procedures formaking those settings ‘accountable’. (Garfinkel 1967:

1)

Damit wird soziale Wirklichkeit als etwas verstanden, das erst durch Handeln

und Wahrnehmung produziert und wahrnehmbar gemacht wird. Die Ethnome-

thodologie fragt deshalb, wie Menschen ihre soziale Welt selbst wahrnehmen und

sinnhaft aufbauen und will offenlegen, wie Menschen bestimmte Verfahren an-

wenden, um die Strukturen, die sie selbst fortlaufend schaffen, wahrnehmbar zu

machen. Dabei spielen Interaktionen eine entscheidende Rolle, denn nur über

sie erhalten gesellschaftliche Tatbestände ihren Wirklichkeitscharakter, »erst in

der sozialen Interaktion stellt sich die Objektivität von als ›objektiv‹ wahrgenom-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Ein theoretischer Rahmen für die Erforschung von Moscheen 21

menen Ereignissen, die Faktizität von als ›faktisch‹ geltenden Sachverhalten her«

(Bergmann 2012: 122). Soziale Tatsachen werden also in Handlungen hervorge-

bracht und in Interaktionen objektiviert1. Diese durch soziale Interaktion2 her-

gestellte Wirklichkeit muss immer wieder reproduziert werden, um sie dauerhaft

aufrechtzuerhalten. Sie ist damit nie abgeschlossen.

Das Beispiel, an welchem Garfinkel den Ablauf dieses Prozesses abarbeitet, ist

der Fall der Transfrau »Agnes«. Er zeigt, dass Geschlecht keineswegs eine naturge-

gebene Tatsache ist, sondern durch Handeln erst wahrnehmbar gemacht werden

muss (Garfinkel 1967: 118ff.). Agnes, als Junge geboren, unterzog sich mit 19 Jahren

einer Geschlechtsumwandlung. Agnes versuchte mittels verschiedener Strategien,

sich als »Frau« wahrnehmbar zu machen (ebd.: 165). Garfinkel kam durch diesen

Fall zu der Erkenntnis, dass Frau-Sein bedeutet, auch von anderen als »Frau«

wahrgenommen und behandelt zu werden. Dadurch wird deutlich, dass aus der

scheinbar selbstverständlichen Tatsache der Geschlechtszugehörigkeit »eine sich

fortwährend vollziehende, eine fortwährend präsentative, interaktive perzeptive

Leistung« (Bergmann 2012: 124f.) wird. Garfinkel resümiert seine Studie:

Agnes' methodological practices are our authority for the finding, and rec-

ommended study policy, that normally sexed persons are cultural events in

societies whose character as visible orders of practical activities consist of

members' recognition and production practices.We learned fromAgnes, who

treated sexed persons as cultural events that members make happen, that

members' practices alone produce the observable-tellable normal sexuality

of persons, and do so only, entirely, exclusively in actual, singular, particular

occasions through actual witnessed displays of common talk and conduct.

(Garfinkel 1967: 181)

Soziale Tatsachen werden demnach in Interaktionen reproduziert, denen ein »Er-

kennen« vorausgeht. Das Erkennen erfolgt jedoch nur, wenn einer Erwartung ent-

sprochen wird, in diesem Fall die Vorstellung, wie eine Frau sich zu kleiden und

zu verhalten hat, um als Frau erkennbar zu sein. Um daher als »Frau« überhaupt

wahrgenommen werden zu können, muss eine gesellschaftliche Vorstellung dar-

über bestehen, was eine Frau ist, und eine Frau muss sich entsprechend dieser

Erwartungen verhalten. Das heißt, es muss eine bestimmte Erwartung von Seiten

1 Dies hat Folgen für die qualitative Sozialforschung, denn folgt man Garfinkel, so muss man

davon ausgehen, dass auch in Interviewsituationen und damit Interaktionen zwischen For-

scherin und Beforschten soziale Wirklichkeit erst hergestellt wird (siehe Kap. 4.1).

2 Goffman hat sich ausführlich der sozialen Interaktion gewidmet und ihm zufolge kann ei-

ne soziale Interaktion »als der wechselseitige Einfluß von Individuen untereinander auf ihre

Handlungenwährend ihrer unmittelbaren physischen Anwesenheit definiert werden« (Goff-

man 1969: 18).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 Alltag in der Moschee

Agnes bezüglich der gesellschaftlichen Erwartungen bestehen, um wiederum mit

Strategien reagieren zu können (Erwartungserwartung). Durch die Reaktion auf

Erwartungen werden die Erwartungen reproduziert: Die gesellschaftliche Vorstel-

lung von Frauen wird reproduziert, indem sich Frauen »wie Frauen« verhalten.

Diese Reproduktion erfolgt in der sozialen Interaktion durch Sprache (talk) und

Handeln (conduct). Die Wirklichkeit ist in diesem Verständnis eine »Vollzugswirk-

lichkeit« (Bergmann 1994: 6f.), in der sich Interagierende in sozialen Interaktionen

nicht einfach an einer vorgegebenen sozialen Ordnung orientieren, sondern eben

diese soziale Ordnung als geordnete Struktur erzeugen. Diese erzeugte Ordnung

wirkt dann wiederum reflexiv auf die Situation. An den hier ablaufenden Pro-

zessen ist die Ethnomethodologie interessiert, nämlich »den im Handeln selbst

sich dokumentierenden Prozess des Verstehens-und-sich-verständlich-Machens

zu beobachten und im Hinblick auf seine Strukturprinzipien zu beschreiben«

(Bergmann 2012: 125).

Diese analytische Brille lässt sich denn auch auf andere alltagsweltliche Phä-

nomene übertragen und zeigt, dass soziale Wirklichkeit, auch wenn dies nicht

bewusst so wahrgenommen wird, immer wieder neu produziert wird. Wenn die

Mitglieder einer bestimmten Gruppe diese Phänomene Wirklichkeit werden las-

sen, so muss ein gewisser Konsens darüber bestehen, was dieses Phänomen aus-

macht. Dieser Konsens ist jedoch den Beteiligten oft nicht bewusst und kann nur

in von der Norm abweichenden Fällen wie bei Agnes oder in Garfinkels »Kri-

senexperimenten« (Garfinkel 1967: 35ff.) bewusst gemacht werden. Garfinkel ließ

seine Studierenden in Experimenten testen, inwiefern die Abweichung von einem

bestimmten gesellschaftlichen Konsens Irritationen hervorruft. Dabei ging es um

ganz alltagsweltliche Situationen. Z.B. sollten sich die Studierenden ohne Ankün-

digung während eines ganz normalen Gesprächs so nah an den Gesprächspartner

oder die -partnerin annähern, dass sich die Nasen beinahe berührten. Dies führ-

te beim Gegenüber zu Irritationen und Garfinkel wollte dadurch deutlich werden

lassen, wie unbewusst bestimmte Verhaltensweisen für die Beteiligten sind –

hier der Abstand zweier sprechender Personen. Trifft man also auf Personen, mit

denen es eine Übereinstimmung in den Verhaltensweisen gibt, dann stiftet dies

Sicherheit und Vertrauen, bei Nicht-Übereinstimmung tritt jedoch Verwirrung

auf (Garfinkel 1973: 280ff.).

Als methodisches Programm verweist Garfinkel auf das erkenntnistheoreti-

sche Programm der Wissenssoziologie Mannheims. Garfinkel beschreibt dessen

dokumentarische Methode als geeignet, um die unbewussten Sinn- und Erwar-

tungsstrukturen aufzudecken (Garfinkel 1976: 199f.)3.

3 Mannheim hat allerdings selbst kein methodisches Vorgehen entwickelt, diese Strukturen

empirisch zu erforschen. Methodiker wie Bohnsack oder Kruse bauen jedoch auf seine Kon-

zepte auf (siehe Kap. 4).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Ein theoretischer Rahmen für die Erforschung von Moscheen 23

Wissenssoziologie

Mannheims Werke zur Wissenssoziologie haben innerhalb der qualitativen So-

zialforschung große Bedeutung gewonnen; insbesondere bei Bohnsack, der sei-

ne »dokumentarische Methode« auf Mannheim aufgebaut und den Ansatz für

die Methode der Gruppendiskussion fruchtbar gemacht hat (vgl. Bohnsack 1997;

Bohnsack et al. 2006; 2007; Bohnsack 2010)4.

Auch Mannheim ist an den alltäglichen Phänomenen zugrundeliegenden kol-

lektiven Sinnstrukturen interessiert. Seine Perspektive ist deshalb interessant, da

bei der Erforschung von Phänomenen auf der Mesoebene eben gerade kollektive

vor individuellen Vorstellungen in den Vordergrund rücken.

Mannheim entwickelte seine Wissenssoziologie Anfang des 20. Jahrhunderts

als Gegenmodell zur naturwissenschaftlichen Forschungslogik. Sie schließt an

die spätere praxeologische Positionierung Bourdieus an und nimmt eine Posi-

tion zwischen einer subjektivistischen Herangehensweise wie beispielsweise bei

Schütz (1974) oder Oevermann (2001) und einem objektivistischen Zugang, der den

quantitativen Methoden zugesprochen wird, ein (vgl. Przyborski & Wohlrab-Sahr

2009: 274). Als objektivistisch können solche Zugänge verstanden werden, die sich

auf das »Was« der sozialen Welt beziehen, subjektivistische Zugänge sind an Mo-

tiven, Intentionen, Einstellungen, an dem im Subjekt verorteten »Wozu und War-

um« interessiert (vgl. ebd.: 275). Mannheim setzt jedoch dazwischen an, nämlich

»zwischen der im Erleben verankerten Herstellung von Wirklichkeit, dem hand-

lungspraktischen Wissen einerseits, und kommunikativ generalisiertem Wissen,

das uns in der Regel in begrifflich explizierter Form zu Verfügung steht, ande-

rerseits« (ebd.: 275). Ihm geht es um die Frage, »wie« Phänomene oder kulturelle

Tatsachen hergestellt werden, nicht »was« sie sind (vgl. Bohnsack 2003: 556). Sein

und auch Garfinkels Interesse gilt dem Prozess, in dem soziale Wirklichkeit in der

Praxis angeeignet wird, und der diese Praxis seinerseits hervorbringt. Die doku-

mentarische Methode verlagert damit »Ursprung und Wirkung sozialer Struktur

in das Handeln selbst. Das Wissen, das in Handlungs- und Wahrnehmungspra-

xen eingelassen ist, wird in dieser Perspektive als strukturbildend betrachtet«

(Przyborski & Wohlrab-Sahr 2009: 275). Dieses Wissen können bzw. müssen die

Untersuchten nicht begrifflich explizieren, da es ein geteiltes, also »konjunktives«

Wissen ist. Es spiegelt sich im Handeln bzw. in der Praxis wider. Der »Dokument-

sinn« (Mannheim 1980) einer Handlung, einer »Erscheinung«, wie Mannheim es

4 Jedoch sind Gruppendiskussionen nicht das einzige Erhebungsverfahren, welches kollekti-

ve Orientierungen offenlegen kann. Gerade wenn es um Handlungspraxen geht, sind narra-

tiv orientierte Interviews geeigneter, da einer milieufremden Interviewerin eher alltägliches

Handeln expliziert wird als innerhalb einer Gruppe, wo das Handeln allgemein bekannt und

akzeptiert ist (vgl. Przyborski & Wohlrab-Sahr 2009: 272f.). Auf diese und andere methodi-

sche Fragen wird im Kapitel 4 näher eingegangen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 Alltag in der Moschee

nennt, verweist in diesem Sinne auf das konjunktive Wissen. Zeichen, Wörter,

Begriffe deuten in dem Sinne auf etwas hin, was sie selbst nicht sind, sie sind ein

»Dokument für« etwas, was dahinter steht. Dieses konjunktive, kollektiv geteil-

te Wissen konstituiert bei Mannheim den »konjunktiven Erfahrungsraum«. Im

Bezug auf Mannheim benutzt Garfinkel deshalb den Begriff »dokumentarische

Methode«, da der konjunktive Erfahrungsraum aufgezeigt werden soll, auf den

Phänomene hindeuten.

Dieses Interesse an Prozessen und Handlungen ist es, das für die vorlie-

gende Arbeit von Interesse ist. Zwar bin ich an dem Objektsinn von Moscheen

interessiert – ich frage ja, was eine Moschee ist. Allerdings sind die Ansätze von

Mannheim und Garfinkel grundlegend für eine kontextuelle und prozessorien-

tierte Betrachtung eines Phänomens.

Neben dieser praxis- und prozessorientierten Perspektive lässt sich mit Mann-

heim ein weiteres methodologisches Problem lösen, nämlich die Frage, wie ein

Phänomen auf der Mesoebene untersucht werden kann, ohne mit ihm jedoch

sprechen zu können. Wie bereits dargelegt, gehen Mannheim und Garfinkel da-

von aus, dass die Sinnebene auf der sozialen, kollektiven Ebene zu verorten ist.

Wie aber kann aus Individualmeinungen und -aussagen ein Bild einer Organi-

sation, Gemeinschaft oder Gruppe rekonstruiert werden? Das zentrale Stichwort

ist erneut der »konjunktive Erfahrungsraum« (Mannheim 1980: 105). Mannheim

überwindet mit ihm die Subjekt-Objekt-Dichotomisierung, da in seiner Konzep-

tion des Sozialen »das Teil (Subjekt) aus dem Ganzen (Kollektiv/Gesellschaft) her-

aus verständlich gemacht werden« (Kruse 2014: 38) muss. Mannheim macht dies

deutlich am Beispiel des »Stils« im Zusammenhang mit Kunstwerken:

Unter demAspekt des »Stiles« einen Formzusammenhang und einen dazuge-

hörigen Erlebniszusammenhang zu erfassen bedeutet soviel, wie die betref-

fendenMomente desWerkes und die dazugehörigen Erlebniszusammenhän-

ge nicht dem schöpferischen Individuum, sondern dem dazugehörigen Grup-

penerlebnis zuzurechnen. »Stil« ist eben ein Phänomen, das darauf hinweist,

daß gewisse Sinnschichten im Kunstwerk fortsetzbar sind. Nur weil die dazu-

gehörigen Erlebniszusammenhänge gemeinsam sind, ist es möglich, daß in

dieser Richtung ein Wachsen, ein Lernen, ein Weiterentwickeln in verschie-

denen Individuen zustande kommt. (Mannheim 1980: 97f.)

Die Erlebniszusammenhänge sind somit nicht einem Individuum, sondern einem

»gemeinschaftlichen Erlebnisstrom« (ebd.: 142) zuzuordnen. Die Interpretation

eines Phänomens ist damit dem Kontext immer immanent und kann nur un-

ter Berücksichtigung des Erlebniszusammenhangs erfolgen. Mannheim versteht

unter »dem Sozialen« aber mehr als die Ansammlung von mehreren Personen:

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Ein theoretischer Rahmen für die Erforschung von Moscheen 25

(…) denn 1. es bedeutet die bloße Existenz, auch die räumliche und zeitliche

Koexistenz von Individuen, nicht unbedingt stets Sozietät, und 2. es nimmt

nicht jedes Beisammensein derselben Mehrzahl von Personen dieselbe Form

von Sozietät an. Das Soziale ist also ein Novum gegenüber dem Substrat und

ist nicht aus den einzeln vorhandenen Qualitäten und Quantitäten der Indivi-

duen ohne Sprung ableitbar. (Ebd.: 113)

Mit dem Begriff des »konjunktiven Erfahrungsraums« erfasst Mannheim daher

eine von der konkreten Gruppe gelöste Kollektivität, nämlich eine, die Handlungs-

praxen und damit Wissens- und Bedeutungsstrukturen teilt, welche eben in ei-

nem bestimmten Erfahrungsraum gegeben sind (vgl. Przyborski & Wohlrab-Sahr

2009: 282). Auf diese Art und Weise kann vom Subjekt ausgehend das Kollektive,

der Erlebniszusammenhang einer Gruppe rekonstruiert werden. Die, wie Mann-

heim es auch nennt, »Kollektivvorstellungen« sind der »Niederschlag der perspek-

tivischen, jedoch stereotypisierten, d.h. auf einen bestimmten Erfahrungsraum

bezogenen konjunktiven Erfahrung« (Mannheim 1980: 231). Kollektivvorstellun-

gen über einen Sinnzusammenhang ergeben sich aus den Ausschnitten, die die

Individuen liefern, gehen jedoch darüber hinaus. Denn es gibt bei Mannheim

Kollektivvorstellungen, die ihrem Wesen nach nicht durch ein Individuum

realisiert werden können. Ein jeder Kult, eine jede Zeremonie, ein jeder

Dialog ist ein Sinnzusammenhang, eine Totalität in der der einzelne seine

Funktion und Rolle hat, das Ganze aber etwas ist, das in seiner Aktualisierbar-

keit auf eine Mehrzahl der Individuen angewiesen ist und in diesem Sinne

über die Einzelpsyche hinausragt. (Ebd.: 232)

Eine Kollektivvorstellung braucht also Individuen, die sie reproduzieren, wie wir

schon bei Garfinkel erfahren haben. Andersherum aber kann kein Individuum

die Kollektivvorstellungen in seiner Gänze erfassen, sondern nur in Ausschnit-

ten (ebd.: 232). In diesem gemeinsamen Erfahrungsraum werden gemeinsame

Erfahrungs- und Wissensstrukturen geteilt, welche wiederum mit einer gemein-

samen Sprache einhergehen. Die Begriffe haben eine spezielle konjunktive Be-

deutung, denn in ihnen wird der kollektive Erfahrungszusammenhang gespei-

chert sowie die geteilte Bedeutung der Begriffe in Kollektivvorstellungen ver-

festigt. Durch diese Kollektivität wird Handeln im Alltag erst möglich und für

die Forschende werden über Sprache damit Handlungsvollzüge beschreibbar ge-

macht. Damit ist das Problem gelöst, wie Phänomene auf der Mesoebene durch

Interviews mit Individuen rekonstruiert werden können.

Institutionen

An den Begriff des konjunktiven Erfahrungsraums ist das Konzept der »Instituti-

on« unmittelbar anschlussfähig, welches auf gefestigte kollektive Vorstellungen

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 Alltag in der Moschee

verweist. Die Wissenssoziologen Berger & Luckmann stellen sich die »gesell-

schaftliche Konstruktion der Wirklichkeit« so vor, dass Gesellschaft eine objektive

Faktizität besitzt und diese Wirklichkeit durch Tätigkeiten konstruiert wird, die

subjektiv gemeinten Sinn zum Ausdruck bringen (Berger & Luckmann 2013: 20).

Hier wird der Anschluss an Mannheim und Garfinkel deutlich – sie alle verstehen

Wirklichkeit als durch Sprache und Handeln konstruiert.

Diese Wirklichkeit ist eine intersubjektive Welt, da sie mit anderen geteilt

wird, und in Interaktionen findet durch Sprache und Handeln eine ständige re-

ziproke Typisierung statt. Der andere nimmt mich als typisch wahr und ich wer-

de wiederum als typisch wahrgenommen (ebd.: 36). Daneben ist die Wirklichkeit

der Alltagswelt voll von Objektivationen und wird nur durch diese erst wirklich.

Objektivationen werden als menschliche Tätigkeiten verstanden »welche sowohl

dem Erzeuger als auch anderen Menschen als Elemente ihrer gemeinsamen Welt

›begreiflich‹ sind« (ebd.: 36f.). Hierzu gehören auch sprachliche Objektivationen.

Sprache stellt semantische Felder her oder »Sinnzonen«, welche zum Beispiel im

Beruf die tägliche Arbeit sinnhaft ordnet (ebd.: 43).

Nun kommen Institutionalisierungen ins Spiel; sie entstehen für Berger &

Luckmann aus Habitualisierungen:

Institutionalisierung findet statt, sobald habitualisierte Handlungen durch

Typen von Handelnden reziprok typisiert werden. Jede Typisierung, die auf

diese Weise vorgenommen wird, ist eine Institution. (Ebd.: 58)

Wenn diese Typisierungen zum Allgemeingut werden und damit für alle Mitglie-

der einer gesellschaftlichen Gruppe »erreichbar« sind, dann sind sie institutiona-

lisiert (ebd.: 58). Institutionalisierung geht immer mit sozialer Kontrolle einher,

welche Priorität hat vor Zwangsmaßnahmen. Ein weiterer Effekt von Institutio-

nen ist die Routinegewissheit: Man weiß, wie man sich zu verhalten hat und kann

die Handlungen der anderen voraussehen. Zwei weitere Eigenschaften von Insti-

tutionen sind Historizität und Objektivität, d.h. sie sind historisch gewachsen

und können als soziale Gebilde an eine neue Generation weitergegeben werden

(vgl. ebd.: 62f.).

Besonders gut werden diese Institutionen von Rollen reproduziert: So re-

präsentiert die Rolle des Imams beispielsweise einen ganzen Verhaltenskomplex.

Darüber hinaus werden Institutionen von Objekten und sprachlichen Objektiva-

tionen repräsentiert (vgl. ebd.: 80). Nimmt man z.B. die Objektivation »Kirche«

und meint damit das Gebäude, so sind auch hiermit Verhaltensweisen verbun-

den, z.B. dass man sich ruhig verhält oder an den Ritualen teilnimmt. Hier wird

bereits deutlich, dass »Kirche« ganz Unterschiedliches bedeuten kann. Zum einen

kann damit die Organisation gemeint sein mit ihren Hierarchien und Ämtern, die

globale Gemeinschaft der Gläubigen, die lokale Orts-Kirche und Gemeinde oder

das Gebäude. Dann kann auch die lokale Kirche je nach Kontext (Messe, stilles

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Ein theoretischer Rahmen für die Erforschung von Moscheen 27

Gebet, Jugendgottesdienst) ganz Unterschiedliches bedeuten oder auch positive

oder negative Assoziationen hervorrufen5. Institutionen lassen sich deshalb auch

als Erwartungen umschreiben, die implizit und ein Desiderat eines kollektiv ge-

teilten Erfahrungsraums und Wissensbestandes sind. Diese Erwartungen werden

durch Sprache und Handeln reproduziert und sind in dieser Form für die For-

schende beobachtbar. Handeln verstehe ich im Sinne Webers als »menschliches

Verhalten (...), wenn und insofern als der oder die Handelnden mit ihm einen

subjektiven Sinn verstehen.« Handeln ist immer sinnhaft, wenn auch der Sinn ein

subjektiver ist. In Folge der vorangegangenen Ausführungen hat dieses Handeln

auch immer einen kollektiven Sinn und ihm ist eine konstruktive Leistung zu

eigen.

Zusammenfassend lassen sich diese theoretischen Ausführungen wie folgt auf

Moscheen beziehen:

1. Das was wir als Moschee wahrnehmen, wird durch Handeln und Sprache

(Interaktionen) produziert und reproduziert, welche auf einem kollektiven

Erfahrungsraum basieren. Menschen gehen in Moscheen und verhalten sich

entsprechend und der Situation angemessen. Sie ziehen ihre Schuhe aus, voll-

ziehen Rituale, Lernen über ihre Religion und treffen sich mit anderen Gläu-

bigen. Das heißt, Moscheen werden vom Handeln der Menschen produziert

und reproduziert, die in ihr ein und aus gehen, von den Repräsentantinnen

und Repräsentanten, den Mitgliedern und von den Nutzerinnen und Nutzern

der Angebote.

2. Durch Beobachtung und Interviews kann erschlossen werden, was eine Mo-

schee für die Mitglieder und Konsumenten der Angebote bedeutet, indem der

gemeinsame Erfahrungsraum rekonstruiert wird.

3. Wenn sich Menschen nicht entsprechend der Erwartungen verhalten, entste-

hen Irritationen, die entsprechend der Krisenexperimente Garfinkels zu Ex-

plikation impliziter Erwartungen und geteilter Sinnstrukturen führen. Denk-

bar sind dabei Situationen, in denen Gläubige mit unterschiedlichen kultu-

rellen Prägungen, also unterschiedlichen Erfahrungsräumen, aufeinandertref-

fen.

4. Die Vorstellung von einer Moschee wird als Institution tradiert und dabei

verändert. Dies rückt Fragen nach dem Wandel von Moscheen in den Blick,

besonders vor dem Hintergrund des Generationenwechsels. Der Wandel der

Institution Moschee drückt sich in den sich ändernden (sprachlichen) Objek-

tivationen, Rollen und den damit verbundenen Tätigkeiten aus. Diese sind für

die Forscherin beobachtbar.

5 Mit der sogenannten »Indexikalität von Sprache« setzt sich Garfinkel auseinander. Hierauf

wird im Methodikteil dieser Arbeit genauer eingegangen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 Alltag in der Moschee

2.2 Moscheen als Organisationen und ihre Einbettung
in die gesellschaftliche Umwelt

Kommen wir nun zu der Frage, wie das Handeln, das eine Moschee ausmacht,

beeinflusst wird. Ich schlage im Folgenden vor, Moscheen als Organisationen zu

betrachten, die sich aus Mitgliedern und Leistungsrollen zusammensetzen und

die das Handeln in den Moscheen bestimmen. Für eine kontextuelle Erforschung

dieses Handelns bedarf es eines theoretischen Zugangs, der Rahmenbedingungen

und Wirkmechanismen analytisch erfassbar macht. Daher wähle ich den orga-

nisationssoziologischen Zugang des Neo-Institutionalismus, der Organisationen

kontextuell erschließt. Schließlich werde ich argumentieren, dass sich Moscheen

in einem Balanceakt zwischen Mitgliederlogik und Einflusslogik befinden.

2.2.1 Organisationen, Mitglieder und Leistungsrollen

Moscheen als Organisationen zu betrachten, eröffnet analytisch eine andere Sicht

auf sie, als sie beispielsweise unter dem Begriff »Gemeinschaft« zu untersuchen.

Wie in der Einleitung bereits dargestellt, geht mit dem Begriff »(Religions-)Ge-

meinschaft« die Vorstellung von Repräsentation und (regionaler) Zugehörigkeit

einher, welche sich aus der Kirchensoziologie ableitet. Es hat sich allerdings im

Forschungsprozess gezeigt, dass im Falle von Moscheen nicht ohne Weiteres von

Gemeinde oder Gemeinschaft gesprochen werden kann, ist doch die Praxis in den

Moscheen durch einen hohen Grad an Fluktuation und Mehrfachzugehörigkeiten

gekennzeichnet. Empirisch zeigten sich Moscheen eher als eine Art Dienstleis-

ter, die bestimmte Angebote bereitstellen, die an unterschiedliche Zielgruppen

gerichtet sind. Auch der Begriff »Organisation« ist für den Kontext religiöser

Vergemeinschaftungsformen nicht unumstritten.

Ein Argument gegen die Einordnung von religiösen Vergemeinschaftungsfor-

men als Organisationen sei, so Beckford, dass die Organisationsforschung das

»Besondere« der Religion vernachlässige, denn sie würde religiöse Organisatio-

nen genauso behandeln wie jede andere Organisation (Beckford 1973: 18). Auch

O’Dea weist auf das schwierige Verhältnis von Religion und Organisation hin

(O’Dea 1961). Z.B. müssen sich Religionsgemeinschaften, die auf religiösen Prin-

zipien aufbauen, im Alltag auch mit ganz profanen Problemen beschäftigen, wie

der Buchhaltung oder ausreichenden finanziellen Mitteln (ebd.: 32). Petzke & Ty-

rell (2012) stellen fest, dass zwar viele religiöse Gemeinschaften Merkmale von

Organisationen aufweisen, sich selbst aber nicht als Organisationen beschreiben

oder so bezeichnet werden möchten. Dies trete insbesondere dort auf, wo religiö-

se Institutionen oder »Verbände« (Max Weber) Sakralität für sich beanspruchten

oder gar die Ordnung und hierarchische Verfasstheit auf göttliche Verordnung

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Ein theoretischer Rahmen für die Erforschung von Moscheen 29

gegründet sähen. Diese Organisationen würden sich deshalb dagegen wehren,

mit »weltlichen« Organisationen gleichgesetzt zu werden (ebd.: 275).

Dies mögen Gründe dafür sein, warum sich Forschende aus der Religionswis-

senschaft bislang kaum dieses Zugangs bedienten. Umgekehrt haben sich Organi-

sationssoziologinnen und -soziologen kaum mit den Spezifika von religiösen Or-

ganisationen beschäftigt. Es gibt jedoch, wenn auch begrenzt, Forschung, auf die

hingewiesen werden kann. Hervorzuheben ist eine Sammlung von Untersuchun-

gen aus den USA in dem Band von Demerath et al. (1998) sowie die Forschungsar-

beiten von Cadge (2008), Edgell Becker (1999) sowie Warner (1993; 1994; 2000) und

Warner & Wittner (1998), die sich vor allem auf christliche »congregations« be-

ziehen. Im deutschsprachigen Raum kann auf die Studie von Rosenow-Williams

(2012) verwiesen werden, in der die Autorin muslimische Dachorganisationen in

Deutschland untersucht, sowie auf Koch (2005), die den neo-institutionalistischen

Ansatz aus der Organisationssoziologie für die Analyse von Ayurveda-Angeboten

verwendet. Suder (2012) erforscht die Vernetzung von Moschee-Organisationen

mit verschiedenen Akteuren im Rahmen von Moscheebauprojekten und Pries

(2010) diskutiert den Nutzen eines neo-institutionalistischen Zugangs für die Er-

forschung grenzübergreifender Migrant*innenorganisationen. Diese Studien zei-

gen, wie fruchtbar es sein kann, religiöse Gemeinschaften als Organisationen zu

betrachten, denn sie lenken den Blick auf die Wechselwirkungen mit ihrer ge-

sellschaftlichen Umwelt und auf Prozesse des Ausbalancierens gesellschaftlicher

Anforderungen und der Erwartungen der Mitglieder.

Im Rahmen dieser Arbeit soll der organisationssoziologische Zugang, genauer

der Neo-Institutionalismus, nicht als komplettes Forschungsprogramm zur An-

wendung kommen. Dies würde einem qualitativen Forschungsdesign nicht ge-

recht werden, denn eine Theorie soll aus der Empirie entstehen und nicht um-

gekehrt die Theorie die empirischen Erkenntnisse vorbestimmen (vgl. Strauss &

Corbin 1998). Daher soll das Konzept »Organisation« als ein »sensitizing concept«

(Blumer 1954) verwendet werden, also nicht als definitives Konzept, sondern als

Vorschlag, als eine Heuristik oder ein Blickwinkel. Damit wird die organisationale

Verfasstheit auf der Mesoebene ins Zentrum gestellt, wobei jedoch nicht vergessen

werden soll, dass auf dieser Ebene auch Gemeinschaft stattfinden kann. Durch

diesen Zugang wird eine Lücke geschlossen zwischen Forschungszugängen, die

auf die individuelle Religiosität von Musliminnen und Muslimen fokussieren (wie

z.B. bei Tietze 2008; Jouili 2008; Klinkhammer 2000) und solchen, die Religion

auf der Ebene der Gesamtgesellschaft untersuchen (wie z.B. bei Stolz et al. 2014;

Casanova 1994; Luckmann 1991).

In der Organisationsforschung gelten Organisationen als »soziale Strukturen,

geschaffen von einzelnen in der Absicht, gemeinsam mit anderen bestimmte Zie-

le zu verfolgen« (Scott 1986: 31). Fasst man daher Moscheen als Organisationen,

wird der analytische Blick auf die Ziele, die formalen und informellen Struktu-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 Alltag in der Moschee

ren, das Verhältnis der Organisation zu den Mitgliedern sowie den Einfluss von

Umweltfaktoren auf die Organisationen frei. Gerade letzterem Aspekt widmet

sich die organisationssoziologische Schule des Neo-Institutionalismus und betont

die »Bedeutung von organisationsübergreifenden Sinnsystemen, Regelkomplexen

und symbolischen Elementen für Organisationen« (Mense-Petermann 2006: 64).

Der Ansatz zeichnet sich dadurch aus, dass er die gesellschaftliche Einbettung

von Organisationen in den Blick nimmt.

Drei grundlegende Elemente von Organisationen lassen sich also identifi-

zieren: 1. eine Formalstruktur, 2. ein Zweck und 3. die formale, freiwillige Mit-

gliedschaft. Durch diese Kriterien lassen sich Organisationen von ihrer Umwelt

unterscheiden6.

1. Formalstruktur: Der erste Aspekt der Definition von Organisation ist die

Formalstruktur, welche in der organisationalen Hierarchie sichtbar wird sowie

den Statuten, die die Prozesse in der Organisation regulieren. Organisationen

haben dadurch die Fähigkeit, sowohl ihre inneren Angelegenheiten und Prozes-

se als auch ihr externes Handeln durch kollektiv bindende Entscheidungen zu

regeln (vgl. Geser 1999: 40). Bei religiösen Organisationen kommen hier zum ei-

nen Fragen nach dem Verhältnis von religiöser und administrativer Autorität ins

Spiel (vgl. Chaves 1998). Zum anderen ist zu ergründen, inwiefern intervenieren-

de oder auch sanktionierende Instanzen wichtig für den Zugang zu religiösen

Gütern (z.B. Heil) sind (vgl. Geser 1999: 42).

2. Ziel: Organisationen haben ein Ziel, welches das organisationale Handeln

bestimmt. In diesem Aspekt folge ich Beckfords Definition religiöser Organisatio-

nen als »the complex of recurrent social relationships, activities and rules within

which religious ideas, attitudes and feelings are given stable expression« (Beck-

ford 1973: 10). Eines der Ziele einer Moschee-Organisation ist beispielsweise die

Implementierung und Ermöglichung des gemeinsamen Gebets. Die Ziele der Or-

ganisation können jedoch auch diffus sein und das Handeln muss nicht (immer)

auf ein gemeinsames Ziel ausgerichtet sein (vgl. DiMaggio 1998; Beckford 1973).

Auch können unintendierte Konsequenzen aus dem Handeln erwachsen. Daher

werden Organisationen hier keinesfalls als rationale Systeme angesehen.

3. Mitgliedschaft: Die Freiheit des Eintritts und Austritts ist eine konstitutive

Bedingung. Eine Person wird zudem Mitglied aufgrund einer kollektiv binden-

den Entscheidung und von ihr wird erwartet, dass sie gemäß den Zielen der

Organisation handelt. Dies ist besonders bei Vereinen wichtig, da hier Bestands-

zweck und Mitgliedermotivation deckungsgleich sind (vgl. Stichweh 2000: 25).

Das heißt, Vereine oder Assoziationen sind auf die Mikroebene der Mitglieder

6 An dieser Stelle kann nicht die ganze Diskussion um den Organisationenbegriff wiedergege-

ben werden. Zur vielfältigen Verwendung des Begriffes vgl. Mense-Petermann (2006).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Ein theoretischer Rahmen für die Erforschung von Moscheen 31

ausgerichtet und erlangen dadurch ihre Zielsetzung (vgl. Geser 1999: 40). Von ei-

nem Mitglied wird zum Beispiel erwartet, dass es die Beiträge bezahlt, um den

Verein finanziell zu unterstützen. Ein anderes Beispiel wäre die Einstellung ei-

nes Imams, welche in den meisten Fällen die Entscheidung des Vereinsvorstands

ist. Von einem Imam wird dann erwartet, dass er sich entsprechend seiner Rolle

verhält und bestimmte Dienste für die Moscheebesuchenden anbietet.

Allerdings ist zu beachten, dass das Konzept der »Mitgliedschaft« als formale

Mitgliedschaft nicht ganz eindeutig ist und den empirischen Befunden der teil-

weise flexiblen Zugehörigkeit nicht gerecht wird (vgl. Yükleyen 2012: 78). Daher

bediene ich mich an dieser Stelle einer Unterscheidung zwischen Leistungsrol-

len und der generellen Öffentlichkeit aus der Systemtheorie (vgl. Stichweh 2005:

13ff.). Wenn sich soziale Systeme in spezialisierten Feldern ausbilden, formen

sie professionelle Rollen. Beispiele dafür sind Imame, Mitglieder des Vereinsvor-

standes, die beispielsweise die Rolle des Kassierers übernehmen, oder auch Me-

diensprecher oder Lehrpersonen. Das Handeln derjenigen, die eine Leistungs-

rolle übernehmen, ist an eine allgemeine Öffentlichkeit gerichtet. Nimmt man

die Leistungsrolle eines Arztes als Beispiel, so kann jeder ein Patient oder eine

Patientin des Arztes werden. Genauso kann sich prinzipiell jeder oder jede an

einen Imam wenden, um seelsorgerische Beratung zu erhalten oder am Gebet

teilzunehmen. Hier wird jedoch bereits deutlich, dass es nicht zielführend ist,

von einer Zielgruppe, einer Erwartungsgruppe oder von »einer Publikumsrolle« zu

sprechen (vgl. ebd.). Gewisse Leistungsrollen und Aktivitäten sind eher an das

Klientel der Gläubigen gerichtet, andere, wie z.B. ein Tag der offenen Moschee

oder eine Dialogveranstaltung, an die Gesamtgesellschaft.

Im Anschluss daran sehe ich die Mitglieder und die Inhaber von Leistungs-

rollen als diejenigen an, die durch ihre Mitgestaltung, also durch ihr Handeln,

bestimmen, was eine Moschee ist. Sie konstruieren die soziale Wirklichkeit »Mo-

schee« durch Sprache und Handeln und reproduzieren diese, wie im vorange-

gangenen Abschnitt bereits dargelegt wurde. Das Handeln in Moscheen ist an

verschiedene Publikumsrollen gerichtet: an die Gruppe der Gläubigen oder an

das Publikum der Gesamtgesellschaft.

Nun soll es um die Frage gehen, durch was dieses Handeln beeinflusst wird.

Konzeptionell schließe ich hier an die Theorie des Neo-Institutionalismus an, der

genau die Wechselverhältnisse von Organisationen zu ihrer Umwelt in den Blick

nimmt. Dadurch werden die Grundlagen für die Analyse der Aktivitäten in den

Moscheen gelegt.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 Alltag in der Moschee

2.2.2 Neo-Institutionalismus: Institutionalisierte Erwartungen – Legitimität –

Angleichungsprozesse

Wie bereits angedeutet beschäftigt sich der Neo-Institutionalismus mit der gesell-

schaftlichen Verankerung von Organisationen und bietet sich deshalb an, den Ein-

fluss institutionalisierten Erwartungen auf Moschee-Organisationen analytisch

zu fassen. Es handelt sich dabei um eine Forschungstradition, die in unterschied-

lichen Ausprägungen in den Politikwissenschaften, der Ökonomie und der Sozio-

logie beheimatet ist. Es wäre daher falsch, von der einen neo-institutionalistischen

Theorie zu sprechen. In der Soziologie unterscheiden sich die unterschiedlichen

Beiträge zum Beispiel bezüglich ihrer Konzeptualisierung von »Institution« (vgl.

Scott 2014) oder auf welcher gesellschaftlichen Ebene (Makro, Meso oder Mikro)

sie ihre Analysen ansetzen (vgl. Mense-Petermann 2006).

Ich folge Kochs Auffassung (vgl. Koch 2007; 2014), wenn ich für die Religions-

forschung einen großen Nutzen in einer neo-institutionalistischen Perspektive

sehe. DiMaggio präzisiert diesen Nutzen, indem er das Besondere religiöser Or-

ganisationen herausstellt.

Because religious organizations are, as a rule, »strong-culture organizations«,

that is, they have distinctive, explicitly articulated values that are meant to

suffuse all of the organization's activities, attention to organizational cultures

enhances the affinity between organizational theory and the study of religion.

(DiMaggio 1998: 9)

DiMaggio legt der Religionsforschung nahe, Aufmerksamkeit auf die organisatio-

nale Kultur zu legen, und meint damit explizit geäußerte Werte, die das Handeln

in den Organisationen beeinflussen. Diese Perspektive rückt religiöse Konzepte

in den Blick und betont ihre Bedeutung für die Analyse religiöser Organisatio-

nen. Pries hebt den Nutzen einer neo-institutionalistischen Perspektive für die

Erforschung der gesellschaftlichen Einbettung von Migrantenorganisationen her-

vor, »(…) weil sich diese Organisationen in aller Regel in einem sehr komplexen

Umfeld bewegen, in dem sie sich gegenüber vielfältigen Anspruchs- und Erwar-

tungsgruppen legitimieren müssen« (Pries 2010: 39). Während also DiMaggio die

»internen« Werte betont, legt Pries vor allem Wert auf die Berücksichtigung ex-

terner Faktoren. Beide Perspektiven sind wichtig und werden daher Berücksich-

tigung finden.

Beim Neo-Institutionalismus handelt es sich um eine Forschungstradition,

die in unterschiedlichen Ausprägungen in den Politikwissenschaften, der Öko-

nomie und der Soziologie beheimatet ist. Als organisationssoziologische Schule

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Ein theoretischer Rahmen für die Erforschung von Moscheen 33

mit seinen Ursprüngen in der US-amerikanischen Organisationsforschung7 ist

der Neo-Institutionalismus insbesondere an der Erforschung des Einflusses der

Umwelt auf Organisationen interessiert und liefert deshalb für die Fragestellung

ein hilfreiches Instrumentarium. Damit verbunden stehen Fragen der Legitimie-

rung im Mittelpunkt des Interesses. Das Handeln von Organisationen nimmt

hierfür eine zentrale Rolle ein: Gingen früher Arbeiten der Carnegie School von

einem rationalen Agieren von Organisationen aus, so erfolgte später die Dekon-

struktion dieses Bildes und es wurden den nicht-intendierten Konsequenzen aus

Bemühungen um organisationalen Wandel mehr Aufmerksamkeit geschenkt (vgl.

DiMaggio 1998; Senge 2011). Mythen8 und Rituale wurden selbst in den bürokra-

tischsten Organisationen beobachtet (vgl. DiMaggio 1998: 8; J.W. Meyer & Rowan

1991). Heute geht man deshalb davon aus, dass das Handeln in Organisationen

nicht immer zielgerichtet und rational ist, sondern eine Vielzahl von Faktoren die

Ergebnisse beeinflussen. DiMaggio argumentiert, dass damit die Organisations-

forschung auch für die Religionsforschung nützlich wird.

The core activities of churches and other kinds of religious organizations often

entail complexmeans/ends chains (e.g., ameliorating social problems), poorly

understood technologies (e.g., building community), and goals towardswhich

progress may be hard to evaluate on the basis of readily available data (e.g.,

saving souls). The recognition that ritual is a legitimate and significant part

of organizational life further enhances the mutual relevance of religious and

organizational studies. (DiMaggio 1998: 8)

DiMaggio & Powell (1991b) richten ihr Interesse darüber hinaus auf die Mesoebene

organisationaler Felder, also jener gesellschaftlichen Bereiche, die die Organisatio-

nen direkt betreffen. Dabei beschäftigen sie sich besonders mit Ähnlichkeiten von

Organisationen (Isomorphien) und fragen, wie diese zustande kommen und wie

Organisationen dadurch Legitimität gewinnen. Ihr Ansatz ist besonders anwend-

bar für diese Arbeit, ist es doch die Meso-Ebene religiöser Organisationen, die

hier untersucht wird. Außerdem ermöglicht er eine Untersuchung von Moscheen

in ihrem lokalen Kontext, welche besonders für lokale Religionsgemeinschaften

nahe liegt (vgl. Knott 2000). Im Folgenden gehe ich genauer auf zentrale Begrif-

fe und Konzepte des Neo-Institutionalismus ein – »Institutionen«, »Legitimität«

und »Isomorphien« – und erläutere ihren Nutzen für die Erforschung religiöser

Organisationen. Das daraus gewonnene Instrumentarium soll dabei helfen, die in

7 Zur Entstehungsgeschichte undden verschiedenenUnterschulen vgl. u.a.DiMaggio&Powell

(1991a), Hasse&Krücken (2005) und Senge (2011). Zur Unterscheidung von altemund neuem

Institutionalismus siehe DiMaggio & Powell (1991a).

8 J.W.Meyer & Rowan (1991: 41) definiert »Mythos« als bestimmte gesellschaftlich geteilte Vor-

stellungen, die von Organisationen aufgegriffen und und zeremoniell adaptiert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 Alltag in der Moschee

den Moscheen beobachtbaren Prozesse, die dem Handeln in Moscheen zugrunde

liegen, analytisch zu fassen.

Institutionen und die organisationale Umwelt

Die Grundbeobachtung des Neo-Institutionalismus, auf der das gesamte theo-

retische Gebäude aufbaut, ist, dass Organisationen durch ihre Umwelt, genauer

durch institutionalisierte Erwartungen, beeinflusst werden (vgl. Hasse & Krücken

2005; DiMaggio & Powell 1991b; Scott 2014; Senge & Hellmann 2006). Für diese

Arbeit ist der Begriff »Institution« wichtig, da sich Moscheen in einem Geflecht

von verschiedenen gesellschaftlichen Einheiten befinden und deren Erwartungen

so konzeptionell fassbar werden.

Der Begriff »Institution« gehört zu den Fachbegriffen der Soziologie9. Aller-

dings besteht bei Weitem kein Konsens über die Definition des Begriffes. Die

Spanne reicht von impliziten, nicht-bewussten Verhaltensregeln über bewusst

greifbare Normen bis hin zu festgelegten Erwartungen in Form von Regeln und

Gesetzen. So lassen sich Institutionen einerseits allgemein als »übergreifende Er-

wartungsstrukturen (definieren, E.d.V.), die darüber bestimmen, was angemes-

senes Handeln und Entscheiden ist« (Hasse & Krücken 2005: 15) und andererseits

konkreter als »umfangreiche Muster oder Regelsysteme, in die Akteure wie In-

dividuen, Organisationen und Nationalstaaten eingebunden sind« (J.W. Meyer in

ebd.: 8). Der wissenssoziologische Institutionenbegriff von Berger & Luckmann

als habitualisierte Handlungen, die durch Typen von Handelnden wechselseitig

typisiert werden und zum Allgemeingut werden, sei hier noch einmal erwähnt.

An diese unterschiedlichen Zugänge zum Begriff der Institution schließen

verschiedene Verständnisse der Rolle des Akteurs und seiner Position gegenüber

Institutionen an. Der soziologische Neo-Institutionalismus (anders als Traditio-

nen in den Wirtschafts- und Politikwissenschaften10) zeichnet ein eher schwaches

Bild des Akteurs, womit eine starke Rolle der Institutionen korrespondiert (vgl.

J.W. Meyer in ebd.: 9). Institutionen sind demnach eigenständige Phänomene, die

Aushandlungsprozessen von Akteuren vorausgehen. Sie beeinflussen nicht nur

Akteure, sondern »schaffen, legitimieren und transformieren die grundlegenden

Einheiten der Gesellschaft, ihre Identität sowie ihre gesellschaftliche Verteilung«

(J.W. Meyer in ebd.: 9). Beispiele für Institutionen sind »Bildung« oder auch »die

Ehe« und haben als zentrales Merkmal, dass sie in ihrer Bedeutung in der gesell-

schaftlichen Wahrnehmung gefestigt sind.

9 Durkheim, der als Begründer des Faches gilt, sah die Soziologie als Fach der »Wissenschaft

der Institutionen« und definierte Institutionen als »Glaubensvorstellungen und durch die

Gesellschaft festgesetzte (…) Verhaltensweisen« (Durkheim 1984: 100).

10 Dies lässt sich nicht gänzlich verallgemeinern. Wie im Folgenden die Ausführungen zu den

Dimensionen von Institutionen zeigen, finden sich verschiedene Betonungen in allen Fach-

traditionen (vgl. Scott 2014).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Ein theoretischer Rahmen für die Erforschung von Moscheen 35

Dass Institutionen bestimmte Verhaltensweisen vorgeben, wird in nicht-wis-

senschaftlichen Zusammenhängen oft kritisch gesehen. Dies kann am Beispiel

der Institution »Kirche« verdeutlicht werden, mit welcher eine moralische In-

stanz mit verhaltensregulierenden Tendenzen verbunden wird. Diese sanktionie-

rende Funktion von Institutionen wird auch in der Verwendung des Begriffes in

der Soziologie hervorgehoben, insbesondere bei Parsons (1990; 1986), der in der

funktionalistischen Tradition steht. In seiner Folge wird betont, dass das Nicht-

Einhalten der Regeln mit Sanktionen bestraft und deren Einhaltung belohnt oder

eingefordert werden kann (vgl. Hasse & Krücken 2005: 14). Ein Beispiel hierfür

sind Gesetze oder Dienstanweisungen, also die regulative Dimension von Insti-

tutionen, mit denen Normen und eine moralische Pflicht verbunden sind (vgl.

Senge 2011). Daneben gibt es jedoch auch weniger formalisierte Regeln wie Sit-

ten, Routinen und Gewohnheiten. Das Wissen um diese Form der Institutionen

ist eher implizit, »man weiß, wie man sich zu verhalten hat« und erwartet dies

auch von anderen. Dieses Alltagswissen ist indes auch jenes, mit der sich die

Wissenssoziologie auseinandersetzt, wie bereits dargestellt wurde. Dabei wurde

deutlich, dass eine Institution erst zu einer Institution wird, wenn die Betei-

ligten um diese Erwartungen wissen und davon ausgehen können, dass auch

andere mit den Erwartungen vertraut sind. Deshalb wird davon ausgegangen,

dass Institutionen das gesellschaftliche Miteinander regeln, so dass sie nicht nur

einschränkend wirken, sondern Zusammenleben erst ermöglichen. Verkehrsre-

geln beispielsweise mögen hin und wieder einschränken, sie gewähren aber auch

einen gewissen Schutz, da man davon ausgehen kann, dass sich andere weit-

gehend daran halten. Schließlich können Organisationen selbst als Institutionen

betrachtet werden, geht man wie Zucker (1988a; b) davon aus, dass sie selbst von

kollektiven Akteuren institutionalisiert werden.

Es erscheint sinnvoll, diese sehr vielfältigen und weiten Institutionenbegriffe

zu konkretisieren, um sie für die empirische Forschung nutzbar zu machen. Im

Anschluss an Hasse & Krücken (2005) und Pries (2010) verstehe ich Institutio-

nen als gefestigte Erwartungen, die von unterschiedlichen Erwartungsgruppen

vorgebracht werden können. Scott systematisiert unterschiedliche Definitionen

von Institutionen und unterscheidet regulative, normative und kulturell-kognitive Ele-

mente (Scott 2014: 56). Durch diese Unterscheidung macht er auch den Begriff

der Legitimität analytisch fassbar, da er ihn jeweils von den verschiedenen Aus-

prägungen von Institutionen ableitet (siehe unten). Scott schreibt Institutionen

folgende Eigenschaften zu: Sie sind dauerhaft und relativ resistent gegenüber

Veränderungen, sie geben Solidarität in sozialen Systemen und sie können über

Generationen weitergegeben, gepflegt und reproduziert werden (ebd.: 57). Ein

wichtiger Bestandteil von Institutionen sind Symbolsysteme, also Regeln, Nor-

men und kulturell-kognitive Glaubensinhalte, welche in Interaktionen sichtbar

werden. Sie generieren Handlungsmuster, welche sie wiederum konservieren und

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 Alltag in der Moschee

auch verändern (Scott 2014: 57). Dabei teilt Scott Institutionen in drei Dimensio-

nen auf:

1. Die erste Dimension betont den einschränkenden und regulativen Charakter

von Institutionen. Forschung mit dem Fokus auf diese Art von Institutionen

schenken regulativen Prozessen – Regeln und Gesetze, Kontrolle und Sanktio-

nierungen – besondere Aufmerksamkeit. Die damit verbundenen sanktionie-

renden oder belohnenden Handlungen können sowohl von staatlicher Seite

durch formalisierte, professionelle Akteure erfolgen, als auch durch informel-

le Mechanismen wie zum Beispiel Bräuche, in deren Folge mit »Schande«

sanktioniert wird (vgl. ebd.: 59f.). Scott geht jedoch davon aus, dass regu-

lative Institutionen nicht nur Einschränkungen mit sich bringen: »Although

the concept of regulation conjures up visions of repression and constraint,

many types of regulation enable and empower social actors and action, con-

ferring licenses, special powers, and benefits to some types of actors.« (Ebd.:

61) Ein empirisches Beispiel für eine regulative Institution ist die Notwen-

digkeit einer rechtlichen Verfasstheit von religiösen Organisationen, was in

den meisten Fällen dazu führt, dass sich Moscheen als Vereine organisieren.

Dies bedeutet aber nicht nur Zwang, sondern eröffnet auch Möglichkeiten. So

müssen Privatpersonen nun nicht mit ihrem Vermögen für die Gemeinschaft

haften, wenn es beispielsweise um die Anmietung von Räumen geht.

2. Die normative Säule wird von der Forschungstradition hervorgehoben, welche

die Bedeutung von Regeln und Normen für das soziale Zusammenleben be-

tont. Diese Institutionen definieren sowohl die Ziele als auch den passenden

Weg, um diese zu erreichen. Als Beispiel führt Scott das Ziel an: »ein Spiel

muss gewonnen werden«. Der spezifizierte Weg wäre dann die Spielregeln

oder Konzepte von Fair Play (vgl. ebd.: 64ff.). Akteure folgen den Normen,

weil sie sie entweder verinnerlicht haben oder sich rational dafür entschei-

den. Auch diese Institutionen werden ambivalent gesehen, da sie sowohl einen

einschränkenden Charakter aufweisen, aber ebenso wie regulative Institutio-

nen neue Möglichkeiten eröffnen können, indem Verantwortlichkeiten oder

Privilegien zugeteilt werden.

Werte und Normen können sich sowohl auf ein Kollektiv beziehen als auch

auf Individuen und Rollen (vgl. ebd.: 64) wie zum Beispiel den Imam, dem

gegenüber gewisse Erwartungen bzgl. Diensten bestehen und Vorstellungen

darüber, wie er sich zu verhalten hat. Diese können von Seiten der Moschee-

besucherinnen und -besucher und des Vereinsvorstandes geäußert werden,

aber auch von externen Akteuren wie Integrationsstellen, die beispielsweise

erwarten, dass Imame an Dialogveranstaltungen teilnehmen, genauso wie sie

dies von christlichen Geistlichen erwarten würden.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Ein theoretischer Rahmen für die Erforschung von Moscheen 37

3. Die dritte Säule betont kulturell-kognitive Elemente von Institutionen. Sie wird

vor allem von Anthropologen (Geertz, Douglas), aber auch Soziologen wie Ber-

ger & Luckmann, DiMaggio, Goffman, Meyer & Powell betont (vgl. ebd.: 66f.)

und schließt besonders an die wissenssoziologischen Konzepte von Mannheim

und Garfinkel an. Mit der kulturell-kognitiven Dimension von Institutionen

sind gemeinsame Konzeptionen gemeint, welche die soziale Wirklichkeit kon-

stituieren und die Rahmen bilden, durch die Sinn entsteht (vgl. ebd.: 67).

Symbols –words, signs, gestures – have their effect by shaping the

meanings we attribute to objects and activities. Meanings arise in

interaction and are maintained and transformed as they are em-

ployed tomake sense of the ongoing stream of happenings. (Ebd.:

67)

Institutionen in diesem Verständnis sind kollektive Konzeptionen von »wider

belief systems and cultural frames«, »common beliefs« und »meaning sys-

tems« (ebd.: 69). Sie beziehen sich auf das implizite Wissen, das »wir machen

das eben hier so«. Neo-Institutionalisten in dieser Tradition beziehen sich

auf Weber, der soziales Handeln als einen Akt verstand, in dem der Han-

delnde dem Handeln Sinn zu spricht. Die Anschlussfähigkeit an die bereits

dargestellten Konzepte bei Mannheim, Garfinkel und Berger & Luckmann

werden hier deutlich. Diese kulturelle Perspektive bezieht sich auf die se-

miotischen Facetten von Kultur und behandelt sie nicht nur einfach als sub-

jektive Standpunkte, sondern als objektive Symbolsysteme. Die Bezeichnung

»kognitiv-kulturell« betont, dass innerliche interpretative Prozesse von exter-

nen kulturellen Rahmenbedingungen beeinflusst werden (vgl. ebd.: 67). Scott

bezieht sich hier auf Hofstedes Definition von Kultur als mentales Programm,

welches Denk-, Fühl- und Handlungsmuster bereitstellt (Hofstede 1991: 4).

Hier wird deutlich, dass die Dimensionen unterschiedliche Analyseebenen an-

sprechen. Während regulative Institutionen die Makroebene betreffen, sind es

vor allem die kulturell-kognitiven Institutionen, welche von einer Gruppe ge-

teilt werden, aber deren Träger Individuen sind und die somit zwischen Mikro-

und Mesoebene angesiedelt sind. Darüber hinaus sprechen sie unterschiedliche

Grade der Konkretheit und Expliziertheit an. Scott betont, dass es sich bei den

drei Säulen um drei Elemente handelt, die als Idealtypen zu verstehen sind. In

der empirischen Untersuchung wird man in den meisten Fällen wohl eher un-

terschiedliche Kombinationen der drei Elemente vorfinden (Scott 2014: 70f.). Ein

Beispiel für eine Kombination ist die Regel »Nicht bei Rot über die Ampel gehen«.

Sie weist selbstverständliche »Das-macht-man-so«-Elemente und den normati-

ven Zeigefinger »Den-Kindern-ein-Vorbild« auf und wird zudem durch staatliche

Autoritäten – die Verkehrspolizei – unterstützt und kann bei Missachtung zu

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 Alltag in der Moschee

Sanktionierungen führen. Darüber hinaus führt die Regel zu mehr Sicherheit, da

weitgehend davon ausgegangen werden kann, dass sich alle daran halten.

Rosenow-Williams wendet die drei Säulen auf islamische Dachorganisatio-

nen in Deutschland an und schlägt vor, die einzelnen Merkmale analytisch zu

trennen11. Sie fasst die regulative Dimension als rechtliche Basis von Gesetzen und

Politiken (policies); die kulturell-kognitive Dimension als öffentliche Debatten und

die Meinung der Wissenschaft, der Medien und der Öffentlichkeit im Allgemei-

nen; die normative Dimension als politische Erwartungen, welche auf der Logik der

Angemessenheit beruhen (vgl. Rosenow-Williams 2012: 59).

Ich baue auf dieser Zuordnung auf, vor allem was die regulative Dimension

betrifft. Hier werden Gesetze und politisches Handeln in den Blick genommen,

welche sich auf Moscheen beziehen. In Anlehnung an Hasse & Krücken (2005)

verstehe ich die beiden Dimensionen der normativen und kulturell-kognitiven

Institutionen als explizite und implizite Erwartungen. Diese Erwartungen wer-

den durch die Mitglieder und die muslimische Zielgruppe an die Moscheeorga-

nisationen herangetragen. Rosenow-Williams argumentiert, dass sich der Neo-

Institutionalismus nicht mit Mitgliederinteressen beschäftigt. Sie schlägt in An-

lehnung an Streeck (1987) und Schmitter & Streeck (1981) eine Unterscheidung

von Mitgliederlogik und Einflusslogik vor (Rosenow-Williams 2012: 50). Organisatio-

nen müssen demnach einerseits die Interessen der Mitglieder bedienen, sind

andererseits aber auch auf Ressourcen wie Anerkennung, Legitimität und for-

malen Status von öffentlichen Autoritäten angewiesen (vgl. Schmitter & Streeck

1981). Zwar fokussiert die vergleichende Studie von Schmitter und Streeck auf

profitorientierte Organisationen, die Autoren beschreiben jedoch eine generelle

Spannung zwischen internen Erwartungen und externer Umwelt, die vermutlich

auch in muslimischen Organisationen anzutreffen ist. Rosenow-Williams konnte

für muslimische Dachorganisationen eine solche Spannung empirisch nachwei-

sen.

Wie bereits ausgeführt zähle ich zu den Menschen, die das Handeln in Mo-

scheen beeinflussen, vor allem die formalen Mitglieder, die durch demokratische

Prozesse das Handeln bestimmen, sowie die Inhaber von Leistungsrollen. Sie

sind Teil der Mitgliederlogik. Die weitere Zielgruppe der muslimischen Gläubi-

gen, die nicht Mitglied sind, aber trotzdem (potentiell) die Angebote der Mo-

scheen in Anspruch nehmen, sind nicht so einfach zuzuordnen. Gehören sie zur

Mitgliederlogik oder zur Einflusslogik? In Anlehnung an Stichweh (2005) mache

ich deshalb eine dreifache Unterscheidung in Organisation (formale Mitglieder,

Inhaber von Leistungsrollen), die Publikumsrolle der muslimischen Öffentlichkeit

und die Publikumsrolle der allgemeinen Öffentlichkeit (Gesamtgesellschaft und

11 Rosenow-Williams weist ebenfalls darauf hin, dass sie rein theoretischer Natur sind und sich

empirisch überlappen und verbinden.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Ein theoretischer Rahmen für die Erforschung von Moscheen 39

öffentliche Autoritäten). Ich argumentiere, dass diese drei Einheiten explizit und

implizit Erwartungen an die Moscheen richten und deshalb das Handeln in den

Moscheen einen Balanceakt zwischen deren Erwartungen darstellt. Daher nenne

ich die Angehörigen der Publikumsrollen im Folgenden »Erwartungsgruppen«.

Aufgrund der vorherigen Ausführungen zu den unterschiedlichen Formen von

Institutionen gehe ich davon aus, dass die regulative Dimension von Institutionen

in Form von Gesetzen und Verordnungen auf der Ebene des Staates angesiedelt

ist. Normative und kulturell-kognitive Institutionen sind allerdings überall vor-

zufinden, das heißt sie sind nicht nur auf Ebene der Gesamtgesellschaft, sondern

auch innerhalb von Organisationen und auf Seiten der muslimischen Zielgruppe

zu finden. Wenn Institutionen das soziale Leben regeln, dann tun sie dies über-

all. Daher werde ich die Mitglieder der Moscheen sowie ihre Zielgruppe in die

Konzeption von institutionalisierten Erwartungen integrieren. Dies ist besonders

deshalb wichtig, weil ich davon ausgehe, dass diese Mitglieder durch ihr Handeln

die Moschee erst konstituieren.

Senge weist in dem Zusammenhang auf eine zentrale Problematik des Mo-

dells hin, wenn sie anmerkt, dass Scott den verschiedenen Institutionen eine

Ebenengleichheit unterstellt. Sie argumentiert, dass »alle Institutionen kognitiv

verankert sind, seien es nun Regeln, Gesetze, Werte etc. Regulative und nor-

mative Institutionen sind damit Spezialfälle von Institutionen.« (Senge 2011: 87).

Diesen Einwand halte ich für berechtigt, denn kognitiv-kulturelle Institutionen

haben ihre Grundlagen in geteilten Vorstellungen und Wissensstrukturen, die al-

lem Handeln zugrunde liegen, demnach auch Normen und Regulativen. Jedoch

würde ich nicht so weit gehen, das Modell für die empirische Forschung gänzlich

zu verwerfen, vielmehr halte ich trotz der Kritik die drei Kategorien für sinnvoll,

die relevante organisationale Umwelt von Moscheevereinen analytisch zu fassen.

Allerdings ergänze ich den Einflussfaktor religiöser Konzepte in mein Verständ-

nis von Institutionen12. Dies halte ich für die Untersuchung von Moscheen für

unerlässlich, ist doch ein zentraler Zweck einer Moschee, das fünffache Gebet

zu gewährleisten und damit kollektive religiöse Praxis zu ermöglichen. Ich fol-

ge dabei Riesebrodts Religionsdefinition, welche religiöse Praktiken betont, die

»sich durch die Bezugnahme auf persönliche und unpersönliche übermenschliche

Mächte« (Riesebrodt 2007: 115) auszeichnen und die auf subjektiv angeeigneten

Inhalten aufbauen. Hierzu lassen sich Beispiele nennen, wie religiöse Handlun-

gen und Inhalte (z.B. das gemeinsame Gebet) eine religiös begründete Vorstellung

12 Bei Rosenow-Williams scheint mir der Faktor »religiöse Konzepte« vernachlässigt, was in-

sofern überrascht, handelt es sich doch auch bei den Untersuchungsobjekten »Islamische

Dachorganisationen« um Organisationen mit einem religiösen Bezug. Sicherlich kann man

aber argumentieren, dass Dachorganisationen vor allem einen repräsentativen Charakter

haben und weniger für im engeren Sinne religiöse Aufgaben zuständig sind.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 Alltag in der Moschee

Tabelle 1: Dimensionen von Institutionen.

Dimension regulative

Dimension

normative Dimension kulturell-kognitive

Dimension

Akteure der Staat Gesamtgesellschaft /

muslimische Gläubige

undMitglieder

muslimische Gläubige

undMitglieder

Inhalte Regulative,

Verwaltungs-

strukturen

Diskurs,mediale

Berichterstattung /

religiöse Konzepte

Konjunktiver

Erfahrungsraum,

Sprache undHandeln

von der Gemeinschaft der Gläubigen (umma) reproduzieren. Erwartungen basie-

rend auf religiösen Konzepten können sich vor allem als normative Dimensionen

von Institutionen äußern, z.B. wenn es um die Rolle des Imams geht.

Für eine kulturwissenschaftliche Perspektive auf Religion ist Religion aller-

dings nie etwas von Kultur Losgelöstes, sondern vielmehr ein Teil von ihr. Ent-

sprechend definiert McCutcheon Religion als soziale Praktik, welche ein Teil von

anderen kulturellen Praktiken ist:

Culture (…) is the larger category into which religious practices and beliefs fall

when they are correctly understood as being no different in origin or implica-

tion from other social authorizing practices. (McCutcheon 2000: 175)

In der empirischen Untersuchung wird sich daher zeigen müssen, ob bestimm-

te Einflussfaktoren klar als religiös definierbar sind oder sich die verschiedenen

Dimensionen in der Praxis überschneiden. Religiöse Vorgaben können dabei ei-

ne Rolle spielen, sind aber auch als Teil des konjunktiven Erfahrungsraumes zu

beschreiben.

Die Dimensionen von Institutionen und welchen Akteuren ich sie zuordne,

seien hier noch einmal in Tabelle 1 dargestellt. Die regulative Dimension umfasst

den Staat mit seinen Regulativen, besonders jene, die sich auf Religion und Mi-

gration beziehen. Die normative Dimension verweist auf die Gesamtgesellschaft,

deren Erwartungen durch die mediale Berichterstattung repräsentiert werden

(vgl. Deephouse & Suchman 2008) sowie auf die Erwartungsgruppe der musli-

mischen Gläubigen und die Mitglieder und Leistungsrollen, repräsentiert durch

religiöse Konzepte. Schließlich wird die kulturell-kognitive Dimension ebenfalls

durch die Erwartungsgruppe der muslimischen Gläubigen sowie die Mitglieder

und Leistungsrollen repräsentiert und ihre Erwartungen werden durch Handeln

und Sprache beobachtbar.

J.W. Meyer & Rowan beschreiben eine mögliche Funktion von Institutionen,

den Mythos, welcher analytisch wertvoll ist und daher hier eingebracht wird.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Ein theoretischer Rahmen für die Erforschung von Moscheen 41

Institutionalized products, services, techniques, policies, and programs func-

tion as powerful myths, and many organizations adopt them ceremonially.

But conformity to institutionalized rules often conflicts sharplywith efficiency

criteria; conversely, to coordinate and control activity in order to promote effi-

ciency undermines an organization's ceremonial conformity and sacrifices its

support and legitimacy. (J.W. Meyer & Rowan 1991: 41)

Organisationen nehmen in diesem Verständnis Institutionen »als Mythen« an,

was zu internen Konflikten führen kann. Die Autoren identifizieren als wichtigen

Mythos den von der Rationalität von Organisationen. Organisationen entwickeln

verschiedene Strategien, um ein Bild von sich als rationaler Organisation auf-

rechtzuerhalten, obwohl die internen Abläufe dem nicht unbedingt entsprechen.

Ein Mechanismus, damit umzugehen, ist internes Handeln und Darstellung nach

außen oder Struktur zu entkoppeln (decoupling) (vgl. ebd.). Im Hinblick auf reli-

giöse Organisationen ist ein solcher Mythos beispielsweise die mit Vorstellungen

von Säkularisierung verbundene Idee von der »unsichtbaren Religion« (Luckmann

1991). Dies bedeutet, dass Religion und Religiöses nicht öffentlich sichtbar sein

darf und Privatsache bleiben muss. Wenn religiöse Organisationen diese institu-

tionalisierte Erwartung annehmen, dann werden sie sich ebenfalls »unsichtbar«

verhalten (Erwartungserwartung).

Die Umsetzung dieser Mythen generiert Legitimität – umgekehrt die Miss-

achtung Illegitimität. J.W. Meyer & Rowan argumentieren daher, dass Organisa-

tionen, die verbreitete Mythen adaptieren, erfolgreicher sind und es wahrschein-

licher ist, dass sie überleben (J.W. Meyer & Rowan 1991: 49f.).

Legitimität

Kommen wir zu einem weiteren zentralen Begriff des Neo-Institutionalismus, der

bereits angeklungen ist, dem der Legitimität. Suchman gibt eine meiner Ansicht

nach sehr gut fassbare und hilfreiche Definition des Begriffes, welche ansonsten

in der Literatur oft diffus bleibt.

Legitimacy is a generalized perception or assumption that the actions of an

entity are desirable, proper, or appropriate within some socially constructed

system of norms, values, beliefs, and definitions. (Suchman 1995: 547)

Die sozial konstruierten Systeme, die Suchman nennt, sind in der Sprache

der Neo-Institutionalisten institutionelle Rahmenbedingungen, innerhalb derer

Organisationen Legitimität erlangen. Eine Quelle von Legitimität kann nach

Deephouse & Suchman die Gesamtgesellschaft sein, indem Praktiken und My-

then angenommen werden, die in der Gesellschaft weit verbreitet sind. Auch

kann Legitimität durch die Medien (Journalismus, Massenkommunikation) ver-

liehen werden, die die öffentliche Meinung reflektieren und beeinflussen, sowie

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 Alltag in der Moschee

durch die Vernetzung mit anderen, als legitim erachteten Akteuren (Deephouse

& Suchman 2008: 55f.). Die theoretische Grundannahme besteht darin, dass

Legitimität eine Grundbedingung für die Existenz von Organisationen ist (vgl.

Scott 2014).

Ich argumentiere, dass zu den institutionellen Rahmenbedingungen die Er-

wartungen verschiedener Gruppen gehören, gehe ich davon aus, dass Moschee-

Organisationen Legitimität auf verschiedenen Ebenen und gegenüber verschie-

denen Erwartungsgruppen zu erlangen suchen. Gerade die muslimische Gruppe

ist wichtig, denn die Moschee funktioniert per se lediglich, wenn sich Menschen

darin aufhalten, das Gebet verrichten und an den Programmen teilnehmen. Dies

tun sie aber höchstwahrscheinlich nur, wenn sie die Moschee als legitim auffas-

sen. Ein Beispiel hierfür ist die Ahmadiyya-Moschee in Zürich, welche in den

1970ern die einzige Moschee in der weiteren Umgebung war und auch von Mus-

liminnen und Muslimen aus Süddeutschland besucht wurde. Diese Praxis nahm

rapide ab, als sich die Auffassung durchsetzte, dass die Ahmadiyya-Bewegung

eine muslimische »Sekte« sei13. Dadurch verlor die Moschee ihre Legitimität für

Nicht-Ahmadiyya-Anhänger. Dies verdeutlicht, dass die Bedeutung von Legitimi-

tät erst dann zutage tritt, wenn sie verloren gegangen ist, »suggesting that it is

not a specific resource, but a fundamental condition of social existence« (ebd.:

72). Die Moschee existiert zwar noch, hat jedoch in ihrer Bedeutung stark abge-

nommen und wird fast ausschließlich von Anhängern der Ahmadiyya-Bewegung

aufgesucht.

Legitimität generiert sich aus entsprochenen Institutionen (in der hier ver-

wendeten Begrifflichkeit) aus erfüllten Erwartungen.

However (…) legitimacy is not a commodity to be possessed or exchanged but

a condition reflecting perceived consonance with relevant rules and laws or

normative values, or alignment with cultural-cognitive frameworks. (Ebd.: 72)

Scott verbindet seine dreifache Konzeption von Institutionen mit dem der Le-

gitimität und bietet damit ein Instrumentarium, organisationales Handeln kon-

kreter zu fassen. Quellen von Legitimität sind die oben bereits dargestellten Er-

wartungsgruppen einer Organisation, »audiences who observe organisations and

make legitimacy assessments« (Deephouse & Suchman 2008: 54). Sie umfassen

die Mitglieder und Leistungsrollen einer Moschee, die muslimische Zielgruppe

sowie die Ebene der Gesamtgesellschaft und des Staates.

13 Siehe Interviewmit S. Ahmed (ZH_ExpInt_01). Die Abkürzung bezieht sich auf ein Expert*in-

neninterview (ExpInt),welches ich in Zürich (ZH) geführt habe.DieNummer01 ist die laufen-

deNummer in der Erhebung. Eine Liste des empirischenMaterialsmit dengenauenAngaben

findet sich im Anhang dieser Arbeit (siehe Anhang C).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Ein theoretischer Rahmen für die Erforschung von Moscheen 43

Die regulative Dimension von Institutionen zielt auf das Erlangen von Legitimi-

tät durch die Konformität mit Regeln. Legitime Organisationen operieren dem-

nach in Übereinstimmung mit rechtlichen Anforderungen. Eine normative Konzep-

tion betont die moralische Basis, auf der Legitimität erlangt wird, also dem Be-

folgen von gesellschaftlichen Regeln. Kulturell-kognitive Elemente von Institutionen

zielen auf die Erlangung von Legitimität durch eine gemeinsame Definition der

Situation, des Referenzrahmens. Legitimität wird auf Grundlage der Konformi-

tät mit impliziten Erwartungen aus dem konjunktiven Erfahrungsraum erlangt.

Während die anderen Elemente explizierbar sind, sind die kognitiv-kulturellen

Elemente diejenigen, die auf selbstverständliche und unbewusste Erwartungen

aufbauen (vgl. Scott 2014: 74).

Die Erwartungen können von unterschiedlichen Akteuren unterschiedlich

ausfallen und miteinander in Konflikt stehen. Um beispielsweise Legitimität

gegenüber den Besucherinnen und Besuchern einer Moschee zu gewinnen, sind

andere Handlungen und Strategien notwendig, als gegenüber staatlichen Akteu-

ren und einer allgemeinen Öffentlichkeit (Mitgliederlogik und Einflusslogik). Ich

nehme an, dass es zum Beispiel aus Ressourcengründen nicht immer möglich

ist, alle Erwartungen zu bedienen, so dass sich für die eine oder andere Variante

entschieden werden muss und es zu Interessenskonflikten kommt. So schreiben

J.W. Meyer & Rowan: »(…) organizations in search of external support and

stability incorporate all sorts of incompatible structural elements.« (J.W. Meyer &

Rowan 1991: 56). Wie also gehen Organisationen mit inkonsistenten Erwartungen

um? Auch hier verweisen J.W. Meyer & Rowan (ebd.) auf die Strategie der Ent-

koppelung (decoupling), durch die Organisationen mit Inkonsistenzen umgehen

können, ohne ihre Legitimität zu verlieren. Während Organisationen darum

bemüht sind auf den institutionellen Druck zu reagieren, indem sie Strukturen

und Regeln anpassen, entkoppeln sie gleichzeitig oftmals die Aktivitäten von

diesen formalen Strukturen. So ist es z.B. in einem Verein notwendig, dass es

einen Vorstand gibt, also bestimmte formale Rollen besetzt sind. Diese müssen

jedoch nicht deckungsgleich sein mit den Personen, die die eigentliche Arbeit in

den Moscheen machen.

Strategien im Umgang mit den unterschiedlichen Erwartungen können ver-

schiedene Auswirkungen auf religiöse Organisationen haben. Ein Beispiel be-

schreibt DiMaggio:

The implications for religious organizations of pressures to conform to exter-

nal standards of legitimacy may be significant. To what extent, for example,

might participation in ecumenical activities tempt representatives of noncon-

forming religious groups to softpeddle rough edges in doctrine? If so, do such

activities generate cosmopolitans who return to their churches as campaign-

ers for doctrinal »moderation«? (DiMaggio 1998: 14)

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Alltag in der Moschee

Ein weiteres Beispiel können Spannungen zwischen baurechtlichen Verordnun-

gen und den religiösen Bedürfnissen der Gläubigen sein, wie sie beim Neubau

von Sakralgebäuden auftreten können. Welche Kompromisse werden von Seiten

der Organisation gemacht, um die Erwartungen zu erfüllen? Führen diese Kom-

promisse zu Veränderungen in der religiösen Praxis?

Das Austarieren verschiedener Erwartungen, die aus unterschiedlichen Rich-

tungen kommen, ist das, was neo-institutionalistische Forschung interessiert (vgl.

Pries 2010). Die Religionswissenschaft kann hier einen wichtigen Beitrag leis-

ten, indem religiöse Konzepte und Konformität mit religiösen Erwartungen als

Quellen für Legitimität hinzugezogen werden. So kann diese Arbeit mit einem

Brückenschlag zwischen Soziologie und Religionswissenschaft einen Beitrag zu

einem kontextuellen Verständnis von religiösen Organisationen leisten.

Isomorphien: Angleichungsprozesse im organisationalen Feld

Wagt man einen Blick auf Moscheen in der Schweiz und in Österreich, so erkennt

man viele Gemeinsamkeiten im Hinblick auf ihre Angebote oder ihre Verfasstheit.

Wie können diese Ähnlichkeiten erklärt werden? Forschende in der Tradition des

Neo-Institutionalismus, vor allem DiMaggio & Powell (1991b), haben sich inten-

siv mit der Frage auseinandergesetzt, warum sich Organisationen ähneln. Um

die Wechselwirkungen mit der Umwelt und anderen Organisationen analysieren

zu können, muss zunächst gefragt werden, welche Akteure für die Organisation

relevant sind und einen Bezugsrahmen bilden. Diese formen das organisationa-

le Feld und mit diesen steht die religiöse Organisation in einem wechselseitigen

Legitimationsverhältnis.

By organizational field we mean those organizations that, in the aggregate,

constitute a recognized area of institutional life: key suppliers, resource and

product consumers, regulatory agencies, and other organizations that pro-

duce similar services or products. (Ebd.: 64f.)

Für religiöse Organisationen wären dies beispielsweise andere Gemeinschaften

der gleichen oder einer anderen Religion, insbesondere Kirchen, oder auch kari-

tative Nicht-Regierungsorganisationen, denn sie bieten ähnliche »Produkte« an.

Aber auch staatliche Akteure wie Fachstellen für Integration oder Dachorganisa-

tionen gehören zum organisationalen Feld, denn sie stehen mit den Moscheen in

Kontakt und beeinflussen sie mutmaßlich. Die Frage aber, wer zum Feld gehört,

ist letztlich nur empirisch zu beantworten.

Innerhalb eines organisationalen Feldes kommt es zu Angleichungsprozessen,

welche institutionelle Isomorphie genannt werden. DiMaggio & Powell (ebd.: 67ff.)

unterscheiden hierbei drei Mechanismen: erzwungene, mimetische und norma-

tive Isomorphie.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Ein theoretischer Rahmen für die Erforschung von Moscheen 45

1. Erzwungene Isomorphie erfolgt aufgrund formellen oder informellen Drucks

durch andere Organisationen und durch kulturelle Erwartungen in der Ge-

sellschaft, in der die Organisationen verankert sind. Dies sind insbesondere

staatliche Vorgaben, die sich als Gesetze niederschlagen (vgl. auch regulative

Institutionen). Für religiöse Gemeinschaften sind es insbesondere die Rege-

lungen des Verhältnisses von Staat und Religionsgemeinschaften, aber auch

bau- und bildungsrechtliche Fragen können relevant werden. Schon allein

das Vereinsrecht erfordert von den nicht öffentlich-rechtlich anerkannten Ge-

meinschaften, entsprechende Statuten auszuarbeiten und formale Strukturen

anzunehmen. Damit werden die Gemeinschaften in ihrer Struktur einander

ähnlich. Der Druck kann jedoch auch subtiler sein: So haben muslimische

Dachverbände die Position eines oder einer Medienbeauftragten eingerich-

tet, um der gestiegenen Nachfrage aus der Presse gerecht zu werden und

damit auf den ausgeprägten medialen Islamdiskurs zu reagieren (vgl. auch

Rosenow-Williams 2012: 239).

2. Mimetische Isomorphie tritt häufig dann auf, wenn sich das Feld mit hoher Un-

sicherheit konfrontiert sieht. Ein Mangel an Problemlösungsstrategien, he-

terogene oder uneindeutige Umwelterwartungen oder unklare Ziele führen

dazu, dass sich Organisationen an anderen orientieren und diese imitieren

(vgl. DiMaggio & Powell 1991b: 69). Dabei geht es vor allem um die Übernahme

von Praktiken. Nachahmung muss allerdings nicht intendiert sein, sondern

kann beispielsweise durch den Transfer von Personal geschehen. Besonders

als erfolgreich und legitim wahrgenommene Organisationen werden dabei am

ehesten in ihren Praktiken nachgeahmt. Ein empirisches Beispiel, welches in

der Analyse noch detaillierter dargestellt werden wird, sind Tage der offenen

Moschee, mit denen das Format des Tags der offenen Tür als Werbestrategie

adaptiert wird.

3. Normative Isomorphie rührt nach DiMaggio & Powell von Bemühungen einer

Berufsgruppe her, einen gemeinsamen Orientierungsrahmen mit den Bedin-

gungen und Methoden ihrer Arbeit herzustellen. Dieser dient wiederum der

Legitimation und Autonomie der Profession (Professionalisierung). Ein Bei-

spiel sind Religionslehrerinnen in Zürich, die sich zu einem Verein zusam-

mengeschlossen haben (VIRPS – Verein für Islamische Religionspädagogik

Schweiz) und sich dadurch auf gemeinsame Vorstellungen berufen, was Stan-

dards, Material und didaktische Konzepte anbelangt. Diese ähnlichen Prakti-

ken und Unterrichtsstile verbreiten sich dann in den Moscheen im organisa-

tionalen Feld, dadurch, dass die Lehrpersonen dort unterrichten.

Das genannte Beispiel der Religionslehrerinnen zeigt, dass die verschiede-

nen Formen von Isomorphie rein idealtypisch zu verstehen sind und sich in der

empirischen Beobachtung oft überschneiden – hier normative und mimetische

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Alltag in der Moschee

Isomorphie. Auch die Verfasstheit von Religionsgemeinschaften als Vereine kann

als Ausdruck von Zwang, Imitation und normativen Druck gesehen werden. In

der Analyse ist daher genauer auf die Wechselwirkung der drei Formen zu ach-

ten. Wichtig ist indes zu betonen, dass die von DiMaggio & Powell beschriebenen

Prozesse nicht auf die organisationale Struktur beschränkt bleiben, sondern sich

auf Praktiken beziehen. Aus religionswissenschaftlicher Perspektive ist deshalb

interessant zu untersuchen, inwiefern sich diese Mechanismen auch auf religiöse

Überzeugungen und Praktiken auswirken.

Czarniawska & Joerges (1996) schließen an die Konzepte von DiMaggio &

Powell an, kritisieren jedoch deren Fokus auf den Einfluss externer Kräfte auf das

Handeln in Organisationen. Stattdessen lenken sie den Blick auf interne Prozesse,

was vor dem Hintergrund der Bedeutung der Mitglieder in den Moscheen wichtig

ist.

From our point of view, a time-and-space collective constantly selects and de-

selects among a common repertoire of ideas plans for action, and the ideas

repetitively selected acquire institutional status. (Ebd.: 38)

In ihrem Verständnis sind Institutionen Ideen, die immer wieder von Organisa-

tionen gewählt werden. Diese Ideen werden in den lokalen Kontext der Organi-

sation übersetzt und materialisieren sich in organisationalem Handeln (ebd.: 44).

Sowohl die Verpflanzung einer Idee in einen neuen Kontext als auch die Überset-

zung in Handeln fördern Prozesse der Institutionalisierung. In dieser Hinsicht

generieren Institutionen ein Muster organisationalen Handelns, welches dann be-

obachtbar ist (vgl. Senge 2011: 18). Veränderung entsteht für Czarniawska & Joer-

ges durch die ständige bewusste Anpassung der Organisationen an die institutio-

nellen Anforderungen ihrer Umwelt, denn »it activates the intentional processes

of creation of meaning« (Czarniawska & Joerges 1996: 47). Durch die Angleichung

des Handelns entsteht dann letztlich Legitimität, wie bereits dargestellt wurde.

Ob nun die Adaption von Ideen, Institutionen oder Mythen bewusst oder un-

bewusst abläuft, soll an dieser Stelle nicht beurteilt werden. Interessant erscheint

jedoch die Idee der Übersetzungs- und Anpassungsleistung von Organisationen

an ihren lokalen Kontext. Denn mit diesem Ansatz kann so auch Wandel in Or-

ganisationen erklärt werden.

2.3 Zusammenfassung und Rückbindung an den Gegenstand: Moschee
als sich durch Handeln reproduzierende soziale Wirklichkeit

Auf Grundlage der dargestellten theoretischen Ansätze wird der Forschungsge-

genstand »Moscheen in der Schweiz und in Österreich« als ein Phänomen erfasst,

welches durch Handeln und Sprache (Interaktion) hervorgebracht und reprodu-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Ein theoretischer Rahmen für die Erforschung von Moscheen 47

ziert wird. Mannheims dokumentarische Methode ist für den Gegenstand auf-

grund ihres Verständnisses von Kollektivvorstellungen besonders anschlussfähig,

da es sich in dem Falle einer Moschee um einen Ort handelt, an dem Menschen

zusammenkommen, gerade weil Rituale wie das Freitagsgebet nicht als Indivi-

duum durchgeführt werden können. Der Ort Moschee ist deshalb auf das Gan-

ze der Gläubigen angewiesen. Für die Erforschung religiöser Gruppen, die sich

zu gemeinschaftlichem Religionsvollzug zusammenfinden, eignet sich dieser An-

satz deshalb besonders. Die Aktualisierung und Reproduktion der Vorstellungen,

die diesem gemeinschaftlichen Zusammenkommen zugrunde liegen, ist auf ei-

ne Mehrzahl von Individuen angewiesen und erfolgt über Sprache und Handeln.

Deshalb wird hier davon ausgegangen, dass die Reproduktion und immerwähren-

de Neu-Konstruktion des gemeinsamen Erfahrungsraums, welcher dem Phäno-

men »Moschee« zugrunde liegt, von vielen Individuen kollektiv vollzogen werden

muss (vgl. Mannheim 1980: 232). Das, was eine Moschee ausmacht, stellt also

eine interaktive Leistung dar. Dabei zähle ich die Mitglieder und die Inhaber

von Leistungsrollen zu denjenigen Personen, deren Handeln für die Konstruk-

tion einer Moschee maßgeblich ist. Der interaktive Prozess findet jedoch nicht

nur innerhalb, sondern auch mit der muslimischen Zielgruppe, der Gesamtge-

sellschaft und den regulativen staatlichen Organen, also den unterschiedlichen

Erwartungsgruppen statt.

Meine übergreifenden Fragen lassen sich damit folgendermaßen formulieren:

Wie lässt sich das, was wir als »Moschee« in Form von Handeln wahrnehmen, beschreiben

und wie wird dieses Phänomen interaktiv hergestellt? Welcher gemeinsame Erlebniszusam-

menhang liegt den Interaktionen zugrunde und welche (institutionalisierten) Erwartungen

spiegeln sich darin wider?

Die dargestellten Elemente der Wissenssoziologie Mannheims und der Ethno-

methodologie Garfinkels ergänzen sich und lassen sich besonders in einem Punkt

an die Konzepte des Neo-Institutionalismus anschließen: Alle drei verweisen auf

implizite und kollektiv geteilte Vorstellungen, welche bei Garfinkel und Mannheim

»konjunktiver Erfahrungsraum« oder »Erlebniszusammenhang« genannt werden,

im Neo-Institutionalismus »Institutionen« – wobei besonders die gemeint sind,

die auf der kognitiv-kulturellen Dimension zu verorten sind. Da sich dieser ge-

meinsame Erfahrungs- und Wissensraum in Begriffen niederschlägt, wird er ana-

lytisch fassbar und kann mit den Methoden qualitativer Forschung erschlossen

werden.

Der Einfluss der Erwartungen verschiedener Gruppen auf das Handeln in

Moscheen lässt sich mit verschiedenen Konzepten des Neo-Institutionalismus

erschließen. Hier werden Fragen nach Wandel, Angleichungsprozessen und Le-

gitimität in den Vordergrund gerückt. Die wichtigsten Mechanismen sind Insti-

tutionen, Legitimität, Mythen, Isomorphien und Entkoppelung.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 Alltag in der Moschee

In der Untersuchung von Moscheen folge ich der dreifachen Unterscheidung

von Institutionen nach Scott, den regulativen, den normativen und den kognitiv-

kulturellen Institutionen. Aufbauend auf der Definition, wonach Institutionen

als gefestigte Erwartungen und Vorstellungen verstanden werden, gehe ich da-

von aus, dass diese Erwartungen von unterschiedlichen Erwartungsgruppen an

Moscheen herangetragen werden. Darüber hinaus sind die Erwartungen empi-

risch aus den Relevanzsetzungen der Moscheemitglieder zu erschließen, da sie

auch als Erwartungserwartungen das Handeln in den Moschee bestimmen. Dabei

werde ich insbesondere darauf achten, wie Institutionen in Form von Ideen ad-

aptiert und in den lokalen Kontext übersetzt werden (vgl. Czarniawska & Joerges

1996).

Als Ausgangspunkt nehme ich also an, dass das, was als »Moschee« wahr-

nehmbar gemacht wird, nicht fix ist, sondern einem Aushandlungsprozess un-

terliegt. Daran anschließend nehme ich an, dass dieser Prozess maßgeblich von

drei Seiten bestimmt wird:

1. Zum Ersten von denjenigen, die das Handeln in Moscheen mitgestalten und

die damit einen geteilten Erfahrungsraum erzeugen. Dies sind der Moschee-

vorstand, formale Mitglieder, Imame und weitere engagierte Personen mit

Leistungsrollen, die für die Aktivitäten und Angebote verantwortlich sind

und diese tragen. Hier treffen unterschiedliche Erwartungen (normative und

kulturell-kognitive Institutionen) an den Ort Moschee aufeinander: Was soll

in einer Moschee passieren, was nicht? Welche Art von Aktivitäten werden

gewünscht und welche Aufgaben und Funktionen soll eine Moschee über-

nehmen? Diese Erwartungen können von verschiedenen Faktoren beeinflusst

werden. So können religiöse Vorstellungen eine Rolle spielen, die Praxis aus

dem Heimatland oder allgemein ein Verständnis von Vereinstätigkeit. Die die-

sen Ideen zugrunde liegenden, geteilten normativen und kulturell-kognitiven

Institutionen gilt es zu analysieren und ich werde untersuchen, wie sie sich

im sozialen Handeln in Moscheen widerspiegeln.

Die Aufgabe der Moscheeverantwortlichen ist es schließlich, die Moschee als

eine solche wahrnehmbar zu machen, um sie zu legitimieren und ihren Fort-

bestand zu sichern. Ist sie für Besucherinnen und Besucher als Moschee nicht

erkennbar, bleiben sie fern, und die personelle und finanzielle Grundlage

bricht weg. Wahrnehmungen, Erwartungen, Handeln und Legitimität stehen

damit in einem engen Wechselverhältnis und bedingen sich gegenseitig.

2. Die zweite relevante Gruppe ist die der muslimischen Zielgruppe. Dies sind

Besucherinnen und Besucher, die die Angebote konsumieren und welche bei-

spielsweise ihre Kinder zum Religionsunterricht bringen oder am Frauentref-

fen teilnehmen. Auch sie haben Erwartungen gegenüber der Moschee und

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Ein theoretischer Rahmen für die Erforschung von Moscheen 49

verleihen ihr Legitimität durch ihre Partizipation. Auf dieser Ebene spielen

ebenfalls normative und kulturell-kognitive Institutionen eine Rolle.

3. Schließlich sind es die Ebenen der Gesamtgesellschaft und des Staates, wi-

dergespiegelt in dem von den Massenmedien vermittelten Islamdiskurs oder

gegossen in die regulativen Rahmenbedingungen, welche für das Handeln in

den Moscheen bedeutsam sind. Die mediale Berichterstattung zeichnet ein

Bild von Moscheen als Ort der Desintegration und Abschottung. Ich nehme

daher an, dass diese (meist negativen) Erwartungen von denjenigen verar-

beitet und explizit oder implizit mitgedacht werden, die für das Handeln in

Moscheen verantwortlich zeichnen und dass sie mit unterschiedlichen Stra-

tegien, zum Beispiel der Teilnahme am Tag der offenen Moschee, darauf re-

agieren. Dies kann schließlich als Strategie gesehen werden, Legitimität zu

erlangen (siehe Kap. 5.4).

Regulative Vorgaben wie das Vereinsrecht beeinflussen ebenfalls Moscheen in

ihrem Handeln, was besonders auf die Organisationsstruktur Auswirkungen

hat. Wie bestimmt das Vereinsrecht die Machtverteilung zwischen Vorstand

und religiösem Fachpersonal? Was bedeutet dies für die Rolle des Imams?

Wie verändert dies den Handlungsspielraum einer Moschee?

Darüber hinaus wird das organisationale Feld durch weitere Akteure konsti-

tuiert wie beispielsweise andere Religionsgemeinschaften oder Wohlfahrtsorgani-

sationen, an denen eine Orientierung erfolgen und Angleichung an sie stattfinden

kann (Isomorphie). Zu vermuten ist weiterhin, dass Moscheen mit unterschied-

lichen, teils widersprüchlichen Erwartungen und Zwängen umgehen und gleich-

zeitig versuchen müssen, ihre Legitimität zu wahren.

Durch den Vergleich von Moscheeorganisationen in der Schweiz und in Ös-

terreich werde ich über die Ländergrenzen hinweg charakteristische religiöse und

nicht-religiöse Alltagshandlungen untersuchen und in diesem Sinne die Rekon-

struktion einer »typischen Moschee« in mehrheitlich nicht-muslimischen Gesell-

schaften anstreben. Dabei gehe ich in Anlehnung an Glick Schiller (2010) davon

aus, dass Phänomene nicht in erster Linie an nationalstaatliche Grenzen gebun-

den sind. Wenn jedoch die soziale Wirklichkeit einer Moschee interaktiv und

unter Einfluss der gesellschaftlichen Umwelt hergestellt wird, ist anzunehmen,

dass aufgrund gewisser unterschiedlicher Rahmenbedingungen – insbesondere

auf der regulativen Ebene – von einem unterschiedlichen Erscheinen des Phäno-

mens Moschee auszugehen ist. Dies bedeutet bezogen auf Moscheen, dass sich

ihre Bedeutung wandeln und sie je nach externen und internen Bedingungen un-

terschiedlich ausfallen kann. Deshalb sind der Vergleich und die Kontrastierung

von unterschiedlichen Fällen aus den beiden Ländern Schweiz und Österreich

hilfreich, wobei in den Vergleichsfällen besonders die öffentlich-rechtliche Aner-

kennung von Religionsgemeinschaften eine Rolle spielen dürfte (siehe Kap. 5.5).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 Alltag in der Moschee

Um die gesellschaftliche Verankerung von Moscheen besser zu verstehen, wer-

de ich im Folgenden den Kontext muslimischer Organisationen und muslimischen

Lebens in der Schweiz und in Österreich darlegen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen in der

Schweiz und in Österreich: Hintergründe,

Rahmenbedingungen und Forschungsstand

Die Gründung von Moscheen in der Schweiz und in Österreich ist untrennbar

mit der Zuwanderung von Musliminnen und Muslimen im Zuge der Arbeitsmi-

gration ab den 1960er Jahren und aufgrund der Balkankriege in den 1990er Jahren

verbunden. In einem Punkt unterscheidet sich die Geschichte der Institutionali-

sierung muslimischen Lebens in den beiden Ländern: Aufgrund der Ausweitung

Österreich-Ungarns auf das Gebiet des heutigen Bosniens und der Herzegowina

lebten schon vor gut 100 Jahren Musliminnen und Muslime auf österreichischem

Territorium. Um ihnen die öffentliche Religionsausübung zu ermöglichen, war

eine rechtliche Grundlage notwendig, die im Islamgesetz von 19121 festgeschrie-

ben wurde. Die später daraus resultierende öffentlich-rechtliche Anerkennung des

muslimischen Dachverbandes »Islamische Glaubensgemeinschaft in Österreich –

IGGiÖ« stellt im Vergleich zur Schweiz den größten Unterschied im Verhältnis

von Staat und muslimischen Organisationen dar und ich vermute, dass diese

Anerkennung auch Auswirkungen auf die Moscheen hat.

Inhalt der folgenden Ausführungen ist zunächst ein Überblick über das For-

schungsfeld der muslimischen Gläubigen und ihrer Moschee-Organisationen. Um

das Handeln in Moscheen und die Einflussfaktoren auf dieses Handeln untersu-

chen zu können, werden Moscheen in ihrem gesamtgesellschaftlichen Kontext

verortet. Neben historischen Entwicklungen sowie aktuellen Zahlen und Fakten

geht es daher insbesondere um die institutionelle Einbettung von Moscheen im

Hinblick auf den rechtlichen und gesellschaftlichen Rahmen. Schließlich werde

ich Augenmerk auf den Islam-Diskurs in beiden Ländern legen, denn ich vermu-

te, dass dieser einen Einfluss auf das Handeln in Moscheen hat. Daran schließt

sich ein Überblick über den Stand der Forschung zu Moscheen in der Schweiz

und in Österreich an, wobei auch ein Blick über die Landesgrenzen in andere

1 Langtitel: Gesetz, betreffend die Anerkennung der Anhänger des Islams nach hanefitischem

Ritus als Religionsgesellschaft.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 Alltag in der Moschee

europäische Länder geworfen wird. Den Abschluss bilden sich daraus ergebende

Fragen und Annahmen, die in der Arbeit beantwortet und analysiert werden.

3.1 Forschungskontext Schweiz

3.1.1 Geschichte und Institutionalisierung muslimischen Lebens

Die für die heutige Moschee-Landschaft in der Schweiz bedeutenden Immigrati-

onswellen2 fanden in den letzten 60 Jahren statt (vgl. Lathion & Tunger-Zanetti

2013: 633). In den späten 1960er Jahren kamen aufgrund eines akuten Man-

gels an Arbeitskräften überwiegend Männer aus südeuropäischen Ländern in

die Schweiz. Neben Spaniern und Italienern waren dies vor allem Türken und

Menschen aus dem damaligen Jugoslawien. Aufgrund des anfangs provisorischen

Charakters des Aufenthaltes bildete sich zunächst kaum kulturelles und religiö-

ses Leben. In den 1970er Jahren änderte jedoch die Schweiz die Rechtslage und

machte einen Familiennachzug möglich. Infolgedessen wurden in den 1980er Jah-

ren die ersten Moscheevereine gegründet (vgl. Behloul & Lathion 2007: 200) und

viele Zugezogene stellten sich auf einen längeren Aufenthalt ein oder schlossen

eine Rückkehr in die Herkunftsländer ganz aus. Zwei Ausnahmen in diesem zeit-

lichen Ablauf bilden die erste Moschee der Schweiz, welche bereits 1963 von der

Ahmadiyya-Gemeinde in Zürich eröffnet wurde, und die 1978 eröffnete Moschee

in Genf. Insgesamt aber sind Moscheen in der Schweiz ein vergleichbar junges

Phänomen.

Neben Arbeit und Familienzusammenführung war der dritte Grund für die

Zuwanderung politischer Natur – und ist dies nach wie vor. Seit Anfang der

1980er Jahre waren es vor allem Kriegsflüchtlinge und politisch Verfolgte, die

in die Schweiz kamen. In den 1990er Jahren flohen insbesondere Menschen aus

Bosnien-Herzegowina und dem Kosovo vor den Auseinandersetzungen in ihren

Ländern. In jüngster Zeit sind es politisch Verfolgte und Kriegsflüchtlinge aus

dem Nahen und Mittleren Osten und Afrika. Es handelt sich dabei also weniger

um eine klar abgrenzbare Einwanderungswelle als um eine andauernde Bewe-

gung (Lathion & Tunger-Zanetti 2013: 633). Durch die Einwanderung aus unter-

schiedlichen Regionen hat sich in den letzten Jahren auch das Zielpublikum von

Moscheen immer wieder verändert.

Allerdings waren die ersten Moscheen zunächst noch nicht nach der Her-

kunft und der religiösen Tradition ihrer Mitglieder ausdifferenziert (vgl. Herzog

2 Durch die Ansiedlung von Sarazenen imAlpenraumvor gut 1000 Jahren gab es in der Schweiz

bereits eine sehr frühe Präsenz muslimischen Lebens. Vgl. Behloul (2012a) und http://vi-

oz.ch/uncategorized/grundsatzerklaerung/, zuletzt geprüft am 03.01.2017.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://vioz.ch/uncategorized/grundsatzerklaerung/
http://vioz.ch/uncategorized/grundsatzerklaerung/
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://vioz.ch/uncategorized/grundsatzerklaerung/
http://vioz.ch/uncategorized/grundsatzerklaerung/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 53

& Spielhaus 2015: 427). So zählten in den Anfängen der Mahmud-Moschee der

Ahmadiyya-Bewegung in Zürich neben Menschen aus der Schweiz sogar Gläubige

aus dem süddeutschen Raum zu den meist männlichen Besuchern (vgl. Beyeler

2010: 78). Diese stammten großteils weder aus Pakistan noch waren sie Anhän-

ger der Ahmadiyya-Bewegung3. In den folgenden Jahren kam es aber zu einer

Ausdifferenzierung der Vereinslandschaft entlang ethnischer und ideologischer

Linien (vgl. C. Monnot 2016). Dies ist bis heute weitgehend so geblieben und

verdeutlicht, dass die Bedeutung der Moscheen über die Ermöglichung religiöser

Praxis hinausgeht und kulturelle, religiöse und teilweise politische Sozialisation

mit einschließt (vgl. Yükleyen 2012: 9).

Die Diversifizierung der Moscheevereine steht auch mit der Gründung der

Dachverbände in Zusammenhang (vgl. Herzog & Spielhaus 2015: 427). So ha-

ben sich in der Schweiz gesamtschweizerische Dachverbände mit ethnischen und

ideologischen Profilen etabliert. Viele dieser Verbände sind Mitglied im Dach-

verband FIDS (Föderation Islamischer Dachorganisationen in der Schweiz), der

größten islamischen Organisation in der Schweiz, welcher Ansprechpartner für

Bund, Kantone und Gemeinden sein und einen einheitlichen Islam vertreten

möchte4. 2017 gehörten ihr laut eigener Auskunft 12 Dachverbände an und sie

vertritt 170 islamische Zentren in der Schweiz. Darüber hinaus existiert seit 2009

der Islamische Zentralrat Schweiz (IZRS). Aktuelle Zahlen, wie viele Moscheen

oder Dachverbände von ihm vertreten werden, existieren jedoch nicht. Anfang

2012 wurden Pläne bekannt, nach denen die beiden muslimischen Dachorganisa-

tionen KIOS (Koordination Islamischer Organisationen Schweiz) und FIDS eine

sogenannte »Umma-Schweiz«, ein muslimisches Parlament für die Schweiz, pla-

nen. Es ist bis dato aber noch zu keinen konkreten Schritten gekommen (vgl.

Herzig 2012). Darüber hinaus gibt es kantonale Dachverbände, die die Interessen

der Musliminnen und Muslime auf Kantonsebene vertreten. An ihnen zeigt sich

die rechtliche Strukturierung des Verhältnisses zwischen Staat und Religionsge-

meinschaften in der Schweiz, denn die Regelung des Verhältnisses ist Kantonssa-

che. Daher sind es die Kantone, innerhalb deren Grenzen Verbände am meisten

für die Interessen der Gläubigen erreichen können. Einige der Dachverbände ha-

ben sich zum Ziel gesetzt, in ihren jeweiligen Kantonen die öffentlich-rechtliche

Anerkennung als Religionsgemeinschaft zu erwirken (vgl. Tunger-Zanetti 2015;

Tanner-Tiziani 2010). Der heute im Kanton Zürich etablierte Dachverband Ver-

einigung islamischer Organisationen Zürich (VIOZ) wurde 1995 gegründet5. Er

3 Nachdem die Ahmadiyya-Bewegung 1974 von dem pakistanischen Präsidenten Bhutto zur

nicht-muslimischen Minderheit erklärt wurde, kamen andere Gläubige nicht mehr zum Ge-

bet (vgl. Beyeler 2010: 78).

4 Vgl. http://www.fids.ch/?page/_id=344, zuletzt geprüft am 15.05.2017.

5 In den folgenden Jahren wurden die Vereinigung islamischer Organisationen des Kantons

Luzern (VIOKL; heute Islamische Gemeinde Luzern – IGL), in St. Gallen der Dachverband isla-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.fids.ch/?page_id=344
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.fids.ch/?page_id=344


54 Alltag in der Moschee

ist besonders wichtig, da sich die Erhebung in der Schweiz auf den Kanton Zü-

rich bezieht. Die VIOZ hat nach eigenen Angaben derzeit 30 Mitgliedsorganisa-

tionen, welche 40 Moscheen im Kanton Zürich betreuen6. Die Vereinigung ist

Ansprechpartnerin für die Stadt Zürich, den Kanton sowie Kirchen und andere

Organisationen. Sie »setzt sich für die Interessen der Muslime sowie ihrer Mit-

gliedsorganisationen im Geiste gesellschaftlichen Konsenses und hiesigen Rechts

ein«7. Dies umfasst, neben der Rolle als Ansprechpartnerin, unter anderem die

Einrichtung von Grabfeldern sowie den Aufbau von Seelsorgestrukturen8. Dar-

über hinaus organisiert die VIOZ einmal im Jahr einen Tag der offenen Moschee

und koordiniert Moscheeführungen für Schulklassen und interessierte Gruppen.

Die VIOZ hat bereits verschiedene Handreichungen herausgebracht, so z.B. einen

Wegweiser für Muslime im Militärdienst.

Neben den kantonalen Dachverbänden gibt es weitere Verbände mit ethni-

schem oder ideologischem Profil9. Für diese Arbeit relevant ist vor allem die

Türkisch-Islamische Stiftung Schweiz (İsviçre Türk Diyanet Vakfı), kurz Diyanet,

welche wie die DİTİB in Deutschland oder die ATİB in Österreich organisiert ist

und eng mit der türkischen Religionsbehörde (Diyanet İşleri Başkanlıǧı) verbun-

den ist10. In den Medien wurde in letzter Zeit wiederholt die Auslandsfinanzie-

rung der Imame thematisiert (vgl. o.V. 2016; Hägler 2016). Dabei wird die Frage

aufgeworfen, inwiefern die Diyanet-Moscheen in der Schweiz durch die türki-

sche Religionsbehörde gesteuert werden. Für Deutschland mahnt Beilschmidt ei-

ne differenzierte Betrachtung an und stellt fest, dass innerhalb des Verbandes

teils gegensätzliche Positionen im Hinblick auf die transnationalen Beziehungen

mit der Türkei existieren (Beilschmidt 2015: 200). Transnationale Beziehungen

der Diyanet werden besonders bei der Entsendung von Imamen aus der Türkei

sichtbar sowie bei der Bereitstellung von Unterrichtsmaterialien (ebd.: 38). Auf

der Internetseite der Diyanet Schweiz können darüber hinaus einige Freitags-

predigten mit ihren kurzen deutschen Übersetzungen eingesehen werden11. Au-

ßerdem stellt die Diyanet Schweiz Dienstleistungen wie einen Wallfahrtsservice

mischer Gemeinden der Ostschweiz und des Fürstentums Liechtenstein (DIGO), in Neuenhof

der Verband AargauerMuslime (VAM), in Genf die L’Union des organisationsmusulmanes de

Genève (UOMG), die Union Vaudoise des Associations Musulmanes (UVAM) für Waadt so-

wie die Kantonalverbände fürNeuenburg (Union des AssociationsMusulmans deNeuchâtel)

und Tessin (Communità Islamica nel Canton Ticino) gegründet.

6 http://vioz.ch/vioz-vorstand/mitgliedsorganisationen/, zuletzt geprüft am03.01.2018. 17Mo-

scheen im Kanton sind außerhalb der VIOZ organisiert.

7 Informationsbroschüre der VIOZ, 2016.

8 Vgl. http://www.islam-seelsorge.ch, zuletzt geprüft am 11.07.2016.

9 Vgl. die Auflistung unter http://www.inforel.ch, zuletzt geprüft am 14.02.2018.

10 Eine systematische Beschreibung der Diyanet in der Schweiz ist bislang nicht erfolgt. Für

Deutschland liegt eine Arbeit von Beilschmidt (2015) vor.

11 http://diyanet.ch/de/hutbeler/, zuletzt geprüft am 14.02.2018.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://vioz.ch/vioz-vorstand/mitgliedsorganisationen/
http://www.islam-seelsorge.ch
http://www.inforel.ch
http://diyanet.ch/de/hutbeler/
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://vioz.ch/vioz-vorstand/mitgliedsorganisationen/
http://www.islam-seelsorge.ch
http://www.inforel.ch
http://diyanet.ch/de/hutbeler/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 55

für Hadsch und Umrah, einen Bestattungsfonds, eine Familienberatungshotline,

Stipendien für Schülerinnen und Schüler sowie Studierende und schließlich die

stellvertretende Ausführung von Opferspenden für Gläubige. Darüber hinaus hält

die Diyanet Schweiz Bildungsangebote vor. So konnte ich in der Blauen Moschee

in Zürich an einer Unterrichtsstunde für Frauen teilnehmen, die zentral von der

Diyanet Schweiz organisiert und durchgeführt wurde.

Neben der Diyanet gibt es weitere ethnisch orientierte Dachverbände. Rund

30 albanische Imame haben sich zu einer »Union albanischer Imame Schweiz«

zusammengeschlossen, welche sich den »Bedürfnissen der muslimischen Albaner

in der Schweiz«12 widmet. Darüber hinaus gibt es die »Gemeinschaft muslimi-

scher Albaner in der Schweiz«, welche Anfang 2017 gemeinsam mit der UAIS eine

Charta mit Bekenntnis zu Rechtsstaat und Demokratie unterzeichnet hat13. Ein

weiterer schweizweiter ethnischer Verband ist die »Islamische Gemeinschaft der

Bosniaken« (IGB), der mit der »Islamischen Gemeinschaft Bosnien-Herzegowina«

(Islamska Zajednica u Bosni i Herzegovini – IGG BiH) in Sarajevo kooperiert. Au-

ßerdem gibt es einen gesamtschweizerischen Verein der indonesischen Muslime

(Percikan Iman), der jedoch keine eigene Moschee unterhält14. Die Dachverbände

übernehmen vor allem Aufgaben der Repräsentation und die Rolle der Ansprech-

partner für staatliche Einrichtungen. Sie organisieren darüber hinaus moscheen-

übergreifende religiöse und soziale Aktivitäten. Hier werden also Aufgaben, die

sonst die Moscheen übernehmen müssten, an die Dachverbände ausgelagert und

die Moscheen werden dadurch entlastet.

2015 gab es schätzungsweise 240 Moscheen bzw. Gebetsräume in der Schweiz

(vgl. Schneuwly Purdie & Tunger-Zanetti 2017: 683). Lediglich vier von diesen sind

durch ein Minarett nach außen erkennbar. Neuere Bauten wie die Moschee in Wil

haben eine Kuppel oder andere orientalische Elemente, wie z.B. das ImanZen-

trum Volketswil15. Bis auf die Mahmud-Moschee in Zürich, die Genfer Moschee

und das ImanZentrum sind die Gebetsräume und Zentren in Wohnhäusern oder

12 Eigene Übersetzung. Vgl. http://www.uais.ch, zuletzt geprüft am 06.01.2017, und Schneuwly

Purdie & Tunger-Zanetti (2018).

13 Vgl. http://www.uais.ch/2017/03/21/die-charta, zuletzt geprüft am 15.05.2017.

14 http://percikaniman.ch, zuletzt geprüft am 15.05.2017.

15 In Zürich die Mahmud-Moschee der Ahmadiyya-Bewegung (eröffnet 1963), in Genf eine von

Saudi Arabien finanzierte Moschee (eröffnet 1978), und die beiden Moscheen in Winterthur

(2005, albanisch-geprägte Moschee) und Wangen (2009, türkisch-geprägte Moschee), bei

denen es sich um umgebaute Industriegebäude handelt. Das ImanZentrum Volketswil im

Kanton Zürich ist hier nicht eindeutig zu verorten: Der Neubau zeigt orientalische Stilele-

mente an der Gebäudefront, hat aber kein Minarett. Das Minarett wird allgemein als das

bauliche Merkmal angegeben, das eine Moschee als eine solche identifizierbar macht. Dass

es jedoch andere Baustile als Kuppel undMinarett gibt, zeigt der Band »Moscheen derWelt«

(Frishman & Khan 2002).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.uais.ch
http://www.uais.ch/2017/03/21/die-charta
http://percikaniman.ch
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.uais.ch
http://www.uais.ch/2017/03/21/die-charta
http://percikaniman.ch


56 Alltag in der Moschee

Abbildung 2: Karte der Moscheen in der Schweiz, Stand 2020 (Quelle: Universität Luzern).

ehemaligen Gewerberäumen untergebracht und weitgehend nicht als Moscheen

erkennbar.

Eine genaue Anzahl der Moscheen im Großraum Zürich ist nur mit Einschrän-

kungen zu ermitteln, da die Erhebungen der häufigen Fluktuation der Moscheen

einen Schritt hinterher sind. Auch hier zeigt sich die Moschee-Landschaft in der

Schweiz als ein dynamisches Feld. Eigene Recherchen haben für das Jahr 2013 im

Großraum Zürich eine Anzahl von 36 Moscheen ergeben, wobei hier Winterthur

als eigenes Zentrum nicht mitgezählt wurde16. Genauere Angaben zur Auswahl

der Untersuchungsfälle und zur Eingrenzung des Großraumes Zürich finden sich

im Kapitel zur Methodik (Kap. 4). Eine Karte des Projekts »Religionen Schweiz«

der Universität Luzern gibt einen Überblick der Verteilung der Moscheen in der

Schweiz (Abb. 2, Stand: 2020). Hier zeigt sich, dass vor allem die Industriestädte

Ballungsräume für muslimisches Leben sind und Zürich ein wichtiges Zentrum

darstellt.

3.1.2 Muslimische Bevölkerung

Um zu verstehen, wie Moscheen funktionieren und organisiert sind, ist ein Blick

auf die muslimische Bevölkerung in der Schweiz wichtig. Das Bundesamt für

16 Andreas Tunger-Zanetti (schriftliche Auskunft) hat für 2017 56–57 Moscheen für den Kanton

Zürich ermittelt, wovon sich 19 in der Stadt Zürich befinden. Meine Recherche für den Groß-

raum Zürich dürfte daher in etwa richtig liegen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 57

Tabelle 2: Entwicklung der muslimischen Wohnbevölkerung in der Schweiz 1970–2012 (Quellen: Bundesamt

für Statistik; Lathion & Tunger-Zanetti 2013; Schneuwly Purdie & Tunger-Zanetti 2017).

1970 1980 1990 2000 2012 2015

Muslim*innen total 16 353 56 625 152 217 310 807 440 000 450 000

Anteil 0,26% 0,89% 2,21% 4,26% 5,5% 5,5%

Statistik hat bis 2000 sehr genaue Zahlen zur Religionszugehörigkeit der Schwei-

zerischen Wohnbevölkerung erhoben, da die Teilnahme an der Volkszählung ob-

ligatorisch ist. Der Modus wurde jedoch 2010 geändert und seither gehen nur

noch Personen ab einem Alter von 15 Jahren in die Statistik ein. Auf Grundlage

der alten Zahlen und der Geburtenstatistik haben Schneuwly Purdie & Tunger-

Zanetti für 2015 einen Anteil von 5,5 Prozent Personen muslimischen Glaubens an

der Wohnbevölkerung ermittelt (Schneuwly Purdie & Tunger-Zanetti 2017: 682)17.

Tabelle 2 zeigt die Entwicklung der muslimischen Bevölkerung in der Schweiz

seit 1970. Die Verdoppelung zwischen den Jahren 1990 und 2000 dürfte auf den

Zuzug aufgrund des Balkankrieges zurückzuführen sein. Im Kanton Zürich lag

der Anteil an muslimischen Gläubigen 2000 bei 5,3 Prozent und damit geschätzt

auch 2015 über dem Landesdurchschnitt.

Etwa 75 Prozent der Musliminnen und Muslime lassen sich der sunnitischen

Tradition zuordnen, sieben Prozent sind Shiiten, 10–15 Prozent Aleviten und ei-

nige wenige Gläubige gehören Sufi-Orden oder anderen Sonderrichtungen wie

der Ahmadiyya an (vgl. Lathion & Tunger-Zanetti 2013: 634). Eine Einschätzung

darüber, wie viele Personen ihre Religion regelmäßig praktizieren, ist methodisch

schwierig. Darüber hinaus ist unklar, an welchen Kriterien das Praktizieren von

Religion festgemacht werden soll18. Das schweizerische Bundesamt für Statistik

hat Daten zur religiösen Praxis erhoben. Daraus geht hervor, dass der Anteil der

muslimischen Männer, die einmal in der Woche einen »Gottesdienst« aufsuchen,

bei 17 Prozent liegt, der der muslimischen Frauen bei fünf Prozent (Flaugergues

2016: 9). 40 Prozent der muslimischen Befragten geben an, nie zu beten, täg-

lich oder fast täglich beten 17 Prozent. Bei Musliminnen liegt der Anteil derer,

die regelmäßig beten (mehrmals pro Tag, täglich oder fast täglich) bei 38 Pro-

zent, wohingegen 23 Prozent der Männer angeben, regelmäßig zu beten (ebd.:

12). Da der Begriff »Gottesdienst« mit dem gemeinschaftlichen Gebet, vor allem

17 Für 2015 hat das Bundesamt für Statistik eine Stichprobenerhebung durchgeführt, welche

351 961 Personen mit muslimischem Glauben ergeben hat (etwa 5,1 % der Wohnbevölke-

rung). Allerdings sind hier die Personen bis zum Alter von 15 Jahren nicht mit eingerechnet.

18 Halten sie sich an die fünf Säulen? Suchen sie regelmäßig Moscheen auf? Sind sie Mitglied

in einemMoscheeverein bzw. engagieren sie sich dort?

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 Alltag in der Moschee

dem Freitagsgebet, in der Moschee gleichgesetzt werden kann, kann aufgrund

der Daten davon ausgegangen werden, dass Frauen eher zu Hause beten als in

der Moschee. Nimmt man die Teilnahme am Gebet in der Moschee als Maßstab

dafür, ob Musliminnen und Muslime ihre Religion regelmäßig praktizieren, dann

liegt der Anteil der regelmäßig Praktizierenden bei 10–20 Prozent, was mit bis-

herigen Schätzungen übereinstimmt (vgl. Lathion & Tunger-Zanetti 2013: 634; C.

Monnot 2016: 47). Die individuelle Praxis, die nicht in den Moscheen stattfindet,

liegt jedoch etwas höher. Gemessen an der muslimischen Gesamtbevölkerung sind

es schweizweit daher 45 000–90 000 Musliminnen und Muslime, die regelmäßig

eine Moschee aufsuchen. Allerdings geben etwa 54 Prozent der Befragten an, in

den letzten zwölf Monaten keinen Gottesdienst besucht zu haben. Daher kann

davon ausgegangen werden, dass die Mehrheit der Muslime in der Schweiz nicht

am Leben in einer Moschee teilnimmt. Dies verdeutlichen auch Schätzungen der

VIOZ, denen zufolge 70 Prozent der Musliminnen und Muslime im Kanton Zürich

nicht formales Mitglied in einer Moschee sind19.

Einschränkend muss hier jedoch angemerkt werden, dass die tatsächlichen

Mitgliederzahlen schwer zu ermitteln sind, da es sich dabei häufig um Famili-

enmitgliedschaften handelt. Darüber hinaus muss eine Mitgliedschaft nicht auch

das Praktizieren in einer Moschee zur Folge haben und umgekehrt müssen Prak-

tizierende nicht immer auch Mitglied sein. Die Frage der Zugehörigkeit ist eine

wichtige, wenn es darum geht, Moscheen über das Handeln in Moscheen zu be-

schreiben. Daher werde ich in der empirischen Analyse genauer darauf eingehen.

Wichtig scheint hier allerdings, dass Moscheen und Dachverbände keineswegs die

Mehrheit der Menschen muslimischen Glaubens repräsentieren und sie deshalb

nur eingeschränkt als Ansprechpartner für den Staat dienen können.

Ein Blick auf die Herkunftsländer (Tab. 3) verdeutlicht einen entscheidenden

Unterschied zu den Nachbarländern Deutschland und Österreich, denn die größ-

te Gruppe muslimischer Gläubiger in der Schweiz stammt aus den Balkanländern

(Serbien, Kroatien, Slowenien, Bosnien-Herzegowina, Mazedonien, Kosovo, Mon-

tenegro sowie Albanien) oder es handelt sich um Nachkommen von Menschen, die

aus diesen Ländern eingewandert sind. Die zweitgrößte Gruppe hat ihre Wurzeln

in der Türkei. Ein Anteil von 31 Prozent der Menschen mit einer Nationalität ei-

nes der Balkanländer und 27 Prozent mit türkischer Staatsbürgerschaft ist in der

Schweiz geboren und zählt damit zur zweiten oder dritten Einwanderergenera-

tion. Dies gibt einen wichtigen Hinweis auf die zahlenmäßige Bedeutung dieser

Generationen für die Moscheen. Im Jahr 2000 hatten noch 14 Prozent der Men-

schen muslimischen Glaubens die Schweizer Staatsbürgerschaft, für 2013 geben

Lathion & Tunger-Zanetti (2013: 634) bereits einen Anteil von 35 Prozent der über

15-Jährigen an. Nimmt man die unter 15-Jährigen hinzu, dürfte der Anteil bei

19 Vortrag Muris Begovic, Universität Luzern, 27.10.2015.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 59

Tabelle 3: Nationalitäten und Anteil Geburtsland Schweiz der Musliminnen und Muslime im Kanton Zürich,

Volkszählung 2000 (Quelle: Bundesamt für Statistik in Widmer & Strebel 2008: 25).

Region Nationalitäten Geburtsland Schweiz

prozentual absolut prozentual absolut

Afrika 5% 3 066 12% 379

Asien 5% 3 448 10% 3 448

Balkan 56% 36 946 31% 7 043

Türkei 19% 12 882 27% 4 053

Schweiz 14% 9 519 46% 4 416

übrige 1% 654 25% 178

Gesamt 100% 66 520 25% 16 426

etwa 40 Prozent liegen. Dies ist einerseits ein starker Anstieg, andererseits hat

nach wie vor die Mehrheit der Musliminnen und Muslime keinen Schweizer Pass.

Die Zahl der Konvertierten bezogen auf die ganze Schweiz liegt Schätzungen von

Leuenberger zufolge bei etwa 10 000 Personen (zitiert in Wissmann 2010). Sie

dürften ebenfalls in den Moscheen vertreten sein. Die Ausführungen verdeutli-

chen, dass die Zusammensetzung der muslimischen Community in der Schweiz

sehr heterogen ist, vor allem was die Herkunftsländer betrifft.

3.1.3 Das Verhältnis von Staat und Religionsgemeinschaften

im Kanton Zürich

Das Verhältnis des Staates zu den Religionsgemeinschaften wird zum einen als

Gradmesser für symbolische Anerkennung gesehen und hat zum anderen Auswir-

kungen auf die rechtliche Verfasstheit von Religionsgemeinschaften. Die Schweiz

ist ein säkularer Staat, der aufgrund seines föderalen Systems das Verhältnis zwi-

schen Staat und Religionsgemeinschaften auf der Ebene der Kantone regelt (vgl.

Schweizerische Bundesverfassung (BV) Art. 72 Abs. 1)20.

20 Die Übertragung der Ausgestaltung des Staat-Religionen-Verhältnisses an die Kantone hat

historische Gründe. Durch den Zusammenschluss katholischer und liberaler, mehrheitlich

reformierter Kantone kam es dazu, dass vom sogenannten »Trennungskanton« Genf bis hin

zu Landeskirchen in einigen Kantonen bereits verschiedene Varianten des Verhältnisses von

Staat und Religion existieren.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 Alltag in der Moschee

Dementsprechend gibt es 26 mehr oder weniger unterschiedliche Rege-

lungen21. Die Kantone sind in ihrer Ausgestaltung des Verhältnisses zwischen

Staat und Religionsgemeinschaften an die Bundesverfassung gebunden, wel-

che Glaubens- und Gewissensfreiheit (Art. 15 BV) sowie die Rechtsgleichheit

und das Diskriminierungsverbot (Art. 8 BV) regelt. Sie sind jedoch frei in der

Entscheidung, welchen Religionsgemeinschaften sie die öffentlich-rechtliche

Anerkennung zusprechen. Das bedeutet, dass Religionsgemeinschaften keinen

rechtlichen Anspruch auf eine Anerkennung haben. Die öffentlich-rechtliche An-

erkennung schafft Voraussetzungen, um Aufgaben der Religionsgemeinschaften

wie z.B. den Religionsunterricht an öffentlichen Schulen zu finanzieren. Denn

das staatliche Recht gibt den Religionsgemeinschaften die Möglichkeit, von ihren

Mitgliedern Steuern zu erheben (vgl. Loretan 2015: 54f.)22.

Es lassen sich drei Grundkonzeptionen des Verhältnisses des Staates zu den

Religionsgemeinschaften skizzieren (vgl. Tanner-Tiziani 2010: 335):

1. Organisationen nach privatem Recht, das sind Vereine oder Stiftungen

(Art. 52 ff., Art. 60 ff. oder Art. 80 ff. ZGB): Ein Verein kann auf der Grundlage

von Ideologien, Interessen und auch Religionen gegründet werden – es

bedarf dabei keiner formellen Anerkennung einer Religion. In der Schweiz

sind mit dieser Rechtsform nur wenige formale Regeln verbunden, so gibt

es keine direkte staatliche Kontrolle über das Vereinswesen. Eine Eintragung

ins Handelsregister ist möglich, aber nicht zwingend, wenn der Verein keine

wirtschaftlichen Zwecke verfolgt. Jedoch müssen gewisse demokratische

Formen eingehalten werden, welche durch das bundesrechtliche Zivilrecht

vorgegeben sind (siehe unten). Spenden an den Verein sind steuerlich

absetzbar.

Eine weitere Möglichkeit der Verfasstheit nach privatem Recht ist die Stiftung,

die zu einem bestimmten Zweck gegründet wird und für die es der Widmung

eines Vermögens bedarf (Art. 80 ff. ZGB). Im Gegensatz zur Vereinsform ist

eine Eintragung ins Handelsregister notwendig, darüber hinaus unterstehen

Stiftungen einer Aufsichtsbehörde.

2. Mit der sogenannten »kleinen Anerkennung« versehene Religionsgemein-

schaften bleiben in ihrer juristischen Form Vereine oder Stiftungen, erlangen

21 Einen Überblick über die Möglichkeiten rechtlicher Verfasstheit von Religionsgemeinschaf-

ten in der Schweiz und die kantonalen Besonderheiten geben Kölbener (2015), Loretan (2015)

und Cattacin et al. (2003). Auf ihre Ausführungen sowie auf den Kommentar zur neuen Zür-

cher Kantonsverfassung von Röhl (2007) bezieht sich die folgende Darstellung.

22 Zu den Chancen und Risiken öffentlich-rechtlicher Anerkennung vgl. Loretan (2015). Er dis-

kutiert Fragen der Repräsentation und Organisation der Mitglieder, z.B. bei derWahl der Re-

ligionsdiener, Mitgliedschaft und Austritt aus der Religionsgemeinschaft, Regelung der reli-

giösen Bildung und schließlich auch die Frage nach der Gleichstellung von Mann und Frau.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 61

aber bestimmte Privilegien23. Diese sind von Kanton zu Kanton unter-

schiedlich. So können diese Religionsgemeinschaften dann z. B. öffentliche

Schulräume nutzen, um konfessionellen Religionsunterricht zu erteilen und

dürfen Seelsorge für die eigenen Mitglieder in Krankenhäusern, Gefängnissen

oder Pflegeheimen erteilen. Die Mitglieder können ihre Religionszugehörig-

keit bei der Einwohnerbehörde eintragen lassen und die Organisationen sind

von bestimmten Steuern befreit (vgl. Tanner-Tiziani 2010: 336). Loretan (2015:

53) bezeichnet diese Art der Anerkennung als einen »symbolischen Akt, der

zeigt, dass Staat und Religionsgemeinschaft nun enger und verbindlicher

miteinander ins Gespräch kommen«. Im Kanton Basel-Stadt ist bereits

eine alevitische Gemeinschaft anerkannt, in anderen Kantonen wird derzeit

verhandelt (vgl. Winzeler 2015).

3. Organisationen nach öffentlichem kantonalen Recht, also öffentlich-rechtlich

anerkannte Religionsgemeinschaften (die sog. »große Anerkennung«), haben

neben den Privilegien, wie sie auch für die »kleine Anerkennung« gelten, ins-

besondere noch das Recht auf Religionsgemeinschaftssteuer (»Kirchensteuer«)

sowie die Befreiung von der Steuerpflicht24. Als Pflichten gelten der Zwang

zur demokratischen Organisation, wozu auch gleiche Rechte für Männer und

Frauen zählen, oder auch zum partnerschaftlichen Umgang mit dem Staat.

Dadurch verliert die Religionsgemeinschaft auch einen Teil ihrer Autonomie,

denn so werden z.B. Rechtsakte und Ermessensentscheide durch den Staat

kontrolliert, die Grundordnungen der Körperschaft und etwaige Änderungen

müssen genehmigt, Jahresberichte und Jahresrechnungen vorgelegt werden

(vgl. Tanner-Tiziani 2010: 336f.).

Für muslimische Organisationen steht derzeit mit genannter Ausnahme nur

die Verfasstheit nach privatem Recht offen. Eine »große Anerkennung« ist bislang

in keinem Kanton erfolgt, obwohl sich dies die meisten der Verbände zum Ziel ge-

setzt haben (vgl. Lathion & Tunger-Zanetti 2013: 635; Tanner-Tiziani 2010: 338ff.).

Die »kleine Anerkennung« der Alevitischen Religionsgemeinschaft in Basel-Stadt

wurde von anderen muslimischen Organisationen mit großem Interesse verfolgt,

23 Pahud de Mortanges (2015: 21) beschreibt diese Form der Anerkennung und weitere Maß-

nahmen als »partielle Entkoppelung«, da das Volk als Souverän die Fortentwicklung des kan-

tonalen Anerkennungsrechtes blockiert und die Verwaltungen nach Wegen suchen, die Be-

dürfnisse der Religionsgemeinschaften und ihrer Angehörigen zu erfüllen.

24 Vereine bezahlen grundsätzlich Bundessteuer, Kantons- und Gemeindesteuern, allerdings

wird ein Jahresgewinn unter 10 000 CHF und ein Vereinsvermögen unter 100 000 CHF

nicht besteuert. Mitgliederbeiträge an die Vereine werden nicht zum steuerbaren Ge-

winn gezählt. Vgl. https://www.steueramt.zh.ch/internet/finanzdirektion/ksta/de/steuerfra-

gen/faq/steuerpflicht_natuerlichepersonenvereinen.html, zuletzt geprüft am 29.03.2017.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.steueramt.zh.ch/internet/finanzdirektion/ksta/de/steuerfragen/faq/steuerpflicht_natuerlichepersonenvereinen.html
https://www.steueramt.zh.ch/internet/finanzdirektion/ksta/de/steuerfragen/faq/steuerpflicht_natuerlichepersonenvereinen.html
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.steueramt.zh.ch/internet/finanzdirektion/ksta/de/steuerfragen/faq/steuerpflicht_natuerlichepersonenvereinen.html
https://www.steueramt.zh.ch/internet/finanzdirektion/ksta/de/steuerfragen/faq/steuerpflicht_natuerlichepersonenvereinen.html


62 Alltag in der Moschee

handelt es sich doch hierbei um die erste kantonale Anerkennung einer Religions-

gemeinschaft außerhalb der christlichen oder jüdischen Tradition (vgl. Lathion &

Tunger-Zanetti 2013: 636)25.

Im Kanton Zürich ist verfassungsrechtlich festgelegt, wer zum Kreis der an-

erkannten Religionsgemeinschaften gehört26. Mit einer Abstimmung im Kanton

Zürich im November 2003 wurde ein Reformpaket abgelehnt, das die Möglichkeit

zur Anerkennung weiterer Religionsgemeinschaften gewährt hätte. Das heißt,

dass nach wie vor Religionsgemeinschaften nur per Verfassungsänderung auf-

genommen werden können. Für muslimische Gemeinschaften im Kanton Zürich

(und auch für andere Glaubensgemeinschaften) bedeutet dies, dass eine Anerken-

nung als Körperschaft des öffentlichen Rechts in der Regel der Volksabstimmung

unterworfen ist. Allerdings dürfte aufgrund der derzeitigen gesellschaftlichen und

politischen Stimmung gegenüber dem Islam und Menschen muslimischen Glau-

bens eine mittelfristige Anpassung der Kantonsverfassung im Hinblick auf ei-

ne Anerkennung einer muslimischen Glaubensgemeinschaft zweifelhaft sein (vgl.

auch Famos 2007: 308).

Damit bleibt den Moscheeorganisationen als Organisationsform die Wahl zwi-

schen Verein und Stiftung und hier wählen die meisten Organisationen die Ver-

einsform. Rüegg (2002: 345) führt dies darauf zurück, dass eine Stiftung keiner

Mitglieder bedürfe, Religionsgemeinschaften aber ein starkes gemeinschaftliches

Moment hätten und die Zugehörigkeit zu einer Gruppe Gleichdenkender bedeut-

sam sei. Stiftungen böten im Gegenzug keine Möglichkeit zur demokratischen

Mitbestimmung und die Verwaltungsräte hätten primär verwaltungstechnische

Aufgaben zu erfüllen. Daher hält Rüegg die Stiftungsform für Religionsgemein-

schaften im Allgemeinen nicht für angemessen (ebd.: 345). Allerdings zeugt seine

Einschätzung von einem christlichen Verständnis von Religionsgemeinschaften.

Es ist durchaus zu bezweifeln, ob dies für alle Formen von Religionsgemeinschaf-

ten zutrifft, wie dies bereits in der Einleitung diskutiert wurde. Wichtiger scheint,

dass die Vereinsverfasstheit die Gläubigen vor geringere Herausforderungen stellt

25 Vgl. auch Expertise der Universität Luzern zur Anerkennung weiterer Religionsgemeinschaf-

ten (Loretan et al. 2014).

26 Vgl. Zürcher Kantonsverfassung, 10. Kapitel: Kirchen und weitere Religionsgemeinschaften,

Art. 130 (Verfassung des Kantons Zürich). Derzeit sind dies die römisch-katholische Körper-

schaft und ihre Kirchgemeinden, die evangelisch-reformierte Landeskirche und ihre Kirch-

gemeinden und die christkatholische Kirchgemeinde. Darüber hinaus sind die Israelitische

Cultusgemeinde und die Jüdische Liberale Gemeinde anerkannt. Die Art der Anerkennung

unterscheidet sich jedoch von der der Kirchen, da die jüdischen Gemeinden in der Form

privatrechtlicher Vereine bleiben und keine Steuern erheben dürfen. Zu den Rechten und

Pflichten siehe Röhl (2007: 1252). Sie werden im Gesetz über die anerkannten jüdischen Ge-

meinden (GjG) geregelt.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 63

als die Stiftungsform und sie mit keinem Haftungsrisiko für Einzelpersonen ver-

bunden ist. Als in der Schweiz weit verbreitete und niedrigschwellige Organisati-

onsform kann somit einfach auf bereits vorhandenes Wissen aufgebaut werden.

Stiftungen sind in weitaus geringerer Zahl in der Schweiz vertreten, so z.B. die

Stiftung Islamisches Zentrum Volketswil, welche den Zweck hat, das Gebäude für

eine Moschee bereitzustellen. Die operativen Aufgaben werden hingegen durch

einen demokratisch aufgebauten Verein durchgeführt27.

Die Vereinsform, wie gesagt, ist nur wenigen formalen Regeln unterstellt. Das

ZGB regelt das Vereinsrecht in den Artikeln 60–79. Besonderes Merkmal von Ver-

einen sind neben den Statuten die Mitglieder, welche einen Vorstand wählen. Der

Vorstand vertritt den Verein und führt seine Geschäftsbücher. Die Vereine kön-

nen in ihren Statuten Zweck, Organisation, Mitgliedschaft und Mitgliedschafts-

beiträge selbst regeln oder sie richten sich nach den Regelungen im ZGB. Ein

Blick in die Vereinsstatuten muslimischer Vereine lässt feststellen, dass dort als

primärer Zweck der Unterhalt des Gebäudes oder des Gebetsraums für die Er-

möglichung des gemeinsamen Gebetes sowie die Durchführung von Koran- und

Religionsunterricht angegeben ist. Andere Aufgaben, die daneben in den Statu-

ten festgehalten sind, sind Jugendarbeit und Unterstützungsleistungen (vgl. auch

ebd.: 347).

Die Form des Vereins bringt Vorteile mit sich. Dies gilt sowohl für die Schweiz

als auch für Österreich. Wenn nicht der Verein als rechtliche Person agiert, so

müssen dies Privatpersonen übernehmen. Dies bedeutet zum Beispiel, dass Pri-

vatpersonen Räume anmieten, mit ihrem Privatvermögen haften etc. Spenden

oder Beiträge können dann nur auf Privatkonten überwiesen werden und Zah-

lungen nur von dort vorgenommen werden. Spätestens also wenn Geld ins Spiel

kommt, entscheiden sich viele Gruppen für eine Vereinsgründung. Außerdem ist

der Fortbestand eines Vereins nicht von einzelnen Personen abhängig, sondern

basiert auf Funktionen. Wenn jemand also austritt, übernimmt ein anderer oder

eine andere Person seinen oder ihren Platz. Der Verein ist darüber hinaus demo-

kratisch (im Gegensatz zur Stiftung) und haftet mit seinem Vermögen und nicht

mit dem Vermögen von Privatpersonen. Der Nachteil ist, dass eine Vereinsgrün-

dung einige Vorarbeit braucht, da gemeinsame Statuten formuliert und geeignete

Personen für den Vorstand gefunden werden müssen, die dazu noch bereit sind,

ehrenamtlich tätig zu werden.

27 Eine weitere Stiftung in Zürich ist die Stiftung Islamische Gemeinschaft Zürich, die ihre Mo-

schee in der Rötelstraße hat.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 Alltag in der Moschee

3.1.4 Kommunale und kantonale Zuständigkeiten für Moscheevereine

Moscheevereine werden in den kommunalen Verwaltungen der Stadt und des

Kantons Zürich als »Migrant*innenvereine« behandelt. Daher liegt die Zuständig-

keit bei den Fachstellen für Integration der Stadt und des Kantons, welche sich

mit Fragen, die sich aus der Zuwanderung von Menschen ausländischer Her-

kunft ergeben, beschäftigen (vgl. Jahresberichte der Integrationsförderung der

Stadt Zürich)28. Die Integrationsförderung der Stadt Zürich leitet die Geschäfts-

stelle des Ausländerbeirates und arbeitet im Zuge ihrer Aufgaben mit zivilgesell-

schaftlichen Akteuren zusammen, zu denen auch Moscheevereine gehören. Als

Teil der Integrationsförderung werden Projekte finanziell unterstützt, die der In-

formationsvermittlung und dem Austausch dienen29. Dabei handelt es sich nach

Auskunft der Integrationsfachstelle um keine strukturelle Unterstützung von Reli-

gionsgemeinschaften, sondern lediglich um die Förderung integrationsfördernder

Projekte. Die Vergabe der Gelder läuft über die Gemeinden, welche vom Kanton

Geld erhalten.

In der Stadt Zürich sind neun Stellen für die Integrationsförderung zuständig,

welche auf 12 Mitarbeitende aufgeteilt sind. Zum Zeitpunkt der Erhebung gab es

in den Integrationsfachstellen der Stadt und des Kantons Zürich keine Personen,

die explizit für religiöse Gemeinschaften zuständig waren30, und beim Kanton

war lediglich angedacht, eine solche Stelle zu schaffen (J. Morais, ZH_ExpInt_21).

Dies verdeutlicht, dass Moscheen als Migrant*innenvereine gesehen werden und

auch so mit ihnen verfahren wird. Die Besonderheit ihrer religiösen Ausrichtung

ist für die Arbeit der Integrationsfachstellen nicht erheblich. Anders ist dies bei

der interreligiösen Initiative, dem »Forum der Religionen«, das die Stadt Zürich

gegründet hat und welches die »Woche der Religionen« und das »Gebet der Re-

ligionen« organisiert. Daneben gibt es ein jährliches Austauschtreffen mit allen

Migrant*innenvereinen sowie den Empfang der Imame und Vereinsleitungen an-

lässlich des Fastenmonats Ramadan. Stadt und Kanton haben gemeinsam eine

Dialogplattform für Muslimische Dachverbände gegründet und Imame werden

regelmäßig eingeladen. Im Rahmen dieser Plattform wurde bereits ein Flyer zu

28 http://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/publikationen/publikatio-

nen_nach_thema/integrationspolitik.html, zuletzt geprüft am 13.12.2016.

29 2012 erhielt die Diyanet 7 500 CHF für die Ausbildung von Moscheeführerinnen und -füh-

rern zugesprochen. Der Dachverband VIOZ erhielt 10 000 CHF für das Projekt »Image«,

welches sich der Informationsvermittlung widmete. 2015 beantragte der Verein Umma

- Muslimische Jugend erfolgreich 4 000 CHF für ein Projekt zur Integration muslimi-

scher Jugendlicher in der Schule und am Arbeitsplatz. Vgl. Übersicht über genehmigte

Projekte: https://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/integrationsfoerde-

rung/integrationsprojekte.html, zuletzt geprüft am 06.01.2018.

30 Interview mit Ch. Meier, ZH_ExpInt_20, sowie schriftliche Auskunft Ch. Meier 21.12.2016.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/publikationen/publikationen_nach_thema/integrationspolitik.html
http://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/publikationen/publikationen_nach_thema/integrationspolitik.html
https://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/integrationsfoerderung/integrationsprojekte.html
https://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/integrationsfoerderung/integrationsprojekte.html
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/publikationen/publikationen_nach_thema/integrationspolitik.html
http://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/publikationen/publikationen_nach_thema/integrationspolitik.html
https://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/integrationsfoerderung/integrationsprojekte.html
https://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/integrationsfoerderung/integrationsprojekte.html


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 65

muslimischen Bestattungen entwickelt, ein Flyer für Betriebe und Beschäftigte

war zum Zeitpunkt der Erhebung in Vorbereitung.

Neben dem Forum der Religionen gibt es im Kanton noch weitere interre-

ligiöse Initiativen wie das Züricher Institut für interreligiösen Dialog31, einen

interreligiösen runden Tisch und die Interreligiöse Arbeitsgemeinschaft in der

Schweiz – Iras Cotis32 (J. Morais, ZH_ExpInt_21).

Eine weitere Aufgabe der kantonalen Integrationsfachstelle ist das Abschlie-

ßen von Integrationsvereinbarungen mit religiösen Betreuungspersonen, wenn

diese nicht über deutsche Sprachkenntnisse auf dem Level B1 gemäß Europäi-

schem Referenzrahmen verfügen (vgl. dazu auch Achermann et al. 2013: 17).

3.1.5 Islamdiskurs in der Schweiz

Islam und Menschen muslimischen Glaubens sind in der Schweiz ein öffentliches

Thema, welches nach den Anschlägen vom 11. September 2001 eine gesteiger-

te mediale Aufmerksamkeit erfuhr. Durch die Omnipräsenz des Diskurses gehe

ich davon aus, dass sich Musliminnen und Muslime und auch Moscheen irgend-

wie dazu verhalten müssen. In meinem dargestellten theoretischen Verständnis

widerspiegelt der mediale Diskurs die Erwartungen der Gesamtgesellschaft und

reproduziert sie.

Behloul, der sich verstärkt mit dem öffentlichen Diskurs (im Foucauld’schen

Sinne) über Islam und Muslime auseinandergesetzt hat, stellt hierzu zwei Haupt-

diskursstränge fest: Zum einen die Frage nach den Möglichkeiten der Kompatibi-

lität des Islam mit dem normativen Rahmen europäisch-westlicher Gesellschaf-

ten, zum anderen sicherheitspolitische Fragen (Behloul 2010b). Hauptmerkmale

des Diskurses seien, dass Musliminnen und Muslime als ein Kollektiv wahrge-

nommen würden und es parallel dazu eine Verlagerung vom Begriff »Ausländer«

zum »Muslim« gäbe (vgl. auch Lindemann & Stolz 2014; Tezcan 2007; Ettinger

& Imhof 2006; D’Amato 2015). Damit wurde die Zuschreibung als Zuwanderer

im Laufe der Zeit durch die religiöse Typisierung als Muslime überformt und

verdrängt. Religion dient nun als Identifikator der »foreign otherness«, was sich

jedoch nur hinsichtlich der muslimischen Zugehörigkeit so verhält, nicht aber bei

anderen Religionen (Lindemann & Stolz 2014: 46).

Behloul gibt an, dass aus historischen Gründen von Religion erwartet würde,

dass sie kompatibel sei mit säkularen Kategorien des Friedens, der Geschlechter-

gleichheit, Freiheit, Individualität und Integration in ein säkulares Rechtssystem

(Behloul 2013: 15f.). In diesem Kontext geht es daher um die Akzeptanz normati-

ver Paradigmen und gesellschaftlicher Entwicklungen und Errungenschaften der

31 http://www.ziid.ch, zuletzt geprüft am 13.12.2016.

32 http://www.iras-cotis.ch, zuletzt geprüft am 13.12.2016.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.ziid.ch
http://www.iras-cotis.ch
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.ziid.ch
http://www.iras-cotis.ch


66 Alltag in der Moschee

Moderne. Diese Kompatibilität mit modernen Werten werde dem Islam an sich

abgesprochen. Heutige Debatten über Islam in west-europäischen Ländern seien

geprägt durch »an ultimate defence of liberal and democratic societies against the

fundamentalist and patriarchal customs of a religion that is perceived as alien

and non-European« (Behloul 2013: 23). Entweder werde dem Islam dabei unter-

stellt, er wäre inhärent resistent gegen Modernisierung, oder er müsse sich einem

Modernisierungsprozess unterziehen, analog zum christlichen Modell (ebd.: 24).

Es ginge im Großen und Ganzen um die Frage, welche Form von Religion sozio-

politisch akzeptiert und legitim sei. Die gestiegene sichtbare infrastrukturelle

und symbolische Präsenz von Menschen muslimischen Glaubens im öffentlichen

Raum werde als eine Provokation, sogar Bedrohung, für den normativen gesell-

schaftlichen Rahmen gesehen (ebd.: 24). Ein Beispiel hierfür sei die Debatte um

die Initiative zum Verbot des Baus von Minaretten in der Schweiz (2008/2009),

welche einen zentralen Kristallisationspunkt islamfeindlicher Motive darstelle. In

dem Kontext wurden Minarette als Symbole religiöser und politischer Machtan-

sprüche und als Gefahr für den religiösen Frieden bezeichnet (ebd.: 26). Bei der

Abstimmung am 29. November 2009 wurde die Initiative zur Überraschung vieler,

auch vieler Musliminnen und Muslime, angenommen. Seither enthält der Artikel

72 der Bundesverfassung, in dem das Verhältnis von Kirche und Staat geregelt

ist, den Zusatz »Der Bau von Minaretten ist verboten«.

Behloul stellt auch fest, dass von Seiten muslimischer Akteure der Diskurs

um die Kompatibilität des Islam mit der Moderne aufgegriffen werde, was sich

entlang der Auseinandersetzungen um Fragen eines »authentischen« oder »miss-

brauchten« Islam verdeutlichen ließe. Ein »authentischer« Islam werde dabei

nicht als widersprüchlich zum normativen Rahmen der Mehrheitsgesellschaft

dargestellt (ebd.: 28f.).

Mediale Berichterstattung spielt eine wichtige Rolle in der Formung eines

Diskurses, er wird von ihr getragen und reproduziert. Lindemann & Stolz kom-

men in ihrer quantitativen Analyse zu dem Schluss33, dass der mediale Diskurs

über Musliminnen und Muslime in der Schweiz im Durchschnitt negativ sei34.

Allerdings liege das Ergebnis in einem ähnlichen Bereich wie die Berichterstat-

tung über andere, nicht-muslimische Ausländerinnen und Ausländer, wodurch

nicht von einer islamophoben Medienlandschaft gesprochen werden könne (Lin-

demann & Stolz 2014: 53).

33 Lindemann & Stolz haben dafür die beiden Zeitungen Le Temps und Le Matin und ihre Vor-

gänger La Tribune de Genève und Le Journal de Genève sowie La Gazette de Lausanne untersucht.

Bei ersterer handelt es sich um eine populäre Tageszeitung, die zweite ist dem »Qualitäts-

journalismus« zuzuordnen.

34 Auf einer Skala von−1 (stark negative Haltung) bis +1 (stark positive Haltung) liegt das Er-

gebnis der Analyse bei−0,3.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 67

Gianni allerdings ermittelt im medialen Diskurs ein Bild muslimischer Gläu-

biger, welches sie als potenzielle Terroristen darstellt, die in ihren Moscheen Hass

gegen die westliche Welt predigen und ihre Frauen unterdrücken (Gianni 2010:

31). Weitere Themen sind eine mutmaßliche »Islamisierung« der Schweiz, welche

mit quantitativen Daten untermauert wird, religiöser Fanatismus und religiöse

Intoleranz bzw. Gewalt.

Im Rahmen des Nationalen Forschungsprogramms NFP 58 wurde im Zu-

ge zweier Projekte eine Politisierung nicht-christlicher Religionsgemeinschaften,

insbesondere der muslimischen, festgestellt (vgl. Dahinden 2009; Dahinden et al.

2011; Ettinger & Imhof 2006). Menschen muslimischen Glaubens werden darüber

hinaus häufig als »Bösewichte« und »Schuldige« typisiert (Dahinden 2009; Da-

hinden et al. 2011). Nach 9/11 und dem Karikaturenstreit35 sei die grundsätzliche

Inkompatibilität religiöser Werte des Islam mit dem schweizerischen Selbstver-

ständnis und schweizerischen Institutionen behauptet worden, so Ettinger & Im-

hof (2006: 13). Ihrer Studie zufolge würden Menschen muslimischen Glaubens mit

Gewaltbereitschaft und einem Bedrohungsbild in Verbindung gebracht. Der Islam

werde als Ursache und Folge einer funktional nicht ausdifferenzierten, theokra-

tisch orientierten Gesellschaft dargestellt. Er werde als Religion charakterisiert,

welche nicht aufgeklärt sei, religiöse Radikalisierung begünstige und armutsver-

stärkend wirke, so wie dies auch Behloul (2013) analysiert.

Das negative Image von Musliminnen und Muslimen wird insbesondere durch

die Schweizerische Volkspartei (SVP) benutzt, um ihre politischen Ziele zu er-

reichen. Entsprechend legt Behloul dar, wie im Rahmen von Volksabstimmun-

gen zum Einbürgerungsrecht und zu öffentlich-rechtlichen Anerkennungen von

nicht-christlichen Religionsgemeinschaften in Zürich diskursiv mit Argumenten

gespielt wurde, welche sich vor allem auf Islam und Menschen muslimischen

Glaubens bezogen. Die SVP argumentierte, dass bei einer Erleichterung der Ein-

bürgerung für Secondos36 und einem Erwerb des Bürgerrechts für Angehörige

der dritten Generation bis zum Jahr 2040 70 Prozent der Bevölkerung musli-

mischen Glaubens wäre (vgl. Behloul 2010b: 4). Gegen die Änderung der Zürcher

Kantonsverfassung für eine leichtere Anerkennung nicht-christlicher Religionsge-

meinschaften wurde mit dem Slogan »Steuergelder für Koranschulen« Stimmung

gemacht (vgl. ebd.: 4). Damit wurde sachwidrig suggeriert, dass nicht-öffentliche

religiöse Erziehung von Kindern mit öffentlichen Mitteln finanziert werden könn-

te. Die Stimmungsmache hatte Erfolg und letztendlich wurden beide Initiativen

35 Die dänische Zeitschrift Jyllands-Posten hatte im Herbst 2005 eine Serie von 12 Karikaturen

des Propheten Mohammed publiziert, die zu Demonstrationen und teilweise zu Ausschrei-

tungen geführt hat. Die Kritik wandte sich vor allem gegen die bildliche Gleichsetzung des

Islam mit Terrorismus und die Abbildung des Propheten Mohammeds.

36 Angehörige der zweiten Einwanderergeneration.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 Alltag in der Moschee

und damit die erleichterte Einbürgerung von Secondos und die erleichterte An-

erkennung von Religionsgemeinschaften abgelehnt.

Ettinger und Imhof identifizieren darüber hinaus vor allem die Berichterstat-

tung um die Proteste im Zuge der »Mohammed-Karikaturen« als Gelegenheit, die

politische und mediale Akteure (SVP,Weltwoche, SonntagsBlick) nutzten, um »der

Problematisierung von Muslimen und des Islam an sich Resonanz zu verschaf-

fen« (Ettinger & Imhof 2006: 13). Weitere Nahrung bekam der Diskurs durch die

Bombenanschläge in London 2004 und Madrid 2005 sowie durch die beiden An-

schläge in Paris 2015. Hinzu kommen die kriegerischen Auseinandersetzungen in

vielen muslimisch geprägten Ländern. Dabei kam es durch politische und mediale

Akteure zu einer Übertragung von Deutungsperspektiven und Differenzsemanti-

ken aus der Beobachtung internationaler Ereignisse auf Menschen muslimischen

Glaubens in der Schweiz (vgl. Tunger-Zanetti 2013).

Jüngstes Ereignis ist die Abstimmung des Tessiner Stimmvolks (2013) für ein

sogenanntes Burkaverbot (vgl. Jankovsky 2015) welches seit dem 1. Juli 2016 in

Kraft ist. Ein Versuch, das Verbot via parlamentarische Initiative auf die ganze

Schweiz auszuweiten, ist zunächst gescheitert. Im März 2017 wurde aber eine

Initiative für ein Referendum gestartet (vgl. Schneuwly Purdie & Tunger-Zanetti

2017). Allerdings kann in keiner Weise davon gesprochen werden, dass sich Mus-

liminnen in der Öffentlichkeit in großer Zahl mit Burka oder besser Niqab in

der Öffentlichkeit zeigen würden (vgl. Schneuwly Purdie & Tunger-Zanetti 2016:

570). Ein weiterer medial diskutierter Vorfall ist die Frage, ob Schülerinnen und

Schüler dazu verpflichtet werden müssen, Lehrpersonen des anderen Geschlechts

die Hand zu schütteln. Diese Diskussionen um das Handschütteln, darum, das

Gesicht in der Öffentlichkeit zu zeigen, oder die Koedukation von Mädchen und

Jungen verorten Schneuwly Purdie & Tunger-Zanetti (2017) in einem Diskurs über

unverhandelbare »Werte« der »Schweizer Kultur«.

Im Hinblick auf Moscheen wird einerseits diskutiert, wer die Moscheen in

der Schweiz finanziert und welche Werte dort vermittelt werden. Dabei wird der

Verdacht geäußert, dass arabisches oder türkisches Geld die Verbreitung radikaler

und fundamentalistischer Ansichten unterstützt (vgl. ebd.).

3.2 Forschungskontext Österreich

3.2.1 Geschichte und Institutionalisierung muslimischen Lebens

Im Vergleich mit der Schweiz lassen sich in Österreich einige Gemeinsamkei-

ten, aber auch Unterschiede bezüglich der Institutionalisierung muslimischen

Lebens feststellen. Wie bereits angedeutet besteht der größte Unterschied in

der öffentlich-rechtlichen Anerkennung der Islamischen Glaubensgemeinschaft

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 69

in Österreich und dieser dürfte für einen Ländervergleich der maßgebliche sein.

Wie im Theorieteil (Kap. 2) dargelegt handelt es sich bei rechtlichen Regelun-

gen um Institutionen, die zum Kanon der Einflussfaktoren auf Organisationen

zählen. Daher schenke ich den rechtlichen Rahmenbedingungen und ihrer Ent-

wicklung im Folgenden besondere Aufmerksamkeit.

Die öffentlich-rechtliche Anerkennung des Islams bzw. der Islamischen Glau-

bensgemeinschaft ist vor allem historisch begründet. Da die Habsburger Mon-

archie im 19. Jahrhundert auf dem Balkan expandierte, fand sich schon deutlich

früher als in der Schweiz eine große muslimische Bevölkerung in ihrem Macht-

bereich37. Durch die Okkupation Bosniens und der Herzegowina im Jahre 1878

war es nötig, sich mit der dortigen muslimischen Bevölkerung auseinanderzu-

setzen, was auch Anerkennungsfragen umfasste38. Dies verlangten nicht zuletzt

auch außenpolitische Interessen (vgl. Potz 2015: 253).

Die Einwohner Bosnien-Herzegowinas waren offiziell bis 1908 türkische

Staatsbürger und unterstanden der Souveränität des türkischen Sultans, sie

lebten jedoch seit 1878 unter österreichischer Besatzungsherrschaft. Nach den

Einwohnern mit christlich-orthodoxem Glauben nahmen muslimische Gläubige

mit etwa einer halben Million den zweiten Rang unter den größten konfessio-

nellen Gruppen ein (vgl. Strobl 1997: 22). Mit der Okkupation erfolgte zunächst

die Anerkennung als »Religionsgesellschaft«39, welche sich nach der Annexion

Bosniens und der Herzegowina im Jahr 1908 auch in der österreichischen

Rechtsordnung mit dem »Islamgesetz«40 vom 15. Juli 1912 niederschlug. Obwohl

sich, wie bereits angedeutet, auf dem traditionellen österreichischen Territorium

kaum muslimische Gläubige befanden41, wirkte von der Besetzung Bosniens und

der Herzegowina bis 1918 auch in Wien ein Mufti. Letzter Inhaber dieses Amtes

war Ahmad Kurbekovich. Bei der kaiserlich-osmanischen Botschaft in Wien war

zudem immer ein Imam angestellt, der für die Botschaftsmoschee zuständig

war (vgl. ebd.: 24).

Das Islamgesetz bezog sich zu Anfang nur auf »Anhänger des Islams nach

hanefitischem Ritus«. Aus unterschiedlichen Gründen wollte man die »Europäer-

Mohammedaner« anderen Rechtsschulen gegenüber bevorzugen, unter anderem

weil man den hanefitischen Ritus traditionell als »europäisch-islamisch« einstufte

37 Es existierten schon weit vor dem 19. Jahrhundert Kontakte zu Musliminnen und Muslimen,

etwa durch Handelsbeziehungen oder die Kriege mit dem Osmanischen Reich, welche bis

ins 15. Jahrhundert zurückreichten. Zur Geschichte des Islam im osteuropäischen Raum vgl.

Balić (1995).

38 Zur historischen Entwicklung des Islamgesetzes vgl. ausführlich Potz (2015).

39 Zum Begriff »Religionsgesellschaft« siehe weiter unten.

40 Die offizielle Bezeichnung lautet: Gesetz, betreffend die Anerkennung der Anhänger des Is-

lams nach hanefitischem Ritus als Religionsgesellschaft.

41 Strobl schätzt für diese Zeit in etwa 1 000 Personen (Strobl 1997: 25).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 Alltag in der Moschee

(vgl. Heine et al. 2012: 50). Eine Ausdehnung auf die anderen drei sunnitischen

Rechtsschulen wurde bei Bedarf in Aussicht gestellt, der schiitische Islam blieb

jedoch unerwähnt (vgl. ebd.: 50). Mit dem Islamgesetz erhielten Muslime den-

selben Schutz und dieselben Rechte wie die übrigen anerkannten Kirchen und

Religionsgemeinschaften.

Die Okkupation blieb für die Muslime in Bosnien und Herzegowina nicht oh-

ne Folgen: Die traditionelle Verknüpfung von geistiger und weltlicher Macht in

Person des Sultan-Kalifen war zerbrochen. Dies machte eine Neuorganisation der

Islamischen Gemeinschaft in Bosnien notwendig, welche 1882 erfolgte. Sie hatte

eine »Verkirchlichung« der Strukturen zur Folge, die bis heute erhalten geblie-

ben ist42. Dies lässt vermuten, dass sich bosnische Moscheen in Österreich und

auch in der Schweiz leichter in den hiesigen Gefügen des von kirchlichen Struk-

turen geprägten Verhältnis von Staat zu Religionsgemeinschaften zurechtfinden.

Die Neustrukturierung hat gemäß Heine et al. (ebd.) die spätere Verfasstheit der

Islamischen Glaubensgemeinschaft in Österreich (IGGiÖ) maßgeblich beeinflusst:

Es war also auf europäischem Boden erstmals zur Kooperation einer eigen-

ständigenmuslimischen Bevölkerungmit einemwestlichen Staatssystem ge-

kommen, das Religionsfreiheit gewährleistete. Die »hierarchische« Organisa-

tion ist nicht nur eine bis heute bestehende Besonderheit der Islamischen

Glaubensgemeinschaft in Bosnien undHerzegowina, sondern hat bei der Ein-

richtung der Verfassung der Islamischen Glaubensgemeinschaft in Österreich

Vorbildwirkung gehabt. Auf diese Weise ist ein »österreichisch-islamisches«

Modell gleichsam wieder nach Österreich zurückgekehrt. (Ebd.: 48)

1912 waren zwar muslimische Gläubige auf österreichischem Kerngebiet Angehö-

rige einer anerkannten Religionsgesellschaft geworden, jedoch ohne dass zugleich

eine Organisation gegründet und damit die äußeren Rechtsverhältnisse der Glau-

bensgemeinschaft geordnet worden wären (vgl. Potz & Schinkele 2007: 195). Die

42 Die neue Hierarchie der Islamischen Glaubensgemeinschaft in Bosnien und Herzegowina

IGG-BiH (bosn.: Islamska zajednica u Bosni i Hercegovini) kann in vier Ebenen unterteilt wer-

den: Die unterste Ebene bildet das Džematmit einer Moschee als Zentrum, welches ein Dorf

oder einen Stadtteil umfasst und mit einer Pfarrei verglichen werden kann. Die zweite Ebe-

ne sind die Medžlis, die bis zu sieben Džemat umfassen. Darüber sind die mit einem Bistum

vergleichbaren Muftiate angesiedelt, von denen insgesamt neun in Bosnien existieren. Auf

oberster Ebene ist der Reis-ul-Ulema angesiedelt, welcher von der Vollversammlung, dem

höchsten gesetzgebenden Organ der Islamischen Gemeinschaft, gewählt wird. Er ernennt

u.a. Muftis und gründet Religionsschulen (Medressen). Der Reis-ul-Ulema ist der Groß-Mufti

der Rijaset in Sarajevo, dem religiösen und administrativen Organ der IGG-BiH (vgl. Heine

et al. 2012: 47; Smajic 2013: 128).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 71

rechtliche Struktur einer Gemeinde-Verfassung fehlte, wodurch eine Anerken-

nung nach üblichem Muster, also bezogen auf christlich-kirchliche Organisati-

onsstrukturen, nicht möglich war. Daher waren zunächst nur die Anhängerinnen

und Anhänger des Islam mit den Angehörigen der anderen anerkannten Kirchen

und Religionsgesellschaften gleichgestellt (vgl. Potz 2015: 253). Bis es zu einem

Verband kam, der alle Muslime unter sich vereinigen würde, sollte es noch bis in

die 1970er Jahre dauern43. 1969 gründeten Smail Balić und andere bosnische In-

tellektuelle den »Moslemischen Sozialdienst« (MSD) »als Träger der islamischen

sozialen, religiösen und kulturellen Tätigkeit in Österreich« (Balić 1995: 29). Der

MSD44 verstand sich als »Caritas« der Muslime Österreichs (vgl. Strobl 1997: 28)

und war laut Balić die »eigentliche Betreiberin der Kampagne um die offizielle

Anerkennung des Islams als Religionsgemeinschaft in Gleichstellung mit anderen

Weltreligionen« (Balić 1995: 29).

Das erste Gesuch für die Gründung einer staatlich anerkannten islamischen

Glaubensgemeinschaft in Österreich erging am 26. Januar 1971 durch den MSD

an das Bundesministerium für Unterricht und Kunst und betraf die Einrichtung

der Islamischen Kultusgemeinde in Wien. Co-Antragsteller waren die »Muslim-

Studenten-Union« (1969 gegründet), der »Gesellige Verein türkischer Arbeitneh-

mer in Wien und Umgebung« und die »Iranisch-Islamische Studentenvereini-

gung«. Die Anerkennung erfolgte jedoch erst nach achtjährigen Verhandlungen

im April 1979. Nachdem die Anerkennung zunächst nur für alle Muslime hanafi-

tischer Rechtsschule erfolgte, wurde sie 1987 durch Beschluss des Verfassungsge-

richtshofes als verfassungswidrig eingestuft und auf alle Anhänger des Islam aus-

geweitet (vgl. Gartner 2010: 25). Ergänzt und vervollständigt wird das Islamgesetz

durch die sogenannte Islamverordnung (1988), welche unter anderem die offizi-

elle Bezeichnung der »Islamischen Glaubensgemeinschaft in Österreich« (IGGiÖ)

und bestimmte Mindestanforderungen für deren Verfassung festlegt (vgl. Gartner

2010: 25; Potz & Schinkele 2007: 196ff.).

Anders als in der Schweiz kam es daher in Österreich viel früher zur Grün-

dung islamischer Organisationen und eines Dachverbandes auf nationaler Ebene,

43 Während des zweitenWeltkrieges wurde die »Islamische Gemeinschaft zuWien« gegründet

(1943 Eintrag ins Vereinsregister). Sie wurde jedoch 1948 wieder aufgelöst, da sich »einzelne

Mitglieder des Vereins (…) politisch kompromittierten«, wie es Balić ausdrückt (Balić 1995:

28). Nach 1945 kamen Musliminnen und Muslime aus Arbeits- und Konzentrationslagern

nach Österreich, andere hatten in den Regimentern gedient oder nutzten Österreich als Zwi-

schenstopp auf demWeg nach Übersee (vgl. Strobl 2005: 523). 1951 entstand der »Verein der

Muslime Österreichs«, welcher aber ebenfalls nicht von großer Dauer war und 1965 wieder

aufgelöst wurde. Die international operierende humanitäre Organisation »Jami’at al-Islam«

gründete 1958 eine Zweigstelle in Wien, die wiederum 1962 ihre Arbeit einstellte.

44 2012 feierte er sein 50jähriges Bestehen, vgl. http://religion.orf.at/projekt03/tvradio/orien-

tierung/or_120205.html, zuletzt geprüft am 16.02.2016.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://religion.orf.at/projekt03/tvradio/orientierung/or_120205.html
http://religion.orf.at/projekt03/tvradio/orientierung/or_120205.html
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://religion.orf.at/projekt03/tvradio/orientierung/or_120205.html
http://religion.orf.at/projekt03/tvradio/orientierung/or_120205.html


72 Alltag in der Moschee

was durch die Strukturen in Bosnien-Herzegowina begünstigt wurde. Aber auch

in Österreich ist die Moschee-Landschaft aufgrund der unterschiedlichen Her-

kunftsländer muslimischer Gläubiger divers und weitgehend an ethnischen und

ideologischen Linien verlaufend. Eine Abfrage bei der Islam-Landkarte45, einem

Projekt der Islamischen Religionspädagogik der Universität Wien, ergibt für Ös-

terreich eine Anzahl von 409 muslimischen Vereinen und Moscheen, wobei hier

auch Vereine ohne Gebetsräume aufgeführt sind. Bei der IGGiÖ sind 2016 248

Moscheen registriert gewesen (vgl. Öktem 2017: 58). Die tatsächliche Zahl der

Moscheen dürfte irgendwo dazwischen bei etwa 300 liegen. Die Karte der Reli-

gionen46, ein Projekt des Instituts für Religionswissenschaft der Universität Wien,

liefert 133 Treffer für die Stadt Wien. Sie umfasst nach eigenen Angaben »religiö-

se Gruppen in Wien«, so dass auch hier nicht klar ist, bei welchen dieser Orte

es sich um Moscheen handelt. Eigene Recherchen haben für das Jahr 2013 eine

Anzahl von 85 Moscheen für Wien ergeben, deren Existenz als relativ gesichert

gelten kann. Die Dichte und Vielfalt der Moscheen in Wien ist daher enorm im

Vergleich zum Großraum Zürich. In beiden Städten existiert ein religiöser Markt,

der vielfältige Bedürfnisse befriedigen dürfte.

In Österreich existieren derzeit fünf repräsentative Moscheen (vgl. Fürlinger

2015: 68). Nur eine Moschee in Wien ist durch ihre Bauweise nach außen als

Moschee erkennbar, es handelt sich dabei um das Islamische Zentrum Wien, ei-

nen Bau aus den 1970er Jahren, welcher im Zusammenhang mit der Gründung

der OPEC errichtet wurde und nach wie vor als multiethnische Moschee aktiv

ist. Ein Vertreter der Magistratsabteilung für Integration und Diversität (MA 17)

nennt im Interview als möglichen Grund die Zersplitterung der muslimischen

Community in Wien, die dazu führe, dass die Moscheen relativ klein seien, d.h.

nur wenige am Freitag mehr als 300 Besuchende hätten. Daher gäbe es zum

einen keinen Bedarf an einer Vergrößerung der Räume, zum anderen seien die

finanziellen Möglichkeiten eingeschränkt (A. Ibrić, W_ExpInt_20). Diese Schluss-

folgerung würde ich jedoch anzweifeln, da sich in einer so großen Stadt wie Wien

sicherlich genügend bauwillige Menschen und Vereine, auch mit gleichem ethni-

schen Profil, finden würden. Hier spielt vermutlich ebenso der negative Diskurs

um Moscheeneubauten (vgl. ebd.) und mangelnde Unterstützung der Behörden

eine Rolle. Fehlende Mittel dürften jedoch ein weiterer Grund sein.

Das religiöse Leben in Österreich wird weitgehend von den religiösen Ver-

einen bestritten, welche wie in der Schweiz die gängige Organisationsform ist.

Die Vereine gehören meist einem der Dachverbände mit ethnischem oder ideo-

logischem Profil an. Der dominierende Dachverband ist die auf Bundesebene

angesiedelte Islamische Glaubensgemeinschaft in Österreich (IGGiÖ). Ihr wird

45 http://islam-landkarte.at, zuletzt geprüft am 18.08.2017.

46 http://kartrel.univie.ac.at, zuletzt geprüft am 18.08.2017.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://islam-landkarte.at
http://kartrel.univie.ac.at
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://islam-landkarte.at
http://kartrel.univie.ac.at


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 73

nachfolgend ein eigenes Kapitel gewidmet (siehe Kap. 3.2.4). Daneben gibt es in

Österreich eine Reihe von ethnischen oder ideologischen Dachverbänden, welche

zum Großteil in der IGGiÖ die Interessen ihrer Mitglieder vertreten.

Zu den zentralen Verbänden gehören die ATİB (Türkisch-Islamische Union

für kulturelle und soziale Zusammenarbeit in Österreich – Avusturya Türk İslam

Kültür ve Sosyal Yardımlaşma Birliği), die Islamische Föderation (Millî Görüş),

die Union Islamischer Kulturzentren (UIKZ)47, der Verband der bosniakischen

islamischen Vereine in Österreich (IZBA) und der Dachverband der albanischen

Muslime in Österreich48.

Die ATİB ist das Pendant zur Schweizerischen Diyanet und der Deutschen Dİ-

TİB und ist nach der IGGiÖ der größte muslimische Dachverband in Österreich

(vgl. Islamische Religionspädagogik Universität Wien 2011), wurde allerdings erst

1990 gegründet. Als Präsident fungiert der Religionsattaché der türkischen Bot-

schaft, welcher der türkischen Regierung in Ankara direkt untersteht. Wie die

Diyanet-Moscheen in der Schweiz kommen auch die ATİB-Moscheen in den Ge-

nuss der Unterstützung durch die türkische Diyanet, indem die Imame für vier

bis fünf Jahre aus der Türkei entsandt und bezahlt werden. Gemäß Heine et al.

kann derzeit von etwa sechzig entsandten Imamen gesprochen werden (Heine

et al. 2012: 69). Die Praxis der Finanzierung der Imame aus dem Ausland hat

jedoch mit dem neuen Islamgesetz vorläufig ein Ende und nach einer einjähri-

gen Übergangsfrist werden seit Anfang 2016 die Visa nicht mehr verlängert. Im

Moment müssen die Vereine die Imame selbst bezahlen, weshalb die ATİB eine

Verlängerung der Übergangsfrist fordert (vgl. Auerbach 2017)49. Fürlinger weist

darauf hin, dass diese Entwicklung möglicherweise von staatlicher Seite nicht

intendiert war, bedeutet sie doch auch eine Ironie der Geschichte, da die ATİB

ursprünglich vom türkischen Religionsamt gegründet wurde, »um den – unter

den türkischen Arbeitsmigranten in Westeuropa tätigen – radikal-islamistischen

Organisationen aus der Türkei etwas entgegenzusetzen« (Fürlinger 2015: 79).

2013, zum Zeitpunkt der Erhebung, hatte die ATİB 64 Mitgliedsvereine, bei

denen etwa 25 000 Mitgliedsfamilien eingetragen sind (Auskunft ATİB, 27.11.2013,

Heine et al. 2012: 69). Acht Vereine sind in der Stadt Wien aktiv. Die ATİB ist

seit 2011 Mitglied in der IGGiÖ und der Theologe Ibrahim Olgun ist seit 2016

amtierender Präsident der IGGiÖ und ehemaliger Integrationsbeauftragter der

ATİB.

Ebenso wie in der Schweiz werden von Seiten des Dachverbands bestimmte

Angebote vorgehalten, zu welchen ein Rückführungsfonds für Verstorbene zählt,

47 Die UIKZ wird der Nakschbandi-Strömung des Sufismus zugeordnet.

48 Für eine Beschreibung weiterer Verbände vgl. Heine et al. (2012).

49 Die Ausbildung von Imamen an der Universität Wien ist ab Herbst 2017 geplant.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 Alltag in der Moschee

Bildungsangebote, Religionsunterricht, Koranunterricht, Schulungen von Ima-

men, Unterstützung bei Wallfahrten, Stipendien für Studierende sowie Jugend-

und Frauenarbeit50. In der Zentrale in Wien arbeiteten zum Zeitpunkt meiner Er-

hebung 2013 20 Angestellte. Seit kurzem gibt es ein spezielles Förderprogramm

für männliche Studenten, denen ein Theologie-Studium in der Türkei finanziert

wird, damit sie anschließend als Imame in Österreich tätig werden. Damit soll

dem Umstand entgegengewirkt werden, dass die nur für kurze Zeit in Österreich

tätigen Imame aus der Türkei kein Deutsch sprächen und darüber hinaus wenig

bis gar nichts über die Lebenssituation der Gläubigen wüssten (W_Prot_02)51.

Der zweite Dachverband, der hier von besonderem Interesse ist, ist der Ver-

band der bosniakischen islamischen Vereine in Österreich (Islamske zajednice

Bošnjaka u Austriji – IZBA). Er ist ein Zusammenschluss zweier bosnischer Ver-

bände aus dem Jahr 2012 (vgl. Islamische Religionspädagogik Universität Wien

2012a), wodurch ihm derzeit 40 Mitgliedsvereine angehören. Damit ist der Ver-

band neben der IGGiÖ der größte nicht-türkische Dachverband in Österreich

(nach ATİB, IFW und UIKZ). Er hat seinen Sitz in Wien und ist im gleichen Ge-

bäude untergebracht wie die Moschee Gazi Husrev-beg, welche Teil der Erhebung

für diese Arbeit ist. Laut eigener Webseite gehören dem Verband 39 Moscheen

an, fünf davon sind in Wien52. Ebenso wie die ATİB ist auch die IZBA Mitglied in

der IGGiÖ und gleichzeitig in der Islamischen Glaubensgemeinschaft Bosnien-

Herzegowina. Dadurch können bosnische Gelehrte des Präsidiums (Rijaset), der

höchsten religiösen und administrativen Autorität in der IGG BiH, in die Ent-

scheidungen der Moscheevereine eingreifen, da z.B. die Anstellung eines Imams

ihrer Genehmigung bedarf (vgl. Mattes & Rosenberger 2015: 139; Islamische Re-

ligionspädagogik Universität Wien 2012a). Eine zeitliche Beschränkung der An-

stellung für Imame gibt es jedoch hier nicht und die Imame werden durch die

Moscheevereine bezahlt. In dieser Hinsicht ergeben sich somit keine Konflikte

mit dem neuen Islamgesetz.

3.2.2 Muslimische Bevölkerung

Wie auch in der Schweiz waren im Zuge der Anwerbung von Arbeitern in den

1960ern vermehrt Personen muslimischen Glaubens aus dem Ausland zugezogen.

Sie kamen aus der Türkei und dem ehemaligen Jugoslawien. Wollte man zunächst

50 Vgl. http://www.atib.at, zuletzt geprüft am 14.02.2018, und W_Prot_02.

51 Die Abkürzung bezieht sich auf ein Protokoll (Prot), welches ich am 27.11.2013 in Wien (W)

verfasst habe. Die Nummer 2 ist die laufende Nummer in der Erhebung. Eine Liste des em-

pirischen Materials mit den genauen Angaben findet sich im Anhang dieser Arbeit (siehe

Anhang C).

52 Vgl. http://www.izba.at/dzemati.html, zuletzt geprüft am 14.02.2018.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.atib.at
http://www.izba.at/dzemati.html
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.atib.at
http://www.izba.at/dzemati.html


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 75

Tabelle 4: Entwicklung der muslimischen Wohnbevölkerung in Österreich 1963–2012 (Quellen: Statistik Aus-

tria; Kolb & Mattausch-Yıldız 2013).

1962 1971 1981 1991 2001 2012

Muslim*innen total 3 000 22 267 76 939 158 776 338 988 573 876

Anteil –a 0,30% 1,02% 2,04% 4,22% 6,8%

a
Die Bevölkerungszahlen für 1962 konnten nicht ermittelt werden.

noch nach dem Rotationsprinzip verfahren, so wurde bald deutlich, dass es sinn-

voller war, wenn die bereits angelernten Arbeiter blieben. Schätzungen zufolge

lebten 1962 gerade einmal 3 000 Muslime in Österreich, von denen 500 ihren

ständigen Wohnsitz dort hatten. Sie stammten großteils aus Bosnien und Her-

zegowina, aber auch aus Albanien und einigen Sowjetrepubliken. 40–50 Prozent

hatten bereits damals die österreichische Staatsbürgerschaft (vgl. Schmidinger &

Larise 2008: 55). Bis 1971 stieg die Zahl der muslimischen Gläubigen unter an-

derem durch Familiennachzug auf über 22 000 Personen an (siehe Tab. 4). Nach

der ersten größeren Einwanderungswelle aufgrund der Gastarbeiteranwerbung

kamen in den 1990er Jahren aufgrund der Balkankriege vermehrt bosnische Mus-

liminnen und Muslime nach Österreich.

Tabelle 4 gibt die Entwicklung des Anteils der muslimischen Bevölkerung an

der Wohnbevölkerung wider53. In Wien liegt ihr Anteil mit 12,5 Prozent (2012)

weit über dem Landesdurchschnitt (Kolb & Mattausch-Yıldız 2013: 20), was die

Position der Stadt als Zentrum für muslimisches Leben unterstreicht. Die gleiche

Situation ist auch in Zürich zu finden, wenn auch nicht ganz so deutlich wie in

Wien.

Wirft man einen Blick auf die Herkunftsländer (siehe Tab. 5), fallen folgende

Aspekte ins Auge: Zum einen der große Anteil von Musliminnen und Muslimen

mit österreichischer Staatsbürgerschaft (49 %), dann die zweitgrößte Gruppe mit

türkischer Staatsangehörigkeit gefolgt von Menschen aus einem der Balkanlän-

der, und schließlich eine große Gruppe Tschetschenen, die zwischen 2001 und

2009 aus der Russischen Föderation zugewandert sind (vgl. Marik-Lebeck 2010:

7). Wie groß der Anteil an Konvertierten unter den Personen mit österreichi-

scher Staatsbürgerschaft ist, ist genauso wenig bekannt, wie welche weiteren

Herkunftsländer bei dieser Zahl vertreten sind.

53 Statistik Austria hat mit 2001 die Erhebung der Religionszugehörigkeit eingestellt, vgl. Sta-

tistik Austria: http://www.statistik.at, zuletzt geprüft am 14.02.2018. Die Zahlen für 2012 sind

Berechnungen von Kolb & Mattausch-Yıldız (2013: 20).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.statistik.at
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.statistik.at


76 Alltag in der Moschee

Tabelle 5: Nationalitäten der muslimischen Wohnbevölkerung in

Österreich 2009 (Quelle: Marik-Lebeck 2010).

Region Nationalitäten

absolut prozentual

Afrika 5 429 1%

Asien 13 301 3%

Balkan 100 344 19%

Türkei 109 290 21%

Österreich 252 845 49%

Russische Föderation 18 437 4%

übrige 16 268 3%

Gesamt 515 914 100%

3.2.3 Das Verhältnis von Staat und Religionsgemeinschaften in Österreich

Anders als in der Schweiz ist in Österreich die rechtliche Bestimmung des Verhält-

nisses von Staat und Religionsgemeinschaften auf der Bundesebene angesiedelt.

Für die Regelung des Status der gesetzlich anerkannten und nicht anerkannten

Kirchen und Religionsgemeinschaften sind daher die Artikel 15 und 16 des Staats-

grundgesetzes (StGG) maßgeblich. Dort heißt es:

Jede gesetzlich anerkannte Kirche und Religionsgesellschaft hat das Recht

der gemeinsamen öffentlichen Religionsübung, ordnet und verwaltet ihre

inneren Angelegenheiten selbständig, bleibt im Besitze und Genusse ih-

rer für Cultus-, Unterrichts- und Wohlthätigkeitszwecke [sic!] bestimmten

Anstalten, Stiftungen und Fonde [sic!], ist aber, wie jede Gesellschaft, den

allgemeinen Staatsgesetzen unterworfen.

Für die nicht öffentlich-rechtlich anerkannten Religionsgemeinschaften gilt: »Den

Anhängern eines gesetzlich nicht anerkannten Religionsbekenntnisses ist die

häusliche Religionsübung gestattet, in soferne [sic!] dieselbe weder rechtswidrig,

noch sittenverletzend ist.« (Art. 16 StGG).

Aus juristischer Sicht stellt der Begriff »Religionsgemeinschaft« den Oberbe-

griff dar, der »zunächst die gesetzlich anerkannten Kirchen und Religionsgesell-

schaften umfasst. Die Kirchen werden als christliche Religionsgemeinschaften

verstanden. Religionsgesellschaft bezeichnet eine nicht-christliche Religionsge-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 77

meinschaft« (Potz & Schinkele 2007: 12)54. Zudem kann in Österreich eine reli-

giöse Gemeinschaft ebenso wie in der Schweiz auch davon Abstand nehmen, eine

rechtliche Form anzunehmen.

Das österreichische Recht unterscheidet daran anschließend zwischen folgen-

den drei Typen von Rechtsformen für religiöse Gemeinschaften:

1. Nach dem Vereinsgesetz konstituierte oder erlaubte Gesellschaften: Als drit-

te Gruppe sind nach dem Vereinsgesetz (VerG) konstituierte oder erlaub-

te Gesellschaften gemäß § 26 Allgemeines Bürgerliches Gesetzbuch (ABGB)

unter dem Oberbegriff »Religionsgemeinschaft« zusammenzufassen. Trotz

öffentlich-rechtlicher Anerkennung der IGGiÖ sind die meisten Moscheen in

Österreich als Vereine konstituiert. Die Wahl dieser Organisationsform liegt

sicherlich daran, dass sie – wie auch in der Schweiz – diejenige ist, die am

einfachsten umzusetzen ist und den lokalen Bedürfnissen entspricht. Eine

rechtliche Verfasstheit ist notwendig, da nur so Gebetsräume betrieben wer-

den können (vgl. Mattes 2013a: 138). Ein Verein ist durch Vorlage der Statuten

bei der Sicherheitsbehörde anzumelden. Diese trifft jedoch keine Entschei-

dung darüber, ob es sich bei dem Verein um eine Organisation mit religiö-

ser Ausrichtung handelt oder nicht. Für die Vereinsgründung müssen gemäß

VerG folgende Voraussetzungen eingehalten werden: Es muss ein Zusammen-

schluss von mindestens zwei Personen vorliegen, der Verein darf nicht auf Ge-

winn ausgerichtet sein und es müssen Statuten formuliert werden, die den

Vereinsnamen, den Vereinssitz, eine Beschreibung des Vereinszwecks, Rege-

lungen über die Mitgliedschaft sowie über die Organe des Vereins beinhalten.

Zwar gibt es auch in Österreich die Form der Privatstiftung, sie ist jedoch

strengeren Regularien unterworfen als in der Schweiz, was wahrscheinlich

der Grund ist, warum diese Organisationsform bei Moscheen nicht sehr ver-

breitet ist. Mir ist das Islamische Zentrum Wien als einzige Moschee bekannt,

die als Stiftung organisiert ist. Ihr gehören die Botschaften verschiedener is-

lamischer Länder in Wien an (vgl. Fürlinger 2013: 173; Schmidinger & Larise

2008: 130).

2. Eingetragene Bekenntnisgemeinschaften: Seit 1998 existiert die Kategorie der

religiösen Bekenntnisgemeinschaft, welche staatlich eingetragen ist und auch

unter der Gruppe der Religionsgemeinschaften subsumiert wird. Es handelt

sich dabei ebenso um eine Art der staatlichen Anerkennung – sozusagen eine

»Anerkennung light«, wie die »kleine Anerkennung« in der Schweiz. Anhänger

einer Bekenntnisgemeinschaft können ihr Glaubensbekenntnis in Dokumente

eintragen lassen, so dass dort dann nicht »ohne Bekenntnis« steht. Religiöse

54 In der Schweiz wird anstelle von »gesetzlich anerkannt« die Bezeichnung »öffentlich-

rechtlich anerkannt« verwendet.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 Alltag in der Moschee

Bekenntnisgemeinschaften dürfen sich derzeit elf Gemeinschaften nennen,

darunter die Bahai-Religionsgemeinschaft oder auch die Hinduistische Reli-

gionsgesellschaft in Österreich.

3. Gesetzlich anerkannte Kirchen und Religionsgesellschaften: Die Anerken-

nung von Religionsgemeinschaften regelt das Anerkennungsgesetz (Anerken-

nungsG). Da es aber aufgrund gewisser struktureller und organisatorischer

Besonderheiten nicht auf alle Gemeinschaften angewendet werden kann,

haben sich im österreichischen Rechtssystem spezielle Sondergesetze55

etabliert. Ein solches ist auch das Islamgesetz (IslamG), welches die An-

erkennung der organisierten Gemeinschaft von muslimischen Gläubigen

in Österreich regelt56. Derzeit sind zwölf Religionsgemeinschaften und

Religionsgesellschaften in Österreich durch das Anerkennungsgesetz gesetz-

lich anerkannt. Diese umfassen neben verschiedenen christlichen Kirchen

und Gruppierungen die Islamischen Glaubensgemeinschaft sowie auch die

Alevitische Glaubensgemeinschaft in Österreich.

Das bereits erwähnte Islamgesetz (IslamG) ist in Europa einzigartig. In seiner

Fassung von 1912 umfasst der Text nur zwei Seiten – entsprechend wenig ist in

ihm geregelt. So ist zum Beispiel nicht explizit festgehalten, dass es sich bei der

IGGiÖ um eine Körperschaft öffentlichen Rechts handelt. Einige Bestimmungen

sind rechtlich und faktisch überholt, wichtige Detailfragen wie Feiertagsregelun-

gen nicht geklärt (BMEIA 2015). Seit 2012 wurde daher in einem »Dialogforum

Islam« mit Vertreterinnen und Vertretern der Bundesregierung, der IGGiÖ so-

wie Expertinnen und Experten über eine Novellierung des Gesetzes diskutiert.

Die Ausarbeitung dauerte drei Jahre und war zuletzt von vehementen Diskus-

sionen und Widerstand begleitet. Das Gesetz trat nach der Erhebung der Daten

für dieses Projekt am 31. März 2015 in Kraft. Da sich der Zeitpunkt nach meiner

55 Zu nennen sind vier Sondergesetze: das Israelitengesetz, das Islamgesetz, das Orthodoxen-

gesetz und das Protestantengesetz. Darüber hinaus besteht ein Konkordat mit der römisch-

katholischen Kirche.

56 Die traditionelle Verfasstheit »des Islam« erfüllt aufgrund des eigenen Selbstverständnis-

ses die strukturell-organisatiorischen Voraussetzungen nicht, welche eine Anwendung des

Anerkennungsgesetzes und seit 1998 auch des § 11 des Bekenntnisgemeinschaftengesetzes

(Bekenntnisgemeinschafts-Gesetz) ohne Weiteres möglich macht. Das AnerkennungsG von

1874 war für die christlich-kirchliche Organisationsstruktur konzipiert worden und in der is-

lamischen Tradition fehlt eine vergleichbare rechtliche Struktur einer Gemeinde-Verfassung.

Deshalbmusste diesenBesonderheitenmit einer eigenenGesetzgebungRechnunggetragen

werden, um eine öffentlich-rechtliche Anerkennung zu ermöglichen. Ob eine Gemeinschaft

durch das AnerkennungsG oder durch ein Sondergesetz anerkannt ist, macht jedoch recht-

lich gesehen keinen Unterschied.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 79

Datenerhebung befindet, können über die Auswirkungen der neuen Regelungen

nur geringfügig Aussagen gemacht werden57.

Im neuen Gesetz spiegeln sich die Motive des Islamdiskurses wider, wie sie

bereits auch im Abschnitt zur Schweiz genannt wurden. So sieht Öktem in dem

neuen Gesetz zwei in Konflikt zueinander stehende Logiken: den Integrations-

und den Sicherheitsaspekt (Öktem 2016: 19). Zu Ersterem zählten die nun festge-

schriebene Anerkennung, die Regelung der Imame-Ausbildung an der Universität

Wien, die Rechtssicherheit für die bereits bestehenden islamischen Friedhöfe, der

religionsrechtliche Schutz der Feiertage sowie die Berücksichtigung islamischer

Speisevorschriften in öffentlichen Einrichtungen wie dem Bundesheer. Andere

Regelungen, die Öktem unter den Sicherheitsaspekt fasst, sind gleichzeitig dieje-

nigen, die am meisten umstritten sind. Sie verdeutlichen, wie sich das öffentliche

Bild über Islam und Muslime in der Rechtsgebung widerspiegelt. Hierunter fällt

die Verpflichtung zur positiven Grundeinstellung zu Gesellschaft und Staat, die so

gesetzlich von keiner anderen Religionsgesellschaft verlangt wird. Des Weiteren

dürfen praktisch nur noch Vereine ihre religiösen Dienste anbieten, die auch bei

der IGGiÖ registriert sind, denn aufgrund des Schutzes der religiösen Bezeich-

nungen der Religionsgesellschaften dürfen Bezeichnungen wie »muslimisch« etc.

57 Vgl. Gesetzestext Islamgesetz 2015 (IslamG). Es regelt folgende Punkte:

1.Begutachtungsrecht: Die Religionsgesellschaft ist berechtigt, den Organen der Gesetzgebung

und Verwaltung Gutachten und Vorschläge über Angelegenheiten, die gesetzlich anerkannte Re-

ligionsgesellschaften betreffen, zu übermitteln.

2.Schutz der religiösen Bezeichnungen der Religionsgesellschaften: Bezeichnungen etwa von Ver-

einen, die einen Bezug zu einer Religionsgesellschaft (»islamisch«, »muslimisch«, »halal«) herstel-

len, dürfen nur mehr mit Genehmigung der Religionsgesellschaft geführt werden.

3.Regelung der Seelsorge in staatlichen Einrichtungen (z.B. Krankenhäusern).

4.Vorrang des staatlichen Rechts: Lehre, Einrichtungen und Gebräuche dürfen nicht im Wider-

spruch zu den gesetzlichen Regelungen stehen. Die Religionsgesellschaft muss eine positive

Grundeinstellung gegenüber Gesellschaft und Staat haben.

5.Islamisch-theologische Studien: Österreich verpflichtet sich, die Ausbildung von Imamen sicher-

zustellen.

6.Islamische Friedhöfe: Rechtssicherheit für bestehende und zukünftige Friedhöfe.

7.Schutz der religiösen Feiertage: Feiertage sind religionsrechtlich, nicht aber arbeitsrechtlich, ge-

schützt.

8.Regelung der Untersagung der Finanzierung aus dem Ausland.

9.Speisevorschriften: Berücksichtigung der islamischen Speisevorschriften in öffentlichen Einrich-

tungen (öffentliche Schulen, Haftanstalten, Militär etc.).

10.Anzeige- undMeldepflicht bezugnehmend auf alle Ereignisse, die dieses Bundesgesetz betref-

fen: Information des Kultusamtes über wichtige Vorgänge (z.B. Neuwahlen).

11.Darstellung der Lehre und Glaubensquellen in deutscher Sprache.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 Alltag in der Moschee

nur mehr mit Genehmigung der IGGiÖ geführt werden58. Was als Schutz der

religiösen Bezeichnungen der anerkannten Religionsgesellschaft vorgesehen ist,

bedeutet jedoch eine Monopolisierung der Verwendung besagter Begriffe (BMEIA

2015: 5). Die Neufassung des Gesetzes hat deshalb vermutlich für kleinere Ge-

meinschaften, die nicht zur IGGiÖ gehören, zur Folge, dass sie ihre Moscheen

und Cem-Häuser schließen müssen. Shiitische und Alevitische Gruppen werden

sich um eine eigene Anerkennung bemühen müssen, um weiterhin Gebetsräume

unterhalten zu dürfen59. Darüber hinaus darf der laufende Betrieb von Moscheen

nicht mehr aus dem Ausland finanziert werden, was vor allem die Moscheevereine

der ATİB betreffen dürfte60.

Das alte Islamgesetz hatte bislang kaum Auswirkungen auf die Moscheever-

eine, denn es wirkte sich nur auf die Institutionen aus, die der IGGiÖ direkt

angehören. Da die IGGiÖ nur zwei Moscheen in Österreich betreibt, konnten nur

diese von den Vorteilen Gebrauch machen. Alle anderen Moscheen waren und sind

weitgehend nach dem Vereinsrecht konstituiert. Sie können beispielsweise beim

Baurecht nur dann profitieren, wenn eine Erklärung der IGGiÖ vorliegt, »dass

ein Dachverband bzw. ein einzelner Verein als konfessionelle Einrichtung der

Glaubensgemeinschaft anzusehen sei« (Potz & Schinkele 2007: 207). Wie sich das

Wechselverhältnis in Zukunft aufgrund der nun engeren Anbindung der Vereine

an die IGGiÖ aus rechtlicher Sicht ausprägen wird, kann hier nicht eingeschätzt

werden.

3.2.4 Die Islamische Glaubensgemeinschaft in Österreich - IGGiÖ

Die Islamische Glaubensgemeinschaft in Österreich (IGGiÖ)61 kann als wichtigste

Akteurin im Hinblick auf die politische Repräsentation der muslimischen Bevöl-

kerung gewertet werden (vgl. Mattes & Rosenberger 2015: 134). Zu ihren Aktivitä-

ten zählen die Seelsorge in öffentlichen Einrichtungen wie Krankenhäusern und

Gefängnissen sowie der Unterhalt von Bildungseinrichtungen, Kindergärten und

öffentlichen Schulen bis hin zu universitärer Ausbildung. Darüber hinaus ist mit

58 Siehe Fußnote 57.

59 Es gibt bereits eine Islamische Alevitische Glaubensgemeinschaft und eine Föderation der

Aleviten Gemeinden in Österreich, welche sich beide für eine Registrierung beworben haben

(vgl. Öktem 2016: 47). Zum Konflikt mit dem neuen Islamgesetz vgl. auch Potz (2015).

60 VerschiedeneWissenschaftler wiesen in einer Erklärung auf die Ungleichbehandlung der is-

lamischen Religionsgesellschaft gegenüber anderen organisierten Religionen in puncto Aus-

landsfinanzierung hin (vgl. Fritzl 2014). Darüber hinaus greife dies in die Autonomie der Reli-

gionsgemeinschaften ein und dürfte vor demÖsterreichischen Verfassungsgericht oder dem

Europäischen Menschenrechtshof nicht standhalten, wie Öktem anmerkt (Öktem 2016: 47).

61 Die detaillierte Organisationsstruktur der IGGiÖ kann hier nicht wiedergegebenwerden und

ist für diese Arbeit auch nicht relevant. Hier sei auf die Literatur, vor allemHafez (2009; 2006)

verwiesen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 81

der öffentlich-rechtlichen Anerkennung seit 1982/83 das Recht verbunden, islami-

schen Religionsunterricht in öffentlichen Schulen zu erteilen. Wurden zunächst

noch Lehrende aus dem Ausland geholt, so werden sie seit 1998 in Österreich aus-

gebildet62. Die Lehrerausbildung und die Organisation des Unterrichts ist eine

der wichtigsten Aufgaben der IGGiÖ und ist deshalb von Relevanz für die Mo-

scheen, da auch in den Moscheen Religions- und Koranunterricht erteilt wird. Es

ist daher zu untersuchen, inwiefern es eine Wechselwirkung zwischen den beiden

Angeboten gibt. Zwar wurde bereits 2012 ein Lehrgang für die Ausbildung von

Imamen an der Universität Wien angekündigt, bis Anfang 2018 kam es jedoch

zu keiner Einführung eines solchen Studienganges. Die Universität Wien bietet

allerdings Weiterbildungen im Bereich der islamischen Seelsorge an.

Zur IGGiÖ und ihrer Geschichte liegen eine Vielzahl an Arbeiten vor, wes-

halb hier nicht weiter darauf eingegangen werden soll (vgl. Abdelrahimsai 1995;

Abid 2006; Hafez 2013; 2009; 2006; Mattes & Rosenberger 2015; Sticker 2008). Die

IGGiÖ ist organisiert als Vertretung verschiedener Vereine. Dabei ist das inter-

ne System der Glaubensgemeinschaft sehr komplex, denn individuelle Personen

registrieren sich als Mitglieder bei der IGGiÖ über die Vereine. Die Dachverbän-

de haben großen Einfluss, da sie mehr Delegierte entsenden können. Entspre-

chend klein ist die Rolle der Mitglieder, die außerhalb der Verbände organisiert

sind63. Gruppierungen, die sich nicht von der Islamischen Glaubensgemeinschaft

vertreten fühlen, müssen sich dementsprechend um eine eigene Rechtsperson

kümmern, so beispielsweise die Aleviten.

Aus juristischer Perspektive sind jedoch alle Personen, die sich als muslimisch

bezeichnen und in Österreich ansässig sind, Mitglieder der IGGiÖ Kraft des Ge-

setzes (ex lege), eine formelle Mitgliedschaft bei der IGGiÖ ist nicht notwendig. Sie

können deshalb automatisch von den Angeboten der IGGiÖ und von den Vorteilen

der öffentlich-rechtlichen Anerkennung profitieren. Der islamische Religionsun-

terricht an öffentlichen Schulen ist für alle muslimischen Kinder offen, egal ob

sie bzw. ihre Eltern Mitglied in der IGGiÖ sind oder nicht. Darüber hinaus erhebt

die IGGiÖ keine »Kirchensteuer«.

62 Das Bachelorstudium erfolgt an der Islamischen Religionspädagogischen Akademie (IRPA)

auf Grundlage einer Kooperation der IGGiÖ und der Kirchlichen Pädagogischen Hochschu-

le Wien/Krems. Ein Masterstudium in islamischer Religionspädagogik ist an der Universität

Wien möglich.

63 2011 hatte die IGGiÖ 125 000 Mitglieder, im Vergleich zu 2002 mit nur 5 500 ein starker An-

stieg (vgl. Hafez 2013: 227). Heine et al. erklären den abrupten Anstieg mit der Wahl, die

2010/11 anstand. Für dieses Ereignis ließen sich 124 465 Personen registrieren, um wählen zu

können. ZurWahl sind letztlich 20 485 Personen gegangen. Jedoch ließen sich Vereine häufig

nur so vieleMitglieder registrieren, wie für das Erlangen eines Delegiertensitzes erforderlich

war (Heine et al. 2012: 58).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 Alltag in der Moschee

Mit Ausnahme der ATİB brauchen die Dachverbände eine Bescheinigung der

IGGiÖ, um Visa für ihre Imame aus dem Ausland zu beantragen (vgl. Hafez 2013:

230). Dies schien lange Zeit – bis zur Neufassung des Islamgesetzes – der einzige

Nutzen der IGGiÖ für die Moscheevereine zu sein.

Der Vertretungsanspruch der IGGiÖ ist nicht unumstritten, so stellen Heine

et al. (2012: 59ff.) innermuslimische Spannungen fest, die sich auf die Bereiche

Imameanerkennung und Religionsunterricht beziehen. Auch zur Frage, ob sich

die IGGiÖ zu religiösen Fragen äußern soll, herrsche keine Einigkeit.

3.2.5 Kommunale Zuständigkeiten für Moscheevereine

In Zürich hat sich gezeigt, dass die kommunale Zuständigkeit für Moscheen in

der Verantwortung der Integrationsfachstellen liegt. Auch in Wien kümmert sich

eine entsprechende Stelle um die Vereine, die Magistratsabteilung für Integration

und Diversität (MA 17)64. Etwa 60 Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter pflegen unter

anderem den Kontakt zu den Vereinen in den Bezirken der Stadt (A. Ibrić, W_Ex-

pInt_20). Ein wichtiger Teil der Arbeit sei laut Almir Ibrić, einem Mitarbeiter

der MA 17, die Vereine aufzuspüren und Kontakt mit ihnen aufzunehmen. Den

Vereinen würden verschiedene Integrationsprojekte und Unterstützungsleistun-

gen angeboten. Es werden zum einen Projekte der Stadt Wien umgesetzt, zum

anderen Projekte, die im Interesse des jeweiligen Gemeindebezirkes liegen, oder

auch Projekte, die die Vereine umsetzen möchten. So werden zum Beispiel In-

formationsveranstaltungen gefördert, Sprachkurse für Muttersprachlerinnen und

Muttersprachler oder interkulturelle Projekte und Feste unterstützt. Es können

Gelder beantragt werden für Projekte und Maßnahmen, die die interkulturel-

le Sensibilität und Kompetenz fördern wie das Zusammenleben von Menschen

unterschiedlicher Herkunft, die Zusammenarbeit unterschiedlicher Gruppen so-

wie die Bewusstseinsbildung im Bereich Migration/Integration/Diversität65. Auch

Bauprojekte werden begleitet, wenn die religiösen Gemeinschaften dies wün-

schen. Die MA 17 organisiert dann Tage der offenen Tür oder stellt Kontakt zu

weiteren Behörden her. Es gibt finanzielle Förderung von Projekten, sofern diese

»im Sinne der Stadt Wien liegen« (A. Ibrić, W_ExpInt_20). Zudem stehen Bil-

dungsangebote für Vereinsleitungen zu Themen wie Vereinsführung, Umbauten

von Räumlichkeiten oder Anmeldung von Vereinen zur Verfügung. Die MA 17 ist

darüber hinaus Gründerin von interreligiösen Foren und Bezirksforen, in denen

sich Menschen aus den jeweiligen Stadtteilen treffen und austauschen.

64 Vgl. http://www.wien.gv.at/kontakte/ma17/, zuletzt geprüft am 19.12.2016.

65 Vgl. http://www.wien.gv.at/menschen/integration/foerderungen/index.html, zuletzt geprüft

am 19.12.2017.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.wien.gv.at/kontakte/ma17/
http://www.wien.gv.at/menschen/integration/foerderungen/index.html
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.wien.gv.at/kontakte/ma17/
http://www.wien.gv.at/menschen/integration/foerderungen/index.html


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 83

3.2.6 Islamdiskurs in Österreich

Auch in Österreich haben Studien ergeben, dass ein von Medien und rechts-

gerichteten Parteien transportiertes Bedrohungsszenario gegenüber dem Islam

vorherrscht (vgl. Saad 2009: 208; Hafez 2010; Mattes 2010: 141). Hier wird das

Thema Islamfeindlichkeit in der Forschung weitgehend unter dem Begriff »Isla-

mophobie« diskutiert (z.B. in Hafez 2009, zur Kritik am Begriff vgl. Heine et al.

2012: 32f.). Heine et al. fassen zusammen: »Es sind dies vor allem demographische

Ängste vor der ›Überfremdung‹ der Heimat sowie die Angst vor dem dschihadis-

tischen Terrorismus, die mobilisiert werden.« (Ebd.: 32f.) Besonders Konflikte

um neue Moscheebauten sind in Österreich Ereignisse, an denen Ressentiments

gegenüber muslimischen Gläubigen und dem Islam deutlich werden. Fürlinger

weist dabei auf die Verschränkung von globalen Ereignissen und lokalen Debatten

hin, die bereits für den Diskurs in der Schweiz konstatiert wurde.

Globale Kriege, Konflikte und Krisen rund um den djihadistischen Terror der

al-Qaida und den »Krieg gegen den Terror« der von den USA geführten Ko-

alition ab 2003 und die damit zusammenhängen [sic!] internationalen Islam-

Debatten bildeten den dominierenden Rahmen, in dem die lokalen Baupro-

jekte in Österreichwahrgenommen und interpretiert wurden. (Fürlinger 2015:

59)

Hinzu käme, dass sich negative Grenzziehungen gegenüber den »Gastarbeitern«,

den »Türkinnen und Türken« sowie den »Musliminnen und Muslimen«, überla-

gerten. Das historisch bedingte Feindbild »der Türken vor Wien« sei in das kol-

lektive Gedächtnis übergegangen und werde immer wieder politisch aktualisiert

und instrumentalisiert (vgl. ebd.).

Das rechtspopulistische Gegenstück zur SVP (Schweizerische Volkspartei) in

der Schweiz ist in Österreich die FPÖ (Freiheitliche Partei Österreichs), welche

seit dem EU-Wahlkampf 2004 und vor allem seit dem Wiener Wahlkampf 2005

das Thema Islam und Muslime verstärkt in ihre Agenda aufgenommen hat. Die

»Rettung des Abendlandes« und der Kampf gegen »Islamisierung« wurden zu

erklärten Zielen der Partei wie auch des BZÖ, einer Abspaltung66 von der FPÖ

(vgl. Hafez 2010: 19).

Inspiriert von der Schweizer Initiative, den Bau von Minaretten zu verbieten,

brachte auch die FPÖ 2007 einen Antrag ins Parlament ein, ein Verbot des Baus

von Minaretten in die Österreichische Bundesverfassung aufzunehmen. Dieser

blieb allerdings erfolglos. Im gleichen Jahr kündigte Josef Haider an, sich im Bun-

desland Kärnten für ein rechtliches Verbot des Baus von Moscheen einzusetzen

66 Das BZÖ (Bündnis Zukunft Österreich) wurde 2005 durch ehemalige Mitglieder der FPÖ un-

ter Führung von Jörg Haider gegründet.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 Alltag in der Moschee

(vgl. Fürlinger 2015: 74). 2008 wurde dort rechtlich geregelt, dass Bauvorhaben,

die von der »örtlichen Bautradition wesentlich abweichen«, einer Genehmigung

durch eine »Ortsbild-Sonderkommission« bedürfen. Eine ähnliche Regelung wur-

de im gleichen Jahr auch in Vorarlberg und 2010 in Niederösterreich beschlossen.

Zwar verbieten diese Gesetze nicht explizit den Bau von Moscheen, schränken je-

doch die baulichen Gestaltungsmöglichkeiten extrem ein. Dadurch entstünden

Moscheebauten, die von außen unauffällig, neutral und funktionalistisch gehal-

ten seien, wie Fürlinger beobachtet (vgl. ebd.: 78). Fürlinger konstatiert weiter,

dass sich zwar seither die Konflikte umMoscheebauprojekte zu entspannen schei-

nen, jedoch sei eine Phase zu erkennen, in der durch explizite gesetzliche Vor-

schriften, durch informelle Vorgaben und direkte Eingriffe der Baubehörden in

den Planungsprozess von Moscheebauten versucht werde, eine assimilative Po-

litik des öffentlichen und religiösen Raums durchzusetzen (vgl. ebd.: 78). Einen

Grund für das weitgehende Fehlen »sichtbarer Moscheen« in Wien liefern diese

Rechtsvorschriften nicht.

Aktuelle Themen, die in den Medien diskutiert werden, sind seit 2013 die Fäl-

le von jungen Salafistinnen und Salafisten, die nach Syrien in den Krieg zogen,

um sich dem sogenannten »Islamischen Staat« anzuschließen, die Beschneidung

von Jungen, welche 2012 eine große Debatte auslöste, oder Ende 2015 eine Vor-

studie zu muslimischen Schulen und Kindergärten in Wien, welche durch das

Institut für Islamische Studien der Universität Wien vorgelegt wurde (vgl. As-

lan o. Jahr) und in Medien und Politik hohe Wellen schlug (z.B. Austria Presse

Agentur 2015). Gemäß ersten Ergebnissen werde in den Einrichtungen ein sehr

konservativer Lehrplan verfolgt, der von traditionellen Eltern bestimmt werde.

Die Unterrichtssprache sei meist nicht Deutsch, eine Auseinandersetzung mit

anderen Religionen komme zu kurz. In der Folge forderte der damalige Integra-

tionsminister Sebastian Kurz (ÖVP) ein klares »Bekenntnis zu unserer Lebens-

weise« ein und argumentierte mit einer mangelnden Integrationswilligkeit von

Seiten muslimischer Kindergärten.

Auch das Kopftuch ist ein immer wiederkehrendes Thema sowie die behaup-

tete Islamisierung und die vermeintliche Demokratieinkompatibilität des Islam

(vgl. Abid 2006). Insgesamt werde Musliminnen und Muslimen im öffentlichen

Diskurs ein Nicht-Wille zur Integration in die österreichische Gesellschaft nach-

gesagt, wobei mit Integration meist Assimilation gemeint ist (vgl. Liegl 2009: 28;

Mattes 2010: 141).

3.3 Zusammenfassung und Vergleich

Vergleicht man die Geschichte der Institutionalisierung muslimischen Lebens in

den beiden Ländern Schweiz und Österreich, so lassen sich eine Reihe von Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 85

meinsamkeiten und Unterschiede feststellen. Obwohl durch die Geschichte Öster-

reichs schon früh Menschen muslimischen Glaubens auf österreichischem Terri-

torium lebten, sind es für das Kernland Österreich ebenso wie für die Schweiz die

Arbeitsmigration der 1960er und 70er Jahre sowie die Balkankriege in den 1990ern,

die in größerer Zahl Menschen muslimischen Glaubens ins Land gebracht haben.

Die Entwicklung des Bevölkerungsanteils mit muslimischem Glauben lief eben-

falls relativ parallel ab und liegt 2001 in beiden Ländern bei ungefähr 4,2 Prozent.

Lediglich die Zahlen von 2012 gehen um etwa einen Prozentpunkt auseinander

(5,5 % für die Schweiz, 6,8 % für Österreich), wobei es sich in beiden Ländern

um Kalkulationen handelt, da der Erhebungsmodus der zuständigen Statistik-

Behörden geändert wurde. Auch die Herkunftsländer sind vergleichbar, wenn-

gleich in Österreich mehr türkischstämmige Personen leben, in der Schweiz mehr

Menschen mit Wurzeln auf dem Balkan. Auffällig ist jedoch der unterschiedliche

Grad der Personen mit österreichischer bzw. schweizerischer Staatsbürgerschaft:

Der Anteil von muslimischen Gläubigen mit österreichischem Pass liegt bei 49

Prozent (2001), während es etwa 40 Prozent (2010) in der Schweiz sind, die einen

Schweizer Pass besitzen. Die Gründe hierfür liegen vermutlich in den restriktiven

Bestimmungen für die Erlangung der Schweizer Staatsbürgerschaft begründet,

welche in der Kompetenz der Kantone und Gemeinden liegt und z.B. vorsieht,

dass eine Person, welche die Schweizer Staatsangehörigkeit erwerben möchte,

mindestens zwölf Jahre ihren Wohnsitz in der Schweiz gehabt haben muss (vgl.

Steinhardt et al. 2010: 14).

In beiden Ländern reflektiert das Vereinsleben die Diversität der muslimi-

schen Gemeinschaft im Hinblick auf innermuslimische Glaubensrichtungen,

Rechtsschulen und ethnisch-kulturelle Hintergründe. Entsprechend ist ein Groß-

teil der Vereine immer noch nach ethnischen Grenzen organisiert, wenngleich

es auch einige multiethnische Moscheen gibt. Trotz der öffentlich-rechtlichen

Anerkennung des Islam in Österreich ist die am weitesten verbreitete Rechtsform

der Moscheen der Verein.

Auf Ebene der Dachverbände spiegelt sich der unterschiedliche Staatsaufbau

der Länder wider: In der stark föderalen Schweiz bilden sich die Dachverbände

auf Kantonsebene aus, die als Interessenvertretung fungieren. Die Etablierung ei-

nes Gesamtschweizer Dachverbandes wird weniger forciert, da die Kompetenzen

im Umgang mit Religionsgemeinschaften auf der Kantonsebene liegen. Abgese-

hen von der Diyanet spielen an ethnischen Grenzen ausgerichtete Dachverbände

eine untergeordnete Rolle. Anders als in der Schweiz sind die Dachverbände in

Österreich auf Bundesebene organisiert, wie die bedeutende IGGiÖ, welche als

Trägerin der bundesweiten Anerkennung fungiert.

In Österreich kam es darüber hinaus viel früher zur Gründung islamischer

Organisationen und eines Dachverbandes auf nationaler Ebene, was durch die

Strukturen in Bosnien-Herzegowina begünstigt wurde. Aus dem mimetischen

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 Alltag in der Moschee

Isomorphismus, der sich durch die Annahme von Kirchenstrukturen in Bosnien-

Herzegowina durch die Islamische Glaubensgemeinschaft gebildet hatte, ent-

standen günstige Faktoren für die Anerkennung in Österreich. Dies zeigt, wie

die Annahme ähnlicher Strukturen zu Legitimität führen kann. Im Vergleich zur

Schweiz kommt hinzu, dass sich die Strukturen deutlich länger etabliert haben

und daher stabiler sein dürften. Die öffentlich-rechtliche Anerkennung wirkt sich

jedoch – zumindest bis zur Überarbeitung des Islamgesetzes 2015 – strukturell

nur wenig auf die Moscheen aus, die ebenso wie in der Schweiz als Vereine or-

ganisiert sind. Die Repräsentationsfunktion der IGGiÖ bekommt durch die An-

erkennung und die damit verbundene höhere Ansiedlung auf politischer Ebene

eine deutlich größere Bedeutung, als dies für die VIOZ der Fall ist. Die kanto-

nale Aufsplitterung beschränkt den Aktionsraum der Dachverbände bislang auf

kantonale Grenzen. Dies hat ebenfalls Auswirkungen auf das Standing und die

Sichtbarkeit der Verbände.

Die Dachverbände sind auf gesellschaftlichem und politischem Druck von

außen hin entstanden, nämlich die Rolle der Ansprechpartnerin und Interessen-

vertreterin gegenüber dem Staat einzunehmen: Sei es, um in den Genuss der

öffentlich-rechtlichen Anerkennung zu kommen wie in Österreich, sei es, um

sich für die Interessen der Muslime einzusetzen wie im Kanton Zürich.

Darüber hinaus ist augenfällig, wie unterschiedlich die kommunalen Einrich-

tungen in Zürich und Wien jeweils mit den religiösen Immigrant*innenvereinen

umgehen. Schon allein die personelle Ausstattung der kommunalen Einrichtun-

gen mit in Wien 60 Mitarbeitenden versus zehn Stellen beim Kanton Zürich

und neun bei der Stadt deutet auf einen unterschiedlich gelagerten Stellenwert

staatlicher Aufmerksamkeit gegenüber Zugewanderten hin. Allein mit der un-

terschiedlichen Einwohnerzahl ist dies nicht zu erklären, wohnen doch in der

Agglomeration Zürich etwa 1,3 Millionen Menschen (1,6 Millionen im Kanton)

und hat Wien etwa 1,7 Millionen Einwohnerinnen und Einwohner. Integrations-

unterstützung ist in Wien damit deutlich stärker personell ausgestattet, Vereine

und Individuen erfahren eine stärkere Unterstützung im Hinblick auf ihre soziale

Integration.

Der Islamdiskurs in Österreich verdeutlicht, dass eine gesellschaftliche An-

erkennung weitgehend fehlt, trotz der öffentlich-rechtlichen Anerkennung des

Islam in seiner institutionalisierten Form der IGGiÖ. In beiden Ländern ist der

öffentliche Diskurs über Islam und muslimische Gläubige negativ behaftet, auch

wenn er sich teilweise an unterschiedlichen Themen und Ereignissen entzündet:

Der Islam wird im Diskurs als Bedrohung und inkompatibel mit »westlichen Wer-

ten« dargestellt und in beiden Ländern greifen rechtspopulistische Parteien den

Diskurs auf und reproduzieren ihn.

Diese Fragen führen bereits hin zu den Moscheen und den in ihnen ablau-

fenden Aktivitäten und Dynamiken. Daher soll es im Folgenden genauer um die

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 87

bereits vorhandenen Erkenntnisse zu Moscheen in Ländern mit muslimischer

Minderheit gehen, die hier noch nicht behandelt wurden.

3.4 Forschungsstand: Moscheen und ihre Aktivitäten

Nach diesem eher deskriptiven Überblick, der die größeren Zusammenhänge in

der Schweiz und in Österreich thematisierte, komme ich nun zu den bereits vor-

handenen Arbeiten, die einen stärkeren Fokus auf die Mesoebene von Moscheen

in der Schweiz und in Österreich sowie über die Ländergrenzen hinaus legen.

Detaillierte Erkenntnisse aus den hier vorgestellten Arbeiten greife ich in den

Analysen meines Materials auf und vertiefe sie dort (siehe Kap. 5.2, 5.3, 5.4 und

5.5).

Pries & Sezgin (2010) fassen Moscheevereine unter der Kategorie »Migran-

tenorganisationen« zusammen und stellen fest, dass die wissenschaftliche Aus-

einandersetzung mit Organisationen von Migrierten in der empirischen Religi-

onsforschung eher ein Schattendasein fristet. Pries und Sezgin kommen zu der

Einschätzung, dass Organisationen von Zugewanderten zwar eine große Bedeu-

tung für deren gesellschaftliche Teilhabe hätten, in den sozialwissenschaftlichen

Publikationen und Diskussionen aber »diese Meso-Ebene von Organisationen ins-

gesamt weniger Beachtung [findet] als die Mikro-Ebene von Individuen, Haus-

halten und Familien einerseits und die Makro-Ebene von Migrationspolitiken,

-regimen und gesamtgesellschaftlichen Integrationsmustern andererseits« (ebd.:

7). Eröffnet man jedoch den Blickwinkel auf nachstehende Thematiken, so können

zum Phänomen Moschee einige wichtige Erkenntnisse dargelegt werden, auf die

diese Arbeit aufbaut.

Bauliche Aspekte und öffentliche Sichtbarkeit von Moscheen

Zunächst sind Arbeiten zu nennen, die sich mit der Architektur und Sichtbar-

keit von Moscheen in der Schweiz und in Österreich beschäftigen. Das Projekt

»Kuppel-Tempel-Minarett« hat sichtbare religiöse Bauten zugewanderter Religi-

onsgemeinschaften in der Schweiz dokumentiert67. Aus der Erhebung wird deut-

lich, dass in der Schweiz aktuell fünf Moscheen existieren, die baulich als Moschee

kenntlich gemacht sind, indem sie z.B. ein Minarett aufweisen. M. Baumann &

Tunger-Zanetti verorten diese sichtbaren Bauten und die Auseinandersetzungen

um ihre Errichtung im Kontext eines umkämpften öffentlichen Raumes (M. Bau-

mann & Tunger-Zanetti 2010). C. Monnot stellt fest, dass muslimische Gebetsräu-

me in der Schweiz weitgehend versteckt liegen (C. Monnot 2016: 50). Sie wären

67 https://www.unilu.ch/fakultaeten/ksf/institute/zentrum-religionsforschung/for-

schung/kuppel-tempel-minarett/, zuletzt geprüft am 17.01.2017.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.unilu.ch/fakultaeten/ksf/institute/zentrum-religionsforschung/forschung/kuppel-tempel-minarett/
https://www.unilu.ch/fakultaeten/ksf/institute/zentrum-religionsforschung/forschung/kuppel-tempel-minarett/
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.unilu.ch/fakultaeten/ksf/institute/zentrum-religionsforschung/forschung/kuppel-tempel-minarett/
https://www.unilu.ch/fakultaeten/ksf/institute/zentrum-religionsforschung/forschung/kuppel-tempel-minarett/


88 Alltag in der Moschee

dadurch vergleichbar mit italienischen, spanischen oder portugiesischen Kultur-

vereinen (C. Monnot 2016: 51). Unsichtbarkeit versteht C. Monnot dabei sowohl

als physische Unsichtbarkeit als auch als soziale Unsichtbarkeit der Aktivitäten

der Vereine. Damit schlägt er eine Verbindung von baulich-räumlichen Aspekten

zum Handeln in Moscheen.

By remaining socially invisible, the local Muslim communities are protecting

themselves from the risks of potentially negative social interaction with their

environment. (ebd.: 51)

Dadurch solle das »Stigma« der muslimischen Religionszugehörigkeit verdeckt

werden. Zu dieser sozialen Unsichtbarkeit trage bei, dass Frauen so gut wie nie

Moscheen aufsuchten. Er nennt die Unsichtbarkeit der Moscheen eine »strategy

of resistance« gegenüber islamfeindlicher Stimmung, wie sie z.B. im Rahmen

der sogenannten »Minarettinitiative« (hierzu siehe Kap. 3.1) verbreitet war. Auf

Ebene der Dachverbände fände jedoch eine Professionalisierung im Hinblick auf

die Beziehungen zu Medien und gängiger Kommunikationsstrategien statt (ebd.:

57).

In Österreich liegen ebenfalls Arbeiten zu Fragen des Moscheebaus und Mo-

scheebaukonflikten vor (Fürlinger 2010; 2015). Mit der Sichtbarkeit von Moscheen

beschäftigt sich Schuller im Rahmen einer Bestandsaufnahme von Moscheen in

Wien und ihrer architektonischen Merkmale (Schuller 2013). Allein seine fotografi-

sche Dokumentation lässt auf den ersten Blick erkennen, dass auch in Österreich

Gebetsräume in den allermeisten Fällen lediglich durch eine Plakette an der Tür

erkennbar sind. Heine et al. stellen fest, dass die »Zahl der von außen architek-

tonisch als solche sichtbaren Moscheen in Österreich im Vergleich zu anderen

europäischen Staaten auffällig gering« ist (Heine et al. 2012: 124). Eine Erklärung

hierfür finden sie allerdings nicht. Aufgrund der daraus resultierenden Unsicht-

barkeit von Moscheen schlagen sie vor, besser von »Gebetsräumen« zu sprechen,

und werfen damit Fragen nach den Kriterien für die Bezeichnung »Moschee« auf.

Handeln und Aktivitäten in Moscheen

Zahlreiche Studien sehen Moscheen nicht nur als Orte mit religiöser sondern

auch mit sozialer Funktion, die durch verschiedene Angebote zustande kommt

(Beilschmidt 2015; Bartels & De Jong 2007; Halm & Sauer 2012; Halm et al. 2012;

Kraft 2002; Lemmen 2003; C. Monnot 2013; Ornig 2006; Suder 2015). In einer

groß angelegten quantitativen Studie untersuchen Halm et al. (2012) muslimi-

sches Gemeindeleben in Deutschland. Zu den religiösen Angeboten zählen sie

neben dem Gebet Iftar, Feiern der heiligen Nächte, Wallfahrten, Begräbnisfeiern

und Spenden. 96 Prozent der Moscheen geben an, Koran- bzw. Religionsunter-

richt für Kinder und Jugendliche zu geben. Doch die Moscheen beschränken sich

nicht auf rein religiöse Dienstleistungen, so schreiben Halm et al.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 89

Als Community-Organisationen, die mit zahlreichen migrationsbedingten

Bedarfen und Problemstellungen konfrontiert werden, machen die meisten

Gemeinden weit über religiöse Dienstleistungen hinaus gehende Angebote

– eine Entwicklung, die sich in der Konsolidierungsphase der Organisationen

in den letzten Jahren verstärkt hat, nicht zuletzt aufgrund integrationspoliti-

scher Erwartungen des Aufnahmelandes, aber auch des intergenerationalen

Wandels der Klientel wegen. (Ebd.: 75)

Bei diesen Angeboten handelt es sich vor allem um Orientierungshilfen für die

deutsche Gesellschaft wie Sozial-, Erziehungs- und Gesundheitsberatung, Haus-

aufgabenhilfe oder Sprachkurse (ebd.: 7). Die Autorinnen und Autoren der Studie

erkennen einen Zusammenhang zwischen religiösen und nicht-religiösen Ange-

boten: Je vielfältiger das religiöse Angebot ist, desto umfangreicher ist auch das

nicht-religiöse Angebot. Die räumlichen Ressourcen der Moscheevereine wirken

sich zentral auf die Anzahl der Angebote aus.

Der hohe Anteil an Moscheen mit Koran- und Religionsunterricht lässt vermu-

ten, dass es eine Vielzahl an Arbeiten dazu gibt. Aber obwohl im deutschsprachi-

gen Raum aufgrund der Migration schon seit etwa 40 Jahren Moscheen existieren,

die auf eine beinahe ebenso lange Tradition im Unterrichten von Kindern und Ju-

gendlichen zurückblicken können, gibt es nur wenige empirische Erhebungen zu

dem Thema. A.-K. Nagel verortet zugezogene Religionsgemeinschaften im Span-

nungsfeld zwischen kultureller Bewahrung und struktureller Integration. Dies

spiele besonders für die religiöse Erziehung und die Weitergabe von Traditionen

an die nächste Generation eine Rolle (A.-K. Nagel 2012a: 28). Der damit verbunde-

ne Aushandlungsprozess zwischen Lehrpersonen und Schülerinnen und Schülern

berge die Gelegenheit für religiösen Wandel (ebd.: 29).

In einer älteren Studie aus Deutschland beschäftigt sich Alacacıoǧlu aus päd-

agogischer Perspektive mit Inhalten, Zielen und Methoden des außerschulischen

islamischen Religionsunterrichts in Nordrhein-Westfalen (Alacacıoğlu 1999). Cey-

lan hat zur Rolle von Imamen im Religionsunterricht in deutschen Moscheen

gearbeitet (Ceylan 2008) sowie ebenfalls aus pädagogischer Perspektive mit der,

wie er sie nennt, »Moscheekatechese« (vgl. Kap. 5.3; Ceylan 2014). Die Zielgruppe

des Unterrichts habe sich im Laufe der Zeit von den Erwachsenen immer mehr

in Richtung Kinder und Jugendliche verlagert (Ceylan 2008: 57). Usuclan iden-

tifiziert das fehlende Wissen der Eltern vor allem als Grund dafür, dass Kinder

Koranunterricht in Moscheen erhalten (Usuclan 2008: 35). Auch Behr stellt fest,

dass der Unterricht zunächst noch das Ziel hatte, »dem Traditionsverlust vor-

zubeugen«, das pädagogische Programm sich allerdings in den darauffolgenden

Jahren fortentwickelte (Behr 2009: 408). Weitere Befunde aus der Literatur betref-

fen die Qualifikation der Lehrenden: Wohingegen sowohl Usuclan als auch Ceylan

eine fehlende pädagogische Kompetenz der Lehrenden an Moscheen, insbeson-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 Alltag in der Moschee

dere der Imame, konstatieren (Usuclan 2008: 35; Ceylan 2008: 64), weist Behr

darauf hin, dass mittlerweile der Unterricht an dem Stil der öffentlichen Schule

weitgehend angepasst ist (Behr 2009: 408). Die Ergebnisse einer Befragung zu

den Erwartungen an eine Ausbildung von Imamen und Religionspädagoginnen

und -pädagogen in der Schweiz deuten allerdings auf eine weitgehende Unzufrie-

denheit der muslimischen Zielgruppe mit den didaktischen und pädagogischen

Kompetenzen der Lehrenden hin (Rudolph et al. 2009).

Khorchide hat in seiner Studie zum islamischen Religionsunterricht an öffent-

lichen Schulen in Österreich herausgefunden, dass dieser nur schwer die Bedürf-

nisse der Eltern und Kinder abdeckt: Den einen sei er zu konservativ, den anderen

zu liberal (Khorchide 2009a: 19). Allerdings sieht er auch den Unterricht in den

Moscheen kritisch, denn sie »gelten als Orte, in denen Kinder durch Strenge un-

terrichtet und indoktriniert werden. Dieser Religionsunterricht in den Moscheen

wird von muslimischen Gelehrten abgehalten, denen in der Regel pädagogisches

und didaktisches Fachwissen fehlt.« (Khorchide 2009b: 16)

Martens (2013), die sich vor allemmit wohltätigem Engagement in der Schweiz

befasst hat, erfasst in ihrer Studie ebenfalls ein breites Spektrum an Angeboten:

Neben genannter religiöser Dienste beobachtet sie Seelsorge für Häftlinge und

Kranke, Bestattungen vor Ort wie auch Überführungen der Toten ins Heimat-

land sowie Ehe- und Familienberatung. Weitere Angebote sind Bildungsangebote

in Form von Sprachkursen, Hausaufgabenhilfe, PC-Kurse, Integrationskurse und

Berufsfindung für Jugendliche. Moscheen verstünden sich meist auch als Kultur-

und Begegnungsstätten und hätten zu diesem Zweck einen größeren Raum, der

als Café oder Restaurant genutzt würde. Eine Ausnahme bildeten die arabisch-

sprachigen Zentren, die sich eher als reiner Gebetsort verstünden. In zahlreichen

Gemeinschaften hat Martens Jugendgruppen angetroffen, es werden Ausflüge

oder Kinderfeste organisiert oder es formieren sich Sportgruppen. Eine Bibliothek

dürfe scheinbar in keiner Moschee fehlen und sei selbst in kleinen Gemeinschaf-

ten vorhanden. Zudem würden Gemeindemitglieder bei administrativen Aufga-

ben unterstützt, wenn es z.B. um Behördengänge oder Arztbesuche ginge. Die

Angebote seien nicht nur den eigenen Mitgliedern zugänglich, sondern stünden

allen Musliminnen und Muslimen und zum Teil auch Nicht-Muslimen größten-

teils kostenlos zur Verfügung (ebd.: 203). Martens erfasst zudem Bemühungen,

die auf öffentliche Präsenz und einen Dialog mit der Mehrheitsgesellschaft hin-

deuteten. Dies beinhalte die Beteiligung an Initiativen für den interreligiösen

Dialog, die Veranstaltung von Nachbarschaftsfesten oder Tagen der offenen Tür.

Integrationsarbeit und Öffentlichkeitsarbeit seien zwei weitere Aspekte. Martens

fasst zusammen:

All diese Bemühungen sollen zeigen, dass sich die Muslime nicht in »Parallel-

gesellschaften« abschotten, sondern in die Schweizer Gesellschaft integrie-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 91

ren. Gleichzeitig sollen Vorurteile gegenüber Muslimen bezüglich religiöser

Lehren und den Geschlechterbeziehungen abgebaut werden. (Ebd.: 173)

Die Autorin schränkt jedoch ein, dass nur wenige Moscheen die gesamte Band-

breite der genannten Leistungen anböten und einige sich eher auf das Gebet und

die Bereitstellung eines sozialen Begegnungsorts für Mitglieder konzentrierten

(ebd.: 136). Die Tendenz ginge allerdings hin zu einer größeren Ausweitung des

Programms. Was die Gemeinschaften noch daran hinderte, seien die fehlende

staatliche Anerkennung sowie die begrenzte Bereitschaft von Seiten der mus-

limischen Nutzerinnen und Nutzer, durch Geld- und Zeitspenden in den Auf-

und Ausbau der Infrastruktur zu investieren (ebd.: 174f.). Eine solche Abhängig-

keit der Angebote von den vorhandenen räumlichen, personellen und finanziellen

Ressourcen attestieren auch Halm et al. (2012: 93). Hinzu käme, so Martens, dass

die wenigen Aktiven oft in mehreren Vereinen gleichzeitig tätig seien und diesen

Umstand als eine große Belastung empfänden. Neben den aktiven Mitgliedern

gäbe es noch eine größere Gruppe kurzfristig mobilisierbarer Freiwilliger, die

beispielsweise bei religiösen Feiern tätig wird (Martens 2013: 174f.).

Gemäß der Studie von Halm et al. unterhält nur ein geringer Anteil der Ge-

meinden in Deutschland grenzüberschreitende Kontakte (Halm et al. 2012: 109).

Hingegen deuten die Daten auf einen hohen Vernetzungsgrad mit Akteuren in

der Gesellschaft hin, wobei im Rahmen der Studie keine Aussagen über die Qua-

lität der Zusammenarbeit gemacht werden konnten (ebd.: 113). Auch hier hat

eine gute Ressourcenausstattung einen positiven Einfluss auf die Möglichkei-

ten der Kooperation. Suder stellt im Rahmen seines Dissertationsprojektes fest,

dass im Vergleich zu anderen religiösen Migrantenorganisationen (vgl. Beiträ-

ge in A.-K. Nagel 2015c) Moscheevereine in Nordrhein-Westfalen, Deutschland,

stärker lokal vernetzt sind (Suder 2015). Dies liege einerseits an der Quantität

muslimischer Vereine im Bundesland, anderseits auch am Gefährdungsdiskurs,

der sie am stärksten ins Zentrum der öffentlichen Aufmerksamkeit rücke (ebd.:

186). Dabei würden Transparenzbemühungen, Öffnung nach außen und Dialog-

bereitschaft von ihnen eingefordert. Vor allem aus Deutschland gibt es einige

Arbeiten zu Iftar- und interreligiösen Dialog-Veranstaltungen (A.-K. Nagel 2015a;

A.-K. Nagel & Kalender 2014; Sternbach 2010; Klinkhammer 2008; Tezcan 2006).

Hervorzuheben ist die Studie Klinkhammers, welche den Dialog vor dem Hinter-

grund eines »kooperativen Problemlösungshandelns« untersucht und die Chan-

cen für die »Erarbeitung von Möglichkeiten und Perspektiven eines friedlichen

und gerechten Zusammenlebens« (Klinkhammer 2008: 41f.) betont. Tezcan ver-

tritt zwar die Ansicht, dass der interreligiöse Dialog sich »für den Minderhei-

tenislam in Europa als ein besonders geeigneter Weg« anbietet, »sich eine öf-

fentliche Stimme zu verschaffen« (Tezcan 2008: 28). Dies wäre dann zu einem

Zeitpunkt relevant geworden, als »Muslime in vielerlei Hinsicht als Sicherheits-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 Alltag in der Moschee

risiko auftauchten« (Tezcan 2008: 28). Er kritisiert jedoch, dass sich in Folge

dessen Dialoginitiativen mit Integrationsfragen und Fragen der Sicherheitspo-

litik verbunden hätten. Religion, so Tezcan, werde zu einem Vehikel, »mit dem

die multikulturelle Gesellschaft regierbar gemacht werden soll« (ebd.: 26). Gleich-

zeitig würden die christlichen und muslimischen Religionsgemeinschaften ihre

gesellschaftliche Relevanz unterstreichen (ebd.: 31). A.-K. Nagel & Kalender (2014)

analysieren, wie in Formen des interreligiösen Dialogs verschiedene externe und

interne Motivationen aufeinandertreffen. Dabei können neben dem Interesse an

Dialog auch politische oder symbolische Ziele ein Motivator für die Teilnahme

sein. Aus neo-institutionalistischer Perspektive beschreiben die Autoren inter-

religiöse Aktivitäten als »space of legitimacy and empowerment« (ebd.: 97), in

welchem Religionsgemeinschaften transparent sein müssen und offen für Fragen

von außen, auch wenn dies zu internen Konflikten führen kann.

Im Hinblick auf integrationsrelevante Angebote wie die Teilnahme an An-

geboten durch Nicht-Muslime, die Verwendung der deutschen Sprache und die

Durchführung von Integrationsangeboten ermitteln Halm et al. (2012: 81) kei-

nen Zusammenhang zwischen einer bestimmten Glaubensrichtung, Herkünften

oder Verbandszugehörigkeiten. Allerdings zeigen die genannten Studien, dass

sich Dialog- und Integrationsaktivitäten häufig aufgrund einer Erwartungshal-

tung von Seiten der Gesellschaft und Politik bilden.

Auch Bartels & De Jong (2007) beobachten in Moscheen in Amsterdam, dass

diese sich vermehrt zu Orten sozialer Aktivitäten entwickeln68. Gemäß ihren Er-

kenntnissen spielen Formen von Wohlfahrt und die Stärkung der Eigenständig-

keit eine Rolle, aber auch die Teilhabe an der Gesamtgesellschaft. Aktivitäten

im Bereich der Integrationsarbeit kämen oft nicht auf Initiative der Moscheen

selbst zustande, sondern auf einen Anstoß von außen. Bartels und De Jong füh-

ren dies darauf zurück, dass die Moschee-Organisationen häufig nicht mit den

entsprechenden Strukturen vertraut und generell vorsichtig sind. Die Autorin-

nen verstehen allerdings die Stärkung der Innenbindung als Grundlage, soziale

Partizipation und Integration zu fördern. Diese sozialen Aktivitäten seien zudem

relativ unbeeinflusst von politischen Möglichkeitsstrukturen. Auch sie stellen al-

lerdings fest, dass die niedrige sozio-ökonomische Stellung der Mitglieder dazu

führen kann, dass die Moscheen ihre Aktivitäten mittelfristig nicht mehr finan-

zieren können. Daher seien die Moscheen auch enorm abhängig von freiwilligem

Engagement (ebd.: 466).

Ornig (2006) hebt in ihrer Arbeit hervor, dass es in den von ihr untersuch-

ten Moscheen in Österreich in vielen Fällen Cafés oder Kantinen gebe, die zwar

68 Lemmen (2003) hingegen kommt für Deutschland zu demSchluss, dass der Schwerpunkt der

Tätigkeiten nach wie vor im religiösen Sektor liegt und weniger im sozialen. Er ist allerdings

der einzige Autor, der zu dieser Einschätzung kommt.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 93

fast ausschließlich von Männern frequentiert würden, den sozialen Charakter

der Moschee aber betonten (ebd.: 126). Darüber hinaus sind die muslimischen

Organisationen

noch immer sehr stark nach ethnischer beziehungsweise nationaler Herkunft

der Mitglieder ausgerichtet, und Fragen der nationalen und ethnischen Iden-

tität stehen oft mit der religiösen Identität in Zusammenhang. Es wird zwar

von den Organisationen und muslimischen Repräsentanten und selten auch

Repräsentantinnen die gemeinsame Basis aufgrund der Religion betont, den-

noch ist die jeweilige Praxis in den Vereinen vor allem unter der ersten Ge-

neration stark von kultureller Herkunft und Tradition geprägt. (Ebd.: 132)

C. Monnots Einschätzung nach liegen auch in der Schweiz die Gründe für die

Wahl einer bestimmten Moschee vor allem in der dort gesprochenen Sprache und

Tradition aus den Herkunftsländern der Mitglieder. Die Dynamiken der Sozia-

lisation überstiegen daher rein religiöse Fragen, wobei es jedoch Vereine gäbe,

in denen kulturelle Aspekte dominierten und solche, die den Fokus auf religiöse

Aspekte legten (C. Monnot 2016: 47f.)69.

Aus der Studien von Halm et al. (2012), Martens (2010) und Bartels & De Jong

(2007) lässt sich zusammenfassen, dass vorhandene personelle, infrastrukturelle

und finanzielle Ressourcen organisationales Handeln maßgeblich beeinflussen.

Daran schließen Erkenntnisse von Kraft (2002) an, die die Architektur einer Mo-

schee als Einflussfaktor auf das Handeln in den Moscheen analysiert. Neue re-

präsentative Moscheebauten würden dem Bedürfnis nach Religionsausübung und

angemessenen Gebetsstätten begegnen. Sie hätten eigene soziale Einrichtungen

und wären dadurch Treffpunkte und Aufenthaltsorte. Entsprechend konnte ich

in einer Erhebung zeigen, wie neue repräsentative Bauten durch ihre öffentliche

Sichtbarkeit Möglichkeiten für gesellschaftliche Teilhabe schaffen können (Lutz

2013).

Imame

Für die Schweiz haben sich Achermann et al. (2013) mit dem Zulassungssystem für

religiöse Betreuungspersonen beschäftigt und vor allem die rechtlichen Rahmen-

bedingungen und ihre Auswirkungen fokussiert. Religionenübergreifend stellen

die Autorinnen und Autoren fest, dass die religiösen Betreuungspersonen wie

Priester und Imame zahlreiche Tätigkeiten ausüben, die bei weitem über die spi-

rituelle Funktion hinausgehen. Entsprechend bezeichnen Rudolph et al. (2009: 5)

Imame als »Multitalente«, die im Kontext ihrer Arbeit in der Schweiz ähnliche

Rollen einnähmen wie derzeit die christlichen Pfarrerinnen und Pfarrer.

69 Neben den Arbeiten von C.Monnot (2016; 2013) liegen Arbeiten von Schneuwly Purdie (2010)

und Schneuwly Purdie et al. (2009) zu muslimischen Gläubigen und Organisationen vor.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 Alltag in der Moschee

Die Hürden in der Schweiz, eine Tätigkeit als religiöse Betreuungsperson aus

einem Drittstaat aufzunehmen, sind laut Achermann et al. hoch. Dies betreffe

vor allem die Voraussetzungen, welche die Religionsgemeinschaften als Arbeit-

geberinnen zu erfüllen hätten und die Vorschrift, dass die Personen ihren Beruf

hauptamtlich und ausschließlich ausüben müssten (Achermann et al. 2013: 63).

Dies gilt in vergleichbarer Weise auch für Österreich, wo ebenfalls nur Visa sowie

Arbeits- und Aufenthaltserlaubnisse für den Zeitraum der Tätigkeit als religiöse

Betreuungsperson vergeben werden (vgl. Kroissenbrunner 2002: 189).

Als große Herausforderung für Imame beschreiben Halm et al. die Hetero-

genität der Besucherschaft in den Moscheen. Zwar hätte der Imam sehr oft den

gleichen Migrationshintergrund wie die meisten der Besucherinnen und Besu-

cher, häufig aber verkehrten auch Menschen aus anderen Regionen in den Mo-

scheen (Halm et al. 2012: 10f.). Durch die vielfältigen Aktivitäten in den Moscheen,

die großteils von den Imamen übernommen würden, ergebe sich eine sehr hohe

zeitliche Arbeitsbelastung. 85 Prozent der Imame sind neben den traditionellen

Aufgaben auch in den sozialen Tätigkeitsfeldern und in der Öffentlichkeitsarbeit

aktiv. In der Literatur wird mehrfach angegeben, dass dies über das Aufgaben-

spektrum in den Herkunftsländern hinaus geht (ebd.: 171). Kamp (2008: 158) be-

schreibt diese Vielfalt an Aufgaben als typisch für die Diaspora.

Aus Österreich liegen Arbeiten vor, die ebenfalls auf eine hohe Belastung der

Imame hindeuten und dabei vor allem einen Einblick in die Innenperspektive der

Rolle von Imamen ermöglichen (Beiträge in Aslan 2012b; 2013; Aslan et al. 2015;

Aslan & Windisch 2012; Aslan 2009a). Hervorzuheben ist eine etwas ältere Studie

von Kroissenbrunner (2002), in der die Autorin herausfand, dass die soziale und

ökonomische Abhängigkeit der Imame von ihren Vereinen und Verbänden sehr

unterschiedlich ausfällt. Gemeinsam sind ihnen die Probleme, die ihnen wegen

der als mangelhaft empfundenen islamischen Infrastruktur und der österreichi-

schen Aufnahmegesellschaft begegnen. Ihre Vorstellungen und Visionen sowie

ihre täglichen Pflichten seien so divers wie ihre Persönlichkeiten. Allerdings be-

stehe eine Übereinstimmung darin, dass alle versuchen, die jungen Musliminnen

und Muslime zu erreichen (ebd.: 200).

Frauen

Gemäß der bereits genannten Studie von Halm et al. (2012) suchen Frauen in

Deutschland die Moscheen weniger auf als Männer, sie sind vor allem beim Frei-

tagsgebet unterrepräsentiert. Halm et al. begründen dies damit, dass das Frei-

tagsgebet für Frauen nicht als religiöse Pflicht angesehen würde. Die meisten

Moscheen böten jedoch Räume an, in denen Frauen das Gebet getrennt von den

Männern verrichten könnten. Die häufigste Maßnahme zur Ermöglichung eines

nach Geschlechtern getrennten Gebets seien für Frauen abgetrennte Räumlich-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 95

keiten (90% der Moscheen geben dies an), andere Moscheen hätten Vorhänge,

Stellwände o.ä., um Bereiche abzutrennen. Einen Zusammenhang zwischen bau-

lichen Vorkehrungen, die es den Frauen ermöglichen, das Gebot der Geschlech-

tertrennung einzuhalten, und der Teilnahme der Frauen am Freitagsgebet, sehen

die Autoren daher nicht (ebd.: 67).

Kraft weist jedoch darauf hin, dass die räumliche Regulierung der Geschlech-

tertrennung mit optischen und akustischen Einschränkungen einhergehe (Kraft

2002: 234). Darüber hinaus seien die Räume, die von Frauen (wenig) genutzt

würden, eher wenig aufwändig gestaltet. Insgesamt sei – auch aus Sicht von Mo-

scheevereinen – keine befriedigende Lösung der »Frauenfrage« gefunden worden

(ebd.: 235). So kommen Martens (2010) und Bartels & De Jong (2007) in ihren Ar-

beiten ebenfalls zu der Erkenntnis, dass sich Frauen aufgrund des Platzmangels

häufig abseits der Moscheeräumlichkeiten organisieren.

Stöckli untersucht in ihrer Dissertation die Bedeutung von Moschee-

Neubauten für Muslime im Prozess der Institutionalisierung ihrer Gemein-

schaften in England und der Schweiz (Stöckli 2014). Anschlussfähig für die

Fragestellung dieser Arbeit ist ihre Erkenntnis, dass neue Moscheebauten einen

größeren Handlungsspielraum für die Gläubigen und insbesondere für die

Partizipation von Frauen schaffen können. Moscheen würden dann zu multi-

funktionalen Zentren und Frauen könnten sich in diesen besser entfalten als

in den Hinterhofmoscheen, wo die Raumnot oft zu ihren Ungunsten ausgelegt

werde.

Anders als die genannten Arbeiten beschreibt Beilschmidt Frauen in Moscheen

als »Trägerinnen des Gemeindelebens«. Zwar werde in der Literatur häufig be-

tont, weibliche religiöse Praxis fände allein in der Privatsphäre und nicht in der

Moschee statt, allerdings treffe dies vor allem auf die repräsentativen Funktionen

und die sichtbare Praxis in Moscheen zu. Was hingegen die Organisation des

Gemeindelebens anbelange, so spielten Frauen eine wichtige Rolle (Beilschmidt

2015: 133).

Gemäß der Studie von Halm et al. haben 76 Prozent der Moscheen spezielle

Angebote für Mädchen, 58 Prozent für Frauen. Je größer die Gemeinde, desto

höher sei der Anteil der Frauen, die die Angebote der Gemeinde nutzten (Halm

et al. 2012: 84).

Einflussfaktoren und Entwicklungen

Pries systematisiert Moscheen unter dem Begriff »Migrantenorganisationen«, die

er aber nicht nur anhand ihrer gesellschaftlichen Funktion »zwischen Identitäts-

bewahrung für die Mitglieder und Integration in die Ankunftsgesellschaft« (Pries

2010: 50) analysiert sehen will. Er schlägt vor, »Migrantenorganisationen grund-

sätzlich als in den institutionellen Strukturen und kulturellen Traditionen der

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 Alltag in der Moschee

Herkunfts- und der Ankunftsländer der Migranten verankert und agierend« (Pries

2010: 50) zu betrachten. Dabei sollten das Migrationsregime, politische Opportu-

nitätsstrukturen und die Umwelt der Organisation mit den relevanten ökonomi-

schen, rechtlichen, sozialen, kulturellen und politischen Bedingungen analytisch

mit einbezogen werden. Darüber hinaus müssten auch interne Strukturen, Abläu-

fe, Zuständigkeiten etc. und ihr Verhältnis zu den Mitgliedererwartungen unter-

sucht werden. In diese Stoßrichtung geht die Arbeit von Rosenow-Williams (2012).

Am Beispiel der DİTİB und auf Grundlage eines organisationssoziologischen Zu-

gangs zeigt sie auf, mit welcher Vielfalt an externen und internen Erwartungen

die Organisation konfrontiert ist und wie sie darauf reagiert, um Legitimität zu

erlangen (siehe auch Kap. 2).

Als ein wichtiger Einflussfaktor auf Moscheen wird der Generationenwandel

gewertet. M. Baumann et al. gehen der Frage nach dem Verhältnis von jungen

Menschen muslimischen Glaubens in der Schweiz zu religiösen Autoritäten nach

(M. Baumann et al. 2017). Sie stellen eine Individualisierung bei der Religionsaus-

übung und bei der Suche nach Antworten auf Fragen fest. Jugendliche würden

sich aufgrund der öffentlichen Thematisierung des Islam stärker mit ihrer Reli-

gion auseinandersetzen, was zu einer vermehrten Hinwendung zum Islam füh-

ren könne. Gleichzeitig gehe die bewusste Auseinandersetzung mit der eigenen

religiösen Identität weniger von muslimischen Institutionen, religiösen Autori-

täten oder den Eltern aus, sondern käme von den Jugendlichen selbst (ebd.: 11).

Wenn Autoritäten aufgesucht würden, dann kämen diese maßgeblich aus dem

Nahbereich: »Eltern und Geschwister, Freundeskreis, Vertrauenspersonen in der

Moscheegemeinde. Unter den Imamen sind nur überzeugende Persönlichkeiten

wichtig.« (Ebd.: 21) Hier spielt daher der Ort Moschee als Anlaufpunkt eine nach-

geordnete Rolle hinter persönlichen Kontakten und auch Angebote im Internet

stellen eine Option dar. Eine Studie von Aslan et al. welche unter Musliminnen

und Muslimen in Österreich durchgeführt wurde, kommt ebenfalls zu der Er-

kenntnis, dass vor allem Angehörige der zweiten oder dritten Generation religiöse

Gebote eigenständig interpretierten, indem sie sich mit den Bedingungen des Le-

bens in Österreich auseinandersetzten und daraus eigene religiöse Alltagspraxen

entwickelten (Aslan et al. 2017: 454). Vergleichbare Entwicklungen der Individua-

lisierung werden in Arbeiten aus Deutschland unter dem Begriff »Neo-Muslime«

zusammengefasst. Dabei handelt sich um hoch engagierte Personen, deren Enga-

gement jedoch großteils außerhalb der etablierten Institutionen stattfindet (vgl.

Hitz 2012; Güvercin 2012; Halm 2010).

Für die Moscheen bedeutet dies eine Veränderung, da sich Partizipationsver-

halten und Erwartungen ändern. Die Studie von Halm et al. (2012) ergibt, dass

die Struktur in den Moscheen einem Generationenwechsel von der ersten auf die

zweite Generation unterliegt, die bei etwa 50 Prozent der Moscheen bereits er-

folgt ist und sowohl Vorstand als auch Besucherklientel betrifft. Die Zahlen ließen

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 97

daher davon ausgehen, dass die Dominanz einer bestimmten Einwanderergenera-

tion nicht eine vollkommene Prägung der Gemeinde durch diese bedeute (ebd.:

98). Auch fände der Generationenwandel innerhalb der Moscheen statt und führe

nicht dazu, dass »alte« Moscheen durch »neue« ersetzt würden.

Beilschmidt (2015) stellt in ihrer Arbeit zum »gelebten Islam« in DİTİB Mo-

scheegemeinden fest, dass eine Individualisierung in der Religionsausübung auch

in den Moscheen gelebt werden könne. Sie beschreibt Moscheen als Orte »kollek-

tiver Privatsphäre«, in denen individuelle religiöse Praxis und Glaubensüberzeu-

gungen bei gleichzeitiger institutioneller Anbindung ausgelebt werden können.

Dabei sei den Besucherinnen und Besuchern wichtig, dass die DİTİB die Qua-

lität religiöser Dienste gewährleistet. Gleichzeitig rufe der Moscheebesuch ein

Heimatgefühl hervor (ebd.: 125).

Hinweise zum Generationenwandel in Österreich liefern zwei Studien zur

zweiten Generation von Musliminnen und Muslimen (Ornig 2006; Khorchide

2007). Während Khorchide in seiner quantitativen Studie rein auf die indivi-

duellen Einstellungen fokussiert, beschäftigt sich Ornig auch mit Fragen der An-

bindung an Moscheen. Wie bereits genannt betont Ornig, dass die ethnisch-

kulturelle Ausrichtung der Moscheen am Herkunftsland vor allem Bedeutung für

die erste Generation habe (Ornig 2006: 132). Auch sie beobachtet eine Indivi-

dualisierung bei der Religionsausübung durch die zweite Generation (ebd.: 269).

Die Bandbreite der Ergebnisse aus ihrer qualitativen Studie hinsichtlich Religi-

onsausübung und religiöser Überzeugung ist jedoch groß. Sie geht von einer

Verwurzelung in der Tradition der Eltern über eine Abkehr von den Eltern und

Individualisierung bis hin zu einer gänzlichen Abwendung vom Islam. Gerade

junge Frauen hätten wenig Bezug zu Moscheevereinen. Zwar hätten viele der be-

fragten Frauen als Kinder die Korankurse besucht, wären aber dann – aufgrund

der fehlenden Praxis weiblicher Bezugspersonen in Moscheen – durch niemanden

in die Frauenräume eingeführt worden (ebd.: 251). Weibliche religiöse Praxis fän-

de dadurch nach wie vor im Privaten statt. Wenn Moscheen aufgesucht würden,

dann werde ihre Funktion auf das religiöse Ritual beschränkt. Moscheen dienten

für Frauen der zweiten Generation daher nicht zum Erhalt von Tradition oder

als Begegnungsstätte. Häufig hätten junge Frauen aufgrund ihrer Sozialisation

auch Anschlussschwierigkeiten und fühlten sich in den bestehenden Frauengrup-

pen nicht wohl. Hinzu käme, dass aufgrund der Wahlmöglichkeiten im urbanen

Raum nicht automatisch die Präferenzen der Eltern übernommen werden müss-

ten (ebd.: 255). Bei Männern der zweiten Generation seien ebenfalls die Bezie-

hungen zur Moschee der Väter schwächer und die Generationenkonflikte würden

deutlich bemerkbar. Auch für Männer verliere die Moschee ihre zentrale Stellung

im sozialen und auch im religiösen Leben (ebd.: 257). Dieses geänderte Verhalten

hätte zur Folge, dass Moscheevereine mit der Gründung von Jugendabteilungen

bereits auf die geänderten Bedürfnisse reagierten.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 Alltag in der Moschee

Die Erkenntnisse lassen auf einen Wandel in den Moscheegemeinden schlie-

ßen, denn wenn die Bedeutung der Moscheen als Quelle für religiöses Hand-

lungswissen und als kulturell-ethnische Selbstversicherung für die nachfolgende

Generation nicht mehr in gleichem Maße vorhanden ist wie für die Elterngenera-

tion, sind die Moscheen zum Zwecke des Selbsterhalts dazu gezwungen, darauf

in irgendeiner Form zu reagieren. Der Generationenwechsel in den Moscheen ist

vor dem Hintergrund der Individualisierung von Glaubenspraxis im Rahmen ei-

nes gesellschaftlichen Trends der Individualisierung und De-Institutionalisierung

zu betrachten (vgl. M. Baumann 2017; Stolz 2012).

Ein weiterer Einflussfaktor auf das Handeln in Moscheen lässt sich in Behlouls

Untersuchung der Reaktionen von Musliminnen und Muslimen auf den Islamdis-

kurs finden (Behloul 2007a; 2010b; a; 2013). Der Autor hat sich besonders mit

Menschen vom Balkan auseinandergesetzt und sich dabei mit Prozessen der In-

stitutionalisierung im Kontext des Diskurses beschäftigt (Behloul 2007b; 2008a;

b; 2009; 2010c; 2011). Behloul stellt einen Zusammenhang her zwischen der Be-

deutung von Religion für eine Gruppe einerseits und den Bedingungen im Her-

kunftsland und im Aufnahmeland andererseits.

However, various socio-political conditions, as well as internal and external

discourses, often influence the importance of religion for a group. (Behloul

2007a: 33)

Darüber hinaus beschäftigt sich Behloul mit der Selbstdarstellung muslimischer

Akteure im Rahmen des Islamdiskurses und legt dar, wie eine essentialistische

Sichtweise auf Religion, die aus dem Protestantismus stamme, von verschiedenen

muslimischen Akteuren im Rahmen des Islamdiskurses als essentialistische dis-

kursive Konstruktionen von Islam übernommen werde (Behloul 2012b). So würden

Bilder eines authentischen Islam (von Seiten albanischer Muslime) oder Europäi-

schen Islam (von Seiten bosnischer Muslime) betont, der sozusagen »immun«

gegen Extremismus sei (ebd.: 23).

Although Albanians and Bosniak Muslims give different answers to the nor-

mative pressure emanating from the Islam debate dominated by non-Muslim

majority society, both strategies reveal how Muslim actors internalize the es-

sentialistic understanding of religiondictatedbymajority society and likewise

reply with essentialization strategies. For Albanians, the universal concept of

a de-culturalized, »genuine« Islamdominates; whilewith Bosniaks, the essen-

tialization of Islam proceeds according to ethno-cultural criteria. (ebd.: 24)

Beide Positionen seien in diesem Sinne essentialistisch, als dass sie Religion und

Kultur als Phänomene darstellten, die einem linearen Entwicklungsprozess fol-

gen, ungeachtet dessen, dass sie in Prozesse eingebunden sind, die unerwartet

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 99

und diskontinuierlich sein können (vgl. auch Behloul 2013). Bereits genannte Stu-

dien weisen zudem darauf hin, dass dialog- und integrationsorientierte Angebote

häufig Reaktionen auf den Diskurs und die Erwartungen an Moscheen sind (vgl.

Martens 2013; Suder 2015; Bartels & De Jong 2007).

Im Hinblick auf die Auswirkung öffentlich-rechtlicher Anerkennung der Islami-

schen Glaubensgemeinschaft in Österreich70 stellt Ornig fest, dass mit der recht-

lichen Anerkennung nicht unbedingt eine gesellschaftliche Anerkennung einher-

gehe. Allerdings räumt sie ein:

Generell scheint jedoch alles darauf hin zu deuten, dass die besondere, öffent-

lich-rechtliche Stellung und die spezifische Institutionalisierung des Islam in

Österreich positiv auf die gesellschaftliche Integration von MuslimInnen in

Österreich wirkt – sei es durch die religiöse Bildung muslimischer Kinder und

Jugendlicher der Zweiten Generation, die auf Vereinbarkeit von islamischer

und österreichischer Identität ausgerichtet ist, oder allgemein durch das rela-

tiv gute Verhältnis zwischen dem Staat und der Vertretung der muslimischen

Bevölkerung (IGG71), das etwaiger Separation oder etwaiger Eskalation von

Problemfällen entgegenwirkt. (Ornig 2006: 132)

Jenseits dieser Einschätzung liegen meines Wissens keine Erkenntnisse zur Aus-

wirkung der öffentlich-rechtlichen Anerkennung der Islamischen Glaubensge-

meinschaft in Österreich auf Moscheen vor.

Wie bereits ausgeführt sind in beiden Ländern die Moscheen meist als Vereine

organisiert. Gartner geht der Frage nach, ob die Vereinsform für Religionsge-

meinschaften die ideale Lösung ist und bezeichnet sie als ein »unbefriedigendes

Provisorium«, da die Abhängigkeit des Vereins vom Belieben der Mitglieder nicht

mit der »von Natur aus auf ein langfristiges Bestehen« ausgelegten Religionsge-

meinschaft konvergiert (Gartner 2011: 39). Darüber hinaus passe die Exklusivität

einer Vereinsmitgliedschaft nicht zur tatsächlichen flexiblen Praxis in Moscheen.

Das Selbstverständnis der meisten muslimischen Organisationen entspricht

folglich auch nicht jenem des klassischen deutschen oder österreichischen

Vereins, der für einen klar abgegrenzten Mitgliederkreis tätig wird, sondern

eher jenemder islamischen Stiftungen, die allenGläubigenohne formaleMit-

gliedschaft offen stehen. (Ebd.: 39)

Für Moscheen mit festemMitgliederstamm oder mit stark geschärftem religiösem

oder ideologischem Profil dürfte allerdings der Verein die praktikabelste Lösung

70 Mit der Anerkennung in unmittelbarem Zusammenhang steht der Islamische Religionsun-

terricht an öffentlichen Schulen und die Ausbildung von Lehrerinnen und Lehrern (vgl. Khor-

chide 2010; 2009a,b; Aslan 2009b; Potz 2005).

71 Islamische Glaubensgemeinschaft, a.d.V.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 Alltag in der Moschee

sein. Probleme könnten sich für Moscheen mit offenerem und hoch mobilem

Klientel ergeben (siehe Kap. 5.5.2).

In den Moscheen gibt es eine Trennung zwischen administrativer und reli-

giöser Leitung. Der Frage nach dem Wechselverhältnis zwischen diesen beiden

Einheiten in christlichen Ortsgemeinden geht Chaves (1998) nach. Er untersucht,

inwieweit es durch diese Struktur zu einer »internen Säkularisierung« kommt.

Diese definiert er als »the declining scope of religious authority’s control over

the organizational resources within the agency structure. In other words, some

of the organizational struggles over agency resources can be seen in terms of

a broader process of internal secularization« (ebd.: 189). Er stellt fest, dass der

Konformitätsdruck aufgrund von Regulativen dazu führe, dass Religionsgemein-

schaften immer mehr Aufgaben übernehmen, die nichts mehr mit »Religion« im

engeren Sinne, nämlich mit Handeln mit Transzendenzbezug, zu tun haben.

Auf Grundlage einer Analyse von Vereinsstatuten muslimischer Vereine

kommt Rüegg zu dem Urteil, dass darin häufig die Frage behandelt wird, wie

diese Verhältnis zwischen religiöser Autorität und Administration geregelt wird.

In den meisten Fällen werde eine Trennung der religiösen von der rechtlichen

Leitung im Verein vorgenommen, indem der Imam lediglich Vorstandsmitglied

und nicht Vorsitzender des Vereins sei. Dies führe dazu, dass der Verein nur

für das Finanzielle und Operative zuständig und von der religiösen Gemeinde

getrennt sei. Zwar könne der Vereinsvorsitz auch vom Imam wahrgenommen

werden, dies sei aber nicht die Regel, da der Vorstand von der Mitgliederver-

sammlung gewählt werde (Rüegg 2002: 348). Neben der genannten Trennung

von Administration und religiöser Leitung ist noch anzumerken, dass der Imam

Angestellter des Vereins ist und dies seine ganz eigene Dynamik entfalten

kann. So stellt sich die Frage, was das Angestelltenverhältnis für die Ausbildung

religiöser Autorität bedeutet (siehe Kap. 5.5.4).

Integrative Funktion von Moscheen und individuelles Nutzungsverhalten

Eng verbunden mit der Leistungsrolle des Imams ist die Beobachtung, dass mus-

limische Organisationen meist unter dem Gesichtspunkt von Integration oder

Des-Integration diskutiert werden (vgl. Pries 2010: 9). Mit der integrativen Leis-

tung von religiösen Gemeinschaften hat sich M. Baumann auseinandergesetzt,

sie als »Brückenorte« zwischen Religionsgemeinschaft und Gesellschaft charak-

terisiert (M. Baumann 2015) sowie ihre Rolle in der Zivilgesellschaft diskutiert

(M. Baumann 2014). Foley & Hoge (2007) vergleichen verschiedene zugezoge-

ne Religionsgemeinschaften wie Hindus und Muslime vor dem Hintergrund der

Frage, welchen Anteil sie an der Integration zugezogener Menschen haben. Sie

stellen fest, dass religiöse Autoritäten einen starken Einfluss auf die Aktivitäten

der Gemeinschaften haben und dass die (religiösen) Netzwerke einen wichtigen

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 101

Beitrag zur Integration der Mitglieder leisten. Darüber hinaus können durch das

Engagement in den Gemeinschaften bürgerschaftliche Fähigkeiten ausgebildet

werden, wenn sich die lokale Religionsgemeinschaft nach außen öffnet (ebd.:

226). Hirschman (2004) betont die Rolle von religiösen Gemeinden für die neu

Zugezogenen, die ihnen nicht nur geistige Unterstützung, sondern auch Zuflucht

vor Anfeindungen aus der Mehrheitsgesellschaft, Möglichkeiten für ökonomische

Unterstützung und Mobilität sowie soziale Anerkennung bieten können.

The centrality of religion to immigrant communities can be summarized as

the search for refuge, respectability, and resources. (Ebd.: 1228)

Unter dem Gesichtspunkt der Untersuchung integrativer Potentiale sind darüber

hinaus die Arbeiten von A.-K. Nagel (2015b; 2012a) und der im Rahmen der For-

schendengruppe »Religionen vernetzt« entstandenen Arbeiten zu verschiedenen

zugezogenen Religionsgemeinschaften zu nennen (vgl. Beiträge in A.-K. Nagel

2015c; 2012b). Sie untersuchen die Beziehungen der religiösen Migrant*innen-

gemeinden zur Aufnahmegesellschaft. Nagel sieht diese Gemeinschaften von ei-

nem spezifischen Integrationsmodus bestimmt, der sich zwischen struktureller

Integration und kultureller Bewahrung bewegt. Je mehr die Akteure aus ihrer

Unsichtbarkeit der Hinterhöfe heraustreten würden, umso zentraler würden die

sozialen Kreise, in denen sie sich bewegten (A.-K. Nagel 2012a: 26).

Auch Beilschmidt betont die integrative Wirkung von Moscheegemeinden.

Deutsch als Verkehrs- und Predigtsprache gewänne ihr zufolge an Bedeutung,

da erkannt werde, dass nicht-türkische Gläubige ausgeschlossen würden und die

Kommunikation mit den Kindern und Jugendlichen behindert werde (Beilschmidt

2015: 151). Hinzu käme, dass Moscheen besonders von der zweiten Generation

auch als Orte sozialer Interaktion gewünscht würden, in denen es »nicht nur um

Religion« gehe (ebd.: 182). Moscheen beschreibt sie als Orte mit starker sozialer

und integrativer Funktion, indem sie betont, dass Mitgliedschaft in den Moschee-

gemeinden eine Selbstverortung in der Gesellschaft ermögliche und dadurch die

Integration fördere (ebd.: 193).

Denn mit der von ihr vermittelten religiösen Bildung bereitet sie [die Mo-

schee, a.d.V.] den Boden für ein verantwortungsvolles soziales Handeln, das

in der »kollektiven Privatsphäre« der Moscheegemeinden und über die Gren-

zen hinaus wirkt. Durch die alltägliche religiöse Praxis wird so ein Raum ge-

schaffen, der sowohlWohlbefinden und Zugehörigkeit stiftet und die Subjek-

tivierung der Religiosität ermöglicht als auch den Mitgliedern (vor allem den

Frauen!) zu tragenden Rollen in der Gemeinschaft verhilft. (Ebd.: 193)

Andere Arbeiten sehen die integrative Leistung von Moscheen kritisch, wie z.B.

Schmidinger & Larise (2008) in ihrer Untersuchung der politischen Ausrichtung

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 Alltag in der Moschee

von muslimischen Organisationen in Österreich. Darauf weist bereits der Ti-

tel »Zwischen Gottesstaat und Demokratie - Handbuch des politischen Islam«

hin. Lohlker kritisieren allerdings die Autorin und den Autor der Studie, eine

»politisch-islamische Gefahr« zu konstruieren, die in der Realität nicht existiere.

Damit werde islamfeindlichen Diskursen Munition geliefert (Lohlker 2009: 221).

Ebenfalls die Des-Integration von Moscheen betonen Arbeiten, die auf die Ausbil-

dung einer Parallelgesellschaft rekurrieren (z.B. Schiffauer 2008). So sieht Tibi die

Zuwanderung von Musliminnen und Muslimen als Herausforderung und fordert

die Formierung eines »Euro-Islam« (Tibi 2009; 2001).

Gemäß Pries spielen für die Frage der Integration oder Des-Integration auch

immer formale Zugehörigkeit und der Organisationsgrad eine Rolle (Pries 2010:

9). Er weist damit auf das besondere Verhältnis von Mitgliedschaft, Zugehörigkeit

und Nutzung der Moscheeangebote hin, die nicht unbedingt deckungsgleich sein

müssten. Ein Rückschluss von Mitgliedschaften auf die tatsächliche Partizipation

in Moscheen oder gar auf die Religiosität von Musliminnen und Muslimen könne

auf dieser Grundlage nicht erfolgen. Entsprechend zitiert er den Ausländerbericht

der Deutschen Bundesregierung 2002:

Die Bedeutung der Organisationen und Dachverbände für die muslimische

Bevölkerung wird oft als Gradmesser für die Kooperation mit den Organisa-

tionen wie auch für die mögliche Gefahr, die von bestimmten Organisationen

ausgeht, angeführt. [...] Es gibt aber keinen zwingenden Zusammenhang zwi-

schen dem Besuch der Moschee eines bestimmten Verbandes und der forma-

len Mitgliedschaft oder subjektiven Zugehörigkeit: Von den 55% der Befrag-

ten, die regelmäßig eine bestimmte Moschee zum Beten oder zu Veranstal-

tungen besuchen, fühlen sich nur 65% auch durch den Verband insgesamt

vertreten. 17%aller Befragten sehen sich durch keinenVerband repräsentiert.

Der Organisationsgrad liegt allerdings mit 36% aller Befragten höher als die

bisherigen Schätzungen von 10–15%. (Beauftragte der Bundesregierung für

Ausländerfragen 2002: 252)

Hieran schließt ein quantitatives Projekt an der Universität Wien an, in dem sich

Kolb & Mattausch-Yıldız (2013) mit religiöser Alltagspraxis auf der Mikro-Ebene

und muslimischem Leben jenseits muslimischer Organisationen und Moschee-

vereine beschäftigen. Unter Berufung auf die Studie von Haug et al. (2009), die

herausgefunden hat, dass nur etwa 20 Prozent der Musliminnen und Muslime in

Deutschland in einem Moscheeverein Mitglied sind und sich dort engagieren, ge-

hen sie davon aus, dass auch die Mehrzahl der Menschen muslimischen Glaubens

in Österreich keine Moschee besuchen. In ihrer Studie können Aslan et al. zeigen,

dass bei den Musliminnen und Muslimen in Österreich deutliche Unterschiede

und eine große Variationsbreite religiöser Überzeugungen und des alltäglichen

Umgangs mit Religion vorherrschen (Aslan et al. 2017: 450). Sie sprechen daher

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 103

von einer »Veralltäglichung der Religionen« und einer »Vervielfältigung individu-

eller Religiositätsformen« (ebd.: 455). Aufgabe der Islamischen Theologie wäre es,

diese Religiositätsformen zu verstehen und einen geeigneten Umgang mit ihnen

zu finden, denn das »Beharren seitens muslimischer Moscheegemeinden auf be-

kannten religiösen Formen als Normen für den Alltag aber führt entweder zur

Flucht aus der Religion oder aber zur Radikalisierung am Rande der Gesellschaft«

(ebd.: 459).

Auch gemäß Ornig können über den Organisationsgrad der Muslime und

Musliminnen in Österreich keine gesicherten Aussagen getroffen werden, da der

Besuch des Freitagsgebets nur für Männer obligatorisch sei und nur einer von

mehreren Indikatoren für religiöse Praxis. Darüber hinaus sei das Frequentieren

der Moscheen zu muslimischen Festen auch von Frauen und Kindern ungleich

höher als während des Jahres (Ornig 2006: 126).

Lemmen (2003) unterscheidet zwischen Mitgliedern im rechtlichen Sinn, die

nachweislich beigetreten sind, und Mitgliedern im außerordentlichen Sinn, wel-

che alle Muslime sein können, die die Angebote einer Moschee wahrnehmen.

Daher sei die Zahl der Personen, die einer Moschee anhängen, nicht eindeutig

zu bestimmen. Zum Verhältnis von Mitgliedschaft, religiöser Zugehörigkeit und

Wahrnehmung der Angebote von Moscheen führt er aus:

Ein Mensch ist Muslim aufgrund seiner Geburt oder der nachträglichen Kon-

version zum Islam;Mitglied in einemVerein ist er hingegen durchMitwirkung

bei dessen Gründung oder nachträglichen Beitritt. Diese Voraussetzung führt

zur wichtigen Erkenntnis, dass grundsätzlich zwischen den Muslimen einer

betreffenden Stadt und denMitgliedern der dort tätigen islamischen Vereine

zu unterscheiden ist. Man muss keineswegs einem Verein angehören, um die

Angebote der von ihm getragenen Moschee wahrnehmen zu können. (Ebd.:

195)

Er geht davon aus, dass nur eine Minderheit im rechtlichen Sinne Mitglied sei,

die Zahl der Menschen, die sich zugehörig fühlen, sei allerdings schwer zu ermit-

teln (vgl. auch Gartner 2011: 39; Rüegg 2002: 348). Für Yükleyen liegt diese Praxis

in einer pragmatischen Herangehensweise bei der Inanspruchnahme von Dienst-

leistungen in Moscheen begründet. Gläubige wechselten demnach zwischen den

Moscheen und wählten die für sie besten Angebote aus (Yükleyen 2012: 78). Mit-

gliedschaft ist damit nicht exklusiv gedacht in der Form, dass die Angebote der

Moscheen nur Mitgliedern offen stünden. Es lohnt sich daher, einen differen-

zierteren Blick auf die Ausprägungen von Mitgliedschaft, Partizipation und Zu-

gehörigkeit in muslimischen Vereinen zu lenken, was in der empirischen Analyse

dieser Arbeit erfolgen wird (siehe Kap. 5.5).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 Alltag in der Moschee

3.5 Annahmen und Forschungsdesiderate

Die hier vorgestellten Studien und Rahmenbedingungen bilden den Ausgangs-

punkt für diese Arbeit. Aus ihnen lassen sich mehrere Forschungsdesiderate und

Annahmen ableiten. Die Studien sind sich weitgehend darin einig, dass Moscheen

Orte mit sowohl religiöser als auch sozialer Funktion sind. Arbeiten mit organi-

sationssoziologischem Zugang gibt es bislang kaum, vor allem nicht solche mit

einer religionswissenschaftlichen Perspektive, welche religiöse Vorstellungen und

Konzepte mit einbringt. Ich bin mir sicher, dass sich aus der Kombination beider

Zugänge eine fruchtbare Forschungsperspektive ergibt, die neue Möglichkeiten

der Erklärung organisationalen Handelns eröffnet (vgl. DiMaggio 1998). In meiner

Analyse werde ich drei zentrale Aktivitäten untersuchen: das Gebet, Bildungsan-

gebote sowie öffentlichkeitswirksame Veranstaltungen. Aufbauend auf die Ergeb-

nisse der vorgestellten Arbeiten formuliere ich Teilfragen und Annahmen zu den

Aktivitäten sowie zu den erwarteten Einflussfaktoren. Diese sind im Folgenden

kursiv dargestellt.

Das Gebet ist die Hauptaktivität in Moscheen. Allerdings liegen zur Gebetspra-

xis in Moscheen und der Schweiz meiner Kenntnis nach bislang keine Arbeiten

vor, die sich kontextuell mit ihr auseinandersetzen würden (vgl. auch G. Monnot

1995). Hier stellen sich daher zunächst grundlegende Fragen danach, wie das Gebet in den

Moscheen in der Schweiz und in Österreich überhaupt durchgeführt wird. Weiterhin fehlen

Erkenntnisse darüber, wie die Menschen das Gebet in der Moschee in ihren Alltag integrie-

ren und welche kontextuellen und theologischen Faktoren dafür ausschlaggebend sind. Wie

wirkt sich beispielsweise die räumliche Marginalisierung von Moscheen im Stadtbild auf die

Gebetspraxis aus? Welche Anpassungsmöglichkeiten ergeben sich für die Moscheen, um den

Gläubigen die gemeinsame religiöse Praxis zu ermöglichen? Welche Rolle spielen dabei reli-

giöse Vorgaben und werden diese verhandelt?

Darüber hinaus erscheint die räumliche Trennung der Geschlechter konstitutiv

für das Gebet in der Moschee zu sein. Während einige Studien auf die räumli-

che Marginalisierung von Frauen hinweisen, betonen andere die ausreichenden

räumlichen Ressourcen und geben religiöse Begründungen für das Fehlen von

Frauen in Moscheen an. Auch hinsichtlich der partizipativen Rolle von Frauen

in anderen Bereichen gibt es keine übereinstimmenden Erkenntnisse. Daher be-

darf es hier einer genaueren qualitativen und multidimensionalen Untersuchung

der Praxis von Frauen in Moscheen, um ihre Bedürfnisse und Gewohnheiten zu

erschließen. Dabei halte ich es für wichtig, auch den Aspekt des Generationen-

wandels mit einzubeziehen. Wie wirkt sich dieser auf das Nutzungsverhalten von Frau-

en in Moscheen aus? Wie setzen die Moscheen räumliche Geschlechtertrennung um? Welche

Auswirkungen hat dies auf die Partizipation von Frauen in den Moscheen? Mit welchen Be-

dürfnissen und Erwartungen von Seiten der Frauen sindMoscheen konfrontiert?Welche Rolle

spielt die Raumfrage?

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 105

Zu den zentralen Angeboten, welche sich an die Zielgruppe der Menschen

muslimischen Glaubens richten, zählt weiterhin der Religions- und Koranunterricht

für Kinder und Jugendliche. Zwar liegen einige Arbeiten vor, die sich aus der Per-

spektive der Pädagogik mit Inhalten und Zielen auseinandersetzen. Zur sozialen

Bedeutung aber gibt es bislang nur wenige Anhaltspunkte. Religionsunterricht

als Format für religiöse Erziehung und Weitergabe von Traditionen ist ein Spie-

gelbild für das Spannungsfeld zwischen kultureller Bewahrung und struktureller

Integration, in dem sich die Moscheen befinden. Der damit verbundene Aus-

handlungsprozess zwischen Lehrpersonen und Schülerinnen und Schülern birgt

die Gelegenheit für religiösen Wandel (vgl. A.-K. Nagel 2012a: 29). In dieser Hin-

sicht dürfte eine Analyse von religiösen Bildungsangeboten in den Moscheen Er-

kenntnisse über religiösen Wandel in Moscheen in der Schweiz und in Österreich

geben. Daher möchte ich fragen: Welche Bedeutung hat der Religionsunterricht in der

Moschee für die Eltern, Kinder und Jugendlichen? Was wird vom Unterricht erwartet und

wie reagieren Moscheen darauf? Welchen Einfluss haben religiöse Konzepte und mitgebrach-

te Traditionen auf das Handeln und wie werden diese in den Kontext der Bedingungen in der

schweizerischen und österreichischen Gesellschaft übersetzt?

Darüber hinaus gehe ich davon aus, dass der Generationenwandel neue Aufga-

ben für die Moscheen mit sich bringt und sie sich mit einem geänderten Nut-

zungsverhalten konfrontiert sehen. Welche Herausforderungen gibt es im Hinblick auf

den Generationenwandel und wie reagieren die Moscheen darauf? Wie beeinflussen sich in

dieser Hinsicht religiöse Individualisierungstendenzen und institutionelle Zugehörigkeit?

Andere Angebote wie der Tag der offenen Moschee oder Moscheeführungen richten

sich an die weitere, in erster Linie nicht-muslimische Öffentlichkeit. Öffentlich-

keitswirksame Veranstaltungen und Integrationsangebote werden in der Litera-

tur meist als Aktivitäten beschrieben, die aufgrund einer gesellschaftlichen und

politischen Erwartung durchgeführt werden. Daher ist die Analyse besonders in-

teressant, denn ich erwarte, dass sich in diesen Veranstaltungen der Islamdiskurs

als »Erwartungserwartung« widerspiegelt. Musliminnen und Muslime reagieren

auf den Islam-Diskurs im Rahmen ihrer Selbstdarstellung. Für das weitverbrei-

tete Format des Tags der offenen Moschee liegen für die Schweiz und Österreich

noch keine Untersuchungen vor. In Deutschland wurden Iftar- und interreligiöse

Dialog-Veranstaltungen untersucht und als politische Steuerungsmittel (Tezcan

2008), Mittel für Kooperation (Klinkhammer 2008) und als Quelle für Legitimi-

tät (A.-K. Nagel & Kalender 2014) beschrieben. Aufbauend auf genannte Arbeiten

möchte ich deshalb fragen: Inwiefern zeigt sich in den öffentlichen Veranstaltungen die

Reaktion auf den Islamdiskurs, und zwar nicht nur durch die Veranstaltung an sich, sondern

auch durch die Selbstpräsentation?Welche Bedeutung haben diese Veranstaltungsformate für

die Mitglieder der Moschee?

Wie im Theorieteil dargelegt geht neo-institutionalistische Forschung davon

aus, dass regulative Institutionen Einfluss auf Organisationen haben und zu

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 Alltag in der Moschee

Strukturähnlichkeiten führen können. Verschiedene Arbeiten haben gezeigt, dass

sich staatliche Förderung positiv auf die Aktivitäten und Angebote in den Moscheen

auswirken kann und integrationsrelevante Angebote meist als Anstoß von au-

ßen kommen. Zugezogene Religionsgemeinschaften, zu denen in der öffentli-

chen Verwaltung auch Moscheen gezählt werden, sind den kommunalen Ämtern

für Migration und Integration zugeordnet. Die Angebote der Kommunen stel-

len Möglichkeiten für die Moscheen dar, sich zu vernetzen und ihre Angebote

aufzustocken. Gleichzeitig führen sie dazu, dass sich die Organisationen ähn-

lich werden, was ihr Handeln betrifft, denn für sie werden ähnliche Angebote

gemacht und sie werden unter dem Label »Migrant*innenvereine« geführt. Die

institutionelle Verortung der Moscheen im kommunalen Aufgabengebiet »Inte-

gration« weist darauf hin, dass Moscheen von staatlicher Seite nach wie vor als

Orte einer zugezogenen Religionsgemeinschaft betrachtet werden und es hier ein

Integrationsdefizit gesehen wird, das es abzubauen gilt. Durch die Unterstützung

integrationsrelevanter Angebote nehmen die Kommunen letztlich aber Einfluss

auf das Handeln in den Moscheen. Ich möchte daher fragen, welche Erwartungen sich

in den kommunalen Förderprogrammen widerspiegeln und welche Auswirkungen diese auf

die Moscheen haben.

Die Vereinsform ist in der Schweiz und in Österreich eine weit verbreitete und

beliebte Lösung für eine rechtliche Verfasstheit von Moscheen. Allerdings werfen

Forschende die Frage auf, ob sie die optimale Lösung für lokale Religionsgemein-

schaften ist (vgl. Gartner 2011; Rüegg 2002; Chaves 1998), wobei hier besonders

auf Aspekte der Nutzung und Zugehörigkeit aufmerksam gemacht wird. Die Ver-

einsverfasstheit bringt zwar eine demokratische Struktur mit sich, allerdings ist

eine religiöse Autorität darin nicht vorgesehen. Ich werde daher in der Analyse fra-

gen, wie sich diese »profane« Rechtsform auf dasHandeln in denMoscheen, besonders was die

Rolle der Imame betrifft, auswirkt.Wie gestaltet sich das Verhältnis von administrativer Ver-

einsleitung zu religiöser Autoritätsperson? Welche Funktionen sind mit dem Amt des Imams

verbunden und welche Dynamiken ergeben sich aus der Situation, dass der Imam ein Ange-

stellter des Vereins ist? Darüber hinaus werde ich Formen von Mitgliedschaft, Zugehörigkeit

und Inanspruchnahme von Angeboten untersuchen.

Bezüglich der Auswirkungen der öffentlich-rechtlichen Anerkennung der IGGiÖ

auf die Moscheen in Österreich liegen bislang kaum Erkenntnisse vor. Ich ver-

mute, dass die Anerkennung des Islams in Österreich bzw. der IGGiÖ sich nur

unwesentlich auf das Handeln in Moscheen auswirkt, da die Anerkennung vor

allem für den islamischen Religionsunterricht an öffentlichen Schulen relevant

ist. Allerdings ist zu fragen, ob mit der rechtlichen Anerkennung eine gesellschaftliche Aner-

kennung einhergeht und wie sich diese im Handeln in den Moscheen zeigt.

Schließlich hat Ornig in ihrer Studie von 2006 festgestellt, dass Moscheen

nach wie vor stark an ethnisch-kulturellen Grenzen ausgerichtet sind. Dies deutet

auf starke Bezüge zum Herkunftsland hin und auf die Funktion von Moscheen

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 107

als Bewahrer von Tradition. Wenig ist bisher allerdings über den Umgang von

Moscheen mit der Situation bekannt, dass in der Diaspora Musliminnen und

Muslime aus unterschiedlichen Regionen und mit jeweiligen Vorstellungen von

religiöser Praxis aufeinandertreffen. Bezogen auf die Feststellung des Generationenwan-

dels möchte ich weiterhin fragen, ob sich mittlerweile ethnisch-kulturelle Moscheen auflösen

oder ob eine Öffnung gegenüber einem multiethnischen Klientel stattfindet. Was bedeutet es

für die Moscheen, wennMenschen mit anderen kulturell bedingten Vorstellungen von islami-

scher Praxis die Moschee aufsuchen? Welche Aushandlungsprozesse finden statt?

Die Analysen, die sich in Kapitel 5 anschließen, bauen auf eine qualitative

Datenerhebung auf, die ich in Wien und Zürich durchgeführt habe. Die metho-

dologischen Grundlagen für die Erhebung und Auswertung des Materials sowie

die verwendeten Methoden werden im Folgenden vorgestellt.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Methodisches Vorgehen

Die Analyseebene der Forschung ist die Mesoebene von Organisationen mit ihren

unterschiedlichen Ziel- bzw. Erwartungsgruppen. Der im Theorieteil dargeleg-

te sozialkonstruktivistische Zugang der Arbeit zu sozialer Wirklichkeit erfordert

ein qualitatives, rekonstruktives Forschungsdesign. Das was als »Moschee« durch

Sprache und Handeln wahrnehmbar gemacht wird, soll rekonstruiert werden.

Da mit der Analyseeinheit »Moschee« nicht gesprochen werden kann, kann nur

durch Beobachtung von Handeln, mit Hilfe von Interviews mit Moscheeverant-

wortlichen und -zugehörigen und durch Analyse von Selbstdarstellungen (Doku-

menten) die Mesoebene rekonstruiert werden. Wie dies möglich gemacht werden

kann, wurde bereits im Theorieteil der Arbeit thematisiert, indem als Ziel die

Rekonstruktion des konjunktiven Erfahrungsraumes angelegt wurde.

An dieser Stelle soll es genauer um die konkrete methodische Umsetzung

gehen. Zwar wird in der Literatur darauf hingewiesen, dass das, was qualita-

tive Forschung ausmacht, heutzutage nicht mehr expliziert werden müsse (vgl.

Przyborski & Wohlrab-Sahr 2009: 353; Wolcott 2001: 29). Allerdings geht es dabei

vor allem darum, dass der Unterschied zwischen qualitativer und quantitativer

Forschung mittlerweile zum common sense gehöre und sich die qualitative For-

schung in Abgrenzung nicht mehr erklären müsse. Jedoch haben Erfahrungen

aus Diskussionen um Methodik und Methodologie, gerade im interdisziplinären

Kontext, deutlich werden lassen, dass Vorstellungen von qualitativer Forschung

bisweilen stark voneinander abweichen (vgl. Kruse 2014; Reichertz 2007). In mei-

ner Arbeit verstehe ich unter qualitativer Sozialforschung einen rekonstrukti-

ven Zugang. Dafür werde ich im Folgenden zunächst meine methodologischen

Grundlagen darlegen und dann weiterhin konkret auf mein methodisches Vorge-

hen im Feld und bei der Analyse des Datenmaterials eingehen. Bei den methodo-

logischen Grundlagen beziehe ich mich insbesondere auf die Ausführungen von

Kruse (2014) sowie die Methodologie der Grounded Theory und die wissenssozio-

logischen Grundlagen von Garfinkel und Mannheim.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 Alltag in der Moschee

4.1 Methodologie und Forschungszugang

Diese Arbeit legt den Fokus auf den Alltag und die »Normalität« von Moscheever-

einen in der Schweiz und in Österreich. Dafür ist es notwendig gewesen, einen

weiten und offenen Blick auf Moscheen zu werfen und überraschenden Erkennt-

nissen Raum zu geben. Vorannahmen aus einem bereits festgelegten theoreti-

schen Zugang wären dafür hinderlich1. Aus diesem Grund habe ich mich dazu

entschieden, dem Forschungsdesign der GroundedTheory (Strauss & Corbin 1998)

zu folgen, welches einem zirkulären Forschungsprozess folgt, bei dem sukzessive

die Fragestellung, der theoretische Rahmen und die Methoden geschärft werden.

Aus diesem Prozess hat sich der theoretische Zugang des Neo-Institutionalismus

ergeben, der sich für die Einordnung der Ergebnisse als hilfreich erwiesen hat.

Grounded Theory-Methodologie

Begründet im Pragmatismus ist Forschung basierend auf der Grounded Theo-

ry interessiert an Interaktion, Zeitlichkeit, Prozesshaftigkeit und Strukturiertheit

(vgl. Hildenbrand 2012: 33). Soziale Wirklichkeit wird als etwas verstanden, das

in Interaktionen konstruiert wird (vgl. ebd.: 33). Dieser Zugang ist daher an die

Fragestellung nach der Konstruktion von »Moschee« durch Sprache und Handeln

direkt anschlussfähig. Die sprachliche Dimension wird vor allem in den Inter-

viewsituationen abgebildet, in denen soziale Wirklichkeit in der Interaktion zwi-

schen Interviewerin und Interviewten hergestellt wird. Daher ist es notwendig,

auch diese Interaktionen zu analysieren und zu kontextualisieren. Die Dimension

des Handelns kann am besten durch teilnehmende Beobachtung erfasst werden

(vgl. Lüders 2012; Harvey 2011), wodurch das Methodenspektrum bereits vorläufig

abgesteckt ist. Gemäß dem Credo der Grounded Theory »all is data« ist es mög-

lich, die Datengrundlage noch um weitere Aspekte zu erweitern (siehe unten).

Gemäß der Grounded Theory-Methodologie steht am Anfang die Steuerung

des Forschungsprozesses durch das Material, nicht durch eine schon festgeleg-

te Forschungsfrage. Diese wird erst im Prozess geschärft und dabei auch das

Material weiter eingeschränkt.

Although the initial question starts out broadly, it becomes progressively nar-

rowed and more focused during the research process as concepts and their

relationships are discovered. (Strauss & Corbin 1998: 41)

Diesem Verständnis einer Prozessualität des Forschungsprozesses folgend habe

ich nach ersten Erhebungen im Feld die Forschungsfrage noch einmal geöffnet

1 Die im Rahmen des Forschungsantrags für die Drittmittelförderung formulierten Annah-

men, Theorien und das daraufhin zugeschnittene Forschungsdesign wurde in diesem Zuge

noch einmal reflektiert.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 111

und dann immer weiter eingegrenzt. Denn Ziel einer auf der Grounded Theo-

ry begründeten Forschung ist das Bilden einer gegenstandsbezogenen Theorie

und die Schärfung derselben am Material. Dabei sollen dem Handeln zugrun-

deliegende soziale Phänomene sichtbar gemacht werden. Dieser Punkt war für

mich erreicht, als mir deutlich wurde, dass der Begriff einer klar abgrenzbaren

»Gemeinschaft« in einer Moschee nicht mit dem überein stimmt, was ich empi-

risch beobachten konnte (siehe Kap. 2). Vielmehr erschien es mir naheliegender

von Organisationen auszugehen, die mit ihrem Handeln verschiedenen Erwar-

tungsgruppen begegnen. Ein organisationssoziologischer Zugang zum Material

erschien mir daher eine aufschlussreiche Analyseheuristik, die ich weiter verfolg-

te.

Sinnverstehender Zugang und Offenheit gegenüber

dem Forschungsgegenstand

Neben der Grounded Theory-Methodologie sind es vor allem wissenssoziologi-

sche Grundlagen, die den methodologischen Rahmen dieser Arbeit bilden. Im

Theoriekapitel (siehe Kap. 2) wurden bereits zentrale Aspekte dargelegt. Für die

empirische Forschung lassen sich daraus Grundsätze darlegen, die als gemeinsa-

mer Nenner qualitativer Forschungstraditionen beschrieben werden können (vgl.

Kardorff 2012: 4).

Der erste gemeinsame Nenner ist der vorrangig deutende und sinnverste-

hende Zugang zu einer interaktiv hergestellten und in sprachlichen und nicht-

sprachlichen Symbolen repräsentierten sozialen Wirklichkeit. Dieser Sinn ist da-

bei nicht individuell sondern sozial basiert auf einen kollektiv geteilten Erfah-

rungsraum (vgl. Kruse 2011: 23). Es wird dabei versucht, den betrachteten Aus-

schnitt der Wirklichkeit möglichst detailliert zu beschreiben. Das Ziel ist, theore-

tische und methodische Vorentscheidungen zu vermeiden und die eigene Position

als Forschende im Forschungsprozess zu reflektieren. Denn die Forschenden sind

im Forschungsprozess selbst Teil der interaktiven Produktion des zu beforschen-

den Gegenstandes.

Eine vollkommene Offenheit gegenüber dem Forschungsgegenstand kann je-

doch nie ganz erreicht werden, da die Forscherin selbst ein Paket von Ideen und

Vorkenntnissen mitbringt. Jedoch muss soweit wie möglich versucht werden, das

eigene theoretische Hintergrundwissen zurückzuhalten bzw. dieses reflexiv zu

kontrollieren, um offen zu bleiben für die subjektiven Relevanzsetzungen der be-

fragten Personen (vgl. Kruse 2014: 41). Sinn soll rekonstruiert werden und nicht

durch die Erhebungs- und Auswertungsmethode in die Daten hineingelegt wer-

den. Das bedeutet nicht, dass die Forscherin sich nicht vorab über den unter-

suchten Gegenstand, die Methodologie und Methoden informiert und sozusagen

»dumm« (Reichertz 2007: 290) bleibt. Reichertz fordert in Anlehnung an Hitzler

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 Alltag in der Moschee

eine »künstliche Dummheit« (Reichertz 2007: 290), die das vorab angesammelte

Wissen bewusst ausklammert, um neuem Wissen Raum zu geben.

Wer sich vor der Arbeit nicht schlaumacht, der wird außer seinen Vor-Urteilen

nichts finden und der läuft zudem Gefahr, die Kuckucksuhr neu zu erfinden

und darf sich über das Kopfschütteln der scientific community nicht wundern.

(Ebd.: 290)

Für die Interpretation der Erkenntnisse spielen Konzepte eine wichtige Rolle,

welche eine heuristische Funktion haben können. Bei Blumer sind Konzepte die

Kategorien, innerhalb derer Daten geordnet und die Beziehungen zwischen Daten

erstellt werden. Sie dienen als »Angelpunkte der Interpretation der Ergebnisse«

(Blumer 2004: 349). Allerdings mahnt er an, dass diese wegen ihrer Bedeutung

»ganz besonders zum Gegenstand methodologischer Überprüfung gemacht wer-

den« müssten (ebd.: 349).

Als »sensitizing concepts« (Blumer 1954) dürfen und müssen daher diese Kon-

zepte als Vorwissen reflexiv mitgeführt werden. Das Vorwissen soll nicht dazu

führen, dass bestehende Muster und Annahmen in die Daten hineingelegt wer-

den. Qualitativ-rekonstruktive Forschungsprogramme sind vor diesem Hinter-

grund keine hypothesenüberprüfenden Verfahren. Jedoch muss eine Forscherin

forschungsleitende Annahmen formulieren, da sie ansonsten gar nicht weiß, was

sie wissen will. Konzepte dienen dazu, Fragen und Untersuchungsperspektiven

zu generieren und nicht, Hypothesen abzuleiten.

Bei der Rekonstruktion des Sinns aus den Daten muss darüber hinaus gewähr-

leistet sein, dass ein »Erkenntnisschluss so plausibel wie möglich intersubjektiv

nachvollziehbar und tatsächlich in den Daten begründet ist« (Kruse 2014: 101).

Dies bedeutet ein konsequentes Infragestellen alles Selbstverständlichen, also ei-

ne Haltung der Verfremdung. Qualitative Forschung wird damit als spiralförmig-

hermeneutischer Erkenntnisprozess verstanden, in dem Erkenntnis bewusst suk-

zessiv in der iterativ-zyklischen Auseinandersetzung mit den Daten entwickelt

wird (vgl. ebd.: 121).

Das Prinzip des Fremdverstehens

Neben dem beschriebenen Prinzip der Prozessualität des Forschungsprozesses

(GroundedTheory-Methodologie) und einem sinnverstehenden Zugang ist als wei-

teres Grundprinzip qualitativer Forschung das Prinzip des Fremdverstehens zu

beschreiben (vgl. Schütz 1974). Verstehen bzw. Fremdverstehen bedeutet immer,

»das zu Verstehende vor dem Hintergrund des eigenen subjektiven Relevanzsys-

tems zu verstehen« (Kruse 2014: 67). Ein Grundprinzip des Verstehens, der so-

genannte hermeneutische Zirkel, birgt jedoch eine Gefahr für die Durchführung

und Auswertung von qualitativen Interviews mit sich: Denn wenn das zu Verste-

hende zu schnell aus dem Vorwissen heraus verstanden wird, wird Sinn in das zu

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 113

Verstehende hineingelegt und nicht aus ihm heraus rekonstruiert. Es stellt sich

daraus die Frage, ob nun Verstehen überhaupt möglich ist, wenn nicht über ei-

ne gemeinsame intersubjektiv geteilte Welt verfügt wird. Mannheim (1980: 211ff.)

unterscheidet deshalb Verstehen von Interpretieren, wobei Letzteres notwendig

wird, wenn die Beteiligten sich nicht in einem gemeinsamen Lebenszusammen-

hang befinden, also sich nicht auf einen, wie er es nennt, »konjunktiven Sinn«

beziehen können. Für mich als Forscherin bedeutet dies, das eigene Relevanzsys-

tem zu reflektieren und so weit zurück zu nehmen, dass sich die Relevanzsysteme

der Erforschten entfalten können. Wird in einem Kreis geforscht, in dem viele

fremde Kulturen zusammenkommen, erscheint die Fremdheitsannahme in der

Natur der Sache zu liegen. Doch auch hier besteht die Gefahr, bestimmte Sinn-

zusammenhänge und die Bedeutung verwendeter Begriffe vorauszusetzen.

Bei der Feldforschung wurde deutlich, dass ich als Forscherin als Teil der

Gesamtgesellschaft gesehen wurde, gegenüber welcher ein bestimmtes Bild der

Moschee vermittelt werden sollte. In den ersten Interviews gab es im Leitfaden

eine Frage zu misslungenen Kontakten zu Akteuren außerhalb der muslimischen

Community. Diese wurde von den Gesprächspartnern jedoch meist versucht zu

umschiffen. Nur selten kamen die Interviewpartnerinnen und -partner auf Pro-

bleme zu sprechen, wenn es z.B. Ärger mit den Nachbarn gab. Außerdem waren

Begriffe, wie »Kontakte nach außen« oder »staatliche Unterstützung« für die In-

terviewten mit anderen Bedeutungen behaftet als für die Interviewerin. Meine

eigene Sozialisation in dem Sozialstaat Deutschland spielte dabei sicherlich eben-

so eine Rolle wie meine Vorstellung von einer Vernetzung mit der Umwelt als

Zeichen für gesellschaftliche Teilhabe und Integration (weitere Aspekte werden

nachfolgend im Abschnitt zur Rolle der Forscherin im Feld behandelt, siehe Kap.

4.2.2).

Für den Forschungsprozess und die Schärfung der Forschungsfrage waren

solche Irritationen wichtig, denn damit wurde mir als Forscherin deutlich, mit

welchen Vorannahmen meine Fragen behaftet waren. Daraufhin habe ich meine

Interviewstrategie geändert und bin zu offeneren Fragen übergegangen, die es

den Interviewpartnerinnen und -partnern stärker erlaubten, ihre eigenen Rele-

vanzsetzungen zu machen. Trotzdem mussten etwaige eigene Vorstellungen in

der Analyse des Materials reflektiert werden.

Sprachwissenschaftliche Grundlagen

Neben genannter wissenssoziologischer Grundlagen liefert die Sprachwissen-

schaft Mittel für den Umgang mit Kommunikation, wie sie in Interviewsi-

tuationen stattfindet. Dass Begriffe ganz unterschiedlich aufgefasst werden

können, hängt in hohem Maße mit der Vagheit sprachlicher Kommunikation

zusammen, wie beim Prinzip des Fremdverstehens bereits deutlich wurde. Dabei

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 Alltag in der Moschee

spielen in der qualitativen Forschung als weiteres Prinzip die Indexikalität bzw.

die dokumentarische Sinnhaftigkeit menschlicher Sprache und Kommunika-

tion eine Rolle, welche sich in der Wissenssoziologie Mannheims und in der

Ethnomethodologie Garfinkels begründen.

Die Indexikalität von Sprache, von sprachlichenMitteln i.S.v. begrifflichen Zei-

chen,meint ganz allgemein, dass sich die Bedeutung eines Begriffs immer nur

in seinem konkreten Zeichengebrauch und in Relation zu anderen begriffli-

chen Konzepten konstituiert. (Kruse 2014: 75)

Die prinzipielle Vagheit eines jeden Begriffs kann nur kontextuell und reflexiv re-

lativiert, aber niemals ganz aufgelöst werden (vgl. Kruse 2014: 75; Garfinkel 1973:

202). Kruse nennt als Beispiel die Ironie, welche nur im Kontext als solche ver-

standen werden kann. Kommunikationsteilnehmende müssen daher zum einen

sprachliche, parasprachliche (Intonation etc.) und körpersprachliche Mittel (Ges-

tik, Mimik) sowie sprachbegleitende Handlungen (Seufzen etc.) mit beachten,

um verstehen zu können. Dies bezieht sich in gleichem Maße auch auf Inter-

viewsituationen, daher müssen diese Elemente mittranskribiert werden. Neben

der situativ-kontextuellen Dimension hat ein jeder Begriff auch eine begrifflich-

referentielle Dimension, welche ein semantisches Netzwerk von Begriffen und be-

grifflichen Konzepten umfasst, mit denen der Begriff in Relation steht (vgl. Kruse

2014: 77). Als Beispiel sei hier der Begriff »Berge« genannt, welcher in einem se-

mantischen Netzwerk von »Wandern«, »Urlaub«, »Freiheit«, »Erholung« stehen,

aber auch mit »Enge«, »Anstrengung«, »Dunkelheit« verbunden werden kann. Der

dokumentarische Sinn kann daher nur im Kontext dieser semantischen Felder er-

schlossen werden, er wird durch Sprache und Sprechakte angezeigt. Gleichzeitig

beruht bei Mannheim (1980) der dokumentarische Sinn auf dem konjunktiven

Erfahrungswissen einer sozialen Gruppe. Begriffliche Zeichen (Dokument) wei-

sen demnach auf einen kollektiv verankerten Sinn hin. Mannheim geht es dabei

um eine dritte Sinnschicht, in der nicht das (intendierte) »Was« der Handlung,

sondern das »Wie« interessiert.

Dieser Sinn wird interpretativ herausgearbeitet, denn rekonstruktive Sozial-

forschung hat das Ziel zu deindexikalisieren, d.h. den Kontext von Begrifflichkei-

ten zu erschließen. Dies ist wichtig, um den konjunktiven Sinn rekonstruieren

zu können, denn Verstehen ist nur dann möglich, wenn das Relevanzsystem der

Forschenden vor dem Hintergrund der Probleme des Fremdverstehens und der

Indexikalität von Sprache geschärft wird. In interkulturellen Situationen, wie sie

in Moscheen häufig stattfinden, ist das Fremdverstehen schon mit angelegt. Je-

doch ist die sprachliche Ausdrucksfähigkeit und das begriffliche Repertoire der

Interviewteilnehmenden häufig dadurch eingeschränkt, dass Deutsch nicht ihre

Muttersprache ist. Auch besteht dabei die Gefahr, als Interviewerin »zu schnell«

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 115

zuzustimmen und verbal oder non-verbal Verstehen zu signalisieren, um die In-

terviewten zu unterstützen. Dies behindert jedoch das Deindexikalisieren von

Begriffen und macht es in der Analyse schwer, Vagheit aufzulösen, da die In-

terviewten nicht in die Situation gebracht werden, erklären zu müssen (siehe

Abschnitt Auswertungsmethoden in Kap. 4.3).

Die dargelegten Grundlagen des zyklischen Forschungsprozesses, des sinn-

verstehenden Zugangs sowie des kontextuellen Verstehens von Sprache sind die

Ausgangspunkte für die Erhebung und Analyse meines Forschungsmaterials. Da

ich jedoch soziale Wirklichkeit nicht nur als etwas verstehe, was durch Sprache

und Sprechakte, sondern auch durch Handeln konstruiert wird, wird das Me-

thodenspektrum um die Teilnahme und Beobachtung von Aktivitäten erweitert.

Auch bei der teilnehmenden Beobachtung handelt es sich um ein »methodisch

kontrolliertes Fremdverstehen (…), das die Sinnstrukturen der Feldsubjekte situa-

tiv erschließen soll« (Franke & Maske 2011: 107). Dabei liegt dieselbe methodologi-

sche Sicht auf die Konstruktion sozialer Wirklichkeit vor, wie sie bereits dargelegt

wurde: Soziale Wirklichkeiten verweisen auf eine gesellschaftlich-intersubjektive

Welt, die symbolisch vermittelt und kommunikativ bedingt ist und von den Han-

delnden aktiv hergestellt wird (vgl. ebd.: 107).

Im Auswahlprozess des Methodenkanons hat sich gezeigt, dass im For-

schungsprozess die gewählten Methoden auf den Gegenstand angepasst werden

müssen, da das Feld dynamisch ist und sich teilweise ganz anders gezeigt hat als

erwartet. Gerade im Hinblick auf die Grounded Theory-Methodologie ergaben

sich forschungspraktische Einschränkungen, die es notwendig machten, Abkür-

zungsstrategien zu verfolgen. Die erfolgten Anpassungen und die gewählten

Methoden werden im Folgenden beschrieben.

4.2 Erhebungsmethoden und Datenmaterial

4.2.1 Feldzugang und Fallauswahl

Der spiralförmig-hermeneutische Erkenntnisprozess (vgl. Kruse 2014: 48) bedeu-

tet idealerweise, dass im Laufe des Forschungsprozesses die Erhebungsmethoden

überprüft und nachjustiert werden sowie das Sample weiterentwickelt wird (theo-

retical sampling).

To say that one samples theoretically means that sampling, rather than being

predeterminded before beginning the research, evolves during the process.

It is based on concepts that emerged from analysis and that appear to have

relevance to the evolving theory. (Strauss & Corbin 1998: 202)

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 Alltag in der Moschee

Ziel ist es, die Vergleichsmöglichkeiten an Fällen zu maximieren, um zu ermit-

teln, inwiefern eine Kategorie im Hinblick auf ihre Eigenschaften und Dimen-

sionen variiert. Die Auswahl der Fälle wird daher laufend in einem Wechselspiel

aus Erhebung – Analyse – Fallauswahl – Erhebung – Analyse weiterentwickelt.

Gleichzeitig wird der Untersuchungsgegenstand immer weiter eingegrenzt und

die Forschungsfrage geschärft. Dass ein solches Vorgehen im Rahmen eines drei-

jährigen Forschungsprojektes nicht eins zu eins verfolgt werden kann, liegt aus

praktischen und pragmatischen Arbeitszusammenhängen nahe. Daher waren Ab-

kürzungsstrategien notwendig, die auf einer Vorsondierung des Feldes basierten

(vgl. Kruse 2014: 574f.). Dabei flossen in die Auswahl der Fälle bereits Annahmen

und das Forschungsinteresse ein (vgl. ebd.: 43).

Die Annahme, dass sich regulative Rahmenbedingungen auf das Handeln in

Moscheen auswirken, prägen das Forschungsdesign dieser Arbeit, welches auf

einen Ländervergleich zwischen der Schweiz und Österreich ausgelegt ist. Der

Vergleich der beiden Städte Wien und Zürich ist aus unterschiedlichen Gründen

sinnvoll: Zum einen ist der Unterschied im rechtlichen Status des Islams auf-

schlussreich im Hinblick auf die Frage, wie sich rechtliche Rahmenbedingungen

auf die Moscheen auswirken. Zum anderen ist in diesem Zusammenhang auch

interessant, wie die Konstitution des Staates, der in der Schweiz stark föderal, in

Österreich hingegen eher zentralistisch aufgebaut ist, Einfluss auf die Institutio-

nalisierung muslimischen Lebens im Rahmen von Moscheen hat.

Neben diesen Unterschieden, wie sie auch im Kapitel 3 bereits dargelegt wur-

den, gibt es jedoch auch ausreichend viele Gemeinsamkeiten in den Ländern,

die es ermöglichen, Ähnlichkeiten in den Moscheen zu erklären. Dazu zählen

ein in etwa gleicher Anteil an Personen mit muslimischer Glaubenszugehörigkeit

und eine vergleichbare Zuwanderungsgeschichte. Wenn auch unterschiedlich ar-

tikuliert, so ist der Diskurs über Islam und Muslime in beiden Ländern ähnlich

negativ gelagert. Eine weitere Gemeinsamkeit ist die Bedeutung der Vereine, de-

ren Rechtsform in beiden Ländern vertreten ist und von den meisten Moscheen

gewählt wird. Der Fokus auf einen geteilten Erfahrungsraum bedeutet, dass Ge-

meinsamkeiten im Vordergrund der Analyse stehen und weniger Spezifika und

Unterschiede. Darüber hinaus kann es sinnvoll sein, Länderunterschiede nicht

überzubewerten und Phänomene auf nationalstaatliche Grenzen zu beschrän-

ken. In ihrer Kritik eines »methodologischen Nationalismus« schlagen Wimmer

(2002) und Glick Schiller (2010) vor, Phänomene auf der Ebene von Gesellschaften

zu untersuchen, die eben nicht an Ländergrenzen gebunden sind.

Die exemplarische Auswahl der beiden Städte Wien und Zürich erfolgte auf-

grund eines vergleichbaren urbanen Raums mit entsprechenden Möglichkeiten

und Infrastruktur. Dafür wurde zur im Vergleich zu Wien kleineren Stadt Zürich

die Agglomeration Zürich hinzugenommen. Winterthur wurde ausgeklammert,

da es ein eigenes Zentrum mit eigener muslimischer Infrastruktur darstellt. In

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 117

Wien habe ich mich auf die Stadtgrenzen bezogen. Die Moscheen befinden sich

dort relativ gleichmäßig über die Stadt verteilt, zumeist in den Wohnvierteln. Die

Lage in Zürich stellt sich anders dar: Die Moscheen sind dort stärker räumlich

marginalisiert, wodurch sich in der eigentlichen Stadt Zürich nur wenige islami-

sche Vereine befinden2. Auch deshalb war es notwendig, den Großraum Zürich

miteinzubeziehen, so zum Beispiel die Gemeinde Volketswil.

Neben dieser Vorauswahl der beiden Länderkontexte und Städte habe ich ei-

ne provisorische Auswahl der Moscheen getroffen. Dies war wegen des zeitlich

begrenzten Feldaufenthaltes in Wien und der Tatsache, dass die Kontaktaufnah-

me im Feld Zeit braucht und eine gelungene Kontaktaufnahme wichtig für das

Gelingen des Forschungsvorhabens ist, notwendig. Die Untersuchung von drei

typischen Fällen pro Stadt war mit dem geplanten Methodenspektrum machbar.

Die Fallauswahl erfolgte in einem zweistufigen Verfahren: Zunächst wurde eine

Datengrundlage geschaffen. Hierzu habe ich eine Auflistung der vorhandenen

Moscheevereine in den beiden Städten bzw. Großräumen angelegt, mit dem Ziel

einer möglichst umfassenden Erfassung. Berücksichtigt wurden nur öffentlich-

rechtlich verfasste Gruppierungen (Verein, Stiftung), privat organisierte Gebets-

räume wurden weggelassen. Für die Auflistung konnte ich auf bereits erfolgte

Gesamterhebungen und Mitgliederlisten der Dachverbände zurückgreifen3.

Auf Grundlage einer ausgedehnten Internetrecherche und mit Hilfe von Kol-

legen4 wurde diese erste Liste bereinigt, da es immer wieder vorkam, dass Ver-

eine nicht mehr existierten oder umgezogen waren. Im Anschluss habe ich nach

Webauftritten (Internetseiten, Facebook-Seiten) gesucht und diese nach den dort

gelisteten Aktivitäten durchsucht. Neben den Aktivitäten sammelte ich folgende

Merkmale und Informationen: ethnische Zusammensetzung der Mitglieder, Or-

ganisationsform, Glaubensrichtung, Dachverband, Webseite und Kontaktadresse.

Aus den gesammelten Fällen habe ich eine vorläufige Fallauswahl getroffen,

die zum Ziel hatte, »typische« Moscheen auszuwählen. Es wurden nur Moscheen

herausgegriffen, die einen sunnitischen Islam vertreten, da dies die in Österreich

2 Zur räumlichen Verteilung der ausgewählten Fälle siehe auch Abbildung 5 und Abbildung 15.

3 Für die Schweiz: Mitgliederliste der VIOZ (http://vioz.ch/moscheen/standorte/, zuletzt ge-

prüft am 18.08.2017); Daten aus demProjekt »Congregations in Switzerland andUSA (NCSS)«

im Rahmen des NFP 58, Universität Lausanne; Datensammlungen von Andreas Tunger-

Zanetti, Universität Luzern, sowie die Sammlung von Humbert (2004). Für Österreich wurde

vor allem auf die Daten aus zwei Kartographieprojekten der Universität Wien zurückgegrif-

fen: Karte des Projektes »Kartographie der Religionen in Wien« (http://kartrel.univie.ac.at/,

zuletzt geprüft am 18.08.2017) sowie die »Islam-Landkarte« der Islamischen Religionspäd-

agogik (http://www.islam-landkarte.at, zuletzt geprüft am 18.08.2017).

4 An dieser Stelle sei Andreas Tunger-Zanetti und Simon Steinbeiß für ihre Unterstützung

herzlich gedankt.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://vioz.ch/moscheen/standorte/
http://kartrel.univie.ac.at/
http://www.islam-landkarte.at
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://vioz.ch/moscheen/standorte/
http://kartrel.univie.ac.at/
http://www.islam-landkarte.at


118 Alltag in der Moschee

und der Schweiz am stärksten vertretene islamische Glaubensrichtung ist. Ei-

ne Unterscheidung der Rechtsschulen machte aus meiner Sicht keinen Sinn, da

die zentralen Angebote (Gebet, Religions- und Koranunterricht) in den Moscheen

sehr ähnlich sind (vgl. Kap. 3.4, vor allem Halm et al. 2012). Ein Auswahlkriterium

war, dass in der Moschee fünfmal täglich das Gebet gehalten wird und es einen

dauerhaft angestellten Imam gibt. Mit der Auswahl von einer türkisch, einer

bosnisch und einer albanisch geprägten Moschee und der Hinzunahme je eines

Vergleichsfalls einer multiethnischen Moschee wurden zum einen typische Mo-

scheen im Hinblick auf die Herkunft und Sprache der Gläubigen untersucht, zum

anderen wurde damit der Diversität der muslimischen Gemeinschaft Rechnung

getragen. Aufgrund der relativ großen albanischen Community in der Schweiz

fiel hier die Wahl auf eine albanische Moschee. In Österreich sind Menschen

muslimischen Glaubens aus Bosnien-Herzegowina stärker vertreten, weshalb ich

hier eine bosnische Moschee in das Sampling mit aufgenommen habe. Türkisch

geprägte Moscheen sind für beide Länder typisch. Des Weiteren habe ich sowohl

Moscheen, die in Bezug auf nach außen gerichtete Aktivitäten nicht in Erschei-

nung traten, und auch solche, die bereits nach außen hin aktiv gewesen waren,

ausgewählt5. Damit wurde das zu untersuchende Handlungsspektrum um den

Aspekt der nach außen gerichteten Aktivitäten erweitert und damit die Mög-

lichkeit geschaffen zu untersuchen, inwiefern äußere Rahmenbedingungen diese

Aktivitäten beeinflussen.

Ziel eines Samplings ist Repräsentation typischer Fälle, nicht statistische Re-

präsentativität. Das heißt, es wird angestrebt, dass alle Fälle und Daten erhoben

werden, die für eine vollständige analytische Entwicklung aller Eigenschaften

und Dimensionen der in der jeweiligen Grounded Theory relevanten Konzepte

und Kategorien erforderlich sind. Die Vorauswahl typischer Fälle auf Grundlage

vorhandenen Datenmaterials bietet sich an, um den Forschungsprozess zu be-

schleunigen. Außerdem konnten im Laufe der Erhebung Anpassungen im Sam-

pling vorgenommen werden, wenn sich Moscheen beispielsweise als nicht typisch

herausgestellt hatten6. So wurden nach ersten Besuchen im Feld die Fälle auf die

Anzahl von drei pro Stadt eingegrenzt. Zur Kontrastierung der Fälle diente der

5 Diese Vorauswahl begründet sich in dem anfänglichen Ziel, mit dem Sozialkapitalansatz zu

arbeiten. Daher sollten in der Auswahl Moscheen einbezogen werden, die nach außen hin

aktiv sind (linking/bridging Sozialkapital) und solche, die sich eher auf das eigene Klientel

fokussieren (bonding Sozialkapital). Diese Ausrichtung des Projekt änderte sich jedoch. Im

Hinblick auf dieWahl typischerMoscheenwar das Kriterium allerdings nachwie vor sinnvoll.

6 Dies war der Fall bei der Ahmadiyya Gemeinde in Zürich, die ich nach anfänglichen Besu-

chen aufgrund ihres Sonderfallstatus nicht weiter untersucht habe, oder einer Bosnischen

Moschee in Wien, die zu dem Zeitpunkt meines Besuches keinen fest angestellten Imam

hatte, wodurch das Gemeindeleben ruhte.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 119

Austausch mit der Kollegin Katharina Limacher und ihren Erhebungen in Hindu-

Tempeln7. Trotz dieser Vorauswahl folgte das Forschungsdesign einer zirkulären

Logik, da die Fragen in den Interviews immer wieder angepasst, Personen im

laufenden Prozess als Interviewpartnerinnen und -partner ausgewählt wurden

und die Forschungsfrage laufend geschärft wurde.

Die Auswahl der Moscheen wurde auf folgende Moscheen eingegrenzt: Für

Wien das Islamische ZentrumWien, die bosnisch geprägte Moschee Gazi Husrev-

beg und die türkisch geprägte Moschee der ATİB, Ulu Camii. Für Zürich fiel die

Wahl auf das ImanZentrum Volketswil, die Albanische Moschee in Zürich Hard

sowie die Blaue Moschee Zürich, die der Diyanet angehört. Die Moscheen werden

in Kapitel 4.4 genauer vorgestellt.

Neben diesen Moscheen habe ich in Zürich noch die Bosnische Moschee in

Schlieren (Islamski Bošnjački Centar Cirih) und die Moschee der Ahmadiyya Ge-

meinschaft (Ahmadiyya Muslim Jamaat) besucht und Mitglieder interviewt. In

Wien kommen zu den unten aufgeführten Moscheen noch Besuche bei der Bos-

nischen Moschee in der Hippgasse, bei einer Moschee der Union islamischer Kul-

turzentren (UIKZ) in der Pelzgasse, in der Moschee in der ATİB Zentrale in der

Sonnleitnerstraße, in der Anadolu Camii der Islamischen Föderation, der Moschee

im Afro-Amerikanischen Institut der Universität Wien sowie in der Bangladesi-

schen Moschee (Bangladesh Islamic Center Baitul Mukarram) in der Schwegler-

straße. In Wien war die Anzahl der besuchten Moscheen größer, da dort nicht

auf bereits bestehende Kontakte durch Kollegen zurückgegriffen werden konnte

und ich deshalb explorativ erst eine gewisse Zahl an möglichen Fällen besuchen

musste, um eine Auswahl treffen zu können. Die Erhebung des Materials in Wien

erfolgte im Rahmen eines Forschungsaufenthaltes vom August 2013–März 2014

und bei einem weiteren Kurzaufenthalt im Dezember 2015. Aufgrund der geogra-

phischen Nähe zu Luzern konnten Moscheen in Zürich über zwei längere Zeit-

räume untersucht werden (November 2012–Juli 2013 und März 2014–Dezember

2014).

7 Der ähnliche, strukturell auf der Mesoebene gelagerte Forschungsgegenstand machte dies

möglich und Ergebnisse der Kontrastierung wurden in einer gemeinsamen Publikation fest-

gehalten (Rückamp & Limacher 2016).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 Alltag in der Moschee

Tabelle 6: Untersuchte Fälle und erhobenes Material.

Moscheen Grün-

dungsjahr

Dominante

Ethnie

Interviews Beobachtungs-

protokolle

Albanische

Islamische

Gemeinschaft,

Zürich

1987 Albaner*nnen 3 6

Blaue Moschee,

Zürich

1994 Personen vom

Balkan /

Türk*nnen /

multiethnisch

3 8

ImanZentrum

Volketswil,

Zürich

2012 Schweizer*nnen

/ multiethnisch

7 14

Džemat Gazi

Husrev-beg,

Wien

1989 Bosniak*nnen 4 7

Islamisches

Zentrum Wien

1979 multiethnisch 3 7

ATİB Ulu Camii,

Wien

1989 Türk*nnen 3 3

Weiteres

Material aus

anderen

Moscheen

– – 6 6

Interviews mit

Mitarbeitenden

der Integrati-

onsfachstellen

– – 3 –

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 121

4.2.2 Erhebungsmethoden: Expert*inneninterviews, narrative Interviews und

teilnehmende Beobachtung

In diesem Projekt und für diese Arbeit habe ich mit selbst erhobenem qualitati-

vem Datenmaterial gearbeitet, welches in der Tabelle 6 aufgelistet ist. Lediglich

für die Auswahl der Fälle habe ich auf quantitative Erhebungen zurückgegriffen

und diese durch Internetrecherche verfeinert. Um ein Phänomen ausreichend

zu beschreiben und zu kontextualisieren, bedarf es mehr als nur einer Erhe-

bungsmethode und Materialgattung. Eine Triangulation von Daten hat zum Ziel,

unterschiedliche Perspektiven gegenüber dem Untersuchungsgegenstand einzu-

nehmen (vgl. Flick 2012). Daher habe ich auf eine Kombination von teilnehmen-

der Beobachtung, Expert*inneninterviews und narrativen Interviews sowie Do-

kumentenanalysen gesetzt. So konnte ich den sich im Handeln widerspiegelnden

Erfahrungsraum von verschiedenen Seiten beleuchten und rekonstruieren. Denn

in der Kombination von Beobachtung und einer Erzählung und Reflexion im In-

terview lässt sich ein genaueres Bild zeichnen, als wenn nur über das Handeln

erzählt wird: Im Interview wird eher die explizierbare Seite der Praxis angespro-

chen; Aspekte, die als selbstverständlich oder irrelevant wahrgenommen werden,

bleiben dabei aber oft unausgesprochen und so der Forscherin verborgen. Durch

die teilnehmende Beobachtung kann diese Lücke zumindest bis zu einem gewis-

sen Grad geschlossen werden. Dokumente wiederum widerspiegeln die offizielle

Seite der Moscheen und sind meist an ein breiteres Publikum gerichtet. Wenn es

darum geht zu untersuchen, welche Erwartungen der nicht-muslimischen Öffent-

lichkeit in den Moscheen aufgegriffen und verarbeitet werden, sind sie deshalb

eine wichtige Quelle. Schließlich greift das in-Beziehung-Setzen von »talk« und

»action« (Brunson 1989) in Organisationen den neo-institutionalistischen Zugang

dieser Arbeit auf und nimmt die Aushandlung von unterschiedlichen Erwartun-

gen an die Moscheen in den analytischen Blick.

Auch die Auswahl der Interviewten folgt dem Prinzip eines möglichst breiten

Zugangs. Daher habe ich darauf geachtet, mit Inhabern verschiedener Leistungs-

rollen und Angehörigen unterschiedlicher Statusgruppen zu sprechen (Imame,

Vereinspräsidenten, engagierte Mitglieder, Besucherinnen und Besucher). Für die

Analyse der öffentlichkeitswirksamen Veranstaltungen habe ich Einladungen und

Plakate mit in das Datenmaterial einbezogen. Dieses Material habe ich analog zu

den Interviewtranskripten als Textmaterial analysiert, daher stelle ich die Aus-

wertung im Folgenden nicht gesondert dar.

Im Empirieteil der Arbeit wird auf das Material, mit Ausnahme der narra-

tiven Interviews, via ein Kürzelsystem verwiesen, welche sich aus dem Ort der

Erhebung (W für Wien und ZH für Zürich), der Art des Materials (ExpInt für

Expert*inneninterview, Prot für Beobachtungsprotokoll, Dok für Dokument) so-

wie einer laufenden Nummer zusammensetzt. Für den Verweis auf narrative In-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 Alltag in der Moschee

terviews werden zur besseren Lesbarkeit Pseudonyme verwendet. Ein Überblick

über die Interviews und die zugewiesenen Kürzel finden sich im Anhang C. Be-

vor jedoch die Methoden im Einzelnen beschrieben werden, wird meine Rolle als

Forscherin im Feld thematisiert, bin ich doch Teil des Erhebungsprozesses und

des Kontextes, in dem soziale Wirklichkeit sinnhaft konstruiert wird.

Reflexion der Rolle als Forscherin im Feld

Wie bereits im Kapitel 3 dargestellt, funktionieren Moscheen weitgehend nach

dem Prinzip der räumlichen Geschlechtertrennung. Das heißt Frauen und Män-

ner verrichten das Gebet getrennt voneinander, werden größtenteils getrennt von-

einander unterrichtet und organisieren ihre jeweiligen sozialen Aktivitäten. Für

mich als Forscherin bedeutet dies, dass ich nur an den Aktivitäten der einen oder

der anderen Gruppe teilnehmen konnte, wenn diese parallel stattfanden. Obwohl

mir weitgehend auch der Bereich der Männer offenstand, war es jedoch ohne

vorherige Ankündigung einfacher, an den Aktivitäten der Frauen teilzunehmen.

In der Praxis war es deshalb häufig so, dass ich an den Aktivitäten der Frau-

en teilnahm und dann dort wiederum von anderen Aktivitäten erfuhr. Dadurch

war es für mich auch leichter, Zugang zu weiblichen Interviewpartnerinnen zu

erhalten. Die Schieflage, die sich dadurch zu ergeben drohte, konnte ich durch

die direkte Vermittlung von männlichen Kontaktpersonen ausgleichen. Da jedoch

die repräsentativen Rollen der Moscheen in den häufigsten Fällen durch Männer

übernommen werden, wurden die Expert*inneninterviews fast ausschließlich mit

Männern geführt (siehe genauer unten). Die sozialen Aktivitäten in den Moscheen

scheinen aber ausschließlich durch Frauen organisiert zu werden, wodurch es

auf der Seite der Männer in diesem Bereich weniger zu beobachten gab. Soziale

Treffen von Männern fanden im Rahmen von Tee- und Kaffee-Runden in den

Aufenthaltsbereichen der Moscheen statt. Auch hier konnte ich in der bosnischen

Moschee Gazi Husrev-beg in Wien einmal teilnehmen. Die Gebete der Männer

habe ich in den meisten Fällen via Videoübertragung mitbeobachtet und in eini-

gen Fällen, wie z.B. in der Blauen Moschee in Zürich, war es mir einmal möglich,

dem Freitagsgebet der Männer direkt in ihrem Raum beizuwohnen. Insgesamt

gab es eine große Offenheit meiner Forschung gegenüber und auf Nachfrage war

es mir möglich, überall teilzunehmen, wo ich wollte. Mein Geschlecht bot mir

jedoch die Möglichkeit, weibliche Moscheepraxis genauer zu erforschen, was ei-

nem männlichen Forscher höchstwahrscheinlich verwehrt geblieben wäre. Diesen

Vorteil wollte ich für mich nutzen und habe bei der Auswertung einen verstärk-

ten Fokus auf Frauen und Geschlechterrollen in Moscheen gelegt, was eine Stärke

dieser Arbeit ausmacht.

Ein weiterer Faktor, der die Datenerhebung beeinflusste, ist die Sprache. Die

Umgangssprache in den Moscheen war häufig die des Herkunftslandes der Mo-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 123

scheemitglieder oder ihrer Vorfahren. Das heißt, das Spektrum der Sprachen

ging von Arabisch über Bosnisch bis zu Albanisch und Türkisch. Vor allem aber in

den beiden multiethnischen Moscheen, dem Islamischen Zentrum Wien und dem

ImanZentrum Volketswil, wurde viel Deutsch bzw. Schweizerdeutsch gesprochen.

Als Forscherin war es mir nicht möglich, dem Sprachspektrum gerecht zu wer-

den, und es mussten verschiedene Strategien angewandt werden, um trotzdem

Kontakt aufnehmen und Interviews führen zu können. In drei Fällen, in denen

ich mit Repräsentanten der Moscheen gesprochen habe, die nicht ausreichend

Deutsch sprechen konnten, halfen Mitglieder der Moschee bei der Übersetzung.

In den anderen Fällen konnten die Interviews auf Deutsch geführt werden. Für

die narrativen Interviews fand ich mich häufig in der Lage wieder, dass ich mit

dem Hinweis an Personen verwiesen wurde, dass diese gut Deutsch könnten und

ich deshalb mit ihnen sprechen sollte. Dies waren dann meist Angehörige der

zweiten Generation. Interviews mit Angehörigen der ersten Einwanderergenera-

tion durchzuführen war jedoch genau aus den sprachlichen Gründen schwierig,

da die Personen oft Vorbehalte hatten, dass ihr Deutsch nicht ausreichen würde.

Trotzdem gelang es mir, Menschen aus diesem Personenkreis zu gewinnen. Die

Interviews waren dann im Nachhinein aber teilweise nur eingeschränkt nutzbar.

Zum einen, weil die Transkription aufgrund der sprachlichen Einschränkungen

sehr schwierig war, zum anderen, weil die Interviewpartnerinnen und -partner

sich selbst gar nicht so ausdrücken konnten, wie sie vielleicht gewollt hätten. Die-

sen Umstand musste ich bei der Auswertung mitberücksichtigen und er schränkte

die sprachwissenschaftliche Komponente meines Auswertungsverfahrens ein. Bei

zwei Interviews mit Imamen fungierten Mitglieder der Moschee als Übersetzer,

was seine ganz eigene Dynamik entfaltete. In einem Fall wurde das Interview

streckenweise zu einem Gruppeninterview, da auch der Übersetzer sich aktiv be-

teiligte.

Es lagen also in zweierlei Hinsicht fremdsprachliche Situationen vor. Zum

einen für die Interviewten, die auf Deutsch und nicht in ihrer Muttersprache

antworteten, und für die Interviewerin, die nicht auf das gesprochene Wort des

Interviewpartners, sondern der übersetzenden Person antworten musste. Nun

zu schlussfolgern, dass diese Interviews nicht brauchbar sind, weil sie durch zu

viele Faktoren beeinflusst wurden, die ein »Verstehen« unmöglich machen, wäre

falsch. So schreiben Kruse et al. im Zusammenhang mit der Forschung in fremden

Sprachen:

Dennauch imalltäglichenKommunizieren in der eigenenMuttersprache kön-

nen wir stets nur vermuten, dass das, was wir verstanden haben, dasselbe ist

wie das, was der bzw. die Andere zu sagen meinte. (…) Verstehen kommt also

niemals ohne einen Übersetzungsprozess aus und die Methoden der Sozial-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 Alltag in der Moschee

forschung bieten einen vielseitigen und heterogenen »Werkzeugkoffer«, um

»fremden« Sinn zu rekonstruieren. (Kruse et al. 2012a: 11)

Egal in welcher Interviewsituation ich mich befunden habe, in der Analyse ist

Sprache immer »in seiner Seinsverbundenheit zu betrachten (…) was bedeutet,

dass der Sinn sprachlicher Symbole nicht als definite semantische Repräsen-

tationen spezifischer Entitäten zu verstehen ist, sondern durch den konkreten

Gebrauch von sprachlichen Symbolen innerhalb eines weiten Feldes kultureller

Praktiken der Bedeutungskonstruktion« (ebd.: 15f.). Es ist daher immer so, dass

ein jeder sprachliche Ausdruck eine Fülle von Bedeutungen in sich trägt, die kon-

textabhängig sind. Dies ist in der Analyse zu beachten und kann methodisch

aufgefangen werden. Ein sprachpragmatisch orientiertes rekonstruktives Verfah-

ren ist dann besonders gut dazu geeignet, um sich fremdem sprachlichen Sinn

so weit wie möglich anzunähern (vgl. Kruse & Schmieder 2012: 251). Einschrän-

kungen musste ich hier jedoch hinnehmen, vor allem, wenn die Interviewten in

ihrer Ausdrucksfähigkeit in deutscher Sprache so stark eingeschränkt waren, dass

ein »Verstehen« sowohl inhaltlich als auch akustisch im Nachhinein nicht mehr

möglich war.

Schließlich generieren Interviewsituationen ihren je eigenen Kontext, was be-

deutet, dass meine Anwesenheit etwas ausmacht und darauf reagiert wird. Meine

eigene Position als Nicht-Muslimin hat so stellenweise dazu geführt, dass die In-

terviewpartnerinnen und -partner verstärkt Aspekte explizierten. Dafür war also

meine Fremdheit im Feld in jeder Hinsicht hilfreich. Es kann aber auch dazu füh-

ren, dass im Sinne einer Erwartungserwartung auf meine vermutete Erwartung

eingegangen wird. Daher ist die Interviewerin und das, was sie sagt, wie sie die

Frage stellt, auch immer in die Analyse mit einzubeziehen gewesen.

Kontaktaufnahme und Feldzugang

Die Kontaktaufnahme zu den Moscheen erfolgte mit unterschiedlichen Strate-

gien. Teils konnte via E-Mail ein erster Kontakt zur Moscheeleitung (Imam, Ver-

einsleitung) hergestellt und darüber ein Interview- und Besuchstermin vereinbart

werden. In anderen Fällen führte die schriftliche Kontaktaufnahme zu keiner

Rückmeldung. Da gerade in Wien der zeitliche Rahmen für die Forschung be-

grenzt war, ging ich in einem Fall einfach in die Moschee, fragte, ob ich mir

den Gebetsraum ansehen dürfte und konnte dann über die Personen, die vor Ort

waren, Kontakt zu den Verantwortlichen herstellen. In den meisten Fällen aber

lief der Erstkontakt über die Moscheeleitungen. So konnte ich auch, wenn ich

Kontakt zu Interviewpartnerinnen und -partnern aufnahm, auf mein Gespräch

mit dem Vorstand oder dem Imam verweisen, wodurch meine Anwesenheit Le-

gitimität bekam. In manchen Fällen konnten mir die Repräsentanten geeignete

Personen vermitteln und mir dadurch die Tür zu den Mitgliedern öffnen. Dies

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 125

war eine sehr zeitsparende Option, die sich jedoch nicht in allen Fällen so er-

gab und zudem die Problematik beinhaltete, dass ich nur an »Vorzeigemuslime«

vermittelt wurde. Um eine Varianz von Gesprächspartnerinnen und -partnern

zu erreichen, ging ich meist selbst auf Personen zu. Eine Möglichkeit, Erstkon-

takt aufzunehmen, waren öffentliche Veranstaltungen wie der Tag der offenen

Moschee.

Bei den Interviewformen habe ich auf Expert*inneninterviews und stärker

narrativ gestaltete Interviews gesetzt. Expert*inneninterviews wurden mit Re-

präsentantinnen und Repräsentanten der Moscheen geführt, also in erster Linie

mit Imamen oder im Vorstand aktive Mitglieder. Diese Interviews hatten zum

Ziel, etwas über die Moschee als kollektive Akteurin zu erfahren, über Strukturen,

Geschichte und Organisation. Sie nahmen die Handlungsebene der Organisati-

on in den Fokus. Die narrativ gehaltenen Interviews zielten auf die individuelle

Handlungsebene von Mitgliedern oder Besucherinnen und Besuchern, also die

individuell gelebte Praxis in der Moschee. Diese beiden Interviewformen zusam-

mengenommen bilden ein Element der eingangs dargestellten Datentriangulation

und dienen der multiperspektivischen Analyse der Moscheen.

Leitfadengestützte Expert*inneninterviews

Die Interviews mit Repräsentantinnen und Repräsentanten habe ich mit Hilfe

eines Leitfadens geführt (insgesamt zwölf). Der Leitfaden war so gestaltet, dass

er einen ersten Einblick in die Aktivitäten und offiziellen Angebote der Moschee

ermöglichte. Expert*inneninterviews verstehe ich nach Meuser & U. Nagel (2005)

nicht nur als Quelle für Informationen, sondern ich sehe Expertinnen und Ex-

perten als Teil des Handlungsfeldes, das den Forschungsgegenstand ausmacht. In

dieser Hinsicht verfügen sie über ein »Binnenwissen« oder »Betriebswissen«, das

in Interviews zur Sprache gebracht werden soll. Dabei handelt es sich um »spe-

zialisierte Formen des Wissens über institutionalisierte Zusammenhänge, Abläufe

und Mechanismen« (Przyborski & Wohlrab-Sahr 2009: 75).

Der Expert*innenstatus ist relational und wird in gewisser Weise durch die

Forscherin verliehen. Expertinnen und Experten fungieren als Türöffner zur Or-

ganisation sowie als Informationsquelle und werden in dieser Funktion angespro-

chen. Es geht daher im Interview nicht in erster Linie um individuelle Orientie-

rungen, obwohl in meinem Fall auch diese hin und wieder zur Sprache kamen.

Die Interviews habe ich, aufgrund ihrer thematischen Fokussierung auf aus-

gewählte Fragen mit Hilfe eines Leitfadens8 durchgeführt. Dieser wurde im Laufe

der Forschung immer weiter angepasst, da sich manche Fragen als überflüssig

8 Für die Erstellung des Leitfadens sowohl für die Expert*inneninterviews als auch für die nar-

rativen Interviews habe ich zusammenmit Kolleginnen auf Grundlage eines Brainstormings

die Fragen entwickelt, wie dies von Helfferich (2011) vorgeschlagen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 Alltag in der Moschee

oder unverständlich herausstellten oder andere wichtig wurden9. Manche Fra-

gen wurden auch im Nachhinein noch per E-Mail oder persönlicher Nachfrage

geklärt, wenn sie zu einem späteren Zeitpunkt wichtig wurden.

In diesen Interviews wollte ich einen breiten Überblick über den jeweiligen

Moscheeverein erhalten und auf möglichst viele Aspekte eingehen. Da die Dauer

des Interviews jedoch aus pragmatischen Gründen eine Stunde nicht überschrei-

ten sollte, war eine Strukturierung notwendig. Der Leitfaden (siehe Anhang A)

war so konzipiert, dass er sich in verschiedene thematische Abschnitte unterteilte.

Zu Beginn eines jeden Abschnitts wurde eine möglichst erzählgenerierende Frage

gestellt, die dann, wenn nötig, mit konkretisierenden Fragen ergänzt wurde (z.B.

»Bitte erzählen sie mir etwas zur Geschichte und Struktur Ihrer Moscheegemein-

schaft hier«). Bestandteile des Interviews waren zum einen die Geschichte des

Vereins, die Zusammensetzung des Klientels sowie Fragen zu Struktur und Ak-

tivitäten. Darüber hinaus wurde gefragt, welche Aufgaben der Imam übernimmt

und – je nach Dauer seiner Tätigkeit in der Moschee – wie sich das Aufgaben-

spektrum im Laufe der Zeit gewandelt hat. Hieran schloss sich ein Abschnitt

zu Kontakten zu Akteuren außerhalb der Organisation an, wie die Zugehörig-

keit zu einem Dachverband oder Vernetzung mit staatlichen Akteuren. Um die

Einschätzung und Reflexion der Repräsentantinnen und Repräsentanten zu den

Spezifitäten der Moschee in Wien bzw. Zürich zu erhalten, stellte es sich als

sinnvoll heraus, nach den Unterschieden zwischen der lokalen Moschee und der

im Herkunftsland zu fragen. Abschließend bat ich sie um eine Erläuterung ihrer

Wünsche für die Zukunft, was häufig noch neue Aspekte im Bezug auf aktuelle

Probleme in der Moschee hervorbrachte.

Der Interviewleitfaden wurde nie als starres Konzept angesehen, sondern viel-

mehr als Gedächtnisstütze und Einstiegshilfe. Je nach Antworten und Interview-

situation waren weitere Fragen angebracht oder das Gespräch entwickelte sich in

die Richtung einer Reflexion über bestimmte Fragen. Dabei habe ich immer vom

Allgemeinen zum Spezifischen gefragt und gleichzeitig Raum für die Relevanz-

setzungen der Interviewten gelassen.

Die Erfahrungen mit dieser Form des Interviews waren durchwegs positiv,

da die Befragten sehr gerne von ihrer Moschee erzählten. Oftmals wurde mir

9 Anfangs hatte ich am Ende des Interviews noch Fragen dazu eingebaut, wie die Personen zu

ihrer Mitarbeit in der Moschee gekommen sind und was ihre Motivation ist, sich zu engagie-

ren. Dies hat sich jedoch als nicht fruchtbar herauskristallisiert. Zum einen, weil derWechsel

auf die persönliche Ebeneweg von der Expertenrolle einen Bruch im Interviewmarkierte, der

nicht immer gut nachvollzogen werden konnte. Zum anderen, weil die Frage nach der Mo-

tivation häufig die gleiche religiöse Begründung hervorbrachte. In der Überarbeitung der

Fragen wurde dann auch darauf verzichtet, nach der Motivation zu fragen, weil Motivation

etwas ist, was den Interviewten oft selbst nicht bewusst war und daher nur schwer expliziert

werden konnte.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 127

gegenüber Dankbarkeit ausgedrückt, dass sich jemand für die Moschee und die

Gläubigen interessiert. Mit zwei Ausnahmen haben die Interviewten der nament-

lichen Nennung in der Arbeit zugestimmt, weshalb sie nicht anonymisiert wur-

den. In jedem Fall wurde eine Feldnotiz mit der Zustimmung oder Ablehnung

der namentlichen Nennung verfasst.

Neben den Interviews mit Vertreterinnen und Vertretern der Moscheen habe

ich diese Form des Expert*inneninterviews auch für Gespräche mit kommuna-

len Integrationsbeauftragten gewählt (insgesamt drei Interviews). Diese habe ich

zusammen mit meiner Kollegin Katharina Limacher geführt, da sie in ihrem Teil-

projekt zu Hindu-Tempeln forscht und unsere Fragen an die Beauftragten ähn-

licher Natur waren. In dieser Form sprachen wir mit der Leiterin der Fachstelle

für Integration des Kantons Zürich, Julia Morais, mit dem Leiter der Fachstelle

der Stadt Zürich, Christof Meier, und mit einem Mitarbeiter im Bereich Diversi-

tätsmanagement des Magistrats 17 – Integration und Diversität der Stadt Wien,

Almir Ibric.̀ Inhalt der Interviews waren die Angebote für, die Vernetzung mit

und die Unterstützung von religiösen Immigrant*innenvereinen. Alle Interviews

sind im Anhang C aufgeführt.

Leitfadengestützte, teil-narrative Interviews

Wie in Kapitel 2 zum theoretischen Rahmen der Arbeit und im Abschnitt Me-

thodologie dargelegt baut die Arbeit auf sozialkonstruktivistischen und wissens-

soziologischen Ansätzen auf, die auf die analytische Rekonstruktion des »kon-

junktiven Erfahrungsraumes« (Mannheim 1980) abzielt. Bohnsack (1992; 2003)

hat Mannheims Ansatz aufgegriffen und zu einer »Dokumentarischen Metho-

de« weiterentwickelt, die vor allem der Analyse von Gruppendiskussionen dienen

soll (Bohnsack & Przyborski 2006). Gruppendiskussionen sind jedoch nicht das

einzige Erhebungsverfahren, welches kollektive Orientierungen offenlegen kann.

Gerade wenn es um Handlungspraxen geht, sind narrativ orientierte Interviews

geeigneter, da einer milieufremden Interviewerin eher alltägliches Handeln ex-

pliziert wird als innerhalb einer Gruppe, wo das Handeln allgemein bekannt und

akzeptiert ist (vgl. Przyborski & Wohlrab-Sahr 2009: 272f.). Das heißt, gerade

weil es um die implizite Sinnebene des Handelns geht, die innerhalb einer Grup-

pe geteilt wird, und diese im Gespräch in der Gruppe nicht expliziert werden

muss, eignet sich die Form des Gruppeninterviews weniger für die Ergründung

eines konjunktiven Erfahrungsraumes.

Ein weiterer wichtiger Bestandteil der Forschung waren daher Einzelinter-

views mit den Personen, die die Aktivitäten in den Moscheen entweder mittra-

gen (Mitglieder, Leistungsrollen) oder konsumieren (Zielgruppe der Musliminnen

und Muslime). Den Großteil der insgesamt 17 Interviews (siehe Tabelle 6) habe

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 Alltag in der Moschee

ich mit der Personengruppe der Engagierten10 geführt. Die Auswahl der Perso-

nen umfasst damit vor allem Menschen, die sich einer Moschee zugehörig fühlen,

sich einbringen und die Angebote regelmäßig besuchen. Sie sind Mitglieder in

der Moschee und bestimmen durch ihre Partizipation und ihr Engagement das

Handeln in der Moschee. Sie sind damit konstitutiv für das Erscheinungsbild

der Moschee. Ziel der Interviews war es, das Engagement in Moscheen besser

verstehen zu können und Einflussfaktoren zu eruieren. Allmählich trat vermehrt

auch die Frage nach der persönlichen Bedeutung und Funktion der Moschee für

die befragten Personen und ihre Praxis in der Moschee bzw. in verschiedenen

Moscheen in den Vordergrund.

Allerdings wurde deutlich, dass es für einen umfassenderen Erkenntnisge-

winn notwendig ist, auch mit Personen zu sprechen, die die Angebote konsu-

mieren. Denn sie konnten mir Aufschluss über die Erwartungen der Zielgruppe

der Menschen muslimischen Glaubens geben. An diese Personen war jedoch viel

schwerer heranzukommen. Durch die teilnehmende Beobachtung konnte ich je-

doch auch hier Interviewpartnerinnen und -partner gewinnen.

Methodisch wurde das Interview offener gestaltet als das Expert*innenin-

terview, da hier weniger der Informationsgewinn als die Relevanzsetzungen der

Interviewten im Vordergrund standen. Dem narrativen Interview nach Schütze

(1987) liegt die empirisch fundierte Überlegung zugrunde, »dass die Erzählung

– und zwar die nicht vorbereitete Stegreiferzählung – am ehesten die Orientie-

rungsstrukturen des faktischen Handelns reproduziere« (Przyborski & Wohlrab-

Sahr 2009: 92). Die These von der Homologie von Erzählkonstitution und Erfah-

rungskonstitution wurde zwar kritisiert und wiederum verteidigt, jedoch ist das

narrative Interview nach wie vor eine verbreitete und ertragreiche Erhebungsform

in der qualitativen Sozialforschung. Ich habe daher diese Form des Interviews

gewählt und eine erzählgenerierende, recht offene Einstiegsfrage gestellt. Jedoch

habe ich den Fokus durch die Frage so gesetzt, dass er auf der lokalen Moschee

lag, nicht in erster Linie auf der Biographie der Befragten. Über einen Erzähl-

stimulus (»Erzählen Sie mir bitte, wie Sie dazu gekommen sind, sich hier in der

Moschee zu engagieren!« oder »Bitte erzählen Sie mir, wie Sie zu der Moschee

hier gekommen sind!«) wurde den Interviewten die Möglichkeit gegeben, zu ei-

nem Zeitpunkt ihrer Wahl in ihrer Biographie mit der Erzählung zu beginnen

und zu entscheiden, in welchen Kontext sie ihre Erzählung einbetten möchten.

Bewusst wurde hier nicht der Fokus auf den Aspekt Migration gelegt, da es sich

bei den Interviewten auch um Konvertierte handelte.

Der anfängliche narrative Teil des Interviews wurde ergänzt durch Nachfragen

darüber, was die Person in der Moschee macht, zu welchen Anlässen sie in die

10 Engagementwird dabei als Tätigkeit verstanden, imRahmenderer sich aktiv in die Angebote

der Moscheen eingebracht wird.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 129

Moschee geht und welche Menschen sie dort trifft. Je nachdem wieviel ich bereits

über die Person wusste, waren die Fragen konkreter oder offener. Ziel war es,

etwas über die religiöse und soziale Praxis der Menschen in den Moscheen zu

erfahren, sowie bei den Mitgliedern der Moschee, sie etwas über ihr Handeln im

Rahmen der Aktivitäten berichten zu lassen (exemplarischer Leitfaden im Anhang

A).

Die Interviewten wussten mal mehr, mal weniger mit der Erzählaufforde-

rung und allgemein mit der Interviewsituation umzugehen11. Gelegentlich war es

notwendig, stärker nachzufragen. In der Forschungsliteratur wird die Forscherin

dazu ermutigt, Pausen auszuhalten, um Relevanzsetzungen der Interviewpart-

nerinnen und -partner zu ermöglichen. Diese Pausen führten jedoch hin und

wieder dazu, dass die Befragten unsicher wurden und fragten: »Was wollen Sie

denn jetzt wissen?« Daher war es notwendig, in den Interviews sehr flexibel zu

bleiben und, wenn nötig, das Interview auch in die Form eines ethnographischen

oder ero-epischen Gesprächs übergehen zu lassen. In dieser Form des Gesprächs

nimmt die Interviewerin – ähnlich wie in einem Alltagsgespräch – stärker auch

selbst an der Konversation teil und bringt sich mit ihrer Meinung und ihren

Äußerungen ein (vgl. Girtler 2001: 147ff.)12. Dadurch konnten einerseits die In-

terviewten bei ihrer Erzählung unterstützt werden, andererseits mussten diese

Interventionen meinerseits in der Auswertung besonders berücksichtigt werden.

Zu dieser Problematik schreibt Kruse:

In den seltensten Fällen können die in der Forschungspraxis durchgeführten

qualitativen Interviews mit einer Interviewform »von der Stange« korrekt und

umfassend beschrieben werden: Erstens sind hierzu die komplexen kommu-

nikativen Situationen viel zu vielschichtig und dynamisch und zweitens ge-

bietet das Primat der Gegenstandsangemessenheit der Methode (…), dass in kon-

kreten Kommunikationssituationen verschiedene Interviewformen phasen-

dynamisch kombiniert werden. Sie sind damit datengenerierende, kommunika-

tiveHeuristiken, die es ermöglichen sollen, sich so dem Forschungsgegenstand

– insbesondere in einem phänomenologischen Sinne – adäquater nähern zu

können. (Kruse 2014: 151, Herv.i.O.)

11 Dies kann kulturelle Gründe haben, vgl. dazu Przyborski &Wohlrab-Sahr (2009: 96f.).

12 In einemFall entwickelte sich das Interview aus einemnormalenAlltagsgespräch heraus und

es gelang daraufhin nicht, den Erzählstimulus wirksam zu platzieren. Der Interviewpartner

und auch ich als Interviewerin konnten mit dem Wechsel des Gesprächsmodus in dem Mo-

ment nicht umgehen. Es fiel schwer, alltagssprachliche Mittel der Frage und Antwort, der

Bestätigung und derMeinungsäußerung auf einmal auszuschalten. Diesmacht deutlich, um

welch unterschiedliche Formen der Kommunikation es sich bei Alltagsgespräch und narra-

tivem Interview handelt. In den darauffolgenden Interviews versuchte ich deshalb explizit

einen zeitlichen und physischen Raum für das Interview abzustecken.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 Alltag in der Moschee

Die Methode des narrativen Interviews eignet sich besonders dort, wo selbst Er-

lebtes erzählt werden kann. Meine Milieufremdheit führte zusätzlich dazu, dass

soziale Abläufe, die gewöhnlich unterhalb der tagtäglichen Aufmerksamkeits-

schwelle liegen, teilweise expliziert wurden (vgl. Schütze 1987: 243). Die Interview-

form des narrativen Interviews eignet sich hingegen weniger, wenn über Dinge

abstrakt oder hypothetisch reflektiert werden soll. Hierfür kann der Nachfrage-

teil jedoch sinnvoll sein (vgl. Helfferich 2011: 38). Zusätzlich zu den Interviews hat

sich als wichtige Erhebungsmethode für alltägliches Handeln die teilnehmende

Beobachtung erwiesen (siehe unten).

Den Interviewten wurde Anonymität zugesichert, weshalb ich in der Dar-

stellung der empirischen Ergebnisse Pseudonyme verwendet habe. In den zitier-

ten Interviewausschnitten wurden weitere Personen und Orte durch Verweise

in Klammern ersetzt (z.B. »Name der Moschee«). Darüber hinaus wurden alle

Transkripte ins Hochdeutsche übersetzt, was ebenfalls zu einer Anonymisierung

beiträgt. Alle religiösen Führungspersonen werden »Imam« genannt, da die Be-

zeichnungen »Hodscha« oder »Scheich« Rückschlüsse auf eine bestimmte loka-

le Moschee zulassen. Ich habe damit versucht, die Äußerungen der einzelnen

Personen so weit es geht unabhängig von den Moscheen darzustellen. Ebenfalls

anonymisiert wurden alle weiteren Angaben, wie Wohnorte, Bildungsstand oder

Beruf, die Rückschlüsse auf bestimmte Personen zulassen würden. Allerdings ist

es denkbar, dass eine Leserin oder ein Leser, der oder die das Feld gut kennt,

auf konkrete Personen schließen kann. Dies ist leider bei der Darstellung der

Ergebnisse nicht ganz vermeidbar. Die gewählte Ausführungsweise ist daher als

Kompromiss zwischen Anonymität und Konkretheit der Ergebnisse zu verstehen.

Transkription

Die Transkription der Interviews wurde nach einem semi-komplexen System

durchgeführt, welches Pausen, Betonungen, parasprachliche und nonverbale Ele-

mente, Intonation, Abbrüche, Überlappungen sowie Dialekt/Hochsprache berück-

sichtigte (siehe Transkriptionsregeln im Anhang B). Dieser Detailgrad ist für eine

auf sprachwissenschaftlichen Grundlagen stehende Analyse notwendig. Von einer

stärkeren Detailliertheit, wie sie beispielsweise im Rahmen einer Analyse nach der

Objektiven Hermeneutik notwendig wäre, habe ich aus Gründen der Methoden-

wahl und Pragmatik Abstand genommen. Transkribiert wurde weitgehend was

gehört wurde, lediglich durchgängiges Schweizerdeutsch wurde direkt von mir

übersetzt. Ausnahmen bildeten feststehende Begriffe und wenn die Interviewten

zwischen Dialekt und Hochsprache hin und her wechselten. Die ersten Interviews

habe ich selbst transkribiert und im Verlauf wurden einige durch eine erfahrene

Kollegin fremdtranskribiert. Dies bringt Einschränkungen mit, da Transkriptio-

nen immer fehleranfällig sind, vor allem wenn die Interviews nicht selbst geführt

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 131

wurden (vgl. Kruse 2014: 367f.). Daher wurden alle Transkripte von mir noch ein-

mal anhand der Audiodatei überprüft. Diese Fassungen habe ich für die weitere

Analyse genutzt, in der Darstellung der Ergebnisse habe ich die Zitate jedoch zur

besseren Lesbarkeit geglättet.

Teilnehmende Beobachtung

Die teilnehmende Beobachtung von Aktivitäten diente zu Anfang vor allem dem

Zweck der Rekrutierung von Interviewpartnerinnen und -partnern. Jedoch hat

sich bald herausgestellt, dass die Teilnahme selbst ein wichtiger Bestandteil der

Erhebung von Daten ist. Denn, wie oben bereits dargestellt, kommt alltägliches

Handeln in Interviews nicht immer zur Sprache, da es zu den Erfahrungen des

Selbstverständlichen, Nicht-Explizierbaren gehört. Daher habe ich diese Form der

Erhebung weiter ausgedehnt.

In der Literatur wird die teilnehmende Beobachtung oder auch Feldforschung

als die beste Methode beschrieben, Alltagspraktiken empirisch zu untersuchen

(vgl. Lüders 2012; Harvey 2011), und bietet sich daher in hervorragender Weise für

meine Fragestellung an. Teilnehmende Beobachtung in der Religionsforschung

dient dazu, die alltäglichen religiösen Praktiken der Menschen zu erforschen

und sie zu verstehen (vgl. Harvey 2011: 217). Methodologisch gilt die Methode

weitgehend als ungesichert und vage (vgl. Lüders 2012: 388). Man könne, so Lü-

ders, entweder mit der Vagheit leben oder die teilnehmende Beobachtung als eine

»flexible, methodenplurale kontextbezogene Strategie« (ebd.: 389) verstehen, die

unterschiedliche Verfahren beinhalten kann. Diese methodenpluralen Ethnogra-

phien beschäftigen sich mit der Frage, wie die jeweiligen Wirklichkeiten praktisch

»erzeugt« werden. Es geht dabei um die »situativ eingesetzten Mittel zur Kon-

stitution sozialer Phänomene aus der teilnehmenden Perspektive« (ebd.: 390).

Durch die Beobachtung wird der Blick auf die alltäglichen Praktiken der Teilneh-

menden gerichtet, die sie selbst als selbstverständlich voraussetzen. Die Methode

eignet sich daher sehr gut, um den impliziten konjunktiven Erfahrungsraum in

den Moscheen zu erschließen. In Kombination mit den genannten Interviewfor-

men ergibt sich ein Methodenspektrum, das die zu untersuchenden Phänomene

kontextuell erfasst.

Allerdings liegt durch die genannte Vagheit und Situationsabhängigkeit der

Methode wenig Literatur zur Durchführung zur teilnehmenden Beobachtung vor.

Ausführlich wird hingegen die Rolle der Forschenden im Feld thematisiert. Die

Spezifika, welche meine Rolle als Forscherin im Feld betrafen, wurden bereits

formuliert und betreffen auch meine Teilnahme an Aktivitäten. Die Herausforde-

rung liegt darin, eine Balance zwischen Distanz und Nähe zu finden, um einen

Zugang zum Feld zu bekommen und Vertrauen aufzubauen. Gleichzeitig muss

darauf geachtet werden, nicht zu stark involviert zu werden, um den analytischen

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 Alltag in der Moschee

»Blick von außen« zu bewahren. So schreiben Przyborski & Wohlrab-Sahr: »Ohne

Nähe wird man von der Situation zu wenig verstehen, ohne Distanz wird man

nicht in der Lage sein, sie sozialwissenschaftlich zu reflektieren.« (Przyborski &

Wohlrab-Sahr 2009: 60) Indes gilt es, Methoden und Grad der Involviertheit situa-

tiv zu entscheiden (vgl. Lüders 2012: 393ff.). Dies war anfangs schwierig, gelang

mit der Zeit aber immer besser. Hin und wieder kam es vor, dass nach längeren

Aufenthalten persönliche Fragen an mich gerichtet wurden (Interesse am Islam,

Konversionswunsch). Hier habe ich versucht, auch etwas von mir preiszugeben,

denn Forschung bedeutet für mich nicht nur ein Nehmen. Allerdings habe ich

für ein formalisiertes Interview mit Aufzeichnung immer einen separaten Ter-

min gewählt, um hier wieder Distanz zu schaffen.

Aktivitäten, an denen ich teilgenommen habe, waren Tage der offenen Tür,

Jugendveranstaltungen, Unterricht für Erwachsene und Kinder, Frauentreffen so-

wie das Freitagsgebet und Gebete zu anderen Zeiten. Einmal war es mir zudem

möglich, an einer Generalversammlung des Vereins des ImanZentrums teilzu-

nehmen.

Die Beobachtungen habe ich nicht offen mitnotiert, sondern im Nachhinein

protokolliert (siehe Anhang C), da ich das Gefühl hatte, durch das offene Protokol-

lieren eine zu große Distanz aufzubauen. Meine Rolle als Forscherin wäre dabei

zu offenkundig gewesen und ich hatte den Eindruck, den Ablauf der Ereignisse zu

stören13. Ziel der Protokolle war es, möglichst viele Details der Aktivitäten der be-

teiligten Akteurinnen und Akteure und der Interaktionen festzuhalten. Gespräche

wurden ebenfalls auf diese Weise festgehalten, wobei die Erhebungssituation bei

der Auswertung kontextualisiert wurde, denn ich konnte nicht davon ausgehen,

den genauen Wortlaut notiert zu haben. Darüber hinaus enthalten alle Beobach-

tungsprotokolle Ort und Zeit sowie methodische Reflexionen, die auch die eigene

Rolle im Feld einbeziehen. Ein Beispiel sind die genannten Reaktionen auf das

offene Mitprotokollieren. Wenn nötig habe ich noch Kontextinformationen auf-

genommen, die sich auf bereits bekannte oder später recherchierte Rahmenbe-

dingungen bezogen (vgl. auch Przyborski & Wohlrab-Sahr 2009: 65ff.). Wichtig

war es, Dokumente zu erstellen, die die späteren Interpretationen intersubjektiv

nachvollziehbar machen würden. Deshalb wurden im Protokoll Theoretisierungen

vermieden.

13 Daher habe ich im Anschluss an die Beobachtungseinheit sofort Notizen gemacht oder ein

Memo auf Band gesprochen, so dass beim Verfassen des Protokolls darauf zurückgegriffen

werden konnte.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 133

4.3 Auswertungsverfahren

Der gesamte Prozess der qualitativen Sozialforschung mit Interviews, von der

Erhebung bis zur Auswertung, kann als kommunikativ konstruierte Wirklich-

keit charakterisiert werden, die mit kommunikativen Instrumenten rekonstruiert

wird (vgl. Kruse 2014: 43). Damit stehen auch für die Auswertung kommunikati-

ve bzw. kommunikationsanalytische Mittel im Vordergrund. Die Auswertung des

Datenmaterials erfolgte auf Grundlage des Integrativen Basisverfahrens von Kru-

se, einem rekonstruktiven Analyseverfahren (Kruse 2014; Kruse & Wagensommer

2013; Kruse et al. 2012b; Kruse 2011).

Dies bedeutet methodologisch, dass der Text den Interpretinnen und Inter-

preten zu verstehengibt,welcheAnalyseansätze tragend sind, umden imText

inkorporierten Sinn herauszuarbeiten, und nicht – wie gewöhnlich – die Inter-

pretinnen und Interpreten mit der konkreten Wahl eines spezifischen Analy-

severfahrens dem Text vorgeben, wie dieser bearbeitet wird. Sinn, so sagt die

rekonstruktive Textanalyseregel, soll so weit wie möglich aus dem Text her-

ausgearbeitet, nur so wenig wie nötig hineingelegt werden. Jeder Analysean-

satz bildet jedoch im Prinzip bereits eine spezifische Sinnstruktur, die in den

Text hineingelegt wird. (Kruse &Wagensommer 2013: 139)

Verschiedene Analyseansätze wenden unterschiedliche Mittel an, im Material in-

korporierten Sinn zu rekonstruieren. Dabei spiegelt sich bei der Wahl der Ana-

lysemethode bereits das Forschungsinteresse wider (z.B. die qualitative Inhalts-

analyse nach Mayring (2003), die Metaphernanalyse nach Lakoff & Johnson (2011)

oder auch die Agency Analyse nach Lucius-Hoene & Deppermann (2002)). Das Ba-

sisverfahren hingegen stellt eine Methode dar, die der Wahl der spezifischen Ana-

lysemethode vorausgeht und die der Forscherin ermöglicht, offen an das Material

heranzugehen, um dann ggf. eine begründete Wahl hinsichtlich der Analyseme-

thode zu tätigen. Im Falle meiner Arbeit habe ich das Basisverfahren benutzt,

um das Material für mich zu erschließen und zentrale Phänomene und Zusam-

menhänge zu erfassen. Die Systematisierung der Erkenntnisse erfolgte dann mit

Hilfe von Konzepten aus dem Neo-Institutionalismus.

Das Basisverfahren lehnt sich an die Dokumentarische Methode (Mannheim

1964; 1980) und die ethnomethodologische Konversationsanalyse (Garfinkel 1967)

an und baut auf die eingangs dargelegten Grundprinzipien auf. Damit wird sozia-

le Wirklichkeit als sprachlich-kommunikativ konstruierte Wirklichkeit betrachtet

und es werden sprachlich-kommunikative Phänomene in den Blick genommen.

Sprachliche Selektionen der Sprechenden sind in dieser Hinsicht nicht zufäl-

lig oder beliebig, sondern stehen für eine sinnhafte, symbolische Gestalt. Der

konjunktive Erfahrungsraum wird stets über Sprechakte oder Sprachhandlungen

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 Alltag in der Moschee

angezeigt, daher kann dieser über sprach-pragmatische, syntaktische und seman-

tische Analysen rekonstruiert werden. Es wird gefragt, was wie versprachlicht wird

(vgl. Kruse 2014: 476ff.).

Bei dem Verfahren geht es darum, methodisch zu sensibilisieren. Dies wird

dadurch erreicht, dass es systematisch die drei semiotischen Ebenen sprachlich-

kommunikativer Sinnkonstruktion, die Pragmatik, die Syntaktik und die (Wort-

)Semantik als Aufmerksamkeitsebenen verfolgt (vgl. Kruse & Wagensommer 2013:

155). Die Perspektive der Pragmatik liegt auf der An- oder Verwendung sprach-

licher Mittel hinsichtlich der Beziehungsgestaltungen, zum Beispiel: Wie ist die

Dynamik der Rollenverteilung im Interview und wie gestalten sich die sozialen

Beziehungen? Wie positionieren sich die Interviewteilnehmenden? Die Syntaktik

achtet auf die Strukturierung, die »Taktung« von Sprache und fokussiert auf

sprachlich-grammatikalische Besonderheiten wie Lautstärke, Pausen, Verwen-

dung bestimmter Verben, Aktiv-Passivkonstruktionen, Satzabbrüche, Intonation

etc. Die Aufmerksamkeitsebene der (Wort-)Semantik zielt auf die Konstruktion

von Bedeutung und achtet auf Besonderheiten bei der Wortwahl, z.B. zusammen-

gehörige semantische Felder, Redewendungen, Versprachlichungsmodi (in mei-

nem Fall besonders der Schweizerdeutsche Dialekt/Hochsprache) (vgl. Kruse 2014:

481). Alle drei Aufmerksamkeitsebenen werden sequenziell parallel verfolgt.

Folgender Interviewausschnitt soll den Prozess der Segmentierung, Analyse

und Interpretation verdeutlichen:

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 135

Interview Segmentierung Sprachliche Analyse Interpretation

Also ab der

zweiten Klasse

Primarschule

//mhm// bin

ich dann jeden

Sonntag in die

Moschee, weil

mein Va/ ich

mein ich kom-

me aus einer

Albanischen Fa-

milie //mhm//

und mein Vater

geht selber dort

in die Moschee

und dann sonn-

tags wurden

die Kinder un-

terrichtet. Also

ging ich jeden

Sonntag mit

ihm.

Moscheebesuch

im Kontext des

Unterrichts am

Sonntag.

»Primarschule« als

Schweizerischer

Begriff. Zeitliche

Kontextualisierung

des Moscheebesuchs

mit dem Schulbe-

such. Besuch der

Moschee mit dem Va-

ter; Selbstbeschrei-

bung: Herkunft aus

Albanischer Familie.

Moscheebesuch am

Sonntag für den Un-

terricht (nicht zum

Gebet!). Vater geht

in die Moschee (um

was zu tun?). Unper-

sönlich: »Kinder«

werden unterrichtet,

nicht »ich« werde

unterrichtet. Sie

selbst verordnet sich

als »Kind«, nicht als

»Mädchen«. Von der

Mutter ist keine Re-

de. »Also« leitet für

sie folgerichtigen Ab-

schluss ein. Zweimal

»jeden Sonntag« als

Frequenz gesetzt.

Moscheebesuch nicht als Familiener-

eignis, sondern partikulare Nutzung

der Angebote nach Geschlecht und

Alter. Moschee als Ort des Unterrichts

für Kinder. Kontext Herkunft: Alba-

nischsein scheint eine Rolle zu spie-

len. Auswahl der Moschee aufgrund

ethnischer Zugehörigkeit. Moschee

als Ort wo die herkunftsspezifische

Nutzung der Moscheeangebote ge-

trennt nach Geschlecht und Alter

praktiziert und reproduziert wird.

Selbstverständliche Schlussfolge-

rung, dass ein Kind mit dem Vater

in die Moschee geht. Sie verordnet

sich selbst allerdings nicht in der

geschlechterspezifischen Differen-

zierung, sondern als »Kind«, also ge-

schlechtsneutral. Sie hat sich selbst

nicht als »Mädchen« in der Moschee

gesehen. Dies könnte bedeuten, dass

sie als Kind die Geschlechtertren-

nung in der Moschee nicht bewusst

wahrgenommen hat bzw. diese für

sie nicht relevant war. Zweimalige

Betonung, dass sie jeden Sonntag

zum Unterricht ging, Betonung ihres

Fleißes und ihrer Lernbereitschaft.

Dieser erste Abschnitt der Analyse entspricht dem offenen Kodieren bei

Strauss & Corbin (1998) und wird bei Kruse mit einem sprachanalytischen Ansatz

verbunden, bei dem es besonders um semantische Felder geht. Auf Grund-

lage dieser ersten offen-deskriptiven Analyse der sprachlich-kommunikativen

Ebene erfolgt die Interpretation der textuellen Daten. Dabei wird sequenziell

vorgegangen und die einzelnen Interpretationen der Sequenzen werden im Text

verglichen. Nur wenn eine Interpretation im Text selbst abgesichert ist, wird sie

als Lesart beibehalten (Abb. 3).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 Alltag in der Moschee

Abbildung 3: Analyseprozess in Anlehnung an das integrative Basisverfahren von Kruse (2014).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 137

Das heißt es muss erst einmal das WIE beschrieben werden, bevor interpre-

tiert werden kann,WAS im sprachlich-kommunikativen Vollzug an Bedeutung, an

dokumentarischem Sinn konstruiert wurde. Durch die Segmentierung des Tex-

tes als erstem Schritt wird die Sinnstruktur offengelegt, »da sie einen relevanten

Hinweis auf den mitgeteilten, symbolisch verdichteten Sinn der Sprecher/innen

bildet« (Kruse 2014: 487). Das bedeutet, dass die Segmentierung aus dem Text

selbst erfolgt und durch die Sprecherin bzw. den Sprecher angezeigt wird (z.B.

durch Pausen, Themenwechsel, Rahmenschaltelemente wie »und dann«, »also«

etc.). Darauf folgt – kann aber auch parallel passieren – die offene sprachliche

Analyse und die Herausbildung von Interpretationen und Lesarten.

Diese eher ausführliche Vorgehensweise habe ich vor allem bei den ersten

Interviews genutzt. Da sich bald bestimmte Kategorien als zentral herauskris-

tallisierten, habe ich die weiteren Interviews meist nur noch sequenziert und

ausgewählte Passagen genauer analysiert. So habe ich mich, nachdem sich die

drei Handlungsfelder »Gebet«, »Bildungsangebote« und »Öffentlichkeitswirksa-

me Veranstaltungen« als immer wiederkehrend herausstellten, auf diese Aspekte

konzentriert.

Einzelne Sequenzen habe ich zum Zweck der Absicherung von Lesarten und

zur Qualitätssicherung zusammen mit Kommilitoninnen und Kommilitonen ana-

lysiert. Die Analysegruppe setzte sich aus Forschenden aus unterschiedlichen Dis-

ziplinen zusammen, was sich als sehr belebend für die Auswertung des Materials

zeigte14, denn so konnten verschiedene Lesarten der Interviewpassagen disku-

tiert werden. Diejenige Lesart, die sich im Verlaufe der Diskussion festigte, durf-

te ihre Gültigkeit behalten, wodurch sich das Problem der Standortgebundenheit

der Forschenden methodisch kontrollieren ließ. Vorannahmen wurden in Frage

gestellt und neue Aspekte flossen in den Analyseprozess ein. In diesem Prozess

wurden zentrale Motive, Muster undThematisierungsregeln herausgearbeitet und

in Memos festgehalten. Im weiteren Forschungsprozess habe ich auf der Grund-

lage der Gruppenauswertung weitere Transkripte bzw. Sequenzen alleine weiter

analysiert, verglichen und interpretiert. Die anfänglichen Analysen und Interpre-

tationen in der Analysegruppe wurden mit Stift und Papier durchgeführt. Als sich

erste Muster abzeichneten, bin ich zu einer summarischen Kodierung mit Hilfe

von Memos in ATLAS.TI übergegangen, die mir geholfen hat, mein Material zu

systematisieren und axial zu vergleichen. Wenn sich neue Muster ergaben, bin

ich wieder zu Stift und Papier übergegangen, um detaillierte Analysen durch-

zuführen. Bei neuen Aspekten konnte ich wiederum auf die Kontrolle durch die

Analysegruppe zurückgreifen. So ergab sich ein Wechselspiel aus selektiven und

detaillierten Analysen, aus Analysen durch eine Gruppe und durch mich selbst.

14 An dieser Stelle vielen Dank an die Kolleginnen und Kollegen aus der Auswertungsgruppe.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 Alltag in der Moschee

Die Analyse ist gekennzeichnet durch einen komparativen Ansatz15. Die sub-

jektive Sinndimension wird nur über einen systematischen Vergleich sprachlicher

Selektionen einer oder eines Sprechenden innerhalb eines Interviews rekonstru-

ierbar. Dies bedeutet, wie bereits angedeutet, dass eine Lesart nur dann ihre

Gültigkeit erhält, wenn sie sich innerhalb des Interviewtextes bestätigen lässt.

Die Rekonstruktion der kollektiven bzw. konjunktiven Dimension des dokumen-

tarischen Sinns, also die kollektiven Orientierungsmuster innerhalb eines kon-

junktiven Erfahrungsraums, wird dann durch die vergleichende Analyse mehre-

rer Daten (Interviews, Dokumente, Protokolle) möglich. Diese axiale Analyse (vgl.

Strauss & Corbin 1998) hat den Zweck, die Gültigkeit einer Lesart zu überprüfen.

Eine Lesart aus einem Interview behält ihre Gültigkeit nur, wenn sie sich über

mehrere Materialien, v.a. Interviews und Beobachtungsprotokolle, bestätigt.

Diese ersten Analyseschritte bilden eine induktive Dimension im Analysepro-

zess (vgl. Kruse 2014: 476). Dabei wurde immer deutlicher, dass Moscheen ihre

Bedeutung auf der Mesoebene ausbilden und sie als Organisationen funktionie-

ren, die mit ihrem Handeln auf verschiedene Zielgruppen ausgerichtet sind. Für

die Analyse dieser Organisationen auf der Mesoebene zeigten sich Ansätze der

neo-institutionalistischen Schule der Organisationssoziologie als besonders at-

traktiv, denn sie stellen das Handeln von Organisationen in den Kontext eines

Netzes von unterschiedlichen, mehr oder weniger institutionalisierten Einfluss-

faktoren und Erwartungen.

Nach der horizontalen und der axialen Analyse kommen nun als deduktive

Elemente die Konzepte des Neo-Institutionalismus ins Spiel. Sie dienen als Analy-

seheuristiken bzw. als »sensitizing concepts« (Blumer 1954). Ihre Wahl begründet

sich aber aus den Daten selbst und sie helfen dabei, beobachtete Phänomene

theoretisch-konzeptionell zu beschreiben und zu erklären. Indem zunächst aber

induktiv analysiert wurde und erst nach dieser ersten Analyse besagte deduktive

Konzepte zur Anwendung kamen, wurde Sinn aus dem Material entwickelt und

nicht hineingelegt.

Die identifizierten Muster (Phänomene) habe ich mit Hilfe eines Kodierpa-

radigmas detailliert kontextuell und prozessual beschrieben. Dabei habe ich auf

Grundlage von Strauss & Corbin Fragen an das Material gestellt, um eine »dichte

Beschreibung« des Phänomens vorzunehmen (Geertz 1987).

(…) by answering the questions who, when, where, why, how and with what

consequences, analysts are able to relate structure with process. Why would

one want to relate structure with process? Because structure or conditions set

15 Diese Vorgehensweise korrespondiert damit mit den unterschiedlichen Arten des Kodierens

(offen, axial und selektiv) nach Strauss & Corbin (vgl. 1998).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 139

the stage, that is, create the circumstances inwhich problems, issues, happen-

ings, or events pertaining to a phenomenon are situated and arise. Process, on

the other hand, denotes the action/interaction over time of persons, organiza-

tions, and communities in response to certain problems and issues. (…) If one

studies structure only, then one learns why but not how certain events occur.

If one studies process only, then one understands how persons act / interact

but not why. (Strauss & Corbin 1998: 127)

Die Erstellung eines Kodierparadigmas (Abb. 4) ist Teil des axialen Kodierens und

kontextualisiert das beobachtete Phänomen. Dabei werden Fragen an das Phäno-

men gestellt, nämlich zum Ersten nach dem Warum?, Wo?, Wieso? und Wann?

(conditions). Es geht darum, ein Set von Ereignissen und Faktoren zu identifizie-

ren, die Situationen, Themen und Probleme schaffen, welche sich auf das Phä-

nomen beziehen und bis zu einem gewissen Grad erklären, warum und wie Per-

sonen oder Gruppen auf eine bestimmte Art und Weise reagieren (z.B. Zeit, Ort,

Kultur, Regeln, Regulierungen, Glauben, Ökonomie, Macht, Geschlechterfaktoren

wie auch die soziale Welt, Organisationen und Institutionen sowie persönliche

Motivationen und Biographien (vgl. ebd.: 130)). Zum Zweiten wird nach Aktionen

und Interaktionen (actions/interactions) gefragt: Wer interagiert mit wem und wie?

Dabei handelt es sich um strategische und routinemäßige Antworten von Indivi-

duen und Gruppen auf Probleme, Themen, Ereignisse, welche unter den conditi-

ons entstanden sind. Darunter fallen auch bestimmte Strategien im Umgang mit

einem Phänomen. Drittens geht es darum, die Folgen der Aktionen/Interaktio-

nen (consequences) zu untersuchen. Schließlich wird nach dem Phänomen gefragt.

Strauss & Corbin umschreiben dies kurz mit der prägnanten Frage: »What is go-

ing on here?«, also was passiert, was ist los? Dabei geht es um sich wiederholende

Muster von Ereignissen, Geschehnissen oder Aktionen/Interaktionen, welche re-

präsentieren, was Menschen tun oder sagen, allein oder gemeinsam, als Antwort

auf Probleme und Situationen, in welchen sie sich selbst befinden (ebd.: 130).

Hieran sind die Konzepte des Neo-Institutionalismus unmittelbar anschluss-

fähig, denn sie legen einen Fokus auf Bedingungen, Wechselwirkungen und

Einflussfaktoren. Sie steigern den Erkenntniswert, der aus den Daten ge-

zogen werden kann. Daher habe ich das Kodierparadigma im Rahmen des

induktiven Prozesses weiterentwickelt, spezifiziert und mit den Konzepten des

Neo-Institutionalismus angereichert (Abb. 4, NI-Konzepte kursiv). Zu den Kon-

ditionen zählen rechtliche und gesellschaftliche Rahmenbedingungen, religiöse

Konzepte sowie andere Organisationen im organisationalen Feld. Hinzu kommen

gesellschaftliche Mythen und nicht zuletzt die Erwartungen der unterschied-

lichen Erwartungsgruppen. Die Aktionen/Interaktionen können Nachahmung

(Isomorphien) sein, wenn diese als Strategien eingesetzt werden, die Ausbildung

von Professionen und Formen von Entkoppelung. Bei den Konsequenzen sind

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 Alltag in der Moschee

Abbildung 4: Kodierparadigma in Anlehnung an Strauss & Corbin (1998), Aspekte des Neo-Institutionalismus

(NI) kursiv.

ebenfalls Isomorphien zu verorten, wenn es sich um Folgen von Handeln handelt

und nicht um Strategien. Darüber hinaus kann Legitimität eine Konsequenz

sein.

Die Interpretation der Daten erfolgte auf Grundlage dieses Kodierparadigmas.

Die Phänomene »Gebet«, »Bildung in Moscheen« und »öffentlichkeitswirksame

Veranstaltungen« wurden so kontextuell analysiert und dargestellt. Im Folgenden

werden nun die untersuchten Moscheen kurz vorgestellt. Daran im Anschluss

komme ich zur Darstellung der Ergebnisse aus den Analysen.

4.4 Kurzbeschreibung der ausgewählten Moscheegemeinden

Im folgenden Abschnitt werden die sechs von mir in Wien und Zürich beforschten

Moscheen vorgestellt. Die dort wiedergegebenen Informationen stammen aus den

von mir geführten Interviews mit Vertreterinnen und Vertretern der Moscheen

sowie teilweise aus der Literatur. Wie in den vorangegangenen Ausführungen zur

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 141

Abbildung 5: Lage der untersuchten Moscheen in Zürich (Quelle: V. Rückamp, Kartendesign: jawgmaps,

Kartendaten: OpenStreetMap-Mitwirkende).

Fallauswahl beschrieben habe ich auch andere Moscheen besucht und dort teil-

weise ebenfalls Interviews geführt. Da diese Besuche jedoch vor allem dem Zweck

dienten, ein Sample zu bilden, werden diese Moscheen hier nicht dargestellt.

Zweck des Abschnittes ist es, einen kurzen Einblick in die Entstehung, die

Struktur, die Räumlichkeiten und Aktivitäten der sechs ausgewählten Moscheen

zu geben. Darüber hinaus gehe ich auf gewisse Besonderheiten ein. Eine detail-

lierte Analyse erfolgt in den sich anschließenden Analysen. Um die geographische

Lage der Moscheen besser nachvollziehen zu können, habe ich Karten erstellt:

Abbildung 5 zeigt die von mir besuchten Moscheen in Zürich, Abbildung 15 die

Auswahl in Wien.

Zunächst werde ich die drei Fälle aus Zürich und ihre zentralen Charakteris-

tika vorstellen und dann auf die drei Moscheen in Wien eingehen. Die kurzen

Darstellungen dienen dem Zweck, einen ersten Einblick in die untersuchten Fälle

zu erlangen, um die nachfolgenden Analysen besser kontextualisieren zu können.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 Alltag in der Moschee

4.4.1 Albanische Islamische Gemeinschaft, Zürich

Entstehung

Die Albanische Islamische Gemeinschaft ist nach eigener Auskunft die erste alba-

nisch geprägte Moschee in der Schweiz16. Sie wurde 1987 von damals noch jugo-

slawischen Gastarbeitern gegründet und befindet sich seit 1999 in den Räumlich-

keiten in der Rautistraße in Zürich-Altstetten. Vorher war sie an verschiedenen

anderen Orten untergebracht. Zu Beginn der 1990er Jahre kam es vermehrt zu

einem Zuzug von Flüchtlingen aufgrund des Balkan-Konfliktes. Durch Familien-

nachzug und das natürliche Wachstum der Gemeinschaft, die mittlerweile die

erste, zweite und dritte Generation umfasst, stiegen die Mitgliederzahlen weiter

an auf derzeit etwa 300 Familien.

Organisation und Mitgliederstruktur

Die Mitglieder sowie Besucherinnen und Besucher der Moschee sind vorwiegend

ethnische Albanerinnen und Albaner. Sie kamen ursprünglich vor allem aus Ma-

zedonien, aber auch aus Serbien, Montenegro und dem Kosovo, also aus Ländern,

in denen es eine albanischsprachige Bevölkerungsgruppe gibt. Albanerinnen und

Albaner aus Albanien gibt es nur wenige in der Schweiz, da die Schweiz sie nur

in geringer Zahl als Flüchtlinge aufgenommen hat. Laut Auskunft des Vereins-

präsidenten sind die wenigen Personen zudem nicht in Moscheen organisiert

(ZH_Prot_26). Die Umgangs- und Predigtsprache in der Moschee ist Albanisch.

Die Kinder sprechen jedoch zumeist Schweizerdeutsch miteinander, wie mir mit-

geteilt wurde und wie in den Vor-Ort-Besuchen im Religionsunterricht beobacht-

bar war (ZH_Prot_25). Das Einzugsgebiet der Moschee ist relativ groß und geht

über die Kantonsgrenzen hinaus.

Die Albanische Islamische Gemeinschaft ist als Verein organisiert, dessen Vor-

stand sich aus 13 Mitgliedern zusammensetzt. Der Verein ist Mitglied beim kan-

tonalen Dachverband VIOZ, aber nicht beim Albanisch Islamischen Verband der

Schweiz (AIVS), welcher nach Auskunft des Vorstandes nur eine Minderheit der

albanischen Zentren vertritt. Jedoch gehört der Verein einem Koordinierungsrat

an, welcher formell aber kein Dachverband ist und gute Kontakte zur Union der

albanischen Imame in der Schweiz (UAIS) unterhält.

Der Imam Nebi Rexhepi ist seit 1995 bei der Moschee beschäftigt. Er ist laut

eigener Auskunft einer von den beiden ersten fest angestellten albanischen Ima-

men in der Schweiz. Vorher wurde das Gebet durch unterschiedliche Personen

geleitet. Der Verein hat über 300 Mitglieder(familien)17, eine Liste mit Namen

16 Die Moschee wird im Folgenden kurz »Albanische Moschee« genannt.

17 Zumeist sind in den Moscheen ganze Familien Mitglieder und nicht Einzelpersonen. Damit

erhöht sich die tatsächliche Zahl der Zugehörigen zu einem Verein.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 143

hängt in den Räumen aus, aus der hervorgeht, wer regelmäßig den Mitglieds-

beitrag gezahlt hat. Zum Freitagsgebet kommen laut eigener Auskunft ca. 150

Männer. Frauen sind am Freitag selten anwesend, sie besuchen die Moschee eher

am Sonntag, zum Beispiel für den Koranunterricht, oder aber zu verschiedenen

Anlässen und den Festgebeten.

Räumlichkeiten

Die Räume des Vereins befinden sich im 3. Stockwerk eines Bürogebäudes (Abb.

6) und sind Eigentum des Vereins. Das Gebäude liegt im Stadtteil Altstetten an

einer Straße mit weiteren Büro- und Industriegebäuden und unweit eines Wohn-

viertels. Es gibt einen großen Gebetsraum (Abb. 7), einen kleinen Waschraum für

Männer, das Büro des Imams, einen Gemeinschaftsraum mit Büchertisch und

Bistro (Abb. 8) sowie einen Raum für Frauen, in dem auch Kinder unterrich-

tet werden. Der Waschraum für die Frauen befindet sich im Treppenhaus. Die

Moscheeverantwortlichen klagen über Platzmangel, denn die Räume für Frauen,

Unterricht und die Aufenthaltsräume sind zu klein. Weil der Kontakt zu den be-

nachbarten Firmen gut ist, würde der Verein gerne bleiben und weitere Räume

im Haus dazukaufen. Ein weiteres Problem sind Parkplätze, da es in der Tief-

garage nur sechs Stellplätze gibt und ansonsten keine Parkplätze in der Nähe

vorhanden sind, die genutzt werden könnten18. Die Moschee ist jedoch auch mit

öffentlichen Verkehrsmitteln zu erreichen.

Abbildung 6: Albanische Moschee, Außenansicht, Zürich 201419.

18 Die Parkplätze auf Abbildung 6 stehen nicht zur Verfügung.

19 Wenn nicht anders angegeben, stammen die Aufnahmen von Veronika Rückamp.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 Alltag in der Moschee

Abbildung 7: Albanische Moschee, Gebetsraum, Zürich 2014.

Abbildung 8: Albanische Moschee, Gemeinschaftsraum, Zürich

2014.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 145

Aktivitäten

Die Aktivitäten in der Moschee sind geprägt durch verschiedene Formen des

Unterrichts sowie durch die Dienstleistungen des Imams. Der Religionsunterricht

für Kinder wird am Sonntag auf Deutsch und in einer koedukativen Klasse im

Frauenraum durchgeführt. Die türkischstämmige Lehrerin wurde über den Verein

VIRPS (Verein für Religionspädagogik Schweiz) angefragt und unterrichtet auch

in anderen Moscheen, wie zum Beispiel im ImanZentrum Volketswil. Der Imam

unterrichtet die Kinder in der Koranrezitation – ebenfalls am Sonntag – und wird

dabei teilweise durch freiwillige Helfer unterstützt (auf Albanisch). Insgesamt

besuchen 40–50 Kinder das Unterrichtsangebot. Daneben treffen sich Frauen

am Sonntagnachmittag, um den Koran zu rezitieren, und werden dabei durch

eine islamische Theologin angeleitet, welche ebenfalls auch in anderen Moscheen

unterrichtet. Der Imam hält eine religiöse Unterweisung (dars) auf Albanisch vor

dem Freitagsgebet. Zu den Aufgaben des Imams Nebi Rexhepi zählen neben dem

Gebet und dem Unterricht:

• Gefängnisseelsorge (auch für arabischsprachige Muslime), Krankenhausbesu-

che und Begräbnisse.

• Seelsorge, Schlichtung, Vermittlung und Eheberatung.

• Die Organisation von Pilgerfahrten.

• Die Vernetzung mit anderen Imamen auf kantonaler Ebene und über die

Union der albanischen Imame in der Schweiz, wo er im Aufsichtsrat sitzt.

• Kontakt mit der Kantonspolizei, welche ihn z.B. bei Verkehrsunfällen anfragt,

wenn eine albanischsprachige Person betroffen ist. Rexhepi ist in dieser Funk-

tion auch für den Kanton Schwyz zuständig (Unfallseelsorge).

Im Ramadan gibt es weitere Aktivitäten wie die Ausrichtung von Festgebeten

mit ca. 1 500 Teilnehmenden in angemieteten Räumen, weiteren Ramadangebe-

ten sowie unregelmäßigen iftar (Fastenbrechen). Letzteres wird in albanischen

Familien traditionell nicht in der Moschee, sondern zu Hause eingenommen.

Darüber hinaus gibt es folgende Aktivitäten mit externen Akteuren und öf-

fentliche Veranstaltungen:

• Moscheeführungen, die teilweise durch engagierte Personen aus der Moschee,

teilweise durch Freiwillige von VIOZ oder VIRPS durchgeführt werden. Die

Lehrkraft für den Religionsunterricht übernimmt ebenfalls hin und wieder

Führungen. Bei den Besuchergruppen handelt es sich meist um Studierende

oder Schulklassen.

• Teilnahme am kantonalen Tag der offenen Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 Alltag in der Moschee

• Mitglied beim Forum der Religionen und darüber Kontakt zu anderen Religi-

onsgemeinschaften in Zürich. Nach eigener Auskunft unterhält die Moschee

keinen Kontakt zu den Kirchen in der lokalen Umgebung.

• Kontakt zur Integrationsstelle der Stadt Zürich und – über die VIOZ – Kontakt

zum Stadtrat.

• Zusammenarbeit mit der Muslim Students Association Zurich (MSAZ), welche

mindestens einmal im Jahr im November eine Veranstaltung (Vortrag mit

anschließendem Essen) in den Räumen der Moschee abhält.

Die Moschee verfügt derzeit über keinen eigenen Internetauftritt oder Eintrag

in Social Media-Seiten20. Informationen werden über ein Anschlagsbrett oder

über Ansagen, z.B. beim Freitagsgebet, kommuniziert.

Besonderheiten

Eine Besonderheit im Vergleich mit den anderen Moscheen im Sample ist, dass

Frauen in der Moschee wenig anzutreffen sind. Dies betrifft vor allem das Frei-

tagsgebet, zu dem, wie mir eine Interviewpartnerin sagte, albanische Frauen

traditionell nicht gingen (siehe Kap. 5.2). Am Sonntag hingegen ist die Teilnahme

am Unterricht rege (ca. 30 Personen). Laut Auskunft des Vereinspräsidenten habe

jedoch die Präsenz der Frauen in den letzten Jahren allmählich zugenommen.

Zwar beteten die Frauen hauptsächlich im Frauenraum, aber es komme immer

wieder vor, dass sie das Gebet auch im Hauptgebetsraum verrichten. Ferner wür-

den Anlässe für Frauen organisiert, an denen ihnen sämtliche Räumlichkeiten zur

Verfügung stünden. Darüber hinaus gebe es Anlässe mit geschlechtergemisch-

tem Publikum wie Vorlesungen, Aperos21 und Iftare. Dies ist insbesondere der

Fall, wenn die Teilnehmenden mehrheitlich der jungen Generation angehören,

z.B. wenn die Studierenden anwesend sind. Aber auch andere Veranstaltungen

wie Seminare vor der Pilgerfahrt oder aber interreligiöse Veranstaltungen (z.B.

Tag der offenen Moschee, Besichtigungen, Moscheeführungen usw.) würden ge-

mischtgeschlechtlich durchgeführt22.

Eine weitere Besonderheit bildet die Gebetspraxis: Nach dem Pflichtgebet

rezitiert eine der anwesenden Personen Koranstellen, während die anderen indi-

viduell beten. Mir wurde erklärt, dass diese Praxis auch in türkischen Moscheen

verbreitet sei, nicht aber in arabischen (ZH_Prot_23).

20 Eine Webseite befindet sich derzeit im Aufbau (Stand Herbst 2017).

21 Schweizerdeutsche Bezeichnung für einen Aperitif, eine informelle Veranstaltung mit Ge-

tränken.

22 Schriftliche Auskunft I. Ademi, 11.05.2016.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 147

4.4.2 Blaue Moschee (Merkez Moschee) des Islamisch Türkischen Diyanet

Vereins, Zürich

Entstehung

Die Stiftung Diyanet, eine Vertretung der türkischen Religionsbehörde, welche

seit etwa 25 Jahren in der Schweiz aktiv ist, erwarb das Gebäude der Blauen

Moschee in der Kochstraße im Jahre 1994. Es ist damit das erste Gebäude, wel-

ches sie in der Schweiz gekauft hat und das damit dem türkischen Konsulat

untersteht. Vorher gab es keine festen Räumlichkeiten, die Menschen trafen sich

vielmehr in privat angemieteten Wohnungen. Jedoch wurden die Festgebete des

Opferfestes und des Ramadan in größerem Stile abgehalten und dafür eigens

Räumlichkeiten angemietet. In den Anfangsjahren wurde die Moschee vor al-

lem von türkischstämmigen Personen frequentiert, dies hat sich jedoch im Laufe

der Zeit geändert (siehe unten). Offiziell heißt der Verein Islamisch Türkischer

Diyanet Verein (ITDV), jedoch wurde unlängst beschlossen, die Moschee »Blaue

Moschee« zu nennen. Denn man möchte für alle Nationalitäten offen sein, nicht

nur für Türkinnen und Türken (M. Ergül, ZH_ExpInt_04), was sich im neutralen

Namen widerspiegeln soll. Die Moschee wird gleichzeitig auch »Merkez Moschee«

genannt, was so viel wie Zentrumsmoschee oder City-Moschee bedeutet und ihre

zentrale Lage und Offenheit zum Ausdruck bringen soll.

Organisation und Mitgliederstruktur

Die Moschee ist als Verein organisiert und in das Handelsregister eingetragen.

Dies trägt laut Auskunft des Vereinspräsidenten Murat Ergül zur Transparenz

bei und so können auch Spendenquittungen ausgestellt werden. Der Verein un-

tersteht der Diyanet und damit dem türkischen Religionsattaché mit Hauptsitz

in der Schwamendingerstraße in Zürich. Dieser Umstand bedeutet für die Mo-

schee unter anderem, dass die Diyanet für alle repräsentativen Angelegenheiten

zuständig ist und sie vor allem auch die Anstellung der Imame organisiert, wel-

che jeweils für fünf Jahre aus der Türkei entsandt werden. Diese Praxis soll sich

in Zukunft jedoch ändern, denn die Diyanet hat erkannt, dass es sinnvoller ist,

hiesige Muslime auszubilden, da sie mit der schweizerischen Kultur und Spra-

che vertraut sind (siehe auch Kap. 3.2). Darüber hinaus organisiert die Diyanet

zentrale Bildungsangebote wie die religiöse Unterweisung (dars) für Frauen. Ne-

ben der Bezahlung des Imams gibt es von ihrer Seite jedoch keine finanzielle

Unterstützung, so dass sich der Verein auf Spendenbasis selbst finanziert. Der

derzeitige Imam heißt Süleyman Halil und ist seit 2013 in der Schweiz. Er pre-

digt am Freitag zwar auf Türkisch, gibt aber eine Kurzzusammenfassung auf

Deutsch, welche im Laufe meiner Besuche immer umfangreicher ausgefallen ist.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 Alltag in der Moschee

Die Umgangssprachen in der Moschee sind Deutsch und Türkisch, wobei in den

Gesprächen untereinander das Türkische dominiert.

Daneben wird jedoch betont, dass man sich als internationale Moschee ver-

steht, in der Menschen aus dem Balkan, Afrika und Asien ihr Gebet verrichten.

Nach Einschätzung des Vereinspräsidenten stammen 60 Prozent der Besucherin-

nen und Besucher vom Balkan, 10–20 Prozent aus der Türkei und der Rest aus

anderen Ländern. Die Vereinsversammlung besteht aus insgesamt 47 Personen,

weiblich und männlich, die die Moschee durch ihre Mitgliedsbeiträge finanziell

unterstützen. Die Mitglieder und Besucherinnen und Besucher sind im Schnitt

älter als 40 Jahre (M. Ergül, ZH_ExpInt_04). Der Verein wird von einem Vorstand

geführt, der sieben Personen umfasst, zu denen auch der Imam gehört. Der Ver-

einspräsident ist seit 2010 Murat Ergül. Daneben gibt es eine Vertretung für die

Frauen, die vor allem die sozialen Aktivitäten organisiert, wie z.B. Frühstücke.

Die Leiterin der Frauenkommission ist Sevim Altiparmak, sie war bis Anfang 2016

auch Mitglied im Vereinsvorstand. Der Moscheeverein gehört darüber hinaus der

VIOZ an.

Räumlichkeiten

Die Blaue Moschee ist eine der wenigen Moscheen, die im Stadtgebiet Zürich lie-

gen. Das blau gestrichene Gebäude liegt im Stadtteil Hard, in einem Wohngebiet

als Hinterhaus hinter der ersten Häuserreihe (Abb. 9). Ihre Räume wurden 2014

grundlegend saniert. Im Souterrain befindet sich der Gebetsraum mit Wasch-

gelegenheiten, der von den Männern benutzt wird (Abb. 10). Im Obergeschoss

gibt es einen Aufenthaltsraum mit Tischen und Stühlen, einer Küchennische so-

wie einem Kaffeeautomaten. Von dort geht eine Tür ab zum Büro des Imams.

Nebenan ist der Frauenraum, in den das Freitagsgebet sowie die vorangehende

religiöse Unterweisung per Video und/oder Audio von unten übertragen werden

(Abb. 11). Hier gibt es eine Sitzecke und von hier geht ein Waschraum mit WC

ab. Laut Auskunft des Vereinspräsidenten sind die Räumlichkeiten jedoch nicht

strikt nach Geschlechtern getrennt aufgeteilt, sondern sie werden je nach Bedarf

und Zahl der Personen auch von Angehörigen des anderen Geschlechts genutzt.

Das Gebäude verfügt über keine Parkplätze, jedoch ist es mit öffentlichen Ver-

kehrsmitteln gut zu erreichen. Die meisten Besucherinnen und Besucher kommen

ohnehin aus der unmittelbaren Umgebung der Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 149

Abbildung 9: Blaue Moschee, Außenansicht, Zürich 2015.

Abbildung 10: Blaue Moschee, Gebetsraum, Zürich 2014.

Abbildung 11: Blaue Moschee, Frauenraum, Zürich 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 Alltag in der Moschee

Aktivitäten

Das Angebot, welches sich an alle Besucherinnen und Besucher egal welcher Na-

tionalität richtet, ist das Gebet, welches fünfmal am Tag verrichtet wird. Darüber

hinaus werden weitere Dienstleistungen, zumeist in türkischer Sprache, angebo-

ten:

• Koran- und Religionskurse für Kinder und Teenager von sieben bis ca. 16

Jahren. Der Imam unterrichtet die Jungen, seine Frau die Mädchen (Kurse

am Samstag und am Sonntag).

• Religiöse Unterweisung (dars) vor dem Freitagsgebet für Männer im Gebets-

raum, für Frauen per Audioübertragung in ihrem Raum im Obergeschoss.

• Frauen sind meist nur am Freitag zum Gebet anwesend (10–20 Personen)

und für ein soziales Treffen im Anschluss. Darüber hinaus organisieren sie

die sozialen Anlässe der Moscheegemeinde, wofür die Vorsitzende der Frauen

maßgeblich verantwortlich ist (z.B. Sommerfeste). Gelegentlich findet ein dars

exklusiv für Frauen statt, welcher von einer Theologin der Diyanet gehalten

wird.

• Seminare zu verschiedenen Themen wie Kindererziehung, Unfallprävention

oder Raucherentwöhnung.

Laut eigener Auskunft kommen 90 Prozent der Personen ausschließlich zum Ge-

bet in die Moschee, weitere Angebote werden nicht sehr stark nachgefragt (M.

Ergül, ZH_ExpInt_04).

Im Ramadan werden die Ramadangebete gehalten und nach Möglichkeit ein

regelmäßiges gemeinsames iftar veranstaltet, zu dem auch Freunde, Bekannte

und Nachbarn eingeladen werden. Die Speisen werden von einzelnen Familien

bereitgestellt.

Im Rahmen der Zusammenarbeit mit externen Akteuren und öffentlicher Ver-

anstaltungen sind folgende Aktivitäten und Kontakte zu nennen:

• Der Verein unterhält regelmäßigen Kontakt mit städtischen Akteuren wie der

Fachstelle für Integration, welche bereits Kurse (siehe oben) finanziell unter-

stützt hat; die Kurse der Fachstelle werden in der Moschee beworben.

• Weitere Akteure, zu denen der Verein Kontakte pflegt, sind die Präventionsför-

derungsstellen der Stadt, das Forum der Religionen, das Bauamt, die Kreis-

polizei und auch das Kriminalamt, welches wegen Drohbriefen kontaktiert

wurde.

• Es werden Moscheeführungen, vor allem für Schulklassen, durchgeführt (ver-

mittelt über die Diyanet) und die Moschee nimmt am Tag der offenen Moschee

teil.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 151

• Die Moschee ist Mitglied bei VIOZ, der Vereinspräsident Murat Ergül ist 2015

in den Vorstand der VIOZ gewählt worden.

• Der Imam nimmt an den Vernetzungstreffen der Imame auf kantonaler Ebene

teil, inklusive der Treffen auf Einladung der Stadtpräsidentin.

• Der Verein unterhält keine eigene Webseite. Es gibt eine Facebook-Gruppe,

welche jedoch zum Zeitpunkt der Untersuchung nicht mehr aktiv war (Stand

2017).

Besonderheiten

Obwohl es sich um eine mit dem türkischen Staat verbundene Organisation han-

delt, zieht die Moschee sehr viele Menschen aus anderen Ländern an, welche sie

fast ausschließlich für das Gebet aufsuchen23. Eine weitere Besonderheit ist die

starke Position des Vereinspräsidenten, was sein Engagement und seine Bemü-

hungen um Vernetzung mit städtischen Akteuren anbelangt.

4.4.3 ImanZentrum Volketswil, Zürich

Entstehung

Beim ImanZentrum24 in Volketswil, einem Ort in der Agglomeration Zürich (sie-

he Abb. 5), handelt es sich um einen Moschee-Neubau, der am 30.12.2012 eröffnet

wurde (Abb. 12). Der Gedanke zu bauen war in einem Verein in Dietlikon entstan-

den, da dort die Räume zu klein geworden waren. Die Initiative geht auf zwei

Personen zurück, die bereits vor 15 Jahren angefangen haben, Geld für den Bau

einer Moschee zu sammeln. Grundsätzlich müssen hier jedoch zwei Entwicklun-

gen unterschieden werden: Einmal die Stiftung Islamisches Zentrum Volketswil

(SIZV), welche das Gebäude errichten ließ und unterhält, und zum anderen der

Verein (Islamische Gemeinschaft Volketswil Zürich – IGVZ), der die laufenden

Aktivitäten organisiert. Der Vereinsvorstand wurde aus einem Netzwerk aktiver

Musliminnen und Muslimen durch die Stiftung ausgewählt und zusammenge-

stellt.

Organisation und Mitgliederstruktur

Die Organisationsstruktur des ImanZentrums ist damit zweigeteilt. Die Stiftung

besteht aus drei Personen25, der Vorstand des Vereins aus sieben. Fünf der sieben

Personen im Vorstand des Vereins sind Konvertierte, drei davon sind weiblich

(Stand 2014). Unter den Mitgliedern sind Personen, die bereits vorher gemeinsam

23 Ein Grund hierfür ist sicher die zentrale Lage in einemWohngebiet in der Stadt Zürich.

24 Iman bedeutet auf Arabisch »Glauben«.

25 http://www.sizv.ch, zuletzt geprüft am 14.02.2018.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.sizv.ch
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.sizv.ch


152 Alltag in der Moschee

Abbildung 12: ImanZentrum, Außenansicht, Zürich 2013.

in einer anderen Moschee aktiv gewesen sind, sie jedoch wegen Unstimmigkeiten

verlassen haben. Der Imam ist nicht Mitglied des Vorstandes.

Auch bei den Besucherinnen und Besuchern der Moschee sind einige Konver-

tierte anzutreffen, die Moschee selbst versteht sich allerdings als »multiethnisch«.

Aufgrund vieler Menschen aus den arabischsprachigen Mittelmeerländern wird

neben Deutsch, bzw. Schweizerdeutsch auch viel Arabisch gesprochen. Von au-

ßen wird das ImanZentrum daher eher als »arabische Moschee« wahrgenommen.

Laut Auskunft der Präsidentin (ZH_Prot_29) haben die Mehrzahl der eingetrage-

nen Mitglieder allerdings türkische Wurzeln oder stammen vom Balkan. Sie führt

dies darauf zurück, dass sich die Menschen aus arabischsprachigen Ländern tra-

ditionell nicht an eine Moschee durch Mitgliedschaft binden würden. Die Predigt

am Freitag ist auf Arabisch mit deutscher Zusammenfassung.

Die Präsidentin, Laila Oulouda, ist die einzige weibliche Moscheepräsidentin

der Schweiz und ebenfalls eine Konvertitin. Seit Anfang 2015 hat die Moschee

einen neuen Imam, Youssef Ibram, welcher in Vollzeit angestellt ist. Darüber

hinaus gibt es einen Hauswart mit einer 30-Prozent-Anstellung.

Die Moschee finanziert sich über Mitgliederbeiträge und Spenden. Für den

Unterricht wird ein Entgelt erhoben. Zum Zeitpunkt der Untersuchung hatte der

Verein 130 Mitglieder(familien) (Stand Frühjahr 2016). An Freitagen besuchen zwi-

schen 500 und 800 Personen das Gebet, so dass das Freitagsgebet seit September

2015 in zwei Schichten durchgeführt wird. Auch die Festgebete werden zweimal

angeboten, da die Räume und Parkmöglichkeiten an die Grenzen gestoßen sind.

Räumlichkeiten

Die Moschee ist meines Wissens die derzeit größte der Deutschschweiz und bie-

tet Raum für bis zu 800 Betende. Im Gebetsraum finden etwa 500 Männer Platz,

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 153

Abbildung 13: ImanZentrum, Gebetsraum, Zürich 2013.

auf einer Empore können ca. 300 Frauen beten (Abb. 13). Das Gebäude liegt in

Volketswil-Hegnau in einem Industriegebiet und ist nicht direkt mit öffentli-

chen Verkehrsmitteln zu erreichen. Es gibt jedoch einen großen Parkplatz mit 75

Stellplätzen, durch Gespräche mit den Nachbarn ist es zum Teil möglich, deren

Plätze zu nutzen, wenn es am Freitag oder an Festtagen voller wird. Die Moschee

hat kein Minarett, obwohl die Baugenehmigung vor dem Minarett-Verbot erteilt

worden war. Man hatte sich aus zwei Gründen dagegen entschieden: Zum einen

wegen der zusätzlichen Kosten und zum anderen, weil man keine Gegnerschaft

auf den Plan rufen wollte (I. Kientzler, ZH_ExpInt_05).

Der Bau verfügt über eine vergleichsweise große Anzahl an Räumen. Im Ein-

gangsbereich befinden sich das Büro des Imams und das Stiftungsbüro sowie

ein Zugang zum Gebetsraum (für Männer). Eine Treppe führt nach unten zu den

Waschgelegenheiten und einem Restaurant, welches anfangs verpachtet war, je-

doch mittlerweile nur noch punktuell für Veranstaltungen und für die Verpflegung

der Kinder am Wochenende genutzt wird (Abb. 14). Ebenfalls im Untergeschoss

ist ein Supermarkt mit Metzgerei. Im ersten Obergeschoss gelangt man auf die

Frauenempore (Abb. 13), zu einer Bibliothek26 und einem weiteren Raum, der für

Ausstellungen genutzt wird. Im zweiten Stock finden sich verschiedene Unter-

richtsräume, eine Wohnung, die an zwei Tagen in der Woche zu Unterrichtszeiten

als Kindergarten genutzt wird, und ein Raum für Jugendliche.

Aktivitäten

Neben dem Gebet kann die Schule als das wichtigste Angebot der Moschee be-

zeichnet werden. Am Samstag sowie am Mittwochabend besuchen derzeit ca. 100

26 Dieser Raum war ursprünglich als Aufenthaltsraum für Frauen vorgesehen, wurde jedoch

aufgrund mangelnder Nutzung umgewidmet (schriftliche Auskunft Oulouda, 26.04.2016).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 Alltag in der Moschee

Abbildung 14: ImanZentrum, Restaurant, Zürich 2013.

Kinder den Unterricht. Vier Lehrpersonen geben Religionsunterricht, welche ei-

ne Ausbildung beim Institut für Interreligiöse Pädagogik und Didaktik (IPD) in

Deutschland gemacht haben und teilweise dem Verein VIRPS (Verein Islamische

Religionspädagogik Schweiz) angehören. Daneben gibt es weitere Lehrpersonen

für Arabisch und Koranrezitation27.

Folgende weitere Aktivitäten werden angeboten.:

• Kurse für Erwachsene (Religiöse Unterweisung, Sprachen, Koranlesen).

• Frauentreffen einmal monatlich am Sonntag.

• Jugendgruppe am Freitagabend.

• Tagungen zu religiösen Themen und Seminare für Erwachsene, häufig mit

dem Dozenten Mohammed Johari aus Deutschland.

• Ein Islamologiekurs, der durch das Islamologische Institut Wien einmal mo-

natlich durchgeführt wird.

Der Imam ist neben dem Gebet vor allem für die Beratung und Seelsorge zu-

ständig sowie für den Unterricht in Arabisch für Erwachsene. Zudem gibt er am

Dienstagabend Islam-Unterricht für Frauen in deutscher Sprache. Er bietet auch

besondere Lehreinheiten im Ramadan an. Darüber hinausgibt es im Fastenmo-

nat regelmäßige iftar, spezielle Gebete, Festgebete und speziellen Unterricht für

Frauen, der durch eine Schweizer Muslimin, welche in Medina lebt, durchgeführt

wird.

Folgende Kontakte bestehen mit externen Akteuren:

• Der Verein ist Mitglied bei VIOZ.

27 Vgl. http://www.imanzentrum.ch – Lehrpersonen, zuletzt geprüft am 28.08.2017.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.imanzentrum.ch
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.imanzentrum.ch


4 Methodisches Vorgehen 155

Abbildung 15: Lage der untersuchten Moscheen in Wien (Quelle: V. Rückamp, Kartendesign: jawgmaps, Kar-

tendaten: OpenStreetMap-Mitwirkende).

• Es werden Moscheeführungen für Interessierte und besonders für Schulklas-

sen durchgeführt.

• Die Moschee nimmt am kantonalen Tag der offenen Moschee teil und führt

selbst Nachbarschaftstage und Tage der offenen Tür (zweimal jährlich) durch.

• Die Moschee unterhält Kontakte zum Quartiersverein und zur Polizei.

• Eine Besonderheit stellen Kontakte zu Musliminnen und Muslimen in Süd-

afrika dar, welche vor allem für die Lehrplanentwicklung in der Schule genutzt

wurden.

Besonderheiten

Besonders am ImanZentrum ist zum einen die Struktur aus Stiftung und Verein

sowie eine Gründungsgeschichte, die als »top-down« beschrieben werden kann;

zum anderen der Anspruch eines multiethnischen Zentrums mit allen damit ein-

hergehenden Herausforderungen und Kompromissen und gleichzeitigem starken

Einfluss von Konvertierten. Auch die breit ausgebaute Schule ist als Besonderheit

einzustufen. Daneben hat das ImanZentrum eine Ausstellung zum Leben des

Propheten Mohammed gekauft, welche aus vier Modellen und 15 Postern besteht.

Diese Ausstellung darf das ImanZentrum als einzige Moschee in der Schweiz

exklusiv zeigen und kann diese auch vermieten.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 Alltag in der Moschee

4.4.4 Džemat Gazi Husrev-beg, Wien

Entstehung

Das Džemat Gazi Husrev-beg ist mit seiner Gründung im Jahr 1989 laut Anga-

ben der Moscheeverantwortlichen die erste bosnische Moschee in Wien und zählt

auch zu den ersten bosnischen Moscheen in Österreich. Ihre Gründung steht im

Zusammenhang mit dem 1962 entstandenen »Moslemischen Sozialdienst«, aus

welchem später die »Islamische Glaubensgemeinschaft in Österreich« (IGGiÖ)

entstand (siehe Kap. 3). Bis 2007 war die Moschee in der Garbergasse 7 (6. Be-

zirk) in einem Kellerraum untergebracht. Die neuen Räume in der Arndtstraße

(siehe Abb. 15) wurden 2005 erworben, bis 2007 renoviert und dann kurz vor

dem Ramadan bezogen. Die Moschee gehört dem »Verband der bosniakischen

islamischen Vereine in Österreich« an, zu dem laut Webseite28 noch vier weite-

re Moscheen in Wien gehören. Die Vereine stehen im Austausch miteinander,

beispielsweise werden gemeinsame Feste organisiert und es wird gegenseitig zu

Veranstaltungen eingeladen. Die Moschee Gazi Husrev-beg ist nach der ältesten

Moschee in Bosnien benannt. Der Imam Adil Makić ist seit 2006 im Dienst der

Moschee.

Organisation und Mitgliederstruktur

Der Verein wurde von der ersten Generation der Einwanderer gegründet, was

sich nach wie vor in der Altersstruktur der Besucherinnen und Besucher wider-

spiegelt. Es findet jedoch derzeit ein Wechsel von der ersten auf die zweite Ge-

neration statt, der in der Zusammensetzung des Vorstandes und den Aktivitäten

für Jugendliche erkennbar wird.

Der Vorstand besteht aus sechs Personen, welche für zwei Jahre gewählt wer-

den. Der Verein hat 250–300 Mitglieder(familien). Am Freitagsgebet nehmen in

etwa 250 Personen teil. Frauen sind am Freitagsgebet nur wenige anwesend. Bei

einem Besuch war ich zusammen mit meiner Begleiterin die einzige weibliche

Besucherin (W_Prot_21). Die Vereinsmitglieder und Besucherinnen und Besucher

sind fast ausschließlich Bosniaken.

Räumlichkeiten

Die Moschee befindet sich in einem Wohngebiet im zwölften Gemeindebezirk

der Stadt Wien (Abb. 16). Die Räume im Erdgeschoss sowie die darüber liegenden

Räume sind Eigentum des Vereins. Das Erdgeschoss besteht aus einem Eingangs-

bereich mit einer Sofa-Sitzecke, einer Küche, einem kleinen Laden und einem

Büro sowie dem Gebetsraum (Abb. 17). Der hintere Teil des Gebetsraums kann

durch einen durchsichtigen Vorhang für die Frauen abgeteilt werden. An volleren

28 Vgl. http://www.izba.at/dzemati.html, zuletzt geprüft am 14.02.2018.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.izba.at/dzemati.html
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.izba.at/dzemati.html


4 Methodisches Vorgehen 157

Abbildung 16: Moschee Gazi Husrev-beg, Außen-

ansicht, Wien 2014.

Tagen, vor allem beim Freitagsgebet, ist im Obergeschoss ein weiterer Raum vor-

handen, in dem – unterstützt durch Video- oder Audioübertragung – ebenfalls

das Gebet verrichtet werden kann. Er wird je nach Bedarf auch als Unterrichts-

raum genutzt oder als Treffpunkt für Jugendliche. Neben diesem Raum gibt es im

Obergeschoss noch zwei weitere Unterrichtsräume sowie eine kleine Wohnung,

welche derzeit von zwei jungen Frauen bewohnt wird. Im Obergeschoss befindet

sich zudem noch die Wohnung des Imams. Da zu den Festgebeten an die 3 000

Personen kommen, werden zu diesen Gelegenheiten Räume im zehnten Bezirk

angemietet.

Aktivitäten

Die Moschee informiert über ihre Aktivitäten in bosnischer Sprache auf ihrer

Facebook-Seite sowie auf ihrer Internetseite (http://www.gazihuzrevbeg.at29). Ne-

ben dem fünffachen täglichen Gebet finden folgende regelmäßige Aktivitäten

statt:

• Religiöse Unterweisung am Samstag nach dem Nachtgebet für alle.

• Jugendarbeit jeden zweiten Montag.

29 Die Seite war zum Zeitpunkt der Erhebung noch aktiv, später jedoch abgeschaltet (Stand

14.02.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.gazihuzrevbeg.at
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.gazihuzrevbeg.at


158 Alltag in der Moschee

Abbildung 17: Moschee Gazi Husrev-beg, Gebetsraum, Wien 2014.

• Jugendtreffen am Wochenende in einer geschlechtergemischten Gruppe, z.B.

Filmabende

• Koran- und Religionsunterricht für Kinder im Alter zwischen fünf und 15

Jahren am Samstag und Sonntag (ca. 60 Kinder). Dieser wird in verschiede-

nen Gruppen mit dem Imam und anderen Lehrerinnen und Lehrern aus der

Moschee erteilt. Die etwa fünf Lehrpersonen arbeiten auf Honorarbasis.

• Frauentreffen am Samstagnachmittag, teilweise mit Rednerinnen.

• Ein Kinderchor30.

• Eine Fußballgruppe für Jugendliche.

• Eine Theatergruppe, die zum Zeitpunkt der Erhebung (2014) in Planung war.

• Veranstaltungen und Darbietungen der Kinder für die Eltern und älteren Mit-

glieder (Koranrezitation, etc.).

• Ein kleiner Laden mit Lebensmitteln und Produkten aus Bosnien-Herzegowina,

der für Mitglieder zugänglich ist und dessen Erlös der Moschee zugute

kommt.

Darüber hinaus gibt es folgende Aktivitäten mit externen Akteuren:

• Veranstaltungen gemeinsam mit anderen bosnischen Vereinen, zum Beispiel

das jährliche Fest zum Abschluss des Korankurses.

• Vereinzelte Besuche von Gruppen für eine Moscheeführung und Teilnahme

am Tag der offenen Moschee, erstmals 2016.

• Teilnahme des Vereins am Tag der Offenen Moschee, erstmals 2016.

30 Der Chor ist eine Besonderheit, da nicht alle Musliminnen und Muslime der Ansicht sind,

dass Musik im Islam erlaubt ist.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 159

• Besuche des Imams von interreligiösen Treffen, dies wurde jedoch auf Grund

von Sprachschwierigkeiten eingestellt (A. Makić, W_ExpInt_9).

• Vorträge des Vereins »Impuls Media«31 in den Räumen der Moschee, die von

jungen Studierenden oder Absolventinnen und Absolventen gehalten werden.

Thematische Beispiele sind Hilfe bei der Wohnungssuche oder Informationen

zum aktuellen Aufenthaltsrecht (pausierte 2014, aktueller Stand unbekannt).

Für weitere nach außen gerichtete Aktivitäten wird auf den Verband der bosnia-

kischen islamischen Vereine in Österreich (bosn.: Islamske zajednice Bošnjaka u

Austriji - IZBA) und die IGGiÖ verwiesen.

Zu den Aufgaben des Imams Adil Makić gehören neben dem Anleiten des Ge-

bets die Funktion als Seelsorger und Ratgeber sowie als Lehrer für den Unterricht

von Kindern und Erwachsenen. Darüber hinaus führt er Eheschließungen durch.

Zwar ist der Imam nach den Vorgaben der Islamischen Glaubensgemeinschaft

in Bosnien-Herzegovina (IGG BiH) ebenfalls Mitglied im Vorstand des Moschee-

vereins (Islamische Religionspädagogik Universität Wien 2012a), laut eigener Aus-

kunft sieht er sich selbst jedoch lediglich für religiöse Fragen zuständig (A.Makić,

W_ExpInt_9). Makić wurde zum Zeitpunkt der Untersuchung (2013/2014) durch

einen jungen Mann unterstützt, der in Bosnien eine theologische Ausbildung ge-

macht hat und in Wien nun teilweise Gebete anleitet, Religionsunterricht gibt

oder andere Aufgaben eines Imams übernimmt.

Während des Ramadan gibt es besondere Programme mit Lehrvorträgen

durch einen islamischen Gelehrten aus Bosnien-Herzegowina. Religiöse Festtage

werden groß gefeiert, mitunter müssen dafür externe Räume angemietet wer-

den. Die Feier zu Ehren des Geburtstags des Propheten Mohammed, an der ich

teilnahm, fand in den Räumen der Moschee statt. Da auch Besucherinnen und

Besucher aus anderen bosnischen Moscheen zu Besuch kamen, war die Moschee

allerdings restlos überfüllt.

Besonderheiten

Der Moscheeverein ist, wie gesagt, Mitglied im Verband der bosniakischen is-

lamischen Vereine in Österreich, welcher wiederum Mitglied in der IGGiÖ und

in der IGG BiH (Islamische Glaubensgemeinschaft Bosnien und Herzegowina)

ist. Die Rijaset, die höchste religiöse und administrative Autorität in der IGG

BiH, hat über ihr »Büro für bosniakische Diaspora« Einfluss auf die Organisation

der Moscheevereine, wenn es zum Beispiel um die Anstellung eines Imams geht

(ebd.).

Eine besondere Dienstleistung, die die Moschee für Mitglieder übernimmt,

ist die Überführung von Toten nach Bosnien-Herzegowina.

31 Vgl. http://www.impulsmedia.eu, zuletzt geprüft am 14.02.2018.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.impulsmedia.eu
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.impulsmedia.eu


160 Alltag in der Moschee

Abbildung 18: Islamisches Zentrum Wien, Außenansicht, Wien

2013.

4.4.5 Islamisches Zentrum Wien

Entstehung

Die Errichtung des Islamischen Zentrums Wien (IZW) steht in engem Zusam-

menhang mit der Verlegung des Sitzes der Opec nach Wien (1965) und der Er-

richtung der Uno-City (1973–1979). Durch die damit verbundene Ankunft vieler

arabischer Personen (Diplomaten, Studierende etc.) wurde eine Gebetsmöglich-

keit notwendig (N.N.32, W_ExpInt_01). 1968 wurde deshalb ein Verwaltungsrat mit

Beauftragten von acht Botschaften islamisch geprägter Länder mit dem Ziel ge-

gründet, ein islamisches Zentrum in Wien zu bauen. An der Donau (siehe Abb. 15)

konnte kostengünstig ein Grundstück von der Stadt Wien erworben werden. Aus

finanziellen Gründen war es jedoch erst 1977 möglich, den Bauauftrag zu ertei-

len. Die Moschee wurde 1979 fertiggestellt und zum Großteil durch den damaligen

saudi-arabischen König Faisal Ibn Abd Al-Aziz finanziert. Bei der Eröffnung des

Gebäudes waren Mitglieder der österreichischen Regierung und Botschaftsvertre-

ter islamisch geprägter Länder anwesend33. Das IZW ist die einzige Moschee in

Wien mit typischen baulichen Merkmalen wie dem Minarett (Abb. 18).

Organisation und Mitgliederstruktur

Die Organisationsstruktur des Islamischen Zentrums stellt eine Besonderheit dar,

da es sich nicht um einen Verein, sondern um eine Stiftung handelt. Diese wurde

ursprünglich von den Botschaften mehrerer Länder gemeinsam geführt, jedoch

hat mittlerweile die saudi-arabische Botschaft die Leitung inne – wie man mir

32 Der Interviewpartner möchte nicht namentlich genannt werden.

33 Vgl. http://www.izwien.at/die-moschee/, zuletzt geprüft am 14.02.2018.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.izwien.at/die-moschee/
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.izwien.at/die-moschee/


4 Methodisches Vorgehen 161

sagte aus Bürokratiegründen (N.N., W_ExpInt_01). Der derzeitige Direktor Dr.

Hashim A. Maghrougi ist Angehöriger der saudischen Botschaft und sitzt dem

Verwaltungsrat vor (vgl. Schmidinger & Larise 2008: 130). Die Finanzierung des

Zentrums erfolgt über die Islamische Weltliga (Muslim World League), welche

zum Großteil vom saudi-arabischen Königshaus finanziert wird (Islamische Reli-

gionspädagogik Universität Wien 2012b) sowie über Spenden der Besucherinnen

und Besucher. Zur IGGiÖ bestehen Beziehungen, jedoch ist das IZW nicht Mit-

glied, da es der saudi-arabischen Botschaft unterstellt ist. Die Aktivitäten der

Moschee werden aber nach Auskunft der Imame nicht durch die Botschaft beein-

flusst oder gesteuert. In einem monatlichen Treffen besprechen die Angestellten

mit dem Direktor die geplanten Projekte, die sich an den Bedürfnissen der Ge-

meinde orientieren.

Am Islamischen Zentrum waren zum Zeitpunkt der Untersuchung vier Imame

angestellt, welche namentlich nicht genannt werden möchten. Sie stammen aus

den Ländern Ägypten, Bosnien, Türkei und Bulgarien. Einer von ihnen, mit dem

ich auch das Interview geführt habe, ist daneben Medienbeauftragter der Mo-

schee und damit für die Kontakte nach außen zuständig. Er ist außerdem für die

deutschen Übersetzungen, insbesondere der Predigt am Freitag, verantwortlich.

Das IZW beschäftigt zudem noch zwei Sekretärinnen.

Zu den Gebetszeiten finden sich eine Vielzahl von Menschen unterschiedlicher

Herkunft in der Moschee ein, darunter auch einige Konvertierte. Laut Auskunft

des Interviewpartners, besuchen zu einem normalen Freitagsgebet bis zu 1 500

Personen die Moschee. Bei den Frauen konnte ich bei meinen vier Besuchen

eines Freitagsgebets im Schnitt 200 Personen zählen. Die Moschee verfolgt einen

dezidiert multiethnischen Ansatz, was sich in der Zusammensetzung der Imame

und der Besuchendenstruktur widerspiegelt.

Auf dem Gelände gibt es kaum Platz für parkende Fahrzeuge, viele Besuchen-

de parken im nahegelegenen Wohnviertel. Darüber hinaus kann der das IZW

mit der U-Bahn erreicht werden. Die Polizei regelt den Verkehr am Freitag und

überwacht die Fluchtwege.

Räumlichkeiten

Die Moschee betreten Besucherinnen und Besucher über eine Treppe, die vom

Vorplatz in den Eingangsbereich führt (Abb. 18). Dort geht es geradeaus in den

Gebetsraum der Männer (Abb. 19) und eine Treppe führt nach oben auf eine Em-

pore, die außer an Freitagen von Frauen genutzt wird. Da die Räume an Festtagen

und am Freitag nicht ausreichen, wurde vor dem Gebäude ein permanentes Zelt

errichtet, welches ebenfalls zum Gebet genutzt wird. Bei entsprechendem Wet-

ter und nach Bedarf wird auch die Freifläche vor der Moschee mit Teppichen

ausgelegt.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 Alltag in der Moschee

Abbildung 19: Islamisches Zentrum Wien, Gebetsraum, Wien 2011.

Im Untergeschoss der Hauptmoschee befinden sich ein großer Konferenz-

raum und weitere Räume für ein Restaurant, welches jedoch derzeit nicht genutzt

wird. Auf der Ebene des Haupt-Gebetsraumes sind die Büroräume der derzeit vier

Imame, ein Sekretariat sowie ein Konferenzzimmer, welches auch als Bibliothek

dient.

An das Hauptgebäude ist ein weiteres Gebäude angegliedert, welches einen

Raum für Frauen sowie die beiden Waschräume beherbergt. Der Frauenraum

ist wiederum unterteilt in einen großen Raum und einen kleineren, in den sich

Frauen mit Kindern zurückziehen können, um die anderen Frauen nicht beim

Gebet zu stören.

Aktivitäten

Das Islamische Zentrum hat eine Webseite (http://www.izwien.at34), auf der fast

ausschließlich in deutscher Sprache über die Aktivitäten und Angebote informiert

wird. Darüber hinaus finden sich hier Informationen für den Besuch der Moschee

für Nicht-Muslime sowie eine Seite mit Pressemitteilungen.

Folgende Dienstleistungen35 werden für Musliminnen und Muslime angebo-

ten:

• Das tägliche fünffache Gebet sowie das Freitagsgebet, welches das ganze Jahr

über um 13 Uhr stattfindet.

• Wöchentliche Vorträge nach dem sonntäglichen Nachmittagsgebet.

34 Zuletzt geprüft am 14.02.2018.

35 Vgl. http://www.izwien.at/dienstleistungen/programm/, zuletzt geprüft am 07.04.2016.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.izwien.at
http://www.izwien.at/dienstleistungen/programm/
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.izwien.at
http://www.izwien.at/dienstleistungen/programm/


4 Methodisches Vorgehen 163

• Seit 2013 existiert ein Kinderclub (Islam 4 Kids) mit etwa 50 Kindern, welcher

sich am Wochenende trifft36. Hier erlernen die Kinder die Koranrezitation

sowie die arabischen Buchstaben, erhalten islamischen Religionsunterricht

und spielen und basteln gemeinsam.

• Herausgabe des ersten deutschsprachigen Kindermagazins (Qalam).

• Umfangreiches Unterrichtsprogramm in verschiedenen Sprachen an verschie-

denen Wochentagen für Männer und Frauen im Koranrezitieren, in islami-

scher Lehre sowie zum Erlernen der arabischen Sprache37.

• Monatliche Vorträge durch Gastreferierende.

• Seit 2013 finden jährliche Treffen von Konvertierten statt (»Treffen der neuen

Muslime«).

• Zum Zeitpunkt der Erhebung war ein Jugendclub in Planung, der 2016 eröffnet

wurde38.

An das islamische Zentrum ist eine »Arabische Schule« angegliedert. Der Un-

terricht erfolgt für arabischsprachige Kinder am Wochenende. Ziel ist es, den

Koran rezitieren zu können sowie die Arabischkenntnisse zu verbessern39. Laut

Auskunft des Imams unterschiedet sich der Unterricht inhaltlich kaum von dem,

der in deutscher Sprache durchgeführt wird. Jedoch sei es der Wunsch vieler

Eltern, dass die Kinder die Muttersprache nicht vergessen und darin gefördert

würden.

Abgesehen von dem Unterricht in der »Arabischen Schule« wird auch für

andere Kinder unterschiedlicher Altersgruppen die arabische Sprache sowie die

Koranrezitation vermittelt. Sie werden ab dem Alter von zwölf Jahren getrennt

nach Geschlechtern unterrichtet40.

Die Imame haben neben der Anleitung der Gebete folgende Aufgaben: Reli-

giöse Unterweisung und Unterricht, Seelsorge und Beratung, Eheschließungen

und -scheidungen, Begräbnisse sowie Konversionen zum Islam. Daneben wer-

den vor allem durch einen Imam Kontakte mit externen Akteuren gepflegt und

öffentliche Veranstaltungen durchgeführt. Diese umfassen:

36 Vgl. http://www.islam4kids.at, zuletzt geprüft am 29.08.2017.

37 Programm für Männer: http://ww. w izwi.en at/dienstleistungen/islamischer-unterricht/

islamischer-unterricht-fur-bruder/, für Frauen: http://www.izwien.at/dienstleistungen/

islamischer-unterricht/islamischer-unterricht-fur-schwestern/, zuletzt geprüft� am

29.08.2017. Seit meinem ersten Besuch in der Moschee hat sich das Angebot an Kursen

stark weiterentwickelt.

38 Vgl. http://muslimjc.at, zuletzt geprüft am 07.04.2016. Die Seite war Anfang 2018 offline,

daher ist nicht sicher, ob der Club noch existiert.

39 Vgl. http://www.izwien.at/kinderecke/al-manara-schule/, zuletzt geprüft am 29.03.2018.

40 Zum Programm für Kinder und Jugendliche: http://www.izwien.at/dienstleistungen/pro-

gramm/kinder-jugend/, zuletzt geprüft am 07.04.2016.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.islam4kids.at
http://www.izwien.at/dienstleistungen/islamischer-unterricht/islamischer-unterricht-fur-bruder/
http://www.izwien.at/dienstleistungen/islamischer-unterricht/islamischer-unterricht-fur-bruder/
http://www.izwien.at/dienstleistungen/islamischer-unterricht/islamischer-unterricht-fur-schwestern/
http://www.izwien.at/dienstleistungen/islamischer-unterricht/islamischer-unterricht-fur-schwestern/
http://muslimjc.at
http://www.izwien.at/kinderecke/al-manara-schule/
http://www.izwien.at/dienstleistungen/programm/kinder-jugend/
http://www.izwien.at/dienstleistungen/programm/kinder-jugend/
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.islam4kids.at
http://www.izwien.at/dienstleistungen/islamischer-unterricht/islamischer-unterricht-fur-bruder/
http://www.izwien.at/dienstleistungen/islamischer-unterricht/islamischer-unterricht-fur-bruder/
http://www.izwien.at/dienstleistungen/islamischer-unterricht/islamischer-unterricht-fur-schwestern/
http://www.izwien.at/dienstleistungen/islamischer-unterricht/islamischer-unterricht-fur-schwestern/
http://muslimjc.at
http://www.izwien.at/kinderecke/al-manara-schule/
http://www.izwien.at/dienstleistungen/programm/kinder-jugend/
http://www.izwien.at/dienstleistungen/programm/kinder-jugend/


164 Alltag in der Moschee

• Moscheeführungen (zwei- bis dreimal wöchentlich).

• Teilnahme am Tag der offenen Moschee der IGGiÖ (2013 unter Anwesenheit

von Sebastian Kurz, dem ehemaligen Integrationsminister, und Vertreterin-

nen und Vertretern der katholischen und evangelischen Kirche).

• Kontakt zur Magistratsabteilung für Integration und Diversität (MA 17), wel-

che Infoveranstaltungen z.B. zu anstehenden Wahlen hält oder Informations-

broschüren zur Verfügung stellt. Zum Teil kommen auch Vertreterinnen und

Vertreter des MA 17, um mit den Imamen Integrationsthemen zu besprechen.

• Kontakt zur Polizei, die unter anderem den Zustrom der Besucherinnen und

Besucher am Freitag regelt.

• Bearbeitung von Anfragen von Institutionen und Einzelpersonen, wenn es um

Fragen zum Islam geht, z.B. Anfragen von Krankenhäusern.

• Karitative Arbeit, z.B. 2015 Spendensammlungen für Flüchtlinge.

Die Aktivitäten werden zum Großteil durch die angestellten Personen geplant

und durchgeführt. Freiwillige engagieren sich punktuell, z.B. an Feiertagen wenn

viel zu organisieren ist. Die Frauenarbeit wird allerdings ehrenamtlich gemacht.

Besonderheiten

Als Besonderheit kann sicherlich die Organisationsstruktur als Stiftung und ih-

re organisatorische Unterstellung unter die saudi-arabische Botschaft gesehen

werden. Jedoch hält dies die Besucherinnen und Besucher vieler Nationalitäten

nicht davon ab, die Moschee zahlreich zu besuchen, was sicher zum einen daran

liegt, dass es sich optisch und räumlich um eine sichtbare Moschee handelt, zum

anderen für Frauen ausreichend Platz vorhanden ist.

Andererseits kann beobachtet werden, dass durch die Verfasstheit als Stiftung

die Moschee eher nach dem »top-down-Prinzip« funktioniert als bei Vereinen, wo

die Organisation durch die demokratische Struktur »bottom-up« verläuft.

Fürlinger verweist auf eine »Kluft« zwischen der IGGiÖ und dem IZW, die

von Anfang an bestünde. Die »Botschaftsmoschee« wäre zum Zeitpunkt der Er-

öffnung vor allem von Mitgliedern des Moslemischen Sozialdienstes, der Vorgän-

gerorganisation der IGGiÖ, kritisch gesehen worden. Kritisiert wurde der feh-

lende soziale Nutzen der Moschee, ihre ungünstige Lage sowie eine wahabitisch-

fundamentalistische Orientierung. Fürlinger weist deshalb auf die Diskrepanz

zwischen der positiven Haltung von Seiten der Politik und Öffentlichkeit gegen-

über der neuen Moschee und der innermuslimischen Kritik hin (Fürlinger 2015:

174f.).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Methodisches Vorgehen 165

4.4.6 ATİB Ulu Camii, Wien

Entstehung

Die Ulu Camii hat ihren Sitz seit 1999 im 16. Wiener Gemeindebezirk in der

Bachgasse (siehe Abb. 15). Vorher war sie im 17. Bezirk untergebracht. Der Ver-

ein existiert seit 1989, erst später erfolgte der Beitritt zur ATİB, welche 1990 in

Wien gegründet wurde. Die ATİB ist das Pendant zur Schweizerischen Diyanet

oder der Deutschen DİTİB. Die Türkisch-Islamische Union für kulturelle und so-

ziale Zusammenarbeit in Österreich (Türkisch: Avusturya Türk İslam Kültür ve

Sosyal Yardımlaşma Birliği - ATİB) ist der größte muslimische Dachverband in

Österreich (Islamische Religionspädagogik Universität Wien 2011).

Organisation und Mitgliederstruktur

Der Moscheeverein hat ca. 250 türkeistämmige Mitglieder (180 Männer, 70 Frau-

en; Stand 201641). Es kommen jedoch auch täglich Menschen in die Moschee, die

nicht Mitglied sind. Freitags finden sich laut Auskunft des Imams gut 400 Perso-

nen zum Gebet ein und da dann der Platz im Gebetsraum nicht mehr ausreicht,

müssen sowohl die Räume im Obergeschoss als auch die im Keller mitbenutzt

werden. Das Gebäude kann maximal 500 Personen aufnehmen. Zu den Besu-

cherinnen und Besuchern zählen auch Personen aus anderen Ländern, vor allem

vom Balkan und zu einem kleineren Teil auch aus anderen muslimisch gepräg-

ten Regionen (F. Toygun/Mesut, W_ExpInt_05). Die Freitagspredigt wird jedoch

ausschließlich auf Türkisch gehalten und nicht übersetzt. Als Grund dafür wird

angegeben, dass es in der Umgebung genügend Moscheen gäbe, in denen in

anderen Sprachen gepredigt wird, weshalb jeder auswählen könne. Außerdem

brauche eine Übersetzung viel Zeit (F. Toygun/Mesut, W_ExpInt_05).

Der derzeitige Imam Fatih Toygun ist seit 2004 als Imam tätig, kommt ur-

sprünglich aus Istanbul und ist seit 2012 in Wien in der Ulu Camii. Sein Vor-

vorgänger dort war sein eigener Vater. Wie es bei der ATİB üblich ist, werden

die Imame für fünf Jahre von der türkischen Republik entsandt und gelten laut

Auskunft der Moschee als Botschaftsangestellte. Die Moschee ist seit 2011 über

die ATİB Mitglied bei der IGGiÖ.

Räumlichkeiten

Der 16. Bezirk, in dem die Moschee liegt, hat einen vergleichsweise hohen Auslän-

deranteil von 30,9 Prozent, zu dem auch ein hoher Anteil an türkischstämmiger

Bevölkerung gehört (vgl. Stadt Wien 2014: 306). Unweit der Ulu Camii befindet

41 Zum Zeitpunkt meines Besuchs in der Moschee waren 150 Männer und 50 Frauen Mitglied.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 Alltag in der Moschee

Abbildung 20: Ulu Camii, Außenansicht, Wien 2013.

sich eine weitere Moschee (Hicret Moschee) und laut Auskunft des Imams Fatih

Toygun gibt es in dem Bezirk eine Vielzahl von Gebetsräumen42.

Die Moschee ist in einem Wohnhaus mit angrenzendem Hinterhaus unter-

gebracht, das Gebäude gehört dem Verein (Abb. 20). Links vom Eingang befin-

det sich ein kleines Lebensmittelgeschäft, durch welches man in ein Vereinslokal

gelangt. Durch den Haupteingang erreichen Besucherinnen und Besucher den

Innenhof, durch den es zum Gebetsraum im Hinterhaus (Abb. 21) geht. Dort be-

findet sich auch das Büro des Imams und darüber der Frauengebetsraum mit

einem Bad. Der Frauengebetsraum wird auch für den Unterricht der Mädchen

genutzt. Ferner gibt es noch Unterrichtsräume und einen kleineren Aufenthalts-

raum mit Kaffeeautomat. Die Beschreibung der Räume verdeutlicht, dass das

Gebäude sehr verwinkelt ist. Eine Gutachterin bescheinigte dem Verein, dass 70

Prozent der Fläche nicht genutzt wird, ein Umbau des Gebäudes wird deshalb

angestrebt (F. Toygun/Mesut, W_ExpInt_05). Die Moschee ist mit öffentlichen

Verkehrsmitteln gut zu erreichen. Parkmöglichkeiten gibt es lediglich am Stra-

ßenrand im Wohngebiet.

Aktivitäten

Jugendarbeit ist, laut Auskunft des Imams, ein spezielles Anliegen des derzeiti-

gen Religionsattachés des türkischen Konsulats (F. Toygun/Mesut, W_ExpInt_05).

Dieser forciert daher auch die Jugendarbeit in den Moscheen. In der Ulu Camii

treffen sich wöchentlich etwa 20 junge Männer43 zum Fußballspielen. Danach gibt

42 Vgl. auch http://www.islam-landkarte.at, zuletzt geprüft am 14.02.2018.

43 »Jugend« ist die Selbstbezeichnung und bedeutet in dem Fall Personen bis zu einem Alter

von Ende 30/Anfang 40.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.islam-landkarte.at
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.islam-landkarte.at


4 Methodisches Vorgehen 167

Abbildung 21: Ulu Camii, Gebetsraum, Wien 2013.

es eine religiöse Unterweisung durch den Imam und anschließend wird noch ge-

meinsam gegessen oder ein Film geschaut. Ein Treffen für junge Frauen wird

ebenfalls von der ATİB gefordert. Ein solches befand sich zum Zeitpunkt des

Gesprächs Ende 2013 noch im Planungsprozess.

Daneben gibt der Imam Religionsunterricht für verschiedene Altersgruppen

von Jungen am Samstag und Sonntagmorgen (auf max. 20 Kinder pro Lehrperson

begrenzt). Die Mädchen werden durch zwei Frauen unterrichtet, welche dafür mit

einer kleinen Aufwandsentschädigung vergütet werden. Es gibt speziellen Koran-

unterricht für Jugendliche und Erwachsene (»Senioren«) sowie eine halbstündige

religiöse Unterweisung (dars),welcher an die Gebetszeiten gekoppelt ist und vier-

mal pro Woche stattfindet. Für die Frauen kommt eine Lehrerin an drei Tagen in

der Woche.

Neben der Lehrtätigkeit ist der Imam für die Seelsorge und Beratung der

Besucherinnen und Besucher zuständig. Darüber hinaus nimmt er an Dialogver-

anstaltungen teil und fungiert als Kontaktperson zur ATİB.

Zu den sozialen Aktivitäten in der Moschee gehören auch Veranstaltungen

mit den kleineren Kindern, z.B. ein Picknick oder gemeinsames Spielen.

Während des Ramadans ist die Moschee häufig überfüllt, so dass auch auf die

Straße ausgewichen wird. Gemeinsames Essen (iftar) findet vor allem am Don-

nerstag, Freitag oder am Wochenende statt. Hierzu wurden in der Vergangenheit

auch bereits einige Male die Nachbarn eingeladen.

Moscheeführungen werden meines Wissens nach nicht angeboten, die Mo-

schee nimmt auch nicht am Tag der offenen Moschee der IGGiÖ teil. Auf den In-

ternetseiten der ATİB findet man ebenfalls keine Angebote zu Führungen in den

Mitgliedsmoscheen, wie dies bei der schweizerischen VIOZ der Fall ist. Es gibt

eine Dialoginitiative, das Dialogforum Ottakring, an der die Moschee teilnimmt

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 Alltag in der Moschee

und die auch schon in den Räumen der Moschee zu Gast war (W_Prot_05). Dane-

ben organisiert die Stadtverwaltung Dialogveranstaltungen, im Rahmen derer auf

einen Vorschlag des Imams hin Mitglieder der Moschee an einemWeihnachtsgot-

tesdienst teilgenommen haben. Die Moschee hat eine Webseite44, welche jedoch

2011 ihre letzte Aktualisierung erfahren hat.

Besonderheiten

Ähnlich wie bei der Blauen Moschee (Diyanet) in Zürich ist es überraschend, dass

auch sehr viele nicht-türkischstämmige Personen die Moschee besuchen, obwohl

die Umgangs- und Predigtsprache Türkisch ist und durch die ATİB ein enger

Kontakt zum türkischen Staat besteht.

Eine besondere Aktivität, die ich in keiner anderen Moschee angetroffen habe,

ist ein Treffen am Donnerstagabend, bei dem der Koran gelesen und für die

Verstorbenen gebetet wird. Nach dem Gebet wird dann gemeinsam gegessen.

44 http://www.atib16.at/default.html, zuletzt geprüft am 14.02.2018.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.atib16.at/default.html
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.atib16.at/default.html


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder,

Strukturen und Entwicklungen in Moscheen

5.1 Einführung

Im vorangegangenen Kapitel wurden die ausgewählten Moscheen vorgestellt, ih-

re organisatorischen Strukturen sowie Besonderheiten und Aktivitäten beschrie-

ben. Bereits hier fällt auf, dass die Moscheen stark entlang ethnisch-nationaler

Grenzziehungen organisiert sind. Die beiden Fälle der multiethnischen Moscheen

können daher als Sonderfälle beschrieben werden und haben im Rahmen der

Untersuchung eine kontrastierende Funktion. Allerdings lässt ein Blick auf die

Migrationsgeschichte erahnen, dass in den Moscheen ein Generationenwechsel

ansteht, der sich in irgendeiner Art und Weise auf die Moscheen auswirken wird.

Bevor ich aber auf Fragen allgemeiner Entwicklungen und Strukturen ein-

gehe, werden die drei Handlungsfelder Gebet und Feste, Bildungsangebote und

öffentlichkeitswirksame Veranstaltungen genauer untersucht. Diese drei Felder

haben sich bei den Analysen und Beobachtungen als zentrale und charakteristi-

sche Angebote von Moscheen herauskristallisiert. Neben diesen Angeboten gibt

es weitere unterschiedlich verteilte Aktivitäten wie Jugendclubs, Sportangebote

oder Handarbeitstreffen. Die verschiedenen Tätigkeiten der Imame, zu denen

unter anderem Seelsorge, Eheschließungen, Begräbnisse oder die Organisation

von Pilgerreisen gehören, werden in einem gesonderten Kapitel dargestellt (siehe

Kap. 5.5.4). Bei der Analyse der empirischen Ergebnisse wird es vor allem darum

gehen, die unterschiedlichen Einflussfaktoren auf das Handeln zu rekonstruieren

und dabei die verschiedenen Erwartungs- bzw. Zielgruppen des organisationalen

Handelns zu berücksichtigen.

Auf Grundlage meines im Theorieteil und in der Methodologie beschriebenen

rekonstruktiven Ansatzes schließe ich von dem empirisch erhobenen Handeln auf

der Mikroebene auf die Mesoebene (siehe Kap. 2 und 4). Sprache und Handeln

erachte ich dabei als konstitutive Elemente für soziale Wirklichkeit. Mein empiri-

sches Material sind Interviews und Beobachtungsprotokolle, die aus den Teilnah-

men an Angeboten entstanden sind. Daher ist die Darstellung der empirischen

Ergebnisse so aufgebaut, dass ich von diesen Aktivitäten ausgehe. Das heißt,

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 Alltag in der Moschee

Handeln wird in Form von Gebet, Bildung und öffentlichen Veranstaltungen dar-

gestellt. Die Kapitel sind so aufgebaut, dass unter Berücksichtigung religiöser

Vorgaben die Angebote im Kontext der Erwartungen verschiedener Zielgruppen

und Rahmenbedingungen analysiert und verortet werden. Die Auswahl ist zwar

exemplarisch, da es sich aber um zentrale Angebote handelt, lässt eine Analyse

Vergleiche und übergreifende Erkenntnisse zu.

Im sich daran anschließenden Kapitel 5.5 werde ich Strukturen und Entwick-

lungen entlang der Erwartungen der verschiedenen Erwartungsgruppen aufzei-

gen, die teilweise schon in der Analyse der Aktivitäten zu Tage traten, aber dar-

über hinausgehen. Dabei werden Regulative, gesellschaftliche Erwartungen sowie

die Erwartungen der Mitglieder besondere Berücksichtigung finden.

5.2 Gebet und Feste: Moscheen als Orte kollektiver religiöser Praxis

5.2.1 Einführung

Das Wort masjid stammt von der arabischen Wurzel s-j-d, welche die Handlung

des Niederwerfens beschreibt (vgl. Gaffney 2004). suǧūd wird die Bewegung im

Verlaufe des Gebets genannt, bei der die Gläubigen mit der Stirn den Boden

berühren (vgl. Hartmann 1992: 83). Das gemeinsame Gebet zu ermöglichen ist die

zentrale Aufgabe von Moscheen und zunächst der erste Grund für ihre Existenz.

Entsprechend beschreibt es der Interviewpartner Adnan:

[…] also Ziel von Moscheen ist das, dass mir, dass die Leute im, im alltäglichen

Gebet sich versammeln und GEMEINSAM das Gebet verrichten, oder? Das ist der

Hauptgrund von, von, von einer Moschee. #00:16:59-1#

(Adnan)1

Die Betonung auf »gemeinsam« beschreibt, worum es Adnan in erster Li-

nie geht: Ein individuelles Gebet kann zu Hause oder unterwegs verrichtet wer-

den, aber die Moschee bietet Raum für das gemeinsame Gebet und die religiöse

Pflichterfüllung. Daher ist es nicht verwunderlich, dass die Eröffnung des Neu-

baus des ImanZentrums in Volketswil eng mit der Aufnahme des regelmäßigen

Gebetes zusammenhängt: Erst als das Gebet regelmäßig durchgeführt wird, wird

von einer Aufnahme des Betriebs als Moschee gesprochen (L. Oulouda, ZH_Ex-

pInt_02).

1 Die Transkriptionsregeln, Interviewleitfäden sowie eineÜbersicht über die Interviews,Doku-

menteundBeobachtungenbefinden sich indenAnhängenBundC.Die Personen sind anony-

misiert, mit Ausnahme der Repräsentantinnen und Repräsentanten, die einer namentlichen

Nennung zugestimmt haben. Für eine bessere Lesbarkeit habe ich Pseudonyme vergeben.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 171

Der islamischen Gebetspraxis kann sich von zweierlei Seiten angenähert wer-

den: Ein Blick in die Lehrbücher und Nachschlagewerke eröffnet einen Eindruck

von dem körperlichen Ablauf, den Besonderheiten der Rechtsschulen und der Be-

deutung des Gebets in der islamischen Lehre. Man kann sich dem Gebet aber auch

über die beobachtete religiöse Praxis nähern, wie sie im Kontext der jeweiligen

Bedingungen abläuft und welche Bedeutung sie für die Betenden hat. Das fol-

gende Kapitel verfolgt beide Perspektiven. Es soll allerdings kein Lösungsversuch

für den Umgang mit einer möglichen Diskrepanz zwischen dogmatischer Lehr-

meinung und religiöser Praxis gemacht werden. Vielmehr stellt die Lehrmeinung

aus der Literatur einen Aspekt des Kontextes des Gebets in den untersuchten

Moscheen dar. Weiter wird untersucht, welche religiösen, gesellschaftlichen und

regulativen Bedingungen für das gemeinschaftliche Gebet in der Moschee rele-

vant sind. Schließlich wird gefragt, wie Moschee-Organisationen und muslimi-

sche Gläubige lokale Rahmenbedingungen und religiöse Vorgaben ausbalancieren

und so zu einer eigenen Form der Gebetspraxis finden. Hierfür ist die Bedeutung

des gemeinsamen Gebets für die Menschen zu beachten und dabei wird beson-

deres Augenmerk auf die geschlechterspezifische Gebetspraxis in den Moscheen

gelegt.

Das Konzept der Legitimität dient als Heuristik für den Umgang mit ver-

schiedenen Erwartungen, welche sich im Handeln der Menschen widerspiegeln.

Denn ich gehe davon aus, dass Moscheen Legitimität gegenüber verschiedenen

Erwartungsgruppen gewinnen oder aufrechterhalten möchten. Aspekte sind da-

bei staatliche und kommunale Regulative wie Feiertagsregelungen oder stadt- und

raumplanerische Aspekte. Auch die Vorgaben der Arbeitgeber müssen berücksich-

tigt werden, wenn das Gebet in der Mittagspause verrichtet werden soll. Dabei

entstehen Fragen nach dem Verhältnis von ethnischer/vereinsmäßiger Zugehö-

rigkeit zu einer Moschee und pragmatischer Nutzung. Religiös-kulturelle Tradi-

tionen spielen besonders bei dem Gebet von Frauen in der Moschee eine Rolle

und schließlich ist zu untersuchen, welche Bedeutung das Gebet im Kontext der

Migrationssituation hat. Daran im Anschluss wird der Ramadan als Beispiel für

ein religiöses Fest analysiert.

Der praktische Vollzug des Gebets lässt sich am besten über teilnehmende

Beobachtung ergründen. Aus meinen Besuchen sind sowohl in Wien als auch

in Zürich eine größere Zahl an Beobachtungsprotokollen entstanden, die für die

Analyse herangezogen werden. Wenn es um die Bedeutungsebene und Funktion

für die Gläubigen geht, sind narrative Interviews die geeignete Methode, um

geteilte Sinnstrukturen zu erschließen. Hier liegen ebenfalls mehrere Interviews

vor, in denen es um die gemeinsame Gebetspraxis in der Moschee geht und die

Grundlage für die folgenden Ausführungen sind.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 Alltag in der Moschee

5.2.2 Das gemeinschaftliche Gebet in Moscheen in Zürich und Wien

Zunächst einmal muss gefragt werden, in welchen religiös begründeten Rah-

menbedingungen das Gebet verortet ist. Diese Ausführungen zum Gebet in Mo-

scheen scheinen vielleicht banal zu sein, jedoch werden meiner Ansicht nach

die alltagsweltlichen Grundlagen häufig vernachlässigt und mehr Wert auf die

Untersuchung von Integrationspotential gelegt (siehe Kap. 3.4 und Pries 2010).

Doch gerade in den grundlegenden charakteristischen Aspekten scheint mir der

Schlüssel darin zu liegen, was eine »normale« Moschee ausmacht. Dies ist dann

insofern von Bedeutung, als erst über das Wissen über einen Mainstream oder

über »Normalität« Abweichungen erfasst werden können. Schließlich sind die re-

ligiösen Grundlagen ein wichtiger Bestandteil der geteilten Sinnstrukturen, die

dem zugrunde liegen, was von Menschen muslimischen Glaubens als »Moschee«

verstanden wird.

Die wichtigsten Grundlagen religiöser Praxis bilden die sogenannten »Fünf

Säulen« (arkān), welche aus dem Glaubensbekenntnis (šhahāda), dem Gebet (ṣalāt),

der Almosengabe (zakāt), dem Fasten im Monat Ramadan (ṣaum) sowie der Pilger-

fahrt nach Mekka (ḥaǧǧ) bestehen. Ausgenommen die šhahāda bilden die anderen

vier die ↪ibādāt, die gottesdienstlichen Handlungen, zu denen zusätzlich noch

die Vorschriften zur rituellen Reinheit zählen (vgl. Hartmann 1992: 80). ↪ibādāt

umfassen die Praktiken, die die Beziehung zwischen Gott und den Menschen be-

treffen und sind Teil der šharī↪a. Zur šharī↪a gehören ebenfalls die Vorschriften

mu↪āmalāt, die auf die sozialen Interaktionen bezogen sind. Gemäß der šharī↪a

sind die ↪ibādāt individuelle Pflicht, die von jedem geistig fähigen, erwachsenen

und gesunden Muslim und von jeder Muslimin2 gleichermaßen ausgeführt wer-

den müssen. Dabei spielt die Intention, die nīja, eine wichtige Rolle, die gemäß

der Aussage des Propheten Mohammed jede Tat erst gültig macht.

Aus religiöser Sicht sind die fünf Säulen konstant und erlauben keine abwei-

chende Interpretation aufgrund von geänderten Rahmenbedingungen. Laut Wie-

gers gibt es keinen Zweifel, dass ihr religiöser Status erklärt, warum die ↪ibādāt

sich weit weniger veränderten als die mu↪āmalāt, die Regeln für soziale Interak-

tionen (vgl. Wiegers 2004: 327). Jedoch korreliere der hohe Status nicht immer

mit einer hohen Partizipation. Dies verdeutlichen auch Zahlen zur Teilnahme am

gemeinsamen Gebet in der Moschee, welche Schätzungen zufolge in den unter-

suchten Ländern bei etwa 20 Prozent liegen (siehe Kap. 3.1). Weiterhin schränkt

Wiegers ein, dass die ↪ibādāt in der Praxis eng eingebettet seien in informelle

und formelle religiöse Verhaltensweisen:

2 Ausgenommen sind Frauen, die ihre Regelblutung haben.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 173

Abbildung 22: Waschraum, Albanische Moschee,

Zürich 2015.

Abbildung 23: Waschraum, Bosnische Moschee

Schlieren, Zürich 2013.

These behaviors are not only guided by the rules of the fiqh [Islamische

Rechtswissenschaft, A.d.V.], but also by cultural and political traditions, local

circumstances, the norms and values of the believer's own community and

other religious communities, politics, and the society at large. (Ebd.: 328)

Obwohl also der Gebetsakt selbst weitgehend standardisiert und in seiner Be-

deutung unveränderlich ist, ist zu fragen, wie die religiöse Praxis des Gebets

in Moscheen durch genannte Rahmenbedingungen beeinflusst wird. Denn Mo-

scheen sind zum Beispiel häufig in städtischen Randgebieten angesiedelt und

weitgehend unsichtbar. Der Freitag ist kein Feiertag, wodurch Anpassungen vor-

genommen werden müssen. Ein Vorteil ist hier gewissermaßen, dass das Gebet

überall verrichtet werden kann: In der Moschee, aber auch zu Hause oder unter-

wegs. Voraussetzung ist die rituelle Reinheit (ṭahāra) des oder der Betenden, die

spirituelle und physische Reinheit des Ortes sowie die Ausrichtung nach Mekka

(qibla).

Materielle Voraussetzungen

Die religiösen Vorgaben machen materielle Voraussetzungen notwendig, um das

religiöse Handeln zu ermöglichen. Dies zeigt sich in den von mir besuchten Mo-

scheen in Form verschiedener räumlicher Arrangements. In den Moscheen sind

Waschräume für die rituelle Waschung wuḍu↩ vorgesehen, die unterschiedlich

ausgestattet sein können: mit haushaltsüblichen Waschbecken (Abb. 22) oder mit

Becken auf Bodenhöhe (Abb. 23). Um die Sauberkeit zu wahren, darf der Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 Alltag in der Moschee

Abbildung 24: miḥrāb, Islamisches Bosnisches Zentrum Schlie-

ren, 2013.

betsraum nicht mit Schuhen betreten werden. Deshalb sind im Eingangsbereich

Schuhregale angebracht. Gerade in den kleineren Moscheen wie der Blauen Mo-

schee oder der Albanischen Moschee in Zürich sind die gesamten Räume »schuh-

frei«.

Die Ausrichtung der Gebetsrichtung nach Mekka erfolgt wenn möglich so,

dass das gesamte Gebäude ausgerichtet ist. In den hier vorliegenden Fällen war

dies jedoch lediglich für das Islamische Zentrum Wien möglich. Das ImanZen-

trum Volketswil musste sich der lokalen Bauordnung anpassen und alle anderen

Moscheen sind in bereits existierenden Gebäuden untergebracht. Dies hat eine

Kompromisslösung zur Folge, so dass hier lediglich die Teppiche und die Gebets-

nische (miḥrāb) in Richtung Mekka zeigen, um eine Orientierung der Betenden

zu gewährleisten. Abbildung 24 zeigt, wie in einer Moschee in Zürich Schlieren

die miḥrāb in die Wand integriert ist. Die Ausrichtung nach Mekka deutet der

schräg davor liegende Teppich an.

Für das Gebet ist keine besondere rituelle Kleidung vorgeschrieben, es gelten

die Regeln, die auch für den Alltag üblich sind. So sollte die Kleidung insofern

angemessen sein, als dass die ↪aura, der Schambereich, bedeckt ist. Der Koran

spezifiziert nicht, welche Körperbereiche zur ↪aura gehören. Dementsprechend

ist es Auslegungssache, was darunter verstanden wird, und die Rechtsschulen

unterscheiden sich darin. Grundsätzlich reicht bei Männern der Schambereich

nur vom Nabel bis zu den Knien; bei Frauen gilt der ganze Körper als ↪aura.

Nur im malakitischen und hanafitischen Rechtssystem, zu denen die meisten

Moscheen und Gläubigen in der Schweiz und in Österreich gehören, sind ihre

Hände und ihr Gesicht ausgenommen (vgl. Ammann 2004: 87). Entsprechend

sind diese Körperteile bei den meisten Besucherinnen nicht bedeckt.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 175

Abbildung 25: Gebet, Albanische Moschee, Zürich 2014.

In den von mir besuchten Moscheen liegen in den Frauenbereichen Röcke

und Tücher aus, die kurzfristig über die Kleidung gezogen werden können, um

den Kleidervorschriften zu entsprechen. Häufig war zu beobachten, dass Frauen

die Moschee ohne Kopftuch betraten und es erst vor Ort anlegten. Dass hierbei

soziale Kontrolle eine Rolle spielen kann, wurde im Islamischen Zentrum Wien

deutlich, als ich beobachtete, dass eine Frau eine andere Frau darauf hinwies, dass

ihr kurzer Rock nicht angemessen sei und sie doch ihre Beine bedecken solle.

Meine Anwesenheit als Forscherin diente bisweilen als »Krisenexperiment« im

Sinne der Ethnomethodologie, wenn diskutiert wurde, ob ich als Nicht-Muslimin

ohne Kopftuch im Moscheeraum sein dürfte. Dadurch wurden selbstverständliche

Verhaltensweisen sichtbar. Kleidungsstücke, die Männer überziehen können, sind

seltener bereitgestellt. Im ImanZentrum gibt es eine Kleiderstange mit langen

kaftanähnlichen weißen Hemden, die bei Bedarf übergezogen werden können.

Einige Männer sehen es als Pflicht an, beim Gebet eine Kopfbedeckung zu tragen,

wie Abbildung 25 veranschaulicht.

Die bereitgestellten Kleidungsstücke verdeutlichen, dass Menschen die Mo-

schee zum Gebet aufsuchen, die im Alltag die Kleiderregeln nicht befolgen. Durch

das Anlegen bestimmter Bekleidung wird die Moschee zu einem besonderen Ort

gemacht, insofern, als dass innerhalb ihrer Räume die religiösen Vorgaben be-

folgt werden, außerhalb aber nicht zwingend. Damit wird hier der Raum »Mo-

schee« als sozial konstruierter Raum (vgl. Löw 2004) von dem Raum außerhalb

unterschieden und ihm eine herausgehobene Bedeutung beigemessen. Spezielle

Kleidungsregeln sind auch von Kirchen bekannt. Wer beispielsweise schon einmal

in einer italienischen Kathedrale war, wird sich an die Verbotsschilder für Shorts

und schulterfreie Oberteile erinnern. Auch die Tradition, dass Männer in der Kir-

che Kopfbedeckungen abnehmen, ist nach wie vor verbreitet. Eine Moschee ist

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 Alltag in der Moschee

zwar nicht heilig im Sinne der katholischen Dogmatik. Allerdings verleiht ihr das

Handeln der Menschen eine gesonderte Stellung vergleichbar mit reformierten

Kirchen. Dort wird das Kirchengebäude selbst nicht als heilig verstanden, son-

dern die in ihr vollzogenen Handlungen sind heilig (vgl. Sahli & Wüthrich 2007:

17f.).

Die »Moschee« kann also überall dort sein, wo das Reinheitsgebot eingehalten

wird und sich Gläubige zum Gebet treffen. Sie ist aber gleichzeitig ein besonde-

rer Ort und diese Herausgehobenheit wird ihr durch bestimmte Verhaltensweisen

zugewiesen. Hinzu kommt das Gewicht, das dem gemeinschaftlichen Gebet bei-

gemessen wird. Einem Ausspruch des Propheten Mohammed folgend existiert

die Ansicht, dass ein Gebet in der Moschee 27 mal so viel wert ist als das allein

verrichtete (vgl. Wensinck & Kramers 1941: 430; Ceylan 2010: 28).

Gebetszeiten und Ablauf

Die Gebetszeiten orientieren sich am Sonnenstand und sind für die Gläubigen

über Apps oder gedruckte Kalender einsehbar (Abb. 26 und Abb. 27). Sie umfas-

sen ṣubḥ vor Sonnenaufgang, ẓuhr zu Mittag, ↪aṣr am Nachmittag, maghrib am

Abend und ↪išha↩ zur Nacht. Aufgrund der Abhängigkeit vom Sonnenstand kön-

nen die Zeiten von Stadt zu Stadt variieren, wie der Kalender der Islamischen

Föderation für Österreich und die Schweiz zeigt (siehe Abb. 26). Der Kalender

ist für die Schweiz und für Österreich gedruckt – er führt die großen Städte

beider Länder auf. Die türkische Sprache deutet auf das türkeistämmige Klientel

des Dachverbandes hin. Vergleicht man die Kalender unterschiedlicher Traditio-

nen innerhalb einer Stadt, so können sogar hier abweichende Zeiten auftreten,

die auf unterschiedliche Berechnungen verschiedener Gelehrter und Institutionen

zurückzuführen sind.

Der Kalender des ImanZentrums spezifiziert seine Reichweite, indem ange-

geben wird, dass er für Zürich und Umgebung bis zu einem Umkreis von etwa

20 km gültig ist (Abb. 27). In den Moscheen selbst sind häufig auch digitale Uh-

ren aufgehängt, die die genauen Gebetszeiten anzeigen. Die Gebetszeiten werden

meist als Zeitfenster verstanden, was bedeutet, dass das Gebet nicht zu einer ge-

nauen Uhrzeit, sondern innerhalb eines zeitlichen Abschnitts verrichtet werden

kann (vgl. Hartmann 1992: 82). Trotzdem verdeutlichen die Kalender die Wich-

tigkeit des korrekten Zeitpunkts.

Besucht man eine Moschee in Zürich oder Wien zur Gebetszeit, so wird man

höchstwahrscheinlich an folgendem Ablauf teilhaben: Zunächst erklingt in den

Räumen der Moschee der Gebetsruf (adhān), welcher außerhalb des Gebäudes

nicht zu hören ist. Er wird nicht vom Imam gerufen, sondern von einem ande-

ren anwesenden männlichen Gläubigen, der die Rolle des Muezzin übernimmt.

Bei meinen Beobachtungen war dies oft ein Gemeindemitglied, aber nicht un-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 177

Abbildung 26: Gebetskalender Wien, 2014 (Quelle:

Islamische Föderation)

Abbildung 27: Gebetskalender Zürich, 2014 (Quel-

le: ImanZentrum Volketswil)

bedingt immer die gleiche Person. Frauen übernehmen diese Rolle nicht. In den

Moscheen gibt es dafür ein Mikrofon, das den Ruf innerhalb der Räumlichkeiten

erschallen lässt. Der Gebetsruf erfolgt auf Arabisch und umfasst viermal »Gott ist

groß« (Allāh akbar), zweimal die Bezeugung seiner Einheit, zweimal die Bezeu-

gung Mohammeds als seines Gesandten, zwei Aufrufe zum Gebet, zwei Aufrufe

zum Heil/Seeligkeit, zwei Lobpreisungen Gottes (»Gott ist groß«) und eine Erklä-

rung seiner Einheit.

Ist der Ruf verklungen, sammeln sich die Männer und Frauen (sofern an-

wesend) nach und nach in ihren jeweiligen Bereichen und verrichten, je nach

Tageszeit, ihr du↪a↩, die freiwilligen Bitt- oder Dankgebete. Vorher haben sie zu

Hause oder in der Moschee die rituelle Waschung vollzogen. Dann erfolgt der

zweite Aufruf zum Gebet (iqāma) und die Anwesenden stellen sich in einer Reihe

Schulter an Schulter auf, um das Gebet mit seinen jeweiligen Wiederholungen

der rak↪a, den Niederwerfungen, zu verrichten. Sind nur wenige Personen anwe-

send, so bilden sich, wie Abbildung 25 zeigt, nur eine oder zwei Reihen. Gerade

auch bei den meist in geringerer Zahl anwesenden Frauen kann dies beobach-

tet werden (Abb. 29). Beim Gebet ist auf die genaue Nachahmung des Imams

zu achten. Der Ablauf variiert leicht je nach Rechtsschule, dies betrifft vor al-

lem die Haltung der Arme und Hände. In dem multiethnischen ImanZentrum in

Volketswil oder am Freitag, wenn Menschen unterschiedlicher Herkunft in den

Moscheen zusammenkommen, kommt es durchaus einmal vor, dass verschiede-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 Alltag in der Moschee

ne Handhaltungen nebeneinander praktiziert werden. Abbildung 28 zeigt einen

typischen Ablauf eines Gebets3.

Weitere Unterschiede in der Gebetshaltung sind mir in der Hinsicht aufge-

fallen, dass Frauen den rechten Fuß in der Sitzhaltung nicht aufgestellt haben

(Tawarruk-Sitz4), Männer hingegen häufig schon. Je nach Auffassung sind die

Gebetshaltungen von Frauen und Männern gleich bzw. variieren. Die Rechts-

schulen weichen in dem einen oder anderen Punkt bzgl. der Körperhaltungen

und der gesprochenen Worte voneinander ab. G. Monnot (1995: 928ff.) betont in

der »Encyclopedia of Islam« zwar, dass das Gebet für alle Gläubigen gleich sei, die

tatsächliche Praxis könne aber nach Region variieren. So stellt er heraus, dass in

einigen Ländern wie Ägypten die Gläubigen sich stärker an die Regeln hielten als

in anderen. Allerdings würde es keine ausreichenden Studien zu diesem Thema

geben, um detailliertere Angaben zu machen.

Grundsätzlich ist der standardisierte Ablauf folgendermaßen: Stehend wird

nach der Formel Allāh akbar die Sure fātiḥa, die erste Sure des Korans, rezitiert

und noch eine weitere Sure. Daran schließen sich die Niederwerfungen (rak↪a)

an, je nach Gebetszeit in unterschiedlicher Zahl: zwei am Morgengebet, je vier

am Mittag und am Nachmittag, drei am Abendgebet sowie vier zum Nachtgebet.

Sitzend wird ein Gebet gesprochen (Abb. 28) und schließlich wird am Ende ein

Segensspruch an die anwesenden Gläubigen und auch an die Engel gerichtet (vgl.

Wensinck & Kramers 1941: 639). Das Gebet sollte nach Möglichkeit gemeinsam

in der Moschee, kann aber auch individuell verrichtet werden. Menschen mit

körperlichen Einschränkungen können zur Unterstützung einen Stuhl benutzen,

welcher in allen Moscheen bereitsteht.

Meinen Beobachtungen zufolge bewegen sich Kinder oft ungehindert zwi-

schen den Betenden. Manche machen erste Versuche, selbst die Bewegungen

mitzumachen, andere spielen zwischen den Reihen. Auf Nachfrage, ob das die

Menschen nicht störe, erfuhr ich, dass auch der Prophet Mohammed es zuließ,

wenn die Kinder auf seinen Rücken kletterten, während er betete. Dies werde als

Vorbild genommen. Allerdings ist im Islamischen Zentrum Wien ein gesonderter

Gebetsraum für Mütter und Kinder eingerichtet, so dass die übrigen Frauen ihr

Gebet ungestört verrichten und der Predigt zuhören können.

3 Detaillierte Ausführungen zum Gebet und den Unterschieden bei den Rechtsschulen finden

sich bei Wensinck & Kramers (1941). Die genauen Regelungen zum Gebet sind vielfältig und

werden je nach Rechtsschule teilweise unterschiedlich gesehen. So gibt es Zeiten, zu denen

das Gebet nicht verrichtet werden darf und auch Zeiten, in denen kein freiwilliges Gebet

verrichtet wird. Wie und in welcher Form ein Gebet nachgeholt werden kann, wird ebenfalls

unterschiedlich ausgelegt.

4 Diese Art des Sitzens bezieht sich auf eine Sunna des Propheten undwird nur in den Gebeten

mit zwei rak↪a praktiziert.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 179

Abbildung 28: Gebetshaltungen (Quelle: Breuilly et al. 2005: 77).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 Alltag in der Moschee

Die Rolle des Vorbeters, des Imams, kann prinzipiell jede angesehene Per-

son übernehmen, die in der Durchführung der ṣalāt bewandert ist. So schrei-

ben Wensinck & Kramers, dass in der zaiditischen Tradition auch von Frauen

als Imaminnen die Rede ist (vgl. Wensinck & Kramers 1941: 641). In Moscheen

in der Schweiz und in Österreich ist mir allerdings nicht bekannt, dass Frauen

für die Versammelten das Gebet anleiten5. Es ist allerdings nicht ungewöhnlich,

dass jemand die Vertretung des festangestellten Imams übernimmt, während die-

ser beispielsweise Urlaub hat, wie ich bei meinem Besuch in der Moschee Gazi

Husrev-beg in Wien miterlebt habe (W_Prot_10), oder wenn während des Rama-

dan junge Besucher aus Saudi-Arabien die Rolle des Vorbeters übernehmen, wie

beobachtet im ImanZentrum Volketswil (ZH_Prot_22). Jedoch gewährleistet ein

angestellter Imam die Regelmäßigkeit des fünfmaligen Gebets und erfüllt noch

weitere Funktionen wie den Koran- und Religionsunterricht für Kinder oder das

Angebot von Seelsorge, worauf später noch eingegangen wird (siehe Kap. 5.3 und

5.5.4).

An den Wochenenden sind die Aktivitäten wie der Religions- und Koranun-

terricht den Gebetszeiten angepasst. So ist der Beginn einer Veranstaltung häufig

mit »nach dem Abendgebet« oder Ähnlichem angegeben. Die von mir besuchten

Moscheen sind unter Tags geöffnet, so dass jederzeit die Möglichkeit besteht, das

Gebet individuell zu verrichten. Es gibt jedoch auch Moscheen, die die Räume

nur zu den Gebetszeiten öffnen oder auch nur zu den Gebetszeiten ab ↪aṣr, weil

sie sich z.B. keinen festangestellten Imam leisten können. Andere sind nur zum

Freitagsgebet geöffnet oder sie sind geöffnet, aber es ist kein Imam da und Laien

führen gemeinsam das Gebet durch.

Das Freitagsgebet und andere Festgebete

Dem Freitagsgebet (ṣalāt al-ǧum↪a) kommt eine besondere Bedeutung zu, ist die

Verrichtung in der Moschee doch eine besondere religiöse Pflicht für alle männ-

lichen Muslime. Die Zeit des Freitagsgebetes ist grundsätzlich die Zeit des Mit-

tagsgebetes und ebenfalls variabel. Viele der von mir besuchten Moscheen haben

jedoch fixe Gebetszeiten für den Freitag, die sich nur zwischen Sommer- und

Winterzeit unterscheiden. Das ImanZentrum in Volketswil hat 2015 zwei Ge-

betszeiten (12:30 und 13:45 Uhr) eingeführt, um den Andrang der Gläubigen zu

bewältigen. Für Frauen ist das Gebet empfohlen, aber keine Pflicht. Wie spä-

ter noch ausgeführt wird, wird jedoch weibliche Gebetspraxis in den Moscheen

unterschiedlich gehandhabt. Dem Freitagsgebet geht eine Predigt, die chuṭba, vor-

aus, welche in den von mir besuchten Moscheen mehr oder weniger ausführlich

ausfällt. Sie wird von einem chaṭīb (Prediger) von der Kanzel (minbar) gesprochen,

5 In der Berliner Ibn Rushd-Goethe-Moschee leitet Seyran Ateş als einzige weibliche Imamin

in Deutschland das Gebet an.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 181

welcher üblicherweise der Imam der Moschee ist. Inhaltlich bezieht sich die Pre-

digt »je nach aktuellem Anlass auf gesellschaftspolitische Themen, historische

und nationale Ereignisse oder religiös-moralische Anweisungen« (Ceylan 2010).

Themen die mir begegnet sind, sind beispielsweise »Dankbarkeit gegenüber Al-

lah«, »die Zunge«, d.h. über andere zu reden, die Besonderheit bestimmter Tage

im Ramadan oder die Bedeutung des Koranlesens im Ramadan. Ceylan kommt

zu der Einschätzung, dass »die Themen der Predigt in den meisten Fällen kaum

die Lebenswirklichkeit der Gemeinden« widerspiegelt und die Zuhörenden die

chuṭba meist »zähneknirschend über sich ergehen lassen« (ebd.). Beim anschlie-

ßenden Gebet werden abweichend vom normalen Mittagsgebet zwei statt vier

rak↪a verrichtet. Des Weiteren werden die Koranverse laut rezitiert, wohingegen

sie während der Woche leise gesprochen werden.

Daneben gibt es zwei wichtige Festgebete zum ↪id al-fiṭr (türk. ramazan bayramı

»Ramadan-Fest« oder seker bayramı »Zuckerfest«) am Ende des Ramadan und zum

↪id al-aḍḥā, dem Opferfest zum Höhepunkt der ḥaǧǧ. Während des Ramadan wird

nach dem regulären Nachtgebet das ṣalāt at-tarāwīḥ abgehalten6.

Am Freitagsgebet oder im Monat Ramadan sind die Moscheen weitgehend

überfüllt. Gerade freitags entsteht ein regelrechter Stau beim Verlassen der Ge-

betsräume, da die meist männlichen Gläubigen zügig zum Arbeitsort zurückkeh-

ren wollen. Nach dem Gebet bleiben bisweilen aber auch noch einzelne Personen

für du↪a↩, lesen den Koran, treffen sich zum Tee oder zu anderen Aktivitäten.

5.2.3 Weibliche Gebetspraxis in Moscheen

Die vorausgegangen Ausführungen bezogen sich zwar auf die Gebetspraxis in

Moscheen im Allgemeinen. Sucht man jedoch eine Moschee zu Gebetszeiten auf,

so wird der Besucherin und dem Besucher wahrscheinlich als eines der ersten

Dinge auffallen, dass das Gebet nach Geschlechtern getrennt verrichtet wird7

(vgl. Kraft 2002; Beinhauer-Köhler 2009). Daher ist es wichtig, die Nutzung von

Moscheen durch Frauen gesondert zu betrachten. Die Verfügbarkeit eines Berei-

ches für Frauen spielt eine zentrale Rolle, ob sie Moscheen zum Gebet aufsuchen

oder nicht. Auch hier also spielen materielle Voraussetzungen in Form physischer

Möglichkeitsräume eine wichtige Rolle für das Handeln.

Die beiden großen Moscheen, das ImanZentrum Volketswil und das Islami-

sche Zentrum Wien, haben für Frauen eine Empore, so dass sie ebenfalls mit

6 An dieser Stelle muss es bei der Nennung der Gebete bleiben, da ich selbst, ausgenommen

das Nachtgebet im Ramadan, nicht daran teilnehmen konnte.

7 Durchmein »Frausein« war esmir möglich, sowohl demGebet der Männer als auch der Frau-

en beizuwohnen. Jedoch konnte ich mich in den Frauenbereichen viel leichter bewegen und

wurde vondenmännlichenVereinsrepräsentanten auchhäufig zuden Frauengeschickt. Des-

halb gibt es eine Ungleichheit bzgl. meiner Beobachtungsmöglichkeiten.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 Alltag in der Moschee

Abbildung 29: Frauen beim Freitagsgebet, ImanZentrum Volkets-

wil, 2014.

den Männern in einem Raum beten, jedoch nicht unbedingt gesehen werden

können. Im Unterschied zum ImanZentrum, wo die Empore sehr vielen Frauen

Platz bietet (Abb. 29), ist sie im Islamischen Zentrum relativ schmal, so dass sie

am Freitagsgebet nicht ausreicht. Hinzu kommt, dass am Freitag praktisch jeder

Zentimeter der Moschee durch Männer genutzt wird, d.h. der Vorplatz, die Ein-

gangshalle, das Untergeschoss, der Versammlungsraum und auch die Empore.

Für Frauen stehen dann zwei Räume in einem angrenzenden Nebengebäude zur

Verfügung, von denen der Kleinere von Frauen mit Kindern belegt wird. Auch

hier ist aufgrund des vergleichsweise großen Andrangs die Lage sehr beengt. In

den bosnischen Moscheen Gazi Husrev-beg und Schlieren ist es üblich, dass Frau-

en sich im hinteren Bereich des Gebetsraums aufhalten, welcher gegebenenfalls

dann durch durchsichtige Vorhänge abgetrennt ist (Abb. 30)8.

Die verbreitetste Lösung für die Geschlechtertrennung in der Moschee ist der

separate Raum für Frauen, der zu allen Gebetszeiten von ihnen genutzt wird.

Dies ist der Fall in der Albanischen Moschee (Abb. 31) und der Blauen Moschee in

Zürich wie auch in der Ulu Camii in Wien und am Freitagsgebet in der Moschee

Gazi Husrev-beg und im Islamischen Zentrum. Eine solche Regelung habe ich

darüber hinaus in vielen anderen von mir besuchten Moscheen vorgefunden. Als

Grund für diese Lösung wird angegeben, dass einfach zu wenig Platz sei und auf-

grund der Verpflichtung der Männer zur Teilnahme am Freitagsgebet der ganze

Platz im Gebetsraum benötigt werde. Abhilfe wird dadurch versucht zu schaffen,

8 Am Freitagsgebet oder bei größeren Versammlungen werden in der Moschee Gazi Husrev-

beg auch die Räume imObergeschoss benutzt, wo Frauen und amFreitagsgebet oder bei grö-

ßeren Veranstaltungen auchMänner durch Audio- und Videoübertragung demGebet folgen

können.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 183

Abbildung 30: Frauenbereich, Moschee Gazi Husrev-beg, Wien

2014.

Abbildung 31: Frauengebetsraum, Albanische Moschee Zürich,

2014.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 Alltag in der Moschee

dass eine Video-Übertragung installiert wird9, wie Abb. 31 zeigt. Der Bildaus-

schnitt der Kamera ist hier auf den Imam gerichtet, dessen Gebetsperformanz

zur Orientierung dienen soll10.

Wie die räumliche Trennung umgesetzt wird, ist also sehr unterschiedlich

und auch, ob Frauen überhaupt das Gebet in der Moschee verrichten. Beim Frei-

tagsgebet wird dies deutlich, wenn z.B. in der Albanischen Moschee in Zürich

oder der Moschee Gazi Husrev-beg keine Frauen anzutreffen sind.

Allerdings gibt es auch Moscheen, die keine Frauenbereiche haben, wie Leyla

im Interview berichtet. Dies hat zur Folge, dass sie nicht gemeinsam mit ihrem

Mann die Moschee zum Gebet besuchen kann. Sie führt dies auf die Gewohnheit

pakistanischer Frauen zurück, die Moschee nicht zum Gebet aufzusuchen.

[…] weil bei den Pakistanern gibts eben kein Frauenabteil. Sonst würde ich sicher

auch gern (unverst.) mit ihm gehen. Aber da gibts wirklich für die Frauen einfach

keinen Platz. Es ist so eng. Und die pakistanischen Frauen in Pakistan die gehen

grundsätzlich NIE in die Moschee. Aber eigentlich NIE oder praktisch nie. Aber

die schwi/ oder die wo dann in der Schweiz leben, die pakistanischen Frauen, die

gehen dann. Aber daa leider habens bis jetzt (schnalzt) halt noch keinen Vorhang

oder kein Abteil für die Frauen eingerichtet. Also einfach wirklich aus Platzgrün-

den hauptsächlich oder auch eben aus Mangel an Interesse von den pakistani-

schen Frauen. #00:41:54-3#

(Leyla)

Neben der Begründung durch die räumliche Enge bringt Leyla auch eine Kul-

turalisierung vor. Sie unterscheidet dabei aber zwischen den pakistanischen Frau-

en in Pakistan, die eben nicht in die Moschee gehen, und jenen hier. Leyla korri-

giert sich selbst, möchte erst »schwiizer Frauen« sagen, schwenkt aber dann um

auf die pakistanischen Frauen, die in der Schweiz leben. Daher wird nicht ganz

klar, ob sie letztendlich meint, dass auch die pakistanischstämmigen Frauen in

der Schweiz in die Moschee gehen möchten, oder nur Schweizer Konvertitinnen.

Sie scheint aber selbst unsicher zu sein, warum es keine Lösung für die Frau-

en gibt: wegen der fehlenden Praxis der pakistanischen Frauen oder wegen der

räumlichen Enge. Schließlich ist es aber so, dass die räumlichen Gegebenheiten

ihr die Partizipation an religiöser Praxis in der Moschee, in die ihr Mann geht,

9 Diese funktioniert jedoch nicht immer, wie ich mehrfach beobachten konnte.

10 Als das Foto aufgenommenwurde, waren jedoch außermir nur zweiMädchen anwesend und

keine weiteren Frauen. Es schien, als wäre die Video-Übertragung nur für mich aufgebaut

worden. Die Möglichkeit, per Video-Übertragung am Gebet teilnehmen zu können, scheint

daher nicht allein ausschlaggebend für die Anwesenheit von Frauen zu sein. Hierfür müssen

noch andere Gründe vorliegen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 185

unmöglich machen. Denkbar sind für Leyla sogar verschiedene Maßnahmen für

eine Separierung wie ein »Vorhang« oder »ein Abteil«, sprich ein separater Raum.

Andernorts konnte ich beobachten, dass obgleich es Platz gäbe und auch die

Möglichkeit einer Video-Übertragung bestünde, Frauen trotzdem nicht am Frei-

tagsgebet teilnehmen. Besonders augenfällig war dies in der Albanischen Moschee

in Zürich, aber auch in der Moschee Gazi Husrev-beg in Wien. Die Interview-

partnerin Mira begründet die Abwesenheit von Frauen ebenfalls mit einer kultu-

ralisierten Erklärung, nämlich dass es für albanische Frauen nicht üblich sei, am

Gebet teilzunehmen. Sie berichtet von folgenden Erfahrungen:

Nein, also Freitagsgebet praktisch nicht, also nicht, dass ich wüsste. Ich glaube

dafür würde erstens der Raum fehlen und ich glaub es ist auch nicht so etabliert

in der Kultur. Ich weiß es nicht. Ich war jetzt zum Beispiel, im Januar war ich in

(Name des Landes). Und das ist ja ein muslimisches Land. Aber ich hab da Frei-

willigenarbeit geleistet und die Gastmutter die ging auch jeden Freitag zum zum

Freitagsgebet. Das war irgendwie so kulturell, das war normal, dass man auch als

Frau geht. Und bei uns Albanern/ also da hab ich mir gedacht: OH, OK! Und dann

ist mir erst aufgefallen, eigentlich nur bei uns ist es anders. Dass bei, dass es bei

uns nicht so ja, nicht so, nicht so nor/ also ja nicht so der Standard. #00:31:41-7#

(Mira)

In der Reflexion über die kulturelle Prägung ihrer religiösen Praxis stellt sie

ihre tradierten Verhaltensweisen in Frage. Interessant ist hier, dass sie dies auf-

grund eines Auslandsaufenthaltes tut und nicht, weil sie die Erfahrung mit an-

deren Musliminnen in der Schweiz gemacht hat. Mira hat die Tradition, dass

albanische Frauen nicht in die Moschee zum Beten gehen, von ihrer Mutter über-

nommen (»bei uns«). So hat sich für sie Moschee als ein geteilter Erfahrungsraum

institutionalisiert, in dem Frauen beim Gebet nicht vorkommen.

Dies bedeutet jedoch nicht, dass albanischstämmige Frauen die Moschee

grundsätzlich nicht aufsuchen. Zum Unterricht, zu sozialen Aktivitäten sowie

zu Festgebeten sind auch Frauen in der Moschee anzutreffen. Diese Aktivitäten

finden in den von mir beobachteten Fällen nach Geschlechtern getrennt statt

und sind dann auch an ein gemeinsames Gebet gekoppelt.

Während Leyla und Mira für die Abwesenheit von Frauen eine kulturelle Be-

gründung finden, liegt sie für den Interviewpartner Adnan an religiösen Vorga-

ben.

[…] auf demMoschee, wir sehen mehrere Frauen/ also mehrere MÄNNER anstatt

Frauen, oder Frauen siehst du ab und zu nicht, das ist dadurch, dass im religiös

ähh her sozusagen, religiöse Pflichten, Frauen sind nicht verpflichtet, das Gebet

im Gemeinschaft zu verrichten (.), sondern, nur die Männer sind ja verpflichtet,

Gebete in Gemeinschaft zu verrichten, sondern Frauen können zu Hause das ma-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 Alltag in der Moschee

chen (.) >so ist die Überlieferung durch unseren Propheten.

[…]

und durch das c und durch das sozusagen, Moscheen sind geblieben soMÄNNER-

sache sozusagen, oder? Weil, die Männer sind ja verpflichtet in Moscheen (.) das

Gebet Gemeinschaft zu verrichten, und durch das sind sie ja meistens wo da sind

#00:34:56-7#

(Adnan)

Das Argument, dass Frauen das Gebet zu Hause verrichten könnten, wohinge-

gen Männer verpflichtet seien, in der Moschee zu beten, ist weit verbreitet. Durch

den Rekurs auf die »Überlieferung des Propheten« verleiht Adnan dem Argument

mehr Gewicht. Die Moschee ist »Männersache«, weil das Gebet in der Moschee

für Männer verpflichtend ist. So wird die Moschee mit dem Gebet gleichgesetzt

und liefert damit die Begründung für das Fehlen von Frauen in der Moschee

im Allgemeinen (siehe auch Kap. 5.5.3). Diese Argumentation führt in der Praxis

dazu, dass für Frauen wenig Platz zum Beten da ist, bzw. dass sie den Raum,

der für sie vorgesehen ist, an die Männer abtreten müssen, was vor allem am

Freitagsgebet der Fall ist. Der Interviewpartner Mesut beschreibt die räumliche

Situation in seiner Moschee am Freitag.

Mesut: Also Freitagsgebet sind circa vierhundert Leute. #00:01:31-1#

I11: Ahhh. #00:01:32-6#

Mesut: ja. mindestens. #00:01:32-6#

I: Und die haben dort alle Platz? Nein, oder? #00:01:34-1#

Mesut: Ja. Oben, unten, wir haben noch nämlich oben [das ist der Frauengebets-

raum A.d.V.] dann oben noch eine RECHTS, dann unten im Keller, dann müss ma

dann, wenns zu viele sind, müssen wir auch im Lebensmittelgeschäft Platz ma-

chen. #00:01:44-5#

(Mesut)

Der Verweis, dass sogar das Lebensmittelgeschäft genutzt werden muss, soll

mir als weiblicher Interviewerin vermutlich andeuten, dass man keine andere

Wahl hat, als den Raum der Frauen mitzubelegen. Weiter führt Mesut im In-

terview aus, dass die räumliche Situation in der Moschee es gar nicht zulassen

würde, mehr Platz für die Frauen einzurichten, auch wenn man das wollte12.

Während meine männlichen Interviewpartner das Fehlen der Frauen mit re-

ligiöser Pflicht und räumlichem Mangel begründen, führen die weiblichen In-

11 Interviewerin.

12 Hier schwingt bereits eine Erwartungserwartung mit, nämlich dass ich als »Teil der Mehr-

heitsgesellschaft« davon ausgehe, dass Frauen inMoscheen schlechter gestellt sind. Die Ant-

wort widerspiegelt den Diskurs über die Stellung von Frauen im Islam

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 187

terviewpartnerinnen kulturelle Traditionen an. Das Beispiel von Leyla zeigt aller-

dings, dass der Wunsch nach dem gemeinsamen (Freitags-) Gebet in der Moschee

und auch gemeinsam als Familie vorhanden ist. Eine Reduktion auf religiöse oder

kulturelle Gepflogenheiten allein greift daher zu kurz, denn in den Moscheen, wo

es Platz für Frauen gibt, waren auch meist mehr Frauen anwesend13. Damit wird

die religiöse Begründung in Frage gestellt.

Daher ist es naheliegend, dass sich im Hinblick auf die weibliche Gebetspraxis

die Größe der Räumlichkeiten zentral auswirken, denn die Größe ist für Möglich-

keiten der Umsetzung der Geschlechtertrennung entscheidend (vgl. auch Stöckli

2014). Bei Gesprächen im ImanZentrum Volketswil deutete es sich entsprechend

an, dass Frauen gerade wegen der Größe der Moschee und der Frauenempore in

die Moschee kommen, auch wenn sie dafür ggf. weiter anreisen müssen. Als ich

dort einige Male am Freitagsgebet teilnahm, lag die Anzahl der Frauen durch-

schnittlich etwa bei zehn Prozent der Anzahl der Männer. Am Freitagsgebet im

Islamischen Zentrum Wien waren die beiden Frauengebetsräume bis zum letz-

ten Platz gefüllt, wenngleich auch hier prozentual gesehen weit weniger Frauen

anwesend waren als Männer. Dies lässt darauf schließen, dass dort wo es Platz

für sie gibt, Frauen durchaus am Gebet und besonders auch am Freitagsgebet

teilnehmen, wenn auch nicht in so großer Zahl wie Männer.

Die genannten unterschiedlichen räumlichen Lösungen legen nahe, dass zwar

die Geschlechtertrennung beim Gebet ein Muss ist, die Art und Weise der Um-

setzung jedoch einem Aushandlungsprozess unterliegt, der von verschiedenen

Faktoren beeinflusst wird. Gerade wenn unterschiedliche Vorstellungen aufein-

andertreffen, wird die vermeintliche Selbstverständlichkeit herausgefordert. Dies

kann innerhalb einer ethnisch homogeneren Moscheegemeinschaft der Fall sein,

wird jedoch am deutlichsten bei Moscheen, deren Publikum sich aus Menschen

unterschiedlicher Herkunft zusammensetzt. Ein sehr gutes Beispiel dafür ist das

ImanZentrum Volketswil: Hier treffen Menschen aufeinander, deren Erwartun-

gen und Gewohnheiten durch unterschiedliche Traditionen geprägt sind. Diese

unterschiedlichen Erwartungen kristallisierten sich an der Frage des Materials

der Balustrade für die Frauenempore (Abb. 13 in den Kurzbeschreibungen). Dabei

ging es im Kern darum, wie viel die Frauen sehen und gesehen werden sollen.

Im Verlauf der Diskussion wurden Materialien besprochen, die komplett die Sicht

nach unten und von unten nach oben versperren, solche die zwar den Blick von

oben nach unten, aber nicht umgekehrt erlauben, sowie komplett durchsichtige

Lösungen. Die anfängliche Variante mit durchsichtigem Glas wurde von einigen

Frauen nicht akzeptiert, da es zulassen würde, dass Männer sie von unten nach

oben sehen könnten. Ein Bestandteil der Diskussion war auch, ob die Frauen den

13 Siehe auch die feministische Kritik an den räumlichen Verhältnissen in Moscheen und der

Marginalisierung von Frauen im Film »Me and the Mosque«.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 Alltag in der Moschee

Imam sehen müssten, um die Abfolge des Gebetes korrekt zu verrichten. Nach

Diskussionen wurde nun eine Milchglasvariante gewählt, um möglichst vielen

Frauen die Teilnahme am Gebet zu ermöglichen. Letztendlich zeigt die Praxis,

dass sich die Frauen nun in einer Reihe mit einem großen Abstand zur Balustrade

formieren. So können sie von unten nicht gesehen werden und auch selbst nicht

nach unten sehen. Der Wunsch bzw. die Pflicht, in einer gemeinsamen Reihe zu

stehen, führt also wiederum zu einem Kompromiss. Räumlich-strukturell ist also

die Möglichkeit für verschiedene Praxen gegeben, das Handeln ist aber davon ent-

koppelt (decoupling), was darauf hindeutet, dass hier divergierende Erwartungen

nicht vereint werden konnten.

An diesem Beispiel zeigt sich zum einen, wie sich räumliche Geschlechtertren-

nung und die Gebetspraxis überschneiden und gegenseitig beeinflussen. Zum

anderen wird deutlich, dass Geschlechtertrennung und Gebetspraxis keine un-

veränderlichen Institutionen sind, sondern vielmehr einem Aushandlungsprozess

unterliegen, in den unterschiedliche Publikumserwartungen einfließen. Die un-

terschiedlichen Formen der Geschlechtertrennung sind auf die kulturelle Diver-

sität des Islam zurückzuführen. Damit unterliegen die normgebenden religiö-

sen Grundlagen in Bezug auf die Geschlechtertrennung bis zu einem gewissen

Grad einem Interpretationsspielraum. Der konjunktive geteilte Erfahrungsraum,

zu dem die »Moschee« gehört, ist im Bezug auf die Ausgestaltung der Geschlech-

tertrennung wandelbar und bedarf einer immer wiederkehrenden Aushandlung

und Reproduktion.

5.2.4 Ethnische Zugehörigkeit versus Alltagstauglichkeit

Die ausgesuchten Fälle sowie die Darstellungen in Kapitel 3 weisen eindeutig

auf die nach wie vor verbreitete Form der Moschee als ethnisch-nationale Ge-

meinschaft hin. Gleichzeitig aber scheint die Praxis in den Moscheen durch lose

Zugehörigkeit und pragmatische Nutzung bestimmt zu sein, die vor allem durch

räumliche Faktoren beeinflusst sind. Es lohnt daher noch einmal ein genauerer

Blick auf die dahinter stehenden Logiken zu werfen.

Räumliche Faktoren

Die Vorstellung der untersuchten Moscheen in Kapitel 4.4 hat bereits gezeigt,

dass die Moscheen räumlich ganz unterschiedlich verteilt sind. Einige befinden

sich an den Peripherien, andere mitten in Wohnquartieren. Aufgrund der häufig

eingeschränkten finanziellen Möglichkeiten stehen ihnen oft nur die »günstige-

ren« Gebäude bzw. Stadtteile offen. Dies führt unter anderem zu einer gewissen

Unsichtbarkeit der Moscheen, die oftmals nur durch eine Plakette an der Tür

identifizierbar sind (vgl. u.a. C. Monnot 2016; Schuller 2013; Heine et al. 2012).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 189

Auf Seiten der Mitglieder und Besucherinnen und Besucher ist die räumliche

Lage in hohem Maße dafür verantwortlich, wann und wo das Gebet verrichtet

wird. Die von mir besuchten Moscheen können dabei in zwei Gruppen einge-

teilt werden: Stadtteilmoscheen, die in einem Wohnviertel liegen und die von

vielen Besucherinnen und Besuchern zu Fuß erreicht werden können, und Mo-

scheen in der Peripherie, die extra angefahren werden müssen. Die beiden Karten

Abbildung 5 und Abbildung 15 in Kapitel 4.4 geben die Lage der Moscheen wie-

der. Zu den Stadtteilmoscheen können die Blaue Moschee in Zürich und die Ulu

Camii sowie die Moschee Gazi Husrev-beg gezählt werden. Moscheen in der Pe-

ripherie sind das ImanZentrum Volketswil sowie das Islamische Zentrum Wien.

Diese Großbauten liegen nicht in Wohngebieten und müssen mit dem Auto oder

öffentlichen Verkehrsmitteln angefahren werden. Sie haben deshalb auch ein re-

lativ großes Einzugsgebiet. Die Albanische Moschee in Zürich ist zwischen diesen

beiden Typen zu verorten. Sie liegt in einem Stadtteil, in dem sich Wohn- und

Gewerbegebiet mischen, jedoch reisen die Besucherinnen und Besucher eher von

weiter her an, weshalb auch sie ein großes Einzugsgebiet hat.

Bei einem Blick auf die zwei unterschiedlichen Städte ist schnell zu sehen,

dass in Wien die Moscheen viel häufiger in Wohngegenden zu finden sind als

in Zürich, wo sie stärker an der Peripherie angesiedelt sind (vgl. auch M. Bau-

mann & Tunger-Zanetti 2010: 161). Dies ist selbstverständlich nur als Tendenz

zu beschreiben, da im Rahmen dieses Projektes keine Religionenkartographie

durchgeführt wurde und eine solche für Zürich nicht vorliegt. In Zürich ist der

städtische Raum jedoch in den letzten Jahren stark umkämpft und dies dürfte

zu sehr hohen Immobilienpreisen geführt haben, welche von den Vereinen nicht

bezahlt werden können.

Allerdings bedeutet dies nicht, dass die Peripheriemoscheen während der Wo-

che keine Besucher hätten. Gerade Menschen, die sie auf dem Weg zur Arbeit

passieren oder in der Nähe arbeiten, sind vor oder nach der Arbeit zum Gebet

anzutreffen. In der Albanischen Moschee in Zürich wurde besonders die Bedeu-

tung des gemeinsamen Gebets am Morgen betont, das vor der Arbeit verrichtet

wird.

Folgender Interviewausschnitt verdeutlicht die Bedeutung der Lage der Mo-

scheen für die religiöse Praxis:

Aha, ja gut, also (...) Bedeutung, jetzt genau diese Moschee da hats net so, sozu-

sagen große Moschee, weil, ich gehe auch/ ich wohne ja in (Name des Wohnor-

tes), und ich gehe öfter, sagen wir so, in eine Moschee in (Name des Wohnortes),

und das ist ja bosnische JAMAT, bosnische Herkunft, anstatt hier sozusagen, weil

dort bin ich/ wohne ich in der Nähe sozusagen, oder? Und auch komme ich her

wirklich, wenn ich von Arbeit zurückkomme, weil jetzt meine Arbeit ist hier in

(unverst.) oder? Im Rück/, Zurückweg sozusagen, wenn, wenn da äh Gebetszeit

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 Alltag in der Moschee

ist, dann halte ich halt, dann mache ich das Gebet, und dann fahre ich wieder

nach Hause, oder? Äh, das ist eben, die ÖRTLICHKEIT verbindet dich mit, mit den

Moscheen, net dass sie sagen, dass jetzt da ist irgend besonders, und irgendeine

Moschee, ist nicht das was man da hat, nein, das nicht, sondern einfach wirklich

abhängig von Örtlichkeiten, wie man sich, oder wo man wohnt. #00:51:18-0#

(Adnan)

Adnan wohnt recht weit von der Moschee, in der er Mitglied ist, entfernt.

Seine Mitgliedschaft bedeutet nicht, dass er auch immer dort betet, sondern die

Lage der Moschee ist für ihn ausschlaggebend. So geht er häufig in der Nähe

seines Wohnortes in eine Moschee. Dass diese eine bosnische Moschee ist, stört

ihn nicht. Die räumliche Lage und Erreichbarkeit ist entscheidender für seine

religiöse Praxis. In seine Moschee geht er dann, wenn es sich auf dem Weg von

oder zur Arbeit anbietet, und, wie er später noch ausführt, am Wochenende.

Zugehörigkeit und Verbindung zur Moschee ist bei Adnan eine räumliche Frage.

In typischen Stadtteil-Moscheen wie der Moschee Gazi Husrev-beg oder der

Blauen Moschee halten sich auch während der Woche häufig männliche Rentner

auf und trinken Tee zwischen den Gebetszeiten (W_Prot_10). Die religiöse Pflicht

wird dabei mit dem Sozialen verknüpft. Auch die Gesprächspartnerin Mevlida

beschreibt im Interview, wie wichtig für sie der Besuch der Moschee ist, jetzt wo

ihre Kinder weit weg wohnen. Sie schätzt, dass sie die Moschee zu Fuß erreichen

kann.

Ich kann zu Fuß, das @ist für mich wichtig@, dann kann ich, ich muss nicht

schnell machen oder, oder fah/ oder Fahrschein kaufen, dass ich gehe, Moschee

zu besuchen, oder, oder, oder irgendwelche Frauen so irgendwie treffen, reden

[…] #00:38:16-6#

(Mevlida)

Auch für sie steht die Zugehörigkeit mit der räumlichen Nähe der Moschee

in Zusammenhang und es verbinden sich religiöse Praxis und Soziales, was sie

durch »treffen« und »reden« andeutet. Ähnliches berichtet Mehmet, ein Mitglied

der Blauen Moschee in Zürich, der erzählt, wie er, da er nun näher an der Moschee

wohnt, dort auch mehr Zeit hier verbringen und sich stärker engagieren kann:

[…] ichwar eben bisschenweitweg von da gewohnt, äh, etwa acht Kilometer //aha,

ok//, ja, und jetzt seit elf Jahre bin ich in die Nähe, und mit dem Imam und mit

die Leute dann mehr, mehr Zeit da in die Moschee kommen, und auch äh, den

Kontakt mit dem Imam, und der hat mit empfohlen da zum Verein kommen, und

dann äh, äh ich bin auch dabei […]. #00:02:24-7#

(Mehmet)

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 191

Die Nähe der Moschee zu seinem neuen Wohnort macht es für ihn möglich,

öfter in die Moschee zu kommen und sich auch als eines der sieben Vorstands-

mitglieder und zeitweise als Vereinspräsident zu engagieren.

Neben der Lage der Moschee sind auch räumliche Faktoren innerhalb der

Moscheen bedeutend für die religiöse Praxis. Dies hat sich bereits für die Frauen

gezeigt. An Freitagen sind die Moscheen häufig so überfüllt, dass es zu Eng-

pässen innerhalb der Moschee, aber auch bei den Parkplätzen kommt. Denn an

diesem Tag kommen nicht nur die formalen Mitglieder einer Moschee zusam-

men, sondern auch viele Personen, die in der Umgebung der Moschee arbeiten.

Weitere Zeitpunkte, zu denen die Moscheen an ihre räumlichen Grenzen stoßen,

sind darüber hinaus die Gebete während des Ramadan sowie die Festgebete. Zu

Letzteren werden häufig separate Räumlichkeiten wie Turnhallen angemietet, um

dem Andrang Herr zu werden. Im Interview beschreiben der Imam Fatih Toy-

gun der Ulu Camii in Wien und Mesut, ein Mitglied des Vereinsvorstandes, die

Situation folgendermaßen:

Mesut: Also im Ramadanb genau, mindestens fünfhundert. Manchmal ist es so,

dass man über die Straßen auchc #00:02:00-1#
I: nein, oh (lacht)b #00:02:00-1#
Mesut: genau, also so viel Platz #00:02:02-6#

I: ist nicht #00:02:05-0#

Mesut: Also wir versuchen, soweit es geht Platz zu machen. #00:02:07-6#

F. Toygun: (unverst.) olsa çok daha kalabalık olur [Übersetzung: wäre, wäre noch

mehr Andrang] #00:02:09-9#

Mesut:mhm.Alsowennwir nochgenugPlatz hätten,wärens natürlich also sicher-

lich viel mehr Leute da. Weil es ist halt für maximal fünfhundert. #00:02:20-3#

(F. Toygun, Mesut)

Die Gesprächspartner vermuten, dass noch mehr Menschen kommen wür-

den, wenn die Moschee größer wäre. Die räumliche Situation wird hier als ein-

schränkend für die Reichweite der Moschee betrachtet. Damit rücken die Vorteile

einer Lage in der Peripherie in den Blick, da beispielsweise in Industriegebieten

am Wochenende keine Anwohner durch Lärm und parkende Autos gestört wer-

den. Gleichzeitig können diese Orte oft schlechter zu Fuß oder mit öffentlichen

Verkehrsmitteln erreicht werden und die Moscheen bleiben weitgehend unsicht-

bar und im Stadtbild marginalisiert. Auch nutzen die Mitglieder die Moscheen

weniger für soziale Zwecke. Räumliche Aspekte stellen damit einen erheblichen

Einfluss auf das Handeln in Moscheen dar.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 Alltag in der Moschee

Pragmatische Lösungen

Menschen, die nicht in der Nähe der Moschee wohnen oder arbeiten, in der

sie Mitglied sind, behelfen sich damit, dass sie andere Moscheen aufsuchen. Im

Interviewausschnitt oben berichtet Adnan bereits, wie er die bosnische Moschee

am Wohnort aufsucht. Auch Nedzad sucht sich gelegentlich einen anderen Ort

zum Beten:

Ich besuche die [die andere bosnischeMoschee a.d.V.] auch, wenn ich in derNähe/

es ist jetzt auch so, wenn ich irgendwo bei einerMoschee in der Nähe bin, gehe ich

nicht zumeinerMoschee oder dort wo ichMitglied bin, sondern gehe ich dort hin.

Wenn ich also beim 16.14 in der (Name der Straße) in der Nähe bin, dann, gehe ich

gleich dort hin beten, dann ist das schon Gebetszeit. Das ist jetzt nicht so, dass ich

immer (.) in meine, dort wo ich Mitglied bin dort hingehen muss. Nicht nur ich,

sondern alle, alle machen das so. #00:12:13-5#

(Nedzad)

Für Nezad besteht keine Notwendigkeit, ausschließlich »seine Moschee« zu

besuchen. Er besucht auch andere bosnische Moscheen. Die Mitgliedschaft in ei-

nem Moscheeverein ist nicht dafür ausschlaggebend, ob Nezad das Gebet dort

verrichtet, sondern die geographische Nähe. Dieser Vorzug der Praktikabilität

vor der formalen Zugehörigkeit wurde in den Interviews von vielen Menschen

beschrieben und ich konnte dies auch bei meinen Vor-Ort-Besuchen beobachten.

Auch im oben zitierten Interview mit Adnan hat sich angedeutet, dass sich die

Verbundenheit mit einer Moschee über ihre räumliche Lage ergibt – zumindest

was die Gebetspraxis anbelangt. Das Gebet ist eine religiöse Pflicht, deren Erfül-

lung im Vordergrund steht, unabhängig von Fragen ethnischer Zugehörigkeit zu

einer Moschee. Entsprechend beschreibt Adnan, wie er sich nach und nach mehr

in der Moschee engagiert hat, aber für ihn zu Beginn vor allem die Pflichterfül-

lung im Vordergrund stand:

Ja, net von Anfang an, bin ich net so voll äh hier konzentriert, sondern hab ich

meine, meine Pflicht da (.) erledigt sozusagen, oder? die Gebete, Freitagsgebete

werden das ähhh Sonntagsunterricht was ma da haben und und so. Und mit dem

Zeit immer wieder mit der Kollegenschaft da kennengelernt und äh verbreitet

und dann @immer wieder so@. Da ist ja so ne Art von Ritual oder Routine dann

passiert. Oder weil man bei uns/ oder wenn Sie mal eine islamische Land oder

Dorf oder Stadt dann sehen, dann sehen Sie, dass in jede Quartier oder so es gibt

eine, eine Moschee, das wird erst täglich von äh, von die Besuchenden besucht,

oder? Also die, wo das äh (.) Gebet fängt ja mit dem, mit dem Gemeinschaft das

zusammen verrichten. Und durch das ist einfach nicht mit irgendeinem spezielle

14 16. Bezirk in Wien.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 193

Gedanke, sondern einfach meine, meineee Pflichten mal (.) zummm (..) einfach

äh erledigen. […] #00:04:30-1#

(Adnan)

Adnan beschreibt das Gebet in der Moschee als Routine, so wie er es auch

aus seinem Herkunftsland kennt. Moscheen sind in dieser Logik überall verfüg-

bar und werden flexibel besucht, um das Gebet zu verrichten. Das Gebet in der

Moschee beschreibt er dabei als »Pflicht«, die es zu erledigen gibt. Allerdings er-

öffnen sich in der Schweiz und in Österreich andere Bedingungen für die Praxis:

Zum einen ist die Dichte der Moscheen nicht so groß und es müssen ggf. Fahrt-

zeiten in Kauf genommen werden. Zum anderen sind die Moscheen ethnisch und

ideologisch divers. So kommt es, dass Adnan am Abend an seinem Wohnort in

eine bosnische Moschee geht, da dies einfach praktischer für ihn ist, als 15 Minu-

ten mit dem Auto zu seiner »Stamm-Moschee« zu fahren. Dies führt dazu, dass

er, wie oben bereits ausgeführt, sein Gebet an unterschiedlichen Orten verrich-

tet, obwohl er mittlerweile im Vorstand der Moschee aktiv ist. In Bezug auf das

Freitagsgebet erklärt er, wie er seiner religiösen Pflicht nachkommt:

Bin ich dort immer, wo heißt das Straße, (Name der Straße), dort gibts eine tür-

kische Moschee (lacht) und dort, dort äh ist wirklich dort in der Nähe von unserer

Arbeit, ganz nah, und wir gehen dort über Mittag, dann essen wir was dort, ei-

ne Kebap und dann machen wir das Gebet und kehren wieder zurück an Arbeit

//ah ja, ok//, ja. Sonst, wenn, wenn, wenn ich da mehr Zeit habe, dann komm ich

lieber hier sozusagen, weil das, das Unterricht oder das, das Predigen im Freitag

würd man gerne (.) hören und verstehen dann andres, oder? Das ist ein anderes

Gefühl sozusagen. Aber, wenn es anders nicht geht, dann sammeln wir uns dort,

Kollegen, Arbeitskollegen gehen dort, machen wir das Gebet dann und wieder ar-

beiten. Also, Sie sehen, dass da wirklich eine Moschee da, oder eine bestimmte

Ort ist nicht irgendwie eine spezielle Sache, sondern wirklich Moscheen sind ja

offen für alles für alle Leute, und je nach dem, Mitglieder oder nicht Mitglieder

kommen, gehen, >einfach ist eine eine gute Sache ist offen für alle. #00:53:30-9#

(Adnan)

Wie dieser Interviewausschnitt zeigt, kommen mehrere Faktoren zusammen:

Es gibt eine Moschee in der Nähe der Arbeit, das ist eine »türkische Moschee«,

das heißt in der Moschee wird vor allem Türkisch gesprochen und sie wird von

türkeistämmigen Menschen besucht. Vielleicht gehört sie auch einem türkischen

Dachverband an. Die Nähe zur Arbeit ist wichtig, denn das spart Zeit, man kann

seine Mittagspause dort verbringen, wie auch der Verweis auf den »Kebap« ver-

deutlicht. Für Adnan ist das zwar eine gute Lösung (Nähe, Verpflegung, Pflicht-

erfüllung), optimalerweise würde er aber in »seine« Moschee gehen und wenn er

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 Alltag in der Moschee

mehr Zeit hat, dann tut er dies. Denn er deutet auf ein Problem hin, nämlich die

Predigtsprache: Er möchte gerne verstehen, was am Freitag gepredigt wird. Da

aber in der türkischen Moschee auf Türkisch gepredigt wird, versteht Adnan die

Predigt nicht. Dieses Verstehen hat für ihn nicht nur eine kognitive Seite, sondern

betrifft auch das »Gefühl«. Damit verweist er auf die emotionale Funktion des

Moscheebesuchs, die über die Pflichterfüllung durch das Gebet hinausgeht. Aller-

dings, so räumt er ein, müssen er und seine Arbeitskollegen hier Kompromisse

eingehen. Schließlich reflektiert Adnan vor dem Hintergrund des Geschilderten,

was in seinem Verständnis eine Moschee ist. Eine Moschee ist nicht »speziell«,

sondern offen für alle. Er beschreibt eine Moschee nicht als exklusiv nur für Mit-

glieder, sondern als offen für alle Leute, die hingehen möchten.

Die beschriebene Form der Flexibilität bei der Auswahl des Ortes für die

religiöse Praxis ist nicht auf Männer beschränkt, sondern auch bei Frauen an-

zutreffen. Bei meinem Forschungsaufenthalt in Wien begleitete ich zwei junge

Frauen zu ihren Gebeten. Je nachdem, wo sie sich gerade aufhielten, besuchten

sie eine Moschee, die gerade in der Nähe war. Eine feste Zugehörigkeit in Form

formaler Mitgliedschaft haben sie nicht, auch wenn sie in der Moschee Gazi

Husrev-beg öfter Freunde treffen. Bedingt durch einen Umzug in einen anderen

Stadtteil, sucht nun eine von ihnen vermehrt eine Moschee am neuen Wohn-

ort auf. Die Lage zum Wohnort ist damit nicht unerheblich, wie bereits deutlich

wurde. Anders als diese Stadtteilmoscheen haben andere, größere Moscheen wie

das ImanZentrum Volketswil oder das Islamische Zentrum ein großes Einzugs-

gebiet. Dieses zeigt sich vor allem bei Festgebeten und am Freitagsgebet. Gerade

in Wien, wo die Moscheen vermehrt in den Wohngebieten liegen, kommen viele

Frauen aus dem gleichen Stadtteil. Dies scheint ein Unterschied zu Zürich sein,

wo die Moscheen eher in der Peripherie liegen und dadurch extra angefahren

werden müssen. Damit ist deren Einzugsgebiet viel größer, sie haben aber auch

weniger Laufkundschaft.

Dass die Wahl für die eine oder andere Moschee je nach Situation unter-

schiedlich ausfallen kann, wird aus folgendem Interviewausschnitt mit Nadja

deutlich:

Nadja: Also so ein wenig verschieden. Es ist ja nicht im dem Sinne eine Moschee

wo man immer hin geht. Punkt. Man kann ja da wie man will. […] #00:04:27-2#

I: Also zu welchen Ereignissen geht man dann so in andere Moscheen, ist das ir-

gendwie auch mal zu Festtagen oder? #00:04:32-9#

Nadja: ähm ja genau. Also dem Id, also das das Id Gebet nach dem Ramadan, das

große Gebet sozusagen wo dann der Ramadan fertig ist. […] Und äääähm in der

(Name der Moschee) hab ich Moscheeführungen gemacht. In der (Name der Mo-

schee) auch. Also das sind so verschiedene Anlässe wo man dann mal dort oder

dort hingeht. Ja #00:05:20-3#

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 195

[…] Oder halt wenn man jemanden kennt, der dort wohnt und man ist gerade

dort, dann gehtman halt dort. Also also ganz flexibel eigentlich die Entscheidung.

#00:05:53-6#

(Nadja)

Nadjas Ausführungen zu den Moscheen verdeutlichen wieder, dass die Zu-

gehörigkeit sich nicht nur auf eine Moschee beziehen muss. Es ist sogar ganz

»normal«, in unterschiedliche Moscheen zu gehen, um das Gebet zu verrichten,

aber auch sich mehrfach zu engagieren, wie hier in Form von Moscheeführun-

gen. Engagement in einer bestimmten Moschee ist für sie auch dort möglich, wo

sie weder ihre religiöse Praxis vollzieht noch (formales) Mitglied ist oder durch

andere Aktivitäten partizipiert15. Festgebete sind ebenfalls ein Anlass, um eine

andere Moschee zu besuchen.

Ganz ähnlich beschreibt auch Adile ihre Gebetspraxis in unterschiedlichen

Moscheen, die gut in ihren Alltag integrierbar sein muss. Folgender Interviewaus-

schnitt verdeutlicht, wie wichtig es für sie ist, das Gebet in der Moschee effektiv

zu gestalten:

Adile: Diese die äh, Beispiel ich komme Einkaufen oder so etwas neben Zeite und

in der Zeit ich will nicht verloren, ich komme hier und dann bete ich. Ja, dann ja.

Jedesmal nicht nach Hause fahren oder so etwas. Nicht stressig. Zehnte Bezirk

hier oder die andere ist auch kleinen Moschee. #00:07:59-2#

I: Ahso. #00:07:59-5#

Adile: Vieles so (unverst.) #00:08:00-9#

I: ah ja. Wo sie gerade sind. #00:08:00-9#

Adile: Wir besuchen alle. Jeden Tag fünfmal, welche Zeit haben wir, dann äh

die unterschiedliche Programme, Termine und dann machen wir schnell unsere.

#00:08:12-6#

(Adile)

Zwar wählt Adile vorzugsweise eine türkische Moschee, wie im Verlauf des

Interviews noch deutlich wird, sucht aber in der Regel eine Moschee auf, die in der

Nähe liegt. Welche Kriterien für die Wahl noch eine Rolle spielen können, konnte

hier leider nicht geklärt werden. Allerdings wird deutlich, dass bei der Verrichtung

der täglichen Gebete die Pflichterfüllung vor einer möglichen sozialen Funktion

des Gebets steht. Und auch die Tatsache, dass sie in einer Moschee unterrichtet,

führt nicht dazu, dass Adile auch dort ihr Gebet verrichtet.

15 Ähnliches ist auch bei Religionslehrerinnen festzustellen, die in unterschiedlichenMoscheen

unterrichten (siehe Kap. 5.3) oder bei Personen, die Moscheeführungen machen (siehe Kap.

5.4).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 Alltag in der Moschee

Nicht die Moschee, in dessen Trägerverein man also formales Mitglied ist

oder in der eine Leistungsrolle übernommen wird, ist in erster Linie die, in der

auch das Gebet, vor allem das Freitagsgebet, verrichtet wird. Vielmehr werden

sowohl von den Gläubigen als auch von den Organisationen ganz pragmatische

Lösungen gefunden, um der religiösen Verpflichtung nachzukommen und diese

mit der geographischen Lage der Moschee und der Arbeitssituation in Einklang

zu bringen. Es müssen allerdings Einschränkungen in Kauf genommen werden,

wenn es um das Verstehen der Predigt geht.

Religiöse Praxis muss organisiert sein

Die Verpflichtung für männliche Gläubige, die Kürze der Mittagspause und die

beengte Situation in den Moscheen macht eine gute Organisation erforderlich. Sie

ist letztendlich dafür verantwortlich, dass die o.g. religiösen Rahmenbedingungen

eingehalten werden können. Ibrahim führt dazu aus:

Also die Gemeinschaft die entsteht natürlich, die funktioniert durch Organisati-

on das ist klar. Und auch das Freitagsgebet muss organisiert sein. Also man muss

da einen Imam haben, der immer kontinuierlich immer das nach Plan macht und

da muss es Leute haben im Verein, die die Parkplätze organisieren, die äh viel-

leicht dieee die sanitären Installationen sauber halten. Alles, das sind schon or-

ganisatorische Sachen, die die die da stimmen müssen, die der Verein garantiert.

#00:13:12-0#

(Ibrahim)

Damit Gemeinschaft in der Moschee entstehen kann, braucht es für Ibra-

him eine Organisation, die dafür die geeignete Infrastruktur bereitstellt und am

Laufen hält. Dies ist Voraussetzung dafür, dass das regelmäßige Gebet in Gemein-

schaft stattfinden kann. Gemeinschaft und Gebet stehen damit für ihn in Verbin-

dung miteinander und beides wird durch den Verein erst ermöglicht. Das Gebet,

insbesondere das pflichtgemäße gemeinschaftliche Freitagsgebet, erscheint hier

als zentrale Aufgabe der Moschee. Auch das ehrenamtliche Engagement zielt in

dieser Hinsicht auf den reibungslosen Ablauf des Gebetes. Die Interviewpartne-

rin Aniqa erzählt, wie sie Ideen aus Frankreich mitbringt, um das Gebet besser

zu organisieren:

[…] Darum wenn ich zum Beispiel in Frankreich geh. Oder irgendwo, aber (un-

verst.) Frankreich, dann äh zum Beispiel beim Freitagsgebet, dann gehen wir nor-

mal zum zumMoschee, dann beobachte ich wie die Leute wie die Leute engagiert

sind. Wie die Leute sehr organisiert sind, wie unglaublich auch beim Beten also

Frauen von von Anfang bis hinten, jede hat ihre Position. Für das weil äh kommen

viele Leute am Freitag und dann vielleicht ist der Ort ist klein, nicht? Es langt nicht

für alle. Und dann einfach wunderbar und ich beobachte immer, wie die arbeiten,

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 197

wie und dann ja, dann komm ich in der Schweiz, daher und dann sag ich: ja warum

gibts nicht sowas bei uns? […] #01:38:25-5#

(Aniqa)

Auch für Aniqa sind die gute Organisation und der reibungslose Ablauf beim

Gebet wichtig und sie bringt diesbezüglich Ideen aus anderen Moscheen, zum Teil

auch aus anderen Ländern mit. Darüber hinaus muss für sie das Gebet selbst or-

dentlich ablaufen, denn jede Frau muss »ihre Position« einnehmen. Die Erforder-

lichkeit einer Organisation als Garant für Stabilität für die gemeinsame religiöse

Praxis wird hier deutlich. Struktur und Organisation wirken sich positiv auf das

Gebet in Moscheen aus.

Die Beschränkung auf die Mittagspause hat große Auswirkungen darauf, ob

das Freitagsgebet gemeinsam in der Moschee verrichtet werden kann, in der

man durch formale Mitgliedschaft oder soziale Anbindung zugehörig ist, oder

ob aus pragmatischen Gründen die nächstgelegene Moschee aufgesucht wird.

Des Weiteren hat sie Auswirkungen auf den Vollzug des Freitagsgebets. So ist es

beispielsweise notwendig, dass die Predigt sehr kurz gehalten wird, damit das

Gebet in die Mittagspause passt (ZH_Prot_28). Als Ersatz für eine ausführliche

Predigt konnte ich beobachten, dass z.B. in der Blauen Moschee in Zürich der

Imam vor dem Gebet eine religiöse Unterweisung für diejenigen gibt, die bereits

anwesend sind. Viele Moscheen haben auch fixe Zeiten für das Freitagsgebet,

die nur mit der Sommer- oder Winterzeit variieren. Wie bereits erwähnt hat das

ImanZentrum aufgrund der vielen Menschen zwei Gebetszeiten eingeführt. So ist

die gemeinsame Praxis des Gebets besser in den Arbeitsalltag integrierbar. Es ist

damit erklärbar, warum am Freitagsgebet sogar nicht einmal die Mitglieder von

Vereinsvorständen in »ihrer« Moschee anwesend sind. Ibrahim, zum Zeitpunkt

des Interviews Vorstandsmitglied im Moscheeverein, erklärt, dass er am Freitag

häufig in eine türkische Moschee im Zentrum Zürichs gehe, da diese einfach

näher an seinem Arbeitsort läge (ZH_Prot_04). Er erklärt, wie wichtig zeitliche

Effizienz für ihn ist:

Aber das ka/ es ist eben nicht möglich, dass dann alle Mitglieder vom Verein ähm

das auch wahrnehmen können. Weil sie alle berufstätig sind, oder? Und eigent-

lich durch diesen Umstand äh ist es naheliegend, wenn wir von Arbeit schon so

viel Zeit nehmen dürfen, dass wir dann die Zeit so einsetzen, dass wir effizient

hin und zurück kommen. Es geht um Effizienz dann schlussendlich. Aber wenn

natürlich dann Leute sind, die ZEIT haben am Freitag und die sind im Verein AK-

TIV, dann ist es schon so, dann sollten sie eigentlich dann im Verein helfen. Aber

SONST gibt es eigentlich keine (..) also es ist wirklich, also jetzt zum Beispiel in

den islamischen Ländern geht man dort wo man am nächsten ist. Weil eine Mo-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 Alltag in der Moschee

schee ist eine Moschee. #00:13:12-0#

(Ibrahim)

Ebenso wie Adnan beschreibt Ibrahim die Divergenz zwischen Arbeit und

Pflicht zum Gebet. Er sieht sich seinem Arbeitgeber gegenüber verpflichtet,

schnell wieder zurück zum Arbeitsplatz zu kommen und ist froh, dass er sich

für das Gebet die Zeit nehmen darf. Im Interviewausschnitt redet er dabei nicht

in der Ich-Form, sondern über die Mitglieder im Allgemeinen. Dadurch verweist

er auf die allgemeine Verpflichtung zur effizienten Erledigung des Gebets. Eine

Strategie zum Umgang mit der religiösen Pflicht unter den gegebenen Voraus-

setzungen ist für Ibrahim eine effiziente Zeiteinteilung, die es ihm eben dann

nicht erlaubt, in die Moschee am Freitag zu gehen, in der er auch im Vorstand

ist.

In vergleichbarer Art und Weise hat Adile oben bereits die gebotene Effizienz

bei der Verrichtung des Gebets betont. Auch für sie und Hanife ist die ethnische

Ausrichtung der Moschee nicht vordergründig:

I: […] Wo gehen sie hin zum beten? Wo? Überall/ #00:08:40-8#

Hanife: Alles (unverst.) #00:08:41-4#

Adile: Moschee ist Moschee. #00:08:43-0#

Hanife: kein Problem. Moschee Moschee. Nur Name ist verschieden. #00:08:46-

6#

(Adile und Hanife)

Für Ibrahim ist es dann auch die Aufgabe des Vorstandes, das Freitagsgebet

so zu organisieren, dass es reibungslos stattfinden kann. Dabei steht für ihn die

Pflichterfüllung über dem Wunsch nach sozialem Kontakt in seiner Mitgliedsmo-

schee.

[…] es ist eine Bindung daaa, organisatorisch, und ich habe dameine Freunde und

alles, die bin ich froh wenn ich die wieder SEHE, aber aber dass das andere über-

wiegt, dass ich muss praktisch funktionieren, dass dass ich meinen Tagesablauf

muss organisieren, dass ich darum in die Moschee gehe, die nebenan ist das das

überwiegt. #00:13:48-5#

(Ibrahim)

Eine soziale Funktion erhält bei ihm der Gebetsbesuch eher am Abend, wenn

er nach der Arbeit das Abendgebet verrichtet. Diese beiden pragmatischen Typen,

Ibrahim und Adnan, zeigen, wie die Zugehörigkeit zu einer Moschee eine gerin-

gere Bedeutung hat, wenn die religiöse Verpflichtung erfüllt werden will. Dies gilt

in jedem Fall für das obligatorische Freitagsgebet als Gemeinschaftsgebet, aber

auch in anderen Fällen, nämlich wenn Gläubige unterwegs sind und deshalb die

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 199

nächstmögliche Moschee anvisieren oder weit entfernt von der Moschee, in der sie

Mitglied sind, wohnen. Religiöse Pflicht und Zugehörigkeit durch Mitgliedschaft

und Freundschaften stehen sich hier unvereinbar gegenüber.

Sprache und ethnische Verbundenheit versus Universalität

Dies führt uns zu einem weiteren Aspekt, der sich aus dem Verhältnis zwischen

religiöser Pflichterfüllung und ethnischer Zugehörigkeit bzw. der diversen Mo-

scheenlandschaft ergibt. In den Moscheen wird häufig in der Herkunftssprache

der Mitglieder gepredigt. Zwar wird in den größeren Moscheen, die sich als mul-

tiethnische Moscheen verstehen (ImanZentrum, Islamisches Zentrum, Blaue Mo-

schee), die Predigt ins Deutsche übersetzt. Die anderen von mir besuchten Mo-

scheen, die stärker ethnisch geprägt sind, bieten jedoch keine Übersetzung an.

In der Ulu Camii in Wien, in der auf Türkisch gepredigt wird, wird dies damit

begründet, dass es bei der Vielzahl der Moscheen im Stadtteil für jeden mög-

lich sei, eine Moschee mit seiner eigenen Sprache zu finden (F. Toygun/Mesut,

W_ExpInt_05, #00:04:12-5#).

An Freitagen werden Moscheen jedoch aus geschilderten Gründen zu multi-

ethnischen Gemeinschaften. Das Aufsuchen der nächstmöglichen Moschee, wie

man das auch aus den Herkunftsländern gewohnt ist, ist nur mit sprachlichen

Einschränkungen hinzunehmen. Hinzu kommt, dass die Dichte der Moscheen

nicht so groß ist, wie man das vielleicht aus den Herkunftsländern gewohnt ist.

Das eingangs geschilderte Beispiel einer Konvertitin und ihres pakistanischen

Mannes zeigt aber, wie vor allem die gemeinsame Sprache, ethnische Zugehörig-

keit und räumliche Faktoren für die Wahl einer Moschee bedeutsam sein können.

Leyla fühlt sich keiner Moschee besonders zugehörig, sie ist mal hier, mal dort.

Ihr Mann allerdings geht aufgrund der Sprache und der freundschaftlichen Ver-

bundenheit in die pakistanische Moschee, wo Urdu gesprochen wird. Da es dort

aber keinen Frauenbereich gibt, geht Leyla dort nicht hin.

[…] und ich geh ja jetzt auch am liebsten dort wo die Khutbah logisch ja übersetzt

wird auf Deutsch, weil sonst bringt mir ja die Khutbah eigentlich nichts. Also klar,

von der Belohnung her schon, aber äh ich möchts ja verstehen. #00:41:54-3#

(Leyla)

Der Interviewausschnitt verdeutlicht, dass es für Leyla zwei wichtige Aspekte

bei der Freitagspredigt gibt: Zum einen das Verstehen und zum anderen die Be-

lohnung. Die Belohnung bei Gott ist jedoch in ihrer Darstellung zweitrangig, das

Verstehen der Predigt ist ihr wichtiger. Sie zieht deshalb Moscheen vor, wo die

chuṭba auf Deutsch gehalten bzw. übersetzt wird, auch wenn sie betont, dass die

Belohnung bei Gott auch erfolgt, wenn man die chuṭba nicht versteht. Wenn sich

also die Möglichkeit ergibt, dann ziehen die beiden es vor, dort zum Freitagsgebet

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 Alltag in der Moschee

zu gehen, wo die Predigt in ihrer beider Sprache gehalten wird. Gleichzeitig spie-

len räumliche Möglichkeiten eine Rolle, denn Leyla braucht als Frau einen Raum,

wo sie ihr Gebet verrichten kann. Für die Konvertitin, die, wie sie selbst sagt,

den Islam noch lernen muss, da sie ihn nicht von den Eltern tradiert bekommen

hat, ist die Lehre in der Moschee aber besonders wichtig (Leyla, #00:47:03#). Sie

will deshalb die Predigt verstehen können. Möglicherweise ist dies für gebürtige

Musliminnen und Muslime nicht so wichtig und es könnte in dieser Aussage ein

Hinweis darauf liegen, warum am Freitag so viele Menschen Moscheen zum Ge-

bet aufsuchen, in denen sie womöglich die Predigt gar nicht verstehen. Denn hier

wird allein mit der Anwesenheit und Aufmerksamkeit eine Belohnung bei Gott

verbunden, unabhängig von dem Verstehen des eigentlichen Inhalts (siehe auch

oben bei Adnan). Konvertierte können dadurch die tradierten kulturellen Spe-

zifika in den ethnisch ausgerichteten Moscheen herausfordern, denn sie stellen

Traditionen in Frage und rekurrieren häufig auf Vorstellungen von einem Ur-

Islam, da sie sich mit vielen muslimisch-kulturellen Communities und mit einer

Vielfalt von islamischen Richtungen konfrontiert sehen (vgl. Roald 2012: 349ff.).

Am Beispiel von Leylas Mann zeigt sich allerdings auch die Bedeutung der

Sprache, einer landsmannschaftlichen Zusammenkunft und sozialen Funktion.

Leyla wägt zwischen dem universalen Ethnien-übergreifenden Anspruch des Is-

lam und der umma der Gläubigen und den Vorteilen sprachlicher und ethnischer

Zugehörigkeit in einer Moschee ab.

Und eben und er ist jetzt schon einer, der sehr auf die Moscheeee äh wahrschein-

lich fixiert ist oder sagt: Nein, dorthin geh ich am liebsten und soo. Aber eben,

er ist sicher offen, also er wird sicher jetzt auch mal nach (Ortsname) kommen,

bis jetzt haben wir es noch nie geschafft zusammen, aber und andere jetzt Freun-

dinnen, was soll ich sagen, ja die ich kenne, die viel in die (Name der Moschee)

gehen, eben die gehen eben dorthin, weil der Mann geht, man geht miteinander.

Und dann machts ja Sinn. Dann würde ich ja auch nicht ich nach (Ortsname) und

mein Mann, weil bei den Pakistanern gibts eben kein Frauenabteil. Sonst würde

ich sicher auch gern (unverst.) mit ihm gehen. […] Also für mich, ja, kommts wirk-

lich nicht darauf an welche Moschee. ja und mhm. Und klar jetzt, (Name einer

Frau) oder andere von demVORstand LOGISCH, die gehen natürlich jetzt dorthin,

JA,weil das ist jetztwie auch ihres / oder ihre / JA oder ihreeVEREIN ist oder ihreee

ihre Zugehörigkeit, das ist ja wie logisch dann, aber ich denk jetzt auch eine (Na-

me einer Frau), ich weiß nicht, was sie dir gesagt hat, aber ich kannmir vorstellen,

geht ja auch gern mal wieder dort oder da oder sie ist sicher jetzt auch nicht nur

fixiert auf diese Moschee, das nehm ich nicht an. Also ja (..) also ich denk schon

eher, die Muslime sind eher ja/ also ich hoffs eigentlich, ich finds auch besser so,

wennmanmal da, mal dort oder einfach die Offenheit hat und nicht sagt: Ich geh

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 201

nur noch dort hin, oder ja, ich weiß es nicht (lacht) #00:41:54-3#

(Leyla)

Dieser Interviewausschnitt lohnt sich, genauer betrachtet zu werden. Wichti-

ge Aspekte sind hier »fixiert« auf eine Moschee versus »offen«. Auf eine Moschee

fixiert zu sein steht in engem Zusammenhang mit der Sprache und ethnischen

Zugehörigkeit. Offenheit ist für Leyla aber der zu erstrebende Zustand, da damit

die umma als multiethnische Gemeinschaft der Muslime praktiziert werden kann.

An einer anderen Stelle führt sie aus, warum ihr Mann nicht in eine andere Mo-

schee geht, denn »er sieht nicht seine Brüder und seine Freunde und mit denen

kann man nicht reden, weil dort reden alle, eben […] Arabisch […] dort versteht

er dann wieder die Leute nicht, da kann er nicht mitreden, fühlt sich ja dann in

dem Sinne auch nicht so wohl oder mmmh eingeschlossen« (Leyla, #00:41:54#).

Gemeinsame Sprache und miteinander reden zu können fördert hier ein Gefühl

von Zugehörigkeit. Ebenso wichtig ist auch die deutsche Sprache für Leyla, aber

dann eher in der Predigt, da sie noch mehr über den Islam lernen möchte. Der

Islam ist für sie etwas, das man bewusst erlernt und nicht unbewusst kulturell

vermittelt bekommt. Hier werden zwei Logiken angesprochen: die von der ethni-

schen Zugehörigkeit und emotionalen Verbundenheit versus der Offenheit, über

ethnische Grenzen hinweg eine globale umma zu formen.

Dies führt für Leyla und ihren Mann jedoch zu einem Problem: Sie können

nicht gemeinsam als Paar eine Moschee aufsuchen, so wie das ihre Freundinnen

tun. Hier kommt einschränkend hinzu, dass die Moschee des Mannes keinen

Frauenbereich hat, sie also gar nicht die Möglichkeit zur Partizipation hätte (siehe

Kap. 5.5.3).

Der Interviewpartner Nedzad beschreibt im Interview die Universalität des

Gebets und die gleichzeitige Zugehörigkeit als Mitglied in einer bestimmten Mo-

schee:

I: Und in welche Moschee fühlst du dich irgendwie/ also kann man sagen, du

fühlst dich einer bestimmten czugehörig, oder wie, wie kann man das beschrei-

ben? #00:07:52-9#

Nedzad: Nein (.) ich fühle mich, ich fühle michb/ bei uns ist das so, das ist das so
spezifisch, einmal hat einer gefragt äh (.) wie is/ wie ein Gebet war irgendwas, hab

ich gesagt, ihr versteht's das nicht. Bei uns ist das spezifisch, wir verstehen ja al-

les. Egal wo ich/ welche Moschee hingehe, ich weiß was ich da/ weil ich weiß, was

die beten. Und für uns/ also für (unverst.) Gebetshaus ein Gotteshaus, da fühlt

man sich einfach wohler in der Umgebung. Also, Zugehörigkeit, ich fühle HIER

Zugehörigkeit, weil ich hier Mitglied bin, ich zahle meine Mitgliedschaft hier in

der Moschee aber besonders zugehörig fühle ichmich, egal wo ich jetzt reingehe,

welche bosnische Moschee, hat man genauso Mitspracherecht //mhm, und aha,

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 Alltag in der Moschee

ok//. Also nicht Mitspracherecht, man kann halt reden mit den Leuten, wir helfen

uns gegenseitig sehr, also, also, dass wir irgendwelche Konkurrenten sind, son-

dern (.) wir sind Brüderlichkeit, also, wir helfen uns gegenseitig. #00:08:45-8#

(Nedzad)

Das Gebet in Arabisch beschreibt Nedzad als universell und Ethnien-

übergreifend. Er weiß, was gebetet wird, egal in welche Moschee er geht. Auf

der sprachlichen Ebene ermöglicht dies die Partizipation am Gebet. Ebenfalls

auf der sprachlichen Ebene spielt sich jedoch der Aspekt »Zugehörigkeit« ab.

Denn diese verbindet Nedzad mit »Mitspracherecht« und dass er mit den Leuten

reden kann, mit gegenseitiger Hilfe, Ehrenamt und Mitgestaltung. Dieses Gefühl

der »Brüderlichkeit« schränkt er allerdings auf bosnische Moscheen ein, sie gilt

nicht für alle Moscheen. So ist es diese Ebene der ethnischen und sprachli-

chen Zugehörigkeit zu einer bestimmten Moschee und Gemeinschaft, die das

Zugehörigkeitsgefühl ausmacht. Er führt weiter aus, wie er das Gebet praktiziert:

Wenn‘s geht, dann schon, wenn ich Zeit dafür hab, und ich schau, ich seh‘: ok, jetzt

hab ich zehn fünfzehn Minuten Zeit, dann gehe ich, egal ob jetzt bosnische, tür-

kische, arabische ist, die beten alle auf die gleich Weise. Also keine besondere

Zugehörigkeit zum@STAMM-VEREIN oder (lacht) //ja// Stamm ham wer nicht@.

#00:12:41-1#

(Nedzad)

Im Hinblick auf das Gebet kennt Nedzad keine exklusive Zugehörigkeit. Diese

entfaltet sich eher in den sozialen Angeboten, dem Engagement und der gegen-

seitigen Hilfe in der Moschee. Adnan verweist auf die Nutzungspraxis in seinem

Herkunftsland:

Äh, Siemüssen sich das so vorstellen, dort gibt es ein oder zweiMoscheen imDorf

oder in der Stadt gibts mehr, fast in jedem Quartier, oder? Leute dort auch neben,

neben das, das Gebet das sie verrichten, dann natürlich sich auch treffen und sit-

zen. Man darf ja in Moschee sitzen und äh bleiben und lernen, Sie haben einmal

auch gesehen, dass da auch für andere Zweck genutzt werde. […] Ähh, das Wort

allein Moschee (.) gibts ja schon Hinweis, was du alles @darfst machen, oder?@

(lacht) #00:18:51-7#

(Adnan)

Adnan reflektiert, dass die Anzahl der Gebete ausschlaggebend dafür ist, dass

man flexibel sein muss. Er betont darüber hinaus die Dichte der Moscheen und

dass die Gebäude vielfältig genutzt werden. Adnan beschreibt die Moscheen im

Herkunftsland als soziale Orte, indem er »treffen« und »sitzen« betont. Gleich-

zeitig ist die Moschee für ihn ein Ort, wo man sich nicht erklären muss und

es keine soziale Kontrolle gibt. Allerdings schränkt er ein, dass der Begriff »Mo-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 203

schee« bereits vorgibt, was man in einer Moschee alles machen darf. Was das für

ihn konkret bedeutet, bleibt hier vage. Die mangelnde Dichte der Moscheen in

der Schweiz und in Österreich erschwert damit die mitgebrachte Nutzungspraxis.

So entsteht ein Spannungsverhältnis zwischen lokaler, ethnischer Zugehörigkeit

und tradierter pragmatischer Nutzung.

Tatsächlich gibt es in islamisch geprägten Ländern unterschiedliche Mo-

scheen: Kleinere in den Stadtteilen und größere, die für die Festtage und

das Freitagsgebet aufgesucht werden (vgl. Beinhauer-Köhler 2009: 48). Diese

unterscheiden sich auch terminologisch: Eine masǧid ist der Ort der Nieder-

werfung, wohingegen eine ǧāmi↪ ein Ort des Versammelns ist16. Die kleinen

Stadtteilmoscheen werden demnach zu den täglichen Gebetszeiten von Passanten

aufgesucht. In der Diaspora vermischen sich allerdings die Funktionen, da die

Dichte der Moscheen, wie gesagt, nicht so groß ist. Lediglich das Islamische

Zentrum und das ImanZentrum können unter Umständen als Freitagsmoscheen

bezeichnet werden.

Die Besonderheit in den Ländern wie Österreich oder der Schweiz ist, dass

hier Gläubige aus unterschiedlichen Herkunftsländern praktizieren und sich in

einer Minderheitenrolle befinden. Es darf nicht vergessen werden, dass diese

beiden Aspekte für die meisten muslimischen Gläubigen neu ist. Aufgrund der

fehlenden Dichte müssen gegebenenfalls längere Wege in Kauf genommen wer-

den. Darüber hinaus haben die Moscheen eben nicht nur eine religiöse Funktion,

sondern auch eine soziale, in der Hinsicht, dass eine gemeinsame Sprache ge-

sprochen, gemeinsame Migrationserlebnisse und eine gemeinsame Kultur geteilt

werden (Beilschmidt 2015; Bartels & De Jong 2007; Halm et al. 2012; Kraft 2002;

Lemmen 2003; C. Monnot 2013; Ornig 2006; Suder 2015). So existieren parallel

immer zwei Logiken: Die von der Universalität des Islam und der Gemeinschaft

der Muslime, die moscheeübergreifend ist, und die von der ethnischen Zugehö-

rigkeit. »Zugehörigkeit« scheint hier ein schwer fassbares Phänomen zu sein, das

mit der Praxis der Zugehörigkeit zu einer christlichen Ortsgemeinde als religiö-

se und politische Ortsgemeinschaft nicht vergleichbar ist. Die Moschee ist dabei

kein Ort, der exklusiv das Gebet nur für Mitglieder anbietet, sondern ist offen für

alle. Sie fungiert als Dienstleisterin, die Möglichkeitsstrukturen für die Ausübung

religiöser Praxis schafft.

5.2.5 Gebet und soziale Funktion der Moschee

In den vorausgegangenen Ausführungen konnte gezeigt werden, dass sich die

Praxis in Moscheen zwischen ethnischer/formaler Zugehörigkeit und Flexibili-

16 Vergleiche auch die türkische Bezeichnung camii, wie z.B. verwendet bei der Ulu Camii in

Wien.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204 Alltag in der Moschee

tät bewegt. Moscheen würden ohne einen gewissen Grad an Zugehörigkeitsbe-

wusstsein und Gemeinschaft allerdings nicht funktionieren, denn sie sind auf

ehrenamtliches Engagement und Spenden angewiesen. Wie bereits deutlich wur-

de, wird das gemeinsame Gebet als Handeln verstanden, an dem punktuell Ge-

meinschaft entsteht. Die Gemeinschaft ist dabei nicht auf einen bestimmten Ort

bezogen und wird in diesem Fall als Gemeinschaft der Muslime, also als umma

verstanden. Dabei ist es wichtig, dass das Gebet organisiert ist und reibungs-

los und zuverlässig läuft. Mögliche Konflikte und unterschiedliche Auffassungen

werden zugunsten der gemeinsamen Verrichtung des Gebets ausgeblendet. In

der multiethnischen Moschee, dem ImanZentrum, wird darüber hinaus betont,

dass auf politische Äußerungen verzichtet wird:

Zwei Richtlinien gibts: Wir wollen keine radikale Gruppe haben. Also radikale

GruppenhabenKEINEPlattformhier undeswird keine keinpolitisches Statement

abgegeben vom Zentrum aus. Ob das jetzt Ausländerpolitik ist oder inländische

Politik, das ist nicht unser Business. Also zumBeispiiiel, bei dem ähh, ägyptischen

sogenannten Revolution hat es natürlich pro-Mursi und gegen-Mursi Leute da ge-

kommen und ähm, wennman sich vorstellt, wenn der Imam dann etwas für Mursi

oder gegen Mursi sagt, dann ist die andere Partei verrückt und das geht gar nicht.

Also. Können wir nicht. Da soll sich jeder seine eigene Bildung, Meinung bilden.

#00:23:27-8#

(I. Kientzler)

Die Vermeidung von Differenzen ist hier eine Strategie, um den Frieden

zu wahren und Gemeinschaft über ethnisch-nationale Grenzen hinweg in einer

multi-ethnischen Moschee zu ermöglichen. Ein anderer Aspekt von Gemeinschaft

findet sich in den Fällen, in dem der soziale und gemeinschaftliche Aspekt des

Moscheebesuchs im Vordergrund steht und sich an diesen das gemeinsame Ge-

bet anschließt. Im Interview mit einer jungen Muslimin wird deutlich, dass es

gerade für Jugendliche wichtig ist, Freunde zu treffen. Für Mira und ihren Bruder

ist der soziale Aspekt des Moscheebesuchs besonders wichtig und überstrahlt die

religiöse Bedeutung:

Weil ich mein, Moschee ist ja etwas Religiöses, aber man spürt es nicht wirklich,

dass es religiös orientiert ist, weilman hat dann eben auch Freunde und es ist eher

so irgendwie, JA, man denkt nicht gerade an die/ an Religion, wenn man sagt: ich

geh in die Moschee. Man denkt dann eher: ok, ich hab hab meine Freunde dort.

#00:04:08-3#

(Mira)

Für Mira hat der Besuch der Moschee eine starke soziale Bedeutung, welche

die religiöse Funktion des Ortes überdeckt. Moschee bedeutet für sie, Freunde

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 205

dort zu haben und nicht in erster Linie, die Religion zu praktizieren. Die Moschee

sei für sie ein Ort mit »Gleichgesinnten«, ein Ort an dem man sich nicht erklären

müsse, wie Mira weiter konkretisiert (Mira, #00:03:12-6#). Obwohl sie sich selbst

als religiös bezeichnet, ist das Gebet in der Moschee nur zweitrangig. Neben

dem Unterricht (siehe Kap. 5.3), der für sie als Kind sehr wichtig war, sind für sie

die sozialen Kontakte zu Gleichaltrigen von hoher Bedeutung. Die Moschee der

Eltern zeigt sich für die Jugendlichen daher nicht primär als Ort des Gebetes, da

man dieses auch andernorts verrichten kann, sondern als sozialer Ort. Dies trifft

in ähnlichem Maße auch auf die Erwachsenen zu, wie das Beispiel von Leylas

Ehemann im vorherigen Abschnitt gezeigt hat, wobei hier Sprache eine wichtige

Rolle gespielt hat. Für Adnan kommt die soziale Funktion der Moschee vor allem

am Sonntag zum Tragen:

Haben Sie eigentlich auch mal gesehen, dass da am Sonntag da gibts mehrere

Leute? Weil meistens Leute haben dann frei, dann kommen da vielleicht mit eine

Bekannte oder so treffen, seinen Kaffee trinken und dann. @Das ist alles@ . […]

#00:16:59-1#

(Adnan)

AmWochenende, wenn Adnan Zeit hat, findet für ihn das soziale Leben in der

Moschee statt. Mit dem lachend gesprochenen Nachsatz »Das ist alles« möchte

der Interviewte verdeutlichen, dass es nichts Besonderes ist, was amWochenende

stattfindet. Allerdings wird deutlich, dass Soziales und religiöse Pflicht zeitlich

entkoppelt werden. Entkoppelung findet immer dann statt, wenn sich Erwartun-

gen widersprechen und nur getrennt voneinander erfüllt werden können (vgl. J.W.

Meyer & Rowan 1991: 58). Während Adnan also während der Woche die Moscheen

im Kontext seiner Berufstätigkeit pragmatisch nutzt, wird Zugehörigkeit am Wo-

chenende praktiziert. Die Moscheen stellen sich mit Angeboten am Wochenende

auf diese Praxis ein (z.B. Bildungsangebote, siehe Kap. 5.3). Die Moschee ist da-

bei ein sozialer Ort, der seine besondere Bedeutung durch die Minderheitenrolle

der Musliminnen und Muslime erhält. Dies haben auch Arbeiten zahlreicher For-

schender verdeutlicht (vgl. Beilschmidt 2015; Bartels & De Jong 2007; Halm et al.

2012; Kraft 2002; Lemmen 2003; C. Monnot 2013; Ornig 2006; Suder 2015).

Mira erklärt, was das Gemeinschaftsgefühl für sie ausmacht, und stellt dabei

einen Zusammenhang zwischen Gebet und Gemeinschaft her:

Mira: Ja, es ist anders. Es ist anders als wenn man es, als wenn man zu Hause das

Gebet verrichtet. Man hat dann so ein Gemeinschaftsgefüüühl, weil ich meine im

Gymnasium war ich die einzige Ausländerin, also das heißt auch die einzige mit

einem anderen Glauben. Und dann hab ich das wie nicht wirklich so ähm (..) also

ich mein alle wussten, dass ich Moslem bin aber nicht wirklich so heraus posaunt.

Weil es immer so einen negativen Beigeschmack hat, hab ich das Gefühl, dass

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206 Alltag in der Moschee

Leute dann immer so etwa so zurückhaltend sind und dann hat man sich natür-

lich schon etwas kontrolliert in dem Sinn, dass man vielleicht das vegetarische

Menu bestellt hat und nicht gefragt hat: was ist das für ein Fleisch? #0:06:08-8#

I: aha, ja ok. #00:06:06-1#

Mira: so Sachen. Und dann ähm war es dann plötzlich irgendwie in der Moschee,

war es ok, wenn man in der Moschee ist, dann weiß man: alle sind Moslems. Die

Vorurteile, die Leute haben, die die negative Haltung, die existiert gar nicht. Al-

so weißt du? Ist man schon automatisch auf einer anderen Ebene. Und von dem

her finde ich das Gebet in der Moschee etwas sehr sehr Schönes. Darum liebe ich

es auch in der Fastenzeit in die Moschees zu gehen und zu beten. Weil es ist so,

man (unverst.) einen Moment der Ruhe, wo man wirklich, (.) JA! ich weiß auch

nicht,mal runter kommenkannundeinfachnur FOLGENkann,was der Imamsagt.

#00:06:44-0#

(Mira)

Das gemeinsame Gebet steht bei Mira im engen Zusammenhang mit dem

Zusammentreffen mit anderen Musliminnen und Muslimen. In ihrer Erklärung

macht sie eine Differenzierung auf zwischen ihrem Leben als Schülerin am Gym-

nasium und dem Ort Moschee. Außerhalb der Moschee möchte sie nicht offen

zeigen, dass sie Muslimin ist, weil sie den Eindruck hat, dass die Menschen ihr

gegenüber dann reservierter sind. Sie hat sich deshalb mit offenem Zurschau-

stellen ihrer Religionszugehörigkeit zurückgehalten und nennt als Beispiel das

Essen. Die Essensauswahl – sie nimmt das Vegetarische anstatt zu fragen, ob

das Fleisch halal ist – wird damit zum Marker ihrer Zugehörigkeit und Religion

wird dadurch sichtbar. Obwohl es in dem Abschnitt des Interviews um das Gebet

ging, ist ihr Beispiel für sichtbare Religion nicht das Gebet sondern das Essen.

Interessant sind dann auch ihre weiteren Gedanken und die Gegenüberstel-

lung ihrer Fremdheitserfahrung außerhalb der Moschee mit ihrer Erfahrung in-

nerhalb der Moschee, die sie vornimmt. In der Moschee gibt es keine »negative

Haltung« gegenüber ihr als Muslimin. Sie erfährt ein gegenseitiges Verstehen

aufgrund der gemeinsamen Religionszugehörigkeit. Es ist tatsächlich die Reli-

gion, die für Mira dafür ausschlaggebend ist, denn das Albanischsein wird hier

nicht genannt. Ihre Erfahrung des Andersseins bezieht sich also stark auf ihre

Religionszugehörigkeit und nicht auf ihre ausländische Herkunft. Hierin spie-

gelt sich die Verlagerung des öffentlichen Diskurses von »den Ausländern« hin zu

»den Muslimen« wider, der in der Forschung vielfach festgestellt worden ist (sie-

he Kap. 3 und z.B. Behloul 2007a). Das Gefühl der Zugehörigkeit im Gegensatz

zum Gefühl der Andersartigkeit entsteht für Mira im Gebet. Es ist mit einem

Gefühl der Ruhe verbunden, ihre Existenz wird nicht in Frage gestellt und sie

kann einfach dem Imam zuhören.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 207

Die Reproduktion der muslimischen Gemeinschaft erfolgt hier durch das Ge-

bet. Es ist Teil der Selbstverständlichkeit muslimischen Lebens und hat für Mira

als gemeinschaftsstiftendes Element eine wichtige Bedeutung, da sie gerade im

Gebet die Gemeinschaft spürt. Erst als sie die Schule wechselt und sich aufgrund

von Fragen der Mitschülerinnen und Mitschüler mit ihrer Religionszugehörigkeit

auseinandersetzen muss, bemerkt sie, was es bedeutet, einer Minderheit anzu-

gehören und mit Vorurteilen konfrontiert zu sein. Die Moschee erfährt sie als

krassen Kontrast zu ihren Erlebnissen. Als Ort, an dem man sich nicht erklären

muss, wird die Moschee zum Ort geteilter, impliziter Sinnstrukturen im Sinne

Karl Mannheims. Hier muss das Selbstverständliche, das »Muslimisch-Sein« oder

auch das »Albanisch-Sein«, nicht erklärt werden. Die Moschee steht so im Gegen-

satz zur Außenwelt, wo man sich eben erklären muss. Die Außenwelt ist damit

der Ort der Mira ihr Anderssein immer wieder vor Augen führt.

Bei Mira deutet sich an, dass die ethnische Zugehörigkeit für die Teilnahme

am Gebet für die zweite und dritte Generation nicht im Vordergrund steht. An-

ders als bei der älteren Generation, bei der eine gewisse »Treue« an eine Moschee

zu beobachten ist, scheint sich dies bei jüngeren Musliminnen und Muslimen

zu ändern und Moscheen dienen weniger als »Kulturverein«, wo man die gleiche

Sprache spricht und ähnliche Erlebnisse teilen kann. Obwohl die Gemeinschaft

mit anderen Musliminnen und Muslimen wichtig für die Selbstversicherung ist,

tritt der spezifische Ort in den Hintergrund. Als Miras Freunde nicht mehr in

die Moschee gehen, weil sie berufstätig sind und nicht mehr wie gewohnt am

gemeinsamen Religionsunterricht teilnehmen können, geht auch sie nicht mehr

hin. Erst an der Universität findet sie wieder muslimische Gleichaltrige, mit de-

nen sie gemeinsam das Gebet im Raum der Stille des Universitätsgebäudes ver-

richtet. Und auch hier wird wieder deutlich, wie wichtig ihr der soziale Aspekt

des Gebets und das Zusammentreffen mit anderen Musliminnen und Muslimen

ist, wenn sie mehrfach das »zusammen« betont.

Und sie haben ja jetzt an der Uni das Freitagsgebet eingeführt, was wirklich cool

ist, weil man geht zusammen, man isst nachher zusammen zum Mittag und das

ist wirklich und da versuch ich sozusagen mir den Freitagmittag für das frei zu

behalten und dann die anderen zu treffen und dann das Gebet zusammen zu ver-

richten (.) zusammen zu essen. #00:07:20-0#

(Mira)

Die Verbindung von religiöser Praxis und Sozialem wird hier durch die Be-

griffe »treffen« und »zusammen essen« angezeigt. Heute definiert Mira ihre Zu-

gehörigkeit neu, was jedoch nicht eine definitive Abkehr von der Moschee, in der

sie aufgewachsen ist, bedeutet. Sie kann sich sehr gut vorstellen, dass sie später

einmal, wenn sie eigene Kinder hat, wieder in diese Moschee gehen wird, aber

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208 Alltag in der Moschee

weniger zum Gebet als für die Erziehung ihrer Kinder und für konkrete Aufgaben.

Neben der Flexibilität beim Moscheebesuch, welche bereits beschrieben wurde,

kann es damit auch eine wechselnde Zugehörigkeit im Biographieverlauf geben.

Es ist legitim, zu einem späteren Zeitpunkt im Leben wieder mehr Zeit in der

Moschee zu verbringen und Aufgaben zu übernehmen. So ähnlich beschrieb es

der Imam Muris Begovic in der bosnischen Moschee in Schlieren, Zürich, näm-

lich dass die Jugendlichen irgendwann einmal nicht mehr kämen, aber er sich

keine Sorgen machen würde, denn später kämen sie dann schon wieder zurück

(M. Begovic, ZH_ExpInt_03).

Eine weitere wichtige Beobachtung im Hinblick auf den sozialen Aspekt des

gemeinsamen Gebets ist, dass der Moscheebesuch nicht unbedingt eine Angele-

genheit der ganzen Familie sein muss. Dies ist auch vor dem Hintergrund der

geschlechterspezifischen Bedeutung des Moscheebesuchs zu sehen, wie aus dem

folgenden Interviewausschnitt deutlich wird:

Und also eben heute noch in der Familie, ja mein Vater jeden Freitag, mein Bru-

der praktisch jeden Sonntag und meine Mutter wenn es dann Veranstaltungen

gibt. Und ich dann auch @wenn so etwas@ von der Uni organisiert ist oder so.

#00:04:35-6#

(Mira)

Während Mira mit ihrem Vater immer freitags und sonntags in die Moschee

gegangen ist, ging ihr Bruder nur sonntags und ihre Mutter nur zu Feiertagen.

Die oben zitierte Interviewpartnerin Leyla besucht ebenfalls Moscheen getrennt

von ihrem Mann, wenngleich sie sich einen gemeinsamen Besuch als Familie

wünscht. Ältere Herren treffen sich gemeinsam ohne ihre Frauen und sitzen zwi-

schen den Gebetszeiten zusammen und trinken Tee. Wie Mira versichert, sei ihr

erst kürzlich klar geworden, dass im Vergleich zu anderen Frauen Albanerinnen

kaum in die Moschee gingen. Auch sie geht heute nur zu einem gemeinsamen

Gebet, wenn etwas von ihrer Studierendengruppe organisiert wird und behält

damit die erlernte Praxis zumindest teilweise bei. Aber auch Vater und Sohn ge-

hen nicht gemeinsam in die Moschee, sondern jeder wie er Zeit hat. Die soziale

Funktion des Moscheebesuchs bezieht sich damit nicht unbedingt auf die Fami-

lie, sondern auf Gleichgesinnte, Gleichaltrige und vielleicht auch auf Menschen

des gleichen Geschlechts.

Anders als die regelmäßigen Gebete in der Moschee sind die Aktivitäten wäh-

rend des Fastenmonats Ramadan Ereignisse, die alle Familienmitglieder in der

Moschee zusammenbringen. Im nächsten Abschnitt werden die Aktivitäten in

den Moscheen im Ramadan exemplarisch für das Feiern von Festen beschrieben.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 209

5.2.6 Ramadan: Familienereignis und umma-Gefühl

Das Fasten im Monat Ramadan ist eine der fünf Säulen des Islam und gehört da-

mit zu den Grundpflichten einer und eines jeden Gläubigen. Der Monat Ramadan

ist der neunte Monat des Mondkalenders und verschiebt sich damit im Jahresver-

lauf. Zwischen dem Sonnenaufgang und dem Sonnenuntergang soll auf die Zu-

sichnahme von Nahrung und Getränken sowie auf sexuelle Aktivitäten verzichtet

werden. Aufgrund der unterschiedlichen Traditionen und Rechtsschulen gibt es

unterschiedliche Auffassungen darüber, wann der Ramadan beginnt und endet.

Die Heterogenität bezieht sich auch auf den täglichen Beginn des Fastens und

den Zeitpunkt des Fastenbrechens (↩ifṭār)17. Die von mir untersuchten Moschee-

organisationen orientieren sich meist an der Praxis ihrer Herkunftsländer und

den Vorgaben dortiger religiöser Autoritäten. So verkündete das ImanZentrum in

Volketswil den Beginn der Fastenzeit einen Tag später als die Blaue Moschee in

Zürich. Innerhalb des heiligen Monats, so die Überzeugung, sind die Gläubigen

Gott näher als zu anderen Zeiten und der Teufel und die Dämonen sind machtlos

(vgl. Wiegers 2004: 331). An den Tagen und Nächten des 21., 23., 25., 27. und 29.

wird noch einmal besonders gefeiert, denn eine dieser Nächte gilt laut Koran als

lailat al-qadr, die Nacht der Bestimmung, in der der Koran offenbart wurde18. In

dieser Nacht, deren genaues Datum unbekannt ist, sind nach islamischer Tradi-

tion die Tore des Himmels offen (vgl. ebd.: 331). Der Ramadan schließt mit dem

Fest des Fastenbrechens ab (↪id al-fiṭr), das das ṣalāt al-↪id beinhaltet sowie den

Besuch von Verwandten.

Der Ramadan wird in der Literatur als stark gemeinschaftsstiftend beschrie-

ben und selbst Menschen, die ansonsten die Moschee nicht aufsuchen, nehmen

teil (vgl. ebd.: 331). Dementsprechend sind die Moscheen während dieser Zeit

voller als im Rest des Jahres, denn es besteht der Glaube, dass die Gebete, die

im Ramadan gemacht werden, mehr zählen als während des Jahres, und damit

versäumte Gebete nachgeholt werden können. Adnan beschreibt, wie dann auch

Frauen in die Moschee kommen:

Weil in de Fastenmonat sozusagen sind ja (.) sind ja, es ist ein Monat, wo Leute/

die Gläubige sind ja mehr aktiv in der Moschee, dann wird da alles ausgeräumt,

geräumt, und dann äh dann wird da das Zimmer da exklusiv nur für Frauen äh

freigestellt. Unddie Frauen kommendann ja auch für jedes, jedesGebet oder auch

Freitagsgebet. #00:37:03-3#

(Adnan)

17 ZudengenauenRegelungenbzgl. der Zeiten undAusnahmen vomFasten vgl. Ahmad (2009).

18 Siehe auch Sure Al-Qadr.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210 Alltag in der Moschee

Abbildung 32: Ramadan Programm, ImanZentrum Volketswil, 2015.

Er beschreibt den Ramadan als einen besonderen Zeitraum, in dem sich alle

mehr einbringen und engagieren als sonst. Es wird zudem darauf geachtet, dass

auch Frauen praktizieren können. Die unterschiedliche Praxis von Männern und

Frauen in der Moschee scheint sich daher im Ramadan zu ändern und mehr Frau-

en suchen die Moschee auf. Darüber hinaus wird der Monat in vielen Moscheen

durch ein vielfältiges Angebot begleitet, so z.B. in Volketswil wo es vermehrt

Kurse mit religiöser Unterweisung gibt (Abb. 32). Das Programm ist in vielerlei

Hinsicht interessant: Es ist ein rein religiöses Programm und dient damit der

religiösen Unterweisung und Besinnung. Dies unterstreicht die religiöse Bedeu-

tung des Ramadan. Es gibt Angebote, die sowohl nach Geschlechtern getrennt als

auch gemischt sind. So sollen verschiedene Bedürfnisse angesprochen werden.

Dass Angebote durch externe Gelehrte und Gäste bereitgestellt werden, hebt die

Besonderheit des Ramadan hervor.

Das Fastenbrechen (↩ifṭār) wird zudem häufig in Gemeinschaft in der Mo-

schee vollzogen, woran sich dann die Ramadan-Gebete anschließen. In der Blau-

en Moschee wird dies als »Familienereignis« beschrieben, zu dem auch nicht-

muslimische Freunde eingeladen werden, wie zum Beispiel die Nachbarschaft der

Moschee. Hier gewann ich den Eindruck, dass am ↩ifṭār in erster Linie türkisch-

stämmige Personen anwesend waren. Dies deutet darauf hin, dass, obwohl die

Besucherinnen und Besucher am Freitagsgebet eher international zusammenge-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 211

setzt sind, das Fastenbrechen im Ramadan dann doch eine Frage der ethnischen

Gemeinschaft und Familie ist. Auch in der Ulu Camii werden die Anwohnerinnen

und Anwohner zum Fastenbrechen eingeladen, welches aufgrund von Platzman-

gel dann als Straßenfest stattfindet. Damit dient die Einladung zum ↩ifṭār auch

dazu, Kontakte zu pflegen19. Das Essen als nicht-religiöse rituelle Handlung bietet

sich hier in besonderer Weise an.

Die Speisen werden in der Regel von Mitglieds-Familien gestiftet (ZH_Prot_21).

Im ImanZentrum Volketswil übernahm 2013 aus organisatorischen Gründen der

Verein die Bereitstellung von Essen an mehreren Tagen, was durch Spenden

finanziert wurde (ZH_Prot_05). Das gemeinsame Essen in der Moschee spielt in

den meisten Fällen eine wichtige Rolle und wird nach Geschlechtern getrennt

eingenommen. In anderen Traditionen, wie sie die Mitglieder in der Albanischen

Moschee in Zürich verfolgen, wird das ↩ifṭār im Kreis der Familie gefeiert,

weshalb in der Moschee kein gemeinsames Essen stattfindet.

Die Praxis des Fastenbrechens ist in der Moschee eng mit der des Gebetes

verbunden. Zunächst wird das Nachtgebet verrichtet, woran sich das gemeinsame

Fastenbrechen, zunächst mit Datteln und Milch oder Wasser, anschließt. Nach

dem gemeinsamen Mahl ist es dann möglich, das ṣalāt at-tarāwīḥ in der Moschee

zu verrichten. Je nach Tradition wird dies unterschiedlich häufig wiederholt, von

acht längeren Einheiten bis zu zwanzig kürzeren. Der Zweck des Gebetes ist es,

in dieser Zeit einer Koranrezitation zu folgen und dadurch während des Ramadan

ein- oder mehrmals den kompletten Koran zu hören (vgl. ZH_Prot_21 und Ahmad

2009: 409).

Junge Musliminnen in Zürich und Wien erzählten mir von einer Tradition,

die wieder die lose Bindung an Moscheen verdeutlicht. Mit Hilfe von WhatsApp-

Gruppen organisieren sie eine Art »Moschee-Hopping«, wie Mira beschreibt:

Das war schon cool, denn die eine kam aus dem Aargau mit dem Auto, weißt du

(.) wir haben so einen Gruppenchat und geschrieben: Hey, welche Moschee heute

Abend? und dann hat man geschrieben: ok! Und dann gingen wir alle zusammen

hin. […] #00:25:39-7#

(Mira)

19 Sternbach analysiert unterschiedliche ↩ifṭār-Veranstaltungen, unter anderem als eine Form

von »Geschäftsessen«, im Rahmen derer religiöser und politischer Dialog betrieben und da-

mit Sozialkapital akquiriert wird (vgl. Sternbach 2010). Dieses Mittel zur Sozialkapitalakqui-

se werde sowohl von Moscheeorganisationen als von nicht-muslimischen Akteuren genutzt.

Mit interreligiösen Veranstaltungen als Governance-Instrument hat sich indes auchA.-K. Na-

gel (2015a) auseinandergesetzt und stellt fest, dass die staatliche Beteiligung je nach Format

unterschiedlich ausfallen kann. In meinem Sample gab es allerdings keine Beteiligung von

staatlicher Seite an ↩ifṭār-Veranstaltungen. Sie waren entweder intern, auf die muslimische

Öffentlichkeit oder auf nachbarschaftliche Kontaktpflege ausgelegt.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212 Alltag in der Moschee

Eine junge Frau aus Wien erzählte mir, dass sie den Besuch in den unter-

schiedlichen Moscheen genieße und sich auch über die unterschiedliche inter-

nationale Verköstigung freue. Mira beschreibt weiter, wie sie mit einer Gruppe

junger Frauen unterschiedliche Moscheen im Ramadan besucht:

Aber diesen/ zumBeispiel diesen Sommer hab ich, hab ich hier in der Schweiz ver-

bracht und dann äh hat derMSAZ [Muslim Students Association Zurich, A.d.V.] oft

irgendwie so Iftars veranstaltet in verschiedenen Moscheen. Und dann lernt man

natürlich andere so kennen und dann habe ich die (Name einer Frau), die du auch

an diesem Abend kennengelernt hast, und wir wohnen ziemlich nah, dann sind

wir mit dem Fahrrad einmal in die tÜRkische Moschee, einmal in die albanische,

das war so etwas SCHÖNes. Ja und plötzlich Leute, die gleich alt sind, (unverst.)

da jetzt mit dem Fahrrad, das war wirklich so, ja. Von daher hab ich es wirklich

schön genossen, weil man betet mit dem Imam zusammen, es ist so eine Ruhe, es

ist, ich weiß nicht, es ist eine inner/ innerliche Ruhe. Das finde ich sehr sehr schön.

#00:24:46-6#

(Mira)

Mira und auch andere Gläubige beschreiben den Ramadan als ein freudiges

Ereignis, dem das ganze Jahr entgegengefiebert wird und dessen Gebete und

Festmahle in Gemeinschaft mit Freunden und Familie begangen werden. Durch

das Moschee-Hopping wird der Ramadan für Mira zu einem Ereignis, bei dem

sie ethnienübergreifend unterschiedliche Moscheen kennenlernen kann. Die Mo-

schee bietet hier den Raum für gemeinschaftliche religiöse Praxis und auch Mög-

lichkeitsstrukturen für soziale Aktivitäten. Das Fasten wird dabei nicht als Last

angesehen, sondern man freut sich aufgrund der Besonderheit des Ereignisses.

Das Beispiel der Jugendlichen zeigt, dass wie beim wöchentlichen Gebet für

die Gemeinschaft nicht eine bestimmte Moschee notwendig ist. Vielmehr ist es

die Gemeinschaft mit Gleichgesinnten, die hier von Bedeutung ist. Bei dem stark

gemeinschaftszentrierten Ereignis ist der Ort an sich zweitrangig.

In den Jahren, in denen ich meine Beobachtungen durchgeführt habe, fiel der

Ramadan jeweils auf die längsten Tage im Jahr. Daher fand das Fastenbrechen

erst spät in der Nacht, teilweise nach 23 Uhr statt. Viele Gläubige meinten daher,

dass sie gar nicht in der Lage seien, so viel zu essen, weil sie sonst nicht schlafen

könnten (ZH_Prot_21). Die Klage darüber, dass im Ramadan sogar ein paar Kilos

zugelegt würden, zeugt jedoch davon, dass diesem Vorsatz nicht alle folgen. In

der Ulu Camii in Wien beklagte sich ein Mitglied des Vorstandes, dass aufgrund

der Uhrzeit des ↩ifṭār nur wenige bis gar keine geladenen Nachbarinnen und

Nachbarn gekommen wären. Die Hoffnung besteht, dass in den nächsten Jahren

dann wieder mehr ihrer Einladung folgen (Mesut, #00:10:50-4#). Hier müssen

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 213

also Einschränkungen hingenommen und Anpassungsleistungen aufgrund der

geographischen Lage und Feiertagsregelungen vorgenommen werden.

Bis auf die Ausnahmen ImanZentrum Volketswil und Islamisches Zentrum

Wien sind die meisten Moscheen viel zu klein, um den Andrang der Menschen

zu bewältigen, die an den Ramadangebeten teilnehmen wollen. Deshalb wer-

den auch oft die Plätze vor den Moscheen mit Teppichen ausgelegt, damit die

Menschen das Gebet absolvieren können. Endgültig an ihre räumlichen Grenzen

stoßen die Moscheen jedoch am ṣalāt al-↪id. Dann werden häufig größere Räu-

me wie Turnhallen angemietet (vgl. auch Interview Nadja, #00:04:56-6#). Dies

zeugt davon, dass der Ort Moschee und der Gebetsraum nicht an ein bestimm-

tes Gebäude gebunden sind. Die Moschee ist nur eine Möglichkeit eines Raumes

religiöser Praxis (siehe ausführlich in Kap. 6).

Anders herum sind die Aktivitäten in der Moschee nicht ausschließlich auf

religiöse Praxis beschränkt. Ein Angebot, das alle von mir besuchten Moscheen

machten, ist der Koran- und Religionsunterricht für Kinder und Jugendliche. Hin-

zu kommen häufig Bildungsangebote für Erwachsene. Um den Charakter einer

Moschee besser zu verstehen, ist es daher wichtig, sich diese genauer anzusehen,

was im folgenden Kapitel geschehen wird.

5.3 Bildungsangebote: Moscheen als Orte religiöser Sozialisation

5.3.1 Einführung

Wer eine Moschee aufsucht, der wird feststellen, dass vor allem am Wochenende

das Programm durch verschiedene Bildungsangebote geprägt ist. Diese Angebote

sind meist speziell auf Kinder und Jugendliche ausgerichtet, aber es finden auch

Kurse und Treffen für Erwachsene statt.

»Where would you learn if you won’t come to the mosque?«20 Mit diesen

Worten beschreibt eine muslimische Gläubige die zentrale und einzigartige Be-

deutung von Moscheen als Bildungseinrichtungen für Menschen muslimischen

Glaubens in Ländern, in denen sie eine religiöse Minderheit bilden. Denn in

diesen Ländern gibt es häufig keine Alternativen zur Moschee, wenn es um die

Weitergabe von religiösem Wissen an die Gläubigen geht. Zwar bietet auch das

Internet eine Vielzahl an Möglichkeiten von YouTube-Kanälen bis Blogs und Social

Media. Moscheen haben jedoch nach wie vor eine große Bedeutung als Bildungs-

einrichtungen, welche sich historisch begründen lässt. Moscheen und ihre ange-

schlossenen madrasas waren schon immer Orte von religiöser Unterweisung und

der Koranrezitation (vgl. Beinhauer-Köhler 2009: 62ff.; Fernández-Puertas 2002:

20 Aus dem Dokumentarfilm »Me and the mosque« (Nawaz 2005).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214 Alltag in der Moschee

115f.), wenngleich die traditionellen madrasas heutzutage vor dem Hintergrund

der Einführung staatlicher Schulen an Bedeutung verloren haben (vgl. Berkey

2004: 205). Im Folgenden wird es um Bildungsangebote in heutigen Moscheen

gehen.

Bildung verstehe als Aneignung von religiösen, geistigen, kulturellen und

lebenspraktischen Fähigkeiten sowie persönlicher und sozialer Kompetenzen21.

Entsprechend meine ich mit Bildungsangeboten institutionalisierte Formate wie

Workshops, regelmäßige oder punktuelle Kurse und Unterricht, welche von den

Moscheeorganisationen durchgeführt werden bzw. welche in ihren Räumen statt-

finden. In allen von mir besuchten Moscheen wird Unterricht für Kinder in der

Koranrezitation gegeben, in den meisten auch islamischer Religionsunterricht, in

dem es um die Vermittlung religiöser Inhalte und Verhaltensnormen geht. Diese

beiden Unterrichtsformate finden oft in separaten Einheiten statt und bestehen

auch für Erwachsene. Zur religiösen Unterweisung gehören auch die Predigten

beim Freitagsgebet (chuṭba), welche im vorherigen Kapitel bereits angesprochen

wurden. Da diese wenn überhaupt nur kurz in Deutsch zusammengefasst werden

und ich deshalb die Inhalte nicht verstehen konnte, werde ich auf ihre Analyse

verzichten. Darüber hinaus gab es auch Angebote mit nicht-religiösem Inhalt wie

Computer-, Sprach- und Integrationskurse.

Auf beide Unterrichtsangebote, religiöse und nicht-religiöse, möchte ich im

Folgenden eingehen. Dabei werde ich zunächst fragen, wie sich die religiösen

Angebote gestalten, wie sie ablaufen und welche Inhalte sie haben. Besonders

interessiert die kontextuelle Einbettung und welche Erwartungen sich in den je-

weiligen Unterrichtstypen widerspiegeln. Dabei ist ein Blick auf die Lehrperso-

nen hilfreich, denn auch in ihnen spiegeln sich Erwartungen an den Unterricht.

Schließlich wird nach der Bedeutung des Unterrichts für die Teilnehmenden ge-

fragt. Zum organisationalen Feld der Moschee gehören im Bereich der Bildung vor

allem die öffentlichen Schulen, welche hinsichtlich Unterrichtsgestaltung, Mate-

rialien und Standardisierung Maßstäbe setzen, die sich auch auf den Unterricht

in den Moscheen auswirken dürften. Daher wird genauer auf diese Art der Be-

einflussung zu achten sein.

Daran im Anschluss gehe ich auf nicht-religiöse Angebote ein. Gerade was

Integrationsangebote anbelangt sind meist kommunale Stellen als Durchführer

oder Geldgeber involviert. Wie gestaltet sich die Zusammenarbeit und welche

Auswirkungen hat dies auf die Moscheen? Gefragt wird auch, wo diese Angebote

21 Zur Bedeutung von Bildung im Islam aus historischer Perspektive vgl. Berkey (2004). Eine

Vertiefung religiöser und historischer Aspekte von Bildung im Islam kann und soll hier nicht

geleistet werden, da der Fokus auf der empirischen Bedeutung und Praxis von Bildungsan-

geboten in den Moscheen liegt.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 215

im Kontext des Übergangs von der ersten auf die zweite und dritte Generation

zu verorten sind.

Der Ablauf des Unterrichts lässt sich am besten über teilnehmende Beobach-

tung ergründen. Aus meinen Besuchen sind sowohl in Wien als auch in Zürich

eine Reihe an Beobachtungsprotokollen entstanden, die für die Analyse heran-

gezogen werden, da ich in allen Moscheen verschiedene Unterrichtsformen be-

obachten konnte. Wenn es um die Bedeutungsebene der Unterrichtsformen für

die Gläubigen geht, sind narrative Interviews die geeignete Methode, um geteilte

Sinnstrukturen zu erschließen. In den Interviews kam das Thema allerdings nicht

in allen Fällen zur Sprache. Daher wird vor allem ein Interview mit der jungen

Frau Mira aus Zürich im Zentrum der Analyse stehen. Schließlich habe ich Mitar-

beitende der Fachstelle für Integration in Zürich Stadt und Kanton respektive der

Magistratsabteilung 17 in Wien interviewt. Diese Interviews werden Aufschluss

über die Unterstützungsleistungen und Möglichkeitsstrukturen von Seiten der

Kommunen geben.

Im folgenden Abschnitt soll es zuerst um begriffliche Klärungen sowie um

den Stand der Forschung zu Bildung in Moscheen gehen. Danach werden die

unterschiedlichen Unterrichtsformate beschrieben und analysiert.

Religionsunterricht: Begriffe und Stand der Forschung

Der Begriff »islamischer Religionsunterricht« wird häufig im Zusammenhang mit

dem Unterricht an öffentlichen Schulen verwendet. Vor allem in Deutschland

und Österreich ist in den letzten Jahren eine vermehrte wissenschaftliche Aus-

einandersetzung mit didaktischen Konzepten für diese Art des Unterrichts zu

beobachten, was damit zusammenhängt, dass dort Konzepte des islamischen Re-

ligionsunterrichts an öffentlichen Schulen bereits existieren oder dabei sind, sich

zu etablieren22. Um schulischen Unterricht soll es jedoch an dieser Stelle nicht

gehen, sondern es sollen die Angebote von Moscheen in den Blick genommen

werden.

Mit der Institutionalisierung muslimischen Lebens im Zuge des Familien-

nachzugs ging auch die Ausbildung der Funktion von Moscheen als Orte des Un-

terrichts einher (vgl. Behr 2009: 407; Ceylan 2008: 57). War es zunächst noch das

Ziel »dem Traditionsverlust vorzubeugen«, so findet heute »in vielen Moscheen

22 Hier sei besonders auf folgendeArbeiten verwiesen: Behr (2014), Ceylan (2014), Aslan&Win-

disch (2012), Ucar et al. (2010), Ceylan (2008) und Alacacıoğlu (1999). Zur wissenschaftlichen

Auseinandersetzung gehörten bislang auch die Ausbildung von islamischen Religionspäd-

agogen (z.B. Aslan 2013) und die rechtlichen Möglichkeiten der Umsetzung, vor allem in

Deutschland (Oebbecke 2010a), in der Schweiz (Jödicke 2013; C.P. Baumann 2009; Rudolph

et al. 2009; Frank & Jödicke 2007) sowie in Österreich (Aslan 2009b).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216 Alltag in der Moschee

bereits ein thematisch elementarisierter, der pädagogischen Kultur der öffentli-

chen Schule weit gehend [sic!] angepasster religiöser Unterricht statt« (Behr 2009:

408). Ceylan weist darauf hin, dass »in den Gründungszeiten der Moscheen pri-

mär die Pioniermigranten eine islamische Unterweisung genossen« haben, sich

jedoch die Zielgruppe »im Laufe der Zeit immer mehr in Richtung Kinder und

Jugendliche verlagert« hat (Ceylan 2008: 57). Usuclan identifiziert das fehlende

Wissen der Eltern vor allem als Grund dafür, dass Kinder Koran- und Religions-

unterricht in Moscheen erhalten (Usuclan 2008: 35).

Obwohl im deutschsprachigen Raum aufgrund der Migration schon seit etwa

40 Jahren Gebetsräume existieren, die auf eine beinahe ebenso lange Tradition im

Unterrichten von Kindern und Jugendlichen zurückblicken können, gibt es nur

wenige empirische Erhebungen zu dem Thema. Für Deutschland liegt eine etwas

ältere Studie von Alacacıoğlu (1999) vor, welcher außerschulischen Religionsun-

terricht für Kinder und Jugendliche mit türkischem Migrationshintergrund un-

tersucht. Die Studie ist auf das Bundesland Nordrhein-Westfalen beschränkt und

beschäftigt sich aus pädagogischer Perspektive mit Inhalten, Zielen und Metho-

den von »Koranschulen« innerhalb türkisch-islamischer Gemeinden. Der Begriff

»Koranschule« erscheint mir aber nur beschränkt dafür geeignet zu sein, reli-

giöse Bildung in Moscheen adäquat zu erfassen, ist er doch zum einen negativ

behaftet und deutet er doch nur auf einen Aspekt des Unterrichts hin, das Koran-

Rezitieren. Auch sollen hier Bildungsangebote innerhalb der Moscheen untersucht

werden, während der Begriff »Koranschule« aber einen Lernort beschreibt, der

ggf. auch außerhalb der Moschee liegen kann. Hinzu kommt, dass die Bezeich-

nung in den von mir geführten Interviews kein einziges Mal verwendet wurde,

was darauf hindeutet, dass es sich bei dem Wort »Koranschule« um keine Selbst-

bezeichnung handelt (vgl. Behr 2009: 406f.). Vielmehr spricht man im Arabischen

von kuttab (türk./bosn. auch mekteb), der Schule des Koranlesens und -schreibens,

oder von madrasa (türk. medrese), dem Ort, wo Unterricht stattfindet (vgl. ebd.:

406).

Ceylan hat sich mit der Rolle von Imamen im Religionsunterricht in deutschen

Moscheen befasst (Ceylan 2008) und führt in seiner pädagogischen Arbeit den

Begriff »Moscheekatechese« ein (Ceylan 2014). Religionsunterweisung, so Ceylan,

beinhaltete zu Zeiten der ersten Zuwanderer einfache Grundlagen der Religion,

vor allem Informationen über Erlaubtes (halal) und Untersagtes (haram). »Dies

war insofern wichtig, weil die muslimischen Migranten im Aufnahmeland mit

zahlreichen neuen Herausforderungen im Alltag konfrontiert waren (z.B. Speise-

vorschriften)« (Ceylan 2008: 58f.). Mit »Moscheekatechese« meint Ceylan außer-

schulische und außerfamiliäre Bildung als »Vermittlung der islamischen Botschaft

in Gemeinden«. Sie soll »zur Internalisierung der Glaubensartikel und zur Prak-

tizierung derselben verhelfen und eine ethische Lebensführung sowie Integration

in die umma (muslimische Gemeinschaft) als Trägerin der abrahamischen Traditi-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 217

on des tawḥīd fördern, um das Heil im ahirat (Jenseits) zu erlangen« (Ceylan 2014:

166). Im Gegensatz zur katholischen Kirche, in der eine sehr ausdifferenzierte

Katechese existiere, beschränke sich die »muslimische Katechese primär auf die

religiöse Unterweisung anhand traditioneller Lehrmittel und Lerninhalte in der

Gemeinde« (ebd.: 167). Beeinflusst werde die Katechese durch gesellschaftliche

Rahmenbedingungen, durch die religiöses Lernen in der Familie, der Moschee

und teilweise auch in der Schule stattfände, sowie durch die Migrations- und

Minderheitensituation (ebd.: 216).

An der Übertragung von Begriffen und Konzepten aus einer religiösen Tradi-

tion in eine andere lässt sich Kritik üben, schwingen doch immer Bedeutungen

mit, die nicht eins zu eins adaptierbar sind. Sicherlich muss angemerkt werden,

dass der Begriff »Katechese« in der christlichen Tradition eher punktuell zum

Einsatz kommt, wenn es zum Beispiel um die Vorbereitung auf die Konfirmation

bzw. Kommunion geht. Darüber hinaus ist aufgrund der kirchlichen Strukturen

zentral vorgegeben, was in der Katechese vermittelt wird, wohingegen in den

islamischen Strukturen eine solche zentrale Instanz nicht existiert, es daher ver-

schiedene Lehrtraditionen und Inhalte gibt. Ceylan gibt zwar an, dass es so etwas

wie einen gemeinsamen Nenner gibt, expliziert aber nicht genauer, was damit

gemeint ist (ebd.: 165). Im Folgenden möchte ich mich deshalb von den Begrif-

fen »Koranschule« und »Moscheekatechese« lösen und zwischen Koranunterricht,

Islamunterricht und dem Unterricht für Erwachsene (dars) unterscheiden23.

Weitere Befunde aus der Literatur betreffen die Qualifikation der Lehrenden:

Sowohl Usuclan als auch Ceylan konstatieren eine fehlende pädagogische Kom-

petenz der Lehrenden an Moscheen, insbesondere der Imame (Usuclan 2008: 35;

Ceylan 2008: 64), wohingegen Behr darauf hinweist, dass mittlerweile der Un-

terricht dem Stil der öffentlichen Schulen weitgehend angepasst ist (Behr 2009:

408). In der Schweiz wurde im Rahmen des Nationalen Forschungsprogramms

(NFP) 5824 eine Studie zu den Erwartungen an eine Ausbildung von Imamen und

Religionspädagoginnen und -pädgagogen durchgeführt, die auf eine weitgehende

Unzufriedenheit der muslimischen Zielgruppe mit den didaktischen und pädago-

gischen Kompetenzen der Lehrenden hindeutet (vgl. Rudolph et al. 2009). Meine

Untersuchung kann kein Urteil über die pädagogischen und didaktischen Kompe-

tenzen der Lehrenden abgeben. Jedoch untersuche ich, welche Kriterien für einen

guten Unterricht und für eine qualifizierte Lehrperson von den Schülerinnen und

Schülern genannt werden. Schließlich werde ich fragen, wie sich bestimmte Un-

terrichtsstile und -mittel verbreiten und dadurch zu einer Vereinheitlichung und

Professionalisierung des Unterrichts beitragen.

23 Ein dars ist dabei die formalisierte Form der Unterweisung durch eine religiöse Autorität,

welche von dem Gespräch unter Freunden (sohbet) unterschieden werden muss.

24 http://www.nfp58.ch, zuletzt geprüft am 07.10.2017.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.nfp58.ch
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.nfp58.ch


218 Alltag in der Moschee

Abbildung 33: Unterrichtsprogramm Erwachsene, ImanZentrum Volketswil, 2015.

Liegen zum Unterricht für Kinder und Jugendliche einige Erkenntnisse vor, so

steht eine Untersuchung der Angebote für Erwachsene meines Wissens noch aus.

Meine Daten können besonders Auskunft zu Erfahrungen von Frauen im Koran-

und Religionsunterricht geben, worauf ich im Folgenden eingehen möchte.

5.3.2 Religiöse Erwachsenenbildung

Für Erwachsene werden unterschiedliche Möglichkeiten angeboten, Unterwei-

sung in religiösen Themen zu erhalten. Üblicherweise findet einmal oder mehr-

mals wöchentlich ein dars für alle Interessierten statt. In der Blauen Moschee

in Zürich gibt es diese Art religiöser Unterweisung vor dem Freitagsgebet im

Gebetsraum der Männer. Meinen Beobachtungen zufolge sind die Zuhörer häu-

fig ältere Männer oder Personen, die am Freitag nicht arbeiten müssen. Der dars

wird per Audio und Video in den Frauengebetsraum übertragen. In der Ulu Camii

oder auch in der Moschee Gazi Husrev-beg in Wien wird mehrmals wöchentlich

ein dars für Männer und Frauen durch die Imame abgehalten. In beiden Mo-

scheen bieten Imame amWochenende zusätzlich ein Programm separat für junge

Männer an, meist im Zusammenhang mit einer Freizeitaktivität. Das Programm

des ImanZentrums Volketswil (Abb. 33) zeigt die unterschiedlichen Kursangebote

für Erwachsene, welche neben dem Koran- und Islamunterricht auch einen Ara-

bischkurs beinhalten. Hinzuweisen ist hier auf einen Islamkurs auf Albanisch,

welcher auf das spezielle Interesse der großen Zahl von Mitgliedern vom Bal-

kan zurückzuführen ist. Daneben bietet das ImanZentrum einen so genannten

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 219

»Islamologie-Kurs« an, der eine vertiefte Auseinandersetzung mit der islamischen

Lehre beinhaltet und der als »Lehrgang« mit Semesterwochenstunden und Credit

Points analog zu hochschulischen Studiengängen ausgewiesen ist25. Ein solcher

Kurs bildet jedoch die Ausnahme unter den von mir untersuchten Fällen.

Einige Moscheen haben separate Angebote für Frauen, wie auch der Unter-

richtsplan in Abbildung 33 zeigt. Diese können wöchentlich stattfinden, wie am

Wochenende im Islamischen Zentrum Wien, in der Moschee Gazi Husrev-beg

in Wien, der Albanischen Moschee in Zürich oder im ImanZentrum Volketswil,

oder monatlich, z.B. in der Blauen Moschee Zürich. Teilweise wird der Unter-

richt durch externe Lehrerinnen erteilt, so in der Blauen Moschee durch eine

Gelehrte vom Dachverband Diyanet. Diese kommt regelmäßig freitags nach dem

Gebet, um den Frauen religiöse Inhalte zu vermitteln. Koordiniert wird dies zen-

tral von der Diyanet, wobei die weibliche Hodscha dann für mehrere Moscheen

zuständig ist. Für diese Aufgabe wurde sie eigens aus der Türkei engagiert. Diese

Anlässe sind sehr gut besucht und auch jüngere Frauen, die ansonsten an einem

Freitagnachmittag nicht so häufig zu sehen sind, nehmen teil (ZH_Prot_10).

Neben diesen regelmäßigen Angeboten, die das ganze Jahr über stattfinden,

gibt es besondere Lehreinheiten im Fastenmonat Ramadan. So werden beispiels-

weise im ImanZentrum Volketswil religiöse Glaubensgrundsätze durch eine nach

Medina ausgewanderte Schweizerin vermittelt (ZH_Prot_22).

Daneben gibt es in einigen Moscheen auch Korankurse für Erwachsene. So

treffen sich zum Beispiel Frauen jeden Alters am Sonntagnachmittag in der Alba-

nischen Moschee in Zürich oder auch in der Moschee Gazi Husrev-beg in Wien,

um zu lernen, den Koran korrekt zu rezitieren.

Bedeutung des Unterrichts für die Lernenden

In den Interviews und Beobachtungen haben sich besonders Frauen als aktiv ge-

zeigt, was das Erlernen der Koranrezitation anbelangt. Viele haben sich bislang

in ihrem Leben nicht vertieft mit dem Koran und religiösen Inhalten beschäftigt

und haben nun das Bedürfnis dies nachzuholen. Teilweise steht das im Zusam-

menhang mit einer erneuten Hinwendung zum Islam oder weil die Kinder aus

dem Haus sind und sie nun Zeit haben. Mevlida (Ende 50) beschreibt, was am

Samstag passiert, wenn sie in die Moschee geht und mit anderen Frauen ihres

Alters den Koran rezitiert.

Am Samstag, wir lesen Koran. Das ist (.) ungefähr zehn, manchmal zehn, manch-

mal 15 Frauen, das (.) Alter das sind alle Alter wie ich, zwei, drei Jahre. Und, wir

lesen nur Koran. Gibt eine Frau, sie kann ein bisschen besser lesen und überset-

zen und erklären, was das bedeutet. Und dann ist auch für uns so gut, wenn man

25 Vgl. »Islamologie-Kurs« unter http://www.imanzentrum.ch, zuletzt geprüft am 13.12.2016.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.imanzentrum.ch
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.imanzentrum.ch


220 Alltag in der Moschee

so eine Stunde, zwei Stunden manchmal wir bleiben dann nachher, und trinken

hier Kaffee @und dann bisschen Tratschen //@ja@ (lacht)// @wie alle Frauen@

(unverst.), das machen alle Frauen, das ist. Und, so ist es. #00:04:03-3#

(Mevlida)

Sie beschreibt den Unterricht als Angebot von Frauen für Frauen, der Über-

setzung und Erklärung des Gelesenen beinhaltet und an den sich ein gemütli-

ches Beisammensein anschließt. Im Dezember 2015 habe ich das Frauentreffen

besucht. Folgende Beobachtung habe ich protokolliert:

Wir gehen nach oben in den großen Raum. Hier werden in einem Kreis die Lese-

pulte aufgestellt sowie für die älteren Frauen Tische und Stühle. Wir lassen uns

nieder. Die Korane werden aufgeklappt. Es sind etwa 16 Frauen da.

Eine ältere Frau, die sagt, sie sei pensionierte Professorin, dass sie langsam lesen,

nur eine Seite pro Samstag. Danach würden sie die bosnische Übersetzung lesen

und eine Lehrerin würde ihnen die Stelle im historischen Kontext erklären, wie

sie entstanden und einzuordnen sei. Das würden aber nur sie hier so machen, in

anderen Moscheen sei das nicht so.

Die Frau erklärt, dass sie imKommunismus in Bosnien aufgewachsen sei und es sei

damals praktisch nicht möglich gewesen, den Koran zu lernen. Es sei zwar nicht

verboten gewesen, aber es war trotzdem nicht möglich. Sie sagt nichts weiteres

Genaues dazu. Seit sie hier ist, lernt sie denKoran zu lesen, seit fünf Jahrenwürden

sie lernen. Sie erklärt, dass jüngere Frauen hier in Bosnien in eine mekteb gegan-

gen seien, was vier Jahre dauern würde, um über den Islam zu lernen.

(W_Prot_22)

Die Frauen, die in der bosnischen Moschee zusammenkommen, lernen unter

Gleichaltrigen, hier Frauen über 50, die in ihrer Jugend aus verschiedenen Grün-

den nicht lernen konnten. Der Verweis auf die jüngeren Frauen, die in Bosnien

bereits die institutionalisierte und organisierte Form des Religionsunterrichts in

der Primar- bzw. Grundschule durchlaufen haben, gibt einen Hinweis darauf,

warum der Unterricht in dieser Moschee vor allem von älteren Frauen besucht

wird. Die Anleitung für das Koranrezitieren erfolgt durch eine Frau aus ihrer

Gruppe, die es besser kann als die anderen. Der Ablauf des Treffens besteht aus

Lesen, Übersetzen und historisch-kontextueller Besprechung des Gelesenen. Der

Unterricht geht damit über das reine Rezitieren hinaus, was als Alleinstellungs-

merkmal für ihre Gruppe beschrieben wird. Im Laufe des Treffens kommen auch

vermehrt jüngere Frauen, teilweise mit Kindern, hinzu, die bereits die arabischen

Buchstaben lesen können und nun ebenfalls den Koran rezitieren möchten. Die

älteren Frauen sind froh, dass sich die jüngeren Frauen interessieren und es

Nachwuchs für die Gruppe gibt. Die Lehrerin betont auch die Bedeutung der

Koranrezitation: Wenn der Koran in Gemeinschaft gelesen würde, dann würden

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 221

sich die Engel dazusetzen und zuhören und würden ihre Flügel um die Gruppe

legen. Es gebe eine Belohnung für alle, die teilnehmen (W_Prot_22). Wie schon

im vorangegangenen Kapitel für das Zuhören bei der chuṭba beschrieben, wird

auch hier die religiöse Belohnung als Motivation für die Teilnahme angegeben.

Im weiteren Verlauf des Interviews beschreibt Mevlida die Bedeutung des

Unterrichts für sich:

[…]was istwirklich denke ich gut, [..] dass dieWIRKLICHüber, über Religion reden.

VIELE Leute verstehen nicht, WAS ist, ja, Islam ist. Was viele WISSEN schon, aber

viele wissen auch nicht. Weil, ja, sagen, ja, ich muss beten, ich SOLL beten, oder

ichmuss beten,wenn ich eineMuslimbin so. Aber, VIELmehr, das, das geht, das ist

nicht nur beten, das ist VIEL mehr, wennman erklärt wirklich in Koran, ja, ist sooo

viele schöne Sachen, nur (.) die Leute vielleicht LESEN das und VERSTEHEN nicht.

[…] Ich meine, dass ist wirklich gut, die ERKLÄRUNG, zu alle und viele Muslime.

[…] hier inWien gibt's schon vielleicht, aber bei uns, ja, halbe Stunde, eine Stunde

Samstag, ja, wennman hört, und JA, wennmanwill, wirklich jetzt (unverst.), kann

man schon finden, kann man schon lesen, kann man schon, ja. #00:14:21-2#

(Mevlida)

Trotz der sprachlich etwas schwierigen Situation lässt sich hier die Bedeu-

tung des Verstehens für Mevlida herauslesen. Die Worte, die sie hier besonders

betont sind »Wissen«, »viel«, »soll«, »Verstehen«, »Erklärung«. Das »Sollen« steht

dabei im Gegensatz zum »Wissen« und »Verstehen«. Aus ihrer Sicht soll religiöse

Praxis nicht nur aus Pflichtgefühl erfolgen, sondern muss verstanden und er-

klärt werden. Sie sieht hier auch einen Bedarf nach mehr Bildungsangeboten,

schränkt aber gleichzeitig ein, dass sie oder auch andere dazu dann wohl keine

Zeit hätten. Hervorzuheben ist, dass sie das Verstehen des Korans mit Schön-

heit in Verbindung bringt. Das Verstehen hat für sie eine sinnliche, ästhetische

Komponente.

Beinhauer-Köhler beobachtet, dass »immer mehr Frauen aller Altersstufen

einen vergleichbaren kognitiven Zugang zum Islam« suchen (Beinhauer-Köhler

2009: 86). Als Grund für den Wandel gibt sie an, dass es über Jahrhunderte hin-

weg nicht üblich gewesen sei, dass Frauen sich über die Koranschule hinaus über

die islamische Religion informierten. Hinzu käme ein weit verbreiteter Analpha-

betismus unter Frauen, der bislang häufig verhinderte, dass sich Musliminnen

vertieft mit ihrer Religion beschäftigten. Nun käme es aber zu einer Trendwen-

de. Die Autorin weist auf einen verstärkenden Faktor hin, denn in der islamischen

Welt würden immer mehr Frauen als religiöse Spezialistinnen ausgebildet, die ihr

Wissen dann an die Musliminnen vor Ort weitergeben könnten (ebd.: 86). Die Er-

kenntnisse aus dem Unterricht in der Moschee Gazi Husrev-beg schließen daran

an und unterstreichen den Wunsch nach einem kognitiven Zugang.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222 Alltag in der Moschee

Anders läuft der Unterricht in der Albanischen Moschee in Zürich ab, wo

die Koranrezitation im Vordergrund steht und es weder Übersetzung noch Er-

klärung des Gelesenen gibt. Folgender Protokollausschnitt beschreibt den Ablauf

des Unterrichts, nachdem zunächst nur wenige Frauen nach dem Gebet begonnen

haben, den Koran unter Anleitung einer Lehrerin zu lesen:

Gegen 15.15 Uhr sind 24 Frauen da. Eswird bald klar, dass sich drei Gruppen bilden.

Mir ist erst nicht klar warum, werde dann aber aufgeklärt. Die eine Gruppe in der

Mitte sind Anfängerinnen, die erst noch die Buchstaben lernenmüssen. Die Grup-

pe, bei der ich sitze hat vor zwei Jahren mit dem Koranlesen angefangen und ist

jetzt fast am Ende. Die dritte Gruppe ist in derMitte des Korans. Die Koranlehrerin

fängt mit der dritten Gruppe an und hier wird reihum gelesen und sie korrigiert.

Die Frauen sind altersmäßig sehr gemischt. Es gibt ein paar Mädchen im Teen-

ageralter bis hin zu Frauen im Rentenalter.[…]

Ich unterhalte mich mit meiner Nachbarin. Sie erzählt, dass sie nur am Sonntag

her kommt und im Ramadan. Die Lehrerin mache jeden Sonntag diesen Kurs und

einmal im Monat gebe sie im großen Gebetsraum einen Religionsunterricht für

die Frauen, zu dem dann auch andere Frauen kämen. Im Ramadan gäbe es keinen

Korankurs und sie hätte dann jeden Sonntag den Religionsunterricht gemacht.

Die Lehrerin kommt aus (Name der Stadt). Sie erzählt mir nachher, dass sie in

(Name des Landes) studiert hat und an vielen verschiedenen Orten in der Schweiz

Religionsunterricht gibt.

[…]

Nun muss die »Koran-Ende-Gruppe« noch warten, bis die »Buchstabengruppe«

fertig ist. Es ist bereits 16:30 Uhr. Frau (Name der Frau) kann wohl auch ganz gut

den Koran lesen und wird gebeten schon einmal mit der Gruppe anzufangen. Sie

rezitieren wieder reihum.

Nach der ersten Gruppe hat die Koranlehrerin eine Sure sehr kunstvoll rezitiert.

Mir wird mit Bewunderung erzählt, dass sie den Koran auswendig kann.

[…]

Während des Koranlesens kamen ein paar Frauen auf Frau (Name der Frau) zu und

haben ihr 40 oder 50 Franken gegeben. Ich habe nicht gefragt, aber sie erklärt mir

von sich aus, dass das so etwas wie ein Kursbeitrag sei. Die Frauenwürden fünf bis

zehn Franken pro Stunde geben. Die Lehrerin wird aber von der Moschee bezahlt,

so dass das Geld als Spende an die Moschee geht. Sie hat genau aufgeschrieben,

wer wann wie viel gegeben hat.

(ZH_Prot_27)

Der Protokollausschnitt verdeutlicht das große Interesse an Koranrezitations-

kursen bei gleichzeitigem Mangel an geeigneten Lehrpersonen, denn hier müs-

sen drei Klassen in einer unterrichtet werden. Auch dauert es lange, bis eine

Gruppe den Koran gelesen hat. Koranrezitieren bedeutet aber nicht nur Koranle-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 223

sen, die Voraussetzung dafür ist das Erlernen der Buchstaben. Da verschiedene

Lernniveaus in einer Klasse zusammenkommen, leiten Frauen, die bereits in ih-

ren Kompetenzen den anderen voraus sind, andere Frauen an. So wird dann

reihum abschnittsweise rezitiert und durch die Lehrerin korrigiert. Wie in den

anderen Moscheen ist die Lehrerin eine Frau, die versiert ist in der Rezitation

und die ihr Wissen an die Frauen weitergibt. Ihre Ausbildung wurde mir ge-

genüber mehrfach hervorgehoben. Die Lehrerin hat eine Qualifikation, die sie

von den anderen abhebt, sie hat studiert und ist damit eine religiöse Spezialistin

(vgl. Beinhauer-Köhler 2009: 86). Daher kann hier von einer Professionalisierung

durch Ausbildung, die damit verbundenen Standards sowie durch die Bezahlung

der Lehrperson gesprochen werden.

Der Koranunterricht ist nicht nur hier ein generationenübergreifendes Ange-

bot. Allerdings sind Frauen, die menstruieren, davon ausgeschlossen, genauso wie

sie auch am Gebet nicht teilnehmen dürfen. Die Gesprächspartnerin im Protokoll

verweist aber auf die soziale Funktion des Treffens, die Gemeinschaft mit anderen

Frauen. Sie ist nicht unwichtig, so betont Mevlida (oben) das gemeinsame Kaffee-

trinken und »Tratschen« als weibliche Gewohnheit und gemeinschaftsstiftendes

Moment (vgl. auch ebd.: 86). Auf Nachfrage, ob die Männer auch solche Treffen

hätten, erklärten mir die Frauen in der Moschee Gazi Husrev-beg lachend, dass so

etwas von den Männern nicht organisiert würde (W_Prot_22). Hieraus wird wie-

derum deutlich, dass die Bildungsangebote häufig getrennt nach Geschlechtern

stattfinden und sich dieser Umstand auch auf die sozialen Aktivitäten beziehen

kann.

Laila Oulouda, die Präsidentin des ImanZentrums, erklärt, warum die Koran-

rezitation so wichtig ist und bezieht sich auf den Koran, der es den Gläubigen

vorschreibt, den Koran lesen zu können26. Koranrezitation sei deshalb eine »Got-

tesdienstliche Handlung« und man brauche einzelne Suren für das Gebet. Ent-

sprechend größer ist die Nachfrage der Eltern nach Koran- und Arabischkursen

verglichen mit der nach dem Religionsunterricht (ZH_Prot_29). Dies deutet auf

ein Bedürfnis nach Orthopraxie hinsichtlich des liturgischen Handelns hin.

Die Bedeutung der Rezitation des Korans muss daher genauer betrachtet

werden. Das Wort al-qur↩ān meint »die Lesung« oder »die Rezitation«, woraus

ersichtlich wird, dass die mündliche Tradition bereits konzeptionell mit ange-

legt ist. Kermani widmet ein ganzes Werk dem ästhetischen Erleben des Koran

26 So zum Beispiel in der Sure 17, Vers 78: »Verrichte das Gebet beim Neigen der Sonne bis

zum Dunkel der Nacht, und das Lesen des Korans bei Tagesanbruch. Wahrlich, die Le-

sung des Korans bei Tagesanbruch ist besonders angezeigt.« (Wiedergegeben nach der

Koranübersetzung von Mahmud Asad, Ahmad von Denffer und Yusuf Kuhn, online unter

http://www.koran-auf-deutsch.de/17-die-nachtwanderung-al-%C3%ACsraa, zuletzt geprüft

am 07.10.2017).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.koran-auf-deutsch.de/17-die-nachtwanderung-al-%C3%ACsraa
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.koran-auf-deutsch.de/17-die-nachtwanderung-al-%C3%ACsraa


224 Alltag in der Moschee

und beschreibt, wie die poetische Erfahrung und die Rezitation des Textes von

Anfang an im Zentrum islamischer Tradition standen (Kermani 2007). Dies ist

wichtig zu beachten, bevor kritisiert wird, die Kinder und Erwachsenen würden

im Koranunterricht lediglich die Texte auswendig lernen oder herunterrattern,

ohne ein Wort zu verstehen. Kermani betont deshalb besonders die Bedeutung

des Verhältnisses von Text und Rezipient, das heißt die Bedeutung des Korans

für die Musliminnen und Muslime (ebd.: 11):

Die Gravitation, die vomKoran ausgeht und die er selbst in einigen Andeutun-

gen bezeugt, wird im kulturellen Gedächtnis poetisch gedeutet und ebenso

facettenreich wie detailliert beschrieben. Viel stärker noch als der Text selbst

bezeugen die außerkoranischen Dokumente, daß [sic!] die Offenbarung nicht

nur inhaltlich überzeugt habe, sondern in einem hohen Maße ästhetisch er-

lebt worden sei. (Ebd.: 29)

Die Faszination, die von der Rezitation des Koran ausgegangen sein soll und

der sich niemand habe entziehen können, werde als Prämisse im kulturellen Ge-

dächtnis der muslimischen Gemeinde bewahrt (ebd.: 29). Daher dienen die Kurse

insbesondere dazu, die Aussprache- und Intonationsregeln zu lernen, um der äs-

thetischen Qualität des heiligen Textes gerecht zu werden (vgl. Ceylan 2010: 35).

Ceylan weist darauf hin, dass allein die Rezitation des Gotteswortes als lohn-

bringend betrachtet werde und es darüber hinaus die herrschende Volksmeinung

sei, der Koran sei für Laien nur schwer zu verstehen (ebd.: 35). Daher ginge es

in den Kursen nicht um das Verstehen des Textes, sondern meist allein um die

Rezitation.

Die Verankerung der theologischen bzw. liturgischen Bedeutung der Koran-

rezitation scheint im impliziten konjunktiven Erfahrungsraum aufgegangen zu

sein, denn er wird nicht von allen expliziert oder reflektiert. Auf Nachfrage in

einer anderen Moschee, warum das Koranlernen so wichtig sei, wichtiger noch

als das Verstehen des Gelesenen, verwiesen Gläubige auf die lange Tradition des

Koranrezitierens und gaben Antworten, die mit »weil wir das immer schon so

gemacht haben« zusammengefasst werden können (ZH_Prot_28). Das Koranre-

zitieren ist damit eine Praxis in Moscheen, deren Bedeutung für viele Muslime

keiner Auseinandersetzung bedarf, sondern die als »gesetzt« gilt.

5.3.3 Religiöse Bildung von Kindern und Jugendlichen

Die Situation in den beiden Ländern Österreich und Schweiz könnte nicht un-

terschiedlicher sein, was den islamischen Religionsunterricht für Kinder und Ju-

gendliche betrifft. Während in Österreich durch die öffentlich-rechtliche Aner-

kennung der IGGiÖ für muslimische Kinder ein Rechtsanspruch auf Religions-

unterricht an öffentlichen Schulen besteht, stellt sich die Lage in der Schweiz ganz

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 225

anders dar (siehe Kap. 3). Hier existieren je nach Kanton unterschiedliche Modelle

des Verhältnisses von Staat und Religion und auch des Religionsunterrichts (kon-

fessionell oder religionskundlich) (vgl. Rudolph et al. 2009). Im Kanton Zürich, um

den es in dieser Arbeit besonders geht, existiert kein islamischer Unterricht an

öffentlichen Schulen. Der Religionsunterricht wird unter anderem auch deshalb

von den Moscheen bestritten. Allerdings bedeutet der islamische Religionsunter-

richt an öffentlichen Schulen in Österreich nicht, dass dieser komplett den Bedarf

abdecken und in den Moscheen dort kein Unterricht erteilt würde. In der Tat habe

ich in den von mir besuchten Moscheen in Wien überall Koran- und/oder Islam-

kurse vorgefunden. Imam Toygun von der Ulu Camii erklärt, dass dies notwendig

sei, da der Unterricht an öffentlichen Schulen mit nur einer Stunde pro Woche

zu wenig sei. Außerdem würden die Kinder dort keinen Koranunterricht erhalten

(F. Toygun/Mesut, W_ExpInt_05, #00:43:28-6#).

Hier lohnt sich ein eingehender Blick auf die Gründe für diese Doppelstruk-

tur. In den Vor-Ort-Besuchen und Interviews wurde der Unterricht mit Kindern

als selbstverständliches Angebot der Moscheen dargestellt. Bildung und religiöse

Praxis sind auch historisch schon immer eng miteinander verbunden. Einen wei-

teren Hinweis für die Gründe dieser Doppelstruktur liefert Potz (2005) in einem

empirischen Projekt zum islamischen Religionsunterricht in Österreich. Dem-

nach machten rund 50 Prozent der Schülerinnen und Schüler von dem Recht

Gebrauch, sich vom islamischen Religionsunterricht an öffentlichen Schulen ab-

zumelden (ebd.: 5). Potz sieht den islamischen Religionsunterricht stark mit dem

Anspruch und der Erwartung einer integrativen Leistung belegt und die primäre

Aufgabe einer qualitativ hochwertigen Glaubensunterweisung werde dadurch ver-

kannt (ebd.: 7). Darüber hinaus verweist er wie Imam Toygun auf den Umstand,

dass der Unterricht nur maximal zwei Unterrichtsstunden pro Woche umfas-

se und daher kaum ausreiche, um beispielsweise auch die Koranrezitation zu

erlernen. Hinzu komme als Herausforderung für den Religionsunterricht die He-

terogenität der muslimischen Gläubigen. So schreibt Potz:

Darüber hinaus muss sich gerade der islamische RU [Religionsunterricht,

A.d.V.] mit zum Teil kulturell sehr unterschiedlich gefärbten religiösen Sozia-

lisationsmilieus auseinandersetzen; nicht umsonst melden zahlreiche Eltern

ihre Kinder vom islamischen RU deshalb ab, weil sie ein Zurückdrängen

dieser, ihrer eigenen, kulturellen Prägung befürchten. (Ebd.: 7)

Neben dem Bedürfnis nach kultureller Sozialisation ihrer Kinder haben die Eltern

auch jeweils unterschiedliche Erwartungen an den Unterricht: Die einen erach-

ten ihn als zu konservativ, die andern als zu wenig traditionell-islamisch (vgl.

Khorchide 2009a: 18). Der Unterricht an öffentlichen Schulen hat damit ein Le-

gitimitätsproblem. Eltern schicken ihre Kinder lieber in die Moschee ihrer Wahl,

wo sie den Lehrpersonen vertrauen. Da die Angebote in großen Städten wie Wien

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226 Alltag in der Moschee

oder Zürich divers sind, findet sich für jedes Bedürfnis ein entsprechendes Pro-

gramm. Moscheen, deren Mitglieder sich aus einer bestimmten geographischen

und kulturellen Region zusammensetzen, unterliegen damit weniger dem Di-

lemma, dass sie vielen unterschiedlichen Erwartungen gerecht werden müssen,

als der Unterricht an öffentlichen Schulen. Die IGGiÖ mit ihrem einheitlichen

Konzept von einem islamischen Religionsunterricht für alle zeigt sich daher eher

als Konstrukt, um staatlichen Erwartungen der Repräsentation gerecht zu wer-

den, als einer Abbildung der Wirklichkeit des akzeptierten Vertretungsanspruchs.

Musliminnen und Muslime in Österreich sind weit davon entfernt, so etwas wie

einen einheitlichen »Islam in Österreich« widerzuspiegeln. Der Religionsunter-

richt reflektiert daher die Diversität der muslimischen Gemeinschaft in Öster-

reich und der Schweiz. Wie mir der Religionsrechtler Richard Potz in einem

Gespräch mitteilte, bezweifle er daher auch, dass heute eine Etablierung eines

einzigen muslimischen Dachverbandes wie der IGGiÖ noch möglich wäre, da

sich die muslimische Landschaft im Vergleich zu den 1970er Jahren so stark aus-

differenziert hätte (R. Potz, W_ExpInt_22). Aufgrund des Prestiges der IGGiÖ

wäre jedoch deren Status von den anderen Dachverbänden nie wirklich angegrif-

fen worden. Die Beispiele in Deutschland und der Schweiz zeigen, wie schwierig

solche Bestrebungen sind, einen einzigen, umfassend akzeptierten Dachverband

auf Bundesebene zu gründen.

Theoretisch lässt sich die Beobachtung der Doppelstruktur des Religionsun-

terrichts in den Konzepten des Neo-Institutionalismus als Entkoppelung fassen.

Entkoppelung wird dabei als Einschränkung von Isomorphie charakterisiert, das

heißt ein Ausbrechen aus der Strukturähnlichkeit. Entkoppelung ist ein Mecha-

nismus, »der es Organisationen erlaubt, unterschiedlichen, widersprüchlichen

Umweltanforderungen gleichzeitig gerecht zu werden, um damit den Organisa-

tionsbestand zu sichern« (F.A.A. Becker-Ritterspach & J.C.E. Becker-Ritterspach

2006: 102). Vergleicht man die Moscheen auf der Mesoebene miteinander, so

kann der weit verbreitete Religionsunterricht zunächst als Isomorphie beschrie-

ben werden, da sich die Moscheen in diesem Angebot grundsätzlich ähnlich sind.

Gleichzeitig sind diese Lehrangebote in den Moscheen jedoch entkoppelt von de-

nen auf der Makro-Ebene, dem Religionsunterricht an öffentlichen Schulen. Die

konfligierenden Umwelterwartungen kommen einerseits vom Staat, der durch

seine öffentlich-rechtliche Anerkennung der IGGiÖ einen öffentlichen Religions-

unterricht ermöglicht, damit jedoch eine Homogenisierung des Lehrplanes er-

wartet. Die Umwelterwartungen aus der muslimischen Öffentlichkeit sind ande-

rerseits heterogen und dieser Heterogenität können nur die Moscheeorganisa-

tionen mit ihrem differenzierten Programm gerecht werden. Darüber hinaus ist

das Erlernen der Rezitation einer ganzen heiligen Schrift nicht unbedingt mit

den Bildungszielen an öffentlichen Schulen und auch nicht mit der Kapazität

an Unterrichtsstunden vereinbar. In dieser Hinsicht schaffen die Moscheen kein

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 227

Konkurrenzprogramm zur öffentlichen Schule sondern eher ein komplementäres

Angebot.

Korankurse

Wie sich bereits gezeigt hat, muss zwischen Kursen für das Erlernen der kor-

rekten Koranrezitation (Korankurse) und der Vermittlung der Glaubenslehre des

Islams (Islamunterricht) unterschieden werden. Der Unterricht wird von den Kin-

dern in beiden Formen grundsätzlich in Klassen absolviert. Je nach personellen

und räumlichen Kapazitäten der Moschee gibt es mehrere Stufen, die nach Al-

ter und teilweise auch nach Geschlechtern aufgeteilt sind. In der Albanischen

Moschee in Zürich, wo es nur einen Unterrichtsraum gibt, findet der Religions-

unterricht koedukativ und altersmäßig gemischt statt. Dieser wird von einer tür-

kischstämmigen Lehrerin auf Deutsch durchgeführt. Der Korankurs wird durch

den Imam im Gebetsraum bestritten und findet ebenfalls koedukativ und über die

Alters- und Wissensgrenzen hinweg statt. Unterstützt wird der Unterricht durch

männliche Helfer, die dann z.B. mit einer kleinen Gruppe Kindern Buchstaben

üben. Damit wird versucht, den unterschiedlichen Niveaus gerecht zu werden.

Wie sehr das Angebot von den räumlichen und personellen Kapazitäten abhängig

ist, zeigt das Beispiel des ImanZentrums in Volketswil, welches über eine größe-

re Anzahl an Räumen verfügt und wo es jeweils drei Unterrichtsstufen getrennt

nach Koran- und Islamunterricht gibt. In der Ulu Camii erfolgt die Vermittlung

nach Alter und Geschlecht aufgeteilt in drei Stufen, allerdings wird gleichzeitig

Religionsunterricht und Koranunterricht gegeben. Den Unterricht erteilen hier

zwei Lehrerinnen sowie der Imam und dessen Frau. Da das eigene Angebot für

die höheren Stufen aus Kapazitätsgründen nicht ausreicht, werden diese an eine

andere ATİB Moschee in Wien ausgelagert. Bezüglich der Struktur und Zusam-

mensetzung der Klassen kann daher nicht von einheitlichen Unterrichtskonzepten

gesprochen werden.

Für Kinder ab der Primarstufe (in der Schweiz) bzw. Volksschule (in Öster-

reich) umfasst der Unterricht in der Regel das Erlernen der arabischen Buchsta-

ben, einzelner Koranverse und einen spielerischen Zugang zu religiösen Themen.

Ab den höheren Schulklassen (ab dem Alter von ca. zehn Jahren) lernen die Kinder

das richtige Aussprechen der Koranverse. Der Unterricht erfolgt mit Hilfe einer

Koranausgabe, die das Rezitieren durch Hilfestellungen und diakritische Zeichen

erleichtert. Dies sieht in der Praxis so aus, dass die Kinder reihum Abschnitte

rezitieren und die Lehrperson sie korrigiert (vgl. z.B. W_Prot_23). In der Moschee

Gazi Husrev-beg in Wien wurde für das Erlernen der arabischen Buchstaben, die

für die Rezitation notwendig sind, das Buch »Sufara« benutzt. Erst in höheren

Stufen erlernen die Schülerinnen und Schüler die arabische Sprache, wobei es

solche Kurse nicht in allen Moscheen gibt.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228 Alltag in der Moschee

In Wien wurde das Ende des Schuljahres von Mitgliedern der bosnischen

Moscheen durch ein großes Fest gefeiert, bei dem Urkunden überreicht wurden,

ein Kinderchor sang und Kinder Rezitationen vortrugen, die sie im Unterricht

gelernt hatten. Dafür wurde durch den bosnischen Dachverband eine große Halle

angemietet. Gleich wie bei einem Schulfest saßen die stolzen Eltern im Publikum

und anschließend wurde gemeinsam gegessen (W_Prot_08). Dieses Feiern des

Erfolgs der Kinder beim Erlernen der Koranrezitation verdeutlicht die Bedeutung

derselben. Die Tradition der Rezitation wird in diesen Handlungen ins Gedächtnis

gerufen und reproduziert.

Islamunterricht

Flankiert wird der Koranunterricht in den meisten Fällen durch Religionsunter-

richt, der – mehr oder weniger didaktisch fundiert – den Kindern den Islam und

die religiöse Praxis näher bringen soll. Hier geht es beispielsweise um das kor-

rekte Begrüßen, das Gebet und die Glaubensgrundsätze des Islam. Grundlagen

hierfür stellen der Koran, die Sunna und die Hadithe dar. Die Unterrichtskonzep-

te sind nicht einheitlich und es werden unterschiedliche Materialien verwendet.

In manchen Moscheen wird auf Deutsch unterrichtet, in anderen in der Her-

kunftssprache. Die Lehrerin in der Albanischen Moschee in Zürich hatte für ihren

Unterricht Materialien und verschiedene didaktische Mittel in deutscher Sprache

zusammengestellt. Sie unterrichtet auf Deutsch. In der Ulu Camii in Wien er-

folgte der Unterricht auf Türkisch und eher frontal, d.h. weitgehend ohne didak-

tische Mittel. Bei einem Besuch in der Moschee Gazi Husrev-beg konnte ich an

unterschiedlichen Klassen teilnehmen. In der Gruppe der Kleinsten (5–7jährige)

sangen die Kinder gemeinsam Lieder über Allah, die Welt, Tiere und Freunde.

Sie lernten die Sure Fatiha sowie die Glaubensgebote (iman) durch Nachsprechen

auf Arabisch. Weitere Inhalte waren das Glaubensbekenntnis sowie verschiedene

Glaubenspflichten. So lernten sie z.B. mit »Trockenübungen«, wie man sich für

das Gebet wäscht. Nach der Pause malten und spielten sie. Der Unterricht fin-

det auf Bosnisch statt, wofür als Begründung angegeben wird, dass die Kinder

sonst kaum mehr die bosnische Sprache sprächen (W_Prot_23). Die Betreuerin

stellt ihre Materialien selbst zusammen. Zudem hat sie eine Ausbildung als Kin-

dergärtnerin. Der Religionsunterricht hat damit nicht nur die Funktion, religiöse

Grundlagen auf spielerische Art und Weise zu vermitteln, sondern es soll darüber

hinaus auch Sprachvermittlung stattfinden. Hier zeigt sich, wie sich in ethnischen

Moscheen Religions- und Traditionsvermittlung verbinden können.

Für die größeren Kinder allerdings gibt es Leitfäden, die zur Vereinheitli-

chung des Unterrichts beitragen können. Ein Standardwerk für den Unterricht

stellt das Buch »Ilmihal« dar, welches es in türkischer, bosnischer und auch deut-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 229

scher Sprache gibt27 und das auch als App vorliegt28. Dieses Buch kommt in

der Moschee Gazi Husrev-beg zum Einsatz (W_Prot_23). Inhaltlich kann dies als

Standardwerk mit Katechismus-Funktion beschrieben werden, denn es beinhaltet

die Glaubensgrundlagen, Anleitungen und Vorschriften für die gottesdienstlichen

Handlungen, Erlaubtes und Verbotenes im Islam sowie das Leben des Propheten

Mohammed. Daran schließen sich wichtige Gebete und Verse an.

Die Inhalte des Unterrichts umfassten daher vor allem die Grundlagen des

Glaubens und der religiösen Praxis. Was als Orthopraxie verstanden wird, ist ab-

hängig von der jeweiligen Rechtsschule. Dies ist in einer ethnisch-kulturell homo-

genen Moschee recht eindeutig, bedarf allerdings in multiethnischen Moscheen

einer Auseinandersetzung. Im ImanZentrum wird der Religionsunterricht daher

so gestaltet, dass er den gemeinsamen Nenner der Rechtsschulen abdeckt. Wenn

Kinder nachfragen, wird ihnen erklärt, was der Unterschied ist, z.B. wenn es

um die Haltung der Hände im Gebet geht (ZH_Prot_29). Im ImanZentrum konn-

te ich auch beobachten, wie aktuelle Themen im Unterricht behandelt werden

(ZH_Prot_29). Bei meiner Teilnahme ging es um das Thema »Jihad«. Die Kinder

gingen zunächst davon aus, dass Jihad »heiliger Krieg« bedeutet, woraufhin die

Lehrerin den Begriff dekonstruierte und den »kleinen Jihad« als Verteidigungs-

krieg und den »großen Jihad« als persönliche Anstrengung, als »Kampf gegen das

eigene Ego« definierte. Den Kindern war ein großes Interesse anzumerken. Die

Lehrerin teilte ein Arbeitsblatt aus, auf dem Quellen vom Duden bis Wikipedia

sowie verschiedene Koranstellen aufgeführt waren, um das Thema von unter-

schiedlichen Seiten zu beleuchten. Die Quintessenz, die die Kinder mitnehmen

sollten, war, dass Jihadisten das islamische Gesetz verletzen würden. »Das sind

keine Muslime«, so ist die einstimmige Meinung. Ein weiteres Thema war der

Selbstmord im Islam und dass dieser verboten sei. Auch behandelte die Lehrerin

in der Stunde die Frage, wie der Koran zu lesen sei und dass man Verse nicht

aus dem Kontext ziehen dürfe. Es kamen verschiedene Koranübersetzungen zum

Einsatz, um den Kindern die begrifflichen Unterschiede deutlich zu machen.

Schließlich nütze es nichts, wenn man den Koran auswendig lerne, man aber

nicht wisse, was drin stünde und nichts über den Islam wisse, so die Lehrerin.

Kampf, Verteidigungskrieg und Selbstmordattentate erscheinen für Kinder in

der 4.-6. Klasse durchaus harte Themen für einen Religionsunterricht. Allerdings

beschreibt die Lehrerin im anschließenden Gespräch, dass die Kinder verunsi-

chert seien und von anderen Kindern aus der Klasse nach diesen Themen gefragt

27 Für die deutsche Fassung vgl. https://serdargunes.files.wordpress.com/2012/06/grund-

zc3bcge-der-islamischen-religion.pdf, zuletzt geprüft am 06.04.2016.

28 Google Play: https://play.google.com/store/apps/details?id=com.alijasirbic.ilmihal, zuletzt

geprüft am 19.03.2018.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://serdargunes.files.wordpress.com/2012/06/grundzc3bcge-der-islamischen-religion.pdf
https://serdargunes.files.wordpress.com/2012/06/grundzc3bcge-der-islamischen-religion.pdf
https://play.google.com/store/apps/details?id=com.alijasirbic.ilmihal
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://serdargunes.files.wordpress.com/2012/06/grundzc3bcge-der-islamischen-religion.pdf
https://serdargunes.files.wordpress.com/2012/06/grundzc3bcge-der-islamischen-religion.pdf
https://play.google.com/store/apps/details?id=com.alijasirbic.ilmihal


230 Alltag in der Moschee

würden. Die Fragen brächten sie dann mit und suchten nach Antworten im Un-

terricht. Auch seien die Kinder durch die Medienberichterstattung oft irritiert

und fragten sich, ob ihre Religion wirklich so schlecht sei. Zwar sei der Arabisch-

und Korankurs mehr nachgefragt durch die Eltern. Die Eltern würden jedoch

oft selbst sehr wenig über ihre Religion wissen und könnten den Kindern keine

Fragen beantworten. Daher wäre der Islamunterricht so wichtig. Auch bekäme

sie gute Rückmeldungen von Eltern, dass die Kinder die Inhalte mit nach Hause

brächten und darüber redeten. Hier wird deutlich, wie sich der gesellschaftliche

Islamdiskurs auf die Aktivitäten in der Moschee auswirkt und der Islamunterricht

an Bedeutung gewinnt. Im Unterricht spiegeln sich dabei die Themen des Diskur-

ses wider. Der Islamunterricht kann so eine wichtige Funktion für die religiöse

Selbstversicherung und Identitätsbildung der Kinder und Jugendlichen haben,

denn hier können sie ihre religiöse Zugehörigkeit reflektieren (siehe auch unten).

Oben genannte Inhalte können darüber hinaus auch als Extremismusprävention

verstanden werden.

Insgesamt wird deutlich, wie wenig institutionalisiert und standardisiert der

Religionsunterricht ist, was die didaktischen Mittel und die Materialien anbe-

langt. Wie der Unterricht gemacht wird, hängt in hohem Maße von den Fähigkei-

ten der Lehrperson ab und inwiefern sie geeignete Materialien zusammenstellt.

Neben der klassenweisen Aufteilung, die in allen Moscheen abhängig von den

Kapazitäten ähnlich ist, ist der Religionsunterricht in den Moscheen durch eine

große Bandbreite gekennzeichnet, was Inhalte (Religionskunde, aktuelle Themen

und/oder Koranrezitation), Didaktik (spielerisch oder frontal), Sprache, Häufig-

keit und Regelmäßigkeit sowie die Qualifikation der Lehrenden anbelangt (vgl.

auch Rudolph et al. 2009: 7).

5.3.4 Zugehörigkeit und pragmatische Nutzung der Unterrichtsangebote

Der Unterricht in den Moscheen findet in der Regel an einem oder mehreren Ta-

gen am Wochenende statt, in manchen Fällen auch während der Woche. Grund-

sätzlich sind die Klassen offen für alle Kinder, egal welcher Herkunft. Einschrän-

kungen gibt es jedoch, wie bereits genannt, durch die Unterrichtssprache. In der

Albanischen Moschee in Zürich erzählte ein Mitglied mit Bedauern, dass die we-

nigen nicht-albanischen Kinder dann irgendwann nicht mehr gekommen seien,

obwohl der Unterricht auf Deutsch stattfand. Es wurde vermutet, dass sie sich

nicht zugehörig gefühlt hätten (ZH_Prot_28). In den beiden multiethnischen Mo-

scheen im Sampling ist dies anders. Die dort eingerichteten »Schulen« werden

von Kindern verschiedener ethnischer Herkünfte frequentiert. Im ImanZentrum

ist das Einzugsgebiet laut Auskunft der Schulleitung relativ groß und reicht bis St.

Gallen, Schaffhausen und in das Aargau. Als Grund wird angegeben, dass die El-

tern es schätzten, dass der Unterricht auf Deutsch stattfinde (ZH_Prot_29). Diese

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 231

Beobachtungen deuten darauf hin, dass der Religionsunterricht für Kinder in vie-

len Fällen innerhalb der eigenen ethnischen Community erfolgt, allerdings Eltern

auch für ihre Kinder große Anreisezeiten auf sich nehmen, wenn der Unterricht

ihren Vorstellungen entspricht. Sie bringen dann auch ihre Kinder in Moscheen

zum Unterricht, wenn sie dort nicht Mitglied sind (ZH_Prot_29). Dies deutet

auf eine pragmatische Nutzung der Unterrichtsangebote hin. Eltern partizipie-

ren nicht unbedingt am religiösen und sozialen Leben in der gleichen Moschee,

in der sie ihre Kinder zum Unterricht bringen. So konnte ich in einer türki-

schen Moschee mehrfach beobachten, dass Frauen ihre Kinder in den Unterricht

bringen, dann aber nicht zum anschließenden Gebet bleiben, sondern mit den

Kindern wieder nach Hause gehen. Sicherlich liegt dies auch daran, dass das Ge-

bet für Frauen in der Moschee keine Pflicht ist (siehe Kap. 5.2). Allerdings deutet

dieses Verhalten auf eine selektive Nutzung der Moscheeangebote hin. In einer

von Bengalen frequentierten Moschee in Wien traf ich eine US-amerikanische

Konvertitin beim Freitagsgebet an, die erzählte, dass zwar ihre Kinder hier in

den Unterricht gingen, sie selbst aber bis heute noch nie an religiösen oder an-

deren Aktivitäten teilgenommen hätte29 (W_Prot_15). Da jedoch der Unterricht

sehr gut wäre, brächte sie ihre Kinder hier her.

Eine Möglichkeit ist also, dass Eltern ihre Kinder in eine bestimmte Moschee

zum Unterricht bringen, weil dieser dort als qualitativ gut angesehen wird, sie

selbst aber ansonsten keine feste Zugehörigkeit zu dieser oder einer anderen Mo-

schee haben. Die kulturelle und sprachliche Sozialisation der Kinder tritt dann

vor der religiösen Erziehung in den Hintergrund. Auch wenn dies nicht die Regel

sein muss, so ist doch aufschlussreich, dass eine solche Praxis möglich ist. Dies

deutet auf eine partikulare Nutzung der Moscheeangebote hin (vgl. auch Yükley-

en 2012: 78). Mitgliedschaft, Zugehörigkeit und Nutzung der Angebote bedingen

sich damit nicht unbedingt gegenseitig und sind deshalb getrennt zu betrachten.

Eine andere Seite beleuchtet Usuclan, der darauf hinweist, dass die Angebote für

Kinder am Wochenende gerne als kostengünstige Betreuungsmöglichkeit in An-

spruch genommen werden, ungeachtet der Qualität und Inhalte des Unterrichts

(Usuclan 2008: 35).

Begünstigt wird diese pragmatische Nutzung der Moscheeangebote dadurch,

dass in den beiden StädtenWien und Zürich eine große Auswahl an unterschiedli-

chen Anbietern besteht – größer als in einer kleinen Stadt oder gar auf dem Land.

In Wien gibt es allein schätzungsweise 100 Moscheen und daneben noch weitere

29 Ein Grund hierfür ist sicherlich, dass die Predigt zum Freitagsgebet auf Bengalisch gehalten

wird und es nur eine sehr kurze Zusammenfassung auf Deutsch gibt. Die Thematik der Pre-

digt, an der ich teilnahm, war zudem mit nationalem Bezug zu Bangladesch, so dass sie auf

das bengalische Klientel ausgerichtet war.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 Alltag in der Moschee

muslimische Einrichtungen wie Schulen, Kindergärten oder Studierendenorga-

nisationen. Der Markt an Angeboten ist daher für dort wohnhafte Musliminnen

und Muslime riesig und bietet weitreichende Möglichkeiten, geeignete Angebo-

te auszuwählen. Allerdings setzt dies bei den Menschen muslimischen Glaubens

auch eine gewisse Kenntnis der Diversität und eine religiöse Expertise voraus,

um eine passende Wahl treffen zu können. Die Wahl einer Moschee, in der die

Mitglieder den ethnisch-nationalen Hintergrund teilen, könnte ein Zeichen dafür

sein, dass im Markt der Angebote das Vertrauen in Bekanntes ein wichtiger Ent-

scheidungsfaktor ist. Bekanntes gibt Sicherheit und reduziert die Komplexität.

Die meisten der von mir besuchten Moscheen hatten kein Problem mit ge-

ringen Zahlen an Schülerinnen und Schülern, im Gegenteil mussten auch Kinder

abgelehnt werden, z.B. in der Ulu Camii. In der Moschee Gazi Husrev-beg wurde

jedoch beklagt, dass früher mehr Kinder da gewesen seien, jedoch hätte heute

jeder eine Moschee in der Nachbarschaft und würde deshalb einen weiteren Weg

nicht mehr auf sich nehmen (W_Prot_23). Die Moscheen können daher unter ei-

nem gewissen Druck stehen, ihre Angebote attraktiv zu gestalten und »Klientel«

anzulocken.

Andernorts wird die Fluktuation als Teil des Lebenszyklus verstanden und

nicht als Problem. Je nach Lebenssituation wird es für völlig legitim gehalten,

nicht am Leben in der Moschee teilzunehmen und sozusagen »von der Bildflä-

che zu verschwinden«. Dies ruft bei den Verantwortlichen auch nicht unbedingt

Besorgnis hervor. Entsprechend versicherte mir der Imam einer bosnischen Mo-

schee in Zürich Muris Begovic, dass er es als völlig normal empfinde, dass Teen-

ager zwischendurch nicht mehr in die Moschee kämen. Sie würden dann schon

wieder zurückkommen, wenn sie älter wären (M. Begovic, ZH_ExpInt_03).

Dies wirft Fragen hinsichtlich der Finanzierung auf. In ethnisch homogene-

ren Moscheen kommen wenige bis gar keine Kinder von außen, das heißt der

Unterricht kann durch die Mitgliedsbeiträge der Eltern finanziert werden. In

anderen Moscheen funktioniert dieses Modell allerdings nicht, hier wird deshalb

ein Schulgeld erhoben. Dies hat verschiedene Gründe: Das ImanZentrum hat z.B.

nur vergleichsweise wenige Vereinsmitglieder, wird aber von einer großen Zahl

an Personen frequentiert. Daher müssen die laufenden Ausgaben über Spenden

finanziert werden, die aber wiederum schlechter planbar sind. Das Islamische

Zentrum hat als Stiftung naturgemäß gar keine Mitglieder und kann deshalb den

Unterricht nicht über Mitgliedsbeiträge finanzieren. Sicherlich hat die Form der

Finanzierung auch mit der Größe der Moscheen zu tun und mit der unterschied-

lichen Anzahl an Kindern. Das ImanZentrum Volketswil unterrichtet derzeit etwa

150 Kinder, wohingegen in der Albanischen Moschee etwa 80 Kinder unterrichtet

werden (Zahlen sind Selbstauskünfte).

Beide Finanzierungsformate gehen mit Problemen einher: Bei der Regelung

der Bezahlung über die Mitgliederbeiträge wird von den Lehrpersonen moniert,

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 233

dass der Unterricht als nicht verbindlich wahrgenommen werde – frei nach dem

Motto: »Was nichts kostet ist nichts wert«. Dadurch wäre die Fluktuation der

Kinder sehr hoch und die Lehrpersonen könnten keinen aufbauenden Unterricht

durchführen (ZH_Prot_27). In der Ulu Camii haben das Verbindlichkeitsproblem

und die große Nachfrage dazu geführt, dass der Imam die Bedingungen für die

Teilnahme am Unterricht verschärfte:

Weil äh früher wars ja so, ähm, wir haben fast jeden aufgenommen, aber (.) Qua-

lität von demUnterricht, also, war jetzt nicht so gut. Undwie er jetzt da ist, hat ers

so gemacht, er nimmt nur 30, ja? Und DIE bildet er auch ziemlich richtig aus.Weil

WERalso denUnterricht stört ist nichtmehr der Schüler, der fliegt raus. #00:36:27-

0#

[…]

und deshalb hat ers so gemacht, der nimmt nur 30 undmit denenmacht den Un-

terricht weiter. Und nächstes Jahr, wenn ermeint, ja ja, die sind, diediediedie sind

nicht so nicht gut und stören den Unterricht, die nimmt er dann auch nicht. Also

es wird quasi streng sortiert. #00:36:48-2#

(Mesut)

Die Kinder, die nicht wirklich lernen wollen und den Unterricht stören, wer-

den nicht mehr aufgenommen. Hier führt also der Mangel an Unterrichtskapa-

zitäten zu einer gravierenden Verschärfung des Zugangs, der über Fleiß reguliert

wird.

Wiederum allerdings im ImanZentrum haben sich Mitglieder, die bereits

ihren Mitgliedsbeitrag bezahlt haben, beschwert, dass sie noch einmal extra für

die Schule bezahlen müssten. Hierin spiegeln sich verschiedene Vorstellungen

von Zugehörigkeit zu Moscheen und ihre Funktion zwischen »Kulturverein«

und »Dienstleistungseinrichtung« wider. Wird die Moschee als ein Ort kulturell-

religiöser Vergemeinschaftung betrachtet, der man sich ethnisch und religiös

zugehörig fühlt, oder als Vermittlerin religiöser Dienstleistungen, die punktuell

wahrgenommen werden können? Diese Fragen tauchten bereits bei der Praxis

des Moscheebesuchs für das Gebet auf und werden in Kapitel 5.5 noch einmal

ausführlich diskutiert.

Im Folgenden werde ich zwei Aspekte des Religionsunterrichts genauer be-

leuchten: Erstens möchte ich auf die Schülerseite wechseln und ihre Erfahrungen

und Erwartungen genauer unter die Lupe nehmen. Zweitens werde ich fragen,

wie es zu Isomorphien im Hinblick auf die Professionalisierung und Vereinheit-

lichung des Unterrichts kommt.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234 Alltag in der Moschee

5.3.5 Funktionen des Religionsunterrichts: Eine Perspektive der Lernenden

Um einen Zugang zur Innenperspektive auf Religionsunterricht zu erlangen,

muss nach den Erfahrungen und Praktiken der Lernenden gefragt werden. Wel-

che Bedeutung der Unterricht für lernende Erwachsene, besonders Frauen, haben

kann, wurde bereits dargelegt. Im Folgenden möchte ich ein Interview mit Mira

genauer analysieren. Mira ist zum Zeitpunkt des Interviews Anfang zwanzig und

hat während ihrer Kindheit regelmäßig den Koranunterricht besucht, zu dem

sie ihr Vater gebracht hat. Drei zentrale Aspekte werden aus ihren Erfahrungen

deutlich: a) der Besuch der Moschee für den Unterricht als soziales Ereignis, b)

der Unterricht als Beitrag zur Sozialisation und Erziehung, sowie c) die Indivi-

dualisierung religiöser Wissensaneignung.

Die soziale Funktion des Unterrichts

Mira ist in der Schweiz geboren, die Eltern sind zugewandert. Als Kind und

Jugendliche ist sie mit dem Vater in die Moschee gegangen, um dort den Religi-

onsunterricht zu besuchen. Heute allerdings geht Mira nur noch sporadisch in die

Moschee der Eltern. In der Retrospektive beschreibt sie, wie der Besuch des Reli-

gionsunterrichts und das Treffen von Freunden in einem engen Zusammenhang

stehen:

Und das war für mich so, also ich habs ziemlich cool empfunden, weil man hat-

te dann noch Freunde. Es waren wie GLEICHgesinnte in Anführungszeichen. […].

Und ja und irgendwannhatmandann vielleicht Freunde, dann gehtmanweilman

die sieht und dann bleibt man vielleicht nach dem Unterricht noch etwas länger,

um sich mit denen zu unterhalten. Und dann irgendwann haben plötzlich alle/

ich ich ich war dann ich bin dann ins Gymnasium, ich hatte dann einfach normal

Schule weiter bis ich irgendwie neunzehn war und die anderen haben dann ange-

fangen eine Lehre zu suchen. Und dann ist es/ haben sie angefangen zu ARbeiten

und kamen nicht mehr so oft in die Moschee und dann kamen eher die Jünge-

ren. Für mich war das dann: Ok, @ich meine@ der Unterricht ist ja schon cool,

aber wenn dann, JA, plötzlich all deine Gleichaltrigen nicht mehr kommen, hab

ich dann nachher aufgehört. #00:03:12-6#

(Mira)

Mira beschreibt den Unterricht als etwas »Cooles«, auch weil sie dort Freun-

de und Gleichgesinnte angetroffen hat. Der Unterricht ist damit mehr als reine

Wissensvermittlung, da sich daran auch das soziale Zusammensein anschloss.

Allerdings erfährt Mira einen Bruch in ihrer Zugehörigkeit zur Moschee, als die

Freunde aufgrund unterschiedlicher schulischer und beruflicher Weiterentwick-

lungen nicht mehr am Unterricht teilnehmen. Dies führt dazu, dass sie selbst

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 235

nicht mehr in die Moschee geht. Die soziale Funktion des Moscheebesuchs über-

lagert den Wunsch zu lernen, obwohl sich Mira selbst als sehr lernbegeistert be-

schreibt. »Gleichaltrige« und »Gleichgesinnte« spielen für sie eine wichtige Rolle,

um die Begeisterung für das Lernen aufrechtzuerhalten. Es käme für sie daher

auch nicht in Frage, später dann die Kurse für die erwachsenen Frauen oder den

geschlechterübergreifenden dars zu besuchen, da die Frauen viel älter wären, wie

sie im Verlauf des Interviews beschreibt (Mira, #00:18:27-7#). Zwar gehen ihre

Eltern noch zu unterschiedlichen Anlässen in die Moschee, sie selbst tut dies

jedoch nicht mehr, denn für sie als Teenager war der Unterricht der zentrale

Grund, die Moschee zu besuchen. Auch besuchen Frauen die Moschee, in der sie

aufgewachsen ist, nur selten (siehe Kap. 5.2). Sie beschreibt zwar, dass ihr das

Gebet in der Moschee wichtig ist, allerdings ist es eher die Gemeinschaft mit

anderen Gläubigen, die ihr ein Gefühl der Zugehörigkeit und Ruhe vermittelt,

als der Ort selbst. Daher hat sie keine Beziehung zu einer bestimmten Moschee

für ihre religiöse Praxis aufgebaut. Was sie aber wieder in die Moschee zurück-

bringen würde, wäre ein Angebot zusammen mit Gleichaltrigen. Das Religiöse

ist damit von dem Sozialen nicht zu trennen und verdeutlicht die Bedeutung der

Moschee als Ort gemeinschaftlicher Praxis. Dies haben viele der Moscheen er-

kannt und bieten neben dem Unterricht weitere soziale Angebote an, um auf die

nachfolgende Generation einzugehen (siehe auch Kap. 5.5).

Der Unterricht als Beitrag zur Sozialisation und Erziehung

Eine weitere Funktion, die aus dem Interview mit Mira deutlich wird, ist die

Bedeutung der religiösen Erziehung für die religiöse und kulturelle Sozialisation

der Kinder und Jugendlichen.

Die Moschee hat bei mir eigentlich auch einen Teil der Erziehung übernommen.

So nach demMotto: was richtig und was falsch ist. Weil irgendwann zweifelt man

doch alles was die Eltern sagen, äh EGAL was sie sagen, man geht immer vom Ge-

genteil aus. Weil es einfach so ein Zeitpunkt ist, man glaubt denen einfach nicht.

Und da war für mich so einfach ein neutraler, also ein neutraler Imam, der eigent-

lich nur sagt, was der Koran sagt. Und nicht: dumusst, du darfst nicht. […] Sondern

einfachwas der Koran sagt. Und dann kann ich immer noch selber entscheiden, ob

ich das machenmöchte oder nicht. Für mich war das so wie einWegleiter, der mir

gesagt hat, was richtig und was falsch ist. Und da haben meine Eltern auch selber

realisiert, dass ich irgendwie, JA dass ich das selber verstanden habe und dann

waren sie auch bei der Erziehung lockerer. Ich durfte bei Freundinnen übernach-

ten, ich mein sonst war das NIE, also (macht Handbewegung) […] Das GEHT gar

nicht. Ich hätte nicht mal fragen können, aber irgendwann war das so NORMAL.

Ich ich durfte verreisen. Ichmeine sonst, ich, (ethnische Zugehörigkeit) Mädchen,

das geht überhaupt nicht. Aber dadurch dass sie wussten, dass ich eigentlich wie

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236 Alltag in der Moschee

fürmich schonweiß, was richtig undwas falsch ist, haben siemir auch die Freiheit

gegeben. #00:35:07-4#

(Mira)

Der Koran wird von Mira als zentrale und »neutrale« Autorität für die Er-

ziehung verstanden, denn er gibt unabhängig von den Eltern vor, was »richtig

und was falsch« ist. Mira stuft den Imam als neutral ein, da er wiedergibt, was

der Koran sagt. Der Imam erhält seine Autorität durch den Koran, wobei Mira

implizit unterstellt, dass es folglich keine Uneindeutigkeiten und Interpretati-

onsbedarfe gibt. Beim Unterricht geht es um ein richtig und falsch, also um

moralische Richtlinien für Orthopraxie. Die Entscheidung, ihnen zu folgen, liegt

aber bei ihr. Sanktionen von Seiten des Imams fürchtet sie nicht. Der Unterricht

wird für Mira zum Mittel für Freiheit, denn die Eltern vertrauen dem Imam und

schließlich ihr.

Für Mira ist der Imam »neutral«, wodurch es ihr leichter fällt, von ihm mo-

ralische Weisungen anzunehmen als von den Eltern. Neutralität ist für sie mit

dem Koran verbunden: Der Koran, den der Imam repräsentiert, steht für sie als

universelle Autorität über den Eltern.

Weil irgendwann sind sie [die Kinder, A.d.V.] selber also genug alt, um zu entschei-

den. Aber wenn sie dasmal von jemandem hören, der das studiert hat, ist es doch

etwas anderes, als wenn es wenn sie's nur von der Mutter oder vom Vater hören.

#00:35:28-1#

(Mira)

Durch die religiöse Erziehung lernt sie, selbst zu entscheiden. Mira verallge-

meinert ihre Aussage, indem sie nicht von sich, sondern von ihnen, den Kindern,

spricht. Sie universalisiert damit die Bedeutung des Religionsunterrichts als Be-

fähigung, selbst zu entscheiden, für die Kinder und Jugendlichen. Gleichzeitig

spricht sie den Eltern religiöse Autorität ab.

Aus Miras Geschichte wird deutlich, dass der Unterricht in der Moschee so-

wohl für Kinder als auch für die Erwachsenen mehr sein kann als nur Koranlesen

und Arabischlernen. Die Vermittlung von alltagsweltlichen Richtwerten für Or-

thopraxie an die Kinder bedeutet einen wichtigen Erziehungsauftrag, der die

Eltern entlasten kann. In diesem Fall vertrauen Eltern darauf, dass ihre Kinder

in der Moschee einen moralischen Kompass erhalten. Dies kann in der Migrati-

onssituation eine besondere Bedeutung erlangen, nämlich dann wenn die Eltern

überfordert sind mit ihrer Situation und der ihrer Kinder zwischen Herkunftsland

und Aufnahmegesellschaft. Die Probleme, die bei der Integration in die Aufnah-

megesellschaft entstehen können und die Fragen, die dabei auftauchen, werden,

wie am Beispiel von Mira, an die Moschee ausgelagert. So wird dann die reli-

giöse Erziehung in der Moschee zu einer Garantie für die Eltern. Wenn sie der

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 237

Ansicht sind, dass ihre Kinder die religiös-moralischen Verhaltensweisen verstan-

den haben, wird ihnen zugetraut, sich in der Gesellschaft zurechtzufinden. Die

Moscheen nehmen damit eine Vermittlerrolle zwischen Eltern und Kindern, zwi-

schen Herkunftstraditionen und Aufnahmegesellschaft ein.

Traditionell hat die Familie eine große Bedeutung als Ort der religiösen Er-

ziehung, zumindest für Deutschland werden ihr jedoch große Defizite attestiert

(vgl. Ceylan 2014: 146; Usuclan 2008: 35):

Vor allembesteht für Eltern die Schwierigkeit, gerade vor demHintergrund ih-

rer geringen Bildungsvoraussetzungen, auf (religiöse) Fragen Antworten ge-

ben zu müssen, die so in den Herkunftsländern des Islam nicht gestellt wer-

den und die eher spezifisch für ein Zusammenlebenmultireligiöser bzw.mul-

tiethnischer Kontexte (ist der christliche Gott der gleiche wie Allah? Ist »Jo-

seph« in der Bibel derselbe wie der »Yusuf« im Koran?) sind. (Usuclan 2008:

35)

Daher vermutet Usuclan, dass die religiöse Erziehung aufgrund der mangelnden

Bildung der Eltern an die Moscheen ausgelagert wird. Diese könnten »als ei-

ne Art Selbsthilfereaktion muslimischer Eltern auf fehlende qualifizierte religiös

erzieherische Möglichkeiten und Institutionen verstanden werden« (ebd.: 35).

Diese Erziehungsfunktion wird ergänzt durch den Wunsch nach »kultureller«

Sozialisation, die so weit geht, dass selbst nicht praktizierende Eltern ihre Kinder

zum Religionsunterricht bringen (ZH_Prot_11). Dies kann als eine Rückbesinnung

auf die Religion der Eltern und die eigene Herkunft gewertet werden, die wenigs-

tens die Kinder mitbekommen sollen. Da sie selbst nicht fähig sind, ihre Kinder

zu unterweisen, wird diese Aufgabe an die Moschee delegiert. Dazu gehört auch

die Bedeutung der Sprache des Herkunftslandes, wie bereits dargelegt wurde.

Kommen wir zurück zu Mira. Sie wägt im Interview zwischen ihrer kultu-

rellen Zugehörigkeit und ihrer Religion ab und verwendet dafür das Beispiel von

Geschlechterrollen.

[…] vor allem bei der, bei der (ethnische Bezeichnung) Kultur sind so Frauen/Mäd-

chen eher zu HAUSE bleiben, die Hausarbeit machen, so und ich finde @NEIN@

(lacht) @nein, nein, ich hab die gleichen Rechte wiemein Bruder@weißt du, und

es ist so, daher war für mich die Kultur eher zweitrangig und der Glaube, an erster

Stelle. #00:36:02-9#

(Mira)

Der Koran sei deshalb etwas Überkulturelles und universal Gültiges, egal in

welcher Umgebung sie lebe, wie sie weiter ausführt. Nach ihm zu leben sei unab-

hängig von der »Kultur« der Eltern, also was diese denken, was richtig und was

falsch ist. Der Glaube wird von Mira als etwas Reines beschrieben, das Kultur än-

dern kann – ein Korrektiv für Kultur. Hinzu kommen feministische Argumente

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238 Alltag in der Moschee

für Gleichberechtigung der Geschlechter, welche sie im Glauben bestätigt sieht,

in der Kultur aber nicht.

ja weil ich finde die Kultur, ich meine, es ist, man wird einfach reingeboren und

mein Glauben ja auch, aber man kann sich immer noch entscheiden, ob man das

jetzt machen möchte oder nicht. Bei der Kultur ist es ja eben, man her/ JA es ist

halt eben gegeben. Und da ist es für mich eigentlich, ist für mich eigentlich der

Islam schon wichtiger als, als die (ethnische Bezeichnung) Kultur. #00:37:31-6#

(Mira)

Kultur beschreibt Mira als etwas Unveränderliches, Glaube aber lasse einem

Entscheidungsfreiheit. Kultur wird von Mira dabei kollektiv gedacht, der Glaube

aber individuell, welcher in der Entscheidung der Einzelnen liegt. Dabei wird

deutlich, dass sie sich selbst in einem Dilemma befindet:

Und der Kultur ja so viel Spielraumgebewie nur nö/ also auch, ichweiß auch nicht

ich mein ich bin hier aufgewachsen, ich gehöre weder hier noch dorthin wirklich

hundertprozentig, aber es ist so JA, son ein Zwischending. Und daher weiß ich

dass der Islam eigentlich überall gültig ist und für mich eher son ein Benchmark

so ein Orientierungspunkt ist. #00:38:17-7#

(Mira)

Mira beschreibt Kultur hier nicht mehr als starr, sondern als »Spielraum«, der

aber in ihrer Situation nicht hilft. Sie beschreibt sich selbst als zwischen den Stüh-

len sitzend, als »Zwischending« zwischen »hier«, dem Land, in dem sie geboren

ist, und der Herkunft ihrer Familie. Sie fühlt sich nicht hundertprozentig zuge-

hörig. In dieser Zwischenposition ist der Islam für sie ein Orientierungspunkt,

der unabhängig von ihrer eigenen Situation und den Rahmenbedingungen, in

denen sie sich befindet, Gültigkeit hat.

Dies deutet darauf hin, dass die religiöse Erziehung in der Moschee den Kin-

dern und Jugendlichen als Hilfestellung für das Zurechtfinden zwischen den Vor-

stellungen der Eltern, die sie an die Kinder weitergegeben haben, und dem, was

sie im alltäglichen Leben vorfinden, gesehen wird. Mira beschreibt den Islam da-

bei als »Orientierungspunkt«, der ihr Antworten darauf liefert, was richtiges und

falsches Verhalten ist. Zudem wird die Moschee von den Eltern als geschützter

Ort wahrgenommen, in den Eltern ihre Kinder bedenkenlos schicken können.

Wie bereits bei den Inhalten des Religionsunterrichts deutlich wurde, kristal-

lisieren sich die Fragen der Kinder und Jugendlichen an denThemen des Islamdis-

kurses. Die Notwendigkeit, sich religiöses alltagsbezogenes Wissen anzueignen,

setzt für Mira explizit dann ein, als sie mit Fragen ihrer Klassenkameraden am

Gymnasium konfrontiert wird und sich rechtfertigen muss.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 239

Für mich ist das einfach so. Aber wenn man dann so die ganze Zeit gefragt ge-

fragt wird von Nicht von von Nicht-Gläubigen: warum ist das so? Dann bin ich so,

ähhhh ja (lacht), Moment mal und dann kommt man sich irgendwann auch blöd

vor, wenn man, ich mein, dann fragen alle: du bist doch Moslem, warum weißt

dus nicht? #00:12:40-5#

[…]

Das war irgendwie (.) man überlegt sich das gar nicht, aber erst als ich ins Gym-

nasium gekommen bin kamen dann Fragen auf: warum trägst du kein Kopftuch?

Warum machst du das nicht? Darfst du das? Und dann hab ich realisiert, oh ich

muss mich ja mit demmehr auseinandersetzen. #00:14:01-5#

(Mira)

Der Rechtfertigungsdruck in der Schule wirkt in ihrem Fall wie Garfinkels

Krisenexperiment, durch das implizite Handlungs- und Sinnstrukturen infrage

gestellt und explizit gemacht werden. Dies führt dazu, dass sich Mira mit ihrer

religiösen Zugehörigkeit auseinandersetzen muss. Religiöse Bildung in der Mo-

schee bekommt damit aufgrund der negativen gesellschaftlichen Wahrnehmung

von Musliminnen und Muslimen noch eine weitere Bedeutung und führt zur An-

eignung von Expert*innenwissen, welches vorher implizites handlungsleitendes

Wissen war. Dies unterstreichen auch die Erfahrungen von Laila Oulouda, die

berichtet, dass die Kinder mit den Fragen, die ihnen von Mitschülerinnen und

-schülern gestellt werden, in den Unterricht kommen (ZH_Prot_29). An der Si-

tuation in der Schule zeigt sich für die Kinder ihre Minderheitenrolle, denn für

die Klassenkameradinnen und -kameraden sind sie in gewisser Weise fremd und

müssen Auskunft geben. In der Moschee, unter »Gleichgesinnten«, muss dieses

Wissen nicht expliziert werden, da es als selbstverständlich angesehen wird, au-

ßerhalb der Moschee aber schon. Mira schildert im Interview auch, dass sie in

ihrer Klasse in der Primarschule nicht mit Fragen zu ihrer Religion konfrontiert

gewesen sei, da dort beinahe alle einen Migrationshintergrund gehabt hätten. So

war zu dem Zeitpunkt, als sie noch den Religionsunterricht in der Moschee be-

suchte, das explizite religiöse Wissen nicht zentral für sie. Damit hatte sie auch

keinen Grund, beim Imam nachzufragen.

Weil der Imam, dem konnte man ja schon Fragen stellen. Der hat diese auch be-

antwortet. Aber eben als Kind hab ich, hab ich es wie nicht für nö/ also ich hatte

gar keine FRAGEN!Weißt du? […] ich hab das wie nie als Unterricht gesehen, dass

man ok dort sitzt und sich das anhört. Aber eben weil ich dann auch in der Schule

nie wirklich, weil mich in der Primarschule niemand gefragt hat: Warum machst

du das, warummachst du jenes? Hatte ich wie nicht das Bedürfnis auch den Imam

zu fragen #00:16:29-1#

(Mira)

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240 Alltag in der Moschee

Die Vermittlerfunktion des Imams und der Moschee wird also dann wichtig,

wenn Mira ihr Anderssein bewusst wird. Die Bedeutung dieser Funktion haben

auch die beiden Religionslehrerinnen beschrieben, die für ihren Unterricht den

Anspruch haben, »Übersetzungshilfen« für die Kinder und Jugendlichen zu geben

(siehe unten).

Individualisierung religiöser Wissensaneignung

Die Rolle des Vermittlers, die in ihrer Kindheit noch der Imam übernommen hat,

hat sich heute, als Studentin, zu Gleichaltrigen hin verlagert, die sie als Vorbilder

im Glauben sieht.

Aber dadurch, dass ich irgendwie jetzt in in an der Uni plötzlich auch Leute ge-

lernt kennengelernt habe, die das (.) die auf einem andern Niveau sind um das

zu sagen, das heißt, die irgendwie viel mehr Wissen haben als ich, viel praktizie-

render sind als ich, kann man auch Fragen stellen, die man vielleicht irgendwie

einem Imam nicht gestellt hätte. Sachen, die eher eine Frau betreffen zum Bei-

spiel. #00:11:42-8#

(Mira)

Die Vorbilder, an denen sich Mira orientiert und die als religiöse Mentorinnen

fungieren, zeichnen sich durch ihr »Niveau« hinsichtlich ihres Wissens aus und

durch den Grad an praktischer Umsetzung der religiös-ethischen Grundsätze in

ihrem Leben. Was sie aber zusätzlich qualifiziert, ist ihr Geschlecht, denn Fragen,

die »eher eine Frau betreffen«, würde Mira dem Imam nicht stellen. Nach einer

Auszeit vom Lernen stellen nun die Gleichaltrigen in der Universität für Mira

einen Neuanfang in der Aneignung von religiösem Wissen dar. Hier bekommt

ihr Glaube und der Koran für sie erneut die Funktion des Orientierungsrahmens,

denn dort sind Menschen, an denen sie sich orientieren kann und die in ihrem

Alter sind. Die Rolle des Imams als Lehrer und Ratgeber wird im Laufe der Bio-

graphie durch Peers übernommen. An diesem Beispiel wird deutlich, dass die

Rolle des Imams nicht exklusiv ist. Jeder kann Vorbild sein und sein Wissen wei-

tergeben. Es zeigt auch, dass es durchaus üblich ist, sich Wissen auch andernorts

anzueignen und religiösen Rat auch außerhalb der Moschee bei alternativen re-

ligiösen Autoritäten einzuholen (vgl. auch M. Baumann et al. 2017; M. Baumann

2017). Der Imam hat damit keinen exklusiven Status und stellt keine absolute

Instanz dar, welche ein Monopol auf die Lehrmeinung hätte. Damit lassen sich

Parallelen zwischen Gebetspraxis und Unterricht feststellen. Der Ort Moschee

stellt sich nicht als exklusiver Ort der religiösen Praxis und des Wissenserwerbs

dar. Wissen kann individuell und überall erworben werden.

Obwohl Mira nun erst einmal die Moschee verlassen hat, ist es für sie nicht

ausgeschlossen, sich später wieder in einer Moschee zu engagieren. Wichtig ist

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 241

ihr dabei, dass sie ihre Kinder, aufgrund der für sie wichtigen Erziehungsfunktion

wieder in den Religionsunterricht schicken würde. Eine Rückkehr zur Moschee

würde sich erneut über den Religionsunterricht ergeben.

Die Individualisierung bzw. Deinstitutionalisierung der religiösen Praxis und

Wissensaneignung, die bei Mira deutlich wird, wird von Stolz et al. als religio-

nenübergreifendes Generationenphänomen in der Ich-Gesellschaft beschreiben

(Stolz et al. 2014; Stolz 2012). Bei Mira bedeutet dies nicht eine Abkehr von oder

eine Verringerung der Bedeutung ihrer religiösen Überzeugungen, sondern viel-

mehr eine Verlagerung weg von dem institutionalisierten Ort religiöser Praxis,

der Moschee, hin zu einer eher lockeren Form, der Peer-Group. Grundlagen dieser

Individualität in der Religionsausübung finden wir jedoch auch in den religiösen

Konzepten des Islams, die für das individuelle Heil keine Zugehörigkeit zu einer

religiösen Gemeinschaft oder eine Vermittlung durch eine religiöse Autorität vor-

sehen (vgl. Fröhlich 1997: 57). Vielmehr ist jede gläubige Person selbst durch ihr

Handeln und ihre Geisteshaltung für ihre Beziehung zu Allah verantwortlich. Da-

her scheinen sich hier Individualisierung als gesamtgesellschaftlicher Trend und

religiöse Konzepte gegenseitig zu verstärken, was sich auf die Moscheen und

Formen der Zugehörigkeit auswirkt und schließlich auch die Moscheegemeinden

herausfordern kann (vgl. Stolz 2012: 87). Gleichzeitig spielt aber religiöse und

kulturelle Sozialisation in der Moschee weiterhin eine wichtige Rolle und Mo-

scheen bieten eine gewisse Sicherheit, was die Inhalte und Standards anbelangt.

Dadurch sind verschiedene Erwartungen und Entwicklungen am Werk, die sich

auf die Moscheen auswirken und auf die sie reagieren müssen.

5.3.6 Lehrpersonen unter Professionalisierungsdruck

Die Erwartungen an den Unterricht beziehen sich in hohem Maße auf die Lehr-

personen, um die es im Folgenden gehen soll. Wie bereits geschildert, wird der

Unterricht in den Moscheen vom Imam und meist weiblichen Lehrpersonen be-

stritten. Beinhauer-Köhler vermutet, dass der Erfolg des Unterrichts in hohem

Maße von den Lehrenden und ihrer Akzeptanz abhängt (Beinhauer-Köhler 2009:

86), daher möchte ich einen Blick auf die geschilderten Qualifikationen richten,

die von den Schülerinnen und Schülern hervorgehoben werden.

In den von mir untersuchten Fällen haben die Lehrpersonen ihr Wissen und

ihre Qualifikation auf unterschiedlichen Wegen erlangt. Die Lehrerin, die die

Frauen in der Moschee Gazi Husrev-beg in Wien unterrichtet, wurde von den

Frauen dafür ausgewählt. Sie hat sich ihr Wissen im Selbststudium erlangt, wie

mir erklärt wurde (W_Prot_22). Besonders schätzen die Frauen, dass sie nicht nur

anleitet, den Koran zu rezitieren, sondern es auch eine Erklärung dazu gibt. Im

Unterricht für Frauen in der Albanischen Moschee in Zürich wird sonntags die

Koranrezitation geübt. Die Lehrerin hat in Amman studiert und kann den Koran

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242 Alltag in der Moschee

auswendig, was als überragende Qualifikation beschrieben wird (ZH_Prot_23). Sie

unterrichtet in mehreren Moscheen.

Daneben haben viele Lehrpersonen eine pädagogische Ausbildung, erworben

durch Zusatzqualifikationen oder eine Berufsausbildung. In Österreich gibt es

zum Beispiel Zusatzausbildungen für Lehrpersonen durch die ATİB, welche eine

Lehrerin in der Ulu Camii absolviert hat. Unter den Lehrenden befinden sich auch

ausgebildete Erzieherinnen. In Zürich hat eine Gruppe von Frauen eine pädago-

gische Zusatzausbildung am privaten Institut für Interreligiöse Pädagogik und

Didaktik (IPD) absolviert und sich zu einem Verein (VIRPS – Verein für Islami-

sche Religionspädagogik Schweiz) zusammengeschlossen (vgl. auch Rudolph et al.

2009: 4). Die Lehrpersonen sind nicht immer in den Moscheen, in denen sie un-

terrichten, auch durch Mitgliedschaft zugehörig. Teilweise unterrichten sie auch

in mehreren Moscheen, wie das Beispiel der türkeistämmigen Lehrerin in der

Albanischen Moschee in Zürich zeigt. Die meisten Lehrenden machen ihre Arbeit

unentgeltlich oder gegen eine Aufwandsentschädigung (z.B. für die Fahrtkosten).

In Zürich regelt der Verein VIRPS die einheitliche Bezahlung und fungiert daher

auch als eine Art Interessenvertretung.

Das ImanZentrum Volketswil ist die Moschee mit dem größten Unterrichts-

angebot, welches Unterrichtszeiten für Kinder am Mittwochnachmittag, Sams-

tagvormittag und Samstagnachmittag umfasst. Das Gebäude des Zentrums bietet

dafür ausreichende Unterrichtsräume und der Anspruch, ein breites Bildungsan-

gebot bereitstellen zu wollen, wird durch die Bezeichnung »Schule« unterstrichen.

Zum Zeitpunkt der Erhebung 2014 wurde der Unterricht für Kinder von Frau Ou-

louda und einer weiteren Lehrkraft bestritten. Beide haben eine Fortbildung am

IPD absolviert und sind Mitglieder im Verein VIRPS. 2015 kam eine dritte Lehr-

person hinzu. Daneben gibt es Lehrerinnen für Arabisch und für Koranrezitation.

Die Arabischlehrerinnen haben eine Ausbildung, die Koranlehrerinnen zeichne-

ten sich dadurch aus, dass sie selbst die Rezitation sehr gut beherrschten, wie

Frau Oulouda berichtet (ZH_Prot_29). Die individuelle Versiertheit der Koran-

lehrerinnen wurde auch in anderen Unterrichtskontexten als Qualitätsmerkmal

hervorgehoben. Personen, die den Koran sogar auswendig können, stehen im

Ansehen sehr hoch.

Der Grund für Layla Oulouda, sich im Bereich des Religionsunterrichts zu en-

gagieren, waren negative Erfahrungen mit dem Unterricht ihrer eigenen Kinder:

Und ich hab jetzt einfach mal die Erfahrung gemacht, ich hab meine Kinder in

die Moschee gebracht in den Islamunterricht und dann bin ich mal schauen ge-

gangen, weil es mich interessiert hat, wie unterrichten die überhaupt. Und bin da

reingekommen und meine Tochter die ist damals vielleicht ungefähr in der ers-

ten Klasse gewesen. Und da ist einfach die Lehrerin dagestanden und die hat so

gefragt: »Was ist unsere Religion?« Und alle Kinder: »Islam!« gebrüllt. »Wer ist un-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 243

ser Prophet?«, »Mohammed!«, »Wer ist unser Gott?« »Allah!«. Ich bin dagestanden

und hab gefunden »Nein, das gibts doch nicht!« Hab meine Tochter genommen

und hab gesagt »Also in so eine Schule bring ich meine Kinder nicht.« Also das ist

(lacht) ja, äh, ich will keine Kinder, die einfach alles nachplappern. […] Und dann

hab ich gefunden, ok, dannnehm ich das in dieHand, das ist eigentlichmeineMo-

tivation gewesen, weil ich den Kindern über die Religion etwas beibringen wollte,

aber auf gute Art, nicht einfach irgendwie so, ähm, das runterleiern und nur das

auswendig lernen. Und das ist nicht mein Stil.

(L. Oulouda, 200–217)30

Frau Oulouda beschreibt ihre Erfahrungen mit dem Religionsunterricht ihrer

Kinder in einer Moschee als nicht akzeptabel, so dass sie ihre Kinder aus dem

Unterricht genommen hat. Der vorgefundene Frontalunterricht passte nicht zu

ihrer Vorstellung von einer gelungenen Vermittlung. Sehr stark wird hier die Dis-

krepanz zwischen den Ausrufen, die die Kinder nachsagen, und ihrem Anspruch,

den Kindern etwas beizubringen. »Nachplappern« und »herunterleiern« kommt

für sie nicht in Frage. Wahrscheinlich aus Ermangelung einer Alternative hat sie

selbst eine Ausbildung am IPD angefangen und unterrichtet nun selbst. Als Prä-

sidentin des Trägervereins des ImanZentrums hat sie die Schulleitung inne und

bestimmt damit maßgeblich das Programm in der Schule.

Eine andere Lehrkraft schildert ähnliche Erfahrungen und erzählt, wie sie

als Kind selbst sehr schlechten Frontalunterricht gehabt habe. Es habe keine di-

daktische Fundierung gegeben, die Lehrenden hätten die Inhalte nicht erklärt,

sondern als gesetzt vermittelt. Hinzu käme, dass ihre Lehrerinnen nur Türkisch

gesprochen hätten und sich in der Schweiz selbst überhaupt nicht ausgekannt

hätten (ZH_Prot_27). Die Aspekte, die die Lehrerinnen als unzureichend emp-

funden haben, sind die mangelnde Erklärung und didaktische Fundierung, die

Unterrichtssprache sowie die mangelnde Kenntnis der Lebensumstände der Kin-

der in der Schweiz. Die beiden Lehrerinnen sehen eine Diskrepanz zwischen der

Vermittlung von Wissen in der Schule und in der Moschee. Wie Religion in der

Moschee vermittelt wird, wird als nicht-zeitgemäß und veraltet angesehen. Man

könne es in der Moschee nicht so machen wie früher, wo es nur ums Auswen-

diglernen ging. Die Kinder müssten verstehen, was sie lernen, womit das Verste-

hen die zeitgemäße Form des Lernens repräsentiert. Dabei sei es auch wichtig,

dass den Kindern religiöses Vokabular auf Deutsch vermittelt werde. Denn dann

müssten sie die Übersetzungsleistung in die Alltagssprache nicht selbst vollbrin-

gen. Religiöses Leben und Alltagsleben dürften nicht separat sein, da die Kinder

sonst zwischen zwei Identitäten hin- und hergerissen seien (ZH_Prot_27)31.

30 Bei der Transkription dieses Interviews wurden keine Zeitmarken gesetzt, daher wird hier

auf die Zeilennummern verwiesen.

31 Vgl. auch Interview mit dem Katholischen Medienzentrum (Pfeifer 2015).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244 Alltag in der Moschee

Die öffentliche Schule dient hier als Referenz für einen gelungenen Unterricht

in der Moschee, der die Leistung erbringen muss, einen Bezug zwischen den

beiden Lebensbereichen »religiöses Leben« und »Alltagsleben« herzustellen. Dem

Religionsunterricht in der Moschee wird daher eine Vermittlerrolle zwischen ver-

schiedenen Lebensbereichen der Kinder zugeschrieben. Neben der didaktischen

und sprachlichen Kompetenz der Lehrenden, die sowohl von Lehrenden als auch

von Schülerinnen und Schülern erwartet wird, gilt auch die inhaltliche Expertise

als Qualitätsmerkmal.

[…] und ich bin dann eigentlich per Zufall, der Imam damals, äh hat dann ein-

fach (unverst.) ich bin etwa sechs Jahre bei ihm im Unterricht gewesen, so du bist

bereit, du kannst Moscheeführungen machen. Ich hab eigentlich keine Ahnung

gehabt, ich bin quasi ins kalte Wasser geschmissen worden und hab dort eben äh

durch eine solche Moscheeführung, in Luzern ist das sogar gewesen, (lacht) bin

ich an eine Frau gekommen, die dann gesagt hat »Es gibt da das IPD, eine Institu-

tion in Deutschland, die bietet in Deutsch/ äh in der Schweiz Ausbildungen an für

Religionslehrerinnen«. […] und ich bin dann auch froh gewesen, die Ausbildung ist

dann anderthalb Jahre gegangen. Wo man eben dann auch Pädagogik, Didaktik

all die Sachen gelernt hat. Und nachher hab ich dann noch einen Islamologiekurs

gemacht, äh, anderthalb Jahre. Das ist dann einfach vertieft über den Islam äh

religiöse Sachen. Und ich geb jetzt eigentlich seit 2001 hab ich/ nein 2002 hab ich

mit Unterrichten angefangen. Und bin jetzt immer eigentlich immer äh irgendwo

in verschiedenen Moscheen am Unterrichten gewesen. Mir ist es einfach wichtig,

dass man den Kindern das Verständnis öffnet, dass sie auch lernen zu verstehen,

warum soll ich beten. Nicht dass es einfach heißt: Ja wir müssen fünfmal am Tag

beten, wir müssen fasten. äh, sondern eigentlich: Warum fasten wir? Was ist der

Sinn dahinter? Und einfach das etwas mehr erklären //mhm//.

(L. Oulouda, 210–227)

Deutlich wird hier, wie bei der Wahl geeigneter Personen für den Religions-

unterricht der Fokus auf dem religiösen Wissen liegt, nicht in erster Linie auf

pädagogischen und didaktischen Fähigkeiten. Zu dem Zeitpunkt, als Frau Oulou-

da die Ausbildung in Religionspädagogik begonnen hat, hatte sie bereits sechs

Jahre bei einem Imam gelernt und danach noch zusätzlich einen »Islamologie-

kurs«, d.h. eine Art theologischer Ausbildung für Laien, besucht (L. Oulouda,

ZH_ExpInt_02)32. Dies qualifiziert sie zunächst aus Sicht ihres damaligen Imams

für Moscheeführungen, für die ebenfalls eine Expertise für religiöse Fragen als

notwendig erachtet wird (siehe vertieft in Kap. 5.4). Die gleiche Qualifikation,

32 Vgl. auch Rudolph et al. (2009: 5) und www.islamologie.info, zuletzt geprüft am 24.10.2017.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 245

die für Moscheeführungen notwendig ist, wird auch im Religionsunterricht ge-

braucht. Denn in beiden Fällen geht es darum, »richtige« Informationen über

den Islam weiterzugeben. Frau Oulouda beschreibt einen verstehenden Zugang

zu religiösem Inhalt, der auf eine kognitiv-rationale Dimension zielt. Sie grenzt

sich damit von anderen Lehrenden ab, die diesen Ansatz nicht verfolgen. Allen

Lehrenden im Sample geht es aber um die Weitergabe von Wissen und Anleitung

zur Orthopraxie.

Damit tritt zum einen die Bedeutung von Lehrpersonen als Expertinnen und

Experten für religiöses Wissen und in der Koranrezitation in den Vordergrund,

zum anderen auch vermehrt ihre pädagogischen und didaktischen Kompetenzen,

die besonders für den Islamunterricht wichtig sind. War es in den Anfangsjahren

der Bildung für Erwachsene vor allem wichtig, dass überhaupt religiöse Inhalte

vermittelt wurden, so wird mit dem Heranwachsen der Kinder, der zweiten und

dritten Generation und dem damit verbundenen Referenzrahmen »Schule« auch

das »Wie« der Vermittlung wichtig. Dies unterstreichen die Erwartungen von El-

tern an Religionspädagoginnen und -pädagogen, nämlich solide Islamkenntnisse

und pädagogische Kompetenz, welche im Rahmen des NFP 58 erhoben worden

sind (vgl. Rudolph et al. 2009: 6).

Eine Reaktion auf die gestiegenen Erwartungen an den Religionsunterricht

in Moscheen ist die Gründung des Vereins VIRPS. Laila Oulouda, die Präsidentin

des ImanZentrums Volketswil, hat sich gemeinsam mit anderen Frauen in dem

Verein zusammengeschlossen, welcher vor allem in der Deutschschweiz aktiv ist.

Lehrpersonen können über den Verein nun angefragt und für den Unterricht in

den Moscheen gebucht werden. Die Religionslehrerinnen unterrichten teilweise

in mehreren Moscheen, zu denen sie dann nicht unbedingt gleichzeitig im Sinne

von Mitgliedschaft oder religiöser Praxis zugehörig sind, wie folgendes Beispiel

zeigt:

Also ich bin eigentlich ähm Religionslehrerin also ich hab Religionsunterricht ge-

geben in verschiedenen Moscheen schon in Zürich.Bin früher schon aktiv gewe-

sen in einem Zentrum an der Rötelstrasse. Äh ich bin in einem Verein VIRPS, das

ist die Vereinigung Islamischer Religionspädagogen Schweiz, die so eine Religi-

onspädagogikausbildung gemacht haben. Und ja ich hab (unverst.) auch in der

Rötelstraße in Zürich in der El Sayed Moschee eigentlich auch schon viel Führun-

gen gemacht, mit Schulklassen mache ich jetzt auch noch. Und so über das bin

ich dann da hergekommen und ähman hat mich gefragt, ob ich das [den Vereins-

vorsitz, A.d.V.] machen wollen würde.

(L. Oulouda, 13–19)

Das Beispiel zeigt, wie engagierte Menschen häufig an verschiedenen Orten

aktiv sind. Die pädagogische Ausbildung von Frau Oulouda qualifiziert sie indes

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 Alltag in der Moschee

auch für Moscheeführungen mit Schulklassen und schließlich wurde sie ange-

fragt, für den Vorsitz im Trägerverein der neuen Moschee zu kandidieren.

Was bedeuten die formulierten Erkenntnisse für die Moscheen? Vor dem Hin-

tergrund der theoretischen Konzepte des Neo-Institutionalismus lassen sich zen-

trale Prozesse beobachten und analytisch fassen: Durch die Ausbildung beim IPD

und die Verfasstheit in einem gemeinsamen Verein (VIRPS) werden gemeinsame

Standards ausgebildet und transportiert, welche vor allem das didaktische Kon-

zept des Religionsunterrichts und die Methoden der Arbeit betreffen, aber auch

Regelungen wie die Bezahlung von Lehrpersonen. Durch diesen gemeinsamen

Orientierungsrahmen wird eine gemeinsame »Profession« der Religionslehrerin-

nen gebildet. Indem der Verein VIRPS als Serviceeinrichtung fungiert, werden die

Standards in anderen Moscheen verbreitet, was nach und nach dazu führt, dass

sich die Art und Weise des Religionsunterrichts in ihrem Einflussgebiet angleicht

(normativer Isomorphismus). Darauf deuten auch die Ergebnisse aus dem NFP

58 hin: Die meisten der befragten Lehrpersonen in der Deutschschweiz propagie-

ren eine islamische Religionspädagogik, wie sie das IPD lehrt (vgl. Rudolph et al.

2009: 7). Anzumerken ist hier, dass Imame, die ja ebenfalls zu den Lehrpersonen

zählen, scheinbar von diesem Prozess ausgenommen sind, sie also eine eigene

»Profession« mit eigenen Standards und Orientierungsrahmen bilden.

5.3.7 Bedarf nach Weiterentwicklung des Religionsunterrichts

Der Blick auf die Qualifikation der Lehrenden hat bereits gezeigt, dass es einen

Bedarf an Weiterentwicklung und Anpassung des Unterrichts in den Moscheen

gibt. Als Referenz gilt hier der Unterricht an öffentlichen Schulen (vgl. Behr 2009:

408). Die Erwartungen an die Inhalte – Koranrezitation und Erziehung in Fragen

des Glaubens und der Religionsausübung – sind gemäß Behr allerdings stabil

geblieben (vgl. ebd.: 408).

Wie nehmen die Moscheeverantwortlichen das Verhältnis von Unterricht in

der Moschee und Schule war? Der Imam und der Präsident der Albanischen Mo-

schee in Zürich sehen Diskrepanzen vor allem auch in der Ausstattung der Räume:

N. Rexhepi: […] die Kinder brauchen eine Raum zum Spielen #00:23:52-6#

I. Ademi: genau das wäre sehr wichtig genau. Damit sie die, damit es ihnen nicht

langweilig wird.Und wir sind natürlich (.) wir haben beide Kinder und die sind

jetzt langsam (.) groß. Und wir haben gesehen, sie haben in der Schule (..) ALLES,

oder?, im Schulzimmer, im im Klassenzimmer. Wenn man DA in der @Schweiz in

ein Klassenzimmer geht@, wenn wir zum Elternabend und so, dann sieht man, es

ist alles da #00:24:26-0#

N. Rexhepi: für Kinder ja. #00:24:26-0#

I. Ademi: ALLES oder? Schon im Kindergarten und so. Und diese Kinder wollen

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 247

auch zu Hause alles haben. Aber auch in der Moschee alles haben. Das ist äh, das

wollen sie einfach oder? […] #00:25:38-3#

(N. Rexhepi, I. Ademi)

Die beiden Interviewpartner beschreiben die Ansprüche der Kinder, die aus

der umfangreichen Ausstattung der Schulen und Kindergärten resultieren, als

Druck, auf den sie reagieren müssen. Gerade Personen, die das österreichische

und schweizerische Schulsystem selbst oder über die eigenen Kinder kennen-

gelernt haben, erkennen den Bedarf an Anpassung an die didaktischen Mittel

des Schulunterrichts, um den Unterricht weiterhin für die Kinder attraktiv zu

gestalten (vgl. auch ebd.: 408).

Neben der räumlichen Situation und der Ausstattung der Räume sehen die

beiden Repräsentanten auch einen Veränderungsbedarf, was die Unterrichtsspra-

che anbelangt:

I: Also wie äh also ähm wie wie kann das gelingen, dass man die jungen Leute in-

tegriert? #00:15:01-2#

I. Ademi: Also ich sage, also wie es gelingt äh. ich bin ab und zu dabei oder wenn

der ImamUnterricht hat, oder?Mit den Kindern. Und er versucht vieleWörter und

Ausdrücke auf Deutsch zu sagen, oder? Und dann sagen sie: Aha, ok (lacht). Das

ist das. Also das ist auch einen/ ein Prozess, oder? eine Anpassung. #00:15:26-5#

[…]

I. Ademi: Also der ImAAM zum Beispiel oder ich oder andere vom Vorstand, wenn

wir so Aktivitäten haben, wir haben kein/ äh keine (...) ähhh wie soll ich sagen.

[…] Also wir haben, wir sind nicht neidisch äh und wir sind nicht stur. Hier wird

nur Albanisch gesprochen (klopft auf den Tisch).Weil wir die Realität akzeptieren

müssen. Und sehr wichtig ist für ihn, aber auch für uns, dass die Kinder verstehen

äh, den Unterricht oder wenn ER ihnen etwas erzählt. #00:16:08-0#

N. Rexhepi: Oder mehrmals passiert die ältere Kinder verstehen es besser und er-

klären auf Deutsch die andere Kinder, ja. #00:16:13-4#

[…]

N. Rexhepi: ja. und äh gottseidank äh Herr Präsident hat eine äh Programm ge-

macht, wir haben seit drei Jahre äh (Name der Lehrerin) kommt, das äh erklärt

sie aus der Türkei, aber sie reden sehr gut äh Deutsch und sie integriert hier (un-

verst.). und äh jeden Sonntag sie erklären auf äh wegen dem Religion, immer auf

Deutsch das mit die Kinder ja. […] #00:16:46-8#

(I. Ademi, N. Rexhepi)

Die Moscheeverantwortlichen stehen hier zwischen dem Wunsch, dass die

Kinder über die albanische Sprache den Bezug zum Herkunftsland behalten, und

dem Spagat zur Aufnahmegesellschaft, in der sich die Kinder auf Deutsch zu reli-

giösen Themen artikulieren können sollen. Die Sprache wird hier für das »Verste-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 Alltag in der Moschee

hen« vorausgesetzt, was aber aufgrund der derzeitigen Konstellation nicht mög-

lich ist. Durch die Aufteilung des Unterrichts in Albanisch mit dem Imam und

auf Deutsch mit einer geeigneten Lehrkraft wird versucht, eine Lösung für das

Problem zu erreichen. Die beiden Kriterien, die für die Auswahl der Lehrkraft ge-

nannt werden, sind, dass sie Deutsch spricht und integriert ist. Sie muss also mit

der Lebenssituation in der Schweiz vertraut sein. Aus neo-institutionalistischer

Perspektive lässt sich diese Beobachtung als Entkoppelung einordnen, denn die

beiden divergierenden Erwartungen werden durch zwei separate Angebote be-

dient. So werden Konflikte vermieden und Legitimität geschaffen.

In der Moschee Gazi Husrev-beg findet der Unterricht auch auf Bosnisch

statt, was damit begründet wird, dass die Kinder die Sprache sonst überhaupt

nicht lernen würden. Ob dies von einigen als problematisch angesehen wird,

konnte nicht geklärt werden (W_Prot_23). Der Unterricht hat daher nicht nur die

Funktion der Vermittlung von Religion, sondern dient auch der Bewahrung von

Tradition und Kultur. Allerdings sind die Moscheen in diesem Fall auch zwischen

zwei Erwartungen gefangen und müssen diese ausbalancieren, wenn sie dem An-

spruch genügen wollen, zwischen den verschiedenen Lebensbereichen der Eltern

und Kinder zu vermitteln.

In multiethnischen Moscheen stellt sich diese Frage nicht. Deutsch ist hier

die Sprache, die alle Kinder verstehen können, und das verbindende Element

über die Herkunftsgrenzen hinweg. Lehrende wie Frau Oulouda teilen daher die

Ansicht, dass die Unterrichtsprache ein entscheidender Faktor für den Erfolg des

Unterrichts ist (ZH_Prot_29).

Der Interviewpartner im Islamischen Zentrum Wien nimmt einen Wandel in

den Moscheen wahr, der mit einer Öffnung einhergeht und nennt als Indiz dafür

die Verbreitung der deutschen Sprache:

Ja also ich würd sagen, allgemein die muslimischen Gemeinschaften sind jetzt ir-

gendwie OFFener geworden, waren früher vielleicht in sichmehr geschlossen und

so weiter. Uund die Aktivitäten sind meist auch irgendwie in der eigenen Mutter-

sprache abgelaufen und so weiter. Und jetzt findet so eine Art Wandel statt wo,

wo man die Notwendigkeit sieht, ähh das ganze in der heimischen Sprache also

mehr Aktivitäten in der heimischen Sprache, in deutscher Sprache, anzubieten.

Weil inzwischen auch die dritte, vierte Generation an Kindern hier, muslimischen

Kindern, aufwächst, die praktisch auch äh dann äh in in österreichischen Schulen

in deutscher Sprache unterrichtet werden und somit auch selbst über ihre eigene

ReligION und so weiter äh eher in deutscher Sprache etwas erfahren wollen, ja?

Weil sie einfach äh in dieser Sprache besser kommunizieren können, besser die

Sachen verstehen können und so weiter, ja? Deswegen hat es diesen Wandel ge-

gebenwürde ich sagen, so bei uns im Zentrum, dass es jetzt seit kurzemdiesen äh

Kinderklub gibt und das Programm in diesem Kinderklub äh empfängt alle Völ-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 249

kersgruppen der MuslIME. Weil diese sprechen ja auch verschiedene Sprachen,

ja? Und da gibts/ Deutsch ist eben dann eine einheitliche Sprache, selbst für die

MuslIME, ja? Und dieses Programmwird eben in Deutsch angeboten und wie ge-

sagt, dieses Kindermagazin, das wir herausgeben und so weiter, ist jetzt auch in

Deutsch. Und wir sehen einfach, dass das Bedürfnis daaa ist, ja? Dass selbst un-

sere muslimischen Kinder sich selbst sehr viel besser mit der heimischen Sprache

ähh verständigen können und ähh besser verstehen können und () identifizieren

können. #00:16:46-6#

(N.N., W_ExpInt_01)33

Das Verwenden der deutschen Sprache wird hier mit Öffnung gleichgesetzt.

Sie ist notwendig, denn die Erfahrung ist, dass die Kinder in der deutschen

Sprache sozialisiert sind und in dieser Sprache etwas über ihre Religion lernen

möchten. Neben dieser Erwartung der dritten und vierten Generation ist ein wei-

terer Aspekt die multiethnische Zusammensetzung der Klientel der Angebote. Es

gibt für das Islamische Zentrum daher keine andere Möglichkeit, als die Angebo-

te in deutscher Sprache durchzuführen. Daher wird der Sprache hier auch eine

integrative Wirkung zugesprochen. Arabisch bleibt als einende Sprache dem Ge-

bet und der Rezitation vorbehalten. Wenn es aber um religiöses Wissen geht, so

kann der Transfer in den Alltag der Menschen nur auf Deutsch erfolgen.

Die veränderten Erwartungen hinsichtlich der didaktischen Mittel im Unter-

richt machen ein Anpassen der Unterrichtsmaterialien notwendig. Am ImanZen-

trum lässt sich eine Strategie zeigen, wie mit dem Mangel an geeigneten Lehr-

plänen und Material umgegangen werden kann. Die didaktisch-pädagogischen

Grundlagen des IPD werden dort um einen Lehrplan und Materialien ergänzt,

die von einer Moschee in Südafrika übernommen wurden. Das ImanZentrum

pflegt dorthin Kontakte und es wurde bereits eine Reise unternommen. In Ge-

sprächen wurde hervorgehoben, wie weit die südafrikanischen Muslime ihre re-

ligiöse Infrastruktur entwickelt hätten – im Gegensatz zu den Schweizern – und

wie entgegenkommend dort die staatlichen Akteure, besonders zur Zeit Nelson

Mandelas, gegenüber den zugewanderten Musliminnen und Muslimen gewesen

seien und immer noch sind. Dies wird als Grund für die vergleichsweise besse-

re Infrastruktur ausgemacht (ZH_Prot_10). Aufgrund des Fehlens von geeigneten

Lehrplänen und Unterrichtsmaterialien orientiert sich das ImanZentrum an der

Vorgehensweise einer Moschee in einem anderen Land, in dem Muslime eben-

falls erst seit kurzem ansässig sind. Dass dies gerade Südafrika ist und nicht,

wie vielleicht aufgrund der Sprache naheliegender, Österreich oder Deutschland,

ist vor allem auf persönliche Kontakte zurückzuführen. Hinzu kommt, dass süd-

afrikanische Muslime als aktiver wahrgenommen werden, was die Entwicklung

33 Der Interviewpartner möchte nicht namentlich genannt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 Alltag in der Moschee

von Moschee-Angeboten und des Religionsunterrichts angeht. Sie gelten somit

als Vorbild für das ImanZentrum. Deshalb wird der Aufwand, die Materialien

aus Südafrika zu übersetzen und damit nutzbar zu machen, als rentabel und

angemessen empfunden.

Auf Grundlage der Konzepte des Neo-Institutionalismus lässt sich dieses Ver-

halten erklären. Durch das Fehlen von Materialien aus der Schweiz und von zen-

tralen Vorgaben durch einen Dachverband sowie durch uneindeutige Erwartun-

gen von Seiten der Umwelt (Klienten, Staat) entsteht hier ein Vakuum. Dadurch

herrscht in puncto Religionsunterricht eine Unsicherheit, die zu mimetischer Iso-

morphie führt. Zu den Unsicherheitsfaktoren zählt auch das Fehlen eines islami-

schen Religionsunterrichts an öffentlichen Schulen, durch welchen die religiöse

Erziehung der Kinder strukturiert und geregelt wäre. Mit der Aneignung des

Materials von einem als erfolgreich eingestuften legitimen Vorbild wird versucht,

diese Unsicherheit zu überwinden. Es wäre sogar möglich, dass die südafrika-

nischen Übersetzungen durch die Lehrerinnen weitere Verbreitung in anderen

Moscheen erfahren und somit auch hier zu einer Angleichung führen. Etwas in

der Art kann durch das Heft Ilmihal festgestellt werden, wobei es sich dabei weni-

ger um Lehrmaterial als um eine Sammlung der wichtigsten Glaubensgrundsätze

handelt.

Letztlich können die Professionalisierungsbestrebungen in Form von Aus-

bildungen und gemeinsamen Standards sowie die Nachahmung von anderen

Moscheen als Strategien betrachtet werden, durch muslimische Klienten und

staatliche Akteure legitimiert zu werden. Dies unterstreicht auch das Vokabular,

welches von den Gesprächspartnerinnen verwendet wird (»Religionspädagogik-

ausbildung«, »Religionslehrerin«, »Lehrplan«, »Klassen«, »Schule«) und offiziel-

le Bezeichnungen übernimmt, welche mit (Religions-) Unterricht an öffentlich-

rechtlichen Schulen in Verbindung stehen. Hier wird bereits durch das Vokabular

auf eine Professionalisierung hingedeutet und damit werden genannte Maßnah-

men unterstrichen, welche gemeinsam letztlich zu Legitimität führen sollen. Als

Indiz dafür, dass dies zumindest auf Seiten der muslimischen Klienten gelingt,

kann die hohe Nachfrage des Unterrichts im ImanZentrum gewertet werden.

5.3.8 Nicht-religiöse Bildungsangebote

Ich möchte im Folgenden fragen, welche Themen nicht-religiöse Bildungsange-

bote abdecken und welchen Bedarfen hier nachgegangen wird. Darüber hinaus

interessieren besonders lokale Kooperationen, die die Angebote ermöglichen, ge-

hören sie doch zu den lokalen Rahmenbedingungen und Möglichkeitsstrukturen

für Moscheen.

In der Beschreibung des Forschungsfeldes wurde bereits auf die administra-

tive Zuständigkeit für Moscheen in den öffentlichen Verwaltungen eingegangen

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 251

(Kap. 3). Die Magistratsabteilung für Integration und Diversität (MA 17) in Wien

und die Integrationsfachstellen der Stadt und des Kantons Zürich unterstützen

Integrationsangebote finanziell oder bieten selbst Angebote an. In Wien sind es

im Vergleich jedoch viel stärker die Mitarbeitenden des Magistrats, welche in den

religiösen Vereinen Informationsveranstaltungen abhalten. Entsprechend den sä-

kularen Grundlagen der beiden Länder werden jedoch keine Aktivitäten mit reli-

giösem Inhalt unterstützt.

Die Interviewpartnerin Mevlida erzählt von einem Angebot in der Moschee

durch die Stadt Wien, bei dem es um die Vermittlung österreichischer Geschichte

ging.

Letztes Jahr, aberwir haben schon, vonder StadtWien,wir haben schon einemhm

ein (unverst.) gehabt, das war, das war auch von eine Österreicherin, österreichi-

sche Frau, aber wie heißt das, weiß ich nicht [..] und die hat so (.) äh österreichi-

sche Geschichte, über österreichische Geschichte geredet, und das war wirklich,

das war gut, das war, ja. Und manchmal ja, gibt's so, von der Stadt. #00:19:05-8#

(Mevlida)

Sie beschreibt die Angebote als sporadisch, aber interessant. Das letzte An-

gebot, das ihr bekannt wurde, ist ein Jahr her, was darauf hindeutet, dass der

Kontakt der Moschee zum MA 17 nur spärlich ist. Das Thema »Österreichische

Geschichte« hat dabei integrativen Charakter, da Zugezogene über das Aufnah-

meland informiert werden.

Die Blaue Moschee in Zürich veranstaltet punktuell Seminare zu verschiede-

nen Themen wie Kindererziehung, Unfallprävention oder auch Raucherentwöh-

nung. Die Moscheeleitung bewirbt darüber hinaus nach eigenen Auskünften die

Kurse der Fachstelle für Integration der Stadt Zürich wie z.B. die Deutschkurse34

und hat von dieser auch bereits Unterstützung für integrationsfördernde Maß-

nahmen erhalten (M. Ergül, ZH_ExpInt_04).

[…] und wir sind ziemlich äh im engen Kontakt mit der Integrationsförderung.

Wenn DIE irgendwelche gute Angebote haben, wo wir finden: Ok ja, das spricht

auch unsere Besucher an, machen wir unsere Besucher aufmerksam. #00:17:08-

3#

(M. Ergül)

Ähnliche Erfahrungen hat auch die Leitung des ImanZentrums Volketswil ge-

macht, die durch die Stadt Zürich bereits angefragt wurde, für deren Deutsch-

und Integrationskurse zu werben. Auch sie plant mit Unterstützung der Stadt,

Kurse anzubieten (L. Oulouda, ZH_ExpInt_02). Bis zum Ende meiner Untersu-

chung kam es zu keiner Durchführung von Kursen im Haus des ImanZentrums

34 Vgl. auch http://www.integration.zh.ch, zuletzt geprüft am 22.10.2015.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.integration.zh.ch
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.integration.zh.ch


252 Alltag in der Moschee

durch die Integrationsfachstelle, jedoch lagen an den Informationsständern de-

ren Materialien aus. Ebenso liegen die Informationsmaterialien für Deutschkurse

im Islamischen Zentrum in Wien aus. Dies verdeutlicht, dass Moscheen von den

Fachstellen beider Städte als Zugang zu Menschen mit Bedarf nach Integrations-

angeboten gesehen werden, sie also im Kontext von Migration und Integration

verortet werden.

Die Angebote der Moscheen werden durch verschiedene Faktoren beeinflusst:

Zum einen die geographische Lage, zum anderen die Personen, die die Moschee

frequentieren, und letztlich das Vorhandensein engagierter Einzelpersonen, die

die Angebote organisieren. Dies lässt sich am Beispiel der Blauen Moschee ver-

deutlichen: Murat Ergül, der Vereinspräsident, führt aus, dass seine Moschee

vor allem als Ort gemeinschaftlichen Gebets verstanden werde und deshalb die

Nachfrage nach Kursen in der Moschee relativ gering sei.

Ja, diemeistenmachen das, äh haben auch unter sich, aber wir durch das dass wir

hier in der Stadtzentrum sind, sind wir mehrheitlich wirklich international, was

das Angebot angeht wü/ gibt es gar keinen großen Bedarf. Die meisten Leute, die

hierher kommen sind äh zu 90 Prozent zu denGebetszeiten. Daher die kulturellen

Angeboten, haben wir nicht so, iiist der Bedarf nicht so groß. #00:19:21-0#

(M. Ergül)

Durch die zentrale Lage der Moschee wird sie zu einer »Nachbarschaftsmo-

schee«, die Menschen aus unterschiedlichen Herkunftsländern anzieht, die in

der Umgebung wohnen und arbeiten. Sie wird deshalb stärker punktuell zu den

Gebetszeiten genutzt und weniger für soziale und kulturelle Zwecke. Die inter-

nationale Zusammensetzung der Besucherinnen und Besucher macht auch »kul-

turelle Angebote«, in diesem Fall der türkischen Kultur, aus seiner Sicht nicht

sinnvoll. Daher ist das Angebot der Moschee relativ klein und konzentriert sich

auf Kurse, die über ethnische Grenzen hinweg interessant ist, wie z.B. Sicher-

heit im Straßenverkehr. Treibende Kraft ist hier der Vereinsvorsitzende, der seine

persönlichen Kontakte zu städtischen Einrichtungen nutzt, um die Kurse für die

Moschee auf die Beine zu stellen.

Einen besonderen Fall stellt die bosnische Gemeinschaft Schlieren dar35. In

Zusammenarbeit mit der Bildungsdirektion des Kantons Zürich wird hier Bos-

nischunterricht für Kinder angeboten. Im Rahmen des Programms »Heimatliche

Sprache und Kultur« (HSK)36 können mehrsprachige Schülerinnen und Schüler

35 Diese Moschee gehört zwar nicht zu den vertieft behandelten Fällen, soll jedoch aufgrund

der Besonderheit des Falles genannt werden.

36 Vgl. http://www.vsa.zh.ch/internet/bildungsdirektion/vsa/de/schulbetrieb_und_unter-

richt/faecher/sprache/heimatliche_sprache_kultur_hsk.html, zuletzt geprüft am 21.10.2017.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.vsa.zh.ch/internet/bildungsdirektion/vsa/de/schulbetrieb_und_unterricht/faecher/sprache/heimatliche_sprache_kultur_hsk.html
http://www.vsa.zh.ch/internet/bildungsdirektion/vsa/de/schulbetrieb_und_unterricht/faecher/sprache/heimatliche_sprache_kultur_hsk.html
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.vsa.zh.ch/internet/bildungsdirektion/vsa/de/schulbetrieb_und_unterricht/faecher/sprache/heimatliche_sprache_kultur_hsk.html
http://www.vsa.zh.ch/internet/bildungsdirektion/vsa/de/schulbetrieb_und_unterricht/faecher/sprache/heimatliche_sprache_kultur_hsk.html


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 253

als Ergänzung zum Unterricht der Volksschule den Unterricht in ihrer Erstspra-

che besuchen. Daneben bietet die Bosnische Gemeinschaft in Zusammenarbeit

mit der Fachstelle für Integration Deutschkurse auf Anfängerniveau an »für die-

jenigen, die erst hier hergekommen sind« (M. Begovic, ZH_ExpInt_03, 188–191).

ImamMuris Begovic merkt jedoch an, dass das Interesse an Deutschkursen nach-

gelassen habe und während der ersten Flüchtlingswelle in den 1990ern deutlich

größer gewesen sei. Daneben hätten sie bereits auch Integrationskurse mit In-

formationen zu Abfallentsorgung, Steuern, Versicherungen etc. angeboten sowie

je nach Nachfrage auch Computerkurse. Das Angebot ist damit bedarfsorientiert

ausgerichtet (M. Begovic, ZH_ExpInt_03, 188–202). Integrationskurse sind aus

seiner Sicht nach wie vor notwendig, da immer noch viele Personen aus Bosnien

nachkommen, die aufgrund von Heirat zuziehen. Deshalb werde versucht, alle

zwei Jahre einen solchen Kurs anzubieten, wenngleich auch hier die Nachfrage

gegenüber den 1990er Jahren gesunken sei.

Auch Senad Kusur, ein ehemaliger Imam und Mitarbeiter beim Dachverband

der bosnischen Moscheen, berichtet von den Angeboten der Stadt, die früher in

den Moscheen stattgefunden haben:

Also (.) dieMagistrate inWien, also imRahmen ihrer Aufgabe bieten sie Verschie-

denes an. ALLE Vereine, nicht nur Moschee-Vereine, sondern auch ähhh alle mög-

lichen Vereine halt äh in Wien. Ähh, beson/ besonders interessant, vor allem in

den ersten Jahren, als der Verein gegründet worden ist, äh Sprachkurse, Bera-

tungsgespräche vor allem für Arbeitssuchende (.). Aber mit der Zeit hat esssss,

also gibt es auch keinen großen Bedarf da/ daran. Auch viele Menschen sind auch

m/mächtig in der deutschen Sprache, vor allem die Jugendlichen, die hier groß

werden, sodass (.) es langfristig also dann nicht mehr, sich nicht mehr lohnt also,

jemanden hier zu, zu senden, der dann für zwei oder drei Personen Deutschkurs

halten soll. #00:37:47-9#

(S. Kusur)

Senad Kusur beschreibt die Verortung der Moscheen durch die Stadtverwal-

tung als Kulturvereine. Er sieht einen Rückgang der integrationsrelevanten Ange-

bote, die durch die Stadt erbracht werden. Die Zahl der Personen, die an solchen

Kursen teilnehmen könnten, habe abgenommen und daher lohne es aus Sicht der

Stadtverwaltung nicht, Kurse in den Moscheen anzubieten. Die Perspektive, die

er einnimmt, ist die der Verwaltung. Es scheint aber so als fände er, dass es sich

nach wie vor lohnen würde, auch für nur wenige Personen.

Der Verein Džemat Gazi Husrev-beg in Wien beherbergt ebenfalls Kurse durch

externe Anbieter unter seinem Dach. Der Verein »Impuls Media« bietet Veran-

staltungen z.B. zumThema »Aufenthaltsrecht« oder gibt Hilfe bei der Wohnungs-

suche. Diese Angebote finden jedoch nur unregelmäßig statt.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254 Alltag in der Moschee

Nimmt man alle von mir besuchten Moscheen zusammen, so wird deutlich,

dass nur eine Minderheit Bildungsangebote vorhält, die sich auf nicht-religiöse

Themen beziehen. Aus der Ulu Camii, der Albanischen Moschee Zürich, dem

Islamischen Zentrum Wien sowie dem ImanZentrum Volketswil sind mir solche

Angebote nicht bekannt. Es ist daher interessant, nach den Gründen für und

gegen nicht-religiöse Angebote zu fragen, was im folgenden Abschnitt geschehen

soll.

Abnahme migrationsbezogener Angebote und die Bedeutung von Regulativen

als Möglichkeitsstrukturen

In der wissenschaftlichen Literatur werden religiöse Gemeinschaften von Im-

migrantinnen und Immigranten als Orte beschrieben, die ihren Mitgliedern bei

der Integration am neuen Wohnort Unterstützung bieten und durch Engage-

ment Schlüsselkompetenzen ausbilden (z.B. M. Baumann 2014; Foley & Hoge

2007; Ebaugh & Chafetz Saltzman 2000). Die Angebote in Religionsgemeinschaf-

ten werden als wichtig für Neu-Zugezogene beschrieben. Was allerdings passiert,

wenn nur noch wenige Menschen zuziehen, wie oben vom Imam beschrieben?

Meine Fälle deuten darauf hin, dass a) nur wenige Moscheen überhaupt noch mi-

grationsbezogene Angebote im Programm haben und b) wenn sie Deutsch- oder

Integrationskurse anbieten, diese von der Frequenz her abnehmend sind37.

Auffällig ist, dass migrationsbezogene Bildungs- und Informationsangebote

gerade auch von ethnisch homogeneren Moscheen, die sich auch als »Kulturver-

eine« verstehen, gemacht werden. Diese Vereine sind nicht nur Orte religiöser

Praxis, sondern auch Treffen für »Landsleute«, in denen auch die bosnische oder

türkische Kultur gepflegt wird, wie dies z.B. die Bosnischkurse verdeutlichen.

Der Erhalt der Sprachkompetenz und die Weitergabe an die zweite Generation

spielen eine wichtige Rolle und die Angebote für die zweite und dritte Generation

nehmen an Bedeutung zu, wie oben bereits ausgeführt wurde. Aufgrund der Mi-

grationserfahrung ist es naheliegend, dass auch kürzlich neu Zugewanderte eher

Anschluss an Moscheen suchen, in denen die eigene Sprache gesprochen wird und

Menschen verkehren, die vom gleichen Land immigriert sind. Ein Grund, warum

in den multiethnischen Moscheen weniger Integrationskurse angeboten werden,

könnte sein, dass diese eher Konvertierte oder Menschen der zweiten und dritten

Generation anziehen, für die der Bezug zum Herkunftsland der Eltern nicht mehr

so stark im Vordergrund steht. Für sie sind dann auch Integrationskurse nicht

mehr so relevant und der Austausch mit Gleichgesinnten steht im Vordergrund,

37 Der Zuzug von Flüchtlingen aus muslimischen Ländern seit 2015 dürfte an dieser Situati-

on etwas geändert haben. Allerdings wurden die Erhebungen für diese Arbeit vorher abge-

schlossen und die aktuelle Situation kann daher nicht mehr berücksichtigt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 255

wie von Mira beschrieben. Das damit verbundene Fernbleiben von jungen Men-

schen kann in den Moscheen zu Überalterung führen, wie der Vereinspräsident

der Blauen Moschee Murat Ergül beklagt38.

Der Rückgang der migrationsbezogenen Angebote deutet auf einen Wandel

der Moscheen hin, weg vom Typus »Kulturverein« hin zu einer stärkeren Fokus-

sierung auf religiöse Sozialisation und Praxis. Dies zeigt auch die gesteigerte

Bedeutung der religiösen Erziehung für Moscheen, der durch den Generationen-

wandel bedingt ist, wie bereits dargelegt wurde.

Der Wandel ist jedoch nicht nur durch die Einwanderergeneration bedingt,

sondern steht auch konjunkturell mit Migrationswellen im Zusammenhang. Wäh-

rend es in den 1990ern gerade durch den Zuzug von Personen aus den Balkan-

ländern für bosnische und albanische Moscheevereine notwendig wurde, migra-

tionsbezogene Angebote bereitzustellen, so sind diese heute weit weniger be-

deutsam. Aufgrund des Asyl- und Aufenthaltsrechts ist es darüber hinaus nur

noch für wenige Personen möglich, z.B. durch Heirat aus einem heute sicheren

Herkunftsland wie z.B. Bosnien, zuzuziehen.

Die Einflussfaktoren auf nicht-religiöse Bildungsangebote in Moscheen kön-

nen daher um den Aspekt der Migrationsgeschichte potentieller Teilnehmender

erweitert werden. Hinzu kommt ein weiterer Grund, welcher die Finanzierung

der Angebote und ihre Ermöglichung betrifft: Kommunen schaffen durch die

personelle und finanzielle Unterstützung einerseits Möglichkeitsstrukturen, ohne

die vielleicht integrationsbezogene Angebote nicht durchgeführt werden könnten.

Andererseits verorten sie dadurch die Moscheen im Kontext von Migration und

Integration und schreiben ihnen eine integrative Funktion zu.

Durch die Angebote in den Städten haben Moscheevereine die Möglichkeit,

sich Expertise ins Haus zu holen, die sie aufgrund des Mangels an personellen

und finanziellen Ressourcen nicht bereitstellen könnten. Die Finanzierung von

Projekten der Moscheen kann zur Folge haben, dass eine Professionalisierung

in Form von Selektion geeigneten Personals in den Moscheen stattfindet. Auch

können soziale und bürgerschaftliche Kompetenzen angewendet und geübt wer-

den (vgl. Foley & Hoge 2007; Coleman 2003). Die Angebote können die Moscheen

an ihre Grenzen bringen, da sie eines hohen Grads an Organisation und perso-

nellen Ressourcen bedürfen. So beschreibt der Interviewpartner im Islamischen

Zentrum Wien, dass ein großer Bedarf an Angeboten aller Art besteht, es ihnen

jedoch an geeignetem Personal mangelt:

Zum Beispiel im Islam for Kids Club haben wir jetzt ungefähr 50 Kinder und äh

wollen jetzt viel mehrmuslimische Familien ihre Kinder in diesen Club anmelden

38 ÄhnlicheHinweise darauf, dassMoscheen Problemehaben, für Jugendliche attraktiv zu sein,

finden sich auch in anderen Moscheen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256 Alltag in der Moschee

und so weiter, aber wir wir können nicht mehr aufnehmen, weil wir nicht ausrei-

chend äh äh ausgebildetes Personal, Religionslehrer und Begleiter und Erzieher

haben und so weiter, ja. Oft haperts auch bei der Ausbildung der Muslime. Es gibt

immer mehr zum Beispiel merkt man auch, dass immer mehr in Wien auch im-

mermehr islamische Schulen gibt, islamische Kindergärten und in denMoscheen

und so weiter viele Aktivitäten aber es an ausgebildeten Personal fehlt //mhm//.

Entweder fehlts bei der Sprache //mhm// oder fehlts an der Aus/ an der pädago-

gischen Ausbildung oder sonst irgendwo, ja. Und so können diese Institutionen

sich auch nicht schnell äh weiterentwickeln, weil es eben an an an ausgebildetem

Personal fehlt. Aber das ändert sich auch jetzt langsam, Schritt für Schritt, es gibt

immer mehr äh äh Muslime und Musliminnen, die eben äh auch äh gute Ausbil-

dungen haben und so weiter und die diese Plätze langsam jetzt einmal irgendwie

einnehmen können und erst damit erst ein qualitatives äh Angebot, sei es in Mo-

scheen als auch in anderen Bereichen angeboten werden kann, ja. #00:30:08-1#

(N.N., W_ExpInt_01)

Der Interviewpartner bezieht den Mangel an geeignetem Personal zunächst

auf die Angebote für Kinder, verallgemeinert diesen aber auf alle Angebote in

den Moscheen und sieht ihn in der schlechten Ausbildung von Menschen musli-

mischen Glaubens begründet. Er macht den Personalmangel für die schleppende

Weiterentwicklung der Moscheen verantwortlich, zeigt sich aber optimistisch,

was die Zukunft anbelangt. Die Gründe liegen für ihn also bei den Muslimin-

nen und Muslimen, nicht aber bei den fehlenden finanziellen Möglichkeiten der

Moscheen, geeignete Personen anzustellen.

Selbst Expertise auszubilden, kann zu Legitimität und zur Autonomie der

Moscheen beitragen. DiMaggio & Powell bezeichnen das Resultat der Professio-

nalisierung als normative Isomorphie. Denn durch die Ausbildung und Selektion

von Personen, die Kurse anbieten können, werden sich Organisationen – hier Mo-

scheevereine – ähnlich (vgl. DiMaggio & Powell 1991b: 70f.). Dieser Prozess der

Professionalisierung kann durch die Fördermittel von staatlicher Seite begünstigt

werden. Die Zusammenarbeit mit den staatlichen Stellen für Integration stei-

gert indes auch die Legitimität der eigenen Angebote, da mit bereits legitimen

Anbietern zusammengearbeitet wird (vgl. Deephouse & Suchman 2008: 56).

Die Beispiele der Blauen Moschee und des ImanZentrums zeigen, dass Im-

pulse für migrationsbezogene Themen von außen kommen können. Staatliche

Möglichkeitsstrukturen beeinflussen damit das Handeln in Moscheen, wenn die

Vereine Gebrauch davon machen. Der theoretischen Grundannahme folgend, dass

»Moscheen« als das erscheinen, durch was sie durch Handeln wahrnehmbar ge-

macht werden, lässt den Schluss zu, dass auch hier Regulative im Hinblick auf

Fördermaßnahmen Einfluss auf die Konstitution von Moscheen haben. Diese

Möglichkeiten nutzen zu können, hängt von personellen und auch räumlichen

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 257

Ressourcen ab. Zum anderen ist die Teilnahme an den Angeboten auch davon

abhängig, als was sich die Moschee versteht. Zekirija Sejdini, zum Zeitpunkt des

Interviews 2014 Medienbeauftragter der IGGiÖ, verweist auf die aus seiner Sicht

eigentliche Aufgabe einer Moschee: Die Hauptaufgabe der Moscheen sei nicht die

Integration, sondern eine Moschee »ist eine Gebetsstätte, man betet, liest Koran,

und jeder geht nach Hause« (Z. Sejdini, W_ExpInt_06, #00:59:00-6#). Ihm seien

Vereine bekannt, die sich eher auf ihre religiösen Aufgaben konzentrierten, und

andere, die »eine Plattform bieten für Integration« (ebd.). Sejdini deutet an, dass

der Mangel an Angeboten auf die Ressourcenlage in den Moscheen zurückzufüh-

ren ist. Denn aus seiner Sicht sind die staatlichen Unterstützungsleistungen sehr

gering, das Engagement in der Integrationsförderung sieht er deshalb im Bereich

der Eigeninitiative der Moscheen.

Und wenn man 30 Jahre lang nicht darauf geachtet hat, und jetzt darauf gekom-

men ist, dass die Integration nicht sehr gut gelungen ist, dann ist das sicherlich

ein Problem //mhm//, das die Politiker äh jetzt sehr spät entdeckt haben //mhm//.

Das machen aber viele Moscheen nicht, sondern sie erklären sich bereit und wol-

len. Aber die Unterstützung ist MINIMAL //mhm//, ja? Also, die Verlockung ist da

wenig. Die machen das aus Eigeninitiative. Ich meine, die müssen NOCH MEHR

gefördert werden. #00:59:00-6#

(Z. Sejdini)

Gleichzeitig sieht er eine personelle Überforderung, vor allem auf Seiten der

Imame. Diese hätten nur ein Visum für ihre Tätigkeit als Imam, was bedeuten

kann, dass, wenn sie der Moscheeverein nicht mehr weiter beschäftigt, sie samt

Familie zurückziehen müssten (siehe auch Kap. 3 und 5.5.4). In dieser unsicheren

Situation sei die Motivation »aufklärerisch zu arbeiten« nicht sehr groß:

Was soll man von diesem Imam erwarten? . Der ist ja kein Imam im eigenen Sin-

ne, der FÜHRT ja die Gemeinde eigentlich ist. Der ist ein Mit/ ein Beschäftigter,

ein Angestellter dort. Was kann ein Angestellter dort äh veranstalten eigentlich?

#00:59:00-6#

(Z. Sejdini)

Dies spiegelt sich auch in der Aufgabenverteilung in vielen von mir besuch-

ten Moscheen wider (siehe Kap. 5.5.4). Mit Ausnahmefällen sind es weniger die

Imame, die Kontakte zu staatlichen Stellen pflegen, als mehr die Mitglieder des

Vereinsvorstandes. Zum Großteil konzentrieren sich die Imame vor allem auf die

religiösen Aufgaben, der Vereinsvorstand auf die administrativen. Sejdini führt

weiter aus, dass es zwar verschlossenere und offenere Moscheen gebe, von staat-

licher Seite aus seiner Perspektive jedoch bessere Förderstrukturen einzurichten

wären, um Anreize für eine Öffnung von Moscheen zu schaffen. Denn Integration

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258 Alltag in der Moschee

und das Anbieten von Deutschkursen sei nicht Aufgabe der Moscheen sondern

des Staates (Z. Sejdini, W_ExpInt_06, #00:58:59-9#).

Auffällig ist hier, wie sich ein muslimischer Vertreter der Dachorganisati-

on in den Integrationsdiskurs mit einreiht39. Muslime werden gesellschaftlich als

schlecht integriert wahrgenommen, weshalb folglich von den Orten religiöser Ver-

gemeinschaftung wie selbstverständlich erwartet wird, dass diese Integrations-

und Deutschkurse anbieten (vgl. Mattes 2013b). Moscheen haftet das Stigma der

»Parallelgesellschaften« und der »Desintegration« an. Die im Vergleich mit ande-

ren religiösen Traditionen ungleiche Aufmerksamkeit staatlicher Einrichtungen

auf muslimische Einrichtungen verdeutlicht, dass es ein Interesse gibt, Einfluss

auf die Moscheen zu nehmen und den Islam »regierbar« zu machen (vgl. Tezcan

2007). Dass dies nicht auf Ebene religiöser Inhalte erfolgen kann, ist aufgrund

der Trennung von Religion und Staat klar. Staatlichen Akteuren bleibt daher nur

die nicht-religiöse Ebene.

Staatliche Unterstützung hat jedoch noch eine zweite Seite, da sie Möglich-

keitsstrukturen schafft. Für Moscheen ist die Teilnahme an integrationswirksa-

men Maßnahmen ein Mittel, Legitimität zu erlangen, da sie sich mit bereits

legitimen Akteuren vernetzen (vgl. Suchman 1995: 588). Die Teilnahme an staat-

lichen Aktivitäten bedeutet gleichzeitig eine Öffnung und wirkt dem öffentlichen

Bild von den verschlossenen Gemeinschaften entgegen. Moscheen, die sich rein

auf die Ermöglichung religiöser Praxis (Gebet, religiöse Unterweisung) konzen-

trieren, sind im öffentlichen Diskurs nicht legitim. Sie gelten als schlecht inte-

griert und verschlossen. Um Legitimität zu gewinnen, müssen Moscheevereine

etwas leisten und sie müssen sich nach außen öffnen, wie dies auch im folgen-

den Kapitel deutlich werden wird (siehe auch Kap. 5.4). Die integrative Leistung

von Moscheen, wie auch immer diese konkret zu fassen wäre, wird zum Mit-

tel der Legitimitätsgewinnung und stellt dann letztlich nicht-religiöse Aspekte

in den Vordergrund. Indem Moscheeorganisationen an integrationsfördernden

Maßnahmen der Städte und Kommunen teilnehmen, reagieren sie implizit auf

den negativen Islamdiskurs. Denn spätestens im Zuge der Diskussionen um das

Verbot des Baus von Minaretten, welche sich von der Schweiz auch auf die Nach-

barländer ausbreiteten, wird deutlich, dass Moscheen ein »Legitimitätsproblem«

haben.

Wenn Moscheeorganisationen jedoch weitere Angebote jenseits der religiösen

bereitstellen, wird es immer so sein, dass sie zunächst ihre Kernkompetenzen, vor

allem die des Imams, aber auch der ehrenamtlichen Mitarbeitenden, überschrei-

ten. Ihnen werden Funktionen zugesprochen, die über ihre religiösen Kernauf-

gaben hinausgehen. Die Moscheen und ihre Funktionen zeigen, dass eine solche

39 Da wird deutlich, wie präsent der Diskurs für islamische Funktionäre ist. Der Druck sich mit

Themen wie Integration zu beschäftigen, ist groß.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 259

Überschreitung kein Problem ist, wenn sie personell und finanziell aufgefangen

wird. Vielmehr werden diese Funktionen integrativ in das Konzept »Moschee«

aufgenommen. Bei den Imamen kann die Übernahme von Mehrfachrollen jedoch

zur Überforderung führen, wenn sie neben Vorbetern und Seelsorgern auch noch

Integrationsbeauftragte und Mediensprecher sein sollen, wie die Beiträge in Aslan

(2012b) zeigen und wie im späteren Kapitel 5.5.4 diskutiert wird.

Im nächsten Abschnitt kommen wir zur dritten Aktivität, die ich genauer un-

tersuchen möchte und die im Kontext öffentlichkeitswirksamer Veranstaltungen

zu verorten ist.

5.4 Öffentliche Veranstaltungen: Der Tag der offenen Moschee als
Reaktion auf den Islamdiskurs

5.4.1 Einführung

Seit einigen Jahren werden in vielen Ländern mit einer muslimischen Minderheit

Tage der offenen Moschee veranstaltet, so der »National Open Mosque Day« in

Australien oder der »Visit My Mosque Day« in Großbritannien. In Deutschland

existiert der »Tag der offenen Moschee« (TOM) bereits seit 1997, wird jährlich am

Nationalfeiertag, dem 3. Oktober, organisiert und dürfte damit einer der ältes-

ten in Europa sein40. Auch in der Schweiz und in Österreich öffnen Moscheen

mindestens einmal jährlich ihre Tür für nicht-muslimische Besucherinnen und

Besucher im Rahmen eines Programms. Die genannten Veranstaltungen haben

das Ziel, die Möglichkeit zu geben, eine Moschee von innen zu sehen, Informa-

tionen über den Islam zu erhalten und Fragen stellen zu können.

Im Kanton Zürich in der Schweiz wird der Tag der offenen Moschee seit

2006 vom Dachverband VIOZ (Verband der islamischen Organisationen Zürich)

koordiniert. Er findet an einem Samstag und neuerdings auch an dem darauf fol-

genden Sonntag im November statt und ist als Programmpunkt der »Woche der

Religionen« konzipiert, welche wiederum von IRAS COTIS, dem Interreligiösen

Arbeitskreis in der Schweiz, organisiert wird. Der Tag findet zeitgleich auch in

anderen Kantonen statt, ist aber nicht zentral, sondern durch die dortigen Dach-

organisationen koordiniert. Damit ist der TOM an die föderalistische Aufteilung

40 Er geht auf eine Initiative des Zentralsrats der Muslime in Deutschland zurück, an dem

sich auch andere Organisationen beteiligen. Seit 2007 hat der Koordinationsrat der Musli-

me die Schirmherrschaft über die Veranstaltung inne und dokumentiert diese auf der Seite

http://www.tagderoffenenmoschee.de. Nach eigenen Angaben nehmen rund ein Drittel der

Moscheen in Deutschland am TOM teil, das sind ca. 1000; vgl. http://www.tagderoffenenmo-

schee.de, zuletzt geprüft am 09.09.2015. Leider war nicht abschließend zu klären, wo diese

Veranstaltung ihren Anfang genommen hat.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.tagderoffenenmoschee.de
http://www.tagderoffenenmoschee.de
http://www.tagderoffenenmoschee.de
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.tagderoffenenmoschee.de
http://www.tagderoffenenmoschee.de
http://www.tagderoffenenmoschee.de


260 Alltag in der Moschee

nach Kantonen angepasst, sind doch auch die Dachverbände auf kantonaler Ebe-

ne angesiedelt (siehe Kap. 3.1).

2014 nahmen neun der 54 Moscheen, die Mitglied bei VIOZ sind, am Tag der

offenen Moschee teil. Dabei sind die Zahlen stark rückläufig: 2010 nahmen noch

22 Moscheen teil, wohingegen es 2011 nur noch 20 waren, 15 im Jahr 2012 sowie

2013 nur neun Moscheen. Die Neue Zürcher Zeitung stellte deshalb bereits 2012

die Frage, ob es sich beim Tag der offenen Moschee nicht um ein Auslaufmodell

handle (Vögeli 2012). In dem Artikel wird von einem muslimischen Vertreter als

Grund zum einen die geringe Zahl an Besucherinnen und Besuchern angegeben,

zum anderen kritisiert der Integrationsbeauftragte der Stadt Zürich einen Mangel

an Kommunikation von Seiten der Moscheen.

Neben dem zentral koordinierten TOM können Moscheen auch ihre eigenen

Tage der offenen Tür veranstalten. Im ImanZentrum gibt es beispielsweise einen

Tag der Nachbarn und vor allem die Mahmud Moschee der Ahmadiyya Gemeinde

in Zürich veranstaltet regelmäßig Tage der offenen Tür.

In Österreich liegen noch wenig Erfahrungswerte vor, hat die IGGiÖ als na-

tionale Vertretung der muslimischen Gläubigen doch erst 2013 zum ersten Mal

einen landesweiten Tag der offenen Moschee organisiert. Bis dahin hatten einzel-

ne Moscheen Tage der offenen Tür veranstaltet. Die Teilnahme der Moscheen ist

aber bereits auch hier rückläufig: Während 2013 in Wien noch 13 Moscheen betei-

ligt waren, waren es 2014 bereits nur noch sechs. Die IGGiÖ hat in Wien jedoch

55 Mitgliedermoscheen (Stand 2014)41 und es gibt etwa 100 Moscheen im Stadtge-

biet. Unklar ist, warum auch in Österreich die Zahl der teilnehmenden Moscheen

rückläufig ist, wurde doch der erste TOM 2013 als großer Erfolg verkündet42.

Vermutlich sind die Gründe ähnlich gelagert wie in der Schweiz und auch hier

ist mittlerweile nach einer anfänglichen Begeisterung der Bedarf bei dem ohne-

hin kleinen Kreis der Interessierten gedeckt. Ein Video der IGGiÖ43 lässt zudem

darauf schließen, dass sich die Besuchergruppen vor allem auf das Islamische

Zentrum Wien und die Moschee der UIKZ in der Pelzgasse (Union Islamischer

Kulturzentren) als besonders »vorzeigbare« Moscheen konzentrierten.

Für meine Analyse des Tags der offenen Moschee in Österreich greife ich

vor allem auf das online verfügbare Material und Presseberichterstattungen zu-

rück, da es mir nicht möglich war, persönlich daran teilzunehmen. 2015 war die

Veranstaltung aufgrund der Flüchtlingshilfe in Moscheen auf unbestimmte Zeit

verschoben worden und in den Jahren zuvor waren die Ankündigungen durch

41 Der heutige Stand der Mitglieder dürfte ein anderer sein, da eine Mitgliedschaft durch das

neue Islamgesetz quasi obligatorisch ist (siehe Kap. 3.2).

42 Vgl. http://www.derislam.at/tom/index.php, zuletzt geprüft am 14.02.2018.

43 http://www.derislam.at/tom/index.php?c=galerien&o=galerie&na-

vid=55&bio=1&i=&gal=TOM%202013#TOM%202013, zuletzt geprüft am 30.10.2017.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.derislam.at/tom/index.php
http://www.derislam.at/tom/index.php?c=galerien&o=galerie&navid=55&bio=1&i=&gal=TOM%202013#TOM%202013
http://www.derislam.at/tom/index.php?c=galerien&o=galerie&navid=55&bio=1&i=&gal=TOM%202013#TOM%202013
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.derislam.at/tom/index.php
http://www.derislam.at/tom/index.php?c=galerien&o=galerie&navid=55&bio=1&i=&gal=TOM%202013#TOM%202013
http://www.derislam.at/tom/index.php?c=galerien&o=galerie&navid=55&bio=1&i=&gal=TOM%202013#TOM%202013


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 261

die IGGiÖ so kurzfristig, dass mir eine Teilnahme nicht mehr möglich war. Für

Zürich existieren jedoch mehrere Beobachtungsprotokolle aus dem ImanZentrum

Volketswil, der Blauen Moschee und der Albanischen Moschee. Zudem kann in

beiden Ländern auf Interviewmaterial zurückgegriffen werden.

Aufgrund der rückläufigen Besucherzahlen stellt sich die Frage, weshalb die

Moscheen an dem Event festhalten und was damit erreicht werden soll. Vor dem

Hintergrund neo-institutionalistischer Theorie möchte ich fragen, wem gegen-

über am Tag der offenen Moschee Legitimität erlangt werden soll. Legitimität

verstehe ich dabei als eine Eigenschaft von Organisationen, welche durch Han-

deln, das mit gesellschaftlich geteilten Werten und Normen übereinstimmt, er-

langt wird (Deephouse & Suchman (2008) und Scott (2014) und genauer in Kap. 2).

Quellen von Legitimität können nach Deephouse & Suchman die Gesamtgesell-

schaft sein, indem Praktiken angenommen werden, die in der Gesellschaft weit

verbreitet sind, durch Medien (Journalismus, Massenkommunikation), die die öf-

fentliche Meinung reflektieren und beeinflussen, sowie durch die Vernetzung mit

anderen, als legitim erachteten Akteuren (vgl. Deephouse & Suchman 2008: 55f.).

Die theoretische Grundannahme ist, dass Legitimität eine Grundbedingung für

die Existenz von Organisationen ist (vgl. Scott 2014).

In der nachfolgenden Analyse wird gefragt, welche geteilten Werte und Nor-

men in dem Event des Tags der offenen Moschee reflektiert werden und mit

welchen Mitteln versucht wird, Legitimität nach innen und nach außen zu er-

reichen. Der Fall des Tags der offenen Moschee wird als Beispiel eines Kristalli-

sationspunktes öffentlicher Erwartungen an Muslime und Moscheen ausgewählt.

Ich argumentiere, dass Veranstaltungen dieser Art, zu denen auch Moscheefüh-

rungen gehören, eine Reaktion auf den negativen Islamdiskurs sind. Sie stellen

einen Versuch dar, Legitimität für Moscheen und für die Gemeinschaft von Mus-

liminnen und Muslimen in der Schweiz und in Österreich herzustellen. Die Kon-

zeption stellt dabei eine Reaktion auf verschiedene Aspekte des Diskurses dar,

so wie er von Menschen muslimischen Glaubens wahrgenommen wird. Aus neo-

institutionalistischer Perspektive fasse ich den von Musliminnen und Muslimen

als negativ empfundenen Diskurs als gesellschaftliche Erwartung, wie oder wie

sie sich nicht zu verhalten haben. Diese Erwartungen können dann auf gesell-

schaftliche Institutionen und Mythen hinweisen, wenn diese als gefestigte Bilder

identifiziert werden, oder in den Worten von DiMaggio & Powell als »taken-for

granted scripts, rules and classifications« (DiMaggio & Powell 1991b: 15). Denn die

Erwartungen und Forderungen, die aus diesen Institutionen erwachsen, generie-

ren ein Muster organisationalen Handelns, welches wiederum empirisch unter-

sucht werden kann (vgl. Senge 2011: 88).

Da den religiösen Organisationen jedoch Mitglieder mit ihren je eigenen Er-

wartungen an eine Moschee angehören, sind Moscheen am Tag der offenen Tür

auch ihnen gegenüber verpflichtet. Welche Rolle dies spielt, zeigen A.-K. Na-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262 Alltag in der Moschee

gel & Kalender, die unterschiedliche interne und externe Einflussfaktoren auf

Dialog-Initiativen untersuchen, zu denen auch der Tag der offenen Moschee ge-

zählt werden kann (A.-K. Nagel & Kalender 2014). Besonders erwähnenswert ist

ihr Hinweis auf eine Fatwa-Anfrage einer deutschen Moschee bezüglich verschie-

dener Aspekte, die für Moscheen relevant werden, wenn Nicht-Muslime einge-

laden werden: Dürfen Nicht-Muslime eine Moschee betreten? Dürfen sie dem

Gebet beiwohnen? Müssen Frauen ihren Kopf bedecken?44 Der Balanceakt zwi-

schen internen und externen Erwartungen und zwischen Legitimität gegenüber

verschiedenen Erwartungsgruppen wird bei jedem organisationalen Handeln der

Moscheevereine notwendig, so auch am Tag der offenen Moschee. Denn die un-

terschiedlichen Erwartungen können in Konkurrenz zueinander stehen und Kon-

flikte hervorrufen.

In diesem Sinne wird im Folgenden die Veranstaltung des »Tags der offenen

Moschee« als organisationales Handeln untersucht und analysiert, welche inter-

nen und externen Erwartungen sich in ihr widerspiegeln. Zu dem Zweck wird

zunächst auf den Tag der offenen Moschee im Kanton Zürich und in Wien ein-

gegangen, sein Ablauf, die Zielsetzung, Inhalte und Akteure dargestellt. Daran

im Anschluss analysiere ich, welche gesellschaftlichen Erwartungen und Mythen

in den Elementen des Tages sichtbar werden und welche Konsequenzen für die

Moscheevereine und das organisationale Feld der Moscheen daraus erwachsen.

5.4.2 Ablauf und Programmpunkte des Tags der offenen Moschee

Bei meinem Besuch in einer Albanischen Moschee in Zürich im November 2014

(ZH_Prot_23) wurden ich und eine weitere weibliche Besucherin vom Imam und

dem Vereinspräsidenten begrüßt. Wir erhielten eine Führung durch den Gebets-

raum und die zentralen Elemente des Raumes wie Mihrab und Minbar, und die

Ausrichtung des Teppiches in Richtung Mekka wurden erklärt. Darüber hinaus

konnten allerlei Fragen gestellt werden. Im Flur waren Getränke und Kekse auf-

getischt. Während der gesamten Zeit waren keine weiteren Personen anwesend,

so auch keine Frauen. Nachdem sich die beiden Herren ausführlich mit unseren

Fragen auseinandergesetzt hatten, wurden wir eingeladen, noch zum Abendge-

bet zu bleiben. Hier kamen etwa zehn Männer zum Gebet zusammen und wir

konnten im gleichen Raum vom hinteren Ende aus das Gebetsritual beobachten.

Auch hier waren keine Frauen zugegen, für die es einen separaten Raum für das

Gebet gegeben hätte.

Ein ähnliches Bild zeigt sich auch in anderen Moscheen am TOM in Zürich

und in Wien: Der Fokus der Veranstaltung liegt zum einen auf der Moschee-

44 http://www.islamweb.net/emainpage/index.php?page=showfatwa&Option=Fat-

waId&Id=83119, zuletzt geprüft am 30.10.2017.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.islamweb.net/emainpage/index.php?page=showfatwa&Option=FatwaId&Id=83119
http://www.islamweb.net/emainpage/index.php?page=showfatwa&Option=FatwaId&Id=83119
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.islamweb.net/emainpage/index.php?page=showfatwa&Option=FatwaId&Id=83119
http://www.islamweb.net/emainpage/index.php?page=showfatwa&Option=FatwaId&Id=83119


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 263

führung, bei der es insbesondere um die Besichtigung der Räumlichkeiten und

um die Erklärung der baulichen Elemente des Gebetsraumes geht. Zum anderen

steht die Weitergabe von Informationen zum Islam und die Möglichkeit, Fra-

gen zu stellen, im Mittelpunkt. Das ImanZentrum Volketswil bot als einzige im

Sample spezielle Vorträge an. Dafür wurden Stühle aufgestellt und via Beamer

eine Powerpoint-Präsentation und Bilder gezeigt, wie dies auch allgemein so für

Informationsveranstaltungen üblich ist. Themen der Vorträge waren »Die Frau

im Islam«, »Grundlagen des Islam«, eine Einführung in das Gebet, eine Erläute-

rung der Rolle des Imams und darüber hinaus im ersten Jahr nach der Eröffnung

besonders auch die Baugeschichte des Gebäudes und die Organisationsstruktur

des Zentrums mit seiner Aufteilung in Stiftung und Verein (Abb. 34). Das Iman-

Zentrum stellt mit diesem Programmpunkt in den von mir besuchten Fällen eine

Ausnahme dar, aber auch hier war es darüber hinaus möglich, das Gebet zu beob-

achten. »Die Frau im Islam« stellt ein typisches im Islamdiskurs präsentes Thema

dar, was später noch analysiert wird.

Die Besucherinnen und Besucher, die ich in den Moscheen in Zürich antraf,

waren weitgehend Personen, die zum Kreis der »Wohlgesonnenen« gezählt wer-

den können: Personen, die Religion unterrichten oder aufgrund des persönlichen

Glaubens am interreligiösen Dialog interessiert sind. So gab es auch folglich nur

wenige kritische Fragen. Das ImanZentrum hingegen zog bei den ersten Ver-

anstaltungen auch Personen an, die aus der Nachbarschaft kamen und die das

neue Gebäude besichtigen wollten. Hier konnte ich denn auch beobachten, dass

kritische Fragen gestellt wurden. Die Zielsetzung der Veranstaltung war insbe-

sondere, über den Neubau zu informieren. Dabei konzentrierte sich der Verein

auf die Bewohnerinnen und Bewohner in der lokalen Umgebung, welche via Zei-

tungsannonce und dem Verteilen von Einladungen auf die Veranstaltung auf-

merksam gemacht wurden. 2013 waren denn auch ca. 100 Personen anwesend.

Doch auch hier wie in anderen Moscheen sind die Zahlen rückläufig: 2014 wurden

nur noch 26 Besucherinnen und Besucher gezählt. Dies deutet darauf hin, dass

die Menschen dort vor allem am neuen Gebäude interessiert sind und der Bedarf

diesbezüglich in der lokalen Umgebung gesättigt ist.

Der Ablauf des TOM in Österreich ist vergleichbar mit dem in Zürich und

setzt sich aus den Elementen der Moscheeführung, der Möglichkeit, Fragen zu

stellen und das Gebet zu beobachten sowie einem geselligen Beisammensein bei

Verpflegung zusammen (Abb. 35). Das Programm beginnt hier aber schon am

Vormittag. Ein weiterer und wichtigerer Unterschied im Ablauf ist die abendliche

Abschlussveranstaltung mit Podiumsdiskussion, die als interreligiöse Abschluss-

veranstaltung (W_Dok_01) bekannt gegeben wird. Der Tag der offenen Moschee

wurde 2013 und 2014 zentral durch die IGGiÖ mit Plakaten, Flyern und Faltblät-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264 Alltag in der Moschee

Abbildung 34: Programm TOM, ImanZentrum Volketswil, 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 265

tern sowie eine eigens eingerichtete Webseite beworben45. Darüber hinaus exis-

tiert ein Film, der hinterlegt mit ruhiger Musik die teilnehmenden Moscheen, die

Gebetsräume, das aufgebaute Informationsmaterial (besagte Faltblätter und Fly-

er) sowie die Verköstigung zeigt. Im Abspann und auch auf den Werbematerialen

sind die Symbole der anderen Dachverbände zu sehen sowie ein Logo mit dem

Schriftzug »IntegrAtion«, wobei das »A« in den österreichischen Landesfarben

gehalten ist46.

Die Veranstaltung hat in Österreich mediale Aufmerksamkeit erlangt. So wa-

ren Fernsehteams des Österreichischen Rundfunks anwesend, die Besucherinnen

und Besucher interviewten.

5.4.3 Transparenz, Information und interreligiöse Kontakte für eine

Korrektur des Islambildes

Der Einladung der VIOZ zum Tag der offenen Moschee im Jahr 2013 (Abb. 36) ist

folgende Zielsetzung der Veranstaltung zu entnehmen:

Unser Bestreben liegt darin, durch Offenheit und Transparenz die Verstän-

digung zwischen Menschen verschiedener Kulturen und Religionen zu för-

dern, um damit gegenseitig respektvollen Umgang miteinander zu ermög-

lichen und zu bestärken! Man kann über alles mit uns reden und diskutieren,

keine Frage ist unangebracht oder zu banal! Unsere Türen sind offen! Sie alle

sind herzlich eingeladen:Mann, Frau, Kinder, Familien, Schulen, Institutionen

etc. Gerne erwarten wir Ihren Besuch! (VIOZ, Einladung TOM 2013)

Der Einladungsflyer der IGGiÖ 2014 gibt eine ganz ähnliche Zielsetzung wieder,

rückt jedoch die IGGiÖ als Veranstalterin stärker in den Vordergrund. Auch hier

ist der Fokus der Veranstaltung auf die Moscheeführungen gelegt und Transpa-

renz und Information stehen im Vordergrund, die die Besuchenden »aus erster

Hand erhalten«. »Persönliches Gespräch und Austausch« erfolgt mit dem Ziel, »ei-

ne religions- und kulturübergreifende Verständigung, einen Wissensaustausch zu

ermöglichen, das ›Unbekannte, Fremde‹ verständlich zu machen, Hemmschwel-

len, nachbarschaftliche Barrieren und Vorurteile abzubauen, aber auch die Neu-

gier für eine andere religiöse Tradition und Kultur zu wecken« (Abb. 35).

Beide Einladungstexte deuten auf drei zentrale Elemente der Veranstaltung

hin: 1. die Öffnung des Gebäudes an sich, d.h. die Ermöglichung des Zutritts

für Nicht-Muslime, um damit Offenheit und Transparenz zu zeigen und eine

45 http://www.derislam.at/tom/index.php, zuletzt geprüft am 30.10.2017.

46 Leider ist der Film derzeit nicht mehr online (Stand 29.03.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.derislam.at/tom/index.php
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.derislam.at/tom/index.php


266 Alltag in der Moschee

Abbildung 35: Einladung TOM Wien, 2014 (Quelle: IGGiÖ).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 267

Abbildung 36: Einladung TOM Zürich, 2013 (Quelle: VIOZ).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268 Alltag in der Moschee

Sichtbarkeit muslimischen Lebens zu ermöglichen. 2. die Bereitstellung von In-

formationen durch geschulte Personen und speziell in Österreich Informations-

material. So wird in der Einladung der VIOZ für 2014 darauf hingewiesen, dass

»Imame und Vorsteher der Moscheevereine« für Fragen zur Verfügung stehen.

Und 3. soll durch Kaffee und Kuchen ein geselliges Zusammensein, d.h. Begeg-

nung und Kontakt, ermöglicht werden. Diese Aspekte werde ich im Folgenden

genauer betrachten.

Transparenz und Offenheit

Tage der offenen Tür, zu denen auch der Tag der offenen Moschee zählt, sind

ein weit verbreitetes Veranstaltungsformat. Unter dem Gesichtspunkt der Ge-

staltung sind die Ähnlichkeiten zwischen Moscheevereinen und anderen Nicht-

Regierungsorganisationen frappierend: Hier geht es darum, der interessieren Öf-

fentlichkeit zu zeigen, was Organisationen tun, Werbung für sie zu machen,

Gelder einzuwerben etc. Der Tag der offenen Tür mit seinem Fokus auf »Trans-

parenz« und »Informationsweitergabe« kann damit als isomorphes Verhalten im

organisationalen Feld von Nicht-Regierungsorganisationen, Vereinen und ande-

ren Religionsgemeinschaften gesehen werden. Dadurch wird den gesellschaftli-

chen Mythen gefolgt, wie sich Organisationen im zivilgesellschaftlichen Sektor

zu verhalten haben (vgl. J.W. Meyer & Rowan 1991: 41). So ist auch der Integrati-

onsbeauftragte der Stadt Zürich, Christoph Meier, davon überzeugt, dass durch

Kommunikation das Problem des negativen Islamdiskurses zu lösen ist (vgl. Vö-

geli 2012).

Mit dem Veranstaltungsformat des Tags der offenen Tür imitieren Moschee-

vereine andere zivilgesellschaftliche Akteure oder öffentliche Institutionen im or-

ganisationalen Feld. Dies ist ein Mittel, Legitimität zu gewinnen, denn je größer

die Zahl derer, die eine bestimmte Praxis annehmen, desto weiter ist auch ihre Ak-

zeptanz verbreitet und desto größer ist letztlich ihre Legitimität (vgl. Deephouse

& Suchman 2008: 55).

Der Glaube, dass Public Relations, Kommunikation und Begegnung proba-

te Mittel sind, Probleme zu lösen und Vorurteile abzubauen, wird damit auch

von den Moscheen übernommen. Die sogenannte »Kontakthypthese« besagt, dass

Vorurteile durch den Kontakt von Mehrheits- und Minderheitengruppen verrin-

gert werden können (vgl. Allport & Graumann 1971). Diese Hypothese kann im

Sinne von Meyer als verbreiteter gesellschaftlicher Mythos verstanden werden und

führt zu Strukturähnlichkeiten (Isomorphien) im organisationalen Feld. So erfolgt

mit den Veranstaltungselementen »Führung«, »Vorträge« und »Podiumsdiskussi-

on« und insbesondere in Wien durch das Bereitstellen von Informationsmateri-

al eine Nachahmung vergleichbarer, bereits institutionalisierter Veranstaltungen.

Nachahmung (mimetischer Isomorphismus) ist wahrscheinlich, wenn alternati-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 269

ve Optionen fehlen oder wenn die Erwartungen der Umwelt unklar sind (vgl.

DiMaggio & Powell 1991b: 69). Dies scheinen überzeugende Erklärungen für den

vorliegenden Fall zu sein, in dem Musliminnen und Muslime einen geeigneten

Weg suchen, sich zu präsentieren und damit, wie wir gleich noch sehen wer-

den, auf den Islamdiskurs zu antworten. Denn die Situation ist relativ neu und

Strukturen und Strategien müssen sich erst entwickeln.

Besonders auffällig ist darüber hinaus die Verbreitung des Tags der offenen

Moscheen in ganz Europa. Zwar war nicht abschließend zu klären, wo dieses

Veranstaltungsformat seinen Anfang genommen hat. Es ist jedoch nicht von der

Hand zu weisen, dass hier eine Nachahmung über Ländergrenzen hinaus statt-

findet. Dabei kann die Öffnung von Moscheen als eine Reaktion von Musliminnen

und Muslimen und Moscheen auf das öffentliche Bild des Islams gesehen werden.

Wenn Menschen muslimischen Glaubens als schlecht integriert wahrgenommen

werden, so ist nicht verwunderlich, dass auch Moscheen als Orte der Absonde-

rung, als geschlossene Orte, welche für Nicht-Muslime nicht zugänglich sind,

gesehen werden (siehe Kap. 3). Die Strategie des Tags der offenen Moschee soll

vor diesem Hintergrund Transparenz und Offenheit zeigen. Sie ist als »best prac-

tice« verbreitet, was wiederum nicht bedeutet, dass dies auch die »beste« Lösung

für das Problem des negativen Islamdiskurses ist. Vielmehr scheint die Veran-

staltung durch ihre große Verbreitung als legitim wahrgenommen zu werden. So

wird durch das Kopieren der Strategie und durch die Reaktion auf die Erwartun-

gen versucht, Legitimität für die Existenz der eigenen Moschee gegenüber der

Öffentlichkeit und der Gesellschaft als Ganzes zu erzielen. Die Quelle der Legi-

timität ist hier nach Deephouse & Suchman die Gesamtgesellschaft, denn »the

more numerous the adopters of a practice, the more widespread its acceptance

and the greater its legitimacy« (Deephouse & Suchman 2008: 55).

Transparenz zu zeigen, indem die Türen geöffnet werden, ist auch eine Re-

aktion auf das so empfundene öffentliche Bild von Moscheen als geschlossenen

Räumen, die nur für Mitglieder offen sind, Orte der Radikalisierung, in die man

nicht hineinsehen kann. Dieses Bild bestätigte sich auch in meinen Feldbesuchen,

wenn ich mit Besucherinnen und Besucher am TOM über meine Forschung ins

Gespräch kam und sie überrascht waren wenn ich ihnen erzählte, dass ein Be-

such von Moscheen immer relativ einfach und unkompliziert möglich ist. Mit

der öffentlichkeitswirksamen Öffnung am TOM wird dem öffentlichen Bild der

Abgeschlossenheit und Exklusivität von Moscheen widersprochen. Transparenz

bedeutet jedoch auch eine Möglichkeit der Kontrolle. Damit soll gezeigt werden,

dass in der Moschee nichts Verbotenes passiert.

In den Gesprächen und Interviews wird die eigene Moschee immer wieder als

offener Raum und »Begegnungszentrum« (ZH_Prot_04 und Interview mit Nad-

ja) präsentiert im Gegensatz zu den anderen, als geschlossenen empfundenen

ethnischen Moscheen. Damit ist die Teilnahme am TOM bereits ein Akt der Ab-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270 Alltag in der Moschee

grenzung zu anderen, nicht offenen Moscheen, denn an diesem wird ja bereits

Offenheit gezeigt. Gleichzeitig wird damit auch die Religion als eine offene be-

schrieben:

Aber der Islam ist eine offeneReligion, das ist nicht so eine verschlosseneReligion,

die die nichts anderes sieht, also nur sich selber. #00:29:25#

(Nadja)

»Transparenz« und »Information« sind darüber hinaus gesellschaftlich aner-

kannte Mittel, um auf Krisen zu reagieren, kann dadurch doch verlorene Legi-

timität wiederhergestellt werden. Durch Krisen wie beispielsweise Skandale und

dem damit verbundenen Legitimationsverlust, werden Religionsgemeinschaften

öffentlich sichtbar. Ein Beispiel dafür wären die Missbrauchsskandale in der ka-

tholischen Kirche, die Untersuchungen und eine mediale Berichterstattung zur

Folge hatten. Der Mythos von einer unproblematischen Religion ist jedoch der

von Diskretion, Privatheit und Unsichtbarkeit (vgl. Casanova 1994). Im Falle von

Menschen muslimischen Glaubens ist zu beobachten, dass sie zunächst im öffent-

lichen Diskurs problematisiert und öffentlich gemacht werden. Damit werden sie

zweifach zum Problem: Der Islam und seine Anhänger werden zum einen auf-

grund verschiedener zugeschriebener Charakteristika problematisiert, zum ande-

ren entsprechen sie durch die Öffentlich-Machung nicht dem Mythos der privaten

Religion. Dabei entsteht ein scheinbares Paradox: Die öffentlich gemachten Mus-

liminnen und Muslime versuchen durch eine öffentliche Veranstaltung dem Bild

einer unproblematischen Religion zu entsprechen. Sie ahmen dabei etablierte

Lösungsstrategien für Krisen nach (mimetische Isomorphie) mit dem Ziel, eine

diskrete Religionsgemeinschaft zu sein.

Information

Neben der Öffnung des Gebäudes, um Transparenz zu zeigen, geht es am Tag

der offenen Moschee vor allem auch um die Weitergabe von Informationen. Die

Einladungstexte weisen auf ein Problem hin, welches der Auslöser für die Veran-

staltung ist (Abb. 35, 36). Denn es scheint einen Mangel an »Verständigung« und

an »respektvollem Umgang miteinander« und dafür »Vorurteile«, »Barrieren« und

»Hemmschwellen« zu geben. So stand der TOM in Wien bislang auch unter den

Mottos »Begegnungen bauen Brücken« (2013) und »Brücken verbinden Menschen«

(2014), was darauf hindeutet, dass es von den Moscheen als notwendig erachtet

wird, diese Brücken zu bauen, d.h. mit der Mehrheitsgesellschaft in Kontakt zu

treten. Dadurch werden jedoch auch »die Muslime« und »die Mehrheitsgesell-

schaft« als abgeschlossene konkrete Entitäten dargestellt, die durch einen Graben

getrennt sind, den es zu überbrücken gilt. Das Brückenmotiv expliziert und ver-

stärkt die empfundene Realität der Nicht-Zugehörigkeit (vgl. Schiffauer 2009). In

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 271

den Interviews wird als Beweggrund für die Teilnahme von engagierten Musli-

minnen und Muslimen am Tag der offenen Moschee durchgehend der Wunsch

geäußert, das negative und aus ihrer Perspektive »falsche« Islambild in der Öf-

fentlichkeit zu korrigieren. Nadja fasst die Zielsetzung des TOM aus ihrer Sicht

zusammen:

Einfach ich glaube, man kann erreichen, dass dass die Leute anfangen ähm an-

ders zu denken, dass sie anfangen ähm ähm Moscheen und Muslime anders zu

sehen. Dass sie gewisse Ängste abbauen können indem sie fragen können. Und

zwar direkt, nicht irgendjemand der der der irgendetwas weitergibt, was er gera-

de gehört hat, sondern direkt von den Muslimen selber in der Moschee, wo noch

ein Imam ist, der eigentlich äh gelehrt sein sollte, der etwas wissen sollte. Und

in den meisten Moscheen ist das schon so. […] Ja und drum glaub ich, es ist ähm

extrem hilfreich und wichtig äh wenn man so (.) so etwas macht. #00:24:29#

(Nadja)

Das hier formulierte Ziel ist, durch die Weitergabe von »richtigen« Informa-

tionen aus erster Hand, im besten Falle durch Expertinnen und Experten, Ängste

in der Bevölkerung abzubauen. Dadurch soll das öffentliche Bild korrigiert und

den Menschen gezeigt werden, was Islam aus der Innenperspektive heraus wirk-

lich ist. Dann, so die Annahme, müssten die Menschen auch keine Angst mehr

vor dem Islam haben. Auch hier zeigt sich wieder der Tag der offenen Moschee

als Reaktion auf den Islamdiskurs.

Auch der Gesprächspartner im Islamischen Zentrum beschreibt den Tag der

offenen Moschee als Informationsveranstaltung und nennt ihn im gleichen Atem-

zug mit Moscheeführungen, die er als Bildungsveranstaltung versteht.

Wöchentlich haben wir drei bis vier Führungen, das sind Klassen Schulklassen,

die zu Besuch kommen. Volksschulen, Hauptschulen, Gymnasien, dann verschie-

dene Magistratsabteilungen, Leute von Hochschulen, Universitäten, Professoren

und so weiter. Die einfach äh sich anmelden bei uns, um eine, um durch die Mo-

schee geführt zu werden, mit den Muslimen über Muslime und Islam zu reden.

Da sitzen wir zusammen und reden miteinander und so weiter. Vor zwei Tagen

haben wir auch Tag der offenen Moscheen gehabt, da sind das erstmal offiziell

von der Islamischen Glaubensgemeinschaft organisiert. Daran haben sich über

hundert Moscheen inWien beteiligt. Und haben auch sehr viele Besucher gehabt

und so weiter, die zu uns gekommen sind, haben Führungen angeboten, gratis

Infobroschüren, Literatur und dann am Abend hat es auch eine, äh wie hat man

das genannt, Tribüne womanmiteinander gesprochen hat. Es waren auch Staats-

vertreter hier vom Außenministerium, zum Beispiel der Staatssekretär Sebastian

Kurz (unverst.) Integrations - äh - beauftragte und so weiter, Vertreter der katho-

lischen evangelischen Kirche und so weiter waren da. #00:10:59-1#

(N.N., W_ExpInt_01)

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272 Alltag in der Moschee

Bei den Moscheeführungen geht es darum »mit den Muslimen über Muslime

und Islam zu reden«, das bedeutet, dass der Informationsfluss in eine Richtung

geht, von den Moscheeführern zu den Besuchergruppen. Im gleichen Kontext

verortet er auch den Tag der offenen Moschee, an dem es Führungen gibt, In-

formationsmaterial und Literatur. Auch hier sollen die Besucherinnen und Besu-

cher informiert werden, ein gegenseitiger Austausch oder Dialog steht nicht im

Vordergrund. Dieser findet auf einer anderen Ebene statt, nämlich als Podiums-

diskussion auf Ebene der Vertreterinnen und Vertreter von Kirchen und Staat.

Dieser Aspekt wird unten noch ausführlicher diskutiert.

Seit den Ereignissen vom 11. September 2001 sind Musliminnen und Musli-

me in der Schweiz, in Österreich und auch anderswo unter starkem öffentlichen

Druck (siehe Kap. 3). Der öffentliche Diskurs, getragen und reproduziert von ei-

nigen journalistischen Medien, hat ein Bild von muslimischen Gläubigen erzeugt,

welches sie als potentielle Terroristen darstellt, die in ihren Moscheen Hass gegen

die westliche Welt predigen, ihre Frauen unterdrücken und dergleichen (vgl. Gi-

anni 2010: 31). Gemäß Deephouse & Suchman (2008: 56) »media reports not only

reflect but also influence the opinion of the general public«. Demnach kann von

medial transportierten Islambild durchaus auf eine öffentliche Meinung rückge-

schlossen werden. Medien wiederum sind Quellen von Legitimierung, aber auch,

wie in diesem Fall, von De-Legitimierung. Themen des Diskurses sind die Ein-

ordnung des Islam als politische Religion. Musliminnen und Muslime werden

darüber hinaus häufig als »Bösewichte« und »Schuldige« typisiert (vgl. Dahin-

den 2009; Dahinden et al. 2011). Ettinger & Imhof (2006) zufolge werden Men-

schen muslimischen Glaubens mit Gewaltbereitschaft und einem Bedrohungsbild

in Verbindung gebracht. Der Islam wird als Religion charakterisiert, welche nicht

aufgeklärt ist, religiöse Radikalisierung begünstigt und armutsverstärkend wirkt

(ebd.). Ein ähnliches Bild zeigt sich auch in Österreich: Studien haben hier erge-

ben, dass ein von Medien und rechtsgerichteten Parteien transportiertes Bedro-

hungsszenario vorherrscht (vgl. Saad 2009; Hafez 2010; Mattes 2010). Heine et al.

fassen zusammen: »Es sind dies vor allem demographische Ängste vor der ›Über-

fremdnung‹ der Heimat sowie die Angst vor dem dschihadistischen Terrorismus,

die mobilisiert werden.« (Heine et al. 2012: 32f.)

Wie bereits dargelegt ist eine der theoretischen Grundannahmen dieser Ar-

beit, dass Handeln aufgrund von Erwartungserwartungen entsteht (vgl. Theorie-

teil und besonders Garfinkel 1967). Im Tag der offenen Moschee widerspiegeln

sich daher Motive aus dem Diskurs im Handeln, denn für Musliminnen und

Muslime ist der Diskurs real und wirkt sich auf ihr Handeln aus (vgl. Gianni

2010: 30f.). Aus neo-institutionalistischer Perspektive ist es dann möglich, den

als negativ empfundenen Diskurs als Auffassungen und Meinungen darüber zu

konzeptualisieren, was von Muslimen erwartet wird, wie oder wie sie sich nicht

zu verhalten haben. Die öffentliche Meinung ist damit, dass Musliminnen und

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 273

Muslime bestimmte gesellschaftlichen Skripte nicht erfüllen, was beispielsweise

Aspekte der Gleichberechtigung von Mann und Frau, Privatheit von Religion und

Trennung von Religion und Politik anbelangt. Diese gesellschaftlichen Bilder kön-

nen durch eine Analyse des Handelns am Tag der offenen Moschee aufgespürt

werden, denn der Tag der offenen Moschee ist mit seinen formulierten Zielen

eine Strategie, der wahrgenommenen medialen De-Legitimierung muslimischen

Lebens in der Schweiz und in Österreich entgegenzuwirken. So kann ein kon-

stantes Bedürfnis beobachtet werden, den »wahren« Islam zu verteidigen, wie

folgender Interviewausschnitt zeigt.

Also es ist eigentlich etwas vomWichtigsten und etwas vom Besten, was wir ma-

chen können, um zu zeigen, dass vieles was über uns gesagt wird nicht wahr ist.

Damit wir ähm irgendwie die Leute direkt erreicht und nicht immer nur dieMEDI-

ENdie Leute erreichen, die's dann falschwiedergeben nur ummehr Einschaltquo-

ten zu haben und und und. Äh es ist ja, es geht schon in eine Richtung, wo wooo

es eigentlich tragisch ist, dass das eigentlich gemacht werden darf über äh über

äh über eine Religion oder über eine Gruppe Menschen so viel falsche Sachen zu

erzählen. Und da finde ich einfach, da muss die Gruppe Menschen aufstehen und

und das auf eine, natürlich auf eine nette Art und eine gute Art zeigen, dass das

nicht so ist. Und drum ist es äh für/ ich finde sehr wichtig, dass man da ein wenig,

ein wenig, korrekte Berichterstattung (lacht) macht. #00:19:06#

(Nadja)

Hier finden sich die in Flyern und Infomaterialien formulierten Wünsche

wieder. Barrieren abzubauen, Vorurteile und Ängste auszuräumen sollen mit

den Mitteln der Transparenz und der Information erreicht werden. Dem medial

vermittelten falschen Islambild müsse mit »korrekter Berichterstattung« gekon-

tert werden. Nadja verwendet hier einen Begriff aus dem Journalismus, den sie

dem Mediendiskurs entgegenhält. Durch das wiederholt verwendete »ein wenig«

macht Nadja jedoch auch ihre Unsicherheit deutlich, ob dies mit diesen Mitteln

erreicht werden kann. Die Strategie ist damit eine unsichere, was sich auch in

der mimetischen Isomorphie anderer Organisationen durch den Tag der offenen

Tür widerspiegelt. Wie bereits angemerkt wird durch die Nachahmung letztlich

versucht, Sicherheit durch Legitimität zu erlangen.

Moscheevereine und die Dachorganisation folgen der Kontakthypothese und

nehmen an, dass, indem sie Menschen eine Moschee von innen sehen lassen

und Informationen über den Islam geben, Vorurteile bekämpft, Ängste abgebaut

werden und sich dadurch das Bild des Islams automatisch verbessern müsse.

Der angebotene Kaffee und Kuchen unterstreicht das Ziel des sozialen Zusam-

mentreffens. Dabei spielen Informationen »aus erster Hand« (Nadja) und der

face-to-face-Kontakt eine zentrale Rolle. Jede Information, die über eine Zwi-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274 Alltag in der Moschee

scheninstanz wie die Medien geht, erscheint aus Nadjas Perspektive gefiltert und

verfälscht. Der Ort Moschee wird als Ort konstruiert, wo potentiell unverfälsch-

te, echte Informationen und das »echte« und »wahre« Bild des Islam vermittelt

werden kann.

Plakate, Flyer und extra angefertigtes Informationsmaterial, wie sie vor allem

durch die IGGiÖ eingesetzt werden, sind ein wichtiger Bestandteil für die Stra-

tegie der Gewinnung von Legitimität gegenüber der nicht-muslimischen Öffent-

lichkeit. Gleichzeitig deutet dies jedoch auch auf ein Problem hin: Denn die Pro-

duktion von solchen Materialien ist abhängig von den vorhandenen Ressourcen,

sowohl von finanziellen als auch personellen. Damit, dass die IGGiÖ als öffentlich-

rechtlich anerkannter Dachverband über diese Mittel verfügt, wird deutlich, wie

wichtig Ressourcen für die Genese von Legitimität sind, denn sie können die

Wahl der Mittel einschränken. Der VIOZ als Verband, dem vermutlich weniger

Mittel zur Verfügung stehen, sind damit Grenzen gesetzt, was Kommunikations-

und Werbestrategien betrifft.

Das vermittelte Islambild

In den Moscheeführungen, den Vorträgen und durch das bereitgestellte Informa-

tionsmaterial wird ein ganz bestimmtes Islambild vermittelt. Aus wissenssozio-

logischer Perspektive wird dieses Bild als Phänomen verstanden, welches durch

Handeln und Sprache erst Wirklichkeit wird und immer neu reproduziert wird.

Dabei spielen Erwartungserwartungen eine zentrale Rolle: Das von den Muslimen

wahrgenommene negative Bild wird zum Auslöser für die eigene Auseinanderset-

zung mit der Religion und für die Konstruktion eines Islambildes als Gegenreak-

tion, welches der Öffentlichkeit vermittelt wird. Das Bild für die Öffentlichkeit ist

dabei reflexiv an den Inhalten des Islamdiskurses ausgerichtet, es wird gleichsam

am Tag der offenen Moschee konstruiert und reproduziert. Kurz, es geht um die

Richtigstellung eines »falschen« Bildes durch die Konstruktion eines »richtigen«.

Es ist auffällig, dass hier von einem »richtigen« Islambild gesprochen wird,

welches für Musliminnen und Muslime scheinbar einfach zu identifizieren ist.

Ich bin der Ansicht, dass die Antwort darauf im Religionsverständnis selbst liegt.

Wie ich im Unterricht von Erwachsenen und Kindern in Moscheen beobachten

konnte (siehe Kap. 5.3), wird der Islam als eine Religion präsentiert, die Hand-

lungsanleitungen für alle Lebenssituationen bereit hält. Islam wird als Sinn- und

Bedeutungssystem vermittelt, welches für alle Gelegenheiten eine Richtung vor-

gibt, nicht nur für diejenigen, die man im engeren Sinne als religiös bezeichnen

könnte47. Kinder lernen über Körperhygiene und über das richtige Begrüßen und

47 Im Anschluss an Riesebrodt verstehe ich religiöse Praktiken als Handlungen, »deren Sinn

sich durch die Bezugnahme auf persönliche oder unpersönliche übermenschliche Mächte

auszeichnet.« (Riesebrodt 2007: 115).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 275

Verabschieden, genauso wie sie auch die Körperhaltung beim Gebet erlernen.

Dieses Wissen wird direkt aus dem Koran, der als hudā, als »Rechtleitung« Al-

lahs und als sein Gesetz für die Menschen verstanden wird, und aus der Sunna

bezogen (vgl. Bobzin 2006: 71). Für Schiffauer resultiert der Fokus auf Orthopra-

xie aus der Migrationssituation und dem Bedürfnis nach Halt und Weitergabe

von religiös-kulturellen Moralvorstellungen (Schiffauer 2009: 226ff.). In der glei-

chen Logik, in der es richtige und falsche Antworten für das tägliche Leben und

für die Performanz religiöser Praktiken gibt, gibt es auch ein richtiges und ein

falsches Bild des Islam. Dieser Punkt wird besonders dann deutlich, wenn das

religiöse Selbstverständnis von Menschen muslimischen Glaubens mit dem ande-

rer religiöser Anhänger verglichen wird (vgl. Rückamp & Limacher 2016)48. Jener

Dualismus von richtig und falsch wird angewandt, wenn es darum geht, auf den

öffentlichen Diskurs zu antworten. Auf diese Art und Weise existiert ein explizier-

barer Konsens darüber, was ein korrektes Islambild ist. Damit ist die Weitergabe

»richtiger Informationen« nicht nur eine Reaktion auf den Islamdiskurs, sondern

folgt auch einer internen Logik, welche von religiösen Konzepten geprägt ist.

Differenzen zwischen verschiedenen Rechtsschulen und Lehrmeinungen werden

dabei geglättet, um das Ziel zu erreichen.

Das Islambild, welches am TOM präsentiert wird, ist ein ausgewähltes und

orientiert sich an Aspekten des Diskurses. Dies bedeutet jedoch nicht, dass es

nicht als ein »richtiges« Bild verstanden wird. Das Urteil von muslimischer Seite

ist, dass das öffentliche Bild deshalb falsch und so schlecht sei, weil die Men-

schen kein oder ein falsches Wissen über den Islam hätten. Ein zentrales Ele-

ment der Informationsweitergabe ist deshalb der Fokus auf religiöse Inhalte in

Gestalt der fünf Säulen des Islam, das heißt das Glaubensbekenntnis, das fünffa-

che Gebet, die Almosengabe, das Fasten im Monat Ramadan sowie die Pilgerfahrt

nach Mekka, wie diese beispielsweise im Informationsmaterial der IGGiÖ zu fin-

den sind (W_Dok_02). Trotz innermuslimischer Vielfalt, die weitgehend toleriert

wird (vgl. Bauer 2011), sind dies die Glaubensgrundsätze, welche für alle Muslime

gleich sind. Mit einer Einführung in die Grundlagen des Islam wird der Fokus

auf religiöse Inhalte gelenkt und damit einem öffentlichen politisierenden Bild

entgegengesteuert. Gleichzeitig erfolgt aber eine Abgrenzung von anderen Mus-

liminnen und Muslimen, die radikale, islamistische Tendenzen zeigen. Dies sei

dann nicht der »wahre Islam«, denn hier werde eben nicht »auf eine nette Art

und eine gute Art« (Nadja, #00:19:06#) gezeigt, was der Islam ist. Aussagen, dass

Politik kein Thema in der Moschee sei, weder ausländische noch schweizerische

Politik (ZH_Prot_16; I. Kientzler, ZH_ExpInt_05), unterstreichen dies. Kommt das

48 Im Vergleich konnten meine Kollegin Katharina Limacher und ich zeigen, dass bei öffentli-

chen Feiern von Hindus in Wien ein exotisches Bild aufgegriffen und reproduziert wird, das

gänzlich von Ritualen und religiösen Inhalten befreit ist.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


276 Alltag in der Moschee

Gespräch auf den Jihad zu sprechen, wird zwischen großem und kleinem Jihad

unterschieden und ein Verständnis des großen Jihads als persönliche Anstrengung

und persönliches Streben nach Verbesserung betont (ZH_Prot_01). So lässt sich

folgern, dass die Abgrenzung von einem wahrgenommenen Negativ-Diskurs es

einerseits notwendig macht, ein einheitliches Bild zu präsentieren, andererseits

ist dieses Bild dann nicht frei von Widerspruch, denn es widerspricht der tatsäch-

lichen Diversität. Durch den Fokus auf die religiösen Inhalte wird zudem auch

die Ähnlichkeit mit der christlichen Tradition hervorgehoben. Glaubensgrundsät-

ze, Riten, karitative Praktiken, Fasten und Pilgern gibt es auch im Christentum.

Damit wird durch das Hervorheben der Gemeinsamkeiten Legitimität erlagt, po-

sitioniert man sich doch nahe an einer bereits anerkannten legitimen Religion

(vgl. Deephouse & Suchman 2008: 56). Dazu lässt sich auch die Podiumsdiskus-

sion im Islamischen Zentrum Wien zählen, die mit Angehörigen der katholischen

und evangelischen Kirche besetzt ist und auf welche ich unten noch zu sprechen

kommen werde.

Ein weiterer Aspekt, der auf Gleichwertigkeit zielt, ist die Hervorhebung der

gemeinsamen Sprache und Herkunft:

Ich glaub auch es wird wahrscheinlich ähm auch ein wenig mehr und mehr kom-

men, die ähh die ähhh offenen Moscheen, weil (..) früher ist es halt so gewesen,

dass halt auch Treffen gewesen sind für füüüür Landsleute SO, oder? Man hat ein-

fach ein ein so nen kulturellen Verein gegründet, damitman sichmit den eigenen

Leuten treffen kann. Und jetzt ist es halt so, dass die zweit und dritt-Generationen

auch da sind und die sind mehr von daaa als von von niemand (wo?) anders. Und

Konvertierte und (unverst.) […] Und drum glaub ich wirds auch mehr und mehr

ein Umdenken geben bei den Muslimen und entsprechend dann auch bei den

Nicht-Muslimen, die sich trauen dann auch vielleicht mehr herein zu kommen,

weil sie wissen: man versteht mich. Man kann die Sprache, ähm hat eigentlich,

man kommt vom gleichen Ort. Man hat einfach eine andere Religion, aber mit

dem (..) hatman keine Barriere zumüberhauptmiteinander zu reden. #00:26:37#

(Nadja)

Gerade der Fokus auf das Deutsche oder besser das Schweizerdeutsche in Zü-

rich soll zeigen, dass man vertraut miteinander ist und sich buchstäblich versteht:

nicht nur sprachlich sondern auch kulturell. Der Keks, auf dem »uf wideluege«

steht, verdeutlicht dies auf materielle Art und Weise (Abb. 37). Zu zeigen, dass

man regional zugehörig ist, die Herkunft die gleiche ist, deckt sich mit dem,

was ich auch am TOM beobachten konnte: Die Betonung des Deutschen als Um-

gangssprache soll ein Bild transportieren, dass hier ein Schweizer Islam, also ein

integrierter Islam, praktiziert wird, der als kompatibel mit der Schweizer Gesell-

schaft, dem politischen System und der Kultur verstanden wird.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 277

Abbildung 37: Gastgeschenk TOM, ImanZentrum

Volketswil, 2014.

Nadja beschreibt im Zitat den Islam als eine offene Religion, die Moschee als

einen offenen Ort und vollzieht dabei eine rhetorische Abgrenzung von anderen

Moscheen. So geschieht dies auch beispielsweise, wenn das ImanZentrum Vol-

ketswil als ein offener Ort beschrieben wird, in dem alle Ethnien, Muslime und

Nicht-Muslime, willkommen sind (ZH_Prot_04, ZH_Prot_16).

Die eigene Verortung in einem »Schweizer Islam« ist vor allem bei Konvertier-

ten und Personen der zweiten und dritten Generation zu beobachten und kann

als Reaktion auf den Vorwurf der Inkompatibilität des Islam mit »westlichen,

demokratischen Gesellschaften« verstanden werden. Hinzu kommt die Betonung

des Nutzens der Muslime für die Gesellschaft, denn sie würden sich positiv in

die Gesellschaft einbringen und wären damit auch ein Teil von ihr (ZH_Prot_16;

I. Kientzler, ZH_ExpInt_05 und Interview mit Ibrahim). Dies wird gleichzeitig

auch als religiöse Pflicht verstanden.

[…] Aber das geht nicht, dass wir da unser isoliertes Leben führen. Von der An-

schauung her geht das gar nicht. Also das heißt, jeder eigentlich praktizierender

Muslim muss irgendwo sich an den Gesellschaft/ an der Gesellschaft beTEIligen.

Auf irgendnerWeise. Undda gibts verschiedeneMöglichKEITEN. Es gibt Leute, die

die sind in einemVerein tätig oder in einemMoscheeverein oder in einer HILFsor-

ganisation oder in einer SCHULE. Es sind da die Möglichkeiten die man hat etwas

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278 Alltag in der Moschee

Positives für die Gesellschaft zu tun. Es ist schon eine Pflicht eigentlich, schon.

#00:08:06-9#

(Ibrahim)

Letztlich lässt sich die Rhetorik am Tag der offenen Moschee als eine beschrei-

ben, die »Normalität« herstellen und suggerieren soll. Der Islam ist kein Sonder-

oder Problemfall, sondern gehört dazu, wenn er richtig verstanden und prak-

tiziert wird. Eine ähnlich gelagerte Strategie hat Behloul bei bosnischen Musli-

minnen und Muslimen festgestellt, die in der Selbstdarstellung ihre »europäische

Form« des Islam und ihre »europäische Identität« betonen (vgl. Behloul 2007a).

Weitere Themen am TOM werden aus dem medialen Diskurs aufgegriffen,

wie Frauen im Islam, das Kopftuch oder Islamismus (Abb. 34, 35 und 36). Hier

wird direkt auf den Diskurs reagiert und die in ihm transportierten gesellschaft-

lichen Mythen im Sinne geteilter Vorstellungen von der Gleichberechtigung und

der Selbstbestimmung von Frauen sowie von der Trennung von Religion und

Staat/Politik. Die Relevanz der Themen bestätigten sich bei den Besucherinnen

und Besuchern der Moscheen. Einige brachten Befürchtungen mit vor Überfrem-

dung, Islamisierung, und einem Zwang zum Kopftuch, das vielleicht bald für alle

Frauen gelten könnte (ZH_Prot_04).

Interreligiöser Kontakt und Dialog

Neben den beiden zentralen Veranstaltungszielen der Transparenz und der Wei-

tergabe von Informationen in Form eines bestimmten Islambildes steht als dritter

Punkt Kontakt und Begegnung von muslimischen Gläubigen und Nicht-Muslimen

im Vordergrund, der auch die interreligiöse Begegnung oder den Dialog beinhal-

ten kann. In den Einladungen wird dies zum einen durch den Verweis auf die Ver-

köstigung deutlich, zum anderen durch dezidierte Aktionen. Kaffee und Kuchen

stehen für den Abbau von Vorurteilen durch Begegnung und für Gastfreund-

schaft. In Zürich war 2014 zum ersten Mal eine der teilnehmenden Moscheen

auch an einem Sonntag geöffnet, um, so der Dachverband, auch jüdischen Gläu-

bigen die Möglichkeit zu bieten, eine Moschee zu besuchen. Der ansonsten meist

zwischen Menschen christlichen und muslimischen Glaubens angesiedelte Dialog

wird hier auf jüdische Gläubige ausgeweitet. Diese Tradition soll in den nächsten

Jahren weitergeführt werden49. Inwiefern diese Dialog- und Begegnungsmöglich-

keiten neben den Moscheeführungen genutzt werden, wird später noch einmal

thematisiert. Wie bereits dargelegt erscheint der Tag der offenen Moschee je-

doch vor allem als Informationsveranstaltung zum Islam und zu Muslimen. Ein

Austausch, bei dem auch andere religiöse Überzeugungen zur Sprache kommen

49 In der Blauen Moschee waren denn auch jüdische Besucherinnen mit ihren Kindern anwe-

send (ZH_Prot_24).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 279

können, findet nur dann statt, wenn sich die Besucherinnen und Besucher ent-

sprechend einbringen. Dies war punktuell auch zu beobachten. Grundsätzlich

ist ein solcher Dialog also möglich. Für Zürich kann damit festgehalten werden,

dass Kontakte zwischen Anhängerinnen und Anhängern verschiedener Religionen

dezidiert auf der Ebene der Besuchenden stattfinden soll. Gleiches gilt auch weit-

gehend für Wien, wobei das Islamische Zentrum eine Ausnahme bildet. Hier ist

»Interreligiöser Dialog« explizit in Form einer Podiumsdiskussion auf der Ebene

von Repräsentantinnen und Repräsentanten angesiedelt. Durch die interreligiöse

Zusammensetzung der Gäste wolle man den »Zusammenhalt zwischen den Re-

ligionen« verdeutlichen und »ein medienwirksames Bild nach Außen« abgeben,

so die IGGiÖ in ihrem eMagazin (W_Dok_01)50. Als Grund für die Veranstaltung

gibt sie an:

Ein lebendiges Miteinander der Religionsgemeinschaften unterstützt die Tole-

ranz, das Verständnis und die spirituelle Vielfalt des menschlichen Zusammen-

wirkens innerhalb des Staates und fördert diese über nationale Grenzen hinweg.

(W_Dok_01)

Die als Podiumsdiskussion gestaltete Veranstaltung hatte 2013 »die Relevanz

der Religionen in modernen Gesellschaften« als Thema und hatte zum Ziel,

ein vertrauensvolles Zusammenleben in Österreich durch mehr Information

und Transparenz zu ermöglichen und einen interreligiösen Dialog zu lan-

cieren (W_Dok_01). Damit wird auch hier der Fokus auf »Transparenz« und

»Information« gesetzt.

Interreligiöse Dialoginitiativen zwischen Christen und Muslimen wurden in

den letzten 30 Jahren gegründet und waren ursprünglich »aus einer Mischung

aus religiöser Sendung und nachbarschaftlichem Interesse« (Tezcan 2008: 28)

entstanden. Beispiele für solche Initiativen sind das Österreichische Forum der

Weltreligionen oder das Zürcher Forum der Religionen. Anfangs vor allem durch

die christlichen Kirchen initiiert, finden sich heute als Reaktion auf die gestie-

gene Bedeutung des Dialogs auch bei den großen muslimischen Dachverbänden

Dialogbeauftragte (vgl. ebd.: 30). Dass Moscheegemeinden an dieser institutio-

nalisierten Form der Kommunikation zwischen Vertreterinnen und Vertretern

unterschiedlicher Religionsgemeinschaften – vor allem den monotheistischen –

teilnehmen und sie auch selbst initiieren, lässt vor dem theoretischen Hinter-

grund des Neo-Institutionalismus den Rückschluss auf mimetische Isomorphie

zu. Wie bereits dargelegt ist diese am wahrscheinlichsten, wenn externe Erwar-

tungen nicht eindeutig sind. Ebenso wie bei der Veranstaltungsform des Tags der

offenen Tür kann hier davon ausgegangen werden, dass die religiösen Organisa-

tionen auf Nachahmung setzen, wenn es darum geht, Strategien zu finden, auf

50 Die Dokumente befinden sich im Anhang C der Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280 Alltag in der Moschee

den Islamdiskurs zu reagieren. Hinzu kommt, dass aufgrund der schrumpfen-

den Besuchendenzahlen neue Strategien gefunden werden müssen, umMenschen

zu erreichen. Die Ausweitung der Veranstaltung für jüdische Gläubige auf den

Sonntag kann sicher als eine solche Strategie gedeutet werden. Darüberhinaus

ist die Interpretation möglich, dass hier auf Vorwürfe des Antisemitismus von

Musliminnen und Muslimen reagiert und Kontaktbereitschaft demonstriert wird.

Dabei wird deutlich, dass der Fokus der Dialogveranstaltungen auf den Anhän-

gern abrahamitischer Religionen liegt, zu denen man aufgrund ihrer Ähnlichkeit

leichter Kontakt aufnehmen kann als zu anderen Religionsgemeinschaften oder

humanistischen Gesellschaften.

Die Ankoppelung an die Woche der Religionen in Zürich fungiert dann als

Legitimationsstrategie des Züricher Dachverbandes, ist diese doch eine Veran-

staltung organisiert von einer Schweizerischen Organisation mit Einbindung von

christlichen Institutionen. Die Organisatoren der Woche IRAS-COTIS dürften

über eine Legitimierung durch die Unterstützung der evangelischen und katholi-

schen Kirche in der Schweiz verfügen. Durch die Ankoppelung an diese Veranstal-

tung kann diese Legitimität auch für die muslimischen Organisationen erlangt

werden und verschafft dem TOM eine größere Reichweite (vgl. Deephouse &

Suchman 2008: 56).

In Wien ist darüber hinaus augenfällig, dass für das Podium 2013 der Bi-

schof der evangelischen Kirche und die Leiterin des erzbischöflichen Amtes für

Unterricht und Erziehung geladen waren. Zudem wurden die Theologin Dr. Su-

sanne Heine und der Theologe Dr. Martin Jäggle angekündigt sowie der damalige

Staatssekretär für Integration Sebastian Kurz. Des Weiteren waren »ehrenhafte

Vertreter des islamischen Milieus« (W_Dok_01) anwesend. Diese im Bericht der

IGGiÖ als »hochgradige Gäste« (W_Dok_01) bezeichneten Personen, welche auf

typische österreichische Art mit Titel angegeben werden, sollen der Veranstal-

tung durch ihren eigenen Rang Legitimität verleihen, der durch ihre Positionen

und Titel unterstrichen wird. Denn »a subject becomes legitimate when it is

connected to legitimate others« (ebd.: 56). Dies zeigt sich auch in der Rhetorik

der IGGiÖ, die mit der Veranstaltung den »Zusammenhalt zwischen den Religio-

nen« verdeutlichen und »ein medienwirksames Bild nach Außen« abgegeben will

(W_Dok_01). Wie A.-K. Nagel feststellt, sind für Dialogveranstaltungen Anhänger

»abrahamitischer Glaubensrichtungen« besonders legitime Teilnehmerinnen und

Teilnehmer und damit besser geeignet als beispielsweise Zugehörige zu neuen re-

ligiösen Bewegungen, zu polytheistischen oder atheistischen Traditionen (A.-K.

Nagel 2015a: 63). Diese These lässt sich durch die Zusammensetzung des Podi-

ums in Wien bestätigen und auch durch die oben aufgeführten Beobachtungen

in Zürich.

Die IGGiÖ, die das repräsentative Islamische Zentrum als Veranstaltungs-

ort auswählt, präsentiert sich in ganz anderer Weise als die VIOZ in Zürich.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 281

Abbildung 38: Einladung TOM Wien, 2013 (Quelle:

IGGiÖ).

Während in Zürich der interreligiöse Dialog auf Ebene von Besucherinnen und

Besuchern im Rahmen einer Moscheeführung bottom-up stattfinden soll, wird

dieser in Wien gleichsam durch das Podium top-down vermittelt. Profiteure der

Legitimität sind hier vor allem die Repräsentanten der IGGiÖ, die sich durch das

Aufführen der unterschiedlichen muslimischen Dachverbände sowie des Integra-

tionsministeriums auf den Informationsmaterialien als anerkannte Repräsentan-

tin aller Musliminnen und Muslime in Österreich präsentiert (Abb. 38). Durch die

Anwesenheit von Vertretern anderer anerkannter Religionsgemeinschaften macht

die IGGiÖ deutlich, dass sie hier auf einer Ebene mit diesen steht, welches ihr

wiederum durch die öffentlich-rechtliche Anerkennung formal zuerkannt ist. Dies

wird hier noch einmal verdeutlicht.

Interreligiöse Aktivitäten sind aus unterschiedlichen Fachdisziplinen be-

forscht worden, vor allem durch Theologie, Religionswissenschaften, Sozio-

logie und Sozialwissenschaften (vgl. ebd.: 59). Hervorzuheben ist die Studie

Klinkhammers, welche den Dialog vor dem Hintergrund eines »kooperativen

Problemlösungshandelns« untersucht und die Chancen für die »Erarbeitung von

Möglichkeiten und Perspektiven eines friedlichen und gerechten Zusammenle-

bens« (Klinkhammer 2008: 41f.) betont. Tezcan vertritt zwar die Ansicht, dass

der interreligiöse Dialog sich »für den Minderheitenislam in Europa als ein be-

sonders geeigneter Weg« anbietet, »sich eine öffentliche Stimme zu verschaffen«

(Tezcan 2008: 28). Dies sei zu einem Zeitpunkt relevant geworden, als »Muslime

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


282 Alltag in der Moschee

in vielerlei Hinsicht als Sicherheitsrisiko auftauchten« (Tezcan 2008: 28). Er

kritisiert jedoch, dass sich infolgedessen Dialoginitiativen mit Integrationsfragen

und Fragen der Sicherheitspolitik verbunden hätten. Religion, so Tezcan, werde

zu einem Vehikel, »mit dem die multikulturelle Gesellschaft regierbar gemacht

werden soll« (ebd.: 26). Gleichzeitig würden die christlichen und muslimischen

Religionsgemeinschaften ihre gesellschaftliche Relevanz unterstreichen (ebd.: 31).

In den Worten des Neo-Institutionalismus lässt sich daraus schließen, dass

im Rahmen von Dialoginitiativen christlichen und muslimischen Gemeinschaf-

ten der Mythos der integrativen Leistung zugeschrieben wird. Damit fungieren

Dialoginitiativen als Legitimationsstrategie sowohl christlicher als auch muslimi-

scher Gemeinschaften gegenüber der Gesamtgesellschaft, indem dieser Mythos

aufgegriffen und reproduziert wird.

Allerdings gibt es Beobachtungen, die der These vom Tag der offenen Moschee

als Dialogveranstaltung gegenläufig sind und auf einen einseitigen Austausch

hindeuten. Dazu gehört vor allem, dass die Veranstaltung für Besucherinnen und

Besucher konzipiert ist und nicht für die Mitglieder in den Moscheen, die häufig

nicht einmal informiert sind, wie nachher noch gezeigt werden wird.

Der Tag der offenen Moschee ist nicht die einzige Veranstaltung, die zu den

interreligiösen Aktivitäten von Moscheen gezählt werden kann. Über die Imame

sind die Gemeinschaften häufig in weitere Dialogprogramme mit eingebunden,

die z.B. durch Stadtteilinitiativen (Wien), durch Kirchen oder über die staatlichen

Verwaltungen initiiert werden. Diese werden im Rahmen der Aktivitäten von

Imamen an anderer Stelle ausführlicher beschrieben (siehe Kap. 5.5.4).

Nach diesem Blick auf die Inhalte und Strukturen des TOM werde ich im Fol-

genden fragen, welche Auswirkungen diese für die Moscheen haben. Hier werde

ich besonders auf zwei Aspekte eingehen, den Bedarf nach Expertinnen und Ex-

perten und die Entkoppelung von Mitgliedern und Besuchergruppen.

5.4.4 Die Rolle von Frauen und die Professionalisierung von Expertinnen und

Experten

Organisiert und getragen wird der TOM von einigen wenigen Engagierten in den

Moscheen. Die repräsentativen Aufgaben übernehmen in den untersuchten Fällen

zumeist Männer, die dann als Moscheeführer fungieren oder Vorträge halten. Eine

Ausnahme ist das ImanZentrum Volketswil, wo auch Frauen Moscheeführungen

durchführten und die Präsidentin einen Vortrag hielt. Waren in den anderen

Moscheen Frauen beteiligt, so hielten sich diese meist im Hintergrund und waren

für die Verpflegung zuständig. Dabei ist auffällig, dass die Rollenverteilung in

den analysierten Moscheen, nach der zumeist die Männer die repräsentativen

Aufgaben im Vereinsvorstand inne haben, auch beim Tag der offenen Moschee

zum Tragen kommt. Zwar gelten Frauen in Moscheen als »das aktivste Element«

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 283

(Schiffauer 2009: 230), dies hat sich jedoch bislang kaum in der Besetzung von

Ämtern niedergeschlagen. Daher bleiben Frauen am TOM häufig im Hintergrund

und kümmern sich um Kaffee und Kuchen wie folgender Interviewausschnitt

sowie meine Beobachtungen verdeutlichen:

Aber einmal, ich bin gekommen, aber nachher, wirklich das war, ich hab Kuchen

gesehen und hab, was ist das, was ist los, ja, gibt es schon aber, das war von der

eine andere Frau, und hat sie so besorgt, für diese Dinge, unten. #00:25:56-2#

(Mevlida)

»Unten« bedeutet in der räumlichen Aufteilung der Moschee der Bereich der

Männer, der Hauptgebetsraum mit dem Aufenthaltsbereich, wo meist ältere Män-

ner zusammensitzen und Tee trinken. Das heißt, die Frau bewegt sich im Be-

reich der Männer, bleibt aber im Hintergrund und bereitet Kaffee und Kuchen

vor. Der TOM findet im »öffentlichen« Teil der Moschee statt, dem Bereich der

Männer. Das deutet darauf hin, dass durch die Unsichtbarkeit der Frauen hier

einer internen Logik gefolgt wird und Legitimität gegenüber der muslimischen

Erwartungsgruppe in den Vordergrund rückt. Bei der Richtigstellung des Islam-

bildes wird allerdings betont, dass Männer und Frauen im Islam gleich wären,

Frauen nicht unterdrückt würden. So widmet ein Infoblatt der IGGiÖ zum TOM

2016 der Stellung der Frau einen ganzen Abschnitt, verweist unter Einbezug von

diversen Koranstellen auf die Gleichstellung der Frau und ihre Rechte, erläutert

die Frage nach dem Kopftuch und wendet sich gegen patriarchale Praktiken der

Unterdrückung. Dort heißt es:

Mann und Frau sind vor Gott gleich. Gleich sind auch die Verpflichtungen durch

die »fünf Säulen« und der ethische Anspruch, sich für das Wohl der Gesellschaft

einzusetzen.

(W_Dok_02)

Mit dem Verweis auf Koranstellen wird eine von kultureller Prägung losgelös-

te Theologie präsentiert. Diese entspricht jedoch nicht unbedingt der tatsächlich

gelebten Praktik. Es geht hier in keiner Weise darum,mit dem Finger auf eine ver-

meintlich in der Praxis nicht sichtbare Geschlechtergerechtigkeit in Moscheen zu

zeigen. Vielmehr geht es darum, Diskrepanzen zwischen Darstellung und geleb-

ter Praxis zu analysieren. Denn Außendarstellung und interne Praxis werden hier

entkoppelt (decoupling) (vgl. J.W. Meyer & Rowan 1991: 57f.), um sich widerspre-

chenden Erwartungen und Zielen gerecht zu werden und Legitimität aufrecht-

zuerhalten. Damit werden interne Konflikte vermieden oder abgemildert. Denn

»decoupling enables organizations to maintain standardized, legitimating, for-

mal structures while their activities vary in response to practical considerations«

(ebd.: 58). Am Beispiel »Frauen im Islam« lässt sich gut zeigen, dass Reaktionen

auf externe Erwartungen nicht beliebig sind, sondern internen Logiken folgen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


284 Alltag in der Moschee

Durch den Fokus der Veranstaltung auf die Weitergabe von »richtiger Infor-

mation« sind geeignete Expertinnen und Experten für Moscheeführungen und

religiöse Fragen notwendig. Die lokale Moscheegemeinschaft ist nicht Thema der

Veranstaltung, geht es doch um die Richtigstellung des Islambildes. So müssen

die Expertinnen und Experten nicht einmal der lokalen Moschee zugehörig sein,

wie das Beispiel der Blauen Moschee in Zürich zeigt, in welcher der Moscheefüh-

rer nicht Angehöriger der Moschee war, sondern vom Dachverband VIOZ für die

Führung vermittelt worden war. Besagter Herr konnte dementsprechend wenig

über die Menschen erzählen, die diese Moschee besuchen, oder etwas zur Ge-

schichte des Ortes sagen. Auch waren keine Mitglieder der Moschee anwesend.

Die jeweils am TOM besuchte Moschee hätte somit jede beliebige Moschee in

Zürich sein können.

Eine zentrale Konsequenz aus den dargestellten Legitimationsstrategien im

Rahmen des Tags der offenen Moschee ist damit die Professionalisierung durch

die Ausbildung von Expertinnen und Experten für religiöse Fragen und Moschee-

führungen. Um ein Bild von einem »Islam, wie er wirklich ist« zu vermitteln und

sich damit von den anderen Musliminnen und Muslimen abzugrenzen, die den Is-

lam auf »falsche« Art und Weise verstehen und praktizieren, sowie auch von den

Medien, die ein »falsches« Bild des Islam verbreiten, braucht es Personen, die

über ein bestimmtes Wissen verfügen und die Fragen der Menschen »korrekt«

beantworten können51. In den von mir untersuchten Fällen waren das Imame

und meist männliche Repräsentanten mit theologischer Ausbildung und guten

Deutschkenntnissen. Oben bereits zitierte Interviewpartnerin Nadja betont die

Bedeutung eines gebildeten Imams und die Wichtigkeit, dass die Besucherinnen

und Besucher Informationen erhalten; und zwar

direkt von denMuslimen selber in derMoschee, wo noch ein Imam ist, der eigent-

lich äh gelehrt sein sollte, der etwas wissen sollte. Und in den meisten Moscheen

ist das schon so #00:24:29#

(Nadja)

Hier schwingt eine implizite Kritik an Imamen mit, die eben nicht gebildet

sind, was aus ihrer Sicht nicht so sein sollte. Die Ausrichtung des TOM mit dem

zentralen Anliegen, »richtige« Informationen weiterzugeben, macht eine gewis-

se Bildung notwendig, die scheinbar auch nicht unbedingt Imame haben. Bei

meinen Vorort-Besuchen beim TOM haben neben den Imamen speziell geschulte

Moscheeführerinnen und -führer eine wichtige Rolle eingenommen. Diese haben

51 Ähnliches habe ich auch bei meinen Interviewpartnerinnen und -partnern erlebt. In vielen

Fällen hatten die Personen die Befürchtung,meine Fragen zum Islam nicht richtig beantwor-

ten zu können, und ich wurde deshalb an »besser gebildete« Personen weiter verwiesen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 285

meist eine spezielle Schulung des Dachverbandes erhalten oder eine religions-

pädagogische Weiterbildung absolviert (siehe auch Kap. 5.3). Die Qualifikation

für Führungen hängt allerdings nicht allein an einer didaktischen Ausbildung,

sondern es geht auch um religiöse Inhalte, wie folgender Interviewausschnitt

verdeutlicht:

[…] und ich bin dann eigentlich per Zufall, der Imam damals, äh hat dann ein-

fach (unverst.) ich bin etwa sechs Jahre bei ihm im Unterricht gewesen, so du bist

bereit, du kannst Moscheeführungen machen. Ich hab eigentlich keine Ahnung

gehabt, ich bin quasi ins kalte Wasser geschmissen worden und hab dort eben äh

durch eine solche Moscheeführung, in Luzern ist das sogar gewesen (lacht).

(L. Oulouda, 210–214)

In diesem Fall gibt die religiöse Lehrperson die Erlaubnis, Moscheeführun-

gen zu machen, und zwar auf Grundlage des religiösen Unterrichts, den Frau

Oulouda absolviert hat. Die Weitergabe von »richtigen« Informationen ist hier

so wichtig, dass es dafür sogar einer längeren Ausbildung bedarf. Die Ausbil-

dung und Selektion von geeigneten Personen kann als Professionalisierung von

Moscheeführerinnen und -führern bezeichnet werden. In den Worten des Neo-

Institutionalismus führt dies zu »normativem Isomorphismus« im organisatio-

nalen Feld der Moscheen, was wiederum bedeutet, dass sie sich in diesem Aspekt

ähnlich werden. Die Moscheeführerinnen und -führer verfügen durch ihre Ausbil-

dung über gemeinsame Standards und vermitteln vergleichbare Inhalte. Dadurch

werden bestimmte Überzeugungen, Verhaltensweisen und Methoden in die Or-

ganisationen hineingetragen. Schließlich werden im Rahmen des ehrenamtlichen

Engagements soziale Schlüsselqualifikationen ausgebildet, die für die Engagier-

ten auch in anderen Lebensbereichen von Nutzen sein können (vgl. M. Baumann

2010: 5).

Der Bedarf nach religiöser Expertise kann allerdings auch überfordern. Mev-

lida kontextualisiert im Interview den Tag der offenen Moschee mit Moschee-

führungen und beschreibt eine Situation, in der sie von den Ansprüchen an sie

als Expertin für religiöse Fragen überfordert ist. Sie kommt auf den Besuch ei-

ner Gruppe von Angestellten aus dem Gesundheitsbereich zu sprechen, die die

Moschee besichtigen wollte und beschreibt, wie sie davon überrascht wurde.

Sozialarbeiter, viele, das war 15 Frauen, 15 Frauen. Uuund die sagen, sie haben Kli-

entinnen von Muslime und so, weiß ich nicht, die wollten irgendwelche Fragen

auch stellen und so, aber wirklich, das war ein bisschen unfair, weil (.) das WAR

wirklich, weil das sollten, sollten sie sagen, vorher sagen und, und ich konnte je-

mandholen, derweißwirklich über dieseDinge,was diewollen, ähmHÖRENwol-

len, das sind. […] GENAU ich habe wirklich nicht verstanden, wieso und was und

so, die haben, aber war eine, eine junge Studentin, auch mit Kopftuch, weil war

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


286 Alltag in der Moschee

eine Türkin, und sie hat wirklich so äh überhaupt, sie, sie spricht so gut Deutsch,

aber sie ist mit IHR gekommen, sie war nicht unten, hier, uuund, die haben alles

gefragt, wieso Kopftuch, wieso damdamdam (..) Uuund, weiß ich nicht, immer

wieder kommt jemand (lacht) […] Und die kommen, wenn die kommen, die fra-

gen immer unten und die reden, vomMagistrat auch,mit,mit Imam,wirklich, alle

interviewen (?), und ja (.), das ist offen, das ist wirklich alles @offene Fragen und

offene@ es ist keine, kein Problem zu beantworten. (.) Ja. […] Aber gottseidank

war diese war mit dir ist auch gekommen, diese junge, äh junge Türkin , aber ich

war wirklich das fürmich war's blöd, ich sag dir, weil (..) weil für ein Interview, das,

ALLEmussen sich vorbereiten. […] Und zu diese junge Frau ich habe gesagt, wieso

hast du nicht gefragt, konnte man schon eine, eine von unsere Seite, junge Frau-

en, welche reden, reden so gut Deutsch, und die wissen so wirklich über Religion,

was sie fragen. Wieso ist verboten zum Beispiel Abortus oder wieso @ Millionen

Fragen das man weiß nicht @ ja, äh, man weiß nicht alles. #00:24:44-9#

(Mevlida)

Die Situation, die Mevlida beschreibt, ist eine, die von Überforderung zeugt.

Eine Besucherinnengruppe kommt spontan, um die Moschee zu besuchen. Es ist

eine Gruppe von Sozialarbeiterinnen, möglicherweise in Ausbildung, da die In-

terviewpartnerin sie als Studentinnen beschreibt. Erst sollte sie nur die Moschee

aufschließen, aber schon bald wird deutlich, dass von ihr Expertise verlangt wird.

Das was Mevlida an Erwartungen vermutet ist, dass sie etwas Bestimmtes »hören«

wollen. Allerdings werden für sie die Erwartungen nicht klar und verständlich.

Die Besucherinnen haben Fragen zu religiösen Konventionen, die ihre beruf-

liche Tätigkeit mit sich bringt. Hierfür ist Expertise gefragt, von dem Mevlida

allerdings überzeugt ist, nicht darüber zu verfügen. Auch sprachliche Einschrän-

kungen spielen hier eine Rolle. Sie verweist deshalb auf die türkische Besucherin,

die sie an ihrem Kopftuch als Muslimin identifiziert. Aber scheinbar kann diese

erst nicht helfen und es ist auch niemand vom Vorstand da. Den Männern im

Vorstand weist sie hier einen Expertenstatus zu. Sie und auch junge, sprachlich

versierte Frauen hätten kein Problem, die Fragen zu beantworten. Deutlich wird

hier einerseits, wie die Interviewpartnerin selbst den Anspruch hat, sich mit rich-

tigem religiösem Wissen äußern zu können und im Interview aufgebracht und

emotional die erlebte Situation beschreibt. Ihre Überforderung mit den ihr entge-

gengebrachten Erwartungen und die erlebte Ungerechtigkeit, dass sie sich nicht

adäquat vorbereiten konnte, um als Expertin aufzutreten, sprechen deutlich aus

dem Interview. Andererseits ist dies ein Beispiel dafür, mit welch hohen Erwar-

tungen an Musliminnen und Muslime herangetreten wird, die in allen Bereichen

des Lebens theologisch versiert sein sollen52. In dieser Situation wird von Seite

52 Dies wurde bereits in Kapitel 5.3 deutlich.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 287

der nicht-muslimischen Öffentlichkeit Moscheen die Funktion einer Vermittlung

in interkulturellen Problemsituationen zugesprochen. Insgesamt betrachtet kann

daher die gesellschaftliche Erwartung einer Übersetzungsleistung zwischen »dem

muslimischen Glauben« und der Mehrheitsgesellschaft festgestellt werden, die

dabei oft die Vielfalt religiöser Überzeugungen und Praxis ausgeblendet.

5.4.5 Entkoppelung von Moschee-Zugehörigen und Besuchergruppen

Eine unerwartete Erfahrung war für mich, dass abgesehen von den Repräsentan-

ten beinahe keine Mitglieder oder Angehörige der Moscheen am TOM anwesend

waren. Auch als beim anschließenden Gebet Menschen hinzukamen, fand kei-

ne Interaktion zwischen ihnen und den Besucherinnen und Besuchern statt. Ein

Kontakt schien im Ablauf des Tages nicht vorgesehen. Hierfür scheint es mehrere

Gründe zu geben.

Im Interview mit Mevlida wird deutlich, dass der Tag der offenen Moschee

auch als etwas verstanden werden kann, was von außen an die Moschee her-

angetragen wird. Die Interviewpartnerin kontextualisiert den Tag der offenen

Moschee mit Angeboten der Stadt Wien und mit Gruppen von Menschen, die die

Moschee besuchen wollen.

I: (..) Aber gibt es von der Moschee aus irgendwie auch manchmal so Aktionen,

woman hiermit der Nachbarschaft wasmacht, oder ähm irgendwie, woman, was

weiß ich, zum Ramadan die Nachbarn einlädt //ja//, oder solche Dinge, machen

Sie sowas auch? Moscheeführungen oder irgendwie solche Dinge? #00:17:54-7#

Mevlida: Schau, das war (.) Tag der offenen Tür, das war nur (.) ja, einmal im Jahr,

das ist (..), aber (..) es kommen auch nicht so viele Leute, das ist, weiß ich nicht,

das ist immer vielleicht (.) was ist@Grund dafür, weiß ich nicht@ das ist, kommen

nicht immer so viele Leute, das (.) ähm (...) manchmal kommen die. #00:18:24-9#

(Mevlida)

Den Tag der offenen Moschee beschreibt Mevlida als eine Veranstaltung, die

nur einmal im Jahr stattfindet, er hat daher keine große Bedeutung für sie. Dar-

über hinaus kämen nicht so viele Leute, was dies noch unterstreicht. Weiter er-

zählt sie nun zu den Infoveranstaltungen der Stadt Wien, die in der Moschee

stattfinden, was erst einmal völlig aus dem Kontext zu sein scheint. Allerdings

deutet diese Verortung auf den TOM als etwas von außen Kommendes hin. Es ist

nicht die Initiative der Moschee, aufgrund derer der Tag der offenen Tür statt-

findet, daher stellt sie keinen persönlichen Bezug dazu her. Schließlich kommen

wir im Gespräch zurück auf den Tag der offenen Moschee:

I: Und bei dem, bei dem letzten Tag der offenen Tür, wie war das da? #00:24:50-2#

Mevlida: Aber@ich sage ehrlich, ichwar nicht da@.War eine andere Frau,na,wirk-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


288 Alltag in der Moschee

lich, war eine andere Frau, die hat vor mir, ich hab, ich hab auch nicht gewusst, die

sagen ja, gibt äh offene (.) die sagen offene Tür die Moschee, Moschee offene Tür

(unverst.) aber alle #00:25:07-5#

I: Tag der offenen Moschee, oder? #00:25:09-0#

Mevlida: Tag der offenen, ja, ja, ja, ja (..). #00:25:13-3#

[…]

Mevlida: Das war im, JEDES Jahr ist das, nur EINMAL, ich bin gekommen, ich bin,

ja, nicht (.) @Präsident nicht die@ #00:25:27-5#

(Mevlida)

Am Tag der offenen Moschee war Mevlida nicht in der Moschee und hat da-

mit nicht am Programm teilgenommen. Eine andere Frau hat die Verköstigung

organisiert. Sie begründet ihre Abwesenheit lachend damit, dass sie nicht der

Präsident sei. Das heißt sie verbindet mit dem TOM die Anwesenheit von (männ-

lichen) Repräsentanten, die Experten sind, und nicht von normalen (weiblichen)

Mitgliedern, wie dies bereits im vorangegangenen Abschnitt deutlich wurde. Sie

hat scheinbar auch nicht gewusst, dass der TOM stattfinden würde. Dies ist ver-

wunderlich, da sie ja ein engagiertes Mitglied ist. Daher kann davon ausgegangen

werden, dass das Ereignis nicht an die Mitglieder kommuniziert worden war. Der

Tag der offenen Moschee erscheint daher als ein Ereignis, das nach außen gerich-

tet ist und nicht an die Mitglieder der Moschee. Mevlida beschreibt daher nur,

wie sie einmal eher zufällig dazugestoßen ist. Für Mevlida hat der Tag der offe-

nen Moschee nichts mit ihr zu tun, da sie als Mitglied auch nicht eingebunden

ist.

Warum wird der Tag der offenen Moschee vom normalen Betrieb in der Mo-

schee und von den Mitgliedern entkoppelt? Ein Grund scheint eng verbunden

mit der Professionalisierung von Moscheeführerinnen und -führern zu sein und

mit dem Fokus auf richtige Information. Es scheint, als mache der Fokus auf die

»richtige« Information die Kontrolle der hinausgehenden Informationen notwen-

dig. Da nicht jeder oder jede dazu fähig ist, diese korrekte Information weiterzu-

geben, können »normale« Mitglieder kontraproduktiv für die Legitimität bei der

nicht-muslimischen Öffentlichkeit sein und werden damit ausgeschlossen.

Ein weiterer Grund erschließt sich aus Äußerungen in der Generalversamm-

lung eines Vereins in Zürich. Hier wurde offensichtlich, dass die Mitglieder nicht

einmal informiert gewesen sind, dass der TOM stattfinden würde. Auch in den

Räumen war in den Tagen zuvor kein Hinweis auf das Ereignis zu sehen. Ein

Mitglied fragte nach, warum das so sei, denn er würde sich sehr gerne daran be-

teiligen. Als Erklärung wurde angegeben, dass der Tag der offenen Moschee dazu

da sei, die Befürchtungen der Menschen auszuräumen. Wenn aber nun die mus-

limischen Besucherinnen und Besucher der Moschee informiert gewesen wären,

so sagte die Vereinsleitung, dann wären auch mehr Musliminnen und Musli-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 289

me gekommen. Der Vereinsvorstand hatte jedoch die Befürchtung, dass sich die

nicht-muslimischen Besucherinnen und Besucher dann eingeschüchtert gefühlt

hätten (ZH_Prot_17).

In dieser Strategie spiegelt sich die im öffentlichen Diskurs transportierte

Vorstellung wider, dass die Schweiz einen dramatischen Anstieg der muslimi-

schen Bevölkerung zu befürchten hat (vgl. Heine et al. 2012: 32). Spekulationen,

gestützt durch statistische Hochrechnungen und Vorhersagen, gipfeln in der mit-

telfristigen »Islamisierung« der Schweiz, Österreichs und ganz Europas. Da die

Anzahl der Personen im Gebäude reduziert wird, kann hier davon ausgegangen

werden, dass auf diesen Aspekt des öffentlichen Diskurses reagiert wird.

Die Ausführungen unterstreichen die vorsätzliche Trennung von Mitgliedern

und Besucherinnen und Besuchern am Tag der offenen Moschee. Kaffee und

Kuchen ermöglichen nur den Kontakt zu ausgewählten Mitgliedern. Der Raum

Moschee ist in der Folge ein Ort für Kontakt, jedoch nicht über den Erstkontakt

hinaus. Auf die Frage, ob sich denn schon einmal persönliche Kontakte aus ei-

nem Tag der offenen Moschee oder auch aus Moscheeführungen ergeben haben,

verneinte eine Moscheeführerin aus dem ImanZentrum Volketswil und meinte,

so etwas auch nicht von anderen zu wissen (Nadja, #00:25:11#). Das Ziel der

Korrektur des Islambildes sieht dies jedoch auch nicht vor, denn hier geht es

vor allem um die Weitergabe von Informationen durch Expertinnen und Exper-

ten und nicht um den Kontakt mit Laien. Die Folge ist, dass muslimische und

nicht-muslimische Besucherinnen und Besucher getrennt werden und eine In-

teraktion auf persönlicher Ebene unmöglich gemacht wird. Die Reaktion auf den

öffentlichen Diskurs scheint damit ein Paradox zu produzieren, denn sie steigert

die bereits empfundene Trennung und Divergenz zwischen den Angehörigen der

Mehrheitsgesellschaft (die »christlichen Schweizer/Österreicher«) und den mus-

limischen Anderen und wirkt damit dysfunktional. Die externen und internen

Erwartungen an diese Form des Dialogs fallen daher sehr unterschiedlich aus

(vgl. auch A.-K. Nagel & Kalender 2014).

5.5 Moscheen im Wandel: Strukturen, Erwartungen und Entwicklungen

In vorangegangenen Analysen wurden das Gebet, Bildungsangebote und öffent-

lichkeitswirksame Veranstaltungen als Aktivitäten ausgewählt, um darzustellen,

wie diese Angebote ausgestaltet, wie sie durch verschiedene Rahmenbedingun-

gen beeinflusst werden und wie mit unterschiedlichen Erwartungen umgegan-

gen wird. Im Folgenden werde ich von diesen Handlungsarenen weg gehen und

Strukturen, Erwartungen und Entwicklungen darstellen, die für die Moscheen

als Ganzes maßgeblich sind. Dabei werde ich zeigen, wie die verschiedenen Er-

wartungen ausbalanciert werden, um die Legitimität der Moschee zu erhalten.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


290 Alltag in der Moschee

Dazu erfolgt eine dezidierte Anbindung an den theoretischen Rahmen, indem auf

die Forschungsfrage zurückgegangen wird: Wie wird das, was als Moschee erkennbar

ist, durch Handeln und Sprache konstituiert und immer wieder neu reproduziert? Und durch

welche Faktoren wird dieses Handeln beeinflusst?

In den folgenden Ausführungen werden die unterschiedlichen Erwartungs-

gruppen Berücksichtigung finden. Zunächst wird es daher um Strukturen und

Entwicklungen gehen, die sich aus den Erwartungen der Mitglieder ergeben. Zu

den prägenden internen Entwicklungen gehören maßgeblich auch der Übergang

von der ersten Einwanderergeneration zur zweiten und dritten Generation sowie

der damit verbundene Wandel der Bedeutung des Migrationshintergrundes. Dar-

über hinaus steht besonders die Rolle von Frauen im Mittelpunkt des Interesses,

auf die eingegangen werden wird, sowie die Praxis loser Zugehörigkeit, welche

bereits bei den Aktivitäten zur Sprache kam. Wenn es um die Leistungsrolle von

Imamen geht, wird deutlich werden, wie Regulative und religiöse Konzepte ih-

re Position beeinflussen. Schließlich soll hier der Frage nachgegangen werden,

was eigentlich die öffentlich-rechtliche Anerkennung der Islamischen Glaubens-

gemeinschaft in Österreich für die Moscheen bedeutet und hier wird sich der

Vergleich mit Moscheen in der Schweiz als sinnvoll zeigen.

Für die Analyse in diesem Teil der Arbeit kommen besonders Interviews zum

Einsatz, die mit den verschiedenen Mitgliedern und Inhabern von Leistungsrol-

len geführt wurden. Dadurch können die Erwartungen am besten rekonstruiert

werden.

5.5.1 Migrationserfahrung und Generationenwandel

Migrationserfahrung und ethnische Zugehörigkeit

Die meisten Musliminnen und Muslime sind im Zuge der Arbeitsmigration und

aufgrund von Kriegen seit den 1970er Jahren in die Schweiz und nach Österreich

eingewandert (siehe Kap. 3). Mit der Migration ging für viele ein Kontextwechsel

von der Zugehörigkeit zu einer Mehrheitsreligion zu einer Minderheitenreligi-

on einher (vgl. Roy 2004). Die Initiative für die Einrichtung eines Gebetsraumes

ging in der Anfangszeit vor allem von landsmannschaftlichen Gruppen aus, oft-

mals von Menschen, die aus einer bestimmten Region stammten (vgl. Schiffauer

2009; Mahnig 2002; Roy 2004; Schmidinger 2013). Wie wichtig das Zusammenge-

hörigkeitsgefühl aufgrund gleicher Herkunft und Ethnie ist, zeigen die Beispiele

in dieser Arbeit und die Tatsache, dass die Mehrzahl der Moscheen nach wie

vor entlang ethnisch-sprachlicher Grenzen organisiert ist. Auch wenn an den Ge-

beten Gläubige aus anderen Ländern teilnehmen, so sind die Organisation und

die Leistungsrollen ethnisch relativ homogen besetzt. Beispielsweise werden in

den von mir besuchten »türkischen« Moscheen die Leistungsrollen im Vorstand

von türkischstämmigen Personen übernommen und die Imame sind aus der Tür-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 291

kei entsandt. In der Albanischen Moschee in Zürich sind im engsten Kreis der

Moscheeorganisation albanischstämmige Personen aktiv, ebenso wie in der bos-

nischen Moschee in Wien. Schließlich spiegelt sich die ethnische Zugehörigkeit

auch in der formalen Mitgliedschaft zu einer Moschee wider.

Gerade also für die erste Generation ist die ethnische Zugehörigkeit wich-

tig. Dies zeigt sich zum Beispiel wenn ältere Männer, wie in der Moschee Gazi

Husrev-beg, zusammensitzen Tee trinken und sich in ihrer Muttersprache über

alte Zeiten unterhalten (W_Prot_10). Die Moschee kann so auch die Funktion einer

Tagesbetreuung für Rentner übernehmen, denn, so der Interviewpartner Zijad,

dann müssten die älteren Männer nicht ins Heim (W_Prot_24). Auch die Frauen-

treffen in den Moscheen werden meist von Frauen mit dem gleichen Migrations-

hintergrund aufgesucht und die Interaktionssprache ist die Herkunftssprache,

wie zum Beispiel in der Blauen Moschee in Zürich. Sprache und Herkunft haben

nach wie vor einen prägenden Effekt auf die Moscheen. Senad Kusur, der frü-

here Imam, berichtet über das Zusammengehörigkeitsgefühl in einer bosnischen

Moschee in Wien:

Mhm, es ist [...] zu bemerken, dass es viele Menschen sind, die sich hier familiär

fühlen, also die müssen nicht in einer Familienbeziehung sein, sondern (.) sind so

engmiteinander befreundet, dassman sich halt sehr gut kennt. Also,man ist auch

privat untereinander äh vertraut, also (.) Menschen vertrauen einander, ähhh ha-

ben oft auch die, die, die gemeinsame Vergangenheit gehabt, also entweder aus

demselben Ort geflüchtet, aus Bosnien, oder sind ZUSAMMEN nach Österreich

gekommen, um zu arbeiten, also in den 70-er, 80-er Jahren und sodass die Men-

schen eng in Beziehung zueinander sind. Und so haben diese Vertrauen zueinan-

der, und wenn jemand irgendeinen Vorschlag hat, dann vertraut man auch den

Menschen. Man ist nicht misstrauisch, dass man meint, der wird das irgendwie

für sich nutzen oder, oder betrügen oder sonst was. Also, man hat Vertrauen. Al-

so,wenndiese Persondas tatsächlich als so sieht unddas richtig sieht, dannhelfen

wir dieser Person, das zu machen. #00:51:54-5#

(S. Kusur)

Das Zusammengehörigkeitsgefühl, das der Interviewpartner beschreibt, ist

eines, das aus der gemeinsamen Herkunft und der Migrationsgeschichte er-

wächst. Die engen Beziehungen in der Moschee werden hier durch die Begriffe

»familiär«, »vertraut«, »zusammen« und »Vertrauen« angezeigt. Damit setzt der

Interviewpartner die Moschee auf die Ebene einer Familie, in der man Projekte

gemeinsam macht und sich unterstützt.

Die ethnische Moschee ist für die Menschen ein Ort, in dem aufgrund der

gemeinsamen Herkunft und Kultur ein Erfahrungsraum geteilt wird, welcher

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


292 Alltag in der Moschee

Vertrauen und Sicherheit stiftet. Berger und Luckmann beschreiben diesen Er-

fahrungsraum als »Plausibilitätsstruktur«, welche nötig ist, um eine Selbstiden-

tifikation als Muslim und Muslimin und eine muslimische »Wirklichkeit« zu un-

terstützen. Denn der Weg, »sie ›aufzufrischen‹, führt über Gespräche mit den

Anderen, für die sie gleich relevant sind« (Berger & Luckmann 2013: 166). Ham-

berg beschreibt, wie durch die Migration die Plausibilitätsstruktur (oder auch

der konjunktive Erfahrungsraum bei Mannheim) einer Person unterbrochen wird

(Hamberg 1999: 27). Die Moschee ist daher ein Ort, wo dieser Erfahrungsraum

(re)konstruiert wird.

Auch die Einteilung von Moscheen in ethnische oder ideologische Kategorien

ist innerhalb der muslimischen Öffentlichkeit verbreitet, wenn zum Beispiel von

der »arabischen Moschee« oder der »bosnischen Moschee« gesprochen wird. Sie

kann dazu führen, dass sich Menschen dort nicht wohl fühlen. Neyla zum Beispiel

hat sich für eine Moschee entschieden, die nicht einer Ethnie zugeordnet werden

kann. Im Interview antwortet sie auf die Frage, ob sie auch andere Moscheen

frequentiert:

Und ichwill nicht ja, weil ich find, die (NamederMoschee) ist Gemeinschaft für al-

le Muslime auch draußen. Ja, die andere Moscheen sind entweder bosnische Mo-

schee, entweder syrische Moschee, entweder ägyptische Moschee, türkische Mo-

schee. Und jeder auch hat eine Richtung, eine salafitisch, eine Sufismus, eine (un-

verst.) (lacht). Und in (Name der Moschee) du findest KEINE Richtung. #00:25:21-

8#

(Neyla)

Neyla verbindet in dieser Interviewpassage ethnische Merkmale mit denen

einer bestimmten religiösen Richtung. Der inklusive Charakter der Moschee, in

die sie geht, macht sie für sie attraktiv. An einer anderen Stelle im Interview

beschreibt sie, dass ihr gefällt, dass die von ihr präferierte Moschee einen Mit-

telweg beschreitet, was die religiösen Handlungsanweisungen betrifft, der weder

alles verbietet noch alles erlaubt. Ihrer Ansicht nach würde die Orientierung am

Propheten Mohammed unterstützt. Für Neyla ist es daher nicht die ethnische

Zugehörigkeit, die ihr wichtig ist, sondern die religiöse Heimat. Die von ihr be-

schriebene Vielfalt an Moscheen kann auch als Verunsicherung gedeutet werden.

Wenn man wie sie keiner bestimmten ethnischen Community angehört, die be-

reits seit Jahren etabliert ist, ist es schwer, sich auf dem Markt der Moscheen

zurechtzufinden.

Die ethnische Homogenität der meisten Moscheen wird auch innerhalb der

ethnischen Moscheen bedauert. So wurde in der Albanischen Moschee in Zürich

berichtet, dass zum Unterricht keine nicht-albanischen Kinder kämen und die

wenigen, die gekommen seien, den Unterricht bald wieder verlassen hätten. Die

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 293

Beteiligten wünschten sich aber, dass sich die Moschee auch für nicht-albanische

Muslime öffnet (ZH_Prot_28). Dieses Beispiel zeigt, dass sich der ethnische Mar-

ker nicht so einfach ablegen lässt und weiter reproduziert wird.

Zur kulturellen Selbstversicherung und zum Erhalt des konjunktiven Erfah-

rungsraums zählt auch die gemeinsame Sprache. Wie wichtig diese sein kann,

wird im Interview mit Mevlida deutlich, wenn sie davon spricht, ob und wann

sie in eine andere Moschee geht:

NURwenn, wennwas Großes so@wie diese Fest oder was@, aber (.) und äh, weiß

ich nicht, mir ist hier nah, wenn ich zu Beten komme, dann komme ich HIER, ich

habe keinewirklich Zeit, dass ich irgendwo anders hingehe, vielleicht Frauen, wel-

che sind in Pension oder ein bisschen, ja, Kinder sind groß, vielleicht die gehen,

aber ich nicht, dass (.) keine Zeit //(lacht)//@vielleicht später@. Aber ist gut, wenn

man wirklich dort, ja, wenn man (...) wenn man spricht, ja, mit seine Sprache z.B.

ist gut, man versteht sich besser, man, ja und Situation AUCH in Bosnien, das ist,

ja. Man, man spricht am BESTEN an seine Sprache (lacht), das kann man schon

mit, ja. […]. Wenn man sich freut, wenn man trauert, @das ist am besten@ am ja,

anmeine Sprache kann ich viel besser sagen, dass dann soman ja. (atmet tief aus)

so. #00:16:34-2#

(Mevlida)

Den Besuch von anderen Moscheen beschreibt Mevlida als Ausnahme. Sie be-

gründet diesen Umstand mit mangelnder Zeit und verweist auf die Rente oder

wenn die Kinder aus dem Haus sind. Was an dieser Stelle allerdings zentral ist,

ist der Verweis auf die gemeinsame Sprache und das gegenseitige Verstehen. Es

geht ihr dabei aber in erster Linie nicht um religiöse Inhalte oder Rituale, son-

dern um den sozialen Austausch, das Teilen von Freud und Leid. Sie fühlt sich

emotional aufgefangen, denn wenn es um Freude oder Trauer geht, kann sie dies

am besten in ihrer Heimatsprache ausdrücken. Dies verweist sehr stark auf die

Funktion der Moschee als sozialen Ort gegenseitiger Unterstützung, der gerade

für ältere Personen und Menschen der ersten Einwanderergeneration besonders

wichtig zu sein scheint. Zugehörigkeit wird hier über die Sprache vermittelt. Die

Beispiele von Nayla und der Kinder in der Albanischen Moschee in Zürich haben

allerdings auch deutlich werden lassen, dass nicht für alle die ethnische Zugehö-

rigkeit zu einer Moschee im Vordergrund steht. Wie sieht es aus, wenn es keine

gemeinsame Migrationsgeschichte mehr gibt, weil die nachfolgende Generation

hier geboren ist und anders sozialisiert ist? Wie kann sich hier ein Zusammen-

gehörigkeitsgefühl entwickeln?

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


294 Alltag in der Moschee

Wechsel von der ersten auf die zweite und dritte Generation

Der Wechsel von der ersten auf die zweite und dritte Generation von Zuwande-

rern bringt langsam Veränderungen in den Moscheen mit sich. Bei der Analyse

des Religions- und Koranunterrichts hat sich bereits gezeigt, dass Umgangsspra-

che der Kinder und Jugendlichen Deutsch bzw. Schweizerdeutsch ist und nicht

mehr die Sprache der Eltern. Dass Moscheen sich hier in einem Übergangsprozess

befinden, wurde dadurch deutlich, dass mit der Unterrichtssprache Bosnisch, Al-

banisch oder Türkisch versucht wird, die Fähigkeiten der Kinder in der Sprache

der Eltern aufrechtzuerhalten. Moscheen befinden sich damit in einem Span-

nungsverhältnis zwischen Herkunftsland und Aufnahmeland und müssen einen

Weg finden, wie sie die unterschiedlichen Bedürfnisse und Erwartungen bedie-

nen können. Dieser Übergang lässt sich auch an folgendem Interviewausschnitt

zeigen:

Ich meine, wir sollen unsere Heimat nicht vergessen, und das will ich auch nicht,

und ich vermittel auch meinen Kindern alles Mögliche, ich fahr' SEHR oft nach

(Name des Herkunftslandes), einmal im Monat sogar, alle zwei Monate, je nach

dem, ne? Aber (.), jeder soll sich HIER zu Hause fühlen, aber seine Wurzeln darf

man nicht vergessen , wir sind ein historisches Volk, [...] wir haben Wurzeln, die

wahrscheinlich (.) nicht so viele europäische Völker haben. Darauf, darauf, darauf

sind wir stolz. wir fördern auch die Tradition sehr in der Moschee, das ist die Auf-

gabe. #00:40:30-1#

(Nedzad)

In dem Interview mit Nedzad wird ein Spannungsfeld zwischen dem Land,

in dem Nedzad und seine Familie leben, und dem Herkunftsland deutlich. Einer-

seits sollen sich die Kinder »zu Hause« fühlen, gleichzeitig aber das Herkunftsland

»nicht vergessen«. Das Bedürfnis nach Aufrechterhaltung des Bezugs zur Traditi-

on des Herkunftslandes wird für Nedzad in der Moschee aufgegriffen. Dies wird

dadurch verdeutlicht, dass z.B. Religionsunterricht in bosnischer Sprache durch-

geführt wird (siehe Kap. 5.3.5). Die Moschee wird dadurch zu einem Ort, wo die

Erwartungen im Hinblick auf die Aufrechterhaltung einer ethnisch-kulturellen

Heimat bedient werden. Wie wichtig nach wie vor der Bezug zum Herkunftsland

und die Verbindung zur ethnischen Moschee für die erste Generation ist, wird

auch dadurch deutlich, dass mit dem Mitgliedsbeitrag auch die Überführung im

Todesfall nach Bosnien abgegolten wird (W_Prot_24).

In der zweiten Generation verlagern sich jedoch die Bezüge vom Herkunfts-

land auf den Lebensort Österreich und Schweiz. Dies haben die Moscheever-

antwortlichen auch erkannt, beobachten und reflektieren dies, wie der folgende

Interviewausschnitt mit Senad Kusur zeigt:

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 295

Es entwickelt sich. Ähm (.) es entwickelt sich also in eine Richtung (.), dass die

jungen M/ Generationen immer mehr die, die, die führende Rolle im Verein ge-

winnen. Und diese Menschen sind halt hier aufgewachsen und sind äh hier sozia-

lisiert und, es wirkt auch ein (.) die Weltanschauung dieser Menschen. Also, man

(.) man versucht dies nicht mehr so emotiv de/ dem, dem Verein zuzu, zuzufüh-

ren, wie es die halt älteren Menschen machen, bei denen die Muttersprache also

die (.) ei/ etwas wo, wo diese Menschen emotiv gebunden sind, und dass/ dann

auch sehr empfindlich daran sind. Diese dann auch PFLEGEN. Das Herkunftsland

ist dann Bosnien, oder Teile Serbiens, halt wo diese Menschen herkommen. Die

jungen Menschen versuchen re/ räsonal zu wirken. Und das ist einerseits erst äh

in ihrem Um/Umfeld nützlich zu sein, erkennen auch die Bedürfnisse im Umfeld,

also der Nachbarschaft, und sehen vieles und berichten auch davon, wieman sich

hier auch engagieren kann. Was man auch/ die haben auch Ideen, wie man das

auch hier weiterbringen KANN. […] #00:47:37-8#

(S. Kusur)

Senad Kusur beschreibt die Transition zwischen den Generationen eher als

harmonischen Prozess. Die beschriebenen unterschiedlichen Lösungsstrategien

bergen jedoch auch Konfliktpotential und bedürfen einer Aushandlung. Ebenso

wie Mevlida betont Senad Kusur die emotionale und sprachliche Bindung der

Angehörigen der ersten Generation an die Moschee, wohingegen er die zweite

Generation als rational einstuft. Diese übernehmen nun Leistungsrollen in den

Moscheen. Diese Verlagerung wirkt sich seiner Ansicht nach auch auf das Han-

deln in Moscheen aus, die durch den Generationenwandel einen stärkeren Bezug

zum Aufnahmeland erfahren. Gleichzeitig beschreibt Senad Kusur einen Prozess

der Professionalisierung im Sinne einer Effektivierung der Hilfsleistungen. Dies

werde dadurch möglich, dass die zweite Generation nicht mehr so stark emotio-

nal an das Herkunftsland gebunden sei und daher Projekte rationaler angegangen

werden könnten.

Andererseits ähm (.) haben diese Menschen auch äh eine Liebe zum Herkunfts-

land ihrer Eltern, aber mehr in einem Sinne, dass sie sich daran/ dafür interes-

sieren. Und es möchten, weil, weil, es ein Teil ihrer Identität ist. Nicht, dass sie

so emotiv daran gebunden, also, wie, wie, wie die Eltern, also, es hat, es hat, ist

eine Nuance anders. Äh und diese Menschen sind auch Men/ also Leute, die halt

ähh versuchen, sich LANGFRISTIG, also wie z.B. dieses Projekt zu beteiligen, al-

so weil sie s/sehen viel mehr, ja, das muss halt so gehen, weil es wird einfach so

zerstreut, also, in klein, klein, klein äh Sachen, also, die kann keinem äh endgültig

das Problem lösen. Äh, bei den älteren Menschen ist es so, dass sie oft persönlich

jemanden kennen dort, und dann unbedingt mögen dann halt DIESER Person zu

helfen. Unddie tun das auch, unddas ist auch s/schön undgut, aber das kanndann

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


296 Alltag in der Moschee

auch langfristig also die Probleme dieser Menschen nicht lösen. Ähm (.) also das,

das entwickelt sich schon. #00:47:37-8#

(S. Kusur)

Die Beziehungen der zweiten Generation zum Herkunftsland der Eltern wer-

den nicht als subjektiv, sondern als objektiv beschrieben. Professionalisierung

bedeutet hier eine Rationalisierung und Effektivierung der Aktivitäten und des

Engagements in Moscheen. Hilfsleistungen werden nicht mehr individuell und in

kleinen Leistungen erbracht, sondern als größere Projekte. Darüber hinaus be-

schreibt der Interviewpartner eine nachlassende Bindung an das Herkunftsland

der Eltern, die Sprache und Kultur, welches nicht unbedingt mit einer Abkehr

von der Moschee einhergeht, sondern mit einem qualitativen Wandel. Diesen be-

schreibt Senad Kusur eher als rational und interessenbedingt im Gegensatz zu

einer emotionalen Bindung der ersten Generation. Damit tritt gleichzeitig eine

Abnahme der Bedeutung des Migrationshintergrundes ein.

Aber auch im täglichen Geschäft der Moscheeorganisation verändern sich

Handlungsweisen. In dieser Übergangssituation wird beim Interviewpartner Yus-

uf die Hoffnung auf Rationalisierung deutlich. Auf die Frage, was sich durch den

Generationenwechsel ändern wird, führt er aus:

Die SICHTWEISE von den Älteren ist ja ganz viel anders, als jetzt vonmir zum Bei-

spiel. Die, bei den Rechnungen schreiben sie noch immer mit der Hand, dreifach,

ist alles dreifach geschrieben (lacht), mit der Hand. Also, das würd man zum Bei-

spiel ändern. Da brauch man vielleicht eine Stunde, was der an einem Tagmacht,

das wird sich ändern. Das wird vielleicht, dass ma/ weil diemeisten vomVorstand

bis aufmich, vielleicht auf drei Personen können auch nicht so gutDeutsch, das ist

auch ein (.) das ist auch ein Problem, ne?. Ja, und dann kannman sich nicht/ dann

können sich dann nicht so gut unterhalten.Wenn z.B. Versammlungen sind, sollte

an und für sich der Obmann hingehen, ne? Aber, wenn der nicht so gut Deutsch

kann (.). #00:51:27-1#

(Yusuf)

Dieser Interviewausschnitt widerspiegelt den Wunsch nach Veränderung.

Yusuf spricht zum einen Verwaltungsaufgaben in den Moscheen an, für die er

durch den gestiegenen Bildungsgrad der neuen Generation eine Professionali-

sierung im Sinne einer effektiveren Arbeitsweise und Rationalisierung erwartet.

Zum anderen verweist er auf die mangelnden Deutschkenntnisse der ersten Ge-

neration, die es bislang erschwert habe, dass der Vorstand an »Versammlungen«,

also Treffen mit Akteuren im Bezirk, teilnehmen konnte. Ob diese Aufgabe dann

von anderen übernommen wurde, bleibt offen. Bei meiner Teilnahme an einem

interreligiösen Treffen übersetzten meist junge Menschen aus dem Verein für

den Imam und die Vorstandsmitglieder (W_Prot_05). Aus Sicht des Interviewten

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 297

verhindern aber mangelnde Deutschkenntnisse eine Teilhabe im Stadtteil und für

einen gelungenen Dialog sind ausreichende Sprachkenntnisse bei den Inhabern

von Leistungsrollen notwendig. Eine Anpassung der Unterrichtssprache für

Kinder konnte ich in einigen Moscheen bereits feststellten (vgl. Kap. 5.3.5).

Die Bedeutung von Sprache wird auch auf Ebene des Dachverbandes disku-

tiert. Zekirija Sejdini, zum Zeitpunkt des Interviews Medienvertreter der IGGiÖ,

geht hier jedoch noch einen Schritt weiter, indem er Sprache auf die Ebene des

konjunktiven Erfahrungsraumes stellt:

[…] dass die Fragen vielleicht auch äh (.) eine Sprache oder die Imame eine Spra-

che der Generation sprechen. Jetzt nicht nur unbedingt deutsch oder was auch

immer welche Sprache, sicherlich auch deutsch, aber ich meine jetzt nicht nur

die Sprache deutsch oder türkisch oder was auch immer, sondern auch die, die

Sprache, die man versteht, die auch ankommt, die die neuen Generationen auch

mitnehmen können oder auch was verstehen davon. Und nicht eine Sprache, (.)

der Eltern, die man/ wir ziehen ja auch nicht die Klamotten unserer Eltern an, ja,

ich mein‘ das ist eine ganz andere Sprache so. Meine, meine Kinder sprechen eine

ganz ANDERE Sprache als ich, weil sie aufgewachsen werden mit Smartphones

und Tablets und (..) das ist das, was ich in der Zukunft sehe. #00:49:25-7#

(Z. Sejdini)

Sejdini verbindet die veränderte Lebenswelt der zweiten Generation mit ei-

nem sprachlichen Ausdruck, den seiner Meinung nach die Imame beherrschen

müssen. Den Generationenwandel setzt er hier mit Modernisierung und Fort-

schritt in Zusammenhang. Imame müssen sich aus seiner Sicht auf die Lebens-

welt der Kinder und Jugendlichen einlassen, um mit ihnen kommunizieren zu

können. Gegenseitiges Verstehen ist in dem Sinne nur möglich, wenn ein Erfah-

rungsraum geteilt wird. Religiöse Vermittlung muss in dem Sinne anschlussfähig

sein.

Auch Nedzad erwartet eine Veränderung durch den Generationenwandel und

führt dies zum einen auf die bessere Bildung der Nachkommen zurück und zum

andern auch auf ihren Bezug zu Österreich.

Also ich glaub' dass in der Zukunft die Moscheen, also die Vereine eine größere

Rolle spielen, als wie bis jetzt. Also nicht nur Beten, sondern dieMoschee wirklich

der Ort für ALLES sein. Denn immer wieder habe ich gesagt, immer mehr junge

Menschen [...] sind einfach ausgebildet, denk‘ ich mal Akademiker, Berufsakade-

miker (unverst.). Früherwar das anders, 70, 80-er Jahren unsere Eltern als einfache

Hilfskräfte, sind deshalb gekommen. Darum ist immer, die haben das geschafft,

einenVerein zu eröffnen, unddie haben aber nicht viel gekonnt, deutsche Sprache

war wahrscheinlich/ die haben nicht mal das gut beherrschen können, eben. Da

kommen jetztMenschenwie ich oderwie andere, undwiemeine Kinder kommen,

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


298 Alltag in der Moschee

die halt ÖSTERREICHER sind, sag ich jetzt mal so, ne? Ich noch nicht, aber meine

Kinder. die SIND Österreicher, die sind TEIL dieser Gesellschaft, ne? Die sind aus-

gebildet, natürlich werden sie den Verein anders führen. Die Zukunft, glaub ich,

ist eher @besser als die bis jetzt@, denke ich einmal. #00:26:12-8#

(Nedzad)

Auch dieser Interviewausschnitt deutet auf ein potentiell konflikthaftes Ver-

hältnis von erster und zweiter Generation hin. Zwar wird hier die Leistung der

ersten Generation bis zu einem gewissen Grad anerkannt, doch durch die bes-

sere Ausbildung und durch die Sprachkenntnisse muss und wird sich aus sei-

ner Sicht viel verbessern, was die Führung des Vereins anbelangt. Im Interview

bringt er eine bessere Bildung mit besseren Sprachkenntnissen und einer Zuge-

hörigkeit zu Österreich in Zusammenhang. Durch eine gelungene Integration,

angezeigt hier durch das »Österreicher-Sein« und »Teil der Gesellschaft-Sein«,

erwartet er auch eine Verbesserung der Moscheen. Damit geht für Nedzad auch

einher, dass die Moschee für die zweite Generation an Bedeutung gewinnen und

mehr sein wird als nur ein Ort für das Gebet. Das heißt jedoch nicht, dass der

Zweck der Moschee, einen Raum für Gebet bereit zu stellen und dieses anzulei-

ten, verschwinden wird. Vielmehr bedeutet der Generationenwechsel für ihn eine

Professionalisierung von Moscheen, was die Führung betrifft. So konkretisiert er

weiter und betont die praktische Seite der Administration in einer Moschee: »oh-

ne junge Menschen funktioniert heute vieles nicht, also Computer, keine Ahnung,

Buchhaltung und alle solche Sachen« (Nedzad, #00:03:41-8#).

Ein weiterer Aspekt, der im Zusammenhang mit dem Generationenwechsel

angesprochen wird, ist die räumliche Situation in den Moscheen. Zekirija Sejdini

weist auf die gestiegenen Anforderungen hin:

Also, die Bedeutung wird möglicherweise so bleiben, wie das ist. Es, es hängt na-

türlich davon ab, wie die Entwicklung im Allgemeinen sein wird. (.) Aber ich glau-

be, dass sie ihre Arbeit steigern werden müssen, weil die Anforderungen werden

immer größer, ja. Und die Klientel, also die Menschen, die die Vereine besuchen,

oder Moschee-Vereine, werden ganz andere Qualitäten haben, ganz andere Aus-

bildungen haben, und da muss sich die Moschee auch dementsprechend auch

ANPASSEN. Und ich glaube dann, dass mit der Zeit solche kleineren Moscheen,

so GebetsRÄUME und so weiter überflüssig sein werden, und äh, (.) ihre Plätze

räumen müssen für Moscheen, die eben auch mehr anbieten können für diese

neuen Generationen. Also weil es muss eine Verbindung äh hergestellt werden

können zwischen der Realität, die man außerhalb hat und der Gebetsstädte die

man besucht. Also, man kann jetzt nicht in einem super Büro arbeiten in also in

Millennium Tower, und essen in einem schönen Restaurant, schönes Auto fahren

und gute Wohnung und dann in einem Keller beten. Kann man natürlich auch,

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 299

aber auf Dauer wird's irgendwie/ oder die Ansprüche dieman auch hat, professio-

nelle Arbeit, die man gewohnt ist von eigenem Umfeld, wird man sicherlich auch

in der Zukunft von der Moschee verlangen, dass das auch so wird, also professio-

neller wird, also mehr seelsorgerische Arbeit, schneller erreichbar […]. #00:49:25-

7#

(Z. Sejdini)

Die bereits angesprochene Erwartung der Professionalisierung in Moscheen

formuliert Sejdini auch in Zukunft hinsichtlich der Räumlichkeiten. Dabei wird

ein Zusammenhang hergestellt zwischen dem sozialen Aufstieg der muslimischen

Gläubigen und als Diskrepanz dazu die teilweise mangelhafte Ausstattung der

Moscheen. Kleine Kellermoscheen sind für ihn daher ein Auslaufmodell. Er sieht

für die Zukunft bessere Moscheen mit einem breiten Angebot.

Fortbestand der Gemeinschaft

Wie wichtig es für die Moscheen ist, die Kinder und Jugendlichen in die Angebote

mit einzubeziehen, um den Fortbestand der Gemeinschaften zu sichern, wird aus

folgendem Interviewausschnitt mit Nedzad deutlich:

Es ist auch für meine Kinder ist das glaube ich, Zukunft meiner Kinder ist das/

und halt die Frage, und, wenn wir heute wirklich die Situation betrachten, wo sich

Kinder bewegen, sollte sich jeder glaube ich Sorgen machen ein bisschen, weil

ich glaube, das wird nicht gerade ein goldenerWeg, der ganze übertriebene Fern-

sehkonsum und was weiß ich, (.) gewalttätige, wirklich real gestaltete Videospie-

le, das ist ja, deswegen, will man Kinder dazu bringen/ die Kinder äh sind ja so,

der will nur dann in die Moschee reingehen, wenns auch dort interessant ist also,

der ist nicht so wie wir, ok jetzt geh ich in die Moschee rein, weil ich beten will,

ich bin ja bewusst. Der nicht, der will halt spielen, keine Ahnung, der will halt/

wir versuchen das halt so zu gestalten, dass die Kinder Aktivitäten haben amWo-

chenende, und dass sie dann auch später dieses Gefühl bekommen, aha, ichmuss

AUCH ein Teil dieser Gesellschaft sein, aktiv sein, ein vielleicht Vorstandsmitglied

oder keine Ahnung, damit das jemand weiter führt, sonst hätt ma nichts, genau,

das hamma schon über 20 Jahre, hamma diesen Verein.#0:16:51-3#

(Nedzad)

Aus Nedzads Sicht müssen die Moscheen jetzt einen Anschluss an die An-

sprüche erreichen, die sich durch den Generationenwandel ergeben. Den Kindern

muss heute etwas geboten werden, um sie an die Moschee zu binden und damit

sie später die Leitung der Moschee übernehmen. Die Angebote für Kinder und

Jugendliche heute werden hier als Investition in die Zukunft der Moschee gese-

hen und dienen ihrem Erhalt. Ein zweites Motiv, sich besonders um Kinder und

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


300 Alltag in der Moschee

Jugendliche zu kümmern, ist für ihn, dass sie »in moralischer Hinsicht« etwas

lernen (Nedzad). Dabei vergleicht er die Situation mit Bosnien, wo er herkommt:

Ähm, wie gesagt, in Bosnien, wenn ich jetzt in eine Stadt komme, da leben 90

Prozent Muslime, ja? Und da ist Moschee fürs Beten da und Aktivitäten machen

wir außerhalb derMoschee,wir habenunsere (.) keineAhnung, Vereine, äh, Sport-

clubs und alles, ne (.) Und da ist es nicht (.) SCHWER sag ich jetztmal so inmorali-

scher Hinsicht zu LERNEN, weil das wird überall vermittelt, ne? Hier in Österreich

ist es anders, Moscheen oder Vereine haben Aufgabe, wie alles, auf das Gesell-

schaftliche, also für Religion her, Sportliche, ALLES. [...] Ein Jugendlicher mit 16, 17

Jahren der kommt ja wahrscheinlich in die Moschee, betet ja wahrscheinlich und

dann sagt er, ja ist nichts mehr, dann geh ich halt nicht mehr hin //ok, ja//, also

vielleicht irgendwie, Disko oder keine Ahnung, der soll dort hingehen, wir haben

nichts dagegen. Aber dann passiert wahrscheinlich (..) dort etwas, was er nicht

will, oder was wir nicht wollen. Das ist die Aufgabe, die die Moschee hier aufneh-

men muss. #00:23:12-3#

(Nedzad)

Nedzad erläutert hier, was Roy als eine maßgebliche Veränderung durch die

Migration beschreibt, nämlich die Auflösung der ursprünglichen Kultur, in der

Religion in eine gegebene Kultur und Gesellschaft eingebettet war (Roy 2004: 151).

In Bosnien, so schildert es Nedzad, wurden moralische Werte durch verschiedene

Akteure eingehalten und vermittelt. In Österreich ist die Situation eine andere,

seiner Ansicht nach gelten hier nicht die gleichen Werte wie in Bosnien, werden

also nicht automatisch an die Kinder vermittelt. Dies muss nun die Moschee

übernehmen, damit die Kinder nicht tun, »was wir nicht wollen«. Die Aufgabe der

Moschee ist daher, die Kinder und Jugendlichen zu einem moralisch integeren

Leben anzuleiten. Im o.g. Zitat wird deutlich, wie die Welt innerhalb von der

Welt außerhalb der Gemeinschaft unterschieden wird. Dadurch schrumpft die

Gemeinschaft gleichsam auf den Ort der Moschee zusammen.

Damit zeichnet sich ab, dass sich die Moscheen in einem Aushandlungs- und

Wandlungsprozess befinden, der bereits Veränderungen bezüglich der Sprache

und der Angebote mit sich gebracht hat. Diese Veränderungen gehen mit einer

Erwartung an die zweite und dritte Generation einher, die sich auf eine Effekti-

vierung und Modernisierung in den Moscheen bezieht. Gleichzeitig befindet sich

die zweite und dritte Generation zwischen den Stühlen des Herkunftslandes der

Eltern und des Aufnahmelandes, zwischen Bewahrung und dem Finden eines ei-

genen Weges. Dies zeigt sich auch in den Moscheen: Zwar haben sich die Bezüge

zugunsten des Aufnahmelandes verschoben, eine gänzliche Abkehr von der Spra-

che und Kultur des Herkunftslandes erfolgt jedoch nicht. Die Aufrechterhaltung

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 301

der Tradition wird vielerorts nach wie vor als wichtig eingestuft. Die Moscheen

sind daher Orte der Reproduktion von Tradition und Kultur.

An Miras Beispiel wird deutlich, wie wichtig für Jugendliche der soziale Kon-

takt mit Gleichaltrigen bei der Entscheidung ist, ob sie die Moschee aufsuchen

oder nicht. Diese Jugendlichen sind aber nicht mehr im gleichen Maße in ei-

ner Moschee verwurzelt wie noch die ältere Generation, die teilweise sogar noch

vom gleichen Ort stammen oder verwandtschaftliche Verbindungen haben (vgl.

Schiffauer 2009). Für diese Generation ist die Moschee eine »Ersatz-Heimat«, in

der die geteilte Fremdheit dazu führte, »dass man eng zusammenrückte« (ebd.:

227). Junge Leute haben ein anderes Nutzungsverhalten, sie suchen Moscheen

auf, wie es ihnen als passend erscheint, sprechen sich per WhatsApp über die

Teilnahme an Ramadangebeten ab und treffen sich ansonsten auch gerne im

kleinen Kreis zu Hause. Wie dies auch Auswirkungen auf die Aneignung religiö-

sen Wissens hat, konnte ich in Kapitel 5.3 zeigen. Während die ethnische und

sprachliche Zugehörigkeit also für die zweite Generation an Bedeutung verliert,

nehmen die Faktoren Räumlichkeiten und Platz (v.a. für Frauen), Gleichaltrige

und Erreichbarkeit einen zentraleren Platz ein. Allerdings kann auch die jeweilige

Lebensphase eine Rolle dabei spielen, wie die Angebote der Moschee konsumiert

werden. Denn ich konnte beobachten, wie junge Frauen, die eigenen Kinder ha-

ben, sich wieder der Moschee zuwandten, sei es auch nur, um die Kinder in den

Religionsunterricht zu schicken. Damit wird deutlich, dass die Frage der Zugehö-

rigkeit an eine Moschee nicht nur damit zu tun hat, ob die Menschen der ersten

oder der zweiten Generation angehören (Einwanderergeneration), sondern auch

die jeweilige Lebensphase eine Rolle spielen kann. Die Bedeutung ethnischer Zu-

gehörigkeit unterliegt damit Schwankungen und kann im Lebensverlauf wieder

wichtig werden.

5.5.2 Flexible Zugehörigkeit versus verbindliche Mitgliedschaft: Das Problem

der Trittbrettfahrer

Die oben angesprochene Beobachtung der losen Bindung an eine Moschee und

flexibler Nutzung von Moscheeangeboten ist ein Phänomen, welches ich moschee-

übergreifend feststellen konnte. Gerade was das Gebet anbelangt, hat sich gezeigt,

dass die Erfüllung religiöser Pflicht vor dem Wunsch steht, religiöse Praxis in der

Moschee zu verrichten, wo man Mitglied ist (siehe Kap. 5.2). Jedoch lassen sich

auch Unterschiede zwischen den Moscheen feststellen. Das Phänomen der losen

Zugehörigkeit ohne Mitgliedschaft scheint in Moscheen mit arabischstämmigem

oder multiethnischem Klientel verbreiteter zu sein als in bosnischen, albanischen

oder türkischen Moscheen. Ein möglicher Grund dafür sind Gewohnheiten aus

den Herkunftsländern. So erklärte mir Laila Oulouda vom ImanZentrum, dass

dort mehr Menschen aus dem Balkan Mitglied sind als aus dem arabischen Raum,

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


302 Alltag in der Moschee

Tabelle 7: Mitgliedschaft und Teilnehmende beim Freitagsgebet.

Moschee Anzahl Mitglieder(familien) Teilnehmende am Freitagsgebet

Albanische Islamische

Gemeinschaft, Zürich

300 Mitglieder(familien) etwa 150 Männer, keine Frauen

Blaue Moschee, Zürich 47 Mitglieder 200-300 Männer, 15-20 Frauen

ImanZentrum Volketswil 130 Mitglieder(familien) 500-800 Männer, etwa 50-80 Frauen

Džemat Gazi Husrev-beg, Wien 250-300 Mitglieder(familien) 250 Männer, keine Frauen

Islamisches Zentrum Wien keine bis zu 1 500 Männer, 150 Frauen

ATİB Ulu Camii, Wien 250 Mitglieder (180 Männer, 70

Frauen)

etwa 400 Männer, Frauen unbekannt

was aus ihrer Sicht daran liegt, dass Menschen aus dem arabischen Raum es nicht

gewohnt sind, in einer Moschee Mitglied zu sein (ZH_Prot_29). Auch würde sich

diese Personengruppe weniger mit der Moschee identifizieren als Menschen aus

der Türkei oder Bosnien. Aus ihrer Sicht würde dies auch dazu führen, dass we-

niger auf die Räumlichkeiten geachtet würde und sich die Menschen weniger

engagieren würden. Diese Äußerung klingt zunächst nach einer Kulturalisierung

der Beobachtung. Wenn man allerdings die von mir besuchten Moscheen ver-

gleicht, lassen sich durchaus Unterschiede beim Verhältnis von Mitgliederzahlen

und Besucherinnen und Besuchern am Freitagsgebet feststellen (siehe Tab. 7).

Bei der Betrachtung der Relation zwischen formalen Mitgliedern und Besu-

cherinnen und Besuchern am Freitagsgebet fällt auf, dass es in bosnischen und

albanischen Moscheen in meinem Sample meist mehr Mitgliederfamilien gibt als

die Moschee am Freitag tatsächlich besuchen. In der Ulu Camii, der Blauen Mo-

schee und im ImanZentrum ist diese Relation genau umgekehrt, in der Moschee

Gazi Husrev-beg in etwa ausgeglichen. Im ImanZentrum ist am Freitagsgebet die

Moschee bereits so voll, dass zwei Schichten für das Gebet eingeführt wurden.

Die rege Teilnahme am Gebet spiegelt sich aber nicht in den Mitgliederzahlen

wider. Ein möglicher Grund hierfür ist, dass die Moschee von ihrer Entstehung

her top-down implementiert wurde, wodurch zumindest anfangs die Veranke-

rung bei einem Kreis von Mitgliedern fehlte. Das heißt, die Stiftung hat Perso-

nen zusammengebracht, die den Verein gründen sollten. Hier findet allerdings

bereits ein Wandel durch die große Zahl an Mitgliedern mit Wurzeln auf dem

Balkan statt. Die beiden großen sichtbaren Moscheen scheinen allerdings für das

gemeinschaftliche Gebet eine große Anziehungskraft zu haben, auch wenn sie

nicht verkehrsgünstig liegen. Hier dürften die Räumlichkeiten eine Rolle spielen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 303

Und auch gerade für Konvertierte und für die zweite und dritte Generation der

Zuwanderer werden multiethnische Moscheen attraktiv, da die Umgangssprache

Deutsch ist. Naturgemäß hat das Islamische Zentrum keine Mitglieder und die

Blaue Moschee beschreibt sich selbst als multiethnische Moschee mit wenigen

türkeistämmigen Mitgliedern, aber einer großen Laufkundschaft.

Interessant ist auch die Entwicklung, dass sich nun innerhalb der multieth-

nischen Moschee ImanZentrum Gruppen von Personen mit gleicher Herkunft

zusammenfinden und sich Formen von ethnischer Gemeinschaft auch in einer

multiethnischen Moschee pflegen lassen (ZH_Prot_29). Dies deutet auf das oben

geschilderte Bedürfnis nach einem geteilten Erfahrungsraum hin, der sich nicht

auf die religiöse Zugehörigkeit begrenzt, sondern auch die Herkunft umfasst.

Zugehörigkeit

Was bedeuten diese Beobachtungen für die Frage der Zugehörigkeit zu einer Mo-

schee und was eine Moschee ausmacht? Das Bedürfnis nach Zugehörigkeit zu einer

Moschee begründet sich scheinbar eher in der ethnischen Gemeinschaft als in der

religiösen. Die Zugehörigkeit zu einer Institution ist aus islamisch-theologischer

Perspektive auch nicht notwendig (vgl. Beilschmidt 2015: 125ff.) anders als die

Zugehörigkeit zur Gemeinschaft der Gläubigen, der umma, welche nicht an einen

bestimmten Ort gebunden ist, sondern global verstanden wird. Dies lässt sich an

verschiedenen Formen flexibler Nutzung der Angebote von Moscheen verdeutli-

chen. Gerade was das Freitagsgebet anbelangt, hat sich gezeigt, dass Personen in

die Moschee gehen, die ihrem Arbeitsplatz am nächsten liegt und nicht in die, in

der sie Mitglied sind. Während des Ramadan verabreden sich junge Musliminnen

und Muslime jeden Abend in einer anderen Moschee und besuchen nicht nur die

Moschee der Eltern. In dieser Praxis spiegelt sich der Gedanke einer globalen,

Kulturen übergreifenden Gemeinschaft von Musliminnen und Muslimen wider.

Im Hinblick auf den Religionsunterricht hat sich die Tendenz gezeigt, dass eth-

nische Zugehörigkeit hier nach wie vor eine große Rolle spielt, wenn z.B. die

Sprache aus dem Herkunftsland gepflegt wird. Allerdings konnte ich auch hier

eine flexible Nutzung beobachten, wenn eine bestimmte Lehrkraft für besonders

fähig gehalten wird und die Kinder deshalb eigens in eine bestimmte Moschee

gebracht werden (W_Prot_18).

Mehrere Frauen in Zürich und Wien berichteten mir, dass sie unterschied-

liche Angebote in unterschiedlichen Moscheen wahrnehmen. So seien sie zur

Frauengruppe in der einen Moschee, zum Freitagsgebet in einer anderen. Eine

Muslimin aus Wien, die ich einmal zum Gebet begleitete, sucht, wenn sie in der

Innenstadt unterwegs ist, gerne den Gebetsraum des Afro-Amerikanischen In-

stituts der Universität auf, denn der liege sehr zentral. Auch die Mitgliedschaft

muss nicht unbedingt exklusiv gedacht werden. So erzählte mir Nedzad, ein In-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


304 Alltag in der Moschee

terviewpartner aus der Moschee Gazi Husrev-beg, dass er früher einmal in zwei

Moscheen Mitglied gewesen sei, um beide mit seinem Beitrag zu unterstützen.

Die Beispiele lassen sich fortführen. Der Untersuchungsraum der relativ großen

Städte Wien und der Großraum Zürich hat sicherlich einen Einfluss auf dieses

Verhalten. Die Auswahl an Angeboten in den Städten ist divers und es ist möglich,

beinahe für jedes Bedürfnis ein geeignetes Angebot zu finden.

Wie bereits im Kapitel zu den Bildungsangeboten festgestellt wurde, kann

die flexible Nutzung von Moscheeangeboten auch im Rahmen eines gesamtge-

sellschaftlichen Trends der De-Institutionalisierung und Individualisierung reli-

giöser Praxis verortet werden, welche »das gesamte religiöse Feld mit all seinen

religiösen Minderheiten machtvoll erfasst hat« (Stolz 2012: 5). In diesem Zusam-

menhang dürfte in den Moscheen auch der Generationenwandel eine wichtige

Rolle spielen und Veränderungen mit sich bringen, wie oben bereits diskutiert

wurde. Ein Dokumentarfilm aus den USA von 2013 beschäftigt sich mit dem

Phänomen der »unmosqued muslims«53. »Unmosqued muslims« sind demnach

Jugendliche und Erwachsene der zweiten Generation, die sich nicht mehr zu ei-

ner (ethnischen) Moschee zugehörig fühlen. Sie suchen, ähnlich wie im Beispiel

von Mira, nach neuen Möglichkeiten, die Religion gemeinsam mit Gleichaltrigen

zu praktizieren. Die Moschee ist für sie ein Ort der ersten Generation und damit

für ältere Leute, wie auch Mira äußert (Mira, #00:18:27#).

In der wissenschaftlichen Debatte wurde der Begriff »Neo-Moslems« (vgl. Gü-

vercin 2012; Hitz 2012; Halm 2010) geprägt, der Musliminnen und Muslime be-

zeichnet, die »weniger zu einem organisierten sondern eher zu einem individua-

lisierten Zugang zu Religion tendieren« (Halm 2010: 314). Sie haben als Merkmal,

dass sie sich in »neu gegründeten oft thematisch fokussierten Vereinen und Grup-

pen an der innermuslimischen Diskussion beteiligen« (Hitz 2012: 191). Hitz hat in

einer Netzwerkanalyse herausgefunden, dass diese Menschen häufig mehrfache

Mitgliedschaften in verschiedenen muslimischen Vereinen und gesellschaftlichen

Zusammenschlüssen haben, allerdings nur noch teilweise in den klassischen Mo-

scheevereinen Mitglied sind (ebd.: 211). Die hier vorgestellten Befunde reihen sich

in diese Erkenntnisse ein und kündigen bei einer fortschreitenden Entwicklung

Probleme für die Moscheen an, für die Lösungen gefunden werden müssen.

Folgen und Probleme

Eine Herausforderung liegt für die Moscheeorganisationen darin, dass die Mehr-

zahl der Musliminnen und Muslime in der Schweiz und in Österreich nicht for-

males Mitglied in einer Moschee sind (vgl. Kap. 3 und Kolb & Mattausch-Yıldız

2013: 43). Menschen nutzen also Angebote in Moscheen, in denen sie nicht Mit-

glied sind, sind aber in einer anderen Moschee vielleicht Mitglied und bezahlen

53 http://www.unmosquedfilm.com, zuletzt geprüft am 30.11.2017.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.unmosquedfilm.com
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.unmosquedfilm.com


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 305

dort ihren Beitrag. In anderen Fällen wie dem ImanZentrum oder dem Islami-

schen Zentrum nutzen Nicht-Mitglieder die Angebote und unterstützen diese

durch Spenden.

Ein weiteres Problem, das sich aus der flexiblen Nutzung ergibt, ist daher

die unverlässliche Finanzierung der Moschee. Wenn konstant mehr Menschen

die Angebote nutzen, als Mitgliedsbeiträge gezahlt oder Spenden getätigt wer-

den, gibt es finanzielle Engpässe. Ohne regelmäßig die Moschee durch Beiträge

oder Engagement zu unterstützen, nehmen Menschen als »Trittbrettfahrer« ihre

Dienstleistungen am Ramadan, zu den Festgebeten oder am Freitagsgebet wahr

oder suchen den Imam für bestimmte Beratungen oder Begräbnisse auf. Der

Präsident der Albanischen Moschee in Zürich beklagte dieses Phänomen im In-

terview:

Wir leben von unserenMitgliedern, dieMitgliederbeiträge, die 300 Leute oder Fa-

milien. Wenn sie die Mitgliederbeiträge zahlen, dann haben wir etwas Geld um

die Kosten hier zu decken, was auch immer. Oder andereMoscheen haben gemie-

tete Räumlichkeiten, also müssen die Miete zahlen und so weiter, oder? Und, das

ist dann nicht mehr/ es bleibt nichts mehr, oder? Und wenn man wie eine Kirche

funktionieren würde, dann hätten wir viel mehr Einnahmen. Weil wir können die

Mitglieder nicht zwingen zu zahlen , also die 1 500 Leute, die zum Festgebet kom-

men, die zahlen nicht/ die geben vielleicht eine kleine Spende, zehn Fränkli oder?

Einmal im Jahr werfen sie da irgend (lacht kurz auf) und fertig, oder? Mit dem ha-

ben sie ihre Pflicht getan. Aber wenn sie irgendein Bedürfnis haben, kommen sie

TROTZDEM zum Imam oder in die Moschee oder ein Todesfall oder irgendetwas.

Und ab dann können wir nicht die Leute wegschicken, oder? Wir müssen alle ak-

zeptieren, oder? Aber irgendwo stoßen wir an Grenzen, oder? Es geht nicht ohne

professionelle Organisation. Es geht einfach sehr langsam. #00:52:35-8#

(I. Ademi)

Ademi stellt zunächst die Situation der eigenen Moschee heraus, welche über

viele Mitglieder verfügt. Im Gegenzug zu anderen Moscheen gehören die Räu-

me dem Verein und es muss keine Miete gezahlt werden. Trotzdem kommen zu

Festtagen viel mehr Leute, als Mitglied sind. Die Spenden würden aber nicht in

ausreichender Höhe kommen. Das Problem der Trittbrettfahrer bezieht sich aber

nicht nur auf die Festtage, sondern auch auf andere Dienstleistungen, die der

Imam erbringt. Hier stößt die Moschee an ihre Grenzen. Allerdings sieht sich

Ademi nicht in der Lage, die Menschen dann wegzuschicken. Er sieht sich trotz-

dem verantwortlich und in der Pflicht. Die Grenzen sind für Ademi vor allem bei

der Personalausstattung erreicht. Hier bräuchte es Professionalisierung, die aber

nur mit ausreichenden finanziellen Mitteln erfolgen könnte. Die Lösung für das

Problem sieht er in der öffentlich-rechtlichen Anerkennung und einer damit ver-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


306 Alltag in der Moschee

bundenen Steuer54. Dies sieht er auch als Regulierungsinstrument an, denn wer

nicht seine Steuern bezahlen würde, der könne dann auch die Dienstleitungen

nicht in Anspruch nehmen. Das Problem flexibler Zugehörigkeit möchte er damit

auf die kantonale Ebene ausgelagert sehen: Nicht der Mitgliedschaftsbeitrag, der

lokal an die Moschee überwiesen wird, entscheidet darüber, ob Dienstleistun-

gen in Anspruch genommen werden können, sondern die Regulierung soll auf

der staatlichen Ebene stattfinden. Andere Sanktionierungsmöglichkeiten gibt es

scheinbar nicht, die Moschee könnte ja bereits jetzt ihre Angebote nur für Mit-

glieder öffnen. Dies hängt sicherlich damit zusammen, dass es eine exklusive

Mitgliedschaft im Islam nicht gibt, die mit einem Zugang zum Heil verbunden

wäre. Da Mitgliedschaft eher lose gedacht wird, kann darüber keine Sanktionie-

rung erfolgen. Mitgliedschaft im Sinne einer finanziellen Verpflichtung ist somit

etwas, was neu in der Diaspora entsteht und Probleme erzeugt.

Lösungen

In den Moscheen werden bislang vor allem Lösungen im Bereich der Frage der Fi-

nanzierung der Angebote gesucht. Oben wurde bereits die Erhebung einer Steuer

für Musliminnen und Muslime angesprochen, was allerdings in Zürich in ferner

Zukunft liegen dürfte. Im ImanZentrum und im Islamischen Zentrum Wien wird

der Schulunterricht nicht über die Mitgliedsbeiträge bezahlt, wie dies häufig in

ethnischen Moscheen der Fall ist, sondern über ein separates Schulgeld. Im Iman-

Zentrum ist indes die Arbeit der Lehrerinnen und Lehrer auch bezahlt und keine

Freiwilligenarbeit (siehe Kap. 5.3). Diese Lösung kann daher als »Professionalisie-

rung«, im Sinne einer Abkehr von reiner Freiwilligenarbeit hin zu einer bezahlten

Anstellung bezeichnet werden.

Eine weitere Form der Professionalisierung stellt in Zürich die Einführung ei-

ner zentral gesteuerten kantonalen islamischen Notfallseelsorge durch den Dach-

verband VIOZ dar. Islamische Seelsorge wird seit dem Jahr 2015 über ein Netz-

werk »Islamische Notfallseelsorge«55 bereitgestellt, so dass Imame entlastet wer-

den. Die im Netzwerk vertretenen Musliminnen und Muslime haben eine Zu-

satzqualifikation absolviert und können dadurch als Notfallbegleiterinnen und

-begleiter arbeiten. Wie bei den Lehrpersonen im Verein VIRPS führt auch die

Einführung einer zentral geregelten islamischen Notfallseelsorge zu einheitlichen

Standards für die Seelsorge, die durch die Ausbildung gesichert werden, und zu

einheitlichen Standards für die Regelung von Arbeitszeiten und Bezahlung. Eine

54 Wie das Beispiel der Musliminnen und Muslime in Österreich zeigt, geht mit der Anerken-

nung jedoch nicht gleichzeitig auch die Erhebung einer »Religions-Steuer« einher. Vielmehr

sindMoscheen inWienmit ähnlichenHerausforderungen und Geldnot konfrontiert wieMo-

scheen in Zürich.

55 http://www.islam-seelsorge.ch, zuletzt geprüft am 11.07.2016.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.islam-seelsorge.ch
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.islam-seelsorge.ch


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 307

Zentralisierung der Notfallseelsorge ist für die Moscheen wichtig. So betont der

Vereinspräsident Ademi, dass die Moscheen ansonsten an ihre Grenzen kommen.

weilwir denken es geht nicht anders, oder? Es gibt ein paar Leute, die könnennicht

alles machen. Und wenn einer bezahlt wird, dann hat er vielleicht, oder arbeitet

80 Prozent in der Firma, und 20 Prozent arbeitet er in DIESEM Bereich, das ist

normal, oder? #00:52:35-8#

(I. Ademi)

Ademi weist darauf hin, dass es normal ist, dass Arbeit bezahlt wird, und deu-

tet daher auf die Grenze der Freiwilligenarbeit hin, die zumindest in bestimmten

Bereichen erreicht ist. Initiativen wie die Notfallseelsorge sind nicht mehr an

ethnische Grenzen gebunden, sondern fördern eine Zusammenarbeit über die

Herkunftsgrenzen hinaus. Dies deutet darauf hin, dass ethnische Zusammenge-

hörigkeit in Zukunft zugunsten einer effektiveren Zusammenarbeit der Moscheen

auf Ebene der Dachverbände zurücktreten könnte.

5.5.3 Frauen in Moscheen: Geschlechtertrennung als Aushandlungsprozess

Die vorangegangenen Ausführungen zur flexiblen Nutzung von Moscheeangebo-

ten und zur Bedeutung der Moschee für die Gläubigen gelten für Frauen und

Männer gleichermaßen. Jedoch haben sich bei meinen Besuchen in den Mo-

scheen verschiedene Spezifika weiblicher Praxis in der Moschee gezeigt, die sich

in Vorgaben und Traditionen der Geschlechtertrennung begründen. Keinesfalls

aber kann von einer einheitlichen Handhabung der Geschlechtertrennung oder

einer allgemein verbreiteten weiblichen Praxis in den Moscheen gesprochen wer-

den. Gerade was das Gebet in der Moschee anbelangt, so ist die räumliche Tren-

nung ganz unterschiedlich gelöst (siehe Kap. 5.2). Auch die Anzahl der Frauen

beim Freitagsgebet variiert meinen Beobachtungen nach zwischen null Prozent

und ca. zehn Prozent (vgl. auch Halm et al. 2012) und ist meist von der jewei-

ligen Tradition aber auch von den räumlichen Gegebenheiten abhängig. Gleich

ist jedoch, dass in allen von mir besuchten Moscheen auf die eine oder ande-

re Art und Weise Geschlechtertrennung gehandhabt wird. Dies hat die Analyse

des Gebets, der Unterrichtangebote und der öffentlichen Veranstaltungen gezeigt.

Repräsentative Funktion werden meist von Männern übernommen.

Meine Beobachtungen ergeben, dass Moscheen von Frauen meist amWochen-

ende aufgesucht werden, wenn Frauentreffen, Koranunterricht oder Religionsun-

terricht stattfinden. Wie in Kapitel 5.2 deutlich wurde, gibt es durchaus Frauen,

die die Moschee zum Gebet aufsuchen und dies auch während der Woche. Meist

beschränkt sich das Gebet in der Moschee aber auf das Wochenende, vor allem

im ImanZentrum und im Islamischen Zentrum sind Frauen beim Freitagsgebet

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


308 Alltag in der Moschee

anzutreffen, denn dort gibt es ausreichend Platz und die Frauenbereiche werden

nicht durch die Männer belegt. Es gibt jedoch auch Frauen, die während der Wo-

che nicht zum Beten in die Moschee gehen, wie das Beispiel Neyla zeigt, die auf

die Frage, ob sie zum Beten in die Moschee gehe, antwortet:

Neyla: Nein nein nein, ich geh nur zwei Tag, Samstag und Sonntag. #00:26:49-5#

I: Samstag und Sonntag. #00:26:52-7#

Neyla: (unverst.) ich hab zu tun, ich hab kein Zeit überhaupt. (lachen) Was mach

ich dort jeden Tag? Und sowieso auch die Moschee gibts nicht so was machen je-

den Tag. Ist nurWochenende. Ja die Leute wollen die Kinder lernen Arabisch,man

hat gesehen, so viele Kinder und so viel ja Frauen, arabische Frauen ja. Undwie ich

sag zu dir, gibts da die Sitzungen, diese Unterricht mit die arabische Schwestern

sonst gibts nicht so viel. #00:27:20-2#

(Neyla)

Die Interviewpassage lässt deutlich werden, dass ein tägliches Gebet von Frau-

en in der Moschee als nicht sinnvoll, schon beinahe absurd eingestuft wird. Es

gibt für Neyla »nichts zu machen jeden Tag«, was darauf hindeutet, dass das täg-

liche Gebet keine Aktivität für sie ist, die in der Moschee stattfindet. Das Gebet

verrichten Frauen zu Hause, nur wenn sie für die Frauentreffen in der Moschee

ist, betet Neyla dort. Dies ist eine Praxis, die mir häufig begegnet ist. Frauen

halten sich meist nur am Wochenende in der Moschee auf und beten dann dort,

weil sie wegen anderer Aktivitäten sowieso vor Ort sind. Meine Interviewpartne-

rin Selin geht in zwei unterschiedliche Moscheen: In die eine geht sie sonntags

zum Unterricht und in die andere zum Freitagsgebet.

Hier gibts auch. Aber ich ich arbeite. [...] ich hab amSonntagmehr Zeit. Undmeine

Mutter ist auch dort gegangen, ich kenne die Leute dort auch, die Frauen und so ja.

Ist gut und sowenn eine Veranstaltung oder so gibts, geh ich auch odermanchmal

helf ich auchmit. UndHIERähamFreitag, jetzt hab ichmit der Chefingesprochen,

dass ich immer am Freitag (klopft mit dem Finger auf den Tisch) frei habe. ja, es

geht. [...] #00:04:52-5#

(Selin)

Zum Unterricht geht sie in die eine Moschee, da dort »mehr Disziplin« herr-

sche, sie dadurch mehr lerne und auch ihre Mutter schon dort hingegangen sei.

In die andere, in der sie Mitglied ist, geht sie zum Freitagsgebet, wofür sie so-

gar eine Vereinbarung mit ihrer Vorgesetzten getroffen hat. Deutlich wird hier,

wie aus dem Angebot des religiösen Marktes das ausgesucht wird, was für sie

am passendsten erscheint. Dies ermöglicht die oben bereits angesprochene lose

Mitgliedschaft. Im Ramadan nutzt sie wie andere Frauen die Moschee, in der

sie Mitglied ist, jeden Abend, da sie, wie sie betont, nur unweit der Moschee

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 309

wohnt (Selin, #00:09:23-8#). Das Freitagsgebet in der Moschee zu verrichten ist

ihr wichtig und sie sieht dies als Teil einer modernen Lebensweise von Frauen,

die unabhängiger von Männern sind.

Mmmmh. Früher, äh, ich weiß ned, dort ist es vielleicht noch ähm die Frauen sind

ja nicht so aktiv gewesen, oder? Sie sind, sie waren mehr daheim und so äh und

nachher, erstmal hat man gesagt, Frauen dürfen das gar nicht mitmachen, sie

müssen daheim bleiben, man sollte eigentlich als Frau viel daheim bleiben und

nicht viel überall sein, oder? Nicht arbeiten, normalerweise wenn man genug hat

vom Mann, äh, aber jetzt ist ja, jetzt ist moderner worden und so, man macht

einfach mit und jetzt haben wir von (Name des Dachverbandes) die Erlaubnis be-

kommen, Frauen dürfen jetzt mitmachen. //OK//. Das ist auch wie wie Mittagge-

bet. Man muss ja sowieso daheim Mittaggebet machen. Und dann man macht

einfach da zusammen #00:15:59-4#

(Selin)

Interessant ist hier der Verweis auf den Dachverband, der die Erlaubnis für

Frauen erteilt hat, am Freitagsgebet teilnehmen zu dürfen. Diese Legitimierung

durch eine Autorität scheint Selin wichtig zu sein. Andererseits verweist sie dar-

auf, dass sie das Gebet ja sowieso verrichtet und es deshalb dann ja auch gleich

in der Moschee machen könne. Ganz anders als Neyla, für die das Gebet in der

Moschee nicht so wichtig ist, beschreibt Selin die Möglichkeit als Errungenschaft,

als Modernisierung und Emanzipation.

Die Geschlechtertrennung wird in den Interviews unterschiedlich verhandelt.

Selin sieht sie in den verschiedenen Aufgabenbereichen von Frauen und Män-

nern begründet: Frauenaktivitäten beschreibt sie eher im sozialen Bereich, bei

der Teilnahme an Familienprogrammen des Dachverbandes, beim Organisieren

von Frauenfrühstücken und bei der Reinhaltung des Gebäudes. Die männlichen

Aufgabenbereiche sieht sie im Unterhalt des Gebäudes, d.h. Reparaturen, Umbau-

maßnahmen und bei der Verwaltung der Finanzen. Männer hätten viel mehr zu

tun, »wir machen eigentlich mehr damit wir Frauen mehr zusammen sind, damit

da mehr Frauen kommen, damit einfach jemand ist, wir machen nicht viel« (Se-

lin, #00:31:00#). Deutlich wird hier, wie die Frauen sich separat von den Männern

organisieren. Neyla engagiert sich in ihrer Moschee im Bereich der Frauenarbeit

und begründet die Trennung damit, dass die Frauen ihre Aktivitäten unabhängig

von der Einmischung der Männer machen wollen. Auf die Frage hin, ob sie ihre

Themen mit dem Imam absprechen, sagt sie Folgendes:

Neyla: ja, haben nicht so viel. Früher ja, ich sag zu dir, seit vor drei Jahren nicht

ALLES, manchmal wir sitzenmit der Direktor und wissen ganz genau, was wir ma-

chen. Jetzte derHerr vertraumich, jawasmach ich hier, derDirektor. #00:29:36-8#

[…]

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


310 Alltag in der Moschee

Neyla: Ja er hat probieren wir zusammen kontaktieren und macht, wie gesagt,

aber wir haben gesagt: nein lass uns in Ruhe! #00:30:00-7#

[…]

Neyla: Weil du hast gesehen, die meisten sind Frauen und mit Kinder und mit

die Familien ja und sie arbeiten auch, ja. Ich bin einzige Frau, ich arbeite NICHT,

aber die (Name einer Frau) arbeitet. Und die (Name einer Frau) studiert, zwei oder

drei studiert. Studiert Psychologie, Politikwissenschaft und (unverst.) Islam auch

in Frankreich. [...] Die andere studiert in IRPA und eine andere aus Deutschland

auch, wie (Name einer Frau) hat gemacht auch paar Semester in Islam. Sie arbei-

tet als Volksschullehrerin genau wie (Name einer Frau) #00:30:44-5#

[…]

Neyla: Ja wir planen zusammen. Zum Beispiel wir haben zwölf Wochen und (un-

verst.) Wochen, wir schauen jede Woche danach das. (unverst.) Und dann er gibt

(unverst.) gibts Ersatz entweder ich oder eine andere. #00:30:59-7#

I: Ah ja ok. Also haben die Frauen eigentlich äh ist das separat von den Männern

oder gibts da irgendwie Kontakt noch zu dem was oben läuft? #00:31:10-1#

Neyla: äh ich kann nicht (unverst.) das ist nicht wegen separat, weil ähm, wir wis-

sen nicht die Männer was machen ganz genau, verstehst du mich? Freiwillig, wir

wollen uns (unverst.) und kommt nicht dieMänner und: wasmachen undmachen

das und machen nicht. Oder so, das ist warum. Ja es ist so ganz einfach (unverst.)

brauchen nicht so voraus planen und so. #00:31:35-1#

[…]

Neyla: ja. Das warum. Aber wir haben Kontakt zum Beispiel wann gibts Ausstel-

lung, waren immer Frauen dort. Das ist was ANDERES, ja. Oder an ein Fest die

groß Fest, die klein Fest, wir sind zusammen. Was mein ich zusammen: immer

mein Kontakt ist mit die Sekretariat und mit die Direktor. Nicht mit dem Imam.

#00:31:56-3#

[…]

I: mhm. Wieso ist das so? also brauchts das nicht oder? #00:32:24-4#

Neyla: Ich brauch IHN nicht und er braucht MICH nicht. #00:32:27-4#

(Neyla)

Trotz der schwierigen sprachlichen Situation lassen sich hier einige Logiken

erschließen56. Aus dem Abschnitt wird zunächst die Struktur der Moschee deut-

lich. Die administrative Leitung hat für sie mehr Relevanz als die religiöse Auto-

rität des Imams. In der Vergangenheit war der Direktor für sie Ansprechpartner.

Nach einem Wechsel in der Leitung hat sich der Kontakt allerdings bis auf ein

Minimum reduziert. Neyla begründet dies mit einem Vertrauensverhältnis, das

56 Das Interview hat in einem Starbucks Café stattgefunden und wurde erheblich durch die

laute Geräuschkulisse beeinträchtigt.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 311

heißt ihre religiöse Expertise wird anerkannt und sie kann zusammen mit den

anderen Frauen die Inhalte des Religionsunterrichts, den sie für Konvertitinnen

gibt, selbst bestimmen. Dies verdeutlicht sie, indem sie den Bildungsgrad der

beteiligten Frauen herausstellt. Daraus wird ersichtlich, dass der Imam für sie

nicht notwendig ist für die religiöse Unterweisung der Frauen, sondern vielmehr

kann jede Person, die sich mit der Religion beschäftigt, eine Vorbildfunktion ha-

ben (vgl. auch Kap. 5.3). Neylas Angebot wird im Interviewausschnitt explizit von

Frauen für Frauen beschrieben. Männer sind hier nicht willkommen, denn sie

möchte nicht, dass sich jemand in ihr Programm einmischt. Neyla möchte sich

nicht missverstanden wissen und betont, dass es nicht darum geht, dass ein Kon-

takt mit Männern nicht erlaubt wäre, und führt hier das Beispiel von Festen an.

Auch werden die Dienste des Imams in Anspruch genommen, wenn es um be-

stimmte Angelegenheiten geht, wie Eheschließung. Außerhalb davon möchte sie

aber unabhängig sein und schließt mit der Aussage »ich brauche ihn nicht und

er braucht mich nicht« als scheinbar gegenseitigem Konsens.

Im weiteren Verlauf des Interviews kommt sie noch einmal auf diesen Aspekt

zurück und konkretisiert, warum sie keine Einmischung durch die Männer und

hier vor allem dem Imam wünscht:

Neyla: […] Mit uns hat kein zu tun. Hat kein zu tun. UndwirWOLLEN das nicht, ich

sags dir warum, wir wollen das nicht, weil ich probiere nicht nur mit die Religion

auch, die Männer lassen dich nicht weiter gehen, ja immer (lachen). Muss ja für

jede Imam fragen, ja warum das und wie geht das und was was ist das. Verstehst

du mich, ja. #00:39:49-8#

I: Das hab ich jetzt glaub ich nicht ganz verstanden. #00:39:51-3#

Neyla: Immermit dieMänner,manchmal kompliziert. Lassen dich nicht so einfach

machen was du willst, ja. Fragen so viel und wollen ja immer (..) #00:40:02-8#

I: Erklärung und/ #00:40:04-5#

Neyla: Erklärung und wir sind Männer, ja. Muss nicht vergessen, das traditio-

nell Kultur Araber //ok//. […] ja wir haben keinen Unterschied zwischen Frauen

und Männer, wann gibts was WICHTIG und du kennen machen, dass du mach.

#00:40:51-4#

(Neyla)

Wenn es um die eigene Entwicklung in religiösen Dingen geht, dann sieht

Neyla den Imam und allgemein die Männer eher als Einschränkung an. Männer

würden ihr nicht erlauben, sich zu entwickeln und der Imamwürde zu viel fragen,

was sie auf die Kultur zurückführt. Sie betont, dass es keinen Unterschied zwi-

schen Männern und Frauen gibt, und wenn etwas wichtig ist, kann sie machen,

was sie machen will. Möglicherweise ist diese Betonung, die sie mir gegenüber

macht, dem öffentlichen Diskurs über die vermeintlich unterdrückte Frau im Is-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


312 Alltag in der Moschee

lam geschuldet. Ihrer Erfahrung nach scheint es besser aber zu sein, wenn sie mit

ihren Aktivitäten unter dem Radar der Männer bleibt. Die Geschlechtertrennung

ist für sie ein Mittel zur freien, unabhängigen Entfaltung.

Die Beobachtung, dass Frauen sich separat von den Männern organisieren,

wurde auch in anderen Studien gemacht (z.B. Bartels & De Jong 2007; Martens

2013). In diesen wird allerdings auch festgestellt, dass aufgrund von Raumknapp-

heit die Aktivitäten der Frauen auch außerhalb der Räumlichkeiten der Moschee

stattfinden. Dies konnte ich allerdings bei meinen Fällen nicht beobachten. Viel-

mehr scheint es so zu sein, dass die Räume zum Freitagsgebet weitgehend durch

die Männer belegt sind, die Aktivitäten der Frauen aber am Wochenende statt-

finden und dann die Räume durch sie oder durch beide Geschlechter belegt sind.

Ein ganz ähnliches Angebot wie das oben im Interview beschriebene gibt es

mit dem monatlichen Frauentreffen im ImanZentrum in Volketswil. Auch hier

ist es ein Angebot von Frauen für Frauen, was dem Austausch dient und eine

wichtige soziale Funktion für die Frauen hat. Während meiner Teilnahme an den

Frauentreffen konnte ich beobachten, dass ganz verschiedene Fragen diskutiert

wurden. Zu Anfang wurden hier auch viele allgemeine Angebote der Moschee

besprochen, wie zum Beispiel die Jugendarbeit (ZH_Prot_10). Ein weiteres Thema

war die Sauberkeit in den Räumlichkeiten (ZH_Prot_12) und die Mobilisierung von

Freiwilligen für weitere Aktivitäten in der Moschee. Hier hat das Treffen neben

einer sozialen und religiösen Dimension auch die Funktion, die administrativen

Abläufe in der Moschee mitzugestalten und zu unterstützen. Dadurch können

Frauen Teil der meist männlich dominierten Vereinsführung werden.

Was die Bildungsangebote (siehe ausführlich Kap. 5.3) anbelangt, so finden

diese ebenfalls meist separat von den Angeboten für Männer statt. Wenn es ei-

ne religiöse Unterweisung für die ganze Gemeinde gibt, dann wird dieser oft

räumlich getrennt gelauscht und mit einer Video- oder Tonübertragung gearbei-

tet. Aktivitäten der Frauen sind häufig begleitet von einem gemeinsamen Essen,

zu dem jede etwas mitbringt, wie zum Beispiel im Anschluss an Korankurse

(Moschee Gazi Husrev-beg, Blaue Moschee, Islamisches Zentrum). Daher finden

soziale Aktivitäten oft auch getrennt von den Männern statt. Neyla erzählt von

einem solchen Ereignis:

Du lachst, also ist. Picknick in eine, ich sag Picknick. Wie Kantine gibts in Mo-

schee ein großes Zimmer und jede für uns bringt ein Süßigkeit und Tee und Kaf-

fee und Kuchen ja so. Ja. Wir essen zusammen, ja, Spaßmachen auch zusammen,

ja. Manchmal auch wir nehmen unsere Kinder in eine Spielplatz ja oder wie hier

Familien fahren gibts einen Park, die Kinder spielen zusammen die Schwestern

reden zusammen und so […]. #00:10:01-3#

(Neyla)

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 313

Aus der Interviewpassage wird deutlich, wie diese Picknicks als soziale Tref-

fen für Frauen und Mütter gedacht sind. Hier geht es um Kaffee und Kuchen,

Spaß und miteinander Reden. Selin beschreibt die Verbindung von religiösen

Lehreinheiten und sozialem Treffen ebenfalls:

Sonst wann komm,wir ebenmachenwirmachen somanchmal da Frühstücke, [...]

letzte Freitag haben wir äh so eine Veranstaltung gemacht, wir haben die andere

Moschee (Name der Moschee) haben wir eingeladen . Zum Frühstück. Etwa zehn,

fünfzehn Frauen von dort gekommen und die Hodscha, wo den Tag ähh sie gibt/

wir haben alle Monat einmal da, äh so, wie sagt man, Unterhaltung über über

Goott über äh Koran über die Sachen [...] #00:13:44#

(Selin)

Wieder wird hier deutlich, dass eine Moschee nicht allein ein Ort für religiöse

Aktivitäten im engeren Sinne ist, sondern auch Raum für soziale Aktivitäten gibt.

Dies umfasst auch, Frauen von anderen Moscheen einzuladen. Solche moschee-

übergreifenden Aktivitäten habe ich auch beim bosnischen Dachverband in Wien

beobachten können.

Wirft man einen Blick auf die internen Strukturen, so lässt sich folgern, dass

Frauen häufig das soziale Leben in der Moschee tragen. Sie organisieren Fami-

lienfeste – wie im ImanZentrum oder in der Blauen Moschee in Zürich – oder

unterrichten Kinder, wie in allen von mir besuchten Moscheen. Beilschmidt be-

schreibt Frauen deshalb als Trägerinnen des Gemeindelebens (Beilschmidt 2015:

133). Sie organisieren viele von den Aktivitäten, die über die religiösen Aufgaben

im engeren Sinne hinausgehen.

Auf der strukturellen und repräsentativen Ebene sind es allerdings in den

meisten Fällen Männer, die den Vereinsvorstand stellen, die Moscheen nach au-

ßen vertreten und den Verein administrativ leiten. Dazu erklärt das Vereinsvor-

standsmitglied Adnan auf meine Frage, ob es Frauen im Vorstand gebe:

Nein, nicht, gibts nicht. Aber, hier gibts ja so Frauenverein sozusagen, die kommen

ja da, net nur Sonntag, sondern ich kommen auch oft mit meine Frau und meine

Kinder hier, wenn ich da zum Beispiel einkaufen gehen oder so irgendein biss-

chen und ist grad noch Gebetszeit, dann komme ich mit meine Frau, mit meine

Kinder, damachema das Gebet, und dann gehenwieder.Moschee ist gleichzeitig,

also gleichmäßig offen, für Frauen und für Männer, oder? Aber äh, Frauen direkt

in Vorstand, werdet nicht äh >also werden nicht, <es ist nicht @eine Praktikum@,

auch in unsere Länder sozusagen, es ist nicht ein Praktikum, dass die Frauen im

Vorstand sind von, von religiöse Gemeinschaft sozusagen. Und durch das, hier in

der Schweiz @sind auch net, also@. Aber, wir haben ja Frauentreffen (?) wo aktiv

sind da und helfen damit, wenn wir zum Beispiel verschiedene Veranstaltungen

haben oder so, Tag der offenen Moschee, wir haben ja auch Frauen die kommen

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


314 Alltag in der Moschee

da uns zu unterstützen und und und. Sind ja einfach äh, OFFEN, @Türe isch of-

fen@, sagen ma net, dass da/ obwohl, dass was wir täglich sozusagen (.) auf dem

Moschee, wir sehen mehrere Fraue/ also mehrere MÄNNER anstatt Frauen, oder

Frauen siehst du ab und zu nicht, das ist durch das, dass im religiös ähh her sozu-

sagen, religiöse Pflichten, Frauen sind nicht verpflichtet, das Gebet im Gemein-

schaft zu verrichten (.), sondern, nur die Männer sind ja verpflichtet, Gebete in

Gemeinschaft zu verrichten, sondern Frauen können zuhause das machen (.) >so

ist die Überlieferung durch unseren Propheten . #00:34:36-0#

[…]

und durch das sozusagen, Moscheen sind gebleiben soMÄNNERsache sozusagen

oder? Weil, die Männer sind ja verpflichtet in Moscheen (.) das Gebet Gemein-

schaft zu verrichten, und durch das sind sie ja meistens wo da sind und und und

(.) #00:34:56-7#

(Adnan)

Der Interviewpartner beteuert, dass die Moschee für Frauen gleichermaßen

offen sei wie für Männer. Er verweist darauf, dass die Frauen in der Moschee

aktiv seien, aber in anderen Bereichen als die Männer. Frauen würden auch re-

präsentative Ereignisse wie den Tag der offenen Moschee unterstützen. Adnan

stellt einen Zusammenhang her zwischen dem Gebet, der Sichtbarkeit von Frau-

en, der Tradition und repräsentativen Funktionen. Dass Frauen weniger sichtbar

in Moscheen sind, begründet er damit, dass das Gebet in der Moschee für Män-

ner Pflicht sei und der Praxis in den Herkunftsländern entspreche. Genauso sei

es auch keine Praxis, dass Frauen im Vorstand wären. Dieser Interviewausschnitt

steht exemplarisch für eine Vielzahl von Schilderungen dieser Art: Im Argument

wird hier zunächst auf die Gewohnheit, also die Kultur, verwiesen, dies aber

dann weiter religiös legitimiert. Die fehlende religiöse Pflicht zum Gebet in der

Moschee wird hier als Hauptgrund angeführt. Durch die Dominanz der Männer

beim Gebet wird die Moschee zur Männersache erklärt und ihre repräsentative

Dominanz begründet. Damit wird die Moschee aber auf das Gebet reduziert und

ihre soziale Funktion übersehen.

Das Beispiel ImanZentrum Volketswil zeigt allerdings, dass auch Frauen offi-

zielle Leistungsrollen in Moscheen übernehmen können. Dass Laila Oulouda als

Präsidentin des Vereins tätig ist, liegt nach ihrer Auskunft an ihrem bereits ge-

tätigten Engagement in der religiösen Bildung von Kindern und Jugendlichen (L.

Oulouda, ZH_ExpInt_02). Sie wurde von Vertretern der Stiftung angesprochen,

die auf der Suche nach Personen waren, die den Vorstand des Trägervereins

für die Moschee stellen können. Hierfür spielten Netzwerke von Konvertierten

eine Rolle, die sich bereits aus einer anderen Moschee kannten. Folgender Inter-

viewausschnitt ist daher aufschlussreich hinsichtlich einer möglichen Legitimität

von Frauen in Moscheevorständen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 315

I. Kientzler: Es ist wirklich a sehr, also Laila ist ein (...) (atmet laut aus) ein Ge-

schenk. (..) ein Glücksfall. Sehr kompetente Person, sehr engagiert, die hat auch

die Weitsicht, die es braucht. ja. (..) das ist so. (...) #00:33:40-0#

[…]

I. Kientzler: und und da sind wir über sich sehr drauf bedacht, dass äh sie auch

merkt, dass wir auch hinter ihr stehen und es ist auch a Glücksfall, also es gibt

KEINEMoschee, die von einer Frau präsidiert wird. Ich wüsste nicht wo . Und grad

die größte von der deutschen Schweiz #00:34:15-8#

I: Das ist natürlich super. #00:34:15-8#

I. Kientzler: Super aaber es gibt einige die Mühe haben damit. #00:34:18-4#

I: ja? #00:34:18-4#

I. Kientzler: Und das freut mich. (lacht) #00:34:20-8#

[…]

I. Kientzler: Und und eine Rechnung geht auf, wir haben WIRKLICH ähhm Besu-

cher aus ALLEE äh (..) Herrenländer der Welt, oder? Von überall. #00:35:16-5#

(I. Kientzler)

Der Interviewpartner verweist zunächst auf die persönliche Kompetenz der

Präsidentin. Er betont, dass der Stiftungsrat, welcher rein mit Männern besetzt

ist, sie unterstützt, und scheinbar braucht es diese Unterstützung, denn man ist

sich des eigenen Sonderfalls bewusst. Der Interviewpartner weist darauf hin, dass

nicht alle einverstanden sind mit ihr. Er sieht das jedoch gerade als Bestätigung,

denn die Moschee läuft gut und bringt viele Nationalitäten zusammen, was für

ihn ein Erfolgskriterium ist. Das ist ein Grund für ihn zu glauben, dass die

Menschen entweder wegen ihr kommen oder dass es ihnen zumindest nichts

ausmacht, dass sie eine Frau ist.

Das Beispiel des Gebets ließ deutlich werden, dass die Ausgestaltung der Ge-

schlechtertrennung in der Moschee und weibliche Gebetspraxis nicht in Stein

gemeißelt sind. Dies haben die Beispiele der Diskussion um die Balustrade im

ImanZentrum gezeigt sowie die Erfahrung der Interviewpartnerin Mira, die fest-

stellte, dass das Gebet von Frauen in der Moschee in anderen Ländern selbst-

verständlich ist. Unterschiedliche Moscheen finden zudem unterschiedliche ar-

chitektonische Lösungen der räumlichen Trennung (siehe Kap. 5.2). Durch das

Aufeinandertreffen mit Musliminnen aus anderen kulturellen Hintergründen mit

anderen Formen religiöser Praxis werden als gesetzt geglaubte Tatsachen in Fra-

ge gestellt und müssen neu verhandelt werden. Dabei können für die Gläubigen

auch Fragen nach der kulturellen Verortung ihrer Religion auftreten, wie das Bei-

spiel von Mira gezeigt hat (siehe Kap. 5.3.5). Für Mira (Mira, #00:36:02-9#) sind

Religion und Kultur zwei zu unterscheidende Kategorien. Sie glaubt daran, dass

Religion etwas ist, was von Kultur unterschieden werden muss, um das Richtige

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


316 Alltag in der Moschee

zu tun. Für Mira ist deshalb der Islam ein Mittel zur Emanzipation von kulturell

bedingten, geschlechtsbezogenen Zuschreibungen.

Die Idee von der Religion als etwas Reines, von Kultur Unabhängiges ist auch

für Nadja wichtig, wenn es um das Engagement von Frauen in der Moschee geht.

An ihrem Beispiel wird deutlich, dass der Aushandlungsprozess über Geschlech-

terrollen in der Moschee auch scheitern kann. Die Interviewpartnerin erzählt, wie

sie eine Moschee verlassen hat, weil sie mit der dortigen Geschlechtertrennung

nicht einverstanden war:

[…] Zum Beispiel, ähm, (...) wenn man zum Beispiel einen Mann nicht mal sehen

darf. Das ist für mich völlig übertrieben und hat hat auch mit dem Islam in dem

Sinne nichts zu tun. Wir sind GETRENNT. Aber wir sind getrennt aus aus heute

mehr äh traditionelle und architektonische Gründe. Früher in der Zeit von unse-

rem Propheten haben alle auf dem gleichen Boden gebetet. Also da hats keine

Trennung in dem Sinne gegeben. Die Männer sind vorne gewesen und Kinder in

der Mitte und die Frauen hinten so zu sagen. ja. Und da hat man sich AUCH gese-

hen und es hat dann zwar eine speziellen Eingang für die Frauen gegeben, damit

es nicht so ein Gedränge bei bei einem Eingang. Also, man ist da irgendwie viel

normaler umgegangen mit dem Geschlecht. Und ich finde die Geschlechtertren-

nung GUT aber auf eine normale Art. Also ich muss mich nicht vor einem Mann,

oh, verstecken oder einen Mann äh, weiß/ also. Sondern einfach eine normale (..)

das ist das ist unsere unsere Aufgabe auf dieser Welt, dass wir mit dem ande-

ren Geschlecht normal umgehen können. Ohne, dass wir auf irgendeiner Seite so

übertreibenmüssen. Sag ich jetzt dasmit, oh der darf jetzt nicht malmeine Stim-

me hören, ähh, bis zu, ja komm jetzt sind wir ein wenig allein, oder? Also weißt,

verstehst duwas ichmeine? //mhm, ja// Und es gibt halt hier gewisseMuslime, die

sehen das ganz extrem so und andere halt so. Und da muss jeder selber wissen,

was er macht. Aber ich bin fürs Mittelmaß, das ist mir am angenehmsten (lacht).

#00:33:37-7#

(Nadja)

Nadja akzeptiert im Interviewausschnitt die Geschlechtertrennung bis zu ei-

nem gewissen Grad. Dieser ist für sie überschritten, wenn sie Männer nicht

ansehen darf. Als Grund für die heutige Trennung nennt sie Tradition und Ar-

chitektur. Tradition unterscheidet sie im Folgenden vom Islam, wie dies Mira

mit ihrer Unterscheidung zwischen Islam und Kultur gemacht hat. Auch Nadja

verhandelt daher Geschlechterfragen im Spannungsfeld zwischen den Kategorien

Religion und Kultur. Dabei gilt ihr die Zeit des Propheten Mohammed als Refe-

renzpunkt, den sie als »normal« kategorisiert. Extrem ist für sie, wenn sie einen

Mann nicht sehen darf und auch seine Stimme nicht hören darf. Andererseits

findet sie es auch nicht rechtens, mit einem Mann allein zu sein. Mit der Aus-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 317

sage »verstehst du was ich meine« versichert sie sich meiner Zustimmung als

Gleichdenkende. Sie bestätigt selbst, dass ihre Ansicht »normal« ist. Schließlich

müsse aber jeder selbst wissen, was er mache, wodurch sie auf die jeweilige Ei-

genverantwortung der Gläubigen hinweist. Dies bedeutet dann aber auch, dass

sie nicht versucht, die Menschen zu ändern, sondern sich lieber abwendet und

eine andere Gemeinschaft sucht.

Nein in der (Name der Moschee) hats einfach äh so ein wenig eben so ein we-

nig eine Gruppierung gegeben von von von Leuten, die uns einfach nicht gepasst

haben und wir ihnen nicht. Also, die Frauen haben das schon schlimm gefunden,

dass wir als Frauenmit Männern in einer Sitzung sitzen, obwohl wir etwas für den

Islam machen wollen und das, ich mein ich gehe ja nicht mit denen einen Kaffee

trinken und finds ein bisschen nett, dass ich mit einem fremdenMann schwatzen

kann, sondernwir sitzen da an einemTisch, damit wir den Islamweitergeben kön-

nen. Und sie haben es dann halt eben ganz schlimm gefunden und ich hab mich

einfach nicht wohl gefühlt und ich bin ein paar wenige Monate da gewesen und

hab ich mir gesagt, dass (?ich nicht mehr will? unverst.). #00:45:33-2#

(Nadja)

Der Interviewausschnitt widerspiegelt ein gewisses Unverständnis gegenüber

dem Beharren auf einer Geschlechtertrennung, wenn es doch um eine größere

Sache, nämlich das Engagement für den Islam, geht. Die Frustration führt dann

zu ihrem Austritt und zeigt, dass für Frauen, die sich engagieren möchten, die

Frage nach der Geschlechtertrennung essenziell sein kann. Moschee ist hier nicht

nur ein Ort für Frauen, wo sie sich zu sozialen Zusammenkünften treffen und

lernen können, sondern wo man sich stärker einbringen möchte. Anders als Neyla

und die weit verbreiteten Beispiele, in denen sich Frauen separat von Männern

organisieren, geht es Nadja darum, gemeinsam mit Männern etwas zu erreichen.

Dieser Unterschied lässt sich anhand von Roalds Stadien im Konversionspro-

zess erklären (Roald 2012). Die Konvertitin Nadja kann im Übergang vom Stadi-

um der Enttäuschung mit der neuen Peer-Gruppe, den »ethnischen Muslimen«,

zu einer Akzeptanz der Situation verortet werden. Sie erkennt, dass es sich bei

Musliminnen und Muslimen nur um »normale« Menschen handelt, die eben nicht

unbedingt die Ideale des Islam erreichen. Den Rückbezug auf eine reine Form des

Islam beschreibt Roald als erstes Stadium, in dem Konvertierte gerne »more royal

than the king« wären (ebd.: 247). Dass auch Mira auf einen Islam rekurriert, der

frei von Kultur ist, deutet darauf hin, dass auch in der Emanzipation vom Islam

der Eltern eine Neuorientierung gesucht wird. Ein Islam ohne Kultur ist daher

quasi ein Ideal, das angestrebt wird. Die Verpflanzung einer Religion von einer

Gesellschaft, in der die Religion fest verankert ist, in eine Gesellschaft, in der sich

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


318 Alltag in der Moschee

die Religion erst verankern muss, führt mindestens zu Aushandlungsprozessen,

wenn nicht zu einer Krise (vgl. Roy 2004: 151).

Passage to the West offers a good opportunity to rethink an Islam rid of cul-

tural and national particularities, which complements the dual movement of

individualisation and reconstruction of a community on a purely religious ba-

sis. Individualisation is the consequence of the uprooting and dissolution of

pristine social links. (Ebd.: 156)

Formen der Individualisierung durch die Auflösung sozialer Wurzeln wurde auch

bei Mira deutlich. Nadja sieht eine Lösung für das Zusammenleben mit Menschen

verschiedener islamischer Traditionen darin, mit der neuen Moschee einen inte-

grativen Raum zu schaffen:

Wir schauen, dasswir die die so eher so einwenig extrem sind, dasswir die respek-

tieren und dassman denen auch äh ähMöglichkeit gibt, dass sie kommen undwir

haben natürlich auch die rechte Stiege ist eher für FRAUEN, die linke Stiege ist äh

für die Männer. So ein wenig die Aufteilung schon ähm (.) aber sonst schaut man

schon, dass man denen Platz gibt. Auf jeden Fall. Ich meine man soll ja auch re-

spektieren, werwie ist. Es (.) ist schlussendlichGott allein, der entscheidet äh oder

@zum Glück nicht wir@ (lacht). #00:34:20-0#

(Nadja)

Nadja stellt eine Verbindung zwischen Überzeugungen und räumlich-archi-

tektonischer Gestaltung her. Die beiden Treppenaufgänge werden als integrative

Maßnahme dargestellt, die jeder Tradition Raum geben soll. Damit sieht sie die

Moschee ganz auf der Linie islamischer Überzeugung, denn wenn Raum für ver-

schiedene Deutungsmuster über die Geschlechtertrennung gegeben wird, dann

maßt sich die Moschee gleichsam nicht an, eine Richtung zu favorisieren. Denn

letzten Endes sei es ja Gott, der entscheidet, was richtig und was falsch ist.

Geschlechtertrennung und die Rolle von Frauen in Moscheen sind in der rela-

tiv neuen Situation als religiöse Minderheit nicht mehr implizit, sondern werden

explizit. Dieser Prozess wird angestoßen durch den Generationenwandel, den

öffentlichen Diskurs über die Rolle von Frauen im Islam und durch die Gemein-

schaft von Gläubigen mit unterschiedlichen Traditionen und kulturell gelebten

Formen von Islam.

Das Beispiel ImanZentrum zeigt jedoch, dass räumliche und soziale Partizi-

pation im Zusammenhang stehen (vgl. auch Stöckli 2014: 234). Auch weil Frauen

ein Mitspracherecht haben, wird ihnen mehr physischer Raum eingeräumt. Es

bleibt weiter zu beobachten, wie sich durch den Generationenwandel in den eth-

nischen Moscheen auch die Möglichkeiten der Teilhabe für Frauen wandeln wird,

dadurch dass sich die tradierten Rollenverständnisse im Laufe der Zeit verändern.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 319

Moscheen können Raum für religiöse Neuinterpretation undWandel bieten. Denn

aus der Perspektive von Czarniawska & Joerges (1996) sind Geschlechterverständ-

nisse Ideen, die in den lokalen Kontext übersetzt und dabei angepasst werden.

Diese Anpassungsleistung ist jedoch nie abgeschlossen, sondern unterliegt, wie

das obige Beispiel gezeigt hat, einem ständigen Aushandlungsprozess.

5.5.4 Imame und ihre Aufgaben

Bei all den dargestellten Aktivitäten und Entwicklungen in den Moscheen stellt

sich die Frage, welche Rolle Imame dabei spielen. Bewusst gehe ich erst an die-

ser Stelle auf ihre Funktion ein, ist die Arbeit doch vor allem auf das Handeln

in Moscheen fokussiert und nicht in erster Linie auf die Strukturen. Ich gehe

davon aus, dass religiöse Konzepte bedeutsam für die Rolle von Imamen in den

Moscheen sind, allerdings auch Fragen des strukturellen Verhältnisses zwischen

der regulativen Vorgabe der Vereinsverfasstheit und ihnen als religiöser Autorität.

Um letztere Frage wird es in Kapitel 5.5.5 gehen.

Die »Encyclopedia of Islam in the Muslim World« definiert den Begriff

»Imam« wie folgt: »The word ›imam‹ is an Arabic term signifying a leader, a

model, an authority, or an exemplar« (Zaman 2004: 349). In seiner Funktion als

»einer der vorne steht« wird der »Imam« oft als »Vorbeter« bezeichnet, also als

Person, die die gemeinschaftlichen Gebete anleitet. Der Imam ist also als Vorbild

zu sehen, an dem sich die Gemeinschaft beim Gebet orientiert, aber auch als

Vorbild, was die religiöse Praxis anbelangt. Eine andere Bezeichnung, die mir in

den Moscheen immer wieder begegnete, ist »Hodscha« (DMG: hwāǧa, türkisch:

hoca, albanisch: Hoxha, bosnisch: Hodža), was so viel wie Lehrer oder Meister

bedeutet und auf die Funktion der Weitergabe von religiösem Wissen abzielt

(vgl. Ceylan 2010: 20)57. Der arabische Ehrentitel »Scheich« ist mir einzig im

Islamischen Zentrum Wien begegnet. Die Bezeichnungen zusammengenommen

deuten bereits auf die wichtigsten Funktionen hin: Vorbeter und Lehrer. Laut

Koran handelt es sich beim Imam zudem um eine Funktion und kein Amt (vgl.

ebd.: 21).

Kann ein Imam als religiöse Autorität beschrieben werden? Chaves definiert

eine religiöse Autorität im christlichen Kontext als Teil einer Elite, die dazu in

der Lage ist, »to withhold access to something individuals want and to legiti-

mate that withholding by reference to the supernatural« (Chaves 1998: 177). Ob

diese Definition auch auf Imame zutrifft, ist fraglich, hat ein Imam doch keine

heilsvermittelnde Funktion. Vielmehr ist der oder die einzelne Gläubige unmit-

telbar Gott Rechenschaft schuldig (vgl. M. Baumann et al. 2017: 18). Im Islam gibt

57 Es gibt auch weibliche Gelehrte, wie im Kapitel 5.3 ausgeführt wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


320 Alltag in der Moschee

es keine Sakramente als gnadenvermittelndes Zeichen Gottes, welche den Gläubi-

gen durch eine religiöse Autorität zugänglich wären. Darüber hinaus sind Imame

keine Stellvertreter Gottes auf Erden, wie dies für Priester und katholische Amts-

träger im Katechismus der Katholischen Kirche beschrieben wird58. Ein Imam

leitet im Gebet die Gläubigen an, Kontakt zu Allah nehmen diese aber individuell

auf und es bedarf keiner Vermittlung seinerseits.

Der vergleichsweise geringe Stellenwert eines Imams wird auch deutlich,

wenn man bedenkt, dass nur rund 50 Prozent der Moscheen in der Schweiz

einen fest angestellten Imam haben und in den Moscheen ohne Imam daher

nur eine administrative Leitung existiert59. Da das Gebet in jeder Moschee einer

Stadt gleichzeitig stattfindet, kann ein Imam nicht unbedingt mehrere Moscheen

betreuen, wie dies in christlichen Pfarreien oft der Fall ist. Es gibt Imame, die

freiwillig oder in Teilzeit als Vorbeter tätig sind, in den Moscheen, die ich un-

tersucht habe, waren aber alle Imame in Vollzeit angestellt. Ein fest angestellter

Imam scheint für eine Moschee nicht zwingend erforderlich zu sein, da Aufga-

ben des Imams auch von anderen Personen übernommen werden können. Es ist

dabei häufig auch eine finanzielle Frage, ob ein Imam angestellt werden kann

oder nicht. Im Interview berichtete Laila Oulouda von einer Moschee, in der sich

eine bosnische und eine türkische Gemeinschaft sowohl die Räume als auch den

Imam geteilt haben. Die eine Gemeinschaft bezahlte die Räume, die andere den

Imam. Als die Räume zu klein wurden und sie sich aufspalteten, konnte die eine

Gemeinde zwar die Räume bezahlen, sich aber den Imam nicht mehr leisten. Fi-

nanzmangel sei immer ein Problem in Moscheen, wie auch Laila Oulouda betont

(ZH_Prot_29), und auch Nachwuchsmangel könnte eine Rolle spielen.

Auf der anderen Seite gewährleistet ein festangestellter Imam die grundle-

genden Funktionen einer Moschee: das Gebet und den Unterricht (siehe Ausfüh-

rungen in Kap. 5.2 und 5.3) und gibt der Gemeinschaft dadurch Stabilität und

Kontinuität.

58 »Aufgrund des Weihesakramentes handeln die Bischöfe und die Priester bei der Aus-

übung ihres Amtes im Namen und in der Person Christi, des Hauptes«. Vgl. http://www.va-

tican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_ge.html, zu-

letzt geprüft am 03.06.2016. Evangelische Pfarrer werden hingegen von der Gemeinde ge-

wählt und stehen auch dem Gemeindevorstand vor. Vergleichbar ist ein Imam daher eher

mit einem evangelischen Priester, dessen vorrangige Funktion die Predigt und Seelsorge ist.

Gemäß demDiktum des »Priestertums aller Gläubigen« sind alle Gläubigen unmittelbar vor

Gott und das Priestertum stellt keinen Weihezustand dar.

59 Mündliche Auskunft Andreas Tunger-Zanetti, 28.01.2015. Zahlen für Österreich sind nicht

bekannt, dürften allerdings aufgrund der Gemeinsamkeiten der muslimischen Community

in einem ähnlichen Bereich liegen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_ge.html
http://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_ge.html
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_ge.html
http://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_ge.html


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 321

Im Interview beschreibt der Imam der Albanischen Moschee in Zürich, Nebi

Rexhepi, zusammen mit dem Vereinspräsidenten Ismail Ademi die Aufgaben, die

er übernimmt.

N. Rexhepi: [...] jaa ich besuche seit 19 Jahren die Gefangenen, Insassen in ver-

schiedenen Gefängnissen in Pöschwies und Flughafengefängnis für Albaner und

auch das ist Araber ja. Ich rede ja gut Arabisch, natürlich ich //ja//, diese und äh

(.) es ist letzte fünf Jahre, ich organisiere auch das Pilgerfahrt nach Mekka [...].

#00:34:31-2#

I. Ademi: Also Seelsorge natürlich auch hier in der Moschee, viele Gemeinschafts-

mitglieder kommen zum Imam und (.) sie wollen redenmit ihm //R.: ja// über alle

äh Probleme die sie haben, Sorgen und so/, und er muss immer für alle da sein.

#00:34:48-6#

N. Rexhepi: Ja, Beispiel heute ich äh eine Albanerin geboren Dreilinge //Drillin-

ge//, Drillinge, Drillinge, und eine ist sehr schwer äh krank, und äh, eine Schwester

telefoniert mir, ja (.) ich komme, das ist dort, ja, spreche mit ihr (.) [...] #00:35:20-

2#

I. Ademi: Ja, also (..), Ratschlag geben, dass sie Geduld haben sollen und @ja@.

#00:35:29-3#

N. Rexhepi: Bis jetzt ich habe keine ähNachricht, dass was passiertmit diese Kind.

Und daswenn sterben jemand, dann ichmuss gehen undmachen diese Zer/ Zere-

monie. Sie haben gehören, dass wir waschen und nachher wieder Gebet machen

nach demWaschen und äh mit extra Kleider. Nicht Kleider, das ist die, die weiße

#00:35:59-4#

I. Ademi: So ein Leintuch, oder? #00:36:00-9#

N. Rexhepi: Ist ein Leintuch, ja, wird, der Leichnam .

I. Ademi: Wird ja in einen Leintuch äh (.) gewickelt, oder? Und dann so begraben.

Und zuerst natürlich transportiert, je nach dem. HIER, wir haben in Zürich eine

Parzelle, also ein Stück, so ein Teil vom FriedhofWitikon, für Muslime, also musli-

mischen Friedhof, aber viele bringen die Verstorbenen immer noch in dieHeimat-

länder, Kosovo, oder Mazedonien, oder? Und es wird immer eine, es gibt immer

ein paar Sachen zu erledigen, oder? Äh dieseWaschung und Vorbereiten, und das

Totengebet gibts auch. Und dann, je nach dem, oder? wenn die Leute Zeit haben,

gehen dann zu, an diesen bestimmten Ort, dort wo die wo wo der Verstorbene

dann gestorben ist, also vielleicht in einem Spital, oder es gibt so äh Orte, also

jetzt in Witikon, hier in Zürich gibt es ein/ dort kann man äh den, wie sagt man?

SARG, oder? hinstellen, und dann gibts, machen die Leute das Gebet. #00:37:29-

4#

(I. Ademi, N. Rexhepi)

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


322 Alltag in der Moschee

Abbildung 39: Stellenausschreibung Imam, Juni 2016 (Quelle: Facebookseite der VIOZ).

Als Aufgaben werden hier genannt: Gefängnisseelsorge, Beratung, Begräbnis-

se und Überführung von Toten ins Herkunftsland. Seelsorge in Gefängnissen und

Krankenhäusern gehören nicht zu seiner Stellenbeschreibung, dies macht er frei-

willig und er ist zudem mit der Kantonspolizei vernetzt. Diese kontaktiert ihn,

wenn zum Beispiel ein Unfall passiert ist und arabisch- oder albanischsprachige

Menschen beteiligt sind oder die Angehörigen Seelsorge benötigen. Weitere Auf-

gaben sind Schlichtung und Beratung bei Familien- oder Eheproblemen. Imame

führen Übergangsrituale wie Konversionen (beobachtet im Islamischen Zentrum

Wien) und Trauungen durch oder organisieren Pilgerreisen.

Betrachtet man eine Stellenausschreibung aus dem Juni 2016, in der ein Imam

für eine türkische Moschee in der Deutschschweiz gesucht wird, so wird deutlich,

wie vielfältig die Aufgabenbereiche eines Imams sind (Abb. 39).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 323

Neben den Aufgaben, die Imam Rexhepi bereits als typische Aufgaben eines

Imams beschrieben hat, kommen hier noch weitere Funktionen hinzu: interreli-

giöser Dialog, Integrationsaufgaben und Vertretung nach außen.

Die Hauptaufgaben der Imame lassen sich als Tätigkeiten mit rituellem, re-

ligiösem und seelsorgerischem Bezug charakterisieren, für die eine theologische

und auch pädagogische Ausbildung von Vorteil ist. Einige übernehmen auch re-

präsentative, integrative und vernetzende Aufgaben.

Wenngleich der Imam keine heilsvermittelnde Funktion zwischen Allah und

den Gläubigen einnimmt, so zeigen meine empirischen Beobachtungen seine Rol-

le als Lehrer, religiöses Vorbild und Autorität (vgl. Kap. 5.3 und Ceylan 2010).

Wer tatsächlich als religiöse Autorität und als Vorbild anerkannt wird, ist eine

Frage die nur empirisch geklärt werden kann. Sie ist – wie sich gezeigt hat –

nicht zwangsläufig mit einer Leistungsrolle verbunden, sondern kann auch von

Peers übernommen werden (siehe Kap. 5.3). M. Baumann et al. (2017) stellen in

ihrer Studie zu muslimischen Jugendlichen fest, dass religiöse Autoritäten für

sie eine Rolle spielen, diese allerdings aus ganz unterschiedlichen Richtungen

kommen können. Zu ihnen zählen muslimische Institutionen, religiöse Autori-

täten und auch Eltern, welche aber nur am Rande einen Einfluss hätten (ebd.:

11). Vielmehr seien es Menschen aus dem Nahbereich, zu denen die Jugendlichen

freundschaftliche Beziehungen pflegen. Vergleichbares hat sich auch bei meiner

Interviewpartnerin Mira gezeigt. Die Einflussmöglichkeiten der Imame müssen

deshalb kritisch betrachtet werden60. Allerdings wird Imamen von öffentlichen

Verwaltungen oft die Rolle als Ansprechpartner für die Gemeinde zugeschrieben

und ihnen dadurch eine gewisse Repräsentationfunktion und Einflussmöglichkei-

ten unterstellt. Im öffentlichen Diskurs wird darüber hinaus oft die Frage gestellt,

was in den Moscheen gepredigt wird und welchen (negativen) Einfluss Imame auf

die Gläubigen haben. Wie sich allerdings gezeigt hat, verstehen die Betenden auf-

grund der sprachlichen Diversität in den Moscheen und der flexiblen Nutzung

die Predigt nicht unbedingt (siehe Kap. 5.2). Der Einfluss der Imame ist daher

begrenzt.

Wie in den Interviews deutlich wurde, werden als Kriterien für eine religiöse

Autorität die theologische Bildung, die Fähigkeit zur Koranrezitation und das

eigene Praktizieren der Religion genannt. Diese werden nicht nur gegenüber den

Imamen gemacht, sondern in meinen Fällen auch und vor allem gegenüber den

weiblichen Lehrpersonen in den Moscheen (siehe Kap. 5.3).

Aus der Analyse der Bildungsangebote hat sich ferner ergeben, dass die Ima-

me eine Vermittlungsrolle zwischen verschiedenen gesellschaftlichen Teilberei-

60 Da Menschen außerhalb von Moscheen aber nicht zu meinen Interviewpartnern zählten,

können nur Aussagen über die Zuschreibung einer Vorbildfunktion innerhalb der Moschee

gemacht werden.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


324 Alltag in der Moschee

chen übernehmen können, was wiederum ihre Position als Autorität stärkt. Ima-

me können eine Übersetzungshilfe leisten zwischen Eltern und Kindern, zwischen

Menschen verschiedener kultureller Herkünfte und auch zwischen den Gläubi-

gen und der Gesamtgesellschaft. Wie wichtig der Imam als Ansprechpartner sein

kann, zeigt exemplarisch folgender Interviewausschnitt mit Zijad:

Und unsere, also, Imam, er ist auch wirklich sehr guter Mann. Er kommt von glei-

che, gleiche Stadt als ich, und zwar, wir haben uns nicht (.) äh also, wir waren nicht

bekannt, und dann (.) und wir sind fast gleicheMentalität, und so, wir denken fast

gleich. Und so, ich kann mit ihm über irgendwas sprechen, und dann, wenn ich

irgendwelche Hilfe braucht, er hilft mir. Und deswegen geht, es läuft gut wirklich.

[…] #00:09:38-7#

(Zijad)

Für Zijad sind das gegenseitige Verstehen und Sympathie wichtig. Er könne

mit dem Imam über alles sprechen und bekäme immer Hilfe. Hier wird deutlich,

dass es von den Mitgliedern geschätzt wird, dass Imame immer zur Verfügung

stehen und ansprechbar sind. Imame sind Bezugspersonen für viele Fragen des

Lebens und Lehrer für religiöse Belange, wie bereits in Kapitel 5.3 deutlich ge-

worden ist. Die Stellenausschreibung (Abb. 39) führt vor Augen, dass die Anforde-

rungen an Imame hoch sind, zumal bei einer tendenziell schlechten Bezahlung,

was zu Überforderung führen kann61. Ein Interview mit dem ehemaligen Imam

Senad Kusur zeigt ebenfalls auf, dass Imame Personen sind, die rund um die Uhr

gefragt sind:

Aber es ist eineÜberforderung, weil es ist eine Arbeit, diemanhalt immermit sich

trägt, also man ist Imam sowohl zu Hause als auch im Urlaub und so weiter, und

das ist etwas, wovon man sich nicht trennen kann. Man wird ständig also ange-

rufen, bekommt Anrufe, und manmuss immer alles im Überblick haben, um halt

immer wieder die richtige Antwort geben zu können. Äh, es ist auch so, dass ein

Imam für die Gebete zuständig ist. Und wenn man jetzt fünf Mal am Tag (.) jedes

Mal, also sechs Tage, also man hat auch einen freien Tag also in der Woche, äh,

in die Gemeinde kommen muss, und zwar nicht in einem Stück, sondern zerteilt,

also im Laufe des Tages dann, wird man schnell überfordert. #00:47:37-8#

(S. Kusur)

Die Position des Imams wird im Interviewausschnitt als die eines Managers

verschiedener Aktivitäten in einer Moschee beschrieben, der immer gefragt ist

und von den Mitgliedern entweder für Beratung oder für das Gebet beansprucht

wird. Imam zu sein ist mehr eine Lebensaufgabe, als ein Beruf. So wie es Senad

61 In einem Sammelband von Aslan kommen einige frustrierte Stimmen von Imamen in Öster-

reich zur Sprache (Aslan 2012a).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 325

Kusur beschreibt, eine »Berufung« im Weber’schen Sinne. Durch das Gebet, das

über den ganzen Tag verteilt ist, ist auch der Tagesablauf sehr zerstückelt und

unregelmäßig. Wie er später im Interview anmerkt, führt dies auch dazu, dass

es zum Beispiel schwierig ist, feste Sprachkurse zu besuchen.

Einen weiteren Aspekt beschreiben Imam Nebi Rexhepi und Ismail Ademi

aus Zürich, wenn es darum geht, welche Aufgaben vertraglich als Tätigkeit des

Imams vorgesehen sind und welche nicht.

N. Rexhepi: das ist offiziell, offiziell, ein Imam und diese Aktivitäten das offiziell

und Gefängnis und paar Spitale besuchen, das ist freiwillig (.) dieses ist freiwillig

und äh, das ist äh, die Probleme von die Leute @immer jede Tag hat Probleme,

Probleme@. #00:38:03-9#

I. Ademi: Das ist so, ja. #00:38:04-9#

N. Rexhepi: Ja (.) Diese ist Probleme [spricht Albanisch] #00:38:13-5#

I. Ademi: Die gehören nicht zu seinem Pensum, oder? Weil er kann nicht 24 Stun-

den da sein, aber, ja, aber er macht wirklich, also (.) ohne dass er das jetzt sagen

muss, ich sage das, er macht viel mehr als wirklich nur ein Imam nach: aha in

meinemVertrag steht das, das, das, fertig, oder? Interessiert mich nicht. Das kann

ein guter Imam nicht machen. //R: das muss ja//. Er kann nicht sagen, nein in-

teressiert mich NICHT was hier für Probleme/ ich werde nicht für eure Probleme

bezahlt, oder? #00:38:54-7#

(I. Ademi, N. Rexhepi)

Seelsorgerische Aufgaben für Nicht-Mitglieder werden vom Imam ehrenamt-

lich geleistet, wie bereits in den vorangegangenen Ausführungen zu den finan-

ziellen Problemen, bedingt durch die lose Mitgliedschaft, deutlich geworden ist.

Für den Gesprächspartner Ademi macht dies den Imam zu einem wirklich guten

Imam, da er sich nicht nur um die Mitglieder in der Moschee kümmert. Hier

wird deutlich, wie hoch die Erwartungen von Seiten der Mitglieder an den Imam

sein können.

Eine weitere Schwierigkeit kommt hinzu: Weder in Österreich noch in der

Schweiz besteht bislang die Möglichkeit einer Ausbildung zum Imam. Daher

kommen die Imame mehrheitlich aus dem Ausland und müssen sich erst in der

neuen Umgebung zurechtfinden. Der Vertreter der IGGiÖ stellt die Bedeutung

einer Ausbildung in Österreich heraus und formuliert in dem Zusammenhang

eine weitere Erwartung an Imame, nämlich die Lebenssituation der Menschen

zu kennen:

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


326 Alltag in der Moschee

[…] Aber natürlich ist es wichtig, dass die Imame diese Sprache sprechen können,

weil SIE sprechen ja in der Moschee, und das meine ich auch, und deswegen auch

eine Ausbildung, eine INLÄNDISCHE Ausbildung, eine europäische Ausbildung.

[…] #00:50:47-2#

(Z. Sejdini)

Für ihn bedeutet Sprache nicht allein die deutsche Sprache, sondern die Spra-

che der jungen Generation und der Menschen, die in Österreich wohnen. Das

heißt, er formuliert die Erwartung, dass die Imame die Lebenswelt der Men-

schen nicht nur kennen, sondern auch in ihrer Sprache sprechen können. Nur

so kann dann eine Vermittlungsleistung zwischen Religion und der täglichen Le-

benssituation der Menschen, wie sie oben bereits beschrieben wurde, gelingen.

Die Belastung der Imame und der damit verbundene Zeitmangel führen aus

Sicht von Senad Kusur dazu, dass sie sich nur wenig mit anderen Akteuren in der

Gesellschaft vernetzen könnten. Für den Interviewpartner entsteht dadurch ein

Dilemma, das vor dem Hintergrund des aktuellen Negativ-Diskurses zusätzlich

Kritik aufkommen lasse.

Und dann überrascht es mich auch nicht, und ich habe es auch ähm oft erwähnt,

weil oft werden die Imame kritisiert: Diese Menschen integrieren sich schlecht,

die beherrschen die Landessprache schlecht, die äh haben, sind nicht sozialisiert

und so weiter, und so weiter, und so weiter, aber man hat, man kann auch äh diese

Menschen verstehen, also die Menschen KÖNNEN eine Gesellschaft nicht verste-

hen, in der sie sich nicht beteiligen können. Also, der Alltag und das Leben eines

Imams ist nur für die Gemeinde gebunden und es ist eine große Überforderung.

Vor allem für Menschen, die Familien haben also die auch Kinder haben. Und das

alles nimmt dann Zeit in Anspruch, und dann hat man überhaupt keine Freizeit,

kann man nur schlafen. Also mit der Familie, in der Moschee und so weiter. In der

Gesellschaft kann man sich dann GAR nicht mehr beteiligen. Und das MUSS man

auch in den öffentlichen Debatten also klar und deutlich sagen. #00:47:37-8#

(S. Kusur)

Der Gesprächspartner macht im Interview die Diskrepanz zwischen den öf-

fentlichen Erwartungen und der Kritik und der Lebenssituation der Imame auf.

Die zentralen Begriffe sind hier »nicht verstehen« der Gemeindemitglieder und

das »nicht beteiligen« an der Gesellschaft. Eine gesellschaftliche Teilhabe sei aber

aufgrund der Tätigkeitsstruktur nicht möglich, so Senad Kusur. In den öffentli-

chen Debatten vermisst er diese Einsicht. Eine Lösung für das Dilemma nennt

er jedoch nicht. Er deutet dabei auf eine weitere Erwartung hin, nämlich der

gesellschaftlichen Partizipation von Imamen. Diese sieht er von der allgemeinen

Öffentlichkeit artikuliert, hat sie aber auch selbst an die Tätigkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 327

Die eingeschränkten Deutschkenntnisse treffen besonders, aber nicht nur, auf

die durch die ATİB oder Diyanet entsendeten Imame zu, die sich im Vergleich

nur für einen Kurzaufenthalt von fünf Jahren in der Schweiz und in Österreich

aufhalten. In meinem Sample verfügte nur ein Imam über muttersprachliche

Deutschkenntnisse, drei mit Einschränkungen. Das Problem wird oft erkannt,

aber nicht immer wird eine Lösung angegangen.

Ob die Imame in meiner Fallauswahl über ausreichende Kenntnisse der Le-

bensumstände der Gläubigen verfügen, kann nicht beantwortet werden. Es bedarf

dabei einer weiteren Untersuchung und letztlich eines normativen Urteils. Cey-

lan merkt allerdings an, dass im Hinblick auf die Freitagspredigt »die Themen

der Predigt in den meisten Fällen kaum die Lebenswirklichkeit der Gemeinden

in Deutschland widerspiegeln« (Ceylan 2010: 33)62. Davon kann in gewisser Weise

auch auf die Kenntnis der Lebensumstände durch die Imame geschlossen werden.

Aus der Innenperspektive ist die mangelnde Kenntnis der Sprache und Lebenssi-

tuation allerdings ein Kritikpunkt, wie die vorangegangenen Interviewausschnitte

gezeigt haben. Um dem Problem zu begegnen, hat die türkische Religionsbehör-

de ein Programm lanciert, im Rahmen dessen Interessierte, unterstützt durch

ein Stipendium, ein Theologiestudium in der Türkei absolvieren und dann für

die Tätigkeit als Imam zurückkehren (N.N., W_ExpInt_04). In der Albanischen

Moschee in Zürich hat man ebenfalls das Problem erkannt und eine Lehrerin, die

auf Deutsch Islamkunde unterrichtet, eingestellt. Auch wird das Gebet teilweise

auf Deutsch übersetzt, wie in der Blauen Moschee in Zürich, dem Islamischen

Zentrum Wien und dem ImanZentrum Volketswil.

Folgen haben die mangelnden sprachlichen und sozialen Kenntnisse der

Imame nicht nur für die muslimische Öffentlichkeit, sondern auch im Hin-

blick auf Dialoginitiativen, bei denen selbst engagierte Imame dann nicht am

Gespräch teilnehmen können. So habe ich in Wien, wie bereits angesprochen,

beobachtet, wie Jugendliche der Moschee bei einem interreligiösen Treffen für

den Imam übersetzten, was schließlich aber die Kommunikation sehr behin-

dert hat (W_Prot_06, W_Prot_07). Hier können die Imame und die Moscheen

Erwartungen von Dialogbereitschaft und Integrationsfähigkeit nicht gerecht

werden und es entsteht ein Legitimitätsproblem, das sich dadurch zeigt, dass

von verschiedenen Seiten Kritik laut wird. Imame sollen Mediensprecher sein,

integrative Aufgaben übernehmen, im interreligiösen Dialog mitarbeiten und

die Moschee nach außen vertreten. Die genannte Stellenausschreibung zeigt,

dass sich Moscheevereine diese Erwartungen zu eigen gemacht haben und

entsprechende Qualifikationen erwarten (Abb. 39). Die Idee der integrativen

Leistung von religiösen Migrantenorganisationen wird hier aufgenommen. Für

die Profession des Imams bedeutet dies, dass zum Repertoire der Aufgaben

62 Eine tiefere Analyse hat aber auch er nicht vorgenommen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


328 Alltag in der Moschee

aufgrund des Drucks der muslimischen Zielgruppe, aber auch der Gesamtgesell-

schaft, neue hinzukommen. Die Erwartungen an den Imam beziehen sich dann

auf die Moschee als Ganzes, handelt es sich bei ihm doch um die Leistungsrolle,

die viele Angebote in der Moschee abdeckt, da er meist der einzige hauptamtlich

Tätige ist. Moscheen sind nicht nur Orte des Gebets und sozialer Aktivitäten,

sondern auch der Seelsorge, Beratung. Sie können auch ein Ort sein, wo die

Lebenssituation er Menschen erkannt und darauf eingegangen wird. In ihnen

können sich religiöse Expertise und Anleitung finden lassen und hier kann

Übersetzungshilfe und Vermittlung geleistet werden.

5.5.5 Das Verhältnis von Vereinsverfasstheit und religiöser Autorität

Mit Ausnahme der Imame, die über die Diyanet aus der Türkei entsendet werden,

sind Imame Angestellte der Vereine und üblicherweise nicht Teil des Vereinsvor-

stands, übernehmen also eine Leistungsrolle außerhalb der Vereinsstrukturen und

-ämter. Die Vereinsverfasstheit bringt daher eine Zweiteilung der internen Struk-

tur in religiöse Autorität (Imam) und administrative Leitung (Vorstand) mit sich.

Als Forscherin, die in der Schweiz und in Österreich Kontakt zu Moscheen auf-

nehmen will, stand ich immer wieder vor der zentralen Frage: Wen schreibe ich

an, den Imam oder den Vereinsvorstand? Wer hat wohl das Sagen? Diese Fragen

sind nicht ganz einfach zu beantworten und die Antwort kann je nach Moschee

unterschiedlich ausfallen. Es lohnt sich daher, die Zweiteilung in eine religiöse

und administrative Leitung genauer zu betrachten.

Im Hinblick auf christliche Gemeinden in den USA (Denominationen) hat Cha-

ves (1998) diese Dualstruktur untersucht63. Konformitätsdruck im Zusammenhang

mit Regulativen führe dazu, dass Religionsgemeinschaften immer mehr Aufga-

ben übernähmen, die in erster Linie nichts mit Religion im Sinne von Handeln

mit Transzendenzbezug zu tun hätten (ebd.: 189). Im Zusammenhang mit christ-

lichen Gemeinden spricht Chaves daher von »Säkularisierungsproblemen« oder

»interner Säkularisierung«, die dann auftritt, wenn »Religion« auf »Organisati-

on« trifft. Es werde vermutet, dass dieses Zusammentreffen einen schädlichen

63 Er sieht dieses Vorgehen als geeignetes Mittel, um religiöse Gemeinschaften auf ihre »in-

terne Säkularisierung« hin zu untersuchen. Der Frage nach der internen Säkularisierung soll

hier nicht nachgegangen werden, denn dies würde an dieser Stelle zu weit führen. Chaves

bezieht sich dabei auf Dobbelaeres Unterscheidung der drei Ebenen der Säkularisierung (ge-

sellschaftlich, organisational, individuell) (Dobbelaere 2004). »Internal secularisation« defi-

niert er als »the declining scope of religious authority's control over the organizational re-

sources within the agency structure. In other words, some of the organizational struggles

over agency resources can be seen in terms of a broader process of internal secularization.«

(Chaves 1998: 189).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 329

Effekt auf die »religiöse Substanz« habe. Daher rührt auch die Skepsis, religiö-

se Vergemeinschaftungen als Organisationen zu analysieren (vgl. auch Beckford

1973; Petzke & Tyrell 2012).

Es stellt sich jedoch die Frage, ob Chaves Erkenntnisse so auch auf musli-

mische Organisationen übertragen werden können. Denn sie setzen voraus, dass

die religiösen Führungspersonen den Zugang zur Transzendenz in irgendeiner

Form regulieren. Wie aber bereits festgestellt wurde, ist dies bei Imamen nicht

der Fall64. Bei der Frage nach der Übernahme nicht-religiöser Aufgaben muss

allerdings genauer auf die Verteilung von Verantwortlichkeiten in den Moscheen

geschaut werden. Grundsätzlich sind die Imame für die religiösen Aufgaben im

engeren Sinne zuständig. Die administrativen Aufgaben wie die Unterhaltung

der Räumlichkeiten oder die Verwaltung der Spenden übernimmt die Vereinslei-

tung. In meinem Sample gibt es Imame, die repräsentative, nicht-religiöse Auf-

gaben übernehmen, andere konzentrieren sie sich auf ihre religiösen Aufgaben.

Ansprechpartner nach außen kann einmal der Imam, einmal die Vereinsleitung

sein. In der öffentlichen Wahrnehmung werden allerdings – analog zu christli-

chen Kirchen – Imame meist als Ansprechpartner identifiziert. Das Beispiel des

»Empfangs der Imame« der Stadt Zürich zeigt, dass auch für städtischen Verwal-

tungen die Zuständigkeiten nicht klar sind, daher werden trotz der gebliebenen

Benennung auch Vereinspräsidenten eingeladen.

Nimmt man nun wie von Chaves vorgeschlagen das Verhältnis von religiöser

Autorität und administrativer Leitung von Moschee-Organisationen in den Blick,

so kann ich für meine Untersuchung zwei Typen unterschieden: Die Moscheen, in

denen der Imam eine starke Leitungsrolle übernimmt, die Aktivitäten organisiert,

Kontakt zu Akteuren außerhalb und innerhalb der muslimischen Gemeinschaft

hält, und diejenigen Moscheen, in denen der Vorstand oder der Präsident oder

die Präsidentin diese Aufgaben übernimmt. Im Interview beschreibt Senad Kusur

den ersten Typus als das, was von der Gemeinde erwartet wird:

Und der Imam ist halt derjenige halt, der den Bedarf decken MUSS, der der die

Sachen halt im Blick haben MUSS, und dann in jedem Zeitpunkt also den aktuel-

len Stand wissen sollte und halt die, die, die äh Sachen koordinieren kann, weil er

ist immer der tag/ tag/ äh tagtäglich da ist und die Menschen kennt und als ers-

ter etwas spürt, wenn etwas (.) ist was erledigen werden sollte, und dann kann er

vermitteln, dann. #00:12:15-4#

(S. Kusur)

64 Wie Beckford ausführt, ist es außerhalb des Christentums eher ungewöhnlich, dass Gläubige

sich an eine einzige religiöse Organisation binden, die der religiösen Autorität die Macht ge-

ben würde, die religiösen Überzeugungen und das Handeln von Menschen zu sanktionieren

(Beckford 2013: 639).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


330 Alltag in der Moschee

Diese Imame sind eng mit dem Vereinsvorstand verbunden und managen die

Moschee. Häufig sind sie, wie z.B. Imam Rexhepi in der Albanischen Moschee in

Zürich, schon lange Jahre in ihrer Funktion.

Imam Sheikh Ali Ben Massoud, der zum Erhebungszeitpunkt im ImanZen-

trum tätig war, lässt sich zum zweiten Typus zählen65. Imame wie er fokussieren

sich stärker auf die religiösen Aufgaben und auf die Seelsorge. Alle organisato-

rischen Aufgaben sowie den Kontakt nach außen übernimmt der Vorstand der

Moschee. Andere Moscheen fokussieren sich auf ihr muslimisches Klientel, was

an den mangelnden Ressourcen liegen kann oder auch eine grundsätzliche Ent-

scheidung ist. Zu diesen zählt die Moschee Gazi Husrev-beg. Zwar kommen hier

hin und wieder Gruppen zu Besuch, die Moscheeleitung sucht aber nicht aktiv

den Kontakt zur nicht-muslimischen Öffentlichkeit.

»Interne Säkularisierung« findet vor dem Hintergrund vorangegangener Aus-

führungen in den Moscheen statt in Form seelsorgerischer Leistungen außerhalb

der Moschee und der Beteiligung an Dialog- und Integrationsinitiativen. Die da-

mit verbundenen Erwartungen können bei den Imamen aber auch zu Überfor-

derung führen, wie bereits geschildert wurde. Aber auch die Ehrenamtlichen in

den Vereinsleitungen haben mit knappen Ressourcen zu kämpfen. So wurde mir

wiederholt erzählt, dass es immer wieder die gleichen Menschen seien, die sich

engagierten. Eine Lösung für dieses Dilemma wird in der Ausbildung von pro-

fessionellen Strukturen gesehen. Im Verständnis des Neo-Institutionalismus be-

schreibt Professionalisierung die Entwicklung einer Profession mit eigenen Stan-

dards. Schon heute gibt es auf Dachverbandsebene Mediensprecher und Dialog-

beauftragte und auch die Stiftung ImanZentrum Volketswil hat einen Medien-

beauftragten. Auch der Sprecher der IGGiÖ Sejdini fordert im Interview eine

Professionalisierung in den Moscheen und eine Abkehr von der reinen ehrenamt-

lichen Arbeit. Man bräuchte Personen, die das Ehrenamt professionell koordinie-

ren und die Moscheen gegenüber der Öffentlichkeit vertreten. Darüber hinaus

müssten diese Personen dann für ihre Tätigkeit bezahlt werden. Seine Erwartun-

gen äußert er im Interview:

Also, das heißt, wenn ich jetzt eine Moschee habe, und eine professionelle Füh-

rung, die IMMER am Freitag da ist, mit der man auch ähm, was weiß ich, Termine

äh vereinbaren kann zu einer bestimmten Zeit, und auch eine Rückmeldung be-

kommt und nicht jetzt nur äh [...] Weil das bringt dann, das habe ich gesagt, das

bringt dann wieder, wenn man dann jemanden hat, eine Person, die da ist, dann

kommen Schulen zu Besuch, dann kommt das, dann knüpft man Kontakte, dann

kannman Förderungen beantragen, ja also, ichmein, das kommt dann.Manmuss

65 Anfang 2015 kam es zu einem Wechsel bei den Imamen. Wie die Situation heute ist, kann

daher nicht eingeschätzt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 331

aber erst starten. Aber ich glaube, einige Vereine haben schon gestartet, sie haben

dann so Medienbeauftragten, für Öffentlichkeitsarbeit, vielleicht Teilzeit, Studie-

rende, die was bekommen und dann/ aber, also ab einer bestimmten Größe geht

das nicht mehr nur mit Ehrenamt. #00:33:19-5#

(Z. Sejdini)

Was er erwartet, ist zum einen Präsenz und zum anderen Verlässlichkeit. Das

sind für ihn die Mittel, um einen Kontakt nach außen, wie zum Beispiel zu Schu-

len, gestalten zu können. Ferner nennt er den Aufbau von Netzwerken und auch

das Einwerben von Fördermitteln. Als ausführende Person sieht er allerdings nicht

den Imam vor, sondern Angestellte, die die Rolle von Medienbeauftragen und PR-

Vertretern übernehmen sollen. Wie in der Analyse des Tags der offenen Moschee

deutlich wurde, führt der gesellschaftliche Druck zur Öffnung der Moscheen, zur

Ausbildung der Profession von PR-Sprechern in den Moscheen, Menschen die

sich um die Kontakte zur Öffentlichkeit der Gesamtgesellschaft kümmern66.

Aber auch die muslimische Öffentlichkeit erwartet mehr Professionalität im

alltagssprachlichen Sinne, was sich besonders auf die Bildungsangebote in den

Moscheen bezieht (siehe Kap. 5.3) und mit dem Generationenwandel in Moscheen

einhergeht. Diese Form der Professionalisierung ist Teil einer Ausdifferenzierung

von Professionen und Leistungsrollen in den Moscheen und fördert gleichzeitig

die Entstehung einer Dualstruktur von religiöser und administrativer Autorität.

Im Hinblick auf die Einflussfaktoren auf das Handeln in Moscheen kann da-

her zusammengefasst werden, dass zwar die Vereinsverfasstheit als Regulative

Einfluss auf die Verteilung der Zuständigkeiten in einer Moschee nimmt und da-

mit auch auf die Ausdifferenzierung von Leistungsrollen, jedoch erfolgt dies nicht

losgelöst von religiösen Konzepten bzgl. der Bedeutung religiöser Führungsper-

sonen. Glaubensgrundsätze von institutioneller Heilsvermittlung wirken sich auf

die Strukturen und Rollen in Religionsgemeinschaften aus.

Neben der verbreiteten Vereinsverfasstheit ist die IGGiÖ in Österreich öf-

fentlich-rechtlich anerkannt, was eine weitere Regulative darstellt, auf die ich im

Folgenden eingehen werden.

5.5.6 Öffentlich-rechtliche Anerkennung in Österreich und lokale Moscheen

Die Ausgangslage des Forschungsprojektes war, Aktivitäten von Moscheen in der

Schweiz und in Österreich zu erheben und zu untersuchen, inwiefern das Han-

deln in den Moscheen im Rahmen dieser Aktivitäten durch bestimmte Rahmenbe-

dingungen beeinflusst wird. Der Vergleich von Moscheen in den beiden Ländern

66 Darüber hinaus möchte auch der Staat Ansprechpersonen, was wiederum zur Ausbildung

von Dachverbänden führte (vgl. Rosenow-Williams 2012).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


332 Alltag in der Moschee

begründete sich in der Annahme, dass sich die öffentlich-rechtliche Anerkennung

der Islamischen Glaubensgemeinschaft in Österreich auch auf die einzelnen Mo-

scheen und ihre Möglichkeiten auswirken würde. Aus den von mir gemachten

Beobachtungen kann dies jedoch nicht in vollem Umfang bestätigt werden. Die

Funktion der IGGiÖ zeigte sich vor allem als Repräsentantin gegenüber der nicht-

muslimischen Öffentlichkeit und dem Staat sowie als Organisatorin des Religi-

onsunterrichts an öffentlichen Schulen. Diese beiden Aufgaben stellen die beiden

Phänomene dar, die sich in meiner Untersuchung am markantesten gezeigt ha-

ben.

Auf Ebene der Moscheen zeigten sich in den Fällen in Wien keine Auswirkun-

gen, die auf die Anerkennung zurückzuführen wären. Lediglich das Islamische

Zentrum Wien als einzige repräsentative Moschee im Stadtgebiet wurde von der

IGGiÖ als Plattform genutzt, sich im Rahmen des Tags der offenen Moschee als

Repräsentantin zu inszenieren und Legitimität zu gewinnen, wie in Kapitel 5.4

gezeigt werden konnte.

Neben der Repräsentation der muslimischen Bürgerinnen und Bürger in Ös-

terreich ist die zweite wichtige Aufgabe der IGGiÖ und die Wirkung der Anerken-

nung nach dem Islamgesetz (IslamG)67 die Organisation des Religionsunterrichts

an öffentlichen Schulen. Die Tatsache, dass es flächendeckenden islamischen Reli-

gionsunterricht gibt, ist ein zentraler Unterschied zum Nachbarland Schweiz. Die

Bildungsangebote in den Moscheen unterscheiden sich jedoch kaum. Religions-

und Koranunterricht wird auch in Österreich als essentielles Angebot von Mo-

scheen gesehen, welches komplementär zum schulischen islamischen Religions-

unterricht ist (siehe Kap. 5.3).

Nach Deephouse & Suchman wird Legitimität zwar von Seiten der Politik ver-

liehen, was hier durch die rechtliche Gleichstellung der IGGiÖ mit den großen

Kirchen aufgrund der Anerkennung erfolgte (Deephouse & Suchman 2008: 55f.).

Die damit verliehene Legitimität durch Isomorphie zieht jedoch keine Legitimi-

tät in der Gesamtgesellschaft und Teilen der Politik nach sich. Der Diskurs über

Islam und muslimische Gläubige ist in Österreich, gleich wie in der Schweiz,

stark negativ behaftet. Die Legitimität der IGGiÖ gegenüber dem Staat, welche

ihr durch die öffentlich-rechtliche Anerkennung verliehen wird, schlägt sich weit-

gehend nicht auf die Moscheen durch. Sie kämpfen darüber hinaus mit jeweils

ähnlichen Problemen wie dem Mangel an Engagierten, Raum- oder Finanznot.

Im Ländervergleich spielten staatliche Regulierung und Struktur eine Rolle,

wenn es darum ging, auf welcher staatlichen Ebene Zuständigkeiten verortet sind.

67 Aus der Novellierung des Islamgesetzes Anfang 2015 können sich weitere Auswirkungen auf

die Moscheen ergeben, die bis dato noch nicht vollständig abgeschätzt werden können bzw.

nicht in meinen Erhebungszeitraum fallen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen 333

Die kantonale Struktur der Schweiz hat zur Folge, dass Dachverbände am meis-

ten auf kantonaler Ebene erreichen können. In Österreich ist die IGGiÖ auf der

Bundesebene angesiedelt. Ein Vergleich von Nationalstaaten kann also sinnvoll

sein, wenn es um spezifische Regulative geht. In meinen Analysen haben sich

aber vor allem gesellschaftliche Mythen, Diskurse und religiös-kulturelle Deu-

tungsmuster, die nicht an nationalstaatliche Grenzen gebunden sind, als wich-

tige Einflussfaktoren auf das Handeln in Moscheen gezeigt. Dies verdeutlicht,

dass es Phänomene und gesellschaftliche Entwicklungen gibt, die die national-

staatlichen Grenzen überschreiten. Ein »methodologischer Nationalismus« (Glick

Schiller 2010; Wimmer & Glick Schiller 2002) ist deshalb nicht zielführend. Daher

war es in der Arbeit wichtig, mehr auf Gemeinsamkeiten als auf Unterschiede zu

achten, da die Moscheen in ähnliche gesellschaftliche Gefüge und Entwicklungen

eingebunden sind.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Zusammenfassung -- Reflexion -- Ausblick

In meiner Arbeit habe ich Moscheen in der Schweiz und in Österreich als Orte

untersucht, die durch Handeln konstruiert und reproduziert werden. Dabei bin

ich auf Grundlage neo-institutionalistischer Konzepte davon ausgegangen, dass

das Handeln durch gesellschaftliche, politische und rechtliche Rahmenbedingun-

gen sowie durch die Umwelt der Moscheen, das organisationale Feld, beeinflusst

wird. Im Zentrum meiner qualitativen Studie stand das alltägliche Handeln in

den Moscheen. Hier habe ich beispielhaft die Aktivitäten Gebet, Bildungsangebo-

te und öffentlichkeitswirksame Veranstaltungen sowie Strukturmerkmale unter-

sucht. Dabei habe ich mich in Wien und Zürich auf je drei Moscheen konzentriert,

die von ihrem ethnischen und ideologischen Profil her qualitativ repräsentativ

sind, das heißt, die für die jeweiligen Länder typisch sind, und mit multiethni-

schen Moscheen kontrastiert1. Im Laufe der teilnehmenden Beobachtung sowie

durch die zahlreichen Interviews hat sich die Annahme bestätigt, dass Moscheen

in der Schweiz und in Österreich multifunktionale Räume sind. Sie sind nicht

nur Orte religiöser, sondern auch sozialer Praxis (vgl. Beilschmidt 2015; Suder

2015; C. Monnot 2013; Halm & Sauer 2012; Halm et al. 2012; Bartels & De Jong

2007; Ornig 2006; Lemmen 2003; Kraft 2002). Moscheen sind mit vielfältigen

Erwartungen konfrontiert, so dass sie sich in einem Balanceakt befinden, den

Erwartungen gerecht zu werden und dadurch ihre eigene Legitimität aufrecht-

zuerhalten. Diese Erwartungen sind selbst im Wandel und bedingen Wandel in

den Moscheen (vgl. Pries 2010: 39).

Im Folgenden reflektiere ich zunächst den Forschungsprozess sowie den theo-

retischen Rahmen der Arbeit. Dann komme ich auf die zentrale Fragestellung

zurück, nämlich was eine Moschee durch das Handeln in ihr ausmacht. Dabei

analysiere ich die zentralen Aktivitäten als konstituierende Praxen auf ihre Bedeu-

tung für das Wesen einer Moschee hin. An dieser Stelle werden die formulierten

1 In meinem Sample wurde die Dichotomie aus ethnisch-nationaler und multiethnischer Mo-

schee berücksichtigt. Sonderformen wie die Moscheen des Verbands der Islamischen Kul-

turzentren, welche aus der Sufitradition entstanden sind, wurden nicht berücksichtigt. Hier

wäreweitere Forschung notwendig, um zu erfahren, welche Bedeutung diesemystischen Be-

wegungen und ihre Moscheen haben und wie sich diese im Laufe der Zeit gewandelt haben.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


336 Alltag in der Moschee

Annahmen aus Kapitel 3 wieder aufgegriffen und dabei speziell Entwicklungen

und Herausforderungen für die Moscheen thematisiert. Zudem enthält dieses

Fazit Implikationen für Forschung und Praxis, die sich aus den Erkenntnissen

ergeben haben.

6.1 Reflexion des Forschungsprozesses und der theoretischen
Grundlagen

Organisationsforschung kann sowohl mit qualitativen als auch quantitativen

Methoden durchgeführt werden (vgl. Kühl et al. 2009), wobei in den neo-

institutionalistischen Studien die statistischen Methoden dominieren (vgl. Hasse

& Krücken 2005: 33; Walgenbach & R.E. Meyer 2008: 179). Gerade aber die

Frage nach Erwartungen und Deutungsmustern verlangt nach einer qualitativen

Vorgehensweise und die Verbindung der beiden Ansätze Neo-Institutionalismus

und Wissenssoziologie hat sich nicht nur als durchführbar, sondern auch als

fruchtbar erwiesen. Moscheen sind multidimensional gegenüber verschiedenen

Publikumserwartungen eingebunden und dies kann nur explorativ mit qualitati-

ven Mitteln erschlossen werden, eben indem auf das Handeln in den Moscheen

geschaut wird.

Der Ländervergleich war vor allem auf der Makroebene aufschlussreich, spe-

ziell für die Frage, wie die jeweiligen Governancestrukturen der Verwaltung und

Unterstützung von Religionsgemeinschaften Einfluss auf Moscheen nehmen. Hier

haben sich zwischen den Ländern Unterschiede gezeigt. Auf der Mesoebene und

vor allem auf der Mikroebene spielten eher Gemeinsamkeiten eine Rolle. Wenn

Unterschiede zutage tragen, hatten diese in erster Linie mit den mitgebrachten

und institutionalisierten Traditionen zu tun und nicht mit bestimmten länderspe-

zifischen Merkmalen. Der Kritik, die Glick Schiller (2010) an einem methodischen

Nationalismus übt, kann daher großteils zugestimmt werden. Denn es ist in der

Tat so, dass viele Beobachtungen nicht auf ein Land Schweiz oder Österreich re-

duziert werden können, sondern über Ländergrenzen hinweg verallgemeinerbar

sind.

Der theoretische Zugang, Moscheen als Konstrukte zu analysieren, die sich

aus Handeln und Sprache konstituieren, hat sich daher als fruchtbarer Ausgangs-

punkt für Erhebung und Analysen ergeben. Damit wird das Handeln als Ausdruck

geteilter Sinnstrukturen gesehen, die jedoch nicht fix sind, sondern ständig re-

produziert werden müssen und sich im Zuge der Reproduktion wandeln. Die

theoretischen Grundlagen der Wissenssoziologie und Ethnomethodologie haben

gleichzeitig die Basis für die methodische Herangehensweise gebildet. Die Mittel

qualitativer Sozialforschung haben mit der Beobachtung des Handelns und der

Ebene der Sprache in den Interviews jene Forschungsebenen zum Thema. Der

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Zusammenfassung – Reflexion – Ausblick 337

Fokus meiner Arbeit auf Handeln hat sich als fruchtbar erwiesen und reiht sich

in neuere Forschungen zu materieller Religion ein (vgl. Bräunlein 2016). Die Er-

forschung praktischer Religiosität, der Rolle von Objekten und Ritualen und der

Deutungsmuster der Gläubigen lässt es zu, religiöse Gemeinschaften umfassend

und multidimensional zu beschreiben.

Der Vorteil eines organisationssoziologischen Zugangs liegt darin, dass ge-

rade nicht mit den gängigen Theorien von Integration gearbeitet wird, welche

vielfach normativ belastet sind, gerade wenn es um Musliminnen und Muslime

geht. Ein Blick auf organisationales Handeln trägt zur Versachlichung bei und

stellt nicht in erster Linie das Besondere von religiösen Organisationen in den

Vordergrund, sondern ihren Alltag. Der Ansatz stellt Moscheen mit anderen Or-

ganisationen auf eine Ebene, was gleichzeitig der Kritikpunkt an diesem Zugang

ist, vernachlässigt er doch die vermeintliche Besonderheit des »Religiösen« vor

anderen Phänomenen. Allerdings wurde durch den Einbezug einer religionswis-

senschaftlichen Perspektive der handlungsleitenden Relevanz religiöser Konzepte

Rechnung getragen und damit die religiösen Eigenheiten von Religionsgemein-

schaften berücksichtigt. Vielmehr erlauben Religionswissenschaft und Soziologie

kombiniert miteinander eine multidimensionale Betrachtung religiöser Gemein-

schaften. Es wäre daher erstrebenswert, religiöse Organisationen stärker in den

Fokus organisationssoziologischer und religionswissenschaftlicher Forschung zu

rücken, denn gerade wenn es um Handeln geht, hat sich gezeigt, wie frucht-

bar es ist, religiöse Konzepte als Institutionen mitzudenken und Handeln mit

soziologischen Konzepten zu erklären.

Bezüglich der empirischen Erforschung von Institutionen wurde deutlich,

dass die Übersetzung des eher starren Institutionenbegriffs in »Ideen« (Czar-

niawska & Joerges 1996) und »Erwartungen« (Hasse & Krücken 2005; Pries 2010)

hilfreich ist. Dadurch konnte der Wandlungsfähigkeit von Einflussfaktoren ent-

sprochen werden. In dieser Hinsicht sind Moscheen als Organisationen, die ja

durch ihr Handeln konstituiert werden, nicht statisch, sondern immer einem

Wandlungsprozess unterworfen.

Die Organisation sorgt jedoch auch für die Verstetigung religiöser Praxis und

die Kontinuität der religiösen Gemeinschaft. Daher ist es wichtig, dass institu-

tionelle Formen ausgebildet werden, die der Ausbildung von Religion dienen und

zu ihrem Schutz beitragen (vgl. Krech et al. 2013: 54). Doch auch auf der Ebene

lokaler Religionsgemeinschaften braucht es Absicherung und Verstetigung, um

ihre Existenz zu sichern. Dies hat sich besonders für die kontinuierliche Durch-

führung des Gebets als bedeutsam gezeigt.

Allerdings wurde auch deutlich, dass religiöse Organisationen keineswegs im-

mer rational handeln und bestimmte Bereiche wie Außendarstellung und interne

Strukturen und internes Handeln entkoppelt werden, um sowohl den Mitglieder-

erwartungen als auch den äußeren Einflüssen gerecht zu werden (vgl. Brunson

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


338 Alltag in der Moschee

1989). Der theoretische Rahmen des Neo-Institutionalismus hilft dabei, die Er-

kenntnisse einzuordnen und zuzuspitzen. Gerade das Konzept der Legitimität

hat sich in den vorangegangenen Analysen als besonders dienlich gezeigt, hilft

es doch, Institutionen und Erwartungen greifbarer zu machen (vgl. auch Rück-

amp & Limacher 2016). Für die Operationalisierung der Konzepte war es sinnvoll,

den Fokus von einer bestimmten Form von Institution hin zu den verschiedenen

Quellen von Legitimität, den Publikumsrollen, zu verlagern. Dabei schließe ich

mich Pries an, der darauf hinweist, »dass sich diese Organisationen in aller Regel

in einem sehr komplexen Umfeld bewegen, in dem sie sich gegenüber vielfälti-

gen Anspruchs- und Erwartungsgruppen legitimieren müssen« (Pries 2010: 39).

Und auch DiMaggio kommt zu der Einschätzung, dass der äußere Druck, Kon-

formität mit den Standards für Legitimität herzustellen, für religiöse Organisa-

tionen erheblich sein kann (DiMaggio 1998: 14). Nur wenn der Druck, der sich aus

den Erwartungen ergibt, berücksichtigt wird, kann Handeln in religiösen Orga-

nisationen multidimensional und ganzheitlich erklärt werden. Die Analysen der

Angebote haben daher verdeutlicht, dass es hilfreich ist, zwischen den verschie-

denen Publikumsrollen der Moscheen, die als Erwartungsgruppen agieren, zu

unterscheiden. So konnte ich zeigen, wie ihnen gegenüber jeweils versucht wird,

Legitimität zu erlangen. Die Unterscheidung von drei unterschiedlichen Formen

von Institutionen und den damit verbundenen Formen von Legitimität war in

dieser Hinsicht hilfreich (vgl. Scott 2014). Institutionelle Einflüsse wirken 1. in

Form von Zwang durch die Konformität mit staatlichen Regulativen, 2. durch

das Befolgen von Normen (internalisierte geteilte Leitbilder und Vorstellungen)

und 3. auf die implizite Ebene gesellschaftlicher Erwartungen und Einstellungen

(kulturell-kognitive Dimension). Als wichtigste Erwartungsgruppen konnten im

Anschluss daran identifiziert werden: die Öffentlichkeit der muslimischen Gläu-

bigen, den Kunden und Mitglieder der Moscheen, die Gesamtgesellschaft, deren

Erwartungen durch die Medien wiedergegeben und reproduziert werden, und

schließlich der Staat in Gestalt seiner Regulative wie dem Vereinsrecht und den

Regelungen zum Verhältnis von Staat und Religion. Wie im Theorieteil dieser

Arbeit eingehend erläutert, sind diese Ebenen nicht immer klar voneinander zu

trennen und einer Publikumsrolle oder einer Erwartungsgruppe zuzuordnen. Dies

hat sich auch in der Empirie erhärtet. Am klarsten zu umreißen ist – wenn über-

haupt – die regulative Dimension. Religiöse Vorschriften können einerseits auf

der normativen Ebene verortet werden, wenn sie für die Gläubigen explizier-

bar sind, andererseits auf der kulturell-kognitiven Ebene, auf der die impliziten

handlungsweisenden Konventionen angesiedelt sind. Religion und Kultur sind

dann nicht voneinander zu trennen, wie dies besonders am Beispiel weiblicher

Gebetspraxis in den Moscheen deutlich wurde (Kap. 5.2). Religion ist daher nicht

als etwas von Kultur Losgelöstes zu sehen, sondern vielmehr ein Teil von ihr, wie

dies auch McCutcheon definiert:

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Zusammenfassung – Reflexion – Ausblick 339

Culture (…) is the larger category into which religious practices and beliefs fall

when they are correctly understood as being no different in origin or implica-

tion from other social authorizing practices. (McCutcheon 2000: 175)

Es ist daher wenig sinnvoll, religiöse Vorgaben als eine klar abzugrenzende »In-

stitution« zu kategorisieren. Vielmehr sind es die unterschiedlichen Publikums-

rollen einer Moschee, die mehr oder weniger institutionalisierte Erwartungen

an die Moscheen richten, welche sich aus den konjunktiven Erfahrungsräumen

speisen. Religiöse Vorgaben können dabei eine Rolle spielen, sind aber als Teil

des konjunktiven Erfahrungsraumes, sprich der Kultur, zu beschreiben. Der kon-

junktive Erfahrungsraum wurde dabei in dieser Arbeit als Ort geteilter impliziter

Sinnstrukturen verstanden (vgl. Kap. 2 und Mannheim 1964).

Auch im Falle der muslimischen Erwartungsgruppe hat sich gezeigt, dass

sich die verschiedenen Publikumsrollen nicht immer klar voneinander trennen

lassen, denn Musliminnen und Muslime sind ein Teil der Gesamtgesellschaft.

Bei der Analyse des Religionsunterrichts wurde deutlich, dass hier Themen aus

dem öffentlichen Diskurs oder auch durch die öffentlichen Schulen beeinflusste

Ideen von Unterrichtsformen von den Schülerinnen und Schülern mitgebracht

werden. Auch sind Musliminnen und Muslime nicht ausgenommen von gesamt-

gesellschaftlichen Trends wie der De-Institutionalisierung religiöser Praxis.

Der Blick auf das lokale Umfeld der Moscheevereine, wie Knott dies für

die Untersuchung religiöser Gemeinschaften vorschlägt (Knott 2000), hat sich

im Hinblick auf die Weiterverbreitung von Ideen (Czarniawska & Joerges 1996)

als besonders anschlussfähig gezeigt. In dem Zusammenhang konnte beobachtet

werden, wie Nachahmung durch den Austausch von Ideen stattfindet und die-

se Ideen in den lokalen Kontext einer Moschee-Organisation übersetzt werden.

Das lokale Umfeld bildet einen Orientierungsrahmen für die Moscheen, zu dem

darüber hinaus weitere Organisationen im organisationalen Feld gehören wie an-

dere Moscheen, Religionsgemeinschaften oder Nichtregierungsorganisationen. In

diesem multidimensionalen Zusammenspiel von Erwartungen versuchen die Mo-

scheen mit ihrem Handeln, Legitimität zu gewinnen und zu erhalten. Dies hat

sich durch die gesamte Analyse hindurchgezogen. Dabei bin ich auf verschie-

dene Strukturähnlichkeiten gestoßen, die als Isomorphien aufgrund von Zwang,

normativem Druck (Professionalisierung) und Nachahmung aufgrund von Unsi-

cherheit erklärt werden konnten. Besonders relevant wurde die Ausbildung von

Professionen im Bereich der Leistungsrollen in Moscheen, wie beobachtet bei

Moscheeführer*innen, Medienbeauftragten, Lehrkräften und auch Imamen. Un-

sicherheit hinsichtlich der Erwartungen verschiedener Zielgruppen als Grund für

Nachahmung anderer Organisationen im organisationalen Feld spielte ebenfalls

eine wichtige Rolle, vor allem wenn es um die gesamtgesellschaftlichen Erwar-

tungen ging. Unsicherheit war an vielen Stellen in meiner Untersuchung eine

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


340 Alltag in der Moschee

plausible Erklärung für Nachahmung. Allerdings muss auch angemerkt werden,

dass es sich dabei eigentlich um eine menschliche Eigenschaft handelt, die eher

unscharf erscheint (Czarniawska & Joerges 1996: 38). Czarniawska & Joerges schla-

gen deshalb auch vor, von Ideen zu sprechen, die sich verbreiten und institutio-

nellen Charakter gewinnen. Sie werden dann in den jeweils eigenen Kontext der

Organisationen übersetzt und angepasst. Diese Herangehensweise an das Pro-

blem der Ähnlichkeit von Organisationen hat sich besonders bei der Analyse des

Tags der offenen Moschee als fruchtbar gezeigt, da sie Formen der Modifikation

und Adaption in den Fokus nimmt. Schließlich konnte ich Strukturähnlichkei-

ten in den Moscheen aufgrund von Regulativen beobachten, vor allem was die

Vereinsstruktur, aber auch was Repräsentationsaufgaben und Erwartungen nach

interreligiöser Vernetzung betrifft.

6.2 Aktivitäten als konstitutive Praxen

In der Konzeption Löws verstehe ich Räume als »institutionalisierte Figurationen

auf symbolischer und (...) materieller Basis, die das soziale Leben formen und die

im kulturellen Prozess hervorgebracht werden« (Löw 2004: 46). Gerade am Raum

Moschee lässt sich mit Löws Definition wunderbar zeigen, dass sie ein Produkt

eines kulturellen Prozesses und nicht beschränkt auf einen physischen Ort ist.

Sie kann auch zu Festen auf Turnhallen ausgeweitet oder in ihrer kleinsten Form

auf einen Teppich reduziert werden. Das Gebäude der Moschee ist nicht »hei-

lig« in dem Sinne, dass es als physischer Ort geweiht wäre. Betrachtet man das

Gebet, welches allen Praktiken voran diejenige ist, die eine Moschee am stärks-

ten prägt, so begründet sich mit Löws Raumverständnis auch die Flexibilität des

Umgangs mit dem Raum Moschee: Nicht in erster Linie der physische Raum ist

ausschlaggebend, sondern die rituellen Voraussetzungen und die Gemeinschaft

sind für das gemeinsame Gebet notwendig. Eine Moschee und die Gemeinschaft

der Gläubigen im Gebet kann deshalb überall sein2, entsprechend dem überlie-

ferten Ausspruch des Propheten Mohammed: »Die ganze Welt ist eine Moschee«.

Die Beliebtheit repräsentativer Moscheebauten wie das des Islamischen Zentrums

Wien und des ImanZentrums Volketswil deuten allerdings auch auf die Relevanz

der Physis des Gebäudes hin.

Obschon das Gebet so bedeutend ist, liegen für die Schweiz und Österreich

bislang keine Arbeiten dazu vor. Daher musste ich hier explorativ vorgehen. In

meinen Analysen hat sich gezeigt, dass es Faktoren gibt, die das gemeinsame

2 Die Künstlerin Azra Aksamija interpretiert mit ihrer »Nomadic Mosque« die aus ihrer Sicht

kleinste Form der Moschee. Vgl. auch http://www.mit.edu/~azra/Nomadic Mosque.htm, zu-

letzt geprüft 08.01.2018.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.mit.edu/~azra/Nomadic Mosque.htm
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Zusammenfassung – Reflexion – Ausblick 341

Gebet beeinflussen, obwohl der Ablauf des Gebetes weitgehend einheitlich und

standardisiert ist. Diese sind neben den religiösen Vorgaben, die sich von Rechts-

schule zu Rechtsschule (marginal) unterscheiden, vor allem mitgebrachte Tradi-

tionen, räumliche und geographische Faktoren bezüglich Lage und Ausstattung

der Moscheen sowie nationale Feiertagsregelungen. Während ich bei den Män-

nern eine sehr pragmatische Herangehensweise beobachten konnte, die vor allem

auf die Pflichterfüllung ausgerichtet ist, spielen bei den Frauen stärker tradierte

Verhaltensmuster und räumliche Faktoren eine Rolle dafür, ob sie die Moschee

für das Gebet aufsuchen. Diese Faktoren werden allerdings mit dem Genera-

tionenwechsel und durch das Aufeinandertreffen von Frauen aus unterschied-

lichen Herkunftsländern zunehmend in Frage gestellt. Als Kristallisationspunkt

dieses Aushandlungsprozesses haben sich die multiethnischen Moscheen gezeigt,

in denen der Umgang mit der Geschlechtertrennung erst noch verhandelt werden

muss. Dies verdeutlicht beispielhaft, dass die institutionalisierte Praxis des Ge-

bets keine unveränderliche soziale Tatsache ist. Religiöse Praxis wird durch ihre

Ausübung reproduziert und dabei auch verändert. Ganz im Sinne einer »travel

of ideas« (Czarniawska & Joerges 1996) werden die Ideen von religiöser Praxis in

den neuen Kontext der Moschee in der Schweiz oder in Österreich übersetzt und

adaptiert. Dies führt zu einer Weiterentwicklung der Idee des gemeinsamen Ge-

bets3. Hilfreich ist hier die relative Flexibilität islamischer Vorgaben. Zudem hat

sich das Gebet als Akt der Reproduktion religiöser Gemeinschaft in der Fremde

dargestellt.

Eine weiterer maßgeblicher Einflussfaktor zeigt sich in den nach wie vor weit-

gehend an ethnischen oder ideologischen Grenzen ausgerichteten Moscheen am

Freitagsgebet: Da es aus zeitlichen Gründen notwendig ist, die nächstgelegene

Moschee aufzusuchen, werden ethnische Moscheen dann regelmäßig zu multi-

ethnischen Moscheen. Hierin widerspiegelt sich die Situation der Musliminnen

und Muslime in der Schweiz und in Österreich: Als Angehörige einer religiösen

Minderheit finden sie sich selbst in einer von kultureller Diversität geprägten

religiösen Gemeinschaft wieder. Einige Moscheen reagieren darauf mit einer An-

passung der Predigtsprache auf Deutsch. Allerdings treten oft beim wichtigsten

Gebet der Woche die soziale Funktion des Moscheebesuchs und die Funktion der

Moschee als Ort religiöser Unterweisung hinter der Pflichterfüllung zurück. Diese

werden in das Wochenende verlagert.

Neben dem Gebet habe ich als weitere wichtige Aktivität der Moscheen die

Bildungsangebote untersucht. Der Koran- und Religionsunterricht für Kinder und

3 Als vieldiskutiertes Ereignis muss in diesem Zusammenhang die neue Ibn-Rushd-Goethe-

Moschee in Berlin genannt werden, in der Männer und Frauen nebeneinander das Gebet

praktizieren und Frauen auch Vorbeterinnen für Männer sein können.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


342 Alltag in der Moschee

Jugendliche zählt zu den zentralen Angeboten, die in allen von mir besuchten Mo-

scheen bereitgestellt werden. Für Erwachsene bestehen ebenfalls Angebote, wobei

diese meist nach Geschlechtern getrennt organisiert und durchgeführt werden.

Zudem gibt es Kurse, die über religiöse Themen hinausgehen und praktische,

gesellschaftliche und integrationsrelevante Themen abdecken.

Wie ich zeigen konnte, gibt es eine Tradition der Verbindung von Moscheen

und Bildungsangeboten. Ihre besondere Bedeutung erschließt sich jedoch nur,

wenn man den Kontext von Musliminnen und Muslimen als Angehörige einer

religiösen Minderheit berücksichtigt. Was verändert sich durch die Migration in

ein nicht mehrheitlich muslimisch geprägtes Land?

In a Muslim society there are places to pray, food is supposed to be halal, and

the calendar is in accord with religious celebrations (even in secular Turkey

and Tunisia). This does not of course mean that people are regular mosque-

goers, but it does mean that religious practice, casual or regular, is embedded

in social authority and does not need to be elaborated upon and justified by

the believer. Islam is part of the landscape. (Roy 2004: 152)

Eine Funktion von Religions- und Koranunterricht in der Moschee ist daran an-

schließend die, dass hier die Voraussetzungen für religiöse Praxis sowie reli-

giös begründete Werte und Normen gelehrt werden, weil sie nicht mehr ge-

sellschaftlich oder in der Familie vermittelt werden. Religiöse Bildung wird von

A.-K. Nagel sogar als »Hauptantrieb für die Institutionalisierung religiöser Mi-

grantengemeinden« gesehen, die von dem Wunsch getragen wird, »den Kindern

ein ›authentisches‹ Bild ihrer Herkunftskultur zu vermitteln« (A.-K. Nagel 2012a:

27). Moscheen werden dadurch zu Orten religiöser und kultureller Sozialisation.

Der Koran und die Sunna zeigen sich dabei als über-kulturelle Richtschnur, auf

Grundlage derer Entscheidungskompetenz ausgebildet werden kann.

Der öffentliche negative Islam-Diskurs hat Auswirkungen auf die religiöse

Sozialisation der muslimischen Kinder und Jugendlichen und kann zu einer ver-

stärkten Auseinandersetzung mit dem Islam führen. Von ihnen wird religiöse

Expertise verlangt und bislang implizite Überzeugungen und Verhaltensweisen

müssen expliziert werden. So fungieren alltägliche Situationen, in denen Mus-

liminnen und Muslime auf ihren Glauben angesprochen werden, als »Krisenex-

perimente« im Sinne von Garfinkel (1973), durch die eine Explikation von Selbst-

verständlichem erfolgt bzw. erzwungen wird. Diese Situationen können in den

Moscheen im Rahmen des Unterrichts diskutiert und aufgefangen werden, was

ich zwar nicht in allen, aber in der Mehrheit der Moscheen in meinem Sample

beobachten konnte.

Daraus folgt die zweite Funktion des Religionsunterrichts, nämlich seine Ver-

mittlerfunktion. Es findet eine Vermittlung zwischen den Eltern und den Kindern

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Zusammenfassung – Reflexion – Ausblick 343

statt, wenn es um die Fragen nach dem »richtigen Leben« in der Aufnahmegesell-

schaft geht. Es wird zwischen den Kindern und der Gesamtgesellschaft vermit-

telt in dem Sinne, dass Themen aus dem öffentlichen Diskurs aufgegriffen und

eine Übersetzungshilfe geleistet wird. Diese Funktion beruht auf den Erwartun-

gen verschiedener Öffentlichkeiten: Sie ist ein Eigenanspruch, der sich aus der

Tradition von Moscheen als Bildungseinrichtungen ergibt, und sie wird von der

muslimischen Öffentlichkeit erwartet, um den Kindern die Möglichkeit religiöser

Bildung zu geben. Sie ist auch eine Erwartung der Gesamtgesellschaft, nämlich

wenn es um die integrationsrelevante Bildung und Extremismusprävention geht.

Aufgrund der Eigenverantwortlichkeit der Gläubigen vor Gott müssen sie sich

selbst in ihrem Glauben bemühen, wofür die Moschee ihnen die Voraussetzungen

vermittelt in dem Sinne, dass sie dort lernen können, was richtig und was falsch

ist. Weshalb gerade dieses »richtig und falsch« so bedeutsam ist, obwohl dem Is-

lam eine gewisse »Ambiguitätstoleranz« (Bauer 2011) attestiert wird, kann auf ein

Bedürfnis nach Orthopraxie zurückgeführt werden, die aus der Minderheitenrolle

herrührt. Naheliegend wäre, dass die Migrationssituation oder auch ein bestimm-

tes Klientel ein gewisses Rezeptwissen verlangt. Schiffauer vermutet dahinter ein

Bedürfnis, die Kinder vor den Gefahren, die in der Mehrheitsgesellschaft lauern,

zu bewahren. In der Folge wurden die Moscheen für die erste Generation zu

einer Ersatzheimat und in dieser Situation bildete sich eine Religiosität heraus,

»die zu Ritualismus und Regelfetischismus tendiert« (Schiffauer 2009: 228). Mit

dem Generationenwandel dürften hier jedoch Veränderungen eintreten, die sich

in meinen Interviews in einer Erwartung einer dem Schulunterricht angepassten

Didaktik zeigte. Auch sprachliche Anpassungen sind notwendig, da die zweite

und dritte Generation der Moscheebesucherinnen und -besucher in der deut-

schen Sprache sozialisiert sind. Der von mir festgestellte normativ Isomorphis-

mus durch die Professionalisierung von Religionslehrerinnen mit einheitlichen

Standards und Lehrmaterial werte ich als eine Reaktion darauf.

Als dritte Aktivität habe ich am Beispiel des Tags der offenen Moschee öffent-

lichkeitswirksame Veranstaltungen untersucht. Sie konnten vor allem als Strategien

identifiziert werden, auf den Islamdiskurs zu reagieren und damit Legitimität

(wieder) herzustellen. Das erklärte Ziel ist es, Informationen über den Islam aus

erster Hand und ungefiltert weiterzugeben und damit auf die als falsch empfun-

denen medialen Berichte zu reagieren. Themen, anhand derer Legitimität nach

außen abgearbeitet wird, sind: die Rolle der Frau, die Verschlossenheit/Offenheit

muslimischer Gemeinden und die Inkompatibilität des Islams mit westlichen De-

mokratien. Mit den Mitteln der Transparenz und Information wird versucht, dem

gesellschaftlichen Mythos der »unproblematischen« Religion zu entsprechen. Das

Islambild, das dabei konstruiert und reproduziert wird, orientiert sich an den

von Musliminnen und Muslimen so wahrgenommenen Inhalten des Diskurses

als Erwartungserwartung. Der Fokus auf Informationsweitergabe aufgrund als

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


344 Alltag in der Moschee

falsch empfundener Informationen hat wiederum zur Folge, dass Expertinnen

und Experten notwendig werden. Denn auch von muslimischer Seite soll keine

falsche Information weitergegeben werden. Dies setzt allerdings voraus, dass es

so etwas wie ein »richtiges« Islambild gibt, was wiederum einem dualistischen

Bild und einem ganzheitlichen und handlungsleitenden Verständnis des Islam

folgt. Dadurch wird aber die Anwesenheit von normalen Gläubigen und Mitglie-

dern nicht mehr notwendig oder ist dem Ziel gar abträglich. Eine Entkoppelung

von Mitgliederinteressen und repräsentativen Aktivitäten ist zu beobachten. Es

bilden sich Professionen wie Moscheeführerinnen und -führer aus und die Mo-

scheeführungen werden standardisiert. Dadurch werden sich die Moscheen im

organisationalen Feld ähnlich (normativer Isomorphismus).

Letztlich zeigt sich am Tag der offenen Moschee aber eher das Krisenma-

nagement der Moscheen im Angesicht eines bestimmten öffentlichen Diskurses,

indem ein genau umrissenes, gefiltertes Bild des Islam präsentiert wird, als dass

die Besucherinnen und Besucher an diesem Tag Menschen muslimischen Glau-

bens in der Schweiz und in Österreich kennenlernen könnten. Dass der Tag so

gänzlich von dem eigentlichen Tagesgeschäft in der Moschee abgekoppelt ist,

der Kontaktort aber die Moschee ist, deutet auf einen potentiellen Konfliktherd

hin, wenn es um die Vereinbarkeit von internen und externen Erwartungen geht.

Durch die Entkoppelung von Strategien der Legitimation gegenüber verschiede-

nen Publikumserwartungen, von Mitglieder- und Einflusslogik, wird versucht,

diesem Konflikt vorzubeugen. Die Kernfunktionen – allen voran das Gebet –

werden aufrechterhalten und damit die Legitimität gegenüber den muslimischen

Besucherinnen und Besuchern gewährleistet. Gleichzeitig werden sie jedoch von

dem Event ausgeschlossen, da erwartet wird, dass durch ihre Anzahl die Teilneh-

menden an der Führung verschreckt werden könnten. Die Moscheeführungen

erscheinen damit jedoch als Inszenierungen, als künstliche Situationen, die nur

wenig mit dem eigentlichen Betrieb in der Moschee zu tun haben.

Mit dem Veranstaltungsformat des Tags der offenen Tür imitieren Moschee-

vereine schließlich andere zivilgesellschaftliche Akteure oder öffentliche Institu-

tionen. Aus neo-institutionalistischer Perspektive sind Organisationen nicht ra-

tional, müssen sich aber nach außen so geben als wären sie es. Die Annahme,

mit erfolgreicher Kommunikation und Öffentlichkeitsarbeit, also mit Transparenz

und Information, den Vorurteilen adäquat begegnen zu können und diese abzu-

bauen, ist ein solcher rationaler Mythos. Die Veranstaltung dient dem Zweck der

Legitimationsgewinnung gegenüber verschiedenen Öffentlichkeiten, denn umso

weiter verbreitet eine Praxis ist, desto akzeptierter ist sie und desto größer ist

letztlich ihre Legitimität (vgl. Deephouse & Suchman 2008: 55). Schließlich soll

die Legitimität des Veranstaltungsformats auf die Organisation abfärben. Im vor-

liegenden Fall zeigt sich jedoch deutlich, dass diese Strategie nicht aufgeht: die

Besuchendenzahlen sind rückläufig, die kritischen Personen werden nicht er-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Zusammenfassung – Reflexion – Ausblick 345

reicht und der gesellschaftliche Diskurs über den Islam wird aller Bemühungen

zum Trotz nach wie vor als negativ empfunden. Der Aufwind, den rechtspopu-

listische Parteien in Europa derzeit erfahren, verdeutlicht dies.

Die Tatsache, dass immer weniger Moscheen an der Veranstaltung teilneh-

men, könnte darauf hindeuten, dass sich der Mythos wandelt, d.h. dass die Stra-

tegie nicht mehr als rational angesehen wird. Eine andere, pessimistische Erklä-

rung wäre, dass Moscheen aufgeben, in der organisationalen Umwelt, also in den

Gesellschaften der Schweiz und Österreichs, nach Legitimität zu suchen. Die in-

terreligiösen Aspekte des Tages könnten jedoch auf eine neue Strategie verweisen:

Im Rahmen interreligiöser Dialogaktivitäten profitieren Muslime und Moscheen

von der Legitimität christlicher Kirchen. Ein neuer Mythos könnte daher sein,

dass Religionsgemeinschaften integrative Leistungen (siehe unten) vollbringen

und zu diesem Zweck zusammenarbeiten. Entsprechend kommt Tezcan zu dem

Ergebnis, dass über das Thema der Integration der Muslime christliche und mus-

limische Religionsgemeinschaften ihre gesellschaftliche Relevanz unterstreichen

(Tezcan 2008). Diese Entwicklungen sind daher weiter zu beobachten.

6.3 Moscheen im Balanceakt zwischen Mitgliedererwartungen und
gesellschaftlichem Einfluss

Wie sich gezeigt hat, müssen Moscheen im Rahmen ihrer Aktivitäten verschie-

dene Erwartungen ausbalancieren. Theoretisch lassen sich diese sowohl mit dem

Konzept der Mitglieder- und Einflusslogik (vgl. Streeck 1987; Schmitter & Streeck

1981) als auch mit den drei Dimensionen von Institutionen nach Scott (2014) er-

schließen. Scott unterscheidet regulative, normative und kulturell-kognitive Ele-

mente, welche ich in Anlehnung an Rosenow-Williams (2012) in die Kategorien

Erwartungen durch »Regulative«, durch die »Gesamtgesellschaft« und durch die

»muslimische Zielgruppe« übersetzt habe. Diese Publikumsrollen (vgl. Stichweh

2005) fungieren als Erwartungsgruppen, die sich jedoch in der Untersuchung

nicht als abgeschlossene Entitäten gezeigt haben, sondern sich überschneiden

können. Die Überschneidungen sowie meine Annahmen und Fragen aus Kapitel

3 werden im Folgenden thematisiert.

6.3.1 Staatliche Regulative

Auf der Ebene der Regulative hat sich gezeigt, dass sich die Vereinsverfasstheit

der Moscheen als best practice im organisationalen Feld der Moscheen etabliert

hat und sich die Moscheen dadurch ähnlich werden. Dies kann einerseits auf

mimetische Isomorphie aufgrund von Unsicherheit zurückgeführt werden, ande-

rerseits aber auch auf erzwungene Isomorphie, da kaum Alternativen bestehen,

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


346 Alltag in der Moschee

aber eine institutionelle Verfasstheit verlangt wird bzw. notwendig ist. Ein ge-

wisser Zwang, eine bestimmte Organisationsform anzunehmen, muss aber nicht

unbedingt Nachteile für die Organisation haben, er bietet auch Möglichkeiten

und Vorteile wie finanzielle Absicherung. Tezcan stellt fest, dass eine Auseinan-

dersetzung mit dem institutionellen Charakter einer Moschee bislang in der wis-

senschaftlichen Forschung weitgehend vernachlässigt worden ist. Er weist darauf

hin, dass ein Verständnis dieser Struktur dabei helfen würde, Schwierigkeiten in

Fragen der Repräsentation von Musliminnen und Muslimen besser zu verstehen

(Tezcan 2008: 124).

Aus meiner Untersuchung wurde deutlich, dass die Vereinsverfasstheit zu ei-

ner Dualstruktur (vgl. Chaves 1998) von administrativer und religiöser Autorität

führt, die eine Aushandlung zwischen diesen zwei Entitäten notwendig macht.

Die Leistungsrolle des Imams ist nur selten Teil des Vorstands. Imame sind An-

gestellte des Vereins und damit abhängig von ihm, was eine prekäre Situation

zur Folge haben kann. Meine Annahme, dass die Vereinsverfasstheit Hierarchien

und Zuständigkeiten beeinflusst, hat sich damit bestätigt. Sie trägt zur Ausdif-

ferenzierung von Leistungsrollen bei, welche jedoch nicht losgelöst von religiö-

sen Konzepten bzgl. der Bedeutung religiöser Führungspersonen sind. Glaubens-

grundsätze von institutioneller Heilsvermittlung wirken sich auf die Strukturen

und Rollen in Religionsgemeinschaften aus. Imame regulieren eben nicht den

Zugang zu Transzendenz und Heil, daher ist ihre Bedeutung für die Gläubigen

in dieser Hinsicht nicht mit der eines Priesters zu vergleichen.

Im Zusammenhang mit den Leistungsrollen steht auch die Frage, als was Mo-

scheen strukturell wahrgenommen werden. Es macht den Anschein, als würde

in den Verwaltungsstrukturen das Bild einer lokalen Kirchgemeinde auf ande-

re lokale Religionsgemeinschaften übertragen. Tezcan weist deshalb darauf hin,

dass unser Verständnis einer religiösen Gemeinschaft stark von dem kirchlichen

Verständnis einer Gemeinde bestimmt ist, bei der geographische und religiöse

Gemeinschaft zusammenfallen (Tezcan 2008: 124). In einer Moschee existiert je-

doch keine Mitgliedschaft in dem Sinne, dass Gläubige zu einer religiösen Einheit

über formale Mitgliedschaft zugehörig wären. Das Verständnis einer umma, zu

der alle Menschen muslimischen Glaubens durch Geburt gehören, besteht unab-

hängig von einem »religiös-rituell ausgewiesenen Mitgliedschaftsverständnis, wie

es die christlichen Kirchen kennen« (Klinkhammer 2008: 34). Die lose Zugehö-

rigkeit basiert auf dem oben beschriebenen Grundverständnis einer Moschee als

Ort des gemeinsamen Gebets, welche jedoch nicht zwingend eine Verpflichtung in

Form von Mitgliedschaft und Zugehörigkeit nach sich zieht. Die praktische Idee,

einen Ort für die Erfüllung religiöser Bedürfnisse und Pflichten bereitzustellen,

darf jedoch nicht mit einer allgemeinen Repräsentationsrolle verwechselt werden,

denn, so Tezcan, »it is exactly this performative act of representing that creates

the community as a religious one, i.e., that transforms migrants into an Isla-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Zusammenfassung – Reflexion – Ausblick 347

mic community in the public perception« (Tezcan 2008: 126). Moscheen werden

dadurch von der nicht-muslimischen Öffentlichkeit und öffentlicher Verwaltun-

gen oft als Repräsentantinnen für Musliminnen und Muslime missverstanden.

Es wird ihnen eine Einheit zugeschrieben, der sie in der Praxis nicht entspre-

chen. Und auch nicht-institutionalisierte Muslime kritisieren diesen Umstand,

da sie sich durch die Verbände aus verschiedenen Gründen nicht vertreten füh-

len (Klinkhammer 2008: 34f.). In der theoretischen Reflexion zeigt sich hier, wie

sich öffentliche Wahrnehmung und staatliche Regulierung überschneiden und

auch als Forscherin müssen die eigenen Kategorien von religiöser Gemeinschaft

reflektiert werden.

In diesem Zusammenhang konnte ich zeigen, wo im Hinblick auf die Profes-

sion des Imams bedeutende Unterschiede liegen, er nicht notwendigerweise eine

Vertretungsrolle der Gemeinde übernimmt und daher auch nicht Ansprechpartner

für die Öffentlichkeit sein muss. Denn aufgrund der flexiblen Praxis der Moschee-

besucherinnen und -besucher ist es schwer, überhaupt von einer »Gemeinde« zu

sprechen. Auch vor dem Hintergrund, dass der Großteil der Menschen muslimi-

schen Glaubens nicht in Moscheen organisiert ist, darf die repräsentative Rolle

von Moscheen für die muslimische Gemeinschaft (welche gerne auch zur Re-

präsentation von Migrantinnen und Migranten ausgeweitet wird) nicht zu hoch

aufgehängt werden. Verwaltungen brauchen jedoch Mittler, um lokale Religions-

gemeinschaften und auch Anhängerinnen und Anhänger von Religionen anspre-

chen zu können. Beispiele aus der Schweiz und Österreich zeigen, dass der Staat

auch hier gerne mit organisierter Religion und eben Religionsgemeinschaften

zusammenarbeitet oder nur mit organisierter Religion zusammenarbeiten kann

(vgl. aus religionsrechtlicher Perspektive die Beiträge in Pahud de Mortanges &

Tanner 2005). Institutionelle Verfasstheit ist daher auch eine Art, Religionen re-

gierbar oder verwaltbar zu machen (vgl. Tezcan 2008: 128).

Betrachtet man die Zuständigkeiten für religiöse Vereine auf Seiten der Kom-

munen4, so wird deutlich, dass diese strukturell bei den Fachstellen für Integra-

tion angesiedelt sind und damit Moscheen mit Integrationsfragen in Verbindung

gebracht werden (siehe Kap. 3). Wie sich im Hinblick auf die nicht-religiösen

Bildungsangebote gezeigt hat, werden integrationsbezogene Maßnahmen durch

die Kommunen gefördert. Institutionell werden Moscheen daher nach wie vor im

Zusammenhang mit Zuwanderung und Integration gesehen und nicht in erster

Linie im Zusammenhang mit dem »Kultus«.

4 Im Kanton Zürich werden religiöse Vereine gleich mit anderen Migrant*innenvereinen be-

handelt und sind bei der Fachstelle für Integrationsfragen angesiedelt. Diese wiederum un-

tersteht der Direktion der Justiz und des Innern. In Wien ist das Magistrat 17 Migration, In-

tegration und Diversität für die Moscheevereine zuständig.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


348 Alltag in der Moschee

Imame übernehmen zudem oft vielfältige Aufgaben, die ihnen auch aufgrund

der Erwartung einer integrativen Leistung auferlegt werden, wie nachfolgend

noch diskutiert wird. Dabei ist von Seiten der muslimischen als auch von der ge-

sellschaftlichen Öffentlichkeit ein Kritikpunkt, dass Imame unzureichend sprach-

lich und sozial integriert sind.

Darüber hinaus – und damit kommen wir zu einem weiteren regulativen

Aspekt – ist die Position des Imams auch deshalb schwierig, als dass ihre Auf-

enthaltserlaubnis in der Schweiz und in Österreich an ihre Tätigkeit gekoppelt

ist. Imame, die von einem Verein entlassen werden und dann nicht nahtlos in

einer anderen Moschee angestellt werden, müssen das Land verlassen. Ehepart-

nerinnen können keiner beruflichen Tätigkeit nachgehen, da sie keine Aufent-

haltserlaubnis haben. Dies trägt ebenfalls nicht zu einer Stärkung der Position

des Imams bei.

Schließlich ergab sich aus dem Forschungsdesign des Projektes die Frage nach

dem Einfluss von öffentlich-rechtlicher Anerkennung auf Moscheen in Österreich.

Als Annahme hatte ich formuliert, dass sie sich nicht auf die Moscheen auswirkt.

Dies hat sich in gewisser Weise auch bestätigt, sieht man von den neueren Ent-

wicklungen zur Regulierung der Auslandsfinanzierung ab. Moscheen können von

den Vorteilen der Anerkennung kaum profitieren und funktionieren wie die Mo-

scheen in der Schweiz nach dem jeweiligen Vereinsrecht ohne weitere rechtliche

oder finanzielle Vorteile. In beiden Ländern sind die Moscheen von Spenden und

Mitgliedsbeiträgen abhängig. Der mit der Anerkennung verbundene Religionsun-

terricht an öffentlichen Schulen bedingt nicht, dass die Moscheen selbst keinen

Unterricht anböten. Das Unterrichtsangebot wird aber als komplementär wahrge-

nommen, denn die Diversität der Erwartungen der muslimischen Öffentlichkeit

kann nur durch ein diverses Angebot der Moscheen aufgefangen werden. Zwar

erhält die IGGiÖ einige Privilegien, die den einzelnen Gläubigen bis zu einem ge-

wissen Grad nutzen, eine gesellschaftliche Anerkennung ist mit der rechtlichen

Anerkennung jedoch nicht verbunden. Der Diskurs um Islam und Musliminnen

und Muslime in Österreich hat sich als ähnlich negativ behaftet gezeigt wie in

der Schweiz. Daher kann davon ausgegangen werden, dass mit der rechtlichen

Anerkennung nicht zwingend eine gesellschaftliche Anerkennung einher geht.

6.3.2 Gesamtgesellschaft

Der mediale Diskurs über Islam und Menschen muslimischen Glaubens wurde

als Indikator für den gesellschaftlichen Diskurs verwendet, denn ein Spiegel von

Legitimität in der Gesamtgesellschaft ist nach Deephouse & Suchman (2008: 55f.)

die mediale Berichterstattung und Massenkommunikation. Der mediale Diskurs

greift nicht nur Erwartungen der Gesamtgesellschaft auf, sondern reproduziert

diese auch.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Zusammenfassung – Reflexion – Ausblick 349

Ich habe in Kapitel 3 die Annahme formuliert, dass der Diskurs als Thema in

den Moscheen präsent ist und sich auf das Handeln auswirkt, was sich in den

Analysen der einzelnen Aktivitäten bestätigte. Die Gebetspraxis zeigte sich jedoch

in den Analysen als am wenigsten betroffene Aktivität in den Moscheen. Hier steht

die rituelle Praxis im Vordergrund und auch in den Predigten, die ich mitverfol-

gen konnte, wurde der negative Islam-Diskurs nicht als Thema aufgegriffen5. Die

Analyse der Bildungsangebote hat ergeben, dass Kinder und Jugendliche Fra-

gen aus ihrer nicht-muslimischen Umgebung mitbringen und darauf Antworten

suchen. Wie diese Situationen zur Explikation selbstverständlicher Verhaltens-

weisen führen, habe ich diskutiert. Der Islamdiskurs wirkt sich daher auf den

Religionsunterricht aus und damit auch auf den konjunktiven Erfahrungsraum

»Moschee«. Als besonders deutlich hat sich der Einfluss des Diskurses als Anlass

und in der Selbstdarstellung der Moscheen im Rahmen von öffentlichkeitswirk-

samen Veranstaltungen gezeigt.

Eine weitere, zu Anfang formulierte Annahme war, dass die Fachstellen für

Integration Einfluss auf die Angebote in den Moscheen haben. Hier hat sich ge-

zeigt, dass einerseits die finanzielle Unterstützung der Kommunen Möglichkeiten

für Angebote schafft, die sonst aufgrund mangelnder Ressourcen durch die Mo-

scheen nicht erbracht werden könnten. Allerdings sind diese Angebote auch dem

Islam- und Ausländerdiskurs geschuldet und damit wird der Diskurs um das inte-

grative oder des-integrative Potential von Moscheen aufgegriffen und in gewisser

Weise fortgeführt.

Wie bereits angedeutet, sind Imame und Moscheen mit der Erwartung kon-

frontiert, eine irgendwie geartete integrative Leistung zu erbringen. Gemäß Tez-

can gelten Moscheen als integriert, die eine solche Leistung erbringen und der

Imam stellt dabei die Schlüsselperson dar (Tezcan 2008: 128). Integration ist ein

vieldeutiger Begriff und wird in Wissenschaft und Öffentlichkeit anhand unter-

schiedlicher Indikatoren gemessen. Die Vorstellungen reichen von Spracherwerb,

Befähigung zur Teilhabe bis hin zu Assimilation (vgl. Vortkamp 2008: 57ff.). Wie

ich feststellen konnte, sind Moscheegemeinden mit der Erwartung konfrontiert,

sowohl zur gesellschaftlichen Integration ihrer Mitglieder beizutragen, indem sie

Integrations- und Deutschkurse anbieten (vgl. auch Suder 2015; Martens 2013;

Bartels & De Jong 2007), als auch sich als Organisation zu integrieren, indem sie

Kontakte zu religiösen, gesellschaftlichen und politischen Institutionen pflegen.

Dies spiegelt sich im Handeln in den Moscheen wider. Andere lokale Religions-

gemeinschaften, wie beispielsweise Hindu-Tempel, sehen sich mit einer solchen

5 Dabei sei darauf hingewiesen, dass diese Beobachtung keinesfalls repräsentativ ist, da ich

einerseits nur an einer begrenzten Auswahl von Freitagsgebeten, in einer begrenzten Zahl

von Moscheen anwesend war. Zum anderen waren die Predigten nicht immer auf Deutsch,

so dass ich nicht verstehen hätte können, um was sie sich drehen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


350 Alltag in der Moschee

Erwartung weniger konfrontiert (vgl. Rückamp & Limacher 2016). Diskursana-

lysen haben einerseits ergeben, dass Musliminnen und Muslime als wenig in-

tegriert gelten, andererseits sind muslimische Organisationen durch ihre große

Zahl für die Verwaltungen sichtbarer. Indem Moscheen aber entsprechend dieser

Erwartungen handeln, nehmen sie das gesellschaftliche Image der »Integrations-

bedürftigkeit« von Musliminnen und Muslimen auf und reproduzieren es. Sie

befinden sich also in einem Dilemma: Wenn sie nicht entsprechend handeln, gel-

ten sie als schlecht integriert, wenn sie danach handeln, reproduzieren sie den

Diskurs.

Dabei ist die Teilnahme an staatlich geförderten integrationswirksamen Maß-

nahmen für die Moscheen auch ein Mittel, Legitimität zu erlangen, da sie sich mit

bereits legitimen Akteuren vernetzen (vgl. Suchman 1995: 588). Auch kann dies

zu einer Professionalisierung im Sinne einer Schaffung von Professionen führen,

denn für die Kurse werden Expertinnen und Experten benötigt, die Knowhow

weitergeben können. Dadurch werden Kompetenzen angewendet und geübt, die

wiederum eine integrative Wirkung entfalten können (vgl. Foley & Hoge 2007:

226). Wie bereits angedeutet kann bei Imamen die Übernahme von Mehrfachrol-

len jedoch zur Überforderung führen, wenn sie neben Vorbetern und Seelsorgern

auch noch Integrationsbeauftragte und Mediensprecher sein sollen. Moscheen

wird dadurch eine Funktion zugesprochen, die weit über ihre religiösen Kern-

aufgaben hinausgeht.

Allerdings deutet die Erwartung der integrativen Leistung auch auf ein ge-

wandeltes Bild von Moscheen hin. Sie widerspiegelt nicht ein Bild von Orten der

Radikalisierung und Parallelgesellschaften, sondern macht sie zu einem Partner

der öffentlichen Hand. Wie Tezcan anmerkt, wird ihnen dadurch die Rolle auf-

erlegt, für Sicherheit zu sorgen (Tezcan 2008: 129).

6.3.3 Mitgliedererwartungen und muslimische Zielgruppe

Die Erwartungen und das Handeln der Moscheebesucherinnen und -besucher

wurden mit der Hilfe teilnehmender Beobachtung und narrativer Interviews ana-

lysiert. Sie bilden den Kern der Analyse, da ihr Handeln Moscheen am stärks-

ten beeinflusst. Daher wird ihnen im Folgenden besondere Aufmerksamkeit ge-

schenkt.

Zwischen ethnischer Gemeinschaft und pragmatischer Nutzung

Übergreifend über alle Aktivitäten in der Moschee hat sich eine flexible und prag-

matische Nutzung der Angebote gezeigt (vgl. auch Yükleyen 2012; Tezcan 2008).

Diese ist vor allem auf das Fehlen einer formalen Mitgliedschaft im Islam zurück-

zuführen, die die Gläubigen zu einer religiösen Einheit zusammenfassen würde.

Die Bindung an eine Moschee ist daher als lose zu beschreiben und hat in erster

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Zusammenfassung – Reflexion – Ausblick 351

Linie das Ziel, die religiöse Praxis zu ermöglichen. Jedoch wurde auch gleichzeitig

deutlich, dass nach wie vor die ethnische Gemeinschaft und der geteilte Erfah-

rungsraum von großer Bedeutung für die Moscheen und die Menschen, die sie

aufsuchen, ist. Besonders die ethnischen Moscheen in meinem Sample zeichne-

ten sich durch eine im Vergleich höhere Zahl an formalen Mitgliedern aus. Hier

wird deutlich, dass die Motivation für eine solche Mitgliedschaft nicht in erster

Linie religiöse Gründe hat, sondern auf einem Wunsch nach Zugehörigkeit zu

einer ethnischen Gemeinschaft beruht.

Diese zwei scheinbar im Widerspruch stehenden Beobachtungen von Zuge-

hörigkeit und pragmatischer Nutzung sind erst einmal kein Problem für die Mo-

scheen. Gemeinschaft im Gebet und individuelle Verantwortung ohne die Not-

wendigkeit der Heilsvermittlung bilden theologische Grundlagen des Glaubens.

Wie Beilschmidt konnte ich daher feststellen, dass Prozesse der Individualisie-

rung und Kollektivierung gleichzeitig stattfinden und zwischen subjektivem Er-

leben und Gemeinschaftlichkeit problemlos hin und her gewechselt wird (Beil-

schmidt 2015: 125f.). Formen pragmatischer Religiosität und Zugehörigkeit gehen

Hand in Hand.

Einerseits werden Moscheen als Orte gesehen, die ein allumfassendes Angebot

bereitstellen sollen, andererseits scheint auch eine De-Institutionalisierung statt-

zufinden, gerade wenn es um die Aneignung religiösen Wissens geht. Religiöse

Autoritäten können nicht nur in der Gestalt von Lehrpersonen in Moscheen ge-

funden, sondern diese Funktion kann auch von anderen Akteuren übernommen

werden. Die sich darin zeigende Individualität religiöser Wissensaneignung spie-

gelt sich auch in der Praxis des Moscheebesuchs wider. Diese Praxis beruht einer-

seits auf der Prämisse, dass die Gläubigen sich individuell vor Gott verantwortlich

zeigen und es keiner vermittelnden Instanz bedarf, andererseits ist aus ihr auch

ein gesamtgesellschaftlicher Trend von De-Institutionalisierung und Individua-

lisierung religiöser Praxis abzulesen (vgl. Stolz 2012). Mögliche Entwicklungen

zeigen die Beispiele junger Musliminnen und Muslime in meinem Sample so-

wie Arbeiten zu Neo-Moslems und De-Institutionalisierung religiöser Praxis und

Wissensaneignung auf (vgl. Güvercin 2012; Stolz 2012; Halm 2010). Neue Formen

religiöser und zivilgesellschaftlicher Vergemeinschaftung könnten entsprechend

auch fluide, netzwerkförmige Strukturen aufweisen (vgl. Hitz 2012).

Eine weitere Möglichkeit, diese Beobachtungen im Kontext der Religionsfor-

schung zu diskutieren bestehen in den Konzeptionen von Davie. Mit dem Begriff

»vicarious religion« beschreibt sie die Vorstellung, dass Religion ausgeübt wird

»by an active minority but on behalf of a much larger number, who (implicitly

at least) not only understand, but, quite clearly, approve of what the minority is

doing« (Davie 2007: 22). Religiosität findet hier nicht außerhalb der traditionel-

len Strukturen und Institutionen statt, so wie sie in den 1990er Jahren noch mit

ihrem Begriff des »believing without belonging« (Davie 1990) ihre Beobachtungen

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


352 Alltag in der Moschee

beschrieben hat. Mit Bezug auf christliche Kirchen in Großbritannien konsta-

tiert Davie trotz der Abnahme der Kirchenmitgliederzahlen ein hohes Maß an

Interesse an kirchlichen Ritualen wie Hochzeiten und Begräbnissen.

Auch in der Systemtheorie wird das Phänomen der »Trittbrettfahrer« behan-

delt. Bezogen auf Organisationen spricht Stichweh von einer Entkoppelung von

Verein und Organisation. Manche Menschen sähen sich demnach als Mitglieder

und wollten mitgestalten. Andere kommunizierten lediglich ihre Leistungserwar-

tungen an eine Dienstleistungsorganisation (vgl. Stichweh 2000: 28). Wenn also

über religiöse Organisationen gesprochen wird und die Frage, wen sie vertreten,

muss diese Unterscheidung immer mitgedacht werden: Nicht alle Personen sind

in gleicher Weise auch Mitglieder, wie von Stichweh beschrieben, es gibt auch ei-

ne große Zahl an Menschen, die nur vereinzelt Angebote konsumieren und daher

nicht in gleicher Weise erreichbar für die Moscheen sind, wie ihre Mitglieder.

Stolz hat festgestellt, dass eine De-Institutionalisierung religiöser Praxis an

manchen Stellen auch zu einer »Pluralisierung des religiösen Angebots und zu

mehr Markt« (Stolz 2012: 89) führen kann, der sich nicht nur im Bereich der al-

ternativen Spiritualität bildet, sondern auch in Großkirchen anzutreffen ist (vgl.

auch Bochinger et al. 2007). Die Gläubigen konsumieren Dienstleistungen auf

dem religiösen Markt. Diese Beobachtung kann, wie ich in meiner Untersuchung

festgestellt habe, bis zu einem gewissen Grad auch auf Moscheen ausgeweitet

werden. Das pragmatische Auswählen von Angeboten zeigte sich in den unter-

suchten Moscheen vor allem im Ramadan, bei den großen Festgebeten oder auch

beim Freitagsgebet. Diese haben sich als die zentralen Ereignisse von Gemein-

schaftlichkeit erwiesen, auch für Menschen, die sonst die Moschee nicht aufsu-

chen. Aber auch bei den wöchentlichen Angeboten wählen die Menschen unter

verschiedenen Angeboten in unterschiedlichen Moscheen aus (Gebet, Religions-

unterricht, Frauentreffen). Zwar konnte ich Formen von De-Institutionalisierung

und Individualisierung religiöser Praxis beobachten, diese bedeuteten jedoch oft

keine gänzliche Abkehr von der institutionalisierten religiösen Praxis in der Mo-

schee. Eine Rückkehr zur Moschee wird im Lebensverlauf immer als Möglichkeit

mitgedacht, was zum Beispiel aus dem Bedürfnis nach religiöser Erziehung der

eigenen Kinder erwachsen kann. Religiöse Bildung in der Moschee, in der man

die gleiche Herkunft teilt, kann Sicherheit bieten, denn die Wahl auf dem religiö-

sen Markt setzt einen gewissen Wissensstand voraus. Menschen nehmen häufig

aber an den Festgebeten teil oder erwarten Beratung, ohne als Mitglieder einen

finanziellen Beitrag zu leisten oder sich zu engagieren. Wohingegen die Kirchen

jedoch noch in gewisser Weise eine finanzielle Absicherung durch die Kirchen-

beiträge haben, ist die Lage für Moscheen häufig prekär, da die Räumlichkeiten

und Angebote nur durch Mitgliederbeiträge und Spenden finanziert werden.

Auch in der Organisationsforschung wird dieses Phänomen der Trittbrettfah-

rer diskutiert. Hier hat sich als Lösung der Ansatz etabliert, dass in diesen Fällen

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Zusammenfassung – Reflexion – Ausblick 353

selektive Anreize für die Mitgliedschaft gesetzt werden müssen, da Organisa-

tionen unter diesen Trittbrettfahrern leiden (vgl. Olson 2004). Für Moscheen ist

dies allerdings aus besagten Gründen nicht so leicht, da sie den Zugang zur Tran-

szendenz nicht regulieren und Mitgliedschaft eben gerade nicht heilsrelevant für

die Gläubigen ist. Entsprechend stellt Pries fest, dass der Beitritt zu einem Mo-

scheeverein eher jenseits rationaler Wahlentscheidungen »aus dem Bauch heraus«

geschieht (Pries 2010: 35). Beobachtete Lösungen sind daher die direkte Finan-

zierung von Angeboten über Gebühren oder durch Unterstützung von staatlicher

Seite. Auch die Ausbildung von Professionen, so dass auf Ehrenamtliche verzich-

tet werden kann, kann eine solche, wenn auch kostspielige Lösung sein. Dass

Professionalisierung und Effektivität in der Administration, bei den Räumlich-

keiten und im Religionsunterricht eine Erwartung der Mitglieder ist, konnte ich

in den Analysen zeigen.

Moschee als Ort der Reproduktion kultureller, sozialer und religiöser

Zugehörigkeit

Neben der Beobachtung pragmatischer Religiosität und loser Zugehörigkeit hat

sich die Moschee auch als sozialer Ort gezeigt: Vor allem für die erste Generation

der Zugewanderten ist die Moschee landsmannschaftliches Zusammenkommen

und ein Ort kultureller, sozialer und religiöser Selbstversicherung.

Roy identifiziert drei maßgebliche Veränderungen, die durch den Wechsel des

Wohnortes und die Ankunft in einer fremden Kultur eintreten: Erstens die Auf-

lösung der ursprünglichen Kultur, in der Religion in eine gegebene Kultur und

Gesellschaft eingebettet war. Die zweite Veränderung ist das Fehlen von legitimen

religiösen Autoritäten, die die Normen des Islams definieren könnten. Dieses Feh-

len habe eine Krise hinsichtlich der Weitergabe von Wissen zur Folge. Und letzt-

lich konstatiert Roy die Unmöglichkeit jeglicher Form rechtlicher, sozialer und

kultureller Zusammengehörigkeit (Roy 2004: 151). Die Bedeutung von Moscheen

für die erste Generation der Einwanderer lässt sich in diesem Kontext verorten.

Die Moschee ist ein Ort, an dem zumindest Teile der ursprünglichen Kultur repro-

duziert werden können. Für Musliminnen und Muslime bedarf es einer Ausein-

andersetzung mit der neuen Situation und ein Platz in der Ankunftsgesellschaft

muss erst erarbeitet werden. Dabei muss erst ein neuer gemeinsamer Erfah-

rungsraum erschaffen werden. Die Reproduktion des Erfahrungsraumes findet

in den Aktivitäten der Moschee statt: Das gemeinsame Gebet, synchron in Rei-

hen durchgeführt, schafft ein Gemeinschaftsgefühl. In den Bildungsangeboten

werden Verhaltensmuster und sprachlich-kulturelle Zugehörigkeit tradiert und

verhandelt. Eine nicht unerhebliche Rolle nehmen dabei Fragen von Arbeitskol-

leginnen und -kollegen, Nachbarinnen und Nachbarn oder aus den Schulklassen

ein, welche das Fehlen der Verankerung der eigenen Religion in der neuen Kultur

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


354 Alltag in der Moschee

deutlich machen. Daher ist die Moschee ein Ort, wohin Unsicherheit in Bezug

auf das moralisch »richtige« Leben im Kontext von Migration und Minderhei-

tenrolle ausgelagert wird. Bildung ist dadurch mehr als Wissensaneignung: Die

Eltern bringen ihre Kinder in die Moschee, damit sie im fremdkulturellen Kon-

text eine klare, moralisch korrekte Identität entfalten können. Dies wird auch

deshalb umso wichtiger, also dass durch die Minderheitenrolle der Einfluss eines

kulturell-normativen gesellschaftlichen Drucks nachlässt und die Verantwortung

zur Einhaltung von Normen und Vorschriften eher bei den Gläubigen selbst liegt

(vgl. Roy 2004: 148).

Die Gründung von Moscheen durch die erste Generation von Einwanderern

galt daher, neben der Schaffung einer Infrastruktur für die Durchführung des

gemeinsamen Gebetes, vor allem auch der Weitergabe religiöser und kultureller

Sozialisation und der Schaffung eines geschützten Raumes. Deshalb dienten zu

Anfang die neuen Moscheen auch der ethnischen, kulturellen und sprachlichen

Gemeinschaft und der Weitergabe an die nächste Generation.

They had to create a space in which they not only could fulfill their religious

rituals but also could socialize and inculcate their culture in their children.

Mosques and religious organizations took on the roles of socialization, net-

working, and ethnic bonding and became sites for life-cycle rituals like cir-

cumcisions, marriages, and funerals. (Yükleyen 2012: 9)

Aber nicht nur für die Älteren, auch für junge Menschen ist die Moschee ein Ort,

an dem sie sich nicht erklären müssen, wo sie nicht als fremd auffallen und sie

sich in einem geschützten Raum mit anderen treffen können, wie in meiner Un-

tersuchung deutlich wurde. In den Interviews zeigte sich, wie ein konjunktiver

Erfahrungsraum, der sich aus religiös-kultureller und biographischer Zugehörig-

keit speist, Sicherheit geben kann (vgl. auch Schiffauer 2009).

Die letzten beiden von Roy beschriebenen Veränderungen, das Fehlen einer

religiösen Autorität und der rechtlichen, kulturellen und sozialen Zusammenge-

hörigkeit, lassen sich am Beispiel des Religionsunterrichts in Moscheen verdeutli-

chen, welcher sich als Spiegel der Diversität der muslimischen Community zeigte.

Die Diversität begründet sich in dem Fehlen einheitlicher Vorgaben, sprich einer

legitimen religiösen Autorität auf Landesebene. Imame können das Vakuum re-

ligiöser Autorität versuchen aufzufangen, allerdings fehlen noch übergeordnete

theologische Autoritäten an Hochschulen oder in Dachverbänden6.

Musliminnen und Muslime finden sich durch die Migration in einer Situation

wieder, in der es nicht den »einen Islam« gibt, der in die »eine Kultur« eingebettet

ist, sondern sie treffen auf verschiedene kulturell geprägte Ausdrucksformen von

6 Auch die IGGiÖ sieht sich nicht als theologische Autorität, sondern hat lediglich administra-

tive und repräsentative Aufgaben.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Zusammenfassung – Reflexion – Ausblick 355

Islam, was landsmannschaftliche Beziehungen noch wichtiger machen dürfte.

Wegen der von Roy genannten engen Verbindung von Religion und Kultur erfolgt

neben der religiösen Sozialisation auch immer eine Weitergabe von Sprache und

Kultur und es wird damit Diversität in der Moscheelandschaft reproduziert. Ich

vermute daher, dass so lange der Islam nicht in der Aufnahmegesellschaft ange-

kommen und integriert ist, sich also nicht eine österreichische oder Schweizer

Form des Islam bildet, der Islam und auch die Moscheen nach wie vor durch

die Kultur der Herkunftsländer geprägt und die ethnischen Moscheen weiterhin

bedeutend sein werden. Einen »österreichischen« oder »Schweizer Islam« kann

es aber nur geben, wenn eine theologische Auseinandersetzung in den jeweiligen

Ländern stattfindet. Dafür braucht es eine theologische Ausbildung. Aus der Per-

spektive des Neo-Institutionalismus führt eine Vereinheitlichung der Inhalte und

Standards einer Profession zu normativem Isomorphismus, das heißt, dadurch

würden sich die Moscheen ähnlich werden und ein lokal geprägter Islam könnte

sich bilden, zumindest was religiöse Praxis innerhalb der Moscheen anbelangt.

In ihrer Funktion als Orte kultureller Zugehörigkeit begründet sich daher die

nach wie vor ungebrochene Bedeutung ethnisch-nationaler Moscheen. Denn diese

Form der Sicherheit kann nur gegeben werden, wenn die Mitglieder den gleichen

kulturellen Hintergrund und eine gemeinsame Migrationsgeschichte teilen. Ir-

ritationen entstehen in multiethnischen Moscheen, wo Menschen verschiedener

Erfahrungsräume aufeinandertreffen. Als Kristallisationspunkt hat sich das Bei-

spiel der Rolle von Frauen gezeigt: Hier werden Verhaltensmuster weitergegeben,

die sich im Kontakt mit Musliminnen anderer Herkunft erst in der Krise zeigen.

Was ist Kultur, was religiöse Vorschrift? Das muss hier neu ausgehandelt werden.

Wandel

Mit dem Verweis auf religiöse Grundsätze werden Kultur und Tradition zuneh-

mend infrage gestellt7. Dies konnte ich besonders bei Angehörigen der zweiten

Generation sowie bei Konvertierten beobachten. Denn im Wechsel derjenigen, die

die Angebote in den Moscheen nutzen und bereitstellen, von der ersten Einwan-

derergeneration auf die zweite und dritte Generation, verlieren der Bezug zum

Herkunftsland und die Sprache an Bedeutung. Die Kinder sprechen Schweizer-

deutsch oder Deutsch, sie sind in den Schulen in der Schweiz und in Österreich

sozialisiert und sehen sich mit neuen Herausforderungen konfrontiert, die sich

von denen der Eltern unterscheiden. Für die Moscheen bedeutet dies, dass sie

sich darauf einstellen müssen und sich in Zukunft wandeln werden.

Moscheen sind daher mit verschiedenen, teils widersprüchlichen Erwartun-

gen konfrontiert. Dies hat sich in meiner Untersuchung besonders im Hinblick

auf die Rolle von Frauen und die Geschlechtertrennung in Moscheen gezeigt.

7 Vgl. auch für evangelikale Aussiedler die Studie von Elwert (2015: 312).

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


356 Alltag in der Moschee

Das ImanZentrum hat in meinem Sample, wenn man so will, eine Art Vorrei-

terrolle. Durch die räumliche Situation im Zentrum wird Frauen nicht nur eine

direkte Teilhabe am Gebet ermöglicht, sondern sie übernehmen auch führende

Rollen in der Leitung der Moschee. Halm et al. (2012: 67) geben zwar an, dass die

räumlichen Gegebenheiten nicht ausschlaggebend für die Teilnahme von Frauen

am Gebet seien, allerdings deuten Aussagen meiner Gesprächspartnerinnen dar-

auf hin, dass sie eben gerade das ImanZentrum Volketswil sehr gerne deshalb

aufsuchen, weil es ausreichend Platz für Frauen gibt und sie direkt am Gebet

teilnehmen können (vgl. auch Heine et al. 2012: 125f.).

Frauen organisieren sich allerdings häufig parallel zu der offiziellen Struktur.

Diese Form der Entkoppelung von formaler Struktur und Praxis ist ein Zeichen

dafür, dass anders die Moscheen den unterschiedlichen Erwartungen nicht ge-

recht werden können (vgl. F.A.A. Becker-Ritterspach & J.C.E. Becker-Ritterspach

2006: 102). Frauen beanspruchen Raum in der Moschee und da sie keinen Platz

in den offiziellen Strukturen finden, organisieren sie sich selbst. Dabei hat sich

gezeigt, dass der Platz der Frauen keine soziale Tatsache, sondern einer Aushand-

lung unterworfen ist, die von Fragen der Sozialisation und Generation beeinflusst

ist. Das Beispiel des ImanZentrums mit seiner Präsidentin und den vielen Frauen

im Vorstand zeigt den Spielraum auf, den es im Hinblick auf die Rolle von Frauen

in Moscheen gibt. Auch hier finden Prozesse der De-Ethnisierung und Universa-

lisierung statt, wenn Frauen ihre Rechte auf religiöse Grundsätze beziehen und

diese von Kultur und Tradition differenzieren. Dies bezieht sich denn auch auf

räumliche Fragen, die in den Moscheen jeweils ganz unterschiedlich ausgelegt

werden.

Im Aushandlungsprozess zwischen verschiedenen Erwartungen nehmen Mo-

scheen Ideen auf und übersetzen sie in ihren lokalen Kontext. Moscheen sind

dadurch in stetigem Wandel befindliche soziale Tatsachen, die durch verschie-

dene Faktoren beeinflusst werden, wodurch Anpassungsleistungen stattfinden.

Erfahrungen aus den Herkunftsländern werden mit in die Schweiz und nach Ös-

terreich gebracht und an die nachfolgende Generation weitergeben. Gleichzeitig

findet aber ein Übersetzung- und Adaptationsprozess in den neuen Kontext statt,

der von Faktoren wie Raum, finanziellen Möglichkeiten, rechtlicher Stellung und

Sozialisation beeinflusst wird. Diese Übersetzungsleistung wird dabei nicht nur

von der ersten Generation, sondern auch von den nachfolgenden Generationen

vollbracht. In einer Abwägung zwischen universalen, unveränderlichen Prinzipien

des Islams und der Adaption an den lokalen Kontext findet eine Neuinterpreta-

tion des Islams statt. Diese kann aber nur dann erfolgen, wenn eine Auseinan-

dersetzung mit dem impliziten Wissen stattfindet. Eine Moschee kann dafür den

geeigneten Rahmen bieten, denn sie ist ein wichtiger Akteur in diesem Aushand-

lungsprozess.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Zusammenfassung – Reflexion – Ausblick 357

Die Beantwortung der These, ob die Rolle der ethnischen Zugehörigkeit zu

einer Moschee mit der Sozialisation der Menschen in der schweizerischen und

österreichischen Gesellschaft zugunsten eines Verständnisses einer multiethni-

schen Gemeinschaft der Musliminnen und Muslime abnimmt, muss unbeant-

wortet bleiben. Ergebnisse aus der Studie von Halm et al. (2012) deuten darauf

hin, dass der Generationenwandel innerhalb der Moscheen stattfindet und es

weniger zu Neugründungen kommt. Hier müssen also die Entwicklungen weiter

beobachtet werden, denn es sind verschiedene Erwartungen und Einflussfaktoren

am Werk, die sich in unterschiedliche Richtungen bewegen.

6.4 Was ist eine Moschee? Ausblick und Implikationen für Forschung
und Praxis

Was ist also eine Moschee? Die vorangegangenen Ausführungen haben gezeigt,

dass sich die Moscheen in einem Wandlungsprozess befinden, welcher durch

verschiedene Erwartungen bedingt ist. Eine Moschee in der Schweiz und in Ös-

terreich ist ein vielfältiger Raum. Sie ist zunächst kein Sakralgebäude, sondern

Sakralität wird situativ durch das gemeinsame Ritual als performative Sakralität

hergestellt.

Dabei lassen sich Moscheen nicht in erster Linie dadurch definieren, dass sie

einen Imam haben, denn jeder kann religiöse Autorität sein. Daher wäre eine

Definition von religiöser Gemeinschaft durch das Vorhandensein einer stetig an-

wesenden religiösen Autorität, wie Chaves (1998) es für christliche Gemeinden tut,

nicht zutreffend. Vielmehr definiert sich eine Moschee über das Handeln, welches

auf religiöse Zwecke ausgerichtet ist. Wobei Handeln zu »religiösem Handeln«

wird, dadurch dass es auf eine Transzendenz ausgerichtet ist (vgl. Riesebrodt

2007). In diesem Falle ist dies allem anderen voran das gemeinsame Gebet, für

das eine Moschee Raum bietet und das eine Moschee zur Moschee macht. Die

Moschee ist daher kein intrinsisch heiliger Ort, die Heiligkeit wird ihr nicht durch

Weihe oder einen ähnlichen Akt verliehen, sondern sie wird situativ und perfor-

mativ im Gebet hergestellt. Die performative Herstellung einer heiligen im Sin-

ne einer besonderen Bedeutung der Moschee wird durch meine Beobachtungen

unterstrichen, dass eine bestimmte Bekleidung angelegt wird, die sich von der

Alltagskleidung unterscheidet (Kaftan, Kopfbedeckung bei Männern und Frauen,

lange Röcke). Damit wird der Raum »Moschee« als sozial konstruierter Raum (vgl.

Löw 2004) von dem Raum außerhalb unterschieden und ihm eine herausgeho-

bene Bedeutung zugemessen. Gebäude und situativ rituell konstruierter sozialer

Raum müssen daher unterschieden werden.

Dabei ist auch wichtig zu beachten, dass Heil nicht verbunden ist mit Or-

ganisation, das heißt, eine Moschee hat keine Vermittlerfunktion, es gibt keine

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


358 Alltag in der Moschee

Sakramente, die exklusiv in der Moschee gestiftet würden. Die religiöse Auto-

rität reguliert nicht den Zugang der Gläubigen zur Transzendenz, sondern die

Gläubigen haben eine individuelle Verantwortung. Daher ist die Zugehörigkeit

zu einer Institution für die Gläubigen nicht notwendig, was ihr eigenes Heil be-

trifft. Auf dieser Grundlage lassen sich die beobachteten Formen von flexibler

und pragmatischer Nutzung von Moscheeangeboten verorten und begründen.

Zwar haben die Moscheen keine religiöse Vermittlerfunktion, aber eine sozia-

le, indem sie zwischen verschiedenen gesellschaftlichen Teilbereichen und Grup-

pen vermitteln. Sie sind je nach Generation Orte religiöser, sprachlicher und kul-

tureller Selbstversicherung. Sie bieten dadurch einen geschützten Raum, in dem

der konjunktive Erfahrungsraum von Menschen muslimischen Glaubens in der

Schweiz und in Österreich reproduziert und neu verhandelt werden kann. Dabei

finden religiöse Neuinterpretationen statt, für die die Moschee ebenfalls einen

Raum bieten kann. Schließlich wird den Moscheen die Funktion der Repräsen-

tation und Integration zugesprochen, welche teilweise von ihnen auch zu eigen

gemacht wird.

Für die Verwaltungen bedeuten die Ergebnisse, dass Vorsicht geboten ist, die

Moscheen und Imame nicht mit Erwartungen hinsichtlich Repräsentation und

integrativer Leistung zu überfordern und die Besonderheit einer Moschee und

ihrer Rolle für die muslimischen Gläubigen zu berücksichtigen. Dachverbände

müssen als Reaktion auf staatliche Anforderungen nach Repräsentation verstan-

den werden und es darf die interne Diversität dadurch nicht übersehen werden.

Aber auch die Religionsforschung ist angehalten, die Kategorien von »Religions-

gemeinschaft« zu reflektieren und mögliche christliche Konnotationen immer

wieder kritisch zu überdenken. Denn auch von wissenschaftlicher Seite wurde

noch keine geeignete Sprache für die Beschreibung nicht-christlicher Religions-

gemeinschaften gefunden. Vielmehr bedient sich die Wissenschaft sprachlich am

Eigenen, wodurch Begriffe aus der Kirchensoziologie auf Islam, Moscheen und

muslimische Gläubige übertragen werden. Andererseits brauchen wir Begriffe

und Konzepte, mit denen wir arbeiten können. In der empirischen Forschung

muss daher der eigene begriffliche Standort methodisch kontrolliert und reflek-

tiert werden.

Von gesellschaftlicher Bedeutung ist die Vermittlerrolle, die Moscheen über-

nehmen können. Die Funktion ist in erster Linie eine soziale: Vermittelt wird im

Religionsunterricht und in der Beratung durch den Imam zwischen Eltern und

Kindern, denn Eltern vertrauen, dass die Kinder in der Moschee korrekte mora-

lische Handlungsweisen erlernen, was ihnen hilft, sich im Kontext einer fremden

Kultur richtig zu verhalten. Damit vermitteln Moscheen auch zwischen Gläubigen

und Gesamtgesellschaft, denn hier können Antworten für das tägliche Handeln

gegeben werden. Die Moschee kann deshalb auch eine Plattform sein, auf der

diese Aushandlungsprozesse und religiös-kulturelle Neuinterpretationen stattfin-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Zusammenfassung – Reflexion – Ausblick 359

den, da eine übergeordnete Autorität fehlt, die das für sie übernehmen würde.

Auch werden Moscheen mit ihren öffentlichkeitswirksamen Veranstaltungen zu

Vermittlern zwischen Menschen muslimischen Glaubens und Nicht-Musliminnen

und -Muslimen und nehmen am Austausch mit kommunalen Einrichtungen teil.

Moscheen sind daher Orte mit religiöser, sozialer und vermittelnder Funktion.

Sie liefern die Infrastruktur für religiöse Praxis, für die Weitergabe von religiösem

Wissen und für die religiöse Selbstversicherung der Mitglieder. Sie fungieren als

Organisationen, die Angebote bereitstellen und sich im organisationalen Feld auf

dem Markt verschiedener Anbieter behaupten müssen. Gemeinschaft und Zuge-

hörigkeit sind Phänomene, die durch soziale Aktivitäten entstehen und aufrecht-

erhalten werden, welche innerhalb einer Moschee stattfinden. Gemeinschaft mit

Gläubigen muss jedoch nicht an einen Ort, eine Organisation oder eine Moschee

gebunden sein.

Veränderungsbedarfe und Konfliktpotentiale ergeben sich durch die geänder-

ten Bedürfnisse der zweiten Generation und hier insbesondere im Hinblick auf

Frauen, deren räumliche Situation in den Moscheen häufig als unbefriedigend

empfunden wird. Des Weiteren entsteht ein Spannungsfeld zwischen der recht

pragmatischen Praxis der Nutzung der Moscheeangebote einerseits und Formen

von Mitgliedschaft, vor allem formaler Mitgliedschaft und Engagement, ande-

rerseits, welche für den Erhalt der Moschee notwendig sind. Lösungen bieten

sich an in einer stärkeren staatlichen Unterstützung bestimmter Dienstleistun-

gen wie Seelsorge in Gefängnissen oder Integrationskursen. Dabei muss aber im-

mer beachtet werden, dass der Staat das Wesen der Moscheen beeinflusst. Oder

es müssen Gebühren für Dienstleistungen erhoben werden. Schließlich dürfte

sich die Professionalisierung von Bildung und Öffentlichkeitsarbeit in Zukunft

noch verstärken. Aufgrund der mangelnden Aus- und Weiterbildungsmöglichkei-

ten kann aber im religiösen Kerngeschäft, welches die Imame leisten, von einer

De-Professionalisierung (im Sinne eine fehlenden Standardisierung der Professi-

on) ausgegangen werden, sollte sich die Lage in Zukunft nicht ändern.

Hinderlich im Hinblick auf die Legitimität von Moscheen gegenüber den mus-

limischen Gläubigen und auch gegenüber der Gesamtgesellschaft sind jedoch

auch ethnische Grenzen, die Moscheen dann exklusiv erscheinen lassen. Aller-

dings wurde an der einen oder anderen Stelle auch der Wunsch nach Öffnung

und ethnienübergreifender Gemeinschaft der Muslime artikuliert. Dies lässt sich

als Veränderungswille innerhalb von Moscheen interpretieren. Es ist also denk-

bar, dass es auch in Zukunft ein Nebeneinander der beiden Moscheetypen »ethni-

sche/landsmannschaftliche Moschee« und »multiethnische Moschee« geben wird.

Ist ist jedoch anzunehmen, dass sich mit der fortschreitenden Integration in

Form einer verstärkten Institutionalisierung islamischer Infrastruktur, vor allem

der Dachverbände und einer theologischen Ausbildung, eine einheitlichere lokale

Form muslimischen Lebens in Moscheen in der Schweiz und in Österreich ent-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


360 Alltag in der Moschee

wickeln wird. Forschungsdesiderate ergeben sich deshalb vor allem hinsichtlich

weiterer Beobachtungen der Veränderungen im Generationenwechsel, Verkirch-

lichungstendenzen und weiterer Adaptionen an neue Rahmenbedingungen (z.B.

neues Islamgesetz in Österreich). Neue Migrationsbewegungen wie die große

Flüchtlingswelle aus muslimischen Ländern von 2015 werden wieder neue Her-

ausforderungen für die Moscheen darstellen, die bislang noch kaum im Fokus

der Religionsforschung stehen. Hier dürfte sich der Alltag in der Moschee auch

in Zukunft als fruchtbares Forschungsfeld erweisen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur

Abdelrahimsai, Ahmad (1995). Zur Geschichte der Muslime in Österreich II. Die

Islamische Glaubensgemeinschaft. In: Islam zwischen Selbstbild und Klischee.

Eine Religion im österreichischen Schulbuch. Hrsg. von Susanne Heine. Köln

und Wien: Böhlau, S. 37–44.

Abid, Lise Jamila (2006). Muslims in Austria: Integration through Participation in

Austrian Society. In: Journal of Muslim Minority Affairs 26 (2), S. 263–278.

Achermann, Alberto, Christin Achermann, Joana Menet & David Mühlemann

(31. Mai 2013). Das Zulassungssystem für religiöse Betreuungspersonen - Ei-

ne explorative Studie. Im Auftrag des Bundesamts für Migration. Bern und

Neuchâtel.

Ahmad, Anis (2009). Ramadan. In: The Oxford encyclopedia of the Islamic world.

Hrsg. von John L. Esposito. Oxford: Oxford University Press.

Alacacıoğlu, Hasan (1999). Außerschulischer Religionsunterricht für muslimische

Kinder und Jugendliche türkischer Nationalität in NRW. Eine empirische Stu-

die zu Koranschulen in türkisch-islamischen Gemeinden. Münster: Lit.

Allievi, Stefano (2005). How the immigrant has become Muslim. In: Revue Euro-

péenne des Migrations Internationales 21 (21), S. 2–21.

Allport, Gordon Willard & Carl Friedrich Graumann (1971). Die Natur des Vorur-

teils. Köln: Kiepenheuer & Witsch.

Ammann, Ludwig (2004). Privatsphäre und Öffentlichkeit in der muslimischen

Zivilisation. In: Islam in Sicht. Der Auftritt von Muslimen im öffentlichen

Raum. Hrsg. von Nilüfer Göle & Ludwig Ammann. Bielefeld: transcript, S. 69–

117.

Aslan, Ednan, Hrsg. (2009a). Islamische Erziehung in Europa. Islamic Education

in Europe. Wien: Böhlau.

— (2009b). Muslime in Österreich und das Modell Österreich. In: Islamische

Erziehung in Europa. Islamic Education in Europe. Hrsg. von Ednan Aslan.

Wien: Böhlau, S. 325–350.

— (2012a). Vorwort des Herausgebers. In: Zwischen Moschee und Gesellschaft.

Imame in Österreich. Hrsg. von Ednan Aslan. Frankfurt a. M.: Lang, S. 5–20.

— Hrsg. (2012b). Zwischen Moschee und Gesellschaft. Imame in Österreich.

Frankfurt a. M.: Lang.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


362 Alltag in der Moschee

Aslan, Ednan, Hrsg. (2013). Islamische Theologie in Österreich. Institutionalisie-

rung der Ausbildung von Imamen, SeelsorgerInnen und TheologInnen. Frank-

furt a.M: Peter-Lang-Edition.

— (o. Jahr). Projektbericht. Evaluierung ausgewählter Islamischer Kindergärten

und -gruppen in Wien. Tendenzen und Empfehlungen. Wien.

Aslan, Ednan, Jonas Kolb & Erol Yildiz (2017). Muslimische Diversität. Ein Kom-

pass zur religiösen Alltagspraxis in Österreich. Wiesbaden: Springer. doi:

10.1007/978-3-658-17554-2.

Aslan, Ednan, Magdalena Modler-El Abdaoui & Dana Charkasi (2015). Islamische

Seelsorge. Eine empirische Studie am Beispiel von Österreich. Wiesbaden:

Springer VS. doi: 10.1007/978-3-658-08267-3.

Aslan, Ednan & ZsofiaWindisch, Hrsg. (2012).The training of Imams and teachers

for Islamic education in Europe. Frankfurt: Peter Lang.

Auerbach, Christine (5. Apr. 2017). Was sich seit der Reform des Islamgesetzes

getan hat. In: Deutschlandfunk.

Austria Presse Agentur (5. Dez. 2015). Islamische Kindergärten: Studie sieht di-

verse Problemfelder. In: Der Standard.

Balić, Smail (1995). Zur Geschichte der Muslime in Österreich I. Lebensräume

und Konfliktfelder. In: Islam zwischen Selbstbild und Klischee. Eine Religion

im österreichischen Schulbuch. Hrsg. von Susanne Heine. Köln und Wien:

Böhlau, S. 23–35.

Bartels, Edien & Inge De Jong (2007). Civil Society on the Move in Amster-

dam: Mosque Organizations in the Slotervaart District. In: Journal of Muslim

Minority Affairs 27 (3), S. 455–471. doi: 10.1080/13602000701737277.

Bauer, Thomas (2011). Die Kultur der Ambiguität. Eine andere Geschichte des

Islams. Berlin: Verlag der Weltreligionen.

Baumann, Christoph Peter (2009). Islamische Erziehung in der Schweiz. In: Isla-

mische Erziehung in Europa. Islamic Education in Europe. Hrsg. von Ednan

Aslan. Wien: Böhlau, S. 423–448.

Baumann, Martin (2002a). Migrant Settlement, Religion and Phases of Diaspo-

ra. In: Migration. A European Journal of International Migration and Ethnic Relations

33/34/35, S. 93–117.

— (2002b). Minderheiten. II. Religionswissenschaftlich. In: Religion in Geschich-

te und Gegenwart. Handwörterbuch für Theologie und Religionswissenschaft.

Hrsg. von Hans Dieter Betz. 4. Aufl. Tübingen: Mohr Siebeck, S. 1245–1246.

— (2004). Becoming a Colour of the Rainbow. The Social Integration of Indian

Hindus in Trinidad, Analysed Along a Phase Modell of Diaspora. In: South

Asians in the Diaspora. Histories and Religious Traditions. Hrsg. von Knut A.

Jacobsen & Pratap Kumar. Leiden und Boston: Brill, S. 77–96.

— (2010). Civic Social Capital and Hindu Tamil Priests and Temples in Switzer-

land. In: Finish Journal of Ethnicity and Migration 5 (2), S. 7–15.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur 363

— (2012). Religionsgemeinschaften im Wandel. Strukturen, Identitäten, inter-

religiöse Beziehungen. In: Religionsgemeinschaften, Staat und Gesellschaft.

Syntheseband I zum Nationalen Forschungsprogramm 58. Hrsg. von Chris-

toph Bochinger.

— (2014). Becoming a civil society organization? Dynamics of immigrant reli-

gious communities in civil society and public space. In: Nordic Journal of Religion

and Society 27 (2), S. 113–130.

— (2015). Von Gegenorten zu neuen Brücken- und Heimatorten. Moscheen, Tem-

pel und Pagoden von Immigranten in der Schweiz. In: Orte der europäischen

Religionsgeschichte. Hrsg. von Adrian Hermann & Jürgen Mohn. Würzburg:

Ergon, S. 503–523.

— (2017). Religiös selbstbestimmt, reflektiert und integriert. Analyse religiöser

Neuinterpretationen bei jungen Erwachsenen mit Migrationshintergrund. In:

Religiöse Identitäten und gesellschaftliche Integration. Hrsg. von Edmund

Arens, Martin Baumann, Antonius Liedhegener, Wolfgang W. Müller & Mar-

kus Ries. Baden-Baden: Nomos, S. 73–105.

Baumann, Martin, Jürgen Endres, Silvia Martens & Andreas Tunger-Zanetti

(2017). »Hallo, es geht um meine Religion!« Muslimische Jugendliche in der

Schweiz auf der Suche nach ihrer Identität. Luzern.

Baumann, Martin & Andreas Tunger-Zanetti (2010). Wenn Religionen Häuser

bauen: Sakralbauten, Kontroversen und öffentlicher Raum in der Schweizer

Demokratie. In: Religionspolitik - Öffentlichkeit - Wissenschaft. Studien zur

Neuformierung von Religion in der Gegenwart. Hrsg. von Martin Baumann

& Frank Neubert. Zürich: Pano, S. 151–188.

Beauftragte der Bundesregierung für Ausländerfragen (2002). Bericht der Beauf-

tragten der Bundesregierung für Ausländerfragen über die Lage der Ausländer

in der Bundesrepublik Deutschland. Bonn und Berlin.

Becker-Ritterspach, Florian A. A. & Jutta C. E. Becker-Ritterspach (2006). Iso-

morphie und Entkoppelung im Neo-Institutionalismus. In: Einführung in den

Neo-Institutionalismus. Mit einem Beitrag von W. Richard Scott. Hrsg. von

Konstanze Senge & Kai-Uwe Hellmann. Wiesbaden: VS Verlag.

Beckford, James A. (1973). Religious Organization. A Trend Report and Bibliogra-

phy. In: Current Sociology 21 (2), S. 7–168. doi: 10.1177/001139288036001010.

— (2013). Religious organization. In: The Encyclopedia of politics and religion.

Hrsg. von Robert Wuthnow. London: Routledge, S. 637–640.

— (2015). ’Community’ in the sociology of religion: The case of Britain. In: Social

Compass 62 (2), S. 225–237. doi: 10.1177/0037768615571692.

Behloul, Samuel M. (2007a). From ´problematic´ Foreigners to ´unproblematic´

Muslims. Bosniaks in the Swiss Islam-Discourse. In: The Refugee Survey Quar-

terly 26 (2), S. 22–36. doi: 10.1093/rsq/hdi0224.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


364 Alltag in der Moschee

Behloul, Samuel M. (2007b). The Society is watching you! Islam-Diskurs in der

Schweiz und die Konstruktion einer öffentlichen Religion. In: Theologische Be-

richte 30, S. 276–317.

— (2008a). Feindbild oder Feind? Muslimisch geprägte Migranten im Span-

nungsfeld zwischen Fremdislamisierung und religiös-kultureller Selbstbe-

hauptung. In: lamed. Zeitschrift Stiftung Zürcher Lehrhaus (4), S. 17–20.

— (2008b). Islam-Diskurs nach 9/11. Die Mutter aller Diskurse? Zur Interdepen-

denz von Religionsdiskurs und Religionsverständnis. In: Schriftenreihe des

Ökumenischen Instituts Luzern. Hrsg. von Wolfgang Müller. Luzern: TUZ,

S. 229–268.

— (2009). Discours-total. Débat sur Islam en Suisse et la construction d´une reli-

gion publique. In: Les musulmans de Suisse entre réalités sociales, culturelle,

politiques et légales. Hrsg. von Mallory Schneuwly Purdie. Geneve: Labor et

fides, S. 53–72.

— (28. Aug. 2010a). Reaktionen der bosnischen und albanischen Muslime in der

Schweiz auf den Islam-Diskurs. Eine Untersuchung im Rahmen des Nationa-

len Forschungsprogramms »Religionsgemeinschaften, Staat und Gesellschaft«

(NFP 58). Luzern.

— (2010b). Religion und Religionszugehörigkeit im Spannungsfeld von normati-

ver Exklusion und zivilgesellschaftlichem Bekenntnis. Islam und Muslime als

öffentliches Thema in der Schweiz. In: Muslime in der Schweiz. Hrsg. von

Birgit Allenbach & Martin Sökefeld. Zürich: Seismo, S. 43–65.

— (2010c). Vom öffentlichen Thema zur öffentlichen Religion? Probleme und Per-

spektiven des Islam im Westen am Beispiel der Schweiz. In: Religionspolitik

- Öffentlichkeit - Wissenschaft. Studien zur Neuformierung von Religion in

der Gegenwart. Hrsg. von Martin Baumann & Frank Neubert. Zürich: Pano,

S. 127–150.

— (2011). Unbeabsichtigte Folgen der Islam-Debatte. In: SGMOIK-Bulletin 32,

S. 13–18.

— (2012a). Islam. Historisches Lexikon der Schweiz. url: http://www.hls-dhs-

dss.ch/textes/d/D11392.php.

— (2012b). Negotiating the ‘Genuine’ Religion. Muslim Diaspora Communities in

the Context of the Western Understanding of Religion. In: Journal of Muslims

in Europe 1 (1), S. 7–26. doi: 10.1163/221179512X644033.

— (2013). Introduction. In: Debating Islam. Negotiating religion, Europe, and the

self. Hrsg. von Samuel M. Behloul, Susanne Leuenberger & Andreas Tunger-

Zanetti. Bielefeld: transcript, S. 11–35.

Behloul, Samuel M. & Stéphane Lathion (2007). Muslime und Islam in der

Schweiz: viele Gesichter einen Weltreligion. In: Eine Schweiz - viele Religio-

nen. Risiken und Chancen des Zusammenlebens. Hrsg. von Martin Baumann

& Jörg Stolz. Bielefeld: transcript, S. 193–207.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D11392.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D11392.php
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D11392.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D11392.php


Literatur 365

Behr, Harry Harun (2009). Koranschulen. In: Handbuch Schule. Theorie - Organi-

sation - Entwicklung. Hrsg. von Sigrid Blömeke. Bad Heilbrunn: Klinkhardt,

S. 406–410.

— (2014). Propheten in Koran und Unterricht. In: Islam. Didaktik für die Grund-

schule. Hrsg. von Gül Solgun-Kaps. Berlin: Cornelsen, S. 144–153.

Beilschmidt, Theresa (2015). Gelebter Islam. Eine empirische Studie zu DITIB-

Moscheegemeinden in Deutschland. Bielefeld: transcript.

Beinhauer-Köhler, Bärbel (2009). Moscheen in Deutschland und im islamischen

Orient. In: Moscheen in Deutschland: Religiöse Heimat und gesellschaftli-

che Herausforderung. Hrsg. von Bärbel Beinhauer-Köhler & Claus Leggewie.

München: C.H. Beck, S. 9–96.

Berger, Peter L. & Thomas Luckmann (2013). Die gesellschaftliche Konstruktion

der Wirklichkeit. 25. Aufl. Frankfurt a. M.: Fischer.

Bergmann, Jörg R. (1994). Ethnomethodologische Konversationsanalyse. In: Hand-

buch der Dialoganalyse. Hrsg. von Gerd Fritz & Franz Hundsnurscher. Tü-

bingen: Niemeyer, S. 3–16.

— (2012). Ethnomethodologie. In: Qualitative Forschung. Ein Handbuch. Hrsg.

von Uwe Flick, Ernst von Kardorff & Ines Steinke. 9. Aufl. Reinbek bei Ham-

burg: Rowohlt, S. 118–135.

Berkey, Jonathan (2004). Education. In: Encyclopedia of Islam and the Muslim

World. Hrsg. von Richard C. Martin. New York: Macmillan Press, S. 202–

206.

Beyeler, Sarah (2010). Der Inkorporationsprozess der Ahmadiyya-Gemeinschaft in

der Schweiz im Kontext ihrer Bauprojekte und Öffentlichkeitsarbeit. In: Mus-

lime in der Schweiz. Hrsg. von Birgit Allenbach & Martin Sökefeld. Zürich:

Seismo, S. 66–91.

Blumer, Herbert (1954). What is wrong with social theory? In: American Sociological

Review 19 (1), S. 3–10.

— (2004). Der methodologische Standort des symbolischen Interaktionismus.

In: Methodologie interpretativer Sozialforschung. Klassische Grundlagentex-

te. Hrsg. von Jörg Strübing & Bernt Schnettler. Konstanz: UVK Verlagsgesell-

schaft, S. 319–387.

BMEIA (2015). Erläuterungen zum Islamgesetz. Hrsg. von Bundesministerium

für Europa, Integration und Äußeres.

Bobzin, Hartmut (2006). Der Koran. Eine Einführung. 6. Aufl. München: Beck.

Bochinger, Christoph (2014). Zur Funktion der Gemeinschaft in Religionen. Ei-

ne religionswissenschaftliche Außensicht. In: Kirche und Umma. Glaubens-

gemeinschaft in Christentum und Islam. Hrsg. von Hansjörg Schmid, Amir

Dziri, Mohammad Gharaibeh & Anja Middelbeck-Varwick. Regensburg: Pus-

tet, S. 23–41.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


366 Alltag in der Moschee

Bochinger, Christoph, Martin Engelbrecht & Winfried Gebhardt (2007). Die un-

sichtbare Religion in der sichtbaren Religion. Formen spiritueller Orientie-

rung in der religiösen Gegenwartskultur. Stuttgart: Kohlhammer.

Bohnsack, Ralf (1992). Dokumentarische Interpretation von Orientierungsmus-

tern. Verstehen - Interpretieren - Typenbildung in wissenssoziologischer Ana-

lyse. In: Analyse sozialer Deutungsmuster. Beiträge zur empirischen Wissens-

soziologie. Hrsg. von Michael Meuser & Reinhold Sackmann. Pfaffenweiler:

Centaurus-Verlagsgesellschaft, S. 139–160.

— (1997). Dokumentarische Methode. In: Sozialwissenschaftliche Hermeneutik.

Eine Einführung. Hrsg. von Ronald Hitzler & Anne Honer. Opladen: Leske +

Budrich, S. 191–212.

— (2003). Dokumentarische Methode und sozialwissenschaftliche Hermeneutik.

In: Zeitschrift für Erziehungswissenschaft 6 (4), S. 550–570. doi: 10.1007/s11618-

003-0057-7.

— (2010). Rekonstruktive Sozialforschung. Einführung in qualitative Methoden.

8. Aufl. Opladen: B. Budrich.

Bohnsack, Ralf, Iris Nentwig-Gesemann & Arnd-Michael Nohl, Hrsg. (2007). Die

dokumentarische Methode und ihre Forschungspraxis. Grundlagen qualitati-

ver Sozialforschung. 2. Aufl. Wiesbaden: VS Verlag. doi: 10.1007/978-3-531-

19895-8.

Bohnsack, Ralf & Aglaja Przyborski (2006). Diskursorganisation, Gesprächsanaly-

se und die Methode der Gruppendiskussion. In: Das Gruppendiskussionsver-

fahren in der Forschungspraxis. Hrsg. von Ralf Bohnsack, Aglaja Przyborski

& Burkhard Schäffer. Opladen: B. Budrich, S. 133–248.

Bohnsack, Ralf, Aglaja Przyborski & Burkhard Schäffer, Hrsg. (2006). Das Grup-

pendiskussionsverfahren in der Forschungspraxis. Opladen: B. Budrich.

Bräunlein, Peter (2016). Thinking Religion Through Things. In: Method & Theory in

the Study of Religion 28 (4-5), S. 365–399. doi: 10.1163/15700682-12341364.

Breuilly, Elizabeth, Joanne O’Brien &Martin Palmer (2005). Religions of the world.

The illustrated guide to origins, beliefs, customs and festivals. 2. Aufl. New

York: Facts on file.

Britz, Gabriele (2002). Minderheiten. I. Sozialwissenschaftlich. In: Religion in Ge-

schichte und Gegenwart. Handwörterbuch für Theologie und Religionswissen-

schaft. Hrsg. von Hans Dieter Betz. 4. Aufl. Tübingen: Mohr Siebeck, S. 1244–

1245.

Brubaker, Rogers (2013). Categories of analysis and categories of practice. A note

on the study of Muslims in European countries of immigration. In: Ethnic and

Racial Studies 36 (1), S. 1–8. doi: 10.1080/01419870.2012.729674.

Brunson, Nils (1989). The Organization of Hypocrisy: Talk, Decisions and Actions

in Organizations. Chichester: Wiley.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur 367

Cadge, Wendy (2008). De Facto Congregationalism and the Religious Organiza-

tions of Post-1965 Immigrants to the United States: A Revised Approach. In:

Journal of the American Academy of Religion 76 (2), S. 344–374. doi: 10.1093/jaarel/

lfn034.

Casanova, José (1994). Public Religions in the modern world. Chicago: University

of Chicago Press.

Cattacin, Sandro, Cla Reto Famos, Michael Duttwiler & Hans Mahnig (2003). Staat

und Religion in der Schweiz – Anerkennungskämpfe, Anerkennungsformen.

Hrsg. von Eidgenössische Kommission gegen Rassismus (EKR). Bern.

Ceylan, Rauf (2008). Islamische Religionspädagogik in Moscheen und Schulen.

Ein sozialwissenschaftlicher Vergleich der Ausgangslage, Lehre und Ziele un-

ter besonderer Berücksichtigung der Auswirkungen auf den Integrationspro-

zess der muslimischen Kinder und Jugendlichen in Deutschland. Hamburg:

Kovač.

— (2010). Die Prediger des Islam. Imame - wer sie sind und was sie wirklich

wollen. Freiburg, Basel und Wien: Herder.

— (2014). Cultural Time Lag. Moscheekatechese und islamischer Religionsunter-

richt im Kontext von Säkularisierung. Wiesbaden: Springer VS. doi: 10.1007/

978-3-658-06050-3.

Chaves, Mark (1998). Denominations as Dual Structures. An Organizational Ana-

lysis. In: Sacred companies. Organizational aspects of religion and religious

aspects of organizations. Hrsg. von N. J. Demerath, Peter Dobkin Hall, Terry

Schmitt & Rhys H. Williams. Oxford und New York: Oxford University Press,

S. 175–194.

— (2004). Congregations in America. Cambridge, MA: Harvard University Press.

Coleman, John A. (2003). Religious Social Capital: Its Nature, Social Location, and

Limits. In: Religion as Social Capital. Producing the Common Good. Hrsg. von

Corwin Smidt. Waco: Baylor University Press, S. 33–48.

Czarniawska, Barbara & Bernward Joerges (1996). Travel of Ideas. In: Translating

organizational change. Hrsg. von Barbara Czarniawska & Guje Sevón. Berlin

und New York: Walter de Gruyter, S. 13–48.

D’Amato, Gianni (2015). How Foreigners Became Muslims. Switzerland’s Path to

Accommodating Islam as a New Religion. In: After integration. Islam, con-

viviality and contentious politics in Europe. Hrsg. von Marian Burchardt &

Ines Michalowski. Wiesbaden: Springer VS, S. 285–302.

Dahinden, Urs (15. Jan. 2009). Die Darstellung von Religionen in Schweizer

Massenmedien: Zusammenprall der Kulturen oder Förderung des Dialogs?

Schlussbericht. Ein Projekt im Rahmen des Nationalen Forschungsprogramms

»Religionsgemeinschaften, Staat und Gesellschaft (NFP 58)«.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


368 Alltag in der Moschee

Dahinden, Urs, Carmen Koch, Vinzenz Wyss & Guido Keel (2011). Representation

of Islam and Christianity in the Swiss Media. In: Journal of Empirical Theology

24 (2), S. 197–208. doi: 10.1163/157092511X603983.

Davie, Grace (1990). Believing without Belonging. Is This the Future of Religion in

Britain? In: Social Compass 37 (4), S. 455–469. doi: 10.1177/003776890037004004.

— (2007). Vicarious Religion: A Methodological Challenge. In: Everyday religi-

on. Observing modern religious lives. Hrsg. von Nancy Tatom Ammerman.

Oxford und New York: Oxford University Press, S. 21–35.

Deephouse, David L. & Mark C. Suchman (2008). Legitimacy in Organizational

Institutionalism. In: The SAGE handbook of organizational institutionalism.

Hrsg. von Royston Greenwood, Oliver Christine, Kerstin Sahlin & Roy Subba-

dy. Los Angeles und London: Sage, S. 49–77. doi: 10.4135/9781849200387.n2.

Demerath, N. J., Peter Dobkin Hall, Terry Schmitt & Rhys H. Williams, Hrsg.

(1998). Sacred companies. Organizational aspects of religion and religious

aspects of organizations. Oxford und New York: Oxford University Press.

DiMaggio, Paul (1998). The Relevance of Organization Theory to the Study of Re-

ligion. In: Sacred companies. Organizational aspects of religion and religious

aspects of organizations. Hrsg. von N. J. Demerath, Peter Dobkin Hall, Terry

Schmitt & Rhys H. Williams. Oxford und New York: Oxford University Press,

S. 7–23.

DiMaggio, Paul &Walter W. Powell (1991a). Introduction. In: The new institutiona-

lism in organizational analysis. Hrsg. von Walter W. Powell & Paul DiMaggio.

Chicago: University of Chicago Press.

— (1991b). The Iron Cage Revisited: Institutional Isomorphism and Collective

Rationality in Organizational Fields. In: The new institutionalism in orga-

nizational analysis. Hrsg. von Walter W. Powell & Paul DiMaggio. Chicago:

University of Chicago Press, S. 63–82.

Dobbelaere, Karel (2004). Secularization: An Analysis in Three Levels. 2. Aufl.

Brüssel: Peter Lang.

Durkheim, Émile (1984). Die Regeln der soziologischen Methode. Frankfurt a. M.:

Suhrkamp.

Ebaugh, Helen & Janet Chafetz Saltzman (2000). Part III: Thematic Issues. In: Re-

ligion and the New Immigrants. Continuities and Adaptations in Immigrant

Congregations. Hrsg. von Helen Ebaugh & Janet Chafetz Saltzman. Walnut

Creek: Altamira Press, S. 325–463.

Edgell Becker, Penny (1999). Congregations in conflict. Cultural models of local

religious life. Cambridge: Cambridge University Press.

Elwert, Frederik (2015). Religion als Ressource und Restriktion im Integrations-

prozess. Eine Fallstudie zu Biographien freikirchlicher Russlanddeutscher.

Wiesbaden: Springer VS. doi: 10.1007/978-3-658-10100-8.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur 369

Erkoçu, Ergün & Cihan Buğdaci, Hrsg. (2009). The mosque. Political, architecutral

and social transformations. Rotterdam: NAi Publishers.

Ettinger, Patrik & Kurt Imhof (11. Juli 2006). Ethnisierung des Politischen und

Problematisierung religiöser Differenz. Schlussbericht. NFP 58 »Religionsge-

meinschaften, Staat und Gesellschaft«.

Famos, Cla Reto (2007). Religiöse Vielfalt und Recht: Von göttlichen und mensch-

lichen Regeln. In: Eine Schweiz - viele Religionen. Risiken und Chancen des

Zusammenlebens. Hrsg. von Martin Baumann & Jörg Stolz. Bielefeld: tran-

script, S. 3001–3312.

Fernández-Puertas, Antonio (2002). Spanien und Nordafrika. In: Die Moscheen

der Welt. Hrsg. von Martin Frishman & Hasan-Uddin Khan. Frankfurt und

New York: Campus, S. 101–117.

Flaugergues, Amélie de (2016). Religiöse und spirituelle Praktiken und Glaubens-

formen in der Schweiz. Erste Ergebnisse der Erhebung zur Sprache, Religion

und Kultur 2014. Hrsg. von Bundesamt für Statistik. Neuchâtel.

Flick, Uwe (2012). Triangulation in der qualitativen Forschung. In: Qualitative

Forschung. Ein Handbuch. Hrsg. von Uwe Flick, Ernst von Kardorff & Ines

Steinke. 9. Aufl. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, S. 309–318.

Fokkema, Tineke, Laurence Lessard-Phillips, James D. Bachmeier & Susan K.

Brown (2012). The link between the transnational behaviour and integration

of the second generation in european and american cities. Does the context of

reception matter? In: Nordic Journal of Migration Research 2 (2), S. 111–123. doi:

10.2478/v10202-011-0033-x.

Foley, Michael W. & Dean R. Hoge (2007). Religion and the New Immigrants. How

Faith Communities Form Our Newest Citizens. New York: Oxford University

Press.

Frank, Katharina & Ansgar Jödicke (2007). Öffentliche Schule und neue religiöse

Vielfalt: Themen, Probleme, Entwicklungen. In: Eine Schweiz - viele Religio-

nen. Risiken und Chancen des Zusammenlebens. Hrsg. von Martin Baumann

& Jörg Stolz. Bielefeld: transcript, S. 273–284.

Franke, Edith & Verena Maske (2011). Teilnehmende Beobachtung als Verfahren

der Religionsforschung. Der Verein »Muslimische Jugend in Deutschland e.V.«

In: Religionen erforschen. Kulturwissenschaftliche Methoden in der Religi-

onswissenschaft. Hrsg. von Stefan Kurth & Karsten Lehmann. Wiesbaden:

VS Verlag, S. 105–134. doi: 10.1007/978-3-531-93245-3_5.

Frishman, Martin (2002). Die Ursprünge des Islam und die Gestalt der Moschee.

In: Die Moscheen der Welt. Hrsg. von Martin Frishman & Hasan-Uddin Khan.

Frankfurt und New York: Campus, S. 17–41.

Frishman, Martin & Hasan-Uddin Khan, Hrsg. (2002). Die Moscheen der Welt.

Frankfurt und New York: Campus.

Fritzl, Martin (23. Okt. 2014). Experten gegen Islamgesetz. In: Die Presse.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


370 Alltag in der Moschee

Fröhlich, Anne-Sophie (1997). Priesterliche Aufgaben im sunnitischen Islam. Ham-

burg: Lit.

Fürlinger, Ernst (2010). The politics of non-recognition. Mosque construction in

Austria. In: Mosques in Europe. Why a solution has become a problem. Hrsg.

von Stefano Allievi. London: Alliance Pub. Trust, S. 183–216.

— (2013). Moscheebaukonflikte in Österreich. Nationale Politik des religiösen

Raums im globalen Zeitalter. Göttingen: V & R Unipress.

— (2015). Moscheebau und Moscheebaukonflikte in Österreich. In: Offentliches

Argernis? Moscheebaukonflikte in Deutschland, Osterreich und der Schweiz.

Hrsg. von Reinhold Bernhardt & Ernst Fürlinger. Theologischer Verlag Zürich,

S. 59–79.

Furseth, Inger (2008). Social Capital and Immigrant Religion. In: Nordic Journal of

Religion and Society 21 (2), S. 147–164.

Gaffney, Patrick D. (2004). Masjid. In: Encyclopedia of Islam and the Muslim

World. Hrsg. von Richard C. Martin. New York: Macmillan Press, S. 437–440.

Garfinkel, Harold (1967). Studies in Ethnomethodology. New-Jersey: Prentice-Hall.

— (1973). Studien über die Routinegrundlagen von Alltagshandeln. In: Symbo-

lische Interaktion. Arbeiten zu einer reflexiven Soziologie. Hrsg. von Hans

Steinert. Stuttgart: Ernst Klett Verlag, S. 280–322.

— (1976). Das Alltagswissen über soziale und innerhalb sozialer Strukturen. In:

Symbolischer Interaktionismus und Ethnomethodologie. Hrsg. von Arbeits-

gruppe Bielefelder Soziologen. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, S. 189–262.

Gartner, Barbara (2010). Islam und Recht in Österreich. In: Islam in Österreich.

Hrsg. von Alexander Janda & Mathias Vogl. Wien: Österr. Integrationsfonds,

S. 19–50.

— (2011). Der religionsrechtliche Status islamischer und islamistischer Gemein-

schaften. Wien: Springer.

Geertz, Clifford (1987). Dichte Beschreibung. Beiträge zum Verstehen kultureller

Systeme. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Geser, Hans (1999). Zwischen Anpassung, Selbstbehauptung und politischer Agi-

tation. Zur aktuellen (und zukünftigen) Bedeutung religiöser Organisationen.

In: Institution, Organisation, Bewegung. Sozialformen der Religion im Wan-

del. Hrsg. von Michael Krüggeler, Karl Gabriel & Winfried Gebhardt. Opladen:

Leske + Budrich, S. 39–69.

Gianni, Matteo (2010). Muslime in der Schweiz. Identitätsprofile, Erwartungen

und Einstellungen. Eine Studie der Forschungsgruppe «Islam in der Schweiz»

(GRIS). Unter Mitarb. von Mallory Schneuwly Purdie, Stéphane Lathion &

Magali Jenny. 2. Aufl. Bern: Bundespublikationen.

Girtler, Roland (2001). Methoden der Feldforschung. 4. Aufl. Wien: Böhlau.

Glick Schiller, Nina (2010). A global perspective on transnational migration: Theo-

rising migration without methodological nationalism. In: Diaspora and Trans-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur 371

nationalism: Concepts, Theories and Methods. Hrsg. von Rainer Bauböck &

Thomas Faist. Amsterdam: University Press, S. 109–130.

Goffman, Erving (1969). Wir alle spielen Theater. Die Selbstdarstellung im Alltag.

München: Pieper Verlag.

Güvercin, Eren (2012). Neo-Moslems. Porträt einer deutschen Generation. Frei-

burg: Herder.

Hafez, Farid (2006). Die Islamische Glaubensgemeinschaft in Österreich. Eine

Analyse der Organisationsstruktur unter besonderer Berücksichtigung der

Rolle muslimischer Spitzenverbände. Politikwissenschaft. Diplomarbeit.

Wien: Universität Wien.

— (2009). Institutionalisierter »Islam daham«. Darstellungen über und Perspek-

tiven zur Islamischen Glaubensgemeinschaft in Österreich. In: Islam in Öster-

reich. Einige Studien aus dem Jahre 2006. Hrsg. von Rüdiger Lohlker. Wien:

Institut für Orientalistik, Universität Wien, S. 5–25.

— (2010). Islamophober Populismus. Moschee- und Minarettbauverbote öster-

reichischer Parlamentsparteien. Wiesbaden: VS Verlag.

— (2013). Institutionalised Austrian Islam. One institution presenting the many.

In: Debating Islam. Negotiating religion, Europe, and the self. Hrsg. von Sa-

muel M. Behloul, Susanne Leuenberger & Andreas Tunger-Zanetti. Bielefeld:

transcript, S. 227–242.

Hägler, Fabian (19. Apr. 2016). Türkische Imame. Sieben Aargauer Moscheen von

Erdogan-Regime unterstützt - Experten befürchten Missionierung. In: Aar-

gauer Zeitung.

Halm, Dirk (2010). Muslimische Organisationen in Deutschland – Entwicklung

zu einem europäischen Islam? In: Jenseits von »Identität oder Integration«.

Grenzen überspannende Migrantenorganisationen. Hrsg. von Ludger Pries &

Zeynep Sezgin. Wiesbaden: VS Verlag, S. 295–320.

Halm, Dirk &Martina Sauer (2012). Islamische Gemeinden in Deutschland. Struk-

turen und Angebote. In: Leviathan 12 (1), S. 71–108.

Halm, Dirk, Martina Sauer, Jana Schmidt & Anja Stichs (2012). Islamisches Ge-

meindeleben in Deutschland. Im Auftrag der deutschen Islam Konferenz. For-

schungsbericht 13. Nürnberg: Bundesamt für Migration und Flüchtlinge.

Hamberg, Eva (1999). International migration and religious change. In: Towards

a new understanding of conversion. Hrsg. von Ulf Görmann. Lund, S. 23–37.

Hartmann, Richard (1992). Die Religion des Islam. Eine Einführung mit einem

Nachwort zur Neuausgabe von Annemarie Schimmel. Darmstadt: Wissen-

schaftliche Buchgesellschaft.

Harvey, Graham (2011). Field Research. Participant observation. In: The Routledge

handbook of research methods in the study of religion. Hrsg. von Michael

Stausberg & Steven Engler. London und New York: Routledge, S. 217–244.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


372 Alltag in der Moschee

Hasse, Raimund & Georg Krücken (2005). Neo-Institutionalismus. Mit einem Vor-

wort von John Meyer. 2. Aufl. Bielefeld: transcript.

Haug, Sonja, Stephanie Müssig & Anja Stichs (2009). Muslimisches Leben in

Deutschland. Im Auftrag der Deutschen Islam Konferenz. Forschungsbericht

6. Nürnberg: Bundesamt für Migration und Flüchtlinge.

Heine, Susanne, Rüdiger Lohlker & Richard Potz (2012). Muslime in Österreich.

Geschichte - Lebenswelt - Religion / Grundlagen für den Dialog. Innsbruck:

Tyrolia.

Helfferich, Cornelia (2011). Die Qualität qualitativer Daten. Manual für die Durch-

führung qualitativer Interviews. 4. Aufl. Wiesbaden: VS Verlag.

Herzig, Willi (11. Feb. 2012). »Umma Schweiz« ist heiss umstritten. In: Tages An-

zeiger.

Herzog, Martin & Riem Spielhaus (2015). Finding a Place for Islam in Germany.

Islamic Organisations under Private and Public Law. In: Journal of Religion in

Europe 8 (3-4), S. 419–443. doi: 10.1163/18748929-00804009.

Hildenbrand, Bruno (2012). Anselm Strauss. In: Qualitative Forschung. Ein Hand-

buch. Hrsg. von Uwe Flick, Ernst von Kardorff & Ines Steinke. 9. Aufl. Reinbek

bei Hamburg: Rowohlt, S. 32–42.

Hirschman, Charles (2004). The Role of Religion in the Origins and Adaptation

of Immirant Groups in the United States. In: International Migration Review 38

(3), S. 1206–1233.

Hitz, Karin (2012). Engagierte Muslime in Deutschland. Vernetzungs- und Legi-

timierungsdynamiken im Kontext sozialer und zivilgesellschaftlicher Arbeit.

In: Diesseits der Parallelgesellschaft. Neuere Studien zu religiösen Migran-

tengemeinden in Deutschland. Hrsg. von Alexander-Kenneth Nagel. Bielefeld:

transcript, S. 37–68.

Hofstede, Geert (1991). Cultures and organizations. Software of the mind. London:

McGraw-Hill.

Humbert, Claude-Alain (2004). Religionsführer Zürich. 370 Kirchen, religiös-

spirituelle Gruppierungen, Zentren und weltanschauliche Bewegungen der

Stadt Zürich. Zürich: Orell Füssli.

Islamische Religionspädagogik Universität Wien (2011). Islamkarte - Islamische

Vereine und Moscheen in Österreich. Türkisch-Islamische Union für kulturelle

und soziale Zusammenarbeit in Österreich (ATIB Union) - Avusturya Türk

İslam Kültür ve Sosyal Yardımlaşma Birliği. Universität Wien. url: http : / /

www. islam- landkarte . at / sites / default / files /ATIB_Kurzbeschreibung .pdf

(zuletzt geprüft am 26. 06. 2015).

— (2012a). Islamlandkarte - Islamische Vereine und Moscheen in Österreich. Ver-

band der bosniakischen islamischen Vereine in Österreich. Universität Wien.

url: http : / /www.islam-landkarte.at/sites/default / files/Verband%20der%

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.islam-landkarte.at/sites/default/files/ATIB_Kurzbeschreibung.pdf
http://www.islam-landkarte.at/sites/default/files/ATIB_Kurzbeschreibung.pdf
http://www.islam-landkarte.at/sites/default/files/Verband%20der%20bosniakischen%20islamischen%20Vereine%20in%20%C3%96sterreich_0.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.islam-landkarte.at/sites/default/files/ATIB_Kurzbeschreibung.pdf
http://www.islam-landkarte.at/sites/default/files/ATIB_Kurzbeschreibung.pdf
http://www.islam-landkarte.at/sites/default/files/Verband%20der%20bosniakischen%20islamischen%20Vereine%20in%20%C3%96sterreich_0.pdf


Literatur 373

20bosniakischen%20islamischen%20Vereine%20in%20%C3%96sterreich_0.

pdf (zuletzt geprüft am 24. 06. 2015).

— (2012b). Islamlandkarte - Islamische Vereine und Moscheen in Österreich.

Das Islamische Zentrum Wien. Universität Wien. url: http : / /www.islam-

landkarte.at/sites/default/files/Islamisches%20Zentrum%20Wien.pdf (zuletzt

geprüft am 15. 06. 2015).

Jankovsky, Peter (24. Nov. 2015). Burka-Verbot ohne Pardon. In: Neue Zürcher Zei-

tung.

Jödicke, Ansgar (2013). Kantonale Entwicklungen beim schulischen Religions un-

terricht und die Folgen für die Religionsgemeinschaften. In: Konfessionel-

ler und bekenntnisunabhängiger Religionsunterricht. Eine Verhältnisbestim-

mung am Beispiel Schweiz. Hrsg. von Dominik Helbling, Ulrich Kropač, Mo-

nika Jakobs & Stephan Leimgruber. Zürich: Theologischer Verlag, S. 16–29.

Jouili, Jeanette S. (2008). Re-Fashioning the Self Through Religious Knowledge.

How Muslim Women Become Pious in the German Diaspora. In: Islam and

Muslims in Germany. Hrsg. von Ala Al-Hamarneh & Jörn Thielmann. Leiden

und Boston: Brill, S. 465–488.

Kamp, Melanie (2008). Prayer Leader, Counselor, Teachter, Social Worker, and

Public Relations Officer - On the Roles and Functions of Imams in Germa-

ny. In: Islam and Muslims in Germany. Hrsg. von Ala Al-Hamarneh & Jörn

Thielmann. Leiden und Boston: Brill, S. 133–160.

Kardorff, Ernst von (2012). Qualitative Sozialforschung - Versuch einer Standort-

bestimmung. In: Qualitative Forschung. Ein Handbuch. Hrsg. von Uwe Flick,

Ernst von Kardorff & Ines Steinke. 9. Aufl. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt,

S. 3–11.

Keller, Reiner (2011). Wissenssoziologische Diskursanalyse. Grundlegung eines

Forschungsprogramms. 3. Aufl. Wiesbaden: VS Verlag.

Kermani, Navid (2007). Gott ist schön. Das ästhetische Erleben des Koran. 3. Aufl.

München: C.H. Beck.

Khorchide, Mouhanad (2007). Die Bedeutung des Islam für Muslime der zweiten

Generation. In: Leben in zwei Welten. Zur sozialen Integration ausländischer

Jugendlicher der zweiten Generation. Hrsg. von Hilde Weiss. Wiesbaden: VS

Verlag für Sozialwissenschaften, S. 217–244.

— (2009a). Der islamische Religionsunterricht in Österreich. ÖIF-Dossier.

— (2009b). Der islamische Religionsunterricht zwischen Integration und Paral-

lelgesellschaft. Einstellungen der islamischen ReligionslehrerInnen an öffent-

lichen Schulen. Wiesbaden: VS Verlag.

— (2010). Der islamischer Religionsunterricht in Österreich. In: Islam in Öster-

reich. Hrsg. von Alexander Janda & Mathias Vogl. Wien: Österr. Integrations-

fonds, S. 60–68.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.islam-landkarte.at/sites/default/files/Verband%20der%20bosniakischen%20islamischen%20Vereine%20in%20%C3%96sterreich_0.pdf
http://www.islam-landkarte.at/sites/default/files/Verband%20der%20bosniakischen%20islamischen%20Vereine%20in%20%C3%96sterreich_0.pdf
http://www.islam-landkarte.at/sites/default/files/Verband%20der%20bosniakischen%20islamischen%20Vereine%20in%20%C3%96sterreich_0.pdf
http://www.islam-landkarte.at/sites/default/files/Islamisches%20Zentrum%20Wien.pdf
http://www.islam-landkarte.at/sites/default/files/Islamisches%20Zentrum%20Wien.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.islam-landkarte.at/sites/default/files/Verband%20der%20bosniakischen%20islamischen%20Vereine%20in%20%C3%96sterreich_0.pdf
http://www.islam-landkarte.at/sites/default/files/Verband%20der%20bosniakischen%20islamischen%20Vereine%20in%20%C3%96sterreich_0.pdf
http://www.islam-landkarte.at/sites/default/files/Verband%20der%20bosniakischen%20islamischen%20Vereine%20in%20%C3%96sterreich_0.pdf
http://www.islam-landkarte.at/sites/default/files/Islamisches%20Zentrum%20Wien.pdf
http://www.islam-landkarte.at/sites/default/files/Islamisches%20Zentrum%20Wien.pdf


374 Alltag in der Moschee

Kippenberg, Hans G. (2009). Religiöse Gemeinschaftlichkeit im Zeitalter der Glo-

balisierung. In: Weltordnungen. Salzburger Hochschulwochen 2009. Hrsg.

von Gregor Maria Hoff. Innsbruck: Tyrolia, S. 193–221.

Klinkhammer, Gritt (2000). Moderne Formen islamischer Lebensführung. Eine

qualitativ-empirische Untersuchung zur Religiosität sunnitisch geprägter Tür-

kinnen der zweiten Generation in Deutschland. Marburg: diagonal-Verlag.

— (2008). Der Dialog mit Muslimen - Interessen, Ziele und Kontroversen. In:

Interreligiöser Dialog auf dem Prüfstand. Kriterien und Standards für die

interkulturelle und interreligiöse Kommunikation. Hrsg. von Gritt Klinkham-

mer & Ayla Satilmis. Berlin und Münster: Lit, S. 21–45.

Knott, Kim (2000). Community and Locality in the Study of Religions. In: Secular

theories on religion. Current perspectives. Hrsg. von Tim Jensen & Mikael

Rothstein. Kopenhagen: Museum Tusculanum Press, S. 87–105.

— (2004). The Sense and Nonsense of ’Community’. A Consideration of Contem-

porary Debates about Community and Culture by a Scholar of Religion. In:

Religion. Empirical studies. Hrsg. von Steven Sutcliffe. Aldershot und Bur-

lington: Ashgate.

Koch, Anne (2005). Spiritualisierung eines Heilwissens im lokalen religiösen Feld?

Zur Formierung deutscher Ayurveden. In: Zeitschrift für Religionswissenschaft 13

(1), S. 21–44.

— (2007). Zur Interdependenz von Religion und Wirtschaft – Religionsökonomi-

sche Perspektiven. In: Religion und Wirtschaft. Hrsg. von Martin Held, Gisela

Kubon-Gilke & Richard Sturn. Marburg: metropolis, S. 39–64.

— (2014). Neo-Institutionalistische Ideen für Perspektivität in der Religions-

wissenschaft. In: Religionswissenschaft zwischen Sozialwissenschaften,

Geschichtswissenschaften und Kognitionsforschung. Hrsg. von Edith Franke

& Verena Maske. Marburg: Marburg Online Books MOB, S. 163–182.

Kolb, Jonas & Birgit Mattausch-Yıldız (2013). Muslimische Alltagspraxis in Öster-

reich. Ein Kompass zur religiösen Diversität. Zwischenbericht für das Jahr

2013. Wien.

Kölbener, Stefan (2015). Das kantonale Anerkennungsrecht in der Schweiz. In:

Staatliche Anerkennung von Religionsgemeinschaften. Zukunfts- oder Aus-

laufmodell? Hrsg. von René Pahud de Mortanges. Zürich, Basel und Genf:

Schulthess, S. 287–370.

Kraft, Sabine (2002). Islamische Sakralarchitektur in Deutschland. Münster: Lit.

Krech, Volkhard, Jens Schlamelcher & Markus Hero (2013). Typen religiöser Sozi-

alformen und ihre Bedeutung für die Analyse religiösen Wandels in Deutsch-

land. In: Religion und Gesellschaft. Hrsg. von Christof Wolf & Matthias Ko-

enig. Wiesbaden: Springer VS, S. 51–71.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur 375

Kroissenbrunner, Sabine (2002). Turkish Imams in Vienna. In: Intercultural re-

lations and religious authorities. Muslims in the European Union. Hrsg. von

Wasif. A. R. Shadid & P. Sjoerd van Koningsveld. Leuven: Peeters, S. 181–207.

Kruse, Jan (Okt. 2011). Reader »Einführung in die Qualitative Interviewfor-

schung«. Freiburg.

— (2014). Qualitative Interviewforschung. Ein integrativer Ansatz. Weinheim:

Beltz Juventa.

Kruse, Jan, Stephanie Bethmann, Debora Niermann & Christian Schmieder

(2012a). Qualitative Interviewforschung im Kontext fremder Sprachen. Ei-

ne Einführung. In: Qualitative Interviewforschung in und mit fremden

Sprachen. Eine Einführung in Theorie und Praxis. Hrsg. von Jan Kruse,

Stephanie Bethmann, Debora Niermann & Christian Schmieder. Weinheim:

Beltz Juventa, S. 9–26.

— Hrsg. (2012b). Qualitative Interviewforschung in und mit fremden Sprachen.

Eine Einführung in Theorie und Praxis. Weinheim: Beltz Juventa.

Kruse, Jan & Christian Schmieder (2012). In fremden Gewässern. Ein integratives

Basisverfahren als sensibilisierendes Programm für rekonstruktive Analyse-

prozesse im Kontext fremder Sprachen. In: Qualitative Interviewforschung in

und mit fremden Sprachen. Eine Einführung in Theorie und Praxis. Hrsg. von

Jan Kruse, Stephanie Bethmann, Debora Niermann & Christian Schmieder.

Weinheim: Beltz Juventa, S. 248–295.

Kruse, Jan & Georg Wagensommer (2013). Sozialwissenschaftliche Analyseansätze

im Kontext qualitativer Religionsforschung - ein Überblick. In: Konstruktions-

geschichten. Narrationsbezogene Ansätze in der Religionsforschung. Hrsg.

von Gabriela Brahier & Dirk Johannsen. Würzburg: Ergon, S. 137–171.

Kühl, Stefan, Petra Strodtholz & Andreas Taffertshofer, Hrsg. (2009). Handbuch

Methoden der Organisationsforschung. Quantitative und qualitative Metho-

den. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Lakoff, George & Mark Johnson (2011). Leben in Metaphern. Konstruktion und

Gebrauch von Sprachbildern. 7. Aufl. Heidelberg: Carl-Auer-Systeme-Verlag.

Lathion, Stéphane & Andreas Tunger-Zanetti (2013). Switzerland. In: Yearbook

of Muslims in Europe. Volume 5. Hrsg. von Jørgen S. Nielsen. Leiden: Brill,

S. 633–647.

Lemmen, Thomas (2003). Die Sozialarbeit muslimischer Organisationen in

Deutschland. In: Religion - Kirche - Islam. Eine soziale und diakonische

Herausforderung. Hrsg. von Klaus D. Hildemann. Leipzig: Evangelische

Verlagsanstalt, S. 191–206.

Liegl, Barbara (2009). Muslime und Musliminnen in Österreich: zwischen Integra-

tion, Islamfeindlichkeit und Stärkung der eigenen Identitäten. In: Muslime

im säkularen Staat. Eine Untersuchung anhand von Deutschland und Öster-

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


376 Alltag in der Moschee

reich. Hrsg. von Martina Haedrich. Stuttgart: Richard Boorberg Verlag, S. 23–

32.

Lindemann, Anais & Jörg Stolz (2014). Use of Islam in the Definition of For-

eign Otherness in Switzerland. A Comparative Analysis of Media Discourses

Between 170-2004. In: Islamophobia Studies Journal 2 (1), S. 44–58.

Lohlker, Rüdiger (2009). Zwischen Anspruch und Wirklichkeit. Zur Kritik am po-

litischen Islam in Österreich. In: Islamophobie in Österreich. Hrsg. von John

Bunzl & Farid Hafez. Innsbruck, Wien und Bozen: StudienVerlag, S. 211–222.

Loretan, Adrian (2015). Zur öffentlich-rechtlichen Anerkennung weiterer Religi-

onsgemeinschaften. In: Staatliche Anerkennung von Religionsgemeinschaf-

ten. Zukunfts- oder Auslaufmodell? Hrsg. von René Pahud de Mortanges.

Zürich, Basel und Genf: Schulthess, S. 39–70.

Loretan, Adrian, Quirin Weber & Alexander H. E. Morawa (2014). Freiheit und

Religion. Die Anerkennung weiterer Religionsgemeinschaften in der Schweiz.

Münster: Lit.

Löw, Martina (2004). Raum - Die topologischen Dimensionen der Kultur. In:

Handbuch der Kulturwissenschaften. Grundlagen und Schlüsselbegriffe.

Hrsg. von Friedrich Jaeger & Burkhard Liebsch. Stuttgart: Metzler, S. 46–59.

Lucius-Hoene, Gabriele & Arnulf Deppermann (2002). Rekonstruktion narrativer

Identität. Ein Arbeitsbuch zur Analyse narrativer Interviews. Wiesbaden: VS

Verlag für Sozialwissenschaften.

Luckmann, Thomas (1991). Die unsichtbare Religion. 7. Aufl. Frankfurt am Main:

Suhrkamp.

Lüders, Christian (2012). Beobachten im Feld und Ethnographie. In: Qualitative

Forschung. Ein Handbuch. Hrsg. von Uwe Flick, Ernst von Kardorff & Ines

Steinke. 9. Aufl. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, S. 384–401.

Lutz, Veronika (2010). José Casanovas Konzept »öffentlicher Religion« und reprä-

sentative Sakralneubauten. Masterarbeit. Hannover: Leibniz Universität Han-

nover.

— (2013). »...unsere Sehnsucht zu Stein geworden« - Repräsentative Sakralneu-

bauten und das Konzept »öffentlicher Religion«. In: Konflikt - Integration -

Religion. Religionswissenschaftliche Perspektiven. Hrsg. von Peter Antes, Ar-

vid Deppe, Dagmar Fügmann, Steffen Führding & Anna Neumaier. Göttingen:

V & R Unipress, S. 193–213.

Mahnig, Hans (2002). Islam in Switzerland. Fragmented Accomodation in a Fe-

deral Country. In: Muslims in the west. From sojouners to citizens. Hrsg.

von Yvonne Yazbeck Haddad. Oxford und New York: Oxford University Press,

S. 72–87.

Mannheim, Karl (1964). Wissenssoziologie. Neuwied: Luchterhand.

— (1980). Strukturen des Denkens. Herausgegeben von David Kettler, Volker Me-

ja und Nico Stehr. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur 377

Marik-Lebeck, Stephan (2010). Die muslimische Bevölkerung Österreichs: Bestand

und Veränderung 2001-2009. In: Islam in Österreich. Hrsg. von Alexander

Janda & Mathias Vogl. Wien: Österr. Integrationsfonds, S. 5–9.

Martens, Silvia (2010). Wohltätiges Engagement von Muslimen in der Schweiz.

In: Muslime in der Schweiz. Hrsg. von Birgit Allenbach & Martin Sökefeld.

Zürich: Seismo, S. 145–178.

— (2013). Muslimische Wohltätigkeit in der Schweiz. Würzburg: Ergon.

Mattes, Astrid (2010). Religion macht Schlagzeilen – Eine kritische Diskursana-

lyse zum Umgang österreichischer Medien mit dem Islam am Beispiel des

Schweizer Minarettbauverbotes. Diplomarbeit. Wien: Universität Wien.

— (2013a). »From Bosnian Soldiers to Third Generation Juveniles«. Founding the

Youth Council of the Islamic Religious Community after 100 Years of Austrian

Islam. In: Religion in Austria. Religion in Austria. Hrsg. von Gerald Hödl &

Lukas Pokorny. Wien: Praesens, S. 81–115.

— (2013b). Glaube als Motiv, Integration als Ziel? Theoretische Ansätze zur Unter-

suchung von Zusammenhängen zwischen Religion und sozialer Integration.

In: Konflikt - Integration - Religion. Religionswissenschaftliche Perspektiven.

Hrsg. von Peter Antes, Arvid Deppe, Dagmar Fügmann, Steffen Führding &

Anna Neumaier. Göttingen: V & R Unipress, S. 45–60.

Mattes, Astrid & Sieglinde Rosenberger (2015). Islam and Muslims in Austria.

In: After integration. Islam, conviviality and contentious politics in Europe.

Hrsg. von Marian Burchardt & Ines Michalowski. Wiesbaden: Springer VS,

S. 129–152.

Mayring, Philipp (2003). Qualitative Inhaltsanalyse. Grundlagen und Techniken.

8. Aufl. Weinheim: Beltz.

McCutcheon, Russell T. (2000). Critics not Caretakers. The Scholar of Religion

as Public Intellectual. In: Secular theories on religion. Current perspectives.

Hrsg. von Tim Jensen & Mikael Rothstein. Kopenhagen: Museum Tusculanum

Press, S. 176–181.

Mense-Petermann, Ursula (2006). Das Verständnis von Organisation im Neo-

Institutionalismus. Lose Koppelung, Reifikation, Institution. In: Einführung

in den Neo-Institutionalismus. Mit einem Beitrag vonW. Richard Scott. Hrsg.

von Konstanze Senge & Kai-Uwe Hellmann. Wiesbaden: VS Verlag, S. 62–74.

Meuser, Michael & Ulrike Nagel (2005). ExpertInneninterviews – vielfach erprobt,

wenig bedacht. Ein Beitrag zur qualitativen Methodendiskussion. In: Das Ex-

perteninterview. Hrsg. von Alexander Bogner, Beate Littig & Wolfgang Menz.

2. Aufl. Wiesbaden: VS Verlag, S. 71–94.

Meyer, John W. & Brian Rowan (1991). Institutionalized Organizations: Formal

Structure as Myth and Ceremony. In: The new institutionalism in organizatio-

nal analysis. Hrsg. von Walter W. Powell & Paul DiMaggio. Chicago: University

of Chicago Press, S. 41–62.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


378 Alltag in der Moschee

Monnot, Christophe (2013). Associations musulmanes de Suisse. Diversité, pré-

carité, respectabilité. In: La Suisse des mosquées. Derrière le voile de l’unité

musulmane. Sous la Direction de Christophe Monnot. Hrsg. von Elisa Ban-

fi, Samuel M. Behloul, Mounia Bennani-Chraïbi, Marzi, Eva, Mesgarzadeh,

Samina, Christophe Monnot, Sophie Nedjar, Alexandre Piettre, Monika Salz-

brunn & Mallory Schneuwly Purdie. Geneve: Labor et fides, S. 27–52.

— (2016). Visibility or Invisibility. The Dilemma of the Muslim Associations of

Switzerland. In: Journal of Religion in Europe 9 (1), S. 44–65. doi: 10 . 1163 /

18748929-00901003.

Monnot, G. (1995). Salat. In: The Encyclopaedia of Islam. New Edition. Volume 8:

Ned-Sam. Hrsg. von Hamilton Alexander Rosskeen Gibb, Peri J. Bearman &

Clifford Edmund Bosworth. New edition. Leiden: Brill, S. 925–933.

Nagel, Alexander-Kenneth (2012a). Diesseits der Parallelgesellschaft. Religion und

Migration in relationaler Perspektive. In: Diesseits der Parallelgesellschaft.

Neuere Studien zu religiösen Migrantengemeinden in Deutschland. Hrsg. von

Alexander-Kenneth Nagel. Bielefeld: transcript, S. 11–35.

— Hrsg. (2012b). Diesseits der Parallelgesellschaft. Neuere Studien zu religiösen

Migrantengemeinden in Deutschland. Bielefeld: transcript.

— (2015a). Diesseits des Dialogs. Zur Vielfalt interreligiöser Aktivitäten. In: Re-

ligionen - Dialog - Gesellschaft. Analysen zur gegenwärtigen Situation und

Impulse für eine dialogische Theologie. Hrsg. von Katajun Amirpur & Wolf-

ram Weiße. Münster: Waxmann, S. 57–68.

— (2015b). Religiöse Netzwerke. Die zivilgesellschaftlichen Potentiale religiöser

Migrantengemeinden. In: Religiöse Netzwerke. Die zivilgesellschaftlichen Po-

tentiale religiöser Migrantengemeinden. Hrsg. von Alexander-Kenneth Nagel.

Bielefeld: transcript, S. 11–35.

— Hrsg. (2015c). Religiöse Netzwerke. Die zivilgesellschaftlichen Potentiale reli-

giöser Migrantengemeinden. Bielefeld: transcript.

Nagel, Alexander-Kenneth & Mehmed Kalender (2014). The Many Faces of Dialo-

gue. Driving Forces for Participating in Interreligious Activities. In: Religions

and dialogue. International approaches. Hrsg. von Wolfram Weisse, Katajun

Amirpur, Anna Körs & Dörthe Vieregge. Münster: Waxmann, S. 85–98.

Nawaz, Zarqa (2005). Me and the Mosque. Spielfilm.

o.V. (17. Apr. 2016). Die Bajonette und die Soldaten Erdogans. In: Sonntagszeitung.

O’Dea, Thomas Francis (1961). Five dilemmas in the institutionalization of reli-

gion. In: Journal for the Scientific Study of Religion 1 (1), S. 30–41. doi: 10.1177/

003776866000700108.

Oebbecke, Janbernd (2010a). Das Grundgesetz und der Religionsunterricht. In:

Religionen in der Schule und die Bedeutung des islamischen Religionsun-

terrichts. Hrsg. von Bülent Ucar, Blasberg-Kuhnke & Arnulf von Scheliah.

Göttingen: V & R Unipress, S. 53–63.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur 379

— (2010b). Der Islam als Herausforderung für das deutsche Religionsrecht. In:

Muslimische Gemeinschaften zwischen Recht und Politik. Dossier. Hrsg. von

Heinrich Böll Stiftung. Berlin, S. 3–7.

Oevermann, Ulrich (2001). Die Struktur sozialer Deutungsmuster - Versuch einer

Aktualisierung. In: sozialersinn (1), S. 35–81.

Öktem, Kerem (2016). Austria. In: Yearbook of Muslims in Europe. Volume 7.

Hrsg. von Oliver Scharbrodt. Leiden: Brill, S. 41–61.

— (2017). Austria. In: Yearbook of Muslims in Europe. Volume 8. Hrsg. von Oliver

Scharbrodt. Leiden: Brill, S. 45–68.

Olson, Mancur (2004). Die Logik des kollektiven Handelns. Kollektivgüter und die

Theorie der Gruppen. 5. Aufl. Tübingen: Mohr.

Ornig, Nikola (2006). Die Zweite Generation und der Islam in Österreich. Ei-

ne Analyse von Chancen und Grenzen des Pluralismus von Religionen und

Ethnien. Graz: Grazer Universitätsverlag.

Pahud de Mortanges, René (2015). Zwischen religiöser Pluralisierung und Sä-

kularisierung. Aktuelle Entwicklungen bei der staatlichen Anerkennung von

Religionsgemeinschaften. In: Staatliche Anerkennung von Religionsgemein-

schaften. Zukunfts- oder Auslaufmodell? Hrsg. von René Pahud de Mortanges.

Zürich, Basel und Genf: Schulthess, S. 12–24.

Pahud de Mortanges, René & Erwin Tanner, Hrsg. (2005). Kooperation zwischen

Staat und Religionsgemeinschaften nach schweizerischem Recht. Zürich, Ba-

sel und Genf: Schulthess.

Parsons, Talcott (1986). Aktor, Situation und normative Muster. Ein Essay zur

Theorie sozialen Handelns. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

— (1990). Prolegomena to a Theory of Social Institutions. In: American Sociological

Review 55 (3), S. 319–333.

Petzke, Martin & Hartmann Tyrell (2012). Religiöse Organisationen. In: Handbuch

Organisationstypen. Hrsg. von Maja Apelt. Wiesbaden: Springer VS, S. 275–

306. doi: 10.1007/978-3-531-93312-2_14.

Pfeifer, Regula (2. Nov. 2015). Muslimische Religionspädagogin: »Integration ist

eines meiner Ziele«. Katholisches Medienzentrum. url: https://www.kath.ch/

newsd/muslimische-religionspaedagogin-integration-ist-eines-meiner-ziele/

(zuletzt geprüft am 15. 04. 2018).

Plüss, Mirko (24. Mai 2016). Unruhe in der Moschee. In: Der Landbote.

Pollack, Detlef (2000). Die Relevanz der Religionssoziologie für die Religionswis-

senschaft – Vier Thesen. In: Religionswissenschaft in Konsequenz. Beiträge

im Anschluss an Impulse von Kurt Rudolph. Hrsg. von Rainer Flasche, Fritz

Heinrich & Carsten Koch. Münster: Lit, S. 185–194.

Potz, Richard (2005). Islamischer Religionsunterricht in Österreich und Deutsch-

land. Ergebniszusammenfassung des Forschungsprojektes „Building confi-

dence? Islamic religious education in the Austrian and German public school

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.kath.ch/newsd/muslimische-religionspaedagogin-integration-ist-eines-meiner-ziele/
https://www.kath.ch/newsd/muslimische-religionspaedagogin-integration-ist-eines-meiner-ziele/
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.kath.ch/newsd/muslimische-religionspaedagogin-integration-ist-eines-meiner-ziele/
https://www.kath.ch/newsd/muslimische-religionspaedagogin-integration-ist-eines-meiner-ziele/


380 Alltag in der Moschee

system” finanziert durch den Jubiläumsfonds der Österreichischen National-

bank. Wien.

Potz, Richard (2015). Die Anerkennung von Religionsgemeinschaften in Öster-

reich. In: Staatliche Anerkennung von Religionsgemeinschaften. Zukunfts-

oder Auslaufmodell? Hrsg. von René Pahud de Mortanges. Zürich, Basel und

Genf: Schulthess, S. 251–262.

Potz, Richard & Brigitte Schinkele (2007). Religionsrecht im Überblick. Wien:

Facultas.wuv.

Pries, Ludger (2010). (Grenzüberschreitende) Migrantenorganisationen als Gegen-

stand der sozialwissenschaftlichen Forschung. Klassische Problemstellungen

und neuere Forschungsbefunde. In: Jenseits von »Identität oder Integration«.

Grenzen überspannende Migrantenorganisationen. Hrsg. von Ludger Pries &

Zeynep Sezgin. Wiesbaden: VS Verlag, S. 15–60.

Pries, Ludger & Zeynep Sezgin (2010). Einleitung. Migrantenorganisationen als

Grenzüberschreiter – ein (wieder)erstarkendes Forschungsfeld. In: Jenseits

von »Identität oder Integration«. Grenzen überspannende Migrantenorgani-

sationen. Hrsg. von Ludger Pries & Zeynep Sezgin. Wiesbaden: VS Verlag.

Przyborski, Aglaja & Monika Wohlrab-Sahr (2009). Qualitative Sozialforschung.

Ein Arbeitsbuch. 2. Aufl. München: Oldenbourg Verlag.

Reichertz, Jo (2007). Qualitative Forschung auch jenseits des interpretativen Pa-

radigmas? Vermutungen. In: EWE - Erwägen, Wissen, Ethik 18 (2), S. 276–293.

Riesebrodt, Martin (2007). Cultus und Heilsversprechen. Eine Theorie der Reli-

gionen. München: Beck.

Roald, Anne Sofie (2012). The conversion process in stages. New Muslims in the

twenty-first century. In: Islam and Christian–Muslim Relations 23 (3), S. 347–362.

Röhl, Martin (2007). 10. Kapitel: Kirchen und weitere Religionsgemeinschaften,

Art. 130. In: Kommentar zur Zürcher Kantonsverfassung. Hrsg. von Isabelle

Häner, Markus Rüssli & Evi Schwarzenbach. Zürich: Schulthess, S. 1231–1253.

Rosenow-Williams, Kerstin (2012). Organizing Muslims and integrating Islam in

Germany. New developments in the 21st century. Leiden und Boston: Brill.

Roy, Olivier (2004). Globalised Islam. The search for a new Ummah. London:

Hurst & Co.

Rückamp, Veronika & Katharina Limacher (2016). »Entrance Free—we are Loo-

king Forward to your Visit!« Public Events as Strategies of Legitimisation in

Immigrant Religious Organisations. In: Journal of Religion in Europe 9, S. 369–

401. doi: 10.1163/18748929-00904004.

Rudolph, Ulrich, Dorothea Lüddekens & Christoph Uehlinger (21. Juli 2009).

Imam-Ausbildung und islamische Religionspädagogik in der Schweiz?

Schlussbericht. Eine Untersuchung im Rahmen des Nationalen Forschungs-

programms »Religionsgemeinschaften, Staat und Gesellschaft« (NFP 58).

Zürich.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur 381

Rüegg, Christoph (2002). Vereins- und stiftungsrechtliche Organisationsformen

im Islam in der Schweiz. In: Muslime und schweizerische Rechtsordnung. Les

musulmans et l’ordre juridique suisse. Hrsg. von René Pahud de Mortanges,

Erwin Tanner & Marcel Heiniger. Freiburg: Universitätsverlag, S. 335–362.

Saad, Karim (2009). Islamophobie in österreichischen Tageszeitungen. In: Isla-

mophobie in Österreich. Hrsg. von John Bunzl & Farid Hafez. Innsbruck,

Wien und Bozen: StudienVerlag, S. 200–210.

Sahli, Markus & Matthias D. Wüthrich (2007). Wohnung Gottes oder Zweckge-

bäude? Ein Beitrag zur Frage der Kirchenumnutzung aus evangelischer Per-

spektive. Bern: Verlag Schweizerischer Evangelischer Kirchenbund SEK.

Schiffauer, Werner (2008). Parallelgesellschaften. Wie viel Wertekonsens braucht

unsere Gesellschaft? Ethnografische Überlegungen. Bielefeld: transcript.

— (2009). Zur Spiritualität von Arbeitermoscheen. Eine religionsethnologische

Fallstudie. In: Aspekte der Religionswissenschaft. Hrsg. von Richard Faber &

Susanne Lanwerd. Würzburg: Königshausen & Neumann, S. 219–236.

Schmidinger, Thomas (2013). Austria. In: Yearbook of Muslims in Europe. Volume

5. Hrsg. von Jørgen S. Nielsen. Leiden: Brill, S. 47–64.

Schmidinger, Thomas & Dunja Larise, Hrsg. (2008). Zwischen Gottesstaat und

Demokratie. Handbuch des politischen Islam. Wien: Deuticke.

Schmitter, Phillippe C. & Wolfgang Streeck (1981). The Organization of Business

Interests: (MPIfG Discussion Paper; 99/1). Cologne. A Research Design to Stu-

dy the Associative Action of Business in Advanced Industrial Societies of Wes-

tern Europe. Hrsg. von Wissenschaftszentrum Berlin. Berlin.

Schneuwly Purdie, Mallory (2010). De l’étranger au musulman. Immigration et

intégration de l’islam en Suisse. Saarbrücken: Editions universitaires euro-

péennes.

Schneuwly Purdie, Mallory, Matteo Gianni & Magali Jenny, Hrsg. (2009). Musul-

mans d’aujourd’hui: identités plurielles en Suisse. Genève: Labor et fides.

Schneuwly Purdie, Mallory & Andreas Tunger-Zanetti (2016). Switzerland. In:

Yearbook of Muslims in Europe. Volume 7. Hrsg. von Oliver Scharbrodt. Lei-

den: Brill, S. 562–578.

— (2017). Switzerland. In: Yearbook of Muslims in Europe. Volume 8. Hrsg. von

Oliver Scharbrodt. Leiden: Brill, S. 669–687.

— (2018). Switzerland. In: Yearbook of Muslims in Europe. Volume 9. Hrsg. von

Oliver Scharbrodt. Leiden: Brill, S. 659–678.

Schuller, Josef Peter (2013). Die verborgene Moschee. Zur Sichtbarkeit muslimi-

scher Gebetsräume in Wien. Marburg: Tectum-Verlag.

Schütz, Alfred (1974). Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt. Eine Einleitung in

die verstehende Soziologie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Schütze, Fritz (1987). Das narrative Interview in Interaktionsfeldstudien. Hagen

Fernuniversität.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


382 Alltag in der Moschee

Scott, W. Richard (1986). Grundlagen der Organisationstheorie. Frankfurt a. M.:

Campus.

— (2014). Institutions and organizations. Ideas, interests, and identities. 4. Aufl.

London und Thousand Oaks: Sage.

Senge, Konstanze (2011). Das Neue des Neo-Institutionalismus. Der Neo-

Institutionalismus im Kontext der Organisationswissenschaft. Wiesbaden:

VS Verlag.

Senge, Konstanze & Kai-Uwe Hellmann (2006). Einleitung. In: Einführung in den

Neo-Institutionalismus. Mit einem Beitrag von W. Richard Scott. Hrsg. von

Konstanze Senge & Kai-Uwe Hellmann. Wiesbaden: VS Verlag, S. 7–31.

Smajic, Aid (2013). Bosnia and Herzegovina. In: Yearbook of Muslims in Europe.

Volume 5. Hrsg. von Jørgen S. Nielsen. Leiden: Brill, S. 123–141.

Soysal, Yasemin (1994). Limits of Citizenship. Migrants and Postnational Mem-

bership in Europe. Chicago: University of Chicago Press.

Spielhaus, Riem (2011). Wer ist hier Muslim? Die Entwicklung eines islamischen

Bewusstseins in Deutschland zwischen Selbstidentifikation und Fremdzu-

schreibung. Würzburg: Ergon.

— (2013). Vom Migranten zum Muslim und wieder zurück. Die Vermengung

von Integrations- und Islamthemen in Medien, Politik und Forschung. In:

Islam und die deutsche Gesellschaft. Hrsg. von Dirk Halm & Hendrik Meyer.

Wiesbaden: Springer VS, S. 169–194. doi: 10.1007/978-3-658-01846-7_7.

Spuler-Stegemann, Ursula (2002). Muslime in Deutschland. Informationen und

Klärungen. Freiburg i.B.: Herder.

Stadt Wien (2014). Statistisches Jahrbuch der Stadt Wien - 2014. Bezirksporträts

- 22. Wien und seine Bezirke im Überblick.

Steinhardt, Max Friedrich, Thomas Staubhaar & Jan Wedemeier (2010). Studie

zur Einbürgerung und Integration in der Schweiz. Eine arbeitsmarktbezo-

gene Analyse der Schweizerischen Arbeitskräfteerhebung. Studie des HWWI

im Auftrag von der Schweizerischen Eidgenossenschaft vertreten durch das

Bundesamt für Migration.

Sternbach, Uta (2010). Institutionalisierung des Islam durch gemeinsames Essen

- iftar in Deutschland. In: Mobilisierung von Religion in Europa. Hrsg. von

Jamal Malik. Frankfurt a. M.: Peter Lang, S. 187–206.

Stichweh, Rudolf (2000). Soziologie des Vereins. Strukturbildung zwischen Loka-

lität und Globalität. In: Organisierte Privatinteressen. Vereine in Österreich.

Hrsg. von Emil Brix & Rudolf Richter. Wien: Passagen Verlag, S. 19–31.

— (2005). Inklusion und Exklusion. Studien zur Gesellschaftstheorie. Bielefeld:

transcript.

Sticker, Maja (2008). Sondermodell Österreich? Die Islamische Glaubensgemein-

schaft in Österreich (IGGiÖ). Unter Mitarb. von Sabine Strasser. Klagenfurt:

Drava.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur 383

Stöckli, Lucia (2014). Moschee-Neubauprojekte in England und der Schweiz. Insti-

tutionalisierung - Bedeutung - Sichtbarkeit. Kultur- und Sozialwissenschaft-

liche Fakultät. Dissertation zur Erlangung der Doktorwürde. Luzern: Univer-

sität Luzern.

Stolz, Jörg (2012). Religion und Individuum unter dem Vorzeichen religiöser Plu-

ralisierung. In: Religionen, Staat und Gesellschaft. Hrsg. von Christoph Bo-

chinger. Zürich: NZZ, S. 77–108.

Stolz, Jörg & Mark Chaves (2013). Congregations in Switzerland and the USA. A

quantitative and comparative Study.

Stolz, Jörg, Mark Chaves, Monnot Christophe & Laurent Amiotte-Suchet (2010).

Die religiösen Gemeinschaften in der Schweiz. Eigenschaften, Aktivitäten,

Entwicklung. Schlussbericht der National Congregations Study Switzerland

(NCSS) im Rahmen des Nationalen Forschungsprogramms 58. Hrsg. von Ob-

servatoire des religions en Suisse (ORS). Lausanne.

Stolz, Jörg, Judith Könemann, Mallory Schneuwly Purdie, Thomas Englberger &

Michael Krüggeler (2014). Religion und Spiritualität in der Ich-Gesellschaft.

Vier Gestalten des (Un-)Glaubens. Zürich: Theologischer Verlag Zürich.

Strauss, Anselm L. & Juliet Corbin (1998). Basics of qualitative research. Techni-

ques and procedures for developing grounded theory. 2. Aufl. London und

Thousand Oaks: Sage.

Streeck, Wolfgang (1987). Vielfalt und Interdependenz. Probleme intermediärer

Organisationen in sich ändernden Umwelten. In: Kölner Zeitschrift für Soziologie

und Sozialpsychologie 39, S. 452–470.

Strobl, Anna (1997). Islam in Österreich. Eine religionssoziologische Untersu-

chung. Frankfurt a. M.: Peter Lang.

— (2005). Der österreichische Islam. Entwicklung, Tendenzen und Möglichkei-

ten. In: SWS-Rundschau 45 (4), S. 520–534.

Suchman, Mark C. (1995). Managing Legitimacy: Strategic and Institutional Ap-

proaches. In: Academy of Management Review 20 (3), S. 571–610. doi: 10.5465/

AMR.1995.9508080331.

Suder, Piotr (2012). Repräsentative Moscheen, Legitimität und kommunales Net-

working. Eine Untersuchung anhand der Al-Muhajirin Gemeinde in Bonn.

In: Diesseits der Parallelgesellschaft. Neuere Studien zu religiösen Migran-

tengemeinden in Deutschland. Hrsg. von Alexander-Kenneth Nagel. Bielefeld:

transcript, S. 69–96.

— (2015). Die zivilgesellschaftlichen Potentiale von Moscheevereinen. In: Reli-

giöse Netzwerke. Die zivilgesellschaftlichen Potentiale religiöser Migranten-

gemeinden. Hrsg. von Alexander-Kenneth Nagel. Bielefeld: transcript, S. 165–

190.

Tanner-Tiziani, Erwin (2010). Wegweiser bei der Etablierung des Islam in der

schweizerischen Gesellschaft - einige juristische Gedanken. In: Muslime in

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


384 Alltag in der Moschee

der Schweiz. Hrsg. von Birgit Allenbach & Martin Sökefeld. Zürich: Seismo,

S. 333–358.

Tezcan, Levent (2006). Interreligiöser Dialog und politische Religionen. In: Aus

Politik und Zeitgeschichte 28-29, S. 26–32.

— (2007). Kultur, Gouvernementalität der Religion und der Integrationsdiskurs.

In: Konfliktfeld Islam in Europa. Hrsg. von Monika Wohlrab-Sahr & Levent

Tezcan. Baden-Baden: Nomos, S. 51–74.

— (2008). Governmentality, Pastoral Care and Integration. In: Islam and Mus-

lims in Germany. Hrsg. von Ala Al-Hamarneh & Jörn Thielmann. Leiden und

Boston: Brill, S. 119–132.

Tibi, Bassam (2001). Der Islam und Deutschland. Muslime in Deutschland. Stutt-

gart: Deutsche Verlags-Anstalt.

— (2009). Euro-Islam. Die Lösung eines Zivilisationskonfliktes. Darmstadt: Wis-

senschaftliche Buchgesellschaft.

Tietze, Nicola (2008). Muslims’ Collective Self-Description as Reflected in the In-

stitutional Recognition of Islam. The Islamic Carta of the Central Council of

Muslims in Germany and Case Law in German Courts. In: Islam and Mus-

lims in Germany. Hrsg. von Ala Al-Hamarneh & Jörn Thielmann. Leiden und

Boston: Brill, S. 215–239.

Tunger-Zanetti, Andreas (2013). »Against Islam, but not against Muslims«. Ac-

tors and attitudes in the Swiss minaret vote. In: Debating Islam. Negotiating

religion, Europe, and the self. Hrsg. von Samuel M. Behloul, Susanne Leuen-

berger & Andreas Tunger-Zanetti. Bielefeld: transcript, S. 285–312.

— (2015). Anerkennungswünsche religiöser Gemeinschaften im »gesellschaft-

lichen Dreieck«. In: Staatliche Anerkennung von Religionsgemeinschaften.

Zukunfts- oder Auslaufmodell? Hrsg. von René Pahud de Mortanges. Zürich,

Basel und Genf: Schulthess, S. 219–250.

Ucar, Bülent, Blasberg-Kuhnke & Arnulf von Scheliah, Hrsg. (2010). Religionen in

der Schule und die Bedeutung des islamischen Religionsunterrichts. Göttin-

gen: V & R Unipress.

Usuclan, Haci-Halil (2008). Religiöse Werteerziehung in islamischen Familien.

Berlin: Bundesministerium für Familie, Senioren, Frauen und Jugend.

Vögeli, Dorothee (6. Nov. 2012). Tag der offenen Moschee ein Auslaufmodell? In:

Neue Zürcher Zeitung.

Vortkamp, Wolfgang (2008). Integration durch Teilhabe. Das zivilgesellschaftliche

Potenzial von Vereinen. Frankfurt a. M.: Campus.

Walgenbach, Peter & Renate E. Meyer (2008). Neoinstitutionalistische Organisa-

tionstheorie. Stuttgart: Kohlhammer.

Warner, R. Stephen (1993). Work in Progress Toward a New Paradigm for the So-

ciological Study of Religion in the United States. In: American Journal of Sociology

98 (5), S. 1044–1093.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur 385

— (1994). The Place of Congregation in the Contemporary American Religious

Configuration. In: American Congregations: New Perspectives in the Study

of Congregations. Volume 2. Hrsg. von James P. Wind & James M. Lewis.

Chicago: University of Chicago Press, S. 54–100.

— (2000). Religion and New (Post-1965) Immigrants: Some Principles Drawn

from Field Research. In: American Studies 41 (2/3), S. 267–286.

Warner, R. Stephen & Judith G. Wittner, Hrsg. (1998). Gatherings in diaspora.

Religious communities and the new immigration. Philadelphia: Temple Uni-

versity Press.

Wensinck, A. J. & J. H. Kramers, Hrsg. (1941). Handwörterbuch des Islam. Im

Auftrag der Koninklijke Akademie van Wetenschappen. Leiden: Brill.

Widmer, Thomas & Felix Strebel, Hrsg. (2008). Studie zur Stellung der musli-

mischen Bevölkerung im Kanton Zürich. Bericht zuhanden der Direktion der

Justiz und des Innern. Zürich: Universität Zürich - Institut für Politikwissen-

schaft.

Wiegers, Gerard (2004). Ibadat. In: Encyclopedia of Islam and the Muslim World.

Hrsg. von Richard C. Martin. New York: Macmillan Press, S. 327–363.

Wimmer, Andreas (2002). Multikulturalität oder Ethnisierung? Kategorienbildung

und Netzwerkstrukturen in drei schweizerischen Immigrantenquartieren. In:

Zeitschrift für Soziologie 31 (1), S. 4–26.

Wimmer, Andreas & Nina Glick Schiller (2002). Methodological nationalism and

beyond: nation-state building, migration and the social sciences. In: Global

Networks 2 (4), S. 301–334.

Winzeler, Christoph (2015). Die neuere Anerkennungspraxis im Religionsverfas-

sungsrecht des Kantons Basel-Stadt. In: Staatliche Anerkennung von Religi-

onsgemeinschaften. Zukunfts- oder Auslaufmodell? Hrsg. von René Pahud de

Mortanges. Zürich, Basel und Genf: Schulthess, S. 25–37.

Wissmann, Reto (28. Juni 2010). Die meisten Konvertiten sind normale Bünzli.

Konvertiten dominieren die Islamdebatte in der Schweiz. Die Berner Religi-

onswissenschafterin Susanne Leuenberger erläutert das Phänomen. In: Tages-

Anzeiger.

Wolcott, Harry F. (2001). Writing up qualitative research. 2. Aufl. London und

Thousand Oaks: Sage.

Yılmaz, Ferruh (2016). How the Workers Became Muslims. Immigration, Culture,

and Hegemonic Transformation in Europe. Ann Arbor: University of Michigan

Press.

Yükleyen, Ahmet (2012). Localizing Islam in Europe. Turkish Islamic communities

in Germany and the Netherlands. Syracuse: Syracuse University Press.

Zaman, Muhammad Qasim (2004). Imam. In: Encyclopedia of Islam and the

Muslim World. Hrsg. von Richard C. Martin. New York: Macmillan Press,

S. 349–350.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


386 Alltag in der Moschee

Zucker, Lynne G. (1988a). Introduction: Institutional Theories of Organization -

Conzeptual Development and Research Agenda. In: Institutional patterns and

organizations: culture and environment. Hrsg. von Lynne G. Zucker. Cam-

bridge, MA: Ballinger Pub. Co, S. xiii–xix.

— (1988b). Where do Institutional Patterns come from? Organizations as Actors

in Social Systems. In: Institutional patterns and organizations: culture and

environment. Hrsg. von Lynne G. Zucker. Cambridge, MA: Ballinger Pub. Co,

S. 23–49.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Verzeichnis der Gesetze und Verordnungen

ABGB (2017). Allgemeines bürgerliches Gesetzbuch für die gesammten deutschen

Erbländer der Oesterreichischen Monarchie. Reichsrat. 1. Jan. 1812, aktuali-

siert am 7. Dez. 2017.

AnerkennungsG (1874). Gesetz vom 20. Mai 1874, betreffend die gesetzliche An-

erkennung von Religionsgesellschaften. Reichsrat.

Bekenntnisgemeinschafts-Gesetz (2013). Bundesgesetz über die Rechtspersönlich-

keit von religiösen Bekenntnisgemeinschaften. Nationalrat. 9. Jan. 1998, ak-

tualisiert am 23. Mai 2013.

BV (1999). Bundesverfassung der Schweizerischen Eidgenossenschaft. Schweizer

Volk.

GjG (2007). Gesetz über die anerkannten jüdischen Gemeinden. Kantonsrat.

IslamG (1912). Gesetz, betreffend die Anerkennung der Anhänger des Islams nach

hanefitischem Ritus als Religionsgesellschaft. Reichsrat.

IslamG (1988). Gesetz vom 15. Juli 1912, betreffend die Anerkennung der Anhänger

des Islams als Religionsgesellschaft. Reichsrat. 15. Juli 1912, aktualisiert am 24.

März 1988.

IslamG (2015). Bundesgesetz über die äußeren Rechtsverhältnisse islamischer Re-

ligionsgesellschaften. Nationalrat.

Islamverordnung (1988). Verordnung des Bundesministers für Unterricht, Kunst

und Sport vom 2. August 1988 betreffend die Islamische Glaubensgemein-

schaft in Österreich. Bundesminister für Unterricht, Kunst und Sport.

Israelitengesetz (2012). Gesetz vom 21. März 1890, betreffend die Regelung der

äußeren Rechtsverhältnisse der israelitischen Religionsgesellschaft. Reichsrat.

21. März 1890, aktualisiert am 23. Mai 2012.

Orthodoxengesetz (2011). Bundesgesetz vom 23. Juni 1967 über äußere Rechtsver-

hältnisse der griechisch-orientalischen Kirche in Österreich. Nationalrat. 23.

Juni 1967, aktualisiert am 29. Juli 2011.

Protestantengesetz (2009). Bundesgesetz vom 6. Juli 1961 über äußere Rechtsver-

hältnisse der Evangelischen Kirche. Nationalrat. 6. Juli 1961, aktualisiert am

18. Aug. 2009.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


388 Alltag in der Moschee

StGG (1988). Staatsgrundgesetz vom 21. December 1867, über die allgemeinen

Rechte der Staatsbürger für die im Reichsrathe vertretenen Königreiche und

Länder. Nationalrat. 21. Dez. 1867, aktualisiert am 20. Dez. 1988.

Verfassung des Kantons Zürich (2005). Verfassung des Kantons Zürich. Volk des

Kantons Zürich.

VerG (2015). Bundesgesetz über Vereine. Nationalrat. 26. Apr. 2002, aktualisiert

am 13. Jan. 2015.

ZGB (2014). Schweizerisches Zivilgesetzbuch. Bundesversammlung der Schweize-

rischen Eidgenossenschaft. 10. Dez. 1907, aktualisiert am 1. Juli 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Verzeichnis der Internetseiten

http://www.atib.at, zuletzt geprüft am 14.02.2018.

http://www.atib16.at/default.html, zuletzt geprüft am 14.02.2018.

http://www.derislam.at/tom/index.php, zuletzt geprüft am 30.10.2017.

http://www.derislam.at/tom/index.php?c=galerien&o=galerie&navid=55&bio=1

&i=&gal=TOM%202013#TOM%202013, zuletzt geprüft am 30.10.2017.

http://diyanet.ch/de/hutbeler/, zuletzt geprüft am 14.02.2018.

http://www.fids.ch/?page_id=344, zuletzt geprüft am 15.05.2017.

http://www.gazihuzrevbeg.athttp://www.gazihuzrevbeg.at. Die Seite war zuletzt

nicht mehr aktiv (Stand 14.02.2018).

http://www.imanzentrum.ch, zuletzt geprüft am 13.12.2016.

http://www.imanzentrum.ch – Lehrpersonen, zuletzt geprüft am 28.08.2017

http://www.impulsmedia.eu, zuletzt geprüft am 14.02.2018.

http://www.inforel.ch, zuletzt geprüft am 14.02.2018.

http://www.integration.zh.ch, zuletzt geprüft 22.10.2015.

http://www.iras-cotis.ch, zuletzt geprüft am 13.12.2016.

http://www.islam-landkarte.at, zuletzt geprüft am 14.02.2018.

http://www.islam-seelsorge.ch, zuletzt geprüft am 11.07.2016.

http://www.islam4kids.at, zuletzt geprüft am 29.08.2017.

http://www.islamweb.net/emainpage/index.php?page=showfatwa&Option=Fatwa

Id&Id=83119, zuletzt geprüft am 30.10.2017.

http://www.izba.at/dzemati.html, zuletzt geprüft am 14.02.2018.

http://www.izwien.at, zuletzt geprüft am 14.02.2018.

http://www.izwien.at/die-moschee/, zuletzt geprüft am 14.02.2018.

http://www.izwien.at/dienstleistungen/islamischer-unterricht/islamischer-unter

richt-fur-bruder/, zuletzt geprüft am 29.08.2017.

http://www.izwien.at/dienstleistungen/islamischer-unterricht/islamischer-unter

richt-fur-schwestern/, zuletzt geprüft am 29.08.2017.

http://www.izwien.at/dienstleistungen/programm/, zuletzt geprüft am

07.04.2016.

http://www.izwien.at/dienstleistungen/programm/kinder-jugend/, zuletzt

geprüft am 07.04.2016.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.atib.at
http://www.derislam.at/tom/index.php
http://diyanet.ch/de/hutbeler/
http://www.gazihuzrevbeg.at
http://www.izwien.at/dienstleistungen/islamischer-unterricht/islamischer-unterricht-fur-bruder/
http://www.izwien.at/dienstleistungen/islamischer-unterricht/islamischer-unterricht-fur-bruder/
http://www.izwien.at/dienstleistungen/islamischer-unterricht/islamischer-unterricht-fur-schwestern/
http://www.izwien.at/dienstleistungen/islamischer-unterricht/islamischer-unterricht-fur-schwestern/
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.atib.at
http://www.derislam.at/tom/index.php
http://diyanet.ch/de/hutbeler/
http://www.gazihuzrevbeg.at
http://www.izwien.at/dienstleistungen/islamischer-unterricht/islamischer-unterricht-fur-bruder/
http://www.izwien.at/dienstleistungen/islamischer-unterricht/islamischer-unterricht-fur-bruder/
http://www.izwien.at/dienstleistungen/islamischer-unterricht/islamischer-unterricht-fur-schwestern/
http://www.izwien.at/dienstleistungen/islamischer-unterricht/islamischer-unterricht-fur-schwestern/


390 Alltag in der Moschee

http://www.izwien.at/kinderecke/al-manara-schule/, zuletzt geprüft am

29.03.2018.

http://kartrel.univie.ac.at/, zuletzt geprüft am 18.08.2017.

http://www.koran-auf-deutsch.de/17-die-nachtwanderung-al-%C3%ACsraa,

zuletzt geprüft am 07.10.2017.

http://www.mit.edu/~azra/Nomadic Mosque.htm, zuletzt geprüft 08.01.2018.

http://muslimjc.at/, zuletzt geprüft am 07.04.2016.

http://www.nfp58.ch, zuletzt geprüft am 07.10.2017.

http://percikaniman.ch, zuletzt geprüft am 15.05.2017.

https://play.google.com/store/apps/details?id=com.alijasirbic.ilmihal, zuletzt

geprüft am 29.03.2018.

http://religion.orf.at/projekt03/tvradio/orientierung/or_120205.html, zuletzt

geprüft 16.02.2016.

https://serdargunes.files.wordpress.com/2012/06/grundzc3bcge-der-islamischen-

religion.pdf, zuletzt geprüft am 06.04.2016.

http://www.sizv.ch, zuletzt geprüft am 14.02.2018.

http://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/publikationen/publi

kationen_nach_thema/integrationspolitik.html, zuletzt geprüft am

13.12.2016.

https://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/integrationsfoerde

rung/integrationsprojekte.html, zuletzt geprüft am 06.01.2017.

https://www.steueramt.zh.ch/internet/finanzdirektion/ksta/de/steuerfragen/faq/

steuerpflicht_natuerlichepersonenvereinen.html, zuletzt geprüft am

29.03.2017.

http://www.statistik.at, zuletzt geprüft am 14.02.2018.

http://www.statistik.zh.ch, zuletzt geprüft am 14.02.2018.

http://www.tagderoffenenmoschee.de, zuletzt geprüft am 09.09.2015.

http://www.uais.ch, zuletzt geprüft am 06.01.2017.

http://www.uais.ch/2017/03/21/die-charta, zuletzt geprüft am 15.05.2017.

https://www.unilu.ch/fakultaeten/ksf/institute/zentrum-religionsforschung/forsc

hung/kuppel-tempel-minarett/, zuletzt geprüft am 17.01.2017.

http://www.unmosquedfilm.com, zuletzt geprüft am 30.11.2017.

http://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_

compendium-ccc_ge.html, zuletzt geprüft am 03.06.2016.

http://vioz.ch/moscheen/standorte/, zuletzt geprüft am 18.08.2017.

http://vioz.ch/uncategorized/grundsatzerklaerung/, zuletzt geprüft am

03.01.2017.

http://vioz.ch/vioz-vorstand/mitgliedsorganisationen/, zuletzt geprüft am

03.01.2017.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.sizv.ch
http://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/publikationen/publikationen_nach_thema/integrationspolitik.html
http://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/publikationen/publikationen_nach_thema/integrationspolitik.html
https://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/integrationsfoerderung/integrationsprojekte.html
https://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/integrationsfoerderung/integrationsprojekte.html
https://www.steueramt.zh.ch/internet/finanzdirektion/ksta/de/steuerfragen/faq/steuerpflicht_natuerlichepersonenvereinen.html
https://www.steueramt.zh.ch/internet/finanzdirektion/ksta/de/steuerfragen/faq/steuerpflicht_natuerlichepersonenvereinen.html
https://www.unilu.ch/fakultaeten/ksf/institute/zentrum-religionsforschung/forschung/kuppel-tempel-minarett/
https://www.unilu.ch/fakultaeten/ksf/institute/zentrum-religionsforschung/forschung/kuppel-tempel-minarett/
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.sizv.ch
http://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/publikationen/publikationen_nach_thema/integrationspolitik.html
http://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/publikationen/publikationen_nach_thema/integrationspolitik.html
https://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/integrationsfoerderung/integrationsprojekte.html
https://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/integrationsfoerderung/integrationsprojekte.html
https://www.steueramt.zh.ch/internet/finanzdirektion/ksta/de/steuerfragen/faq/steuerpflicht_natuerlichepersonenvereinen.html
https://www.steueramt.zh.ch/internet/finanzdirektion/ksta/de/steuerfragen/faq/steuerpflicht_natuerlichepersonenvereinen.html
https://www.unilu.ch/fakultaeten/ksf/institute/zentrum-religionsforschung/forschung/kuppel-tempel-minarett/
https://www.unilu.ch/fakultaeten/ksf/institute/zentrum-religionsforschung/forschung/kuppel-tempel-minarett/


Verzeichnis der Internetseiten 391

http://www.vsa.zh.ch/internet/bildungsdirektion/vsa/de/schulbetrieb_und_unter

richt/faecher/sprache/heimatliche_sprache_kultur_hsk.html, zuletzt geprüft

am 21.10.2017.

http://www.wien.gv.at, zuletzt geprüft am 14.02.2018.

http://www.wien.gv.at/kontakte/ma17/, zuletzt geprüft am 19.12.2016.

http://www.wien.gv.at/menschen/integration/foerderungen/index.html, zuletzt

geprüft am 19.12.2017.

https://www.wien.gv.at/menschen/integration/, zuletzt geprüft am 25.10.2017.

http://www.ziid.ch, zuletzt geprüft am 13.12.2016.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.vsa.zh.ch/internet/bildungsdirektion/vsa/de/schulbetrieb_und_unterricht/faecher/sprache/heimatliche_sprache_kultur_hsk.html
http://www.vsa.zh.ch/internet/bildungsdirektion/vsa/de/schulbetrieb_und_unterricht/faecher/sprache/heimatliche_sprache_kultur_hsk.html
https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.vsa.zh.ch/internet/bildungsdirektion/vsa/de/schulbetrieb_und_unterricht/faecher/sprache/heimatliche_sprache_kultur_hsk.html
http://www.vsa.zh.ch/internet/bildungsdirektion/vsa/de/schulbetrieb_und_unterricht/faecher/sprache/heimatliche_sprache_kultur_hsk.html


https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


A Anhang: Interviewleitfäden

Folgende Interviewleitfäden dienten als Orientierung für die Interviews. Der Leit-

faden für die Interviews mit den Repräsentant*innen der Moscheen (Expert*in-

neninterviews) blieb über den Forschungsprozess hinweg weitgehend derselbe.

Der Leitfaden für das narrative Interview hat sich, wie im Forschungsprogramm

der GroundedTheory vorgesehen, im Laufe des Prozesses immer wieder leicht ge-

wandelt. Die hier abgebildeten Fragen sind die, die sich zuletzt verfestigt hatten.

Die Spiegelstriche sind als Nachfragen zu sehen.

Leitfaden Expert*inneninterview

Bitte erzählen sie mir etwas zur Geschichte und Struktur ihrer Moscheegemein-

schaft hier. Vielleicht könnten Sie damit beginnen, wie das alles angefangen hat.

• Welche Ziele und Aufgaben hatte die Moschee zu Anfang und hat sich das

gewandelt?

• Was sehen sie im Vergleich dazu heute als die wichtigsten Aufgaben und Ziele

ihres Vereins?

Bitte erzählen Sie mir etwas über das Moscheeleben hier.

• Welche Menschen kommen in die Moschee?

• Woher kommen die Menschen (lokal, Herkunftsland), gibt es Konvertiten?

• Gibt es spezielle Bedürfnisse und Erwartungen an die Moscheeorganisation?

Welche Aktivitäten, Dienstleistungen oder Gruppen gibt es in der Moschee?

• Religiöse Dienstleistungen: Seelsorge, Spendensammeln, etc.?

• Gibt es spezielle Gruppen? (Frauengruppen? Jugendgruppen? Senioren?)

• Wenn Sie in etwa 1 Jahr zurückblicken, welche Aktivitäten haben in diesem

Zeitraum stattgefunden?

• Ramadanaktivitäten?

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


394 Alltag in der Moschee

• Öffentlichkeitswirksame Aktivitäten wie der TOM? (wie lange schon, welche

Erfahrungen damit?)

An den Imam: Bitte erzählen Sie mir, wie Sie hier Imam geworden sind und

welche Aufgaben Sie übernehmen.

Bitte erzählen Sie mir, wie die Moschee organisiert wird. Wer entscheidet darüber

welche Aktivitäten es hier gibt? Wie läuft das ab?

• Wie viele Personen engagieren sich freiwillig in der Moschee?

• Welche Aufgaben übernehmen sie?

• Welche Leute sind im Vorstand, auch Frauen?

Haben Sie als Verein Kontakt zu Organisationen, Institutionen oder Einzelper-

sonen außerhalb ihrer Gemeinschaft, die ihnen wichtig sind? (Imamekonferenz,

Dachverbände, umliegende Kirchgemeinden, Interreligiöse Foren, Stadtverwal-

tung, Integrationsstelle, Politik, andere?)

Wenn Sie an Moscheen in ihrem Herkunftsland denken, was sind für Sie die

größten Gemeinsamkeiten und Unterschiede?

Wo sehen Sie die größten Herausforderungen im Moment?

Was wünschen Sie sich für die Zukunft ihrer Moschee?

Leitfaden narratives Interview

Bitte erzählen sie mir zu Anfang, wie Sie zu dieser Moschee gekommen sind

(und wie es dazu kam, dass Sie sich hier engagieren)? Bitte erzählen Sie ruhig

ausführlich.

• Wie lange engagieren Sie sich schon?

• Zu welchen Anlässen kommen Sie her? Was machen Sie hier, wenn sie her-

kommen?

• Wie lange kommen Sie schon in diese Moschee?

• Warum diese Moschee?

• Gehen Sie auch in andere Moscheen oder pflegen Sie Kontakte?

Bitte erzählen Sie mir von der Moschee hier und der Gemeinschaft, die sich hier

trifft!

• Gibt es für Sie hier so etwas wie eine Moscheegemeinschaft? Freundschaften?

Familie?

• Haben Ihnen die Kontakte, die sie hier pflegen schonmal weitergeholfen?

Konkretes Beispiel?

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


A Anhang: Interviewleitfäden 395

Bitte erzählen Sie mir von der Frauengruppe/Jugendgruppe etc. hier. Was machen

Sie hier so alles?

Wieso engagieren Sie sich, was ist ihre Motivation?

Was braucht es ihrer Meinung nach, damit es gut läuft? Bitte erzählen Sie mir

ein Beispiel.

Was wünschen Sie sich für die Zukunft für die Moschee allgemein (und für die

Frauen/Jugendlichen spezifisch)?

Wo sehen sie noch Bedarf? Wie soll es weitergehen?

Möchten Sie noch etwas ergänzen, das ihnen wichtig ist?

Haben Sie noch Fragen an mich?

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


B Anhang: Transkriptionsregeln

Wenn die Stimme nach unten geht, wird ein Punkt eingefügt.

Wenn die Stimme gleich bleibt, wird der Satz, meist mit Komma, weitergeführt.

Wenn die Stimme als Frage, und sei es nur ein »ja?« oder »oder?« nach oben geht,

kommt ein Fragezeichen.

I bedeutet Interviewerin.

Nicht-sprachliches: (räuspert sich), (lacht), (klopft auf den Tisch)

Pausen: (.) 1 Sek, (..) 2 Sek, (...) 3 Sek, (4s) etc.

Wenn etwas lachend gesprochen wird: @das war die Oma@

Betonungen: ÜBERHAUPT, oder überHAUPT

Dehnung: dieeee Sonne scheint

Lauter: <kann ich nicht

Leiser: >kann ich nicht

Abbruch im Wort oder im Satz: der Blöd/, das war echt/

Überlappungen: b(Anfang) c(Ende)
Unverständliches: (unverst.)

Unverständliches, vermutete Bedeutung: (Baum?) bzw. Baum (?)

Kurze Äußerungen (»Hörersignale«) der Interviewerin: //aha//, //mhm//

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Anhang: Interviews, Beobachtungsprotokolle und

Dokumente

Für die vorliegende Arbeit wurden Transkripte der Interviews (Expert*inneninter-

views und narrative Interviews), Beobachtungsprotokolle sowie Dokumente ana-

lysiert. Die Transkripte der narrativen Interviews wurden anonymisiert, da den

Interviewteilnehmenden Anonymität zugesichert wurde. Zur besseren Lesbarkeit

habe ich in den Personen, die ich zitiert habe, Pseudonyme gegeben. Wenn Inter-

viewte in den Übersichten mit N.N. angegeben sind, dann deshalb, weil sie nicht

direkt zitiert habe und daher die Vergabe eines Pseudonyms nicht notwendig ist

oder sie, im Falle von Expert*inneninterviews einer namentlichen Nennung nicht

zugestimmt haben. Im Text wird im Falle von Interviews daher entweder auf die

namentlich genannte Person verwiesen oder auf das vergebene Pseudonym. Die

Repräsentantinnen und Repräsentanten der Moscheen sowie die Fachvertreterin-

nen und -vertreter werden namentlich genannt, zwei der Interviewten wollten

dies nicht und bei einem Interview konnte ich die Nennung nicht abschließend

klären. Alle Personennamen und Ortsangaben in den Transkripten wurden an-

onymisiert.

Alle verwendeten Interviews wurden von mir persönlich als face-to-face In-

terviews geführt. An den Expert*inneninterviews mit den Vertreterinnen und

Vertretern der Integrationsfachstellen nahm auch meine Kollegin Katharina Li-

macher teil. Neben den Interviews wurden Beobachtungsprotokolle angefertigt

und analysiert, welche ebenfalls unten aufgeführt sind. Die Abkürzungen ZH für

Zürich und W für Wien verweisen auf den Ort der Erhebung, ExpInt auf Ex-

pert*inneninterviews und Prot auf Protokolle. Hinzu kommen Dokumente (Dok)

zum Tag der offenen Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


400 Alltag in der Moschee

Tabelle 8: Expert*inneninterviews, geführt in Zürich.

Abkürzung Name Datum Funktion

ZH_ExpInt_01 Sadaqad Ahmed 18.03.2013 Imam, Mahmud Moschee

ZH_ExpInt_02 Laila Oulouda 10.04.2013 Vereinspräsidentin, ImanZentrum

Volketswil

ZH_ExpInt_03 Muris Begovic 06.06.2013 Imam, Islamisches Bosnisches

Zentrum Schlieren

ZH_ExpInt_04 Murat Ergül 27.03.2014 Vereinspräsident, Blaue Moschee

ZH_ExpInt_05 Ibrahim Kientzler 12.06.2014 Mitglied im Stiftungsrat,

ImanZentrum Volketswil

ZH_ExpInt_06 Nebi Rexhepi, Ismail Ademi 19.11.2014 Imam und Vereinspräsident,

Albanische Islamische Gemeinschaft

ZH_ExpInt_20 Christof Meier 07.03.2013 Leiter Fachstelle für Integration

Stadt Zürich

ZH_ExpInt_21 Julia Morais 15.07.2013 Leiterin Fachstelle für Integration

Kanton Zürich

Tabelle 9: Expert*inneninterviews, geführt in Wien.

Abkürzung Name Datum Funktion

W_ExpInt_01 N.N. 24.10.2013 Imam

W_ExpInt_02 Senad Kusur 11.11.2013 Imam

W_ExpInt_03 Harun Bicakli 18.11.2013 Mitarbeiter, Moschee UIKZ

W_ExpInt_04 N.N. 27.11.2013 Mitarbeiter, ATİB Zentrale

W_ExpInt_05 Fatih Toygun, Mesuta 30.11.2013 Imam und Vorstandsmitglied, Ulu

Camii

W_ExpInt_06 Zekirija Sejdini 16.01.2014 Medienbeauftragter, IGGiÖ

W_ExpInt_07 N.N. 20.02.2014 Mitarbeiter, Anadolu Camii

W_ExpInt_09 Adil Makić 26.02.2014 Imam, Moschee Gazi Husrev-beg

W_ExpInt_20 Almir Ibrić 05.09.2013 Mitarbeiter, MA 17

W_ExpInt_21 Farid Hafez, Dr. 19.12.2012 Dozent am IRPA

W_ExpInt_22 Richard Potz, Prof. Dr. 11.10.2012 Professor für Religionsrecht

Universität Wien

a Name anonymisiert.

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Anhang: Interviews, Beobachtungsprotokolle und Dokumente 401

Tabelle 10: Narrative Interviews, geführt in Zürich und Wien.

pseudonymisierter Name Datum Geschlecht

N.N. 25.04.2013 männlich

N.N. 29.05.2013 weiblich

Ibrahim 07.06.2013 männlich

Leyla 07.08.2013 weiblich

Adile und Hanife 07.12.2013 beide weiblich

Nedzad 10.12.2013 männlich

Zijad 06.01.2014 männlich

N.N. 08.02.2014 weiblich

Yusuf 10.02.2014 männlich

Mevlida 11.02.2014 weiblich

Neyla 23.02.2014 weiblich

Mehmet 04.04.2014 männlich

Nadja 06.05.2014 weiblich

Aniqa 12.06.2014 weiblich

Selin 27.06.2014 weiblich

Mira 10.12.2014 weiblich

Adnan 16.12.2014 männlich

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


402 Alltag in der Moschee

Tabelle 11: Zitierte Beobachtungsprotokolle, erhoben in Zürich.

Abkürzung Moschee Datum Anlass

ZH_Prot_01 Mahmud Moschee der

Ahmadiyya Gemeinschaft

09.03.2013 Tag der offenen Moschee

ZH_Prot_04 ImanZentrum Volketswil 08.06.2013 Tag der offenen Moschee

ZH_Prot_05 ImanZentrum Volketswil 12.07.2013 Freitagsgebet

ZH_Prot_07 ImanZentrum Volketswil 14.03.2014 Freitagsgebet

ZH_Prot_10 ImanZentrum Volketswil 06.04.2014 Frauentreffen

ZH_Prot_11 Blaue Moschee 02.05.2014 Freitagsgebet

ZH_Prot_12 ImanZentrum Volketswil 04.05.2014 Frauentreffen

ZH_Prot_16 ImanZentrum Volketswil 17.05.2014 Tag der Nachbarn

ZH_Prot_17 ImanZentrum Volketswil 18.05.2014 Jahreshauptversammlung

ZH_Prot_21 Blaue Moschee 06.07.2014 Iftar

ZH_Prot_22 ImanZentrum Volketswil 19.07.2014 Dars und Iftar

ZH_Prot_23 Albanische Moschee 08.11.2011 Tag der offenen Moschee

ZH_Prot_24 Blaue Moschee 09.11.2014 Tag der offenen Moschee

ZH_Prot_25 Albanische Moschee 16.11.2014 Unterricht am Wochenende

ZH_Prot_26 Albanische Moschee 19.11.2014 Protokoll zum Interview

ZH_Prot_27 Albanische Moschee 14.12.2014 Unterricht am Wochenende

ZH_Prot_28 Albanische Moschee,

ImanZentrum Volketswil

07.11.2015 Tag der offenen Moschee

ZH_Prot_29 ImanZentrum Volketswil 28.11.2015 Religionsunterricht

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Anhang: Interviews, Beobachtungsprotokolle und Dokumente 403

Tabelle 12: Zitierte Beobachtungsprotokolle, erhoben in Wien.

Abkürzung Moschee Datum Anlass

W_Prot_02 Islamisches Zentrum Wien 27.10.2013 Großes Treffen der neuen Muslime

W_Prot_05 Ulu Camii 27.11.2013 Treffen Religionenforum Ottakring

W_Prot_06 Ulu Camii 30.11.2013 Moscheebesuch und Interview

W_Prot_07 Ulu Camii 07.12.2013 Dialogtreffen mit Jugendlichen in der

Markuskirche

W_Prot_08 Verein Wonder 08.12.2013 Abschlussfest Korankurs bosnische

Gemeinden

W_Prot_10 Moschee Gazi Husrev-beg 04.01.2014 Moscheebesuch

W_Prot_15 Islamisches Zentrum Wien 08.02.2014 Frauentreffen

W_Prot_18 Bangladesh Islamic Center Baitul

Mukarram

21.02.2014 Freitagsgebet

W_Prot_21 Moschee Gazi Husrev-beg 11.12.2015 Freitagsgebet

W_Prot_22 Moschee Gazi Husrev-beg 12.12.2015 Frauentreffen

W_Prot_23 Moschee Gazi Husrev-beg 13.12.2015 Religions- und Koranunterricht

W_Prot_24 Moschee Gazi Husrev-beg 06.01.2014 Protokoll zum Interview mit Zijad

Tabelle 13: Zitierte Dokumente.

Kürzel Jahr Anlass Autor/

Herausgeber

W_Dok_01 2013 DerIslam.at, eMagazin, Wien 2013 IGGiÖ

W_Dok_02 2016 Informationsflyer Tag der offenen Moschee, Wien 2016 IGGiÖ

https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456330 - am 13.02.2026, 15:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Abbildungsverzeichnis
	Tabellenverzeichnis
	Abkürzungen
	Vorwort
	1 Einleitung
	1.1 Problemaufriss und Fragestellung
	1.2 Gliederung der Arbeit
	1.3 Begriffsklärungen

	2 Ein theoretischer Rahmen für die Erforschung von Moscheen
	2.1 Ethnomethodologie und Wissenssoziologie
	2.2 Moscheen als Organisationen und ihre Einbettung in die gesellschaftliche Umwelt
	2.2.1 Organisationen, Mitglieder und Leistungsrollen
	2.2.2 Neo-Institutionalismus

	2.3 Zusammenfassung

	3 Muslimische Gläubige und Organisationen
	3.1 Forschungskontext Schweiz
	3.1.1 Geschichte und Institutionalisierung muslimischen Lebens
	3.1.2 Muslimische Bevölkerung
	3.1.3 Das Verhältnis von Staat und Religionsgemeinschaften im Kanton Zürich
	3.1.4 Kommunale und kantonale Zuständigkeiten für Moscheevereine
	3.1.5 Islamdiskurs in der Schweiz

	3.2 Forschungskontext Österreich
	3.2.1 Geschichte und Institutionalisierung muslimischen Lebens
	3.2.2 Muslimische Bevölkerung
	3.2.3 Das Verhältnis von Staat und Religionsgemeinschaften in Österreich
	3.2.4 Die Islamische Glaubensgemeinschaft in Österreich - IGGiÖ
	3.2.5 Kommunale Zuständigkeiten für Moscheevereine
	3.2.6 Islamdiskurs in Österreich

	3.3 Zusammenfassung und Vergleich
	3.4 Stand der Forschung
	3.5 Annahmen und Forschungsdesiderate

	4 Methodisches Vorgehen
	4.1 Methodologie und Forschungszugang
	4.2 Erhebungsmethoden und Datenmaterial
	4.2.1 Feldzugang und Fallauswahl
	4.2.2 Erhebungsmethoden: Expert*inneninterviews, narrative Interviews und teilnehmende Beobachtung

	4.3 Auswertungsverfahren
	4.4 Kurzbeschreibung der ausgewählten Moscheegemeinden
	4.4.1 Albanische Islamische Gemeinschaft, Zürich
	4.4.2 Blaue Moschee (Merkez Moschee) des Islamisch Türkischen Diyanet Vereins, Zürich
	4.4.3 ImanZentrum Volketswil, Zürich
	4.4.4 Džemat Gazi Husrev-beg, Wien
	4.4.5 Islamisches Zentrum Wien
	4.4.6 ATİB Ulu Camii, Wien


	5 Empirische Ergebnisse: Handlungsfelder, Strukturen und Entwicklungen in Moscheen
	5.1 Einführung
	5.2 Gebet und Feste: Moscheen als Orte kollektiver religiöser Praxis
	5.2.1 Einführung
	5.2.2 Das gemeinschaftliche Gebet in Moscheen in Zürich und Wien
	5.2.3 Weibliche Gebetspraxis in Moscheen
	5.2.4 Ethnische Zugehörigkeit versus Alltagstauglichkeit
	5.2.5 Gebet und soziale Funktion der Moschee
	5.2.6 Ramadan: Familienereignis und umma-Gefühl

	5.3 Bildungsangebote: Moscheen als Orte religiöser Sozialisation
	5.3.1 Einführung
	5.3.2 Religiöse Erwachsenenbildung
	5.3.3 Religiöse Bildung von Kindern und Jugendlichen
	5.3.4 Zugehörigkeit und pragmatische Nutzung der Unterrichtsangebote
	5.3.5 Funktionen des Religionsunterrichts: Eine Perspektive der Lernenden
	5.3.6 Lehrpersonen unter Professionalisierungsdruck
	5.3.7 Bedarf nach Weiterentwicklung des Religionsunterrichts
	5.3.8 Nicht-religiöse Bildungsangebote

	5.4 Öffentliche Veranstaltungen: Der Tag der offenen Moschee
	5.4.1 Einführung
	5.4.2 Ablauf und Programmpunkte des Tags der offenen Moschee
	5.4.3 Transparenz, Information und interreligiöse Kontakte für eine Korrektur des Islambildes
	5.4.4 Die Rolle von Frauen und die Professionalisierung von Expertinnen und Experten
	5.4.5 Entkoppelung von Moschee-Zugehörigen und Besuchergruppen

	5.5 Moscheen im Wandel: Strukturen, Erwartungen und Entwicklungen
	5.5.1 Migrationserfahrung und Generationenwandel
	5.5.2 Flexible Zugehörigkeit versus verbindliche Mitgliedschaft: Das Problem der Trittbrettfahrer
	5.5.3 Frauen in Moscheen: Geschlechtertrennung als Aushandlungsprozess
	5.5.4 Imame und ihre Aufgaben
	5.5.5 Das Verhältnis von Vereinsverfasstheit und religiöser Autorität
	5.5.6 Öffentlich-rechtliche Anerkennung in Österreich und lokale Moscheen


	6 Zusammenfassung – Reflexion – Ausblick
	6.1 Reflexion des Forschungsprozesses und der theoretischen Grundlagen
	6.2 Aktivitäten als konstitutive Praxen
	6.3 Moscheen im Balanceakt
	6.3.1 Staatliche Regulative
	6.3.2 Gesamtgesellschaft
	6.3.3 Mitgliedererwartungen und muslimische Zielgruppe

	6.4 Was ist eine Moschee? Ausblick und Implikationen für Forschung und Praxis

	Literatur
	Gesetze und Verordnungen
	Verzeichnis der Internetseiten
	A Anhang: Interviewleitfäden
	B Anhang: Transkriptionsregeln
	C Anhang: Interviews, Beobachtungsprotokolle und Dokumente

