ll. Falschgeld und andere Gaben

1) Die Gabe darf sich nicht zu erkennen geben
1.1) Gibt Derrida die Gabe zu erkennen?

Bevor Derrida sich explizit mit der Thematik von Gabe und (materiel-
lem) Tausch beschiftigt operiert er, wie bereits gezeigt wurde, an zen-
tralen Stellen seiner Schriften mit einem Begriff der Okonomie, der
zunichst abseits einer realen 6konomischen Sphire als eine Denk-Oko-
nomie zu verstehen ist. Hegels Philosophie steht fiir Derrida in »Von
der beschriinkten zur allgemeinen Okonomie. Ein riickhaltloser Hege-
lianismus«™ — durch die Lektiire Batailles hindurch gelesen” — wie die
Phinomenologie Husserls im Zeichen einer »Okonomie des Lebensc,
die »auf die Erhaltung, die Zirkulation und Reproduktion des Selbst,
wie auch des Sinns« ausgerichtet ist. [SD 387] Diese Okonomie, Hegels
>Ertauschungc des Selbst’, manifestiert sich in der Denkfigur des

I SD 380-421.

72 Zu Derridas Auseinandersetzung mit Bataille sei erneut verwiesen auf: Kathrin Busch:
Geschicktes Geben. Aporien der Gabe bei Jacques Derrida, a.a.O. S. 45-65. Bataille zeigt
die historische Entwicklung einer Wirtschaft auf, die in ein souverines Selbstbewuftsein
des Menschen miindet, welches »jedoch keineswegs den Besitz seiner Selbst, sondern den
riickhaltlosen Verlust des Eigenen an die Verschwendung« bedeutet. (S. 54) Das Selbst
kann in der Entscheidung zu geben eine augenblickliche Freiheit erlangen und durch das
Weggeben eines Gegenstandes Macht gewinnen, allerdings nur, wenn es dies nicht schon
im Augenblick des Gebens einkalkuliert. Derrida greift den Aspekt einer Verausgabung
des Denkens heraus, der bei Bataille nur eine Dimension der Verausgabung bildet, und
weist auf den »performativen Widerspruch« der Schrift Batailles hin: »wiihren die Unter-
suchung auf einen Erkenntniserwerb zielt, bekundet sich als deren Wahrheit die Veraus-
gabung jeglichen Wissens.« (S. 56) Von diesem Widerspruch aus verfolgt Busch Derridas
Bestreben, die Verausgabung und Riickkehrlosigkeit performativ in der Gabe des Textes
und des Werkes zu vollziehen.

7% Siehe Abschnitt B. III. 1.1 meiner Arbeit.

268

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

Kampfes zwischen Herrn und Knecht, der auch ein Kampf um Herr-
schaft und ein Kampf auf Leben und Tod ist. Wo nun Ricceur die Figur
der Gabe als >Lichtung« im Kampfgetiimmel einfiihrt, entwirft Bataille
als Alternative zum Kampf eine Souverinitit, die darin bestehen wiirde,
sich in einer Gegenbewegung zum Prinzip der Identitit riickhaltlos zu
verausgaben und die Herrschaft, den Sinn, die Prinzipien der Rezipro-
zitit, die Dankbarkeit und Anerkennung einfordern, aufzuopfern. Ver-
langt wird ein »schonungsloses Opfer der philosophischen Begriffe«
[SD 406] sowie eine Destruktion des Diskurses als »Zeichenpotlatsch,
der die Wérter in der frohlichen Affirmation des Todes verbrennt, auf-
zehrt und verschwendet: ein Opfer und eine Herausforderung«. [SD
416] Derrida spricht hier zwar von Verausgabung und Opfer, operiert
allerdings noch nicht mit einer Ordnung der Gabe, die der Okonomie
entzogen wire. Vielmehr soll die beschriankte Okonomie des Lebens zu
einer allgemeinen Okonomie radikalisiert werden, die sich fiir die Ver-
ausgabung in den Tod und die Bejahung des Nicht-Sinns 6ffnet. So ist
zu betonen, dal auch Derridas Hinwendung zur Gabe nicht einfach
gradlinig antiokonomisch zu interpretieren ist — es gibt auch hier kei-
nen vollstindigen Ausweg aus der Okonomie.

Derrida rekurriert in »Die Schrift und die Differenz« bereits auf
Marcel Mauss: das Opfer der Zeichen soll sich in der Figur des Potlat-
sches vollziehen, also gemif eines Rituals der iiberméfigen Gabe, die
bis zur Zerstérung der gegebenen Objekte radikalisiert wird. Und genau
genommen handelt es sich bei diesen Objekten der Gabe dort selbst
bereits um Zeichen, denn die zum Teil verzierten, also mit Spuren oder
Zeichnungen versehenen Kupfertafeln, die Mauss beschreibt, haben
letztlich nur die Funktion, als Zeichen der Gabe, des Reichtums und
der Maflosigkeit zerstort zu werden. Derridas Mauss-Rezeption erfolgt
vermittelt iiber die Auseinandersetzung mit Claude Lévi-Strauss.”
Einer rousseauistische Nostalgie und Sehnsucht nach dem Ursprung in
der Ethnologie (die Mauss wohl noch deutlicher zu unterstellen ist als
Lévi-Strauss) will Derrida auch hier die nietzscheanische Bejahung des
Spiels gegeniiberstellt.

Die Grundfigur einer sich verausgabenden Gabe, die den Ritus des
Potlatsch kennzeichnet, und die Idee einer reinen Gabe, sowie auch ihre
Lesart als symbolische Gabe und Gabe von Zeichen, bilden die Ankniip-

™ Vgl. hierzu Abschnitt A. III. 2.2.

269



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

fungspunkte, von denen aus Derrida in »Falschgeld«” zahlreiche Faden
weiterspinnt. Es geht dabei nicht um den Versuch, eine fertige Antwort
auf die Frage nach der Gabe darzulegen, sondern die Frage nach der
Gabe iiberhaupt erst zu stellen sowie zu fragen: »Lie8 sich diese Frage
formalisieren? Und wo mochten die Grenzen einer solchen Formalisie-
rung liegen?« [FG 7] Derrida verweist selbst darauf, daf8 ihm »die Pro-
blematik der Gabe ... bis dahin mehr oder minder ungewollt spiirbar
geworden war« [ebd.] und daf8 die ersten Uberlegungen zur Gabe auch
»auf die eine oder andere Weise in den spateren Werken impliziert«
blieben. [FG 8] Er gibt sich hier im Bezug auf diese spiteren Werke
sogar grundlegend als ein Denker der Gabe zu erkennen, denn »sie alle
waren, wenn man so sagen darf, der Frage nach der Gabe gewidmet«.
[Ebd.] Ein groBer Teil des Werkes Derridas wire also >der Gabe gege-
ben«. Die »Motive der Spekulation, der Schickung [destination] oder des
Versprechens, des Opfers, des »>Ja< oder der urspriinglichen Bejahung,
des Ereignisses, der Invention, des Kommens oder des >Komm«« [ebd.]
umkreisen nach seinen eigenen Angaben bereits die Thematik und
Denkfigur, die nun in »Falschgeld« weiter eingekreist wird, bevor sie
dann in »Den Tod geben«’¢ noch einmal in einen weiteren, auch histo-
rischen Umkreis eingeschrieben wird.

Derrida macht es dem Leser von »Falschgeld« alles andere als
leicht, die >Gabe« dieses sehr assoziativen Textes entgegenzunehmen.
In vier Kapiteln werden die Verhiltnisse zwischen Zeit, Gabe, Ereignis
und Unméglichkeit erértert, eine doppelte Lektiire von Baudelaires
»Das falsche Geldstiick« wird in Auseinandersetzung mit Mauss und
seiner strukturalistischen Rezeptionslinie vollzogen und die Idee einer
reinen Gabe ohne Gegenwart wird bis zur Thematik der Vergebung
durchdacht. Der Text scheint sich mit seiner Uberfiille an Assoziationen
und einer Aufladung mit Bedeutung, u.a. durch eine ausgeprigte Inter-
textualitit, einer reziproken Antwort, Erwiderung oder Gegengabe zu
widersetzen. Er erscheint zu maflos, um gingige Interpretationsmaf-
stabe anzulegen. Die Idee der Gabe wird darin zwar auf verschiedenen

75 Erstmalig 1991 unter dem Titel »Donner le temps 1.: La fausse monnaie« erschienen,
dokumentiert dieser Text Derridas Uberlegungen zu einem gleichnamigen Seminar, das
er 1977/78 an der Ecole normale supérieure und im folgenden Jahr noch einmal in Yale
abhielt und 1991 fiir die Carpenter Lectures an der Universitit Chicago strukturierte und
niederschrieb.

76 Jacques Derrida: Den Tod geben. In: Gewalt und Gerechtigkeit. Derrida — Benjamin.
Hrsg. von Anselm Haverkamp, Frankfurt a. M. 1994. S. 331-445.[Zitiert als: TG]

270

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

Ebenen ausgebreitet — von ihrer an Heidegger angelehnten Darstellung
als Ereignis iiber die ganz konkreten Gaben sozialer Interaktion wie das
Almosen bis hin zu den Gaben der Poesie — dennoch bleibt letztlich
wohl die Frage offen, ob und inwiefern etwas so eindeutiges wie ein
Begriff oder Konzept der Gabe zu erkennen gegeben wurde und ob die
Frage nach der Gabe letztlich formalisiert werden konnte, zumal sie
nicht in einer geschlossenen argumentativen Form verfolgt wird.

Auf die Gefahr hin sich in Details zu verlieren und damit Derridas
Idee der Gabe zu verfehlen — und ihr in seinem Sinne, wie sich zeigen
wird, vielleicht gerade so gerecht zu werden — lassen sich schon an die
Form von »Falschgeld« zahlreiche Fragestellungen anschlieBen, die sich
darin inhaltlich wiederholen: Wenn Derrida ausgiebig von Zitaten an-
derer und eigener Texte Gebrauch macht, ohne diese in eine klassische
hermeneutische Auslegung einzubinden, wenn er den Text Baudelaires
zu einem Kernelement seines Textes macht, wer ist dann Autor dieses
Textes? Wer gibt hier etwas zu erkennen? Wer gibt? Was geben der
Titel und die Zwischentitel zu erkennen, zumal sich die Frage nach der
Titulierung als einer von vielen Ariadnefiden durch das Gewebe der
Textur zieht? Inwiefern ist das, was hier geschrieben, also mir als Leser
gegeben wird, als bare Miinze anzunehmen? Inwiefern weist es sich
selbst als »Falschgeld« aus?”” Inwiefern grenzen darin literarische, poe-
tische Texte und philosophischer Diskurs aneinander? Inwiefern grenzt
der Diskurs Derridas hier selbst an Poesie? Und gibt sein Umgang mit
dem Text Baudelaires innerhalb seines eigenen Textes eine Anleitung
dafiir, wie die Gabe eines solchen Textes entgegenzunehmen ist?

Geoffrey Bennington sieht in der Struktur der Gabe eine Art Weg-
weiser fiir den Zugang des Rezipienten zum Denken Derridas. Dem
Leser wird die Aufgabe zugeschrieben, seine »remarques, also seine
Bemerkungen an den Rand eines Textes zu schreiben, der schon (déja)
da ist, und dies stellt ihm zugleich die bereits erwihnte Aufgabe:

»... zu begreifen, warum ohne all das, ohne dieses Schon-da, das uns eine
gewisse Passivitit angesichts des Gegebenen auferlegt, angesichts der Gabe,
des Es gibt eines vom Anderen geschriebenen Textes, der JKomme zu uns sagt

77 Hierbei ist allerdings anzumerken, dafl die Reihenfolge der Titel in der deutschen
Ubersetzung vertauscht wurde. In der franzosischen Ausgabe heifit der Text zunichst
»Donner le temps 1.« und erst im Untertitel »La fausse monnaie«, wobei dieser Titel
anders als in der Ubersetzung eine genaue Zitation des Titels ist, den Baudelaires Pro-
sastiick tragt.

271

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

und den es jetzt zu lesen gilt — warum also ohne all das keine Lektiire einsetzen
kénnte und wir keine Chance hitten, anzufangen zu verstehen«. [S.0.]

Die Bejahung des Anderen besteht in Benningtons Interpretation der
Gabe bei Derrida darin »zum Gesetz der Sache >ja< zu sagen ... das wir
in einer Passivitdt empfangen, die sich diesseits der Opposition aktiv/
passiv hilt¢, und so »die Sache vor jeder Objektivitit (also auch vor
jeder Dialektik von Subjekt und Objekt) in ihrer Singularitit sein zu
lassen«. [JD 195] In dieser Lesart wire man in Derridas Konzeption
der Gabe ebenso einer Art Lektiireanweisung fiir seine bzw. fiir alle
Schriften auf der Spur wie auch einem impliziten phinomenologischen
Programm fiir den Umgang mit dem Gegebenen, das sich zum Teil in
einer parallelen Spur, die wiederum durchaus auch Derridas Spur ver-
folgt, bei Jean-Luc Marion wiederfinden lassen wird. Mit der Betrach-
tung des Phianomens >Gabe« verbinden sich bei Derrida die Frage nach
der Maglichkeit, iiberhaupt nach der Gabe zu fragen und diese zu er-
kennen zu geben, und das Paradox der Unméglichkeit einer Gabe, die,
um nicht erwidert zu werden, nicht einmal erkannt werden darf.

1.2) Lévinas’ Gabe des Werkes und Derridas geschriebene Gabe der
Nicht-Erwiderung

Das Muster einer Gabe, die keine Gegengabe erlaubt und die sich jeder
Danksagung versagt, entwickelt Derrida zunichst im Hinblick auf die
Gabe eines Werkes. Es ist das Werk eines Freundes — Emmanuel Lévi-
nas —, der wiederum dieses Muster in einer Aussage iiber das Werk in
seinem Werk selbst vorgibt:

»Wird das Werk bis zu Ende gedacht, dann verlangt es eine radikale Gro8mut
des Selben, das im Werk auf das Andere zugeht. Es verlangt infolgedessen die
Undankbarkeit des Anderen. Die Dankbarkeit wire gerade die Riickkehr der
Bewegung.«™®

Das Werk soll hier in der Tradition der énéxetva tijg ootag als eine
»absolute Giite« gedacht werden und muf dazu ein »Aufbruch ohne
Wiederkehr« sein, »der dennoch nicht ins Leere fithrt« und sich nicht

% Emmanuel Lévinas: Die Spur des Anderen. In: Ders.: Die Spur des Anderen. Unter-
suchungen zur Phanomenologie und Sozialphilosophie. Ubers. von W. N. Krewani, Frei-
burg, Miinchen 1999. S. 209-235. Hier S. 216.

272

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

qua Erwiderung in der Gegenseitigkeit aufhebt.” Darin, dafl dieser
Aufbruch nicht ins Leere fiihrt, ist hier ein wesentlicher Unterschied
zur bisher in Derridas Ansatz aufgezeigten Tendenz zur Verausgabung
des Sinns festzumachen. Fiir Lévinas ist das Werk, wie bereits dar-
gestellt, nicht nur vom berechnenden Erwerb einer Gegenleistung, son-
dern genauso »vom Spiel oder der bloen Verausgabung« zu unter-
scheiden.® »Auch der Nihilist [macht] unter dem Anschein der
Absichtslosigkeit seines Tuns sich selbst zum Ziel«®!, nicht aber den
Anderen, auf den das Werk als Gabe ausgerichtet ist. Und diese Aus-
richtung kann sich erst dann vollstiandig erfiillen, wenn der Gebende
sich diese Erfiillung nicht fiir sich selbst verspricht. Dies gelingt fiir
Lévinas durch eine spezifische Zeitlichkeit des Werkes: Es ist als
»Sein-zum-Jenseits-meines-Todes« ausgerichtet auf eine Zukunft, die
»gleichgiiltig gegen meinen Tod«* ist, in der ich mir also auch keine
»personliche Unsterblichkeit« erhoffe.®> Es zielt also auf eine Zeit, die
ohne mich stattfindet und birgt in sich so den »Ubergang zur Zeit des
Anderenc. %

Eine solche »Eschatologie ohne Hoffnung fiir sich«® geht iiber
Derridas Charakterisierung einer Lévinas'schen »Eschatologie, die
nichts erwartet« [s.0.] hinaus, denn es geht nun darum, da@ nichts fiir
mich selbst erwartet wird. Handelt es sich hier um eine Form von Hoff-
nung, die auch Derrida jenseits der Alternative der Hoffnung auf eine
Vervollstindigung des Wissens, auf die Wahrheit oder das eine, endgiil-
tige Wort auf der einen Seite und der Bejahung des Nicht-Sinns und
Verausgabung in die Leere auf der anderen Seite teilen konnte? Mog-
licherweise wird gerade aus dieser Form der Hoffnung heraus die Denk-
figur der Gabe, die sich sehr deutlich an dieser Struktur des Werkes bei
Lévinas orientiert, ein so wesentliches Element des Denkweges
Derridas. Diese Entwicklung lat sich gerade auf Grund ihres Aus-
gangspunktes in der Idee des Werkes und in Lévinas’ Beschiftigung
mit dem Selbst und dem Anderen in ihrer personalen Dimension be-

 Ebd.

# Ebd.

1 Ebd.

Kursivierung K. B.

# Ebd,, S. 217.

* Ebd.

% Ebd., Kursivierung K. B.

273



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

sonders fruchtbar auf die Idee des Einander-zu-erkennen-Gebens und
die damit verbundene Konstitution des Selbst hin interpretieren.

Derrida gibt in seiner Lesart der Aussage Lévinas’ iiber das Werk
keine Interpretation, die den Bezug auf diese >andere Hoffnung« explizit
bestitigen wiirde. Er gibt allerdings gar keine direkte Interpretation,
sondern nimmt Lévinas’ Sitze iiber das Werk vielmehr als eine Anwei-
sung, eine Aufforderung, einen Ruf an, wie der Umgang mit diesem
Werk zu vollziehen ist.® Diesen Vollzug entwickelt Derrida in »En ce
moment méme dans cet ouvrage me voici«¥ in einer performativen
Lektiire, die zugleich die Grenzen und den paradoxen Charakter ihres
eigenen Vorhabens und ihrer Verpflichtung und Verantwortlichkeit ge-
geniiber dem gelesenen Werk mit aufzeigt. Derrida zeigt also, wie er das
Werk Lévinas entgegennimmt, in der festen Absicht einer Undankbar-
keit und Nicht-Reziprozitit — anders als bei Ricceur kann hier die Dank-
barkeit die Regel der Gegenseitigkeit nicht aufbrechen — und im beinahe
verzweifelten Begehren, dabei ebenfalls eine Gabe zu geben, die aber
keine einfache Gegengabe und ebenso wenig eine Wiedergabe des Wer-
kes des Anderen bilden darf. Verzweifelt, weil Derrida sich dabei im
Zirkel einer Verschuldung und Verantwortlichkeit gefangen findet, in
einer Okonomie, die doch eigentlich Gaben tauscht, welche unverkauf-
lich, unverhandelbar und unberechenbar sind: »Je serai encore pris dans
le cercle de la dette et de la restitution avec lesquelles il faudra négocier
le non-négociable«. [Psyché 162] Die angestrebte Gabe, die sich dem
Kreislauf der Okonomie und der Kette der Restitutionen entziehen soll,
kann fiir Derrida nur eine Gabe sein, die nicht ist — die nicht prisent ist
und auch die Frage verbietet, was sie ist. Gegeben werden miifSte das
Geben des Gebens selbst, ohne ein Objekt der Gabe, ohne einen Akt der
Gabe, ohne ein gebendes Subjekt oder einen empfangenden Adressaten.
[Vgl. Psyché 164]

Um sich einer solchen Gabe wenigstens anzunihern, wendet

# Fiir Kathrin Busch kénnen es Parallelen zwischen der Riickkehrlosigkeit der ethischen
Erfahrung und des »Werkes« durchaus rechtfertigen, daR Derrida »das von Levinas auch
als Liturgie bezeichnete Werk der Giite mit dem verkniipft, was man geldufigerweise ein
Werk nennte, um diesen Werkbegriff dann auf das Werk Lévinas’ selbst anzuwenden.
(Katrhin Busch: Geschicktes Geben. Aporie der Gabe bei Jacques Derrida, a.a. 0. S. 169.)
87 Psyché 159-202. Deutsch: Jacques Derrida: Eben in diesem Moment in diesem Werk
findest du mich. In: Parabel, Schriftenreihe, Nr. 12: Lévinas, Gieflen 1990. S. 42-83. Ich
zitierte hier die franzosische Ausgabe, um die Sprachspiele Derridas an dieser Stelle
besser verdeutlichen zu kinnen.

274

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

Derrida einen Kunstgriff an, indem er seinen Text nicht eindeutig an
Lévinas adressiert, um diesem eben nichts zuriickzugeben, sondern im
imaginierten Dialog mit einer Frau entwickelt. Der Text ist an sie —
»elle« — gesandt wie ein Brief und ihr ganz explizit gegeben bzw. zu
erkennen gegeben (»te la donnant a entendre ou a lire« [Psyché 162]).
Gerade so soll er als Gabe fiir Lévinas fungieren, zumal das Personal-
pronomen »elle« als gesprochenes Wort in Differenz zu seinem Schrift-
bild mit dem Kiirzel »E. L.« fiir Emmanuel Lévinas iibereinstimmt.
Ebenso ist dieses Kiirzel homophon zum hebriischen »el, so daf8 auch
ein Bezug zum ganz Anderen, zu Gott erdffnet wird. Der Text ist zu-
gleich einem >Duc gegeben, in das sich jeder andere, auch der jeweilige
Leser, einsetzen kann, auch wenn der Schreibende damit letztlich para-
doxerweise eben dennoch die Intention verfolgt, Lévinas zu geben:

»Suppose qu’en te donnant — peu importe quoi —, je veuille lui donner, a lui, a
Emmanuel Lévinas. Non pas lui rendre quelque chose, par exemple un hom-
mage, pas méme me rendre a lui, mais lui donner quelque chose qui échappe
au cercle de la restitution ou du arendez-vous>«. [Psyché 162]

Derridas Schrift iiber die Gabe und ihre Nicht-Erwiderung soll hier also
selbst gerade in der Undankbarkeit und Nicht-Erwiderung eine erste
Gabe werden. In diesem Sinne kénnte von diesem Text Derridas aus
sein »Werk« nach dem Modell des Werkes bei Lévinas betrachtet werden
und seine Schriften, ebenso wie die Schrift iiberhaupt, werden damit zu
Gaben jenseits der Okonomie.® Es geht dabei einerseits darum, bereits
Geschriebenes als Gabe entgegenzunehmen und sich ihr dabei hinzuge-
ben und zu iiberlassen, ohne diese beherrschen, wiedergeben oder inter-
pretieren zu wollen. Es geht um die Gabe des eigenen Schreibens an die
Offenheit der moglichen Adressaten und es geht ganz explizit auch dar-
um, sich von diesen Anderen aufgerufen und verpflichtet zu fiihlen,
etwas von sich selbst zu geben, als eine besondere Form der ethischen
Verpflichtung zur eigenen Identitit, also zum Selbst. Auch die Begeg-
nung mit dem Werk des Anderen kann das >me voicic hervorrufen, das
mich gegeniiber dem Anderen situiert und auf ihn hin verpflichtet.
Aufgerufen werde ich auch dazu, zu geben und das heif3t immer, etwas
von mir herzugeben oder auch mich zu geben, und zwar, wie Derrida

% So interpretiert beispielsweise Tilman Beyrich in seiner Auseinandersetzung mit
Derridas Kierkegaard-Lektiire Derridas »Schreiben als Gabe«. (Tilman Beyrich: Ist
Glauben wiederholbar? Derrida liest Kierkegaard. In: Kierkegaard Studies. Monograph
Series 6, Berlin, New York 2001. S. 87)

275

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

deutlich macht, in einem Moment der Ubereinstimmung zwischen der
Verpflichtung durch den Anderen und dem eigenen Willen: »moment
ou je me laisse par toi dicter ce que je voudrais te donner de moi-mémex«.
[Psyché 162] Die Ubereinstimmung wird allerdings diktiert — das Selbst
ist bei Lévinas Geisel des Anderen. Dieser Moment, der wieder auf die
Augenblicke des Wahnsinns, der Angst und der Unentscheidbarkeit
verweist, ist im Bezug auf die Gabe im Sinne von Lévinas kein Moment
der Leere mehr, kein Moment der absoluten Ungewifheit, deren Not-
wendigkeit das einzige ist, was fiir das Ich gewif} erscheint — es mufl
durch die Unentscheidbarkeit hindurch. Dieser Moment ist nun viel-
mehr ein Moment, in dem das Ich vom Anderen zur Fiille des Gebens
gerufen wird, das hier fiir Derrida ein Geben der geschrieben Worte ist,
die die Seiten fiillen.

Lévinas beschreibt diese Fiille der Gabe in konkreterer und kérper-
licherer Weise: »Hier, sich mich — Sagen der Inspiration, die nicht die
Gabe schéner Worte oder Gesiinge ist. Zwang zum Geben, mit vollen
Hiénden, und folglich zur Leiblichkeit.«* Das Geben wird bestimmt als
»donner-a-l"autre-le-pain-de-sa-bouche, als »sich das Brot vom Mun-
de reiflen«*. Die Beziehung zwischen Selbst und Anderem in der Gabe
ist hier durch eine Leiblichkeit ausgezeichnet, aus der heraus der Bezug
auf den Anderen bei Lévinas eben nicht nur als Bezug auf eine Unend-
lichkeit verstanden werden kann, sondern auch auf eine ganz konkrete,
raumlich und zeitlich begrenzte Endlichkeit der Kérper. Und so umfaft
auch die unbedingte Verantwortung gegeniiber dem Anderen mehr als
nur die gegeniiber seinem Werk. Lévinas gelingt, so Kathrin Busch,
»die Formulierung eines andkonomischen Subjektbegriffs«*!, da das
Subjekt sich in seiner Leiblichkeit immer schon unwillkiirlich und un-
bewuflt dem Anderen gibt, wihrend sich fiir Derrida jedes »Subjekic
letztlich selbst wieder 6konomisiert.

Deshalb endet sein an Lévinas adressierter Text mit einer vollkom-
menen Auflésung des Selbst in der Schrift, das darin zu Speise und
Trank des Anderen werden soll:

% Emmanuel Lévinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht. Ubers. von Tho-
mas Wiemer, Freiburg, Miinchen 1992. S. 310f.

% Ebd., S. 314.

% Kathrin Busch: Geschicktes Geben. Aporien der Gabe bei Jacques Derrida, a.a.O.
i s

276

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

»EN CE MOMENT MEME OU POURTANT SUR L'AUTRE COTE DE CET
OUVRAGE MONUMENTAL JE TISSE DE MA VOIX POUR M"Y EFFACER
CECI TIENS ME VOICI MANGE ~ APPROCHE-TOI ~ POUR LUI DON-
NER ~ BOIS«. [Psyché 202]

Die Gabe bleibt bei Derrida also zunichst eine Gabe der Schrift (betont
auch durch das verinderte Schriftbild), auch wenn ein noch ausstehen-
der, anderer Korper angekiindigt wird, der zunéchst aber ebenfalls eher
als weiterer Text-Corpus erscheint. [Vgl. ebd.] Sie bleibt auf das Zu-
lesen- und Zu-erkennen-Geben bezogen und auf die Gabe eines Wer-
kes, das aus sich selbst heraus eine Undankbarkeit verlangt, damit es
nicht auf den Abschluff in einer reziproken Antwort oder Anerken-
nung, sondern auf eine offene Zeit der Zukunft ausgerichtet sein kann:
auf eine andere Zeit, die iiber die Endlichkeit (des Korpers) des Geben-
den hinausweist. Es scheint, als wolle Derrida hier mit der Performanz
einer Selbstauflosung oder Selbstaufgabe, die wie im Ritus der Opfer-
gabe als Speise und Trank entgegengenommen wird, also mit der Ver-
schriftlichung eines Todes in den Buchstaben diese >Zukunft< vorwe-
gnehmen, ohne sie notwendig an das reale Ereignis eines Todes zu
binden. Schon in der Schrift ist, so wie Derrida ihr Wesen bestimmt,
nicht einfach die Prisenz des Wortes prisent, sondern auch bereits diese
Zukiinftigkeit mit enthalten, die in ihrem Uberdauern immer im Bezug
zur Endlichkeit steht. Dieses Uberdauern ist das Uberleben eines Todes,
der in die Schrift eingeschrieben ist ebenso wie die Spur die Abwesen-
heit mit enthalt. Zugleich bildet, wie Kathrin Busch es deutlich macht,
der Tod die Grenze jeder Gegenseitigkeit der Gabe:

»Wenn die Sterblichkeit gewissermaflen die Chance einer einseitigen Zuwen-
dung bereitet, so erinnert umgekehrt jede Gebung den Gebenden an seine
Endlichkeit und die Méglichkeit, da8 der Tod die Riickkehrlosigkeit der Gabe
besiegeln kinnte.«?

Konfrontiert mit dem ganz existenziellen und realen Ereignis des Todes,
in der Grabrede, dem »Adieu«® fiir den Freund Emmanuel Lévinas,
verzichtet Derrida auf die Kunstgriffe der Undankbarkeit und aul3ert

% Kathrin Busch: Geschicktes Geben. Aporien der Gabe bei Jacques Derrida, a.a.O.
S. 133. Busch stellt heraus, wie Derrida im Bezug auf den Tod die Unvertretbarkeit und
Unaustauschbarkeit (Heidegger) mit der Verantwortlichkeit fiir den Anderen, der in sei-
ner Sterblichkeit begegnet, (Lévinas) verkniipft.

# Jacques Derrida: Adieu. Nachruf auf Emmanuel Lévinas. Ubers. von Reinold Werner,
Miinchen 1999.[Zitiert als: Adieu]

277



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

sich ganz explizit iiber seine Verschuldung und seine Dankbarkeit, und
zwar nicht nur im Hinblick auf dessen Werk, sondern auch im Hinblick
auf seine Person und die freundschaftlichen Begegnungen der beiden.
Er bekennt sogar sein »Bedauern«, ihm das »bedingungslose Ja« seiner
Bewunderung »nicht zur Geniige gesagt zu haben, nicht zur Geniige
gezeigt zu haben wihrend jener dreiffig Jahre« des philosophischen
Austauschs, in denen diese Gegengabe von Lévinas noch hitte ange-
nommen und wiederum beantwortet werden kénnen [Adieu 21], wobei
Derrida den Wert der Antworten Lévinas’ gerade darin erkennt, daf sie
stets als Fragen und Unterbrechungen des Denkens fungieren.

Es geht am Grab des Freundes, im Rahmen einer Zeremonie und in
Abwesenheit des Angesprochenen, darum, sich ein letztes Mal und in
einer Intensitit, die das Miteinanderleben oft nicht erlaubt, einerseits
erkenntlich zu zeigen, andererseits aber auch den Anwesenden etwas
tiber den Verstorbenen zu erkennen zu geben und iiber das Verhiltnis,
in dem man vor seinem Tod zu ihm stand, das heifit also auch iiber den
Abschiednehmenden selbst. Ein nur »mit dem Selbst beschiftigtes Re-
den« muf fiir Derrida hier in den Hintergrund treten, gemaf dem »Ge-
setz der Redlichkeit«. [Adieu 10] Es ist nicht nur vom Anderen die Re-
de, sondern die Rede muf fiir den Anderen erfolgen und in gewisser
Weise auch an Stelle des Anderen, der nicht mehr reden kann. Die Ver-
pflichtung zur Redlichkeit verlangt auch Selbstkritik, denn der Andere
ist nicht nur derjenige, der mich zu mir selbst ruft, sondern in dieser
Bewegung auch der, der mich in Frage stellt — der also hier vielleicht
auch Derrida und seine bisherigen, spielerischen Versuche einer Ant-
wort ohne Dankbarkeit in Frage stellt. Der Tod als »Nicht-Antwort«
verwandelt die »Schuld des Uberlebenden«, wie sie auch Ricceur in der
Generationenfolge konstatiert, in »eine anvertraute Verantwortung ...
in einem Augenblick beispielloser Erschiitterung«*, aus dem eine neue
Fiille der Gabe hervorgeht. [Adieu 13 f.]

Derridas kurze Grabrede erscheint als ein duferst ehrlicher Text,
der nicht auf einen Effekt, auf einen grofen philosophischen Wurf, die
Verabschiedung der Metaphysik oder eine ganz neue dekonstruierende
Lesart von Schriften abzielt, nicht auf eine in absehbarer Zeit erzielbare
Wirkung, sondern aus dem Augenblick der Trauer heraus auf eine Zeit

% Kathrin Busch erliutert in anderem Zusammenhang die Rolle einer Ethik der Trauer,
die den narziitischen Ich-Bezug aufbricht, in Verbindung mit der Ethik der Gabe. (Kath-
rin Busch: Geschicktes Geben. Aporien der Gabe bei Jacques Derrida, a.a.0.S. 148-151.)

278

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

des Anderen — des abwesenden Toten —, eine andere Zeit, die all diesen
okonomischen Berechnungen bereits entzogen ist. Vielleicht, weil ihre
Hoffnung nicht mehr die Hoffnung des Redenden fiir ihn selbst und
seine Worte ist, sondern weil sie sich und den Anderen dem Wort
»a-Dieu« anvertraut. Dieses »adieu« versteht Derrida in drei Bedeutun-
gen, welche ebenfalls jeweils auf eine Zeit des Anderen bezogen sind: als
einen Gruf, der sagt, »ich sehe dich«; als Gruf8 und Segen »ohne Wie-
derkehr hier hienieden im Moment des Todes; als »das fiir Gott oder
vor Gott vor jeder und in jeder Beziehung zum Anderen«. [TG 375]

Derrida entwickelt anhand des Begriffs der Gabe ein spezifisches
Verstindnis der Zeit, das noch erlautert werden soll, und orientiert sich
dabei an Lévinas’ Ausrichtung des Werkes auf die Zeit des Anderen und
an seiner Kritik einer odysseischen Struktur des Denkens, das immer
wieder zu sich selbst zuriickkehrt. Es scheint jedoch als verlange die
Freundschaft, die direkte Begegnung mit dem Anderen, von Angesicht
zu Angesicht, auch wenn sie sich immer wieder auf das Werk, die
Schriften, das Gesagte der Freunde bezieht, doch einen anderen, unmit-
telbareren Umgang mit dem Verhiltnis von Gabe und Gegengabe als
die reine Beziehung zum Werk? Erkennt nicht auch Derrida mit seinem
Nachruf indirekt an, da die Undankbarkeit der Gabe des Anderen nicht
immer gerechter wird, als eine einfache Geste der Dankbarkeit, selbst
wenn der Dank vielleicht posthum einen anderen Wert, eine andere
Wiirde gewinnen mag, weil er eben nicht schon wieder auf eine Ant-
wort aus ist? Zu fragen ist insbesondere, welche Konsequenzen dies fiir
eine ethische Dimension der Gabe angesichts der Idee der reinen Gabe
mit sich bringen konnte, die nicht nur der Gegengabe, sondern auch
schon der puren Anerkennung oder dem Erkennen als Gabe entzogen
werden soll.

1.3) Es gibt die Gabe — und ihre Unméglichkeit

1.3.1) Jener Rest, der ist ohne zu sein, oder das Un-Ding der Gabe

Die von Derrida letztlich vertretene Radikalitit der Verantwortung ge-
geniiber jedem Anderen ist in ihrer Uneingeschrinktheit auch aus der
Verankerung in einem Denken der Gabe zu erkliren, das zunichst ge-
rade nicht auf die realisierten Moglichkeiten des Gebens auf der Ebene
des Miteinanders und auch nicht auf die Objekte und Objektivierbarkeit

279



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

der Gabe beschriankt wird, sondern sie als ein duflerstes Extrem an den
Grenzen der Unmoglichkeit betrachtet. Der Gedanke der Gabe er-
scheint als ein Mittel, um etwas — namlich bestimmte Paradoxien und
Versuche, das Unmagliche zu denken - zu erkennen zu geben.

»Es geht, so Derrida im Hinblick auf die »Stigmata der Unmog-
lichkeit«, mit denen er sein Denken der Gabe beginnt, um das worum
auch das »Das-wunderbare-Ubertreffen-sagen-wollen« [s.0.] der Phi-
losophie stets kreist: »um jenen Rest, der ist, ohne zu sein, jenseits des
Seins, énéxecva Tij¢ ovolag : das Geheimnis dessen, wovon man nicht
sprechen, aber auch nicht mehr schweigen kann«. [FG 189] Oder, wie
Bernhard Waldenfels es in seinen Ausfithrungen iiber »Das Un-ding
der Gabe«* formuliert, um »das Zugleich von Erscheinen und Nicht-
erscheinen« in einem Phinomen, das die vertraute Logik des Sinns
durchbricht, weil die Gabe eben nicht »ihren Nomos, ihren Logos, ihren
Oikos gefunden« hat und in diesem bleiben kann, sofern die Bewegun-
gen und Entauflerungen des Gebens méglich sein sollen. [Einsdtze 385]
Die Un-Méglichkeit der Gabe ist hier, in einer dhnlichen Paradoxie wie
in der Rede von der positiven Unendlichkeit, nicht einfach eine Nicht-
Maglichkeit oder keine Méglichkeit, so wie die Aussage, daf3 es ein Un-
Wetter gibt, nicht besagen soll, daf es gar kein Wetter gibt, weder in
dem Sinne, dafl das, was wir als Phinomen des Wetters beschreiben,
einfach eine Tduschung wire, noch in dem Sinne, dafl das Wetter heute
ausfallt oder nicht stattfindet und an seiner Stelle nur eine Liicke bleibt,
ein leerer Himmel oder etwas anderes als Wetter. Die Gabe ist gerade
deshalb so paradox und un-maéglich, weil sie einerseits eine Unterbre-
chung, eine Liicke in der Ordnung des Sinns aufzeigt — jene Leerstelle
die Derridas Denken immer wieder umkreist —, andererseits aber (eben-
so wie das kreisende, dekonstruierende Denken) sich selbst dieser Ord-
nung keineswegs entziehen kann, sie sogar als 6konomische Ordnung
von Gabe, Entgegennahme und Gegengabe ganz wesentlich bestimmt
und ausmacht. In gewisser Weise wire mit der Figur der »Gabe< hier also
zugleich das Unwetter zu erfassen, das Un-Ding, der Ausnahmefall, der
die Ordnung auf den Kopf stellt und das Wetter, aus dessen Ordnungs-
muster erst das Unwetter heraus erkennbar wird und das sich sogar
selbst zum Unwetter, zum extremen Wetterphinomen zusammen-
braut. Gerade dadurch, daf eine Gabe dem zentralen Ordnungsmuster
ihres Begriffs besonders genau entspricht, namlich dem Muster der Re-

% Einsitze 385-409.

280

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

ziprozitit (das Ricceur durch den Sprung in die Perspektive der Wech-
selseitigkeit bereits als nachtrigliche Hinzufiigung des Beobachters ent-
tarnen will), macht sie sich fiir Derrida zu einer Un-Maglichkeit. In der
Realisierung ihrer immanenten Moglichkeiten bzw. Regeln annulliert
sie sich dann selbst und wird ein Tauschgeschehen. »Die Gabec, so Ben-
nington, »gibt der Philosophie statt und muB ihr stattgeben« - sie gibt
sich als Gegenstand der Philosophie zu erkennen — »aber sie gibt sich, da
sie sich unmittelbar in ihr verliert, nicht als Gabe, sondern als Beginn
des Tauschs. Die Gabe gibt sich als Philosophie aus: das Simulakrum
steht schon am Anbeginn des Seins«. [JD 306] Waldenfels merkt zur
Annullierung der Gabe im Tausch in seinen dankenswert klaren Uber-
legungen zum »Un-ding der Gabe« an, da8 allerdings zu hinterfragen
ist, woher Derrida das Ordnungsmuster der Gabe nimmt, das er so ein-
deutig voraussetzt. Mit der terniren Struktur der Intention des Gebers,
der gegebenen Sache und der Adressierung an einen Empfanger verein-
facht Derrida moglicherweise bereits das Gabegeschehen, um dann ge-
nau an dieser Vereinfachung seine Kritik ansetzen zu kénnen. Es stellt
sich zudem die Frage, wieso er dabei nicht von vornherein auf die Er-
wartung der Gegengabe verweist, die er dann nachtriglich als seinen
eigentlichen Kritikpunkt offenlegt. Tatsichlich ist die Tradition der Re-
de von der »Gabe¢, wie Waldenfels u.a. im Anschluf8 an die » Nikoma-
chische Ethik« aufzeigt, nicht einfach auf ein Gesetz der Reziprozitit zu
reduzieren, insbesondere im Hinblick auf das Geben als Schenken.*
Fiir Derrida besteht aber der Charakter der Unméglichkeit der Ga-
be wesentlich in der Art, wie diese »als Tausch konzipiert und prakti-
ziert wird«. [Einsitze 389] Bleibt also die Unméglichkeit der Gabe eine
einfache Begriffsverwirrung, die in der Ordnung der Erkenntnis den
Tausch mit der Gabe verwechselt oder gleichsetzt? Derrida, dies macht
auch Waldenfels deutlich, meint eine Unméglichkeit, die weder »in der
Widersinnigkeit eines Begriffs« noch »in einem utopischen Ideal« einer
reinen Gabe jenseits der Okonomie liegt, sie ist »eine Unméglichkeit

% Waldenfels weist darauf hin, dal Aristoteles zwischen drei Arten von Gebern unter-
scheidet: dem Freigebigen, dessen Gabe daran gemessen wird, was er hat, und bei dem
eine Gleichheit zwischen Geben und Nehmen angestrebt wird; dem Grofigearteten, bei
dem bereits das Nehmen gegeniiber dem Geben an Gewicht verliert, da beispielsweise
Gottern geopfert wird oder es sich bei den Gaben explizit um Geschenke handelt; schlieR-
lich dem Hochsinnigen, bei dessen Gabe es um die Ehre geht — gegeben wird nicht mehr
nach Maflgabe dessen, was man hat, sondern gemessen daran, wer oder was man ist.
[Vgl. Einsitze 396 f. und NE IV, 1-4]

281

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

nicht fiir uns, sondern an sich«. [Einsitze 388] Diese Unmoglichkeit
besteht nach Waldenfels letztendlich darin, daf}, ganz dhnlich wie spiter
auch bei Marion, ein »Uberschufl des Gebens im Gegebenen« den ei-
gentlichen Charakter des Gebens ausmacht — das Geben ist mehr als das
Gegebene — »als eine Form der Ent-eignung, als AuSer-ordentliches, das
nur indirekt zu erfassen ist«. [Einsitze 409] Als ein »Ereignis, in dem
Fragen wie >Wer? Was? Wem?« nicht vorweg beantwortet sind«, so daf3
die Gabe also ganz in Derridas Sinne als eine Frage offen bleibt. [Ebd.]
Und sie kann offen und in diesem Sinne un-méglich bleiben, wenn sie
versucht ihrer eigenen Ordnung zu entgehen. Dies kann geschehen,
wenn sie »den Méglichkeitsspielraum eines sich kanng, >wir kénnen«
und es gehtc iiberschreitet und in diesem Sinne un-méglich wird.
[Ebd.] Was aber heiflt es, wenn Derrida eine »Gabe ohne Gegebenes
und ohne Geben« denken méchte, also auch noch ohne den Akt des
Gebens, der das Gegebene iibersteigt? [FG 51] Wird in dieser absurden
Formulierung das Denken der Gabe ganz aufgegeben? Oder geht es nur
um den Akt des Gebens, der an einen Gebenden gebunden ist und als
eine Handlung, nicht aber als ein Ereignis verstanden wird? Wer oder
was gibt die Gabe, wenn sie sogar noch vom Geben gel6st werden soll,
so daf sie sich nicht einmal mehr selbst geben kionnte? »Wiirde das
Ereignis des Gebens von allen Zutaten gereinigt, so hitte es als reines
Ereignis mit dem Geben nichts mehr zu tun«, so Waldenfels. [Einsatze
408] Das >ohne« Gegebenes und Geben kann daher in der Problematik
»von Ablésung und Uberschu8« nicht gedacht werden, »ohne das, von
dem es sich ablést, und dies wiirde besagen, daf8 Marcel Mauss die Gabe
dort sucht, wo sie einzig zu finden ist: im Tausch, von dem sie sich
absetzt«. [Ebd.] Genau deshalb muf8 Derrida immer wieder darauf ver-
weisen, daB das Denken sich nicht einfach aus dem Kreislauf der Oko-
nomie, als der Ordnung des Tauschs, heraustrennen kann. Das Denken
der Gabe mu8 sich auf dem Boden des Denkens der Okonomie und in
diesem Denken entwickeln.

»Eine Gabe, die nicht selbst wieder erméglicht wird«, die also selbst
nicht gegeben wird, »ist und bleibt ein Un-ding«, konstatiert Walden-
fels. [Einsitze 409] Genau dieses Un-ding, diese Un-Méglichkeit, die
sich aus der Moglichkeit abhebt, ohne sich ganz von ihr abzutrennen
und zugleich im Méglichen den Nullpunkt oder die Leerstelle bildet, der
jeder Erméglichung vorausgeht (ohne dies urspriinglich oder zeitlich
als Ursprung zu tun) méchte Derrida tatsichlich in aller Radikalitat
denken. Es geht ihm nicht nur um eine Durchbrechung der Ordnung

282



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

der Moglichkeiten des Gebens und Nehmens, sondern um eine generel-
le Infragestellung der Grenzen des Méglichen sowie um den Versuch
einer Ortung der Leerstelle, die die Dynamik des Differierens jenseits
einer fest determinierten, teleologischen Bewegung erméglicht. Es ist
zu fragen, welche Konsequenzen dieser vielschichtige Ansatz mit sich
bringt bzw. ob es gelingt, einer verborgenen Urspriinglichkeit zu ent-
gehen, die im Nullpunkt der Un-Méglichkeit als erster Ermoglichung
der Gabe lauern kénnte.

1.3.2) Im knappen Spielraum zwischen dem Denkbaren und
dem Unméglichen

Es geht Derrida im Nachdenken iiber die Gabe nicht darum, »ein Ding
[chose], hier das Unmaogliche zu prasentieren, sondern zu versuchen,
unter seinem oder irgendeinem Namen dieses unmogliche Etwas
[chose]«, wenn man so will also dieses Un-Ding, »das Unmégliche sel-
ber, zu verstehen oder zu denken zu geben«. [FG 20] Soll »Gabe« der
Name oder die Losung sein, unter dem das Unmégliche zu erkennen
gegeben werden soll, so kann das nur gelingen, wenn »die Gabe zwar
das Unmaégliche ist, nicht aber das Unbenennbare oder Undenkbare, so
daf3 dieser knappe Spielraum zwischen dem Unmoglichen und dem
Denkbaren die Dimension wire, in der es Gabe gibt«. [Ebd.] Derrida
geht sogar so weit zu mutmaflen, daf ein »Denken, das irreduzibel ist
auf Anschauung, Wahrnehmung, Urteil, Erfahrung, Wissenschaft oder
Glauben«, genau jene Art von Denken also, um die es ihm stets geht,
sich »nur ... auf der Basis dieser Figur des Unméglichen«, der Figur der
Gabe, ankiindigen kénnte. [FG 20£.] Die Figur der Gabe wird demnach
tatsichlich zu einem Dreh- und Angelpunkt, von dem her Derridas
gesamtes Denken neu gelesen werden kann, auch im Hinblick auf die
Frage nach dem Subjekt. Denn die Figur der Gabe ist »in unserer Logik
und in unserer Sprache« mit dem Gedanken eines Subjekts verbunden,
tber die Voraussetzung der »Intention zu geben« und in der Struktur
einer Syntax von Subjekt und Pradikat. [FG 21] Dieses Subjekt wird
dabei ganz im Sinne der Metaphysik als »ein mit sich identisches und
seiner Identitit bewuf3tes Subjekt« angenommen, »das durch die Geste
der Gabe unter Umstinden nur einmal mehr versucht, seine eigene
Einheit zu konstituieren, indem es auf die Anerkennung der eigenen
Identitat zielt, die es sich als das ihm Zukommende wiederaneignen
will: als sein Eigentum.« [Ebd.]

283



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

Wer also mit der Intention zu geben gibt, der verfolgt damit ei-
gentlich die Intention zugleich wieder seine Identitit zu empfangen,
das heif3t also sich iiberhaupt nicht wirklich zu entduflern, sondern viel-
mehr sein Eigentum zu wahren.” Es geht also um eine Identitit, die
jede Differenz auf sich selbst zuriickfiihrt und damit versucht, die diffé-
rance zu bandigen oder zu verleugnen. Und dennoch schleust das Mo-
dell der Gabe eine »Stérung« [FG 22] (oder, angelehnt an Ricceur, einen
Umweg) in diese letztlich solipsistische, monologische Struktur ein. Ge-
geben wird anderen, auch wenn diese in ihrer Reaktion zunichst wieder
den Zirkel des Riickbezugs auf den Gebenden und damit der Riickgabe
schlieBen.”® Zwar bleibt es zunichst eine Tautologie, daB, »damit es
Gabe, ein Gabenereignis gibt, ... irgend >einer< irgend »etwas< [quelque
schose(] irgendeinem anderen geben« muf. [Ebd.] Um jedoch gegeben
zu werden, kann die Gabe nicht identisch mit sich selbst bleiben, sie
muf differieren, etwas anderes werden, um die in ihr angelegte Uber-
tragung zu vollziehen. Es kiindigt sich eine Gabe an, »der es nie genug
ist, zu geben oder sich zu geben, sondern die immer irgend etwas (an-
deres) irgendeinem (anderen) geben muf8«. [Ebd.] Eine reine Gabe, ein
reines Geben, das sich selbst gibt, ohne einen Gegenstand zu geben,
ohne jemandem zu geben und ohne den Ausgangspunkt einer Intention
zu geben, ist un-moglich. Und dennoch ist ein solches reines Geben
denkbar und scheint sogar in jedem Gedanken der Gabe in gewisser
Weise impliziert — wobei mit Hénaff einzuwenden wire: in jedem Ge-
danken der bereits idealisierten und auf eine vertikale Dimension be-
zogenen, moralisch gewerteten Gabe nach der Ordnung der zeremo-
niellen Gabe. So bezeichnet die »Bedingung der Moglichkeit der Gabe«

%7 Diese Struktur entspricht der sich selbst hérenden, zu sich selbst zuriickkehrenden
monologischen Stimme in Derridas Husserl-Interpretation. Derrida unterstellt Husserl
einen transzendentalen Voluntarismus, die Teleologie eines »Sich-sagen-wollen[s] der
Gegenwirtigkeit des Sinns«, also quasi einen »Selbst-Willen< des Sinns. [SuPh 49] Er
spielt dabei mit dem Ausdruck >vouloir-direc als Ubersetzungsméglichkeit fiir das deut-
sche sbedeuten<.

% Im ersten Beispiel einer Gabe, auf das sich Derrida in »Falschgeld« als Vortragender
selbstreferentiell bezieht, geht es um eine Kundgabe an andere: Er beschreibt den impli-
ziten »Vertrag« [FG 21], der angesichts eines Vortrages zwischen dem Kundgebenden
und den Empfingern geschlossen wird, die die Kundgabe insofern erwidern, als sie ihm
ihre Aufmerksamkeit geben und ihm Gehér schenken. Das Verhiltnis von Kundgabe
und Kundnahme bei Husserl betrachtet Derrida ebenfalls in »Die Stimme und das Phd-
nomens«. [Vgl. SuPh 52-59]

284

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

[FG 22] ebenso die Bedingung ihrer Unméglichkeit, als Gabe ganz
Gabe, also ganz bei sich zu bleiben.

Wenn Derrida von den Bedingungen der Moglichkeit und Unmag-
lichkeit der Gabe spricht, dann kann man dies zunichst durchaus ganz
konsequent im Sinne der kantischen transzendentalen Bedingung ver-
stehen, zumal die Argumentation sich hier auf einer Ebene der Erkennt-
nisbedingungen und Begriffskonstitution der Gabe bewegt: Es geht
darum, wie wir die Gabe denken und iiber die Gabe sprechen. Der Wi-
derspruch besteht ja gerade darin, daf$ wir einerseits die Idee eines rei-
nen Gabegeschehens denken kénnen, die zunéchst von der polaren Auf-
spaltung abstrahiert und das ganze Geschehen als eine Gabe denkt,
andererseits dann aber das Wesen dieser Gabe genau iiber diese Polaritit
definieren. Wir wiirden daher in unserer Perspektive immer zwischen
dem Uberblick iiber das Gesamtphinomen und der Fokussierung auf die
einzelnen Pole der ternaren Struktur hin- und herspringen, ohne diesen
Perspektivwechsel mit durchsichtig zu machen, dhnlich wie in der Ver-
mischung zwischen den Perspektiven der Gegenseitigkeit und Wechsel-
seitigkeit, also zwischen dem theoretischen Uberblick unter der Pramis-
se der Tauschregel und der Innensicht des Geschehens und der
Motivation zu geben in der wechselseitigen Beziehung >zwischen uns«
bei Ricceur. Auch fiir Marion wird im Bezug auf das Gabephanomen ein
konsequenter phianomenologischer Perspektivwechsel entscheidend.

Kann sich Derrida, sofern es ihm letztlich um die Frage nach der
Perspektive und der Anwendung des Gabebegriffs oder des Namens
»Gabe« geht, hier der Positionierung eines Subjekts entziehen, das eben
die >Gabe« als einen Begriff denkt, benennt, selbst wenn es dabei in der
Ordnung seines eigenen Erkennens auf Widerspriiche und Aporien
stoRt? In Derridas Text wird diese Problematik in ihrer Klarheit immer
wieder dem Blick entzogen. Einerseits zeigt er sich, wie es auch Walden-
fels deutlich macht [vgl. Einsdtze 391£.], &uflerst bemiiht, nach der zu-
nichst so vereinfachten Definition der Gabe, die fiir unsere Sprache als
allgemein vorausgesetzt wird, diese Vereinfachung wieder aufzulosen
und die Dissemination des Begriffsfeldes aufzuzeigen, das sich mit
dem Wort >geben« verbindet, welche zugleich der postulierten Riick-
kehrlosigkeit der Gabe selbst entsprechen soll. [Vgl. FG 68 ff.] Auf der
anderen Seite wird die Frage nach dem Erkennen und damit auch nach
dem Erkennenden der Gabe ganz bewuf3t dadurch verstellt, dafl die Ga-
be als das definiert wird, was nicht erkannt werden darf - jedenfalls im
Bezug auf den einzelnen und konkreten Gabeakt.

285



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

Tatsdchlich erscheint es an dieser Stelle inkonsequent, daf8 Derrida
sich zunachst darauf kapriziert, die Unmaoglichkeit der Gabe bestehe in
ihrem Bezogensein auf die Gegengabe: »Jedesmal, wenn es eine Riick-
gabe oder Gegengabe gibt, wird die Gabe annulliert.« [FG 23] War nicht
eben noch davon die Rede, daf8 schon in der terndren Struktur, in der
Aufspaltung in Gebenden, Gegebenes und Empfinger, die Gabe nie bei
sich und ihrem reinen Geben bleibt und so diese »Bedingungen der
Maglichkeit« von vornherein auch »die Annullierung, die Vernichtung,
die Zerstorung der Gabec, also die Bedingungen ihrer Unméglichkeit,
definieren? [FG 22] Zwar verweist Derrida darauf, daf} in der Voraus-
setzung der Identitit des Gebenden, welche sich in seinem Geben besti-
tigen soll, die Struktur einer Riickkehr impliziert ist, die der riickkehr-
losen Gabe widerspricht, also dem Ausbruch aus dem »systematischen
oder symbolischen Mit-sich-sein eines Gabe-gegen-Gabe« [FG 24], und
die zugleich einer Reziprozitit der Gegengabe entspricht. Aber
schwicht er hier nicht dennoch die Kraft seiner eigenen Argumentation,
wenn er den »Exzef8 der Gabe iiber das Wesen selber« [FG 20], der doch
in so vielfaltiger Weise vorgefiihrt wird, von der Dissemination des
Gabe-Begriffs bis zur MaBlosigkeit ganz bestimmter Gaben, nun da-
durch eingeschrinkt sieht, daf3 eine zweite Gabe als Gegengabe erfolgt?
Marion wird Derrida eine Verdopplung des Gabe-Begriffs vorwerfen,
die einerseits bereits in sich selbst, andererseits erst in der Gegengabe
aufgehoben wird. Er wird ausgehend von der terniren Struktur der
Gabe die Anwendung einer konsequent phinomenologischen Methode
demonstrieren und spiter andererseits das Muster eines >Subjekts< ent-
wickeln, das durchaus aus dem transzendentalen Subjekt hervorgeht,
aber nicht mehr darin aufgeht. Und auch Ricceur zeigt, wie bereits dar-
gestellt, dall die Gegengabe, gerade indem man sie als >zweite erste
Gabe« eines freien, mit einer eigenen Intention zum Handeln begabten
Subjekts versteht, nicht notwendig die erste Gabe aufheben muf.

Um dem gerecht zu werden, welche vielschichtigen Problemstel-
lungen Derrida in seiner Auseinandersetzung mit der Gabe zu erken-
nen gibt, scheint es mir notwendig, seinen Ansatz nicht auf die Parado-
xie der Gabe, die sich in der Gegengabe annulliert, oder auf das >ldeal:
einer reinen Gabe zu verkiirzen. Auch Derrida selbst radikalisiert sein
Konzept nach dieser durchaus fragwiirdig erscheinenden Einschran-
kung gleich wieder, denn die >Gegengabe« muf fiir ihn kein gleichge-
wichtiger Gabeakt sein, sie besteht bereits in jeder Anerkennung und
Wahrnehmung der Gabe in ihrem »intentionalen Sinn«, noch vor der

286



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

Dankbarkeit. [FG 25] »Die Gabe als Gabe diirfte letztlich nicht als Gabe
erscheinen: weder dem Gabenempfinger noch dem Geber.« [Ebd.] War-
um aber darf die Gabe, wenn sie sich gibt, dieses Geben nicht auch als
ein Zu-erkennen-Geben vollziehen? Es ist letztlich wohl gerade nicht
ein reines Wahrnehmen des Gabegeschehens, das Derrida hier aus-
schlieBen méchte, sondern der Apophantismus des Wahrnehmens als
Gabe. Es ist »die bloRe Identifikation eines Gabegeschehens, das heifit
des Ubergangs eines identifizierbaren Dinges zwischen identifizier-
baren irgend-einen«, die die Gabe zerstért. [Ebd.] Denn die Gabe und
der exzessive Charakter des Gebens sollen fiir Derrida als ein Name fiir
das Andere der Identitit dienen — als ein Muster fiir das Denken der
Unméglichkeit.

1.4) Wisse (zu erkennen) zu geben
(was sich nicht zu erkennen gibt)

Derrida beriicksichtigt selbst den méglichen Einwand, er beschrinke
sich in der Konzentration auf die Intentionalitit des gebenden Subjekts
»auf eine Phinomenologie der Gabec, trotz der gleichzeitigen Behaup-
tung, »die Gabe sei irreduzibel auf ihr Phinomen oder ihren Sinn«
bzw., da sie niemandem als Gabe erscheinen darf, quasi ein Anti-Pha-
nomen, das sich in seiner Phinomenalitit immer schon selbst zerstort.
[FG 26]

»Man wird sagen, dal diese Beschreibung immer noch in den Ausdriicken
eines Ich vorgenommen wurden, eines Subjekts, das ich sagt, ego, in der Spra-
che also eines intentionalen oder intuitiven Wahrnehmungsbewuftseins, in
der eines bewuflten oder unbewuf3ten Ich ...«. [FG 27]

Das notwendige Nicht-Erkennen der Gabe kann sich nicht in einem
Verdringen erfiillen, in einer Flucht in die »Okonomie des Unbewuf3-
ten, in eine Okonomie der Schuld und des Ausgleichs.” Gefordert ist
ein »absolute[s] Vergessen« [FG 28] Dieses Vergessen, das keinem psy-
chologischen Zustand entsprechen soll, bezieht Derrida »auf jenes Ver-
gessen von dem auch Heidegger spricht ... als dem Zustand [condition]

% Die Theorien des UnbewuBten kénnten allerdings, gerade wenn dies aufmerksam be-

dacht wird, dazu geeignet sein, »unsere kritische oder ethische Wachsamkeit« gegeniiber
»den Trugbildern der angeblich reinen Gabe ohne Schuld« zu schirfen. [FG 27]

287



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

des Seins und der Wahrheit des Seins«. [FG 31] Er kombiniert dabei die
Seinsvergessenheit von »Sein und Zeit« mit dem Denken des Ereignis-
ses nach der Kehre, in »Zeit und Sein«.1® Derrida betont, daf} das »es
gibt« sich einer Subjekt-Pridikat-Relation entzieht und im »Ritsel« des
»es konzentriert, das kein Ding ist, wie auch in dieser Gabe, die gibt,
ohne etwas zu geben und ohne, daff jemand etwas gibe, die nichts gibt —
aufler dem Sein und der Zeit (die nichts sind).« [FG 32f.] Im Ausdruck
»es gibt« wird also ein Geben jenseits der ternaren Relation gedacht.
Dennoch wird damit eine Relation benannt, denn Heidegger »fragt ...
sich nach dem Verhiltnis, in dem Sein und Zeit in dieser Gabe oder
diesem es gibt zueinander stehen« [FG 33], er fragt danach, »wie jenes
Geben zu bestimmen sei, das als Verhiltnis erst beide zueinander halt
und sie er-gibt«.!”! Indem Heidegger wiederum die Frage nach dem
»Es« des »es gibt« stellt, das in keinster Weise personal verstanden wer-
den soll, sondern fiir Derrida wie eine Art »Zuspiel« [FG 34] verdeckt
die Karten auf den Tisch legt, mit denen wir dann spielen konnen, ge-
lingt ihm ein Denken, das »hinter Subjekt und Objekt zuriickgeht, in
jenen Bereich »vor jedem Selbstbezug des bewuf8ten oder unbewuflten
Subjekts«, in dem auch die Frage nach der Gabe angesiedelt werden soll.
[FG 37] Denn die Identifizierung eines Subjekts ist fiir Derrida bereits
der Versuch, »mit sich selbst zu rechnen« [FG 36], und so das Spiel der
différance kalkulierbar zu machen. »Es konstituiert sich ..., um durch
den Kalkiil und den Tausch die Herrschaft dieser hybris oder >Unmog-
lichkeitc zu bindigen, die sich in dem Versprechen der Gabe ankiindigt.«
[FG 37] Subjekt und Objekt werden als »Gabenstillstinde [arréts du
don]« [ebd.] aus dem unendlichen Kreislauf oder der Schleife der Gabe
isoliert. Da unsere Sprache und unser logisches Verstehen nicht ohne
die Logik dieser Trennung von Subjekt und Objekt auskommen, ent-
zieht sich die Gabe ohne diese sprachliche Strukturierung, die zugleich
immer ihre phanomenale Einheit zerbricht und verfehlt, jeder Logik
und jedem verniinftigen Diskurs. Jeder Versuch, iiber die Gabe zu spre-
chen, muf3 fiir Derrida, wie Mauss’ »Essai, ein Versuch bleiben. Dabei
wird letztlich immer an Stelle der Gabe tiber etwas anderes, beispiels-
weise iiber den Tausch gesprochen, so dal nur »Gabensupplemente«

% Martin Heidegger: Zeit und Sein. In: Ders.: Zur Sache des Denkens, GA 14, Tiibingen
1969. S. 5-30.
101 Ebd. S. 9.

288



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

[FG 37], nicht aber >die Gabe selbstc zum Thema werden — zumal auch
das Thema, das Sujet, immer schon in der Logik von Subjekt und Ob-
jekt einer Rede steht. Fiir Derrida heif3t das: »Die Wahrheit der Gabe« -
und zwar verstanden als »ihr So-sein oder So-erscheinen, ihr als sol-
ches, sofern dieses die intentionale Bedeutung oder das Sagen-wollen
leitet«, also als ein Wahr-sagen-Wollen, »kommt der Nicht-Gabe, der
Unwahrheit der Gabe gleich.« [FG 40]

Derrida ist sich durchaus im Klaren dariiber, da8 es sich bei dieser
Aussage um »eine Zumutung fiir den gesunden Menschenverstand«
handelt. [Ebd.] Was ist nun aber mit dieser Zumutung anzufangen?
Mit ihr ist zu denken anzufangen. Mit ihr soll ein anderes Sagen anfan-
gen, dafl die Gabe nicht als solche zu benennen und auf eine Identitit
festzulegen versucht, sondern ihr als Simulakrum in der Fiktion Raum
gibt. An die Stelle des Wahr-sagen-Wollens treten dann das Ineinander-
greifen literarischer molyots und uiunotg, das auch bei Ricceur als Zu-
gang zu einem anderen Verstiandnis von Identitit charakterisiert wurde,
denn, so Derrida, »[m]an kann die Wahrheit, dem Ausdruck des hlg.
Augustinus zufolge, nur in dem Mafe >machen¢, wie die Moglichkeit
immer offen bleibt, sie >nachzumachen«. [FG 194f, Anm. 35] Mit
Derridas Zumutung hat das Fragen zu beginnen — die literarische und
philosophische Interrogation. In Frage gestellt wird das, was der gesun-
de Menschenverstand als selbstverstindlich annimmt, was er also wie
eine unveranderliche, vorgegebene Gabe entgegennimmt. Das Paradox
der Gabe wird fiir Derrida hier als »coup de don« [vgl. FG 173] zu einem
ebenso wesentlichen Anfang, der das Denken in Gang setzt, wie die
Begriffe des Seins und der Zeit, die von jeher das Denken und Philoso-
phieren beschaftigen:

»Es stellt sich heraus (dies aber nicht von ungefihr), daf8 die Struktur dieser
unmaoglichen Gabe dieselbe ist wie die des Seins — das sich unter der Bedin-
gung zu denken gibt, nichts, kein Seiendes oder Prisentes zu sein — und die der
Zeit, die von Aristoteles bis Heidegger ... immer auf paradoxe oder vielmehr
aporetische Weise als das definiert wird, was ist ohne zu sein, als das, was nie
présent ist oder doch nur kaum oder schwach.« [FG 43]

Vielleicht ist also das Wort >Gabes, so wie Derrida es hier gebraucht,
auch ein Synonym fiir das >Zu-denken-Geben« bzw. fiir eine Aporie,
eine Ausweglosigkeit, eine Sackgasse, in die der gesunde Menschenver-
stand immer wieder gerit und aus der heraus er sein Denken umkehren
und anders werden lassen muf. Ist sie also ein Stein des Anstofes fiir

289



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

das philosophische Staunen, der die Bewegung eines Philosophierens in
Gang setzen soll, das iiber sich selbst hinausfiihren mochte?

Dieser Ansatz findet in den hier anschlieenden Passagen von
»Falschgeld« seine Bestitigung, die sich als ein Schliissel zum gesamten
Denken Derridas lesen lassen:

»Denn wenn die Gabe auch ein anderer Name des Unmaéglichen ist, so haben
wir doch eine Intention von ihr, wir denken sie, benennen sie, begehren oder
wiinschen sie. Und dies obwohl oder weil, in dem Mafle, wie wir ihr nie be-
gegnen, sie nie erkennen, sie nie verifizieren, sie nie erfahren in ihrer prisen-
ten Existenz oder in ihrem Phianomen. ... Intention, Benennung, Sprache,
Denken, Wunsch oder Begehren gibt es vielleicht nur da, wo es den Antrieb
gibt, auch noch das zu denken, zu begehren und zu benennen, was sich weder
zu erkennen noch zu erfahren oder zu erleben gibt — sofern namlich die Oko-
nomie des Wissens, der Erfahrung und des Erlebens reguliert wird durch die
Prisenz, die Existenz und die Determination. In diesem Sinne kann man nur
das Unmégliche denken, begehren und sagen, nach dem Maf ohne Maf des
Unméglichen. Wenn man das Eigene des Denkens, Benennens oder Begeh-
rens wiedererlangen will, so ist dies vielleicht méglich als Bezug ohne Bezug
auf das Unmégliche: begehren, benennen und denken im eigentlichen Sinne
dieser Worte, wenn es denn einen gibt, kann man nur in dem maglosen Mafle
[mesure démesurante], wie man noch oder schon das begehrt, nennt oder
denkt, oder auch sich ankiindigen laf3t, was sich gleichwohl nicht als solches
der Erfahrung oder dem Erkennen prisentieren kann: hier also kurzum eine
Gabe, die sich nicht (zum)prisent machen kann.« [FG 43£.]

Als dasjenige, was sich gibt, aber sich nicht zu erkennen gibt, wird die
Gabe zum Antrieb fiir ein anderes Erkennen. Sie erdffnet einen Ab-
stand zwischen dem Denken, wie Derrida es vollziehen méchte, und
»der Erkenntnis, der Philosophie und der Wissenschaft als dem Reich
der Prisenz« [FG 44], der wiederum dem Abstand zwischen Okonomie
und Gabe entspricht. Dieser Abstand, dieser auslotbare Raum, soll dem
Denken »eine Form« erméglichen, »die der der transzendentalen Dia-
lektik Kants analog ist, als Bezug zwischen dem Denken und dem Er-
kennen, dem Noumenalen und dem Phinomenalen«. [Ebd.] Tatsichlich
stellt sich also Derrida hier ganz dezidiert in die Tradition eines kanti-
schen Denkens, wenn er dies auch erneut anders denkt. So verschirft
sich die Frage, inwiefern dabei letztlich doch ein transzendentales Sub-
jekt vorausgesetzt werden muf8. Oder wird gar eine transzendentale
Gabe vorausgesetzt, deren reiner Begriff Bedingung der Moglichkeit
allen Gebens wire? Genau diese Transzendentalitit méchte Derrida ver-

290

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

meiden, indem er den Blick darauf lenkt, wie die Gabe jeweils in der
Spannung zwischen ihrem noumenalen Gehalt und ihrer phanomena-
len Konkretisierung, in der sie immer auch 6konomisiert und damit
annulliert wird, verortet werden muf. Fiir Derrida stellt »die Bedin-
gung der Moglichkeit eines Phinomens zugleich die Bedingung der
Unmadglichkeit seiner Reinheit dar.« [JD 283]

Bei Kant abstrahiert das Denken im Unterschied zum Erkennen
vom Bezug auf die phinomenalen Objekte. Die Leistung des Denkens
besteht aber auch darin »die Synthesis des Mannigfaltigen, welches
ihm anderweitig in der Anschauung gegeben zur Einheit der Apper-
zeption zu bringen«. [KdrV B 145] Es wird hier von Derrida nicht ein-
deutig geklirt, wie er mit der Unterscheidung zwischen Denken und
Erkennen an Kant und damit auch an die Voraussetzung einer der An-
schauung gegebene Mannigfaltigkeit anschlieSen mochte. Es wird also
nicht eindeutig geklart, inwieweit auch sein Denken vom Gegebenen
ausgehen und dann abstrahieren muf, das dann allerdings als ein ge-
gebener Kontext verstanden wird mit einem textuellen Charakter der
offenen und sich bestindig entziehenden Verweisstrukturen der diffé-
rance und mit der spezifischen Implikation des déja, des schon Vor-
gegebenen, demgegeniiber jede Synthesis verspdtet und nachgeordnet
ist. Fiir Bennington geht es bei Derrida um eine Art von »Ultra-Tran-
szendenz«, mit der er »die Struktur der Transzendenz selber in Frage«
stellt. [Ebd.] Auch die Opposition der Begriffe sempirisch< und »>tran-
szendental« wird im Denken der Dekonstruktion unterwandert und bis
zur Ununterscheidbarkeit ineinander verschrinkt: »das Empirische ist
das Transzendentale des Transzendentalen (des Empirischen)«. [Ebd.]
»Quasi-transzendental« ist das Resultat dieser Verschiebung zu nen-
nen«, so Bennington in der Ubernahme einer Formulierung von Ro-
dolphe Gasché, die auch Derrida selbst aufgreift, »eine Benennung, in
der die Spur der Durchquerung der traditionellen Opposition lesbar
bleibt und diese Opposition von einer radikalen UngewiBSheit affiziert
wird«. [JD 285]

Als Darstellung fiir den Raum oder das déja, das den Oppositionen
vorausgeht und damit zugleich Triager und Méglichkeitsbedingung der
Philosophie wird, fiihrt Derrida in seinem 1987 erschienen gleichnami-
gen Text den aus dem platonischen »Timaios«'% entlehnten Begriff

192 Platon: Timaios. In: Ders.: Jubildumsausgabe samtlicher Werke. Ubers. von Rudolf
Rufener, Bd. 6, Ziirich und Miinchen 1974. S. 191-306.

291



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

»Chéra«'® ein, der zwar nicht direkt auf das Geben oder die Gegeben-
heit, wohl aber auf das Empfangen verweist. Mit dem Begriff yapoa, den
Platon mit dem Bild der Amme und der Mutter illustriert, a3t sich ein
urspriinglicher, oder wohl eigentlich >vor-urspriinglicher¢, nicht als
fester Ort definierbarer Raum des Empfangens beschreiben, der als
totTov Yévog der Unterscheidung des Sinnlichen und des Intelligiblen
und allen bindren Oppositionen — also letztlich auch der der Geschlech-
ter — vorausgeht. Uber diesen Raum des Empfangens, der ein Drittes
gegeniiber Werdendem und Form, Urbild und Abbild bildet, kénnen in
der Darstellung des »Timaios« nur Wahrscheinlichkeiten ausgesagt
werden, in der Verneinung aller eindeutigen Zuordnungen von Ele-
menten und eher in der Ordnung des Traumes als in einer logischen
Argumentation.'” Es geht hier um ein Empfangen, das selbst nicht er-
zeugt, nichts in Besitz nimmt und die ywpa in sich nicht verandert: Sie
bleibt ein offener Raum, was auch immer sie empfingt, obwohl sie zu-
gleich immer schon durch das Empfangene besetzt ist. Ebenso ist jedoch
ywpa in einer anachronistischen Ordnung, die eher den Raum, der dabei
auch ein Abgrund ist, als die Zeit eréffnet, vor dem Empfangenen. Sie
gibt Raum.'* Diese spezifische Funktion parallelisiert Derrida mit der
Haltung, die Sokrates zu Beginn des Dialoges einnimmt: Er ordnet sich
der Gattung der ortlosen, wandernden Sophisten, Nachahmenden und
Poeten zu, denen er gleiche, ohne aber zu ihnen zu gehoren'®, ebenso
wie er nicht Teil derjenigen Philosophen sei, die direkt auf die 764 und
die Politik Einflu8 nehmen und ihr zugehéren. An diese aber gibt er das
Wort weiter, um dem Bild der idealen Stadt, das in der »Politeia« ent-
worfen wurde, mehr Leben zu geben. Er weist sich damit selbst als
Empfinger oder Rezipient des Dialoges aus, den er doch seiner Heb-
ammentatigkeit gemdfl indirekt auch hervorbringt: »Nach gemein-
samer Beratung habt ihr nun vereinbart, mir von eurer Seite das Ge-

103 Jacques Derrida: Chéra. Ubers. von H.-D- Gondek, Wien 2005.

1 Vgl. Platon: Timaios, a.a.O. 50d-52d.

%5 Derrida bezieht sich auf die Anmerkung Heideggers in seiner »Einfiihrung in die
Metaphysik«: »Kénnte ywoa nicht bedeuten: das Sichabsondernde von jedem Besonde-
ren, das Ausweichende, das auf solche Weise gerade anderes zuldlt und ihm >Platz
macht« 7« (Martin Heidegger: Einfiihrung in die Metaphysik, GA 40, Frankfurt a. M.
1943. S. 71) In »Was heifit Denken?« bringt Heidegger zudem ydpa in Verbindung mit
ywptouos und daher mit der Trennung zwischen Seiendem und Sein, fiir das ein ganz
anderer Ort gedacht werden miisse. (Vgl. Ders.: Was heifit Denken?, GA 8, Frankfurt
a.M. 2002. S. 231f)

1% Vgl. Platon: Timaios, a.a.0. 20 b-e.

292

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

schenk eurer Rede abzustatten. Und hier bin ich, geschmiickt dazu und
von allen am meisten bereit, es in Empfang zu nehmen«.'”” Auch So-
krates wire demnach ein Dritter, in der Ordnung eines tottov yévog
und gerade deshalb empfénglich fiir ein Denken, das der Ordnung der
Dichotomien auch zwischen u@80¢ und Aéyos vorausgeht. Ist also die
Haltung des Denkens, die Derrida selbst gegeniiber der Metaphysik und
der philosophischen Okonomie einnehmen will, die Haltung einer
Empfinglichkeit - eine Haltung, die auch bei Marion in dhnlicher Weise
entscheidend wird — gegeniiber einer Gabe, die Bereitschaft zur Ent-
gegennahme ohne Inbesitznahme, die bei Sokrates erst dem Denken
Raum gibt, ebenso wie sie den Nach-Denkenden, die mit der Weiterga-
be dieses Denkens umgehen, dazu eine Anleitung gibt?

Die Form des Denkens der Gabe kann fiir Derrida im deutlichen
Unterschied zu Kant nicht die formale Logik und Struktur einer »Theo-
rie der Gabe« sein, sondern man muf sich dem Versuch, die Gabe zu
denken »hingeben«. [FG 44] »Maglich ist dieses Denken« als Denken
der Unmaéglichkeit fiir Derrida »nur, indem man sich auf es einlaft [il
faut s’engager], ihm etwas von sich 1at und zum Pfand gibt; selbst auf
die Gefahr hin, in den zerstorerischen Kreis einzutreten, muf man ver-
sprechen, sein Wort geben und schwéren.« [FG 45] Er méchte auf den
Kern dieses Engagements und des Pfandes aufmerksam machen, das
man in jedem Denken gibt, indem der Denkende sich notwendig selbst
hineinbegibt und (etwas von) sich selbst gibt. Derrida machte keines-
falls »dem Denken einfach entsagen und sich in eine Art getreue Anbe-
tung fliichten, in einen blofen Glauben an das, was iiber die Erfahrung,
die Erkenntnis, die Wissenschaft, die Okonomie und selbst noch die
Philosophie hinausgeht, sie iiberbordet«. [Ebd.] Der »Anordnung des
Sinns« ist weiter Folge zu leisten, — sie ist zu bejahen — als Aufforderung
»wisse zu geben«, die genau jene Intentionalitét, jenes Sagen-Wollen,
jene Erkenntnis-Ordnung einfordert, die wiederum im Hinblick auf das
Geben erst in Frage gestellt werden muf, um sich neu zu ordnen und
anzuordnen, und deren Bewegung von »einem Begehren jenseits des
Begehrens« in Gang gehalten wird. [Ebd.] Die Gabe fiihrt zum »Uber-
borden des Kreises«, also nicht zum Heraustreten aus ihm, sondern wie
in der Rezeption des Buches erneut eher zu einer elliptischen Verschie-

107 Ich zitiere hier aus einer abweichenden Ubersetzung, in der der Charakter des Ge-
schenks deutlicher betont wird: Platon: Timaios. Griechisch / Deutsch. Ubers. v. Th.
Paulsen und R. Rehn, Stuttgart 2003. 20 b, c.

293



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

bung'*® in der Ausrichtung auf ein Auflen, welches niemals vollstindig
transzendent bleibt, da es »den Anstof« gibt, der den Kreislauf in Be-
wegung hilt, »indem es (sich) einlifit in den Kreis«. [FG 45] So stellt
sich die Frage: »Was ist die Gabe als Erster Beweger des Kreises?«
[FG 46]

Vorausgesetzt ist fiir Derrida eine Verpflichtung, das von der Gabe,
die sich nicht zu erkennen gibt, in Gang gesetzte Denken anderen zu
erkennen zu geben. Denn iiber die Méglichkeit der Gabe, auch wenn sie
ein »Simulakrum« bleibt, und iiber »das Begehren, das zu diesem Si-
mulakrum dringte, also iiber das Begehren, (die Gabe) in irgendeiner
Form zu denken, mufl man als Denkender »Rechenschaft ablegen« und
zwar durchaus im Sinne einer logischen, rationalen Rechnung dem
»Satz vom Grund (principium reddendae rationis)« gemaf, der aller-
dings dabei »seine Grenze und Quelle zumal findet«. [FG 46] Im redde-
re ist ebenfalls der Wortstamm dare, also die Implikation eines Gebens
oder Zuriickerstattens von Griinden und Begriindungen enthalten, so
daf8 die Gabe, die in Derridas Lesart die Ordnung der Erkenntnis so
radikal herausfordert, in diese Ordnung des Erkennens und Zu-erken-
nen-Gebens immer schon eingeschrieben ist. Wird die Gabe hier als
»Grenze und Quelle« fiir den »Satz vom Grund« [s.0.] in gewisser
Weise als der nicht weiter begriindbare Grund jeder Begriindbarkeit
fiir jede Ordnung der Erkenntnis vorausgesetzt?

Und »[w]oher kommt das Gesetz, das einen verpflichtet, zu geben
und dabei zugleich die Gabe zu ergriinden, von ihr Rechenschaft abzu-
legen?« [FG 46] Was verpflichtet uns dazu, das Geben performativ zu
vollziehen und denkend zu hinterfragen? Das reine Geben, das nur sich
und sein Geben gabe, miisste ohne einen Grund gedacht werden, aus
dem heraus ses gibt¢, es miifite sich selbst seinen eigenen Grund und
sein eigenes Gesetz geben. Eine reine Gabe wire also so vollstindig
autonom, daf sie sich doch wieder solipsistisch in sich selbst zuriick-
wenden und damit eben den ekstatischen Charakter des Gebens auf-
geben wiirde. Die Pflicht oder der Antrieb oder das Begehren, zu geben
und dabei auch dieses Geben und die eigene Fihigkeit zu geben zu er-
kennen zu geben, das den jeweiligen Gabeakten vorausgeht, bleibt im
Denken Derridas ein unhintergehbares, vorgegebenes Faktum. Deshalb

1% Schon die Okonomie scheint sich nicht auf eine eindimensionale, eindeutige Kreis-
bewegung beschriinken zu lassen, sondern bildet in der verwobenen Struktur oder Text-
ur des Kontextes, angelehnt an Heidegger, eher ein »Geflecht«. [FG 19]

294



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

beginnt er seine Ausfiithrungen iiber das »Zeit geben« mit der Voraus-
setzung eines Begehrens, etwas zu geben, was man nicht hat (bei Lacan
ist dies die Liebe), »um des Gebenkdnnens willen, vielleicht, um sich
diese Macht der Hingabe zu geben«. [FG 14] Die Motivation zur Gabe
wird hier allerdings nicht auf das ses gibt¢, sondern auf eine Konstella-
tion des »jemand gibt« bezogen. Das Gesetz, das einen verpflichtet zu
geben, mag auf das »Es« des »es gibt« zuriickverweisen — auf eine Gabe,
die sich letztlich selbst, nach ihrem eigenen Gesetz gibt und von dort
aus erst als Gabe eines Jemands gedacht werden kann, namlich vom
reinen Geben selbst aus. Aber wie steht es mit der daran durch das
»zugleich« angekniipften Verpflichtung, »die Gabe zu ergriinden, von
ihr Rechenschaft abzulegen« [s.0.]? Wird hier jemand vorausgesetzt,
der ergriindet und denkt, wie es letztlich auch noch jemanden gibt, der
(wie rhetorisch auch immer) danach fragt, wen es kiimmert, wer
spricht?

» Wer aber sagt, daf es Gabe und Problematik der Gabe geben miissen? Sicher-
lich nicht die Vernunft oder ein Vernunftprinzip im allgemeinen. Es ist die
Frage nach der Vernunft, dem Grund [raison], die uns hier gestellt wird, zwei-
fellos nicht weniger die nach der praktischen Vernunft als die nach der theo-
retischen oder der spekulativen Vernunft, umso mehr als eine bestimmte Spe-
kulation die Moral und das Gewissen immer heimsuchen wird.« [FG 123]'®

Es ist daher konsequent, daf sich in Derridas Argumentation die Ebe-
nen einer hochgradig abstrakten Idee der Gabe und einer ganz konkre-
ten Handlung des Einander-Gebens immer wieder vermischen und nur
schwer voneinander zu trennen sind.

Die Frage nach dem Gesetz der Gabe ist auch als Frage nach einer
ethischen Verpflichtung zu lesen. Das Gesetz der Gabe fordert, »selbst
noch eine Gabe, deren Ruf jenseits aller Verantwortlichkeit ergeht, zu
verantworten, eine Gabe, die es untersagt, irgend jemandem zu ver-
geben, der nicht zu geben weifi«. [Ebd.] Sie ist aber ganz wesentlich
ebenso die Frage danach, warum und aus welchem Grund heraus wir
denken oder philosophieren und zwar nicht monologisch im reinen Be-
zug auf uns selbst und in einer Riickkehr in unser eigenes Denken und
die Gewifheit unserer Selbst, sondern in einer Entiuferung, Kund-
gabe, einer Mitteilung an andere, in der wir diesen zu erkennen geben.
Insofern ein Engagement, eine Hingabe an ein solches Denken gefor-

1% Kursivierung K. B.

295

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

dert ist, geben wir dabei stets auch einander etwas von uns selbst (zu
erkennen). Die Ordnung des Gebens, dies betont auch Waldenfels, ist
keine nominativische Ordnung, sondern — auch bei Marion - eine dati-
vische. Alles, was »es gibt(, wiare demnach jemandem gegeben. Handelt
es sich also bei der Verpflichtung zur Gabe immer schon um die Ver-
pflichtung zur Weitergabe an einen Anderen? »Was den Fremdbezug
angeht, so wiirde ein Gabeereignis, aus dem die Frage »Wem?« getilgt
wire, sich zwangsldufig in eine nicht-dativisches Ereignis verwandeln,
in ein neutrales >Ca arrive;, das mit dem Geben nichts mehr zu tun
hitte.« [Einsitze 408] Gleiches gilt fiir Waldenfels im Hinblick auf den
Selbstbezug der Gabe:

»Wenn das Ereignis des Gebens sich nicht einem bloBen ses blitzt« annidhern
soll, muf ein Selbstbezug, ein Sichgeben denkbar sein, das der Selbstprisen-
tation, der Selbsterfassung und Selbstdeutung eines Gebens vorausgeht, ver-
gleichbar mit dem Ereignis des Sichfreuens, das in seiner reflexiven Form die
Differenz von Etwas und Jemand unterlauft.« [Ebd.]

Gilt aber das Gesetz der Gabe als ein Gesetz der Verantwortlichkeit, so
ist dieser Selbstbezug vom Geben selbst moglicherweise auch auf den
Triger der Verantwortung — den zur Antwort fihigen — zu erweitern.
Das hiefe dann hier eindeutig: wir selbst stehen auf dem Spiel, aus der
Gegebenheit der Gabe heraus verantwortlich dafiir, zu geben zu wissen.
Wir sind das Pfand, der Einsatz, der sich in die Leerstellen einsetzt oder
die Spuren hinterldft, in die sich andere einsetzen kénnen. Und wir
geben einander zugleich die Karten, mit denen gespielt wird, — aber
verdeckt, so da8 wir selbst nicht erkennen kénnen, wie die Karten ge-
mischt sind.

Das heif3t nicht, daf wir einfach die Gebenden des Es gibtc wiren
und das Erkennen der Gabe daher durch eine Selbstreflexion des Sub-
jekts erfolgt, zumal wir das Geben dieser Gabe nicht erkennen kénnen,
ohne ihm seinen eigensten und eigentlichen Charakter zu nehmen. Die-
ses »wirs, dieses kollektive oder singulire Selbst, das gibt oder nimmt, ist
wohl nicht einfach nur mit dem Subjekt der terniren Logik von Geben-
dem, Gegebenen und Empfinger gleichzusetzen, sondern es bewegt
sich, indem es nicht nur Gaben gibt, sondern auch versucht, »die Gabe«
zu erkennen zu geben, immer schon zwischen diesen Polen und kann
die Bewegung, die différance, das Geben der Gabe dabei nicht anhalten
und auf eine Bedeutung festlegen, ohne genau diese Bewegung zu ver-
fehlen. Deshalb muf es sich auf diese Bewegung einlassen und kann

296



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

dies wiederum nur, indem es versucht, sie doch in irgendeiner Form in
den Griff zu bekommen und wie einen gegebenen Gegenstand zu erfas-
sen oder in der Hand zu halten.™°

Die Frage, warum wir einander zu erkennen geben und warum wir
dies begehren, kann fiir Derrida nur performativ beantwortet werden:
im Vollzug dieser Bewegung, in der immer weiter zu erkennen gegeben
wird und deren Begehren nicht zur Ruhe kommt, sich nicht erfiillt,
sowie durch die Ausrichtung dieses Begehrens auf die Unmdéglichkeiten
und Grenzen des Denkens, die immer mitgegeben, also im Spiel sind
und es zugleich von AuBen bestimmen. Der Grund fiir das Geben soll
also ergriindet werden, muB aber letztendlich offen und unerreicht blei-
ben, als der blinde Fleck von dem aus das Geschehen der Gabe ge-
schieht, da »es niemals Grund zum Geben geben kann (wenn es solchen
gibe, so wire, noch einmal, die Gabe keine solche mehr, sondern eine
Berechnung oder ein Tausch)«. [FG 123] Ist dieser blinde Fleck der Gabe
auch der des Selbst, das sich nicht erblicken kann, der Nullpunkt des
Cogito, der Tod als absolute Negativitat, der Augenblick des Wahnsinns
oder der Unentscheidbarkeit? — In jedem Fall ist er ein Augenblick, der
aus der Zeit herausfallt.

10 Im Bezug auf Heideggers »Der Spruch des Anaximander« weist Derrida darauf hin,
»daB sich hierin auf innige Weise die Motive der Gabe der Hand und des Adyog iiber-
kreuzen«. [FG 203] »Wenn Heidegger die Gabe denkt«, so Gondek, »gibt er sie nicht aus
der Hand. Aus der >Hand: des Seins«. [Einsitze 215] Die Gabe bleibt in eine Okonomie
eingebunden, weil »auch das Sein den Menschen >braucht«« [Einsitze 220], um eigentlich
zu sein: namlich durch das Dasein befragt zu sein. Aufgrund dieser wechselseitigen Bin-
dung fiihrt eine »Einbeziehung der Gabe in eine zirkulire Struktur von Zuspruch und
Antwort ... nicht zur Vernichtung der Gabe«. [Einsitze 217] Heidegger unterscheidet
zwischen dem Geben und der Gabe, aus der sich das Geben, wenn sie zum Geschick wird,
ganz zuriickziehen kann. Letztlich, so Gondek, bleibt es bei einem Geben, »das dem
anderen gibt, was ihm immer schon gehért.« [Einsitze 219] Derrida hingegen betont
die Exzessivitit der Gabe, die den Kreis, auch als Geschlossenheit und Ordnung der
Geschichte, aus den Fugen bringt. Wo Gondek hier den Gegensatz zwischen Derrida
und Heidegger verschirft, sollte jedoch beriicksichtigt werden, daB8 Derrida zwar das
Aus-der-Hand-Geben und Sich-Entiufern der Gabe betont, aber dennoch auch eine un-
ausweichliche sHandhabung« der Gabe und eine Bejahung der 6konomischen Zirkularitit
nicht abweist, wenn auch das Ineinandergreifen von Zuspruch und Antwort grundlegend
problematisiert und in paradoxen Strukturen gedacht wird. (Vgl. Martin Heidegger: Der
Spruch des Anaximander. In: Holzwege, Frankfurt a. M. 1950. S. 296-343).

297

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

2) Die Paradoxien des Zeit-Gebens und der paradoxe
Augenblick der Gabe

2.1) Die Kraft des gegebenen Dinges und das Verlangen nach Zeit

»Eine Gabe ist die Gabe nur, sie gibt nur in dem Malle, wie sie die Zeit gibt.
Der Unterschied zwischen einer Gabe und einem beliebigen anderen Tausch-
vorgang liegt darin, daf8 die Gabe die Zeit gibt. Dort, wo es die Gabe gibt, gibt
es die Zeit. Das, was es gibt, was die Gabe gibt, ist die Zeit, aber diese Gabe ist
zugleich ein Verlangen nach Zeit.« [FG 58{]

Diese >Definition< gewinnt Derrida aus der Auseinandersetzung mit
Marcel Mauss. Zwar verfolgt dieser die Unterscheidung zwischen
Tausch und Gabe in seiner Ausdrucksweise nicht konsequent, seine Be-
grifflichkeiten sind hybrid. Gerade dadurch macht er aber auf die Para-
doxie der Gleichzeitigkeit von Tausch und Gabe aufmerksam: die Gabe
kann bzw. mufl méglicherweise sogar im Tauschprozef3 wirksam sein
und dabei diesen in einer Differenz zu sich selbst verschieben. Deutlich
wird das in der Darstellung des Potlatsch. Mauss behauptet zwar einer-
seits: »Der Potlatsch selbst ... ist nichts anderes als das System des
Gabentauschs«™, er tut dies aber nur, um gleich darauf seine Differenz
zum iiblichen Tauschgeschehen herauszustellen, welche in seinem ex-
zessiven, mafllosen Charakter besteht, dem wiederum ein Mangel an
einer begrifflichen, theoretischen Erfassung dieses Gabegeschehens
durch die Handelnden gegeniibersteht. Hier ist also der Exzel3 der Gabe
iiber den Tausch genau das, was sich nicht oder nur undeutlich zu er-
kennen gibt. Die wesentliche Differenz zwischen Tausch und Gabe, die
Derrida bei Mauss hervorheben méchte, ist eine zeitliche Differenz:
»Uberall aber, in jeder denkbaren Gesellschaft, liegt es in der Natur der
Gabe, daf3 sie nicht unmittelbar, sondern auf Zeit, zu einem spiteren
Termin verpflichtet.« "2 Diese Aussage wird von Mauss einerseits direkt
auf die Kraft des gegebenen Dinges bezogen, die zur Riickgabe ver-

1 Die Kursivierung ist hier von Jacques Derrida iibernommen, der Mauss »Essai« aus
der Gesamtausgabe zitiert. Die hier zitierte deutsche Ubersetzung stammt also aus: Mar-
cel Mauss: Die Gabe. In: Soziologie und Anthropologie 11. Ubers. von Eva Moldenhauer,
Frankfurt a.M. 1989. Hier S. 59 ff. [Vgl. FG 54]

12 Ebd,, S. 63 f. Dieser Satz iiberrascht durch seinen Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit.
Fiir einen Moment wird bereits die neutrale ethnologische Perspektive der Sammlung
gegebener Tatsachenberichte verlassen, bevor diese in den »Moralischen Schluffolge-
rungen« schlieBlich ganz anheim gegeben wird

298

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

pflichtet, denn der Kern dieser Verpflichtung liegt dhnlich wie der des
Versprechens gerade in seiner Giiltigkeit iiber eine Zeitspanne hinweg.
Andererseits betont Mauss die logische Notwendigkeit der zeitlichen
Differenz insbesondere fiir Gaben, in denen das Gegebene eben kein
konkretes, begrenztes Ding mehr ist, das direkt von Hand zu Hand aus-
getauscht werden konnte, sondern eher ein symbolischer oder perfor-
mativer Akt, der durchaus auch den Charakter eines Zu-erkennen-Ge-
bens aufweisen kann, beispielsweise die Gaben von Besuchen, Spielen
oder Festen, ™3

Was Mauss als Kraft der gegebenen Sache beschreibt, meint fiir
Derrida die Weckung eines Verlangens nach Verzeitlichung, Zeitge-
winn, Zeitigung oder Strukturierung der Zeit.""* Dieses Verlangen geht
aus dem Umgang mit den Dingen hervor und entspricht dem an Freud
orientierten unterbewuf8ten Verlangen nach einem Aufschub, das auch
in der différance wirkt, die in einem aporetischen Spagat gleichermafen
als »6konomischer Umweg« und als »reine Verausgabung« zu denken
ist [Randginge 45], als Begehren, das Begehren aufzuschieben, ebenso
wie als Begehren nach dem Aufgehen im Augenblick der Prisenz. Das
»Verlangen des Dinges nach Aufschub« [FG 58] verwandelt sich im
Kontext der Gabe erst in einem Umweg iiber das Objekt in das Begeh-
ren eines Subjekts. Dem klassischen Verstindnis einer intentionalen
Ausrichtung des Subjekts auf das Objekt wire dieser Ansatz genau ent-
gegengesetzt, insofern bei Mauss, wie auch von Iris Dirmann heraus-
gearbeitet, letztlich nicht der Gebende, sondern das Gegebene iiber die
Gabe bestimmt. Wo die différance wohl letztlich nicht ohne Bezug auf
einen Lesenden oder Schreibenden gedacht werden kann, der ihre Be-
wegung in der Spur bzw. in der Schrift nachverfolgt, wird in der Figur
der Gabe, da sie sich als Denkfigur und Strategie nie ganz von der Im-
plikation ihrer terndren Struktur als Handlung oder Akt l6st, noch ein-
mal deutlicher, dal es immer jemanden geben muf3, der die Gabe-Per-
formanz vollzieht.

Durch eine Ubersetzung der Terminologie der différance in die
Terminologie der Gabe scheint ganz im Sinne Derridas eine graduelle
Verschiebung oder Dekonstruktion seines eigenen Denkens stattzufin-

3 Vgl. ebd.

114 Zur Verwendung der Begrifflichkeit der »temporalisation« und dem Problem der
Ubersetzung dieses Begriffs vgl. Gondeks Anmerkungen in »Zeit und Gabe«. [Einsdtze
197 und 204f.]

299



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

den. Er konstatiert in »Falschgeld« riickwirkend iiber den Begriff der
différance:

»Die Frage der Gabe war dem Text eingeschrieben, der diesen Titel tragt. ... Es
ging damals in Erinnerung an den Satz Heideggers (»Die Gabe von Anwesen
ist Eigentum des Ereignens, >Zeit und Sein¢, in Zur Sache des Denkens, Tii-
bingen 1969. S. 22) darum zu unterstreichen, daf es >kein Wesen der différan-
cec gibt, daf sie das ist, >was sich als solches ihres Namens oder ihres Erschei-
nens nicht aneignen kann, sondern was iiberdies die Autoritét des als solches
bedroht«. Das ist es, was hier insgesamt iiber die Gabe gesagt wird, und man
mufs unter diesen Umstinden zogern zu sagen: von der Gabe als solcher«. [FG
166, Anm. 21]

Was aber bedeutet der Umweg iiber Mauss’ Deutung des gegebenen
Dinges und seiner Kraft fiir diese Verschiebung von der Terminologie
der différance zu der der Gabe? Liegt darin, auch wenn die Gabe als das
Nicht-Phianomen definiert wird, der Versuch, die Denkstrategie der dif-
férance stirker an eine lebensweltliche, praktische, erfahrbare und
wahrnehmbare Dimension anzubinden — an die Welt der handhabbaren
und gebbaren Dinge sowie auch an die Gebenden und Nehmenden als
Akteure eines Miteinanders ebenso wie als Vollzieher der Performanz
dieser Denkstrategie? Zwar ist der Bezug auf das Ding zunichst der
Beschiftigung mit Mauss geschuldet. Die Lektiire der zitierten Passage
iiber die Terminierung der Gabe [vgl. FG 56] ist aber durch den so akri-
bischen und leidenschaftlichen Leser Derrida wohl kaum zufillig ge-
wihlt. Zudem kritisiert Derrida im weiteren Textverlauf die Interpreta-
tion des Gabe-Essays durch Lévi-Strauss gerade deshalb, weil dieser »an
die Stelle einer Logik der Sache« erneut »eine Logik der Beziehung und
des Tauschs« [FG 101] setzt und damit die von Mauss aufgezeigte Apo-
rie der Gabe wieder verdeckt. Das hau Gibernimmt hingegen fiir Derrida
bei Mauss die Funktion »zwischen zwei antithetischen Strukturen eine
Synthese zu stiften«. [Ebd.] Und genau diese Synthese des Antitheti-
schen, die »Gleichzeitigkeit« oder das Miteinander unauflgslicher Wider-
spriiche bildet eine Kernerfahrung des Denkens Derridas. Ausgehend
von der Kraft der Sache wird diese von einer philosophischen, reflek-
tierten Erkenntnisoperation, die diese Synthese erst konstituieren wiir-
de, zu einer unmittelbar erlebten Erfahrung, die dem Denken gegeben
ist und mit der es umzugehen hat.

Die Erfahrung einer ritselhaften Kraft der gegebenen Sache deckt
sich wiederum fiir Derrida mit einer spezifischen Erfahrung der an sie

300



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

gebundenen Zeitlichkeit: »Die Gabe gibt, verlangt und nimmt Zeit. Das
Ding gibt, verlangt und nimmt Zeit.« [FG 59]. Was bei Mauss zunachst
als unkritische Ubernahme eines animistischen Denkens erscheint, wird
in der Interpretation von Lévi-Strauss als Ausdruck und symbolische
Ubersetzung fiir unbewufte mentale Strukturen betrachtet. Die Rech-
nung eines logischen Denkens soll dadurch aufgehen, wo es auf seinen
nicht-bewuften Kern st68t, der aber in der strukturalen Analyse einge-
holt werden kann. [Vgl. FG 104] Dieser Zusammenhang a8t sich hier,
ausgehend von Derrida, noch einmal anders lesen. Der flottierende Si-
gnifikant des hau ist zweifelsohne ein Supplement, das der Logik von
Tausch und Reziprozitit hinzugefiigt wird, aber gerade darin besteht fiir
Derrida sein spezifischer Wert, denn nur supplementir kann erfaf$t wer-
den, worin die Gabe den Tausch iiberbordet: in ihrer Verkniipfung mit
der Zeitlichkeit. Nicht das Ding wird >animistisch« belebt, sondern dieses
weckt fiir Derrida erst das Bediirfnis nach einer »Belebung [animation]
einer neutralen und homogenen Zeit durch das Begehren der Gabe und
der Riickgabe«. [FG 58] Mauss unterscheidet fiir Derrida letztlich des-
halb nicht konsequent zwischen Gabe und Tausch, weil er zwischen
ihnen eine Art »Synthesis a priori« [FG 57] voraussetzt: Tausch und
Gabe sind hingegen nicht von vornherein identisch, sondern sie synthe-
tisieren sich durch die ihnen eingeschriebene zeitliche Differenz hin-
durch. Und diese Einschreibung der Zeitlichkeit ist wiederum als »die
Notwendigkeit der kreislaufigen différance, dem Ding selber einge-
schrieben« — wobei Derrida erganzt: »zumindest kommt es den Gebern
und den Gabenempfingern so vorg, als seien sie im Zeitkreis von Gabe
und Gegengabe von der Kraft der Dinge geleitet — sie glauben dies also.
[Ebd.] Im Versuch der Wahrnehmung oder des Erkennens der Gabe, die
fiir Derrida qua definitionem das Nicht-Wahrnehmbare und Nicht-Er-
kennbare zu sein hat, erfolgt hier paradoxerweise eine Verlagerung,
Ubertragung oder Ubersetzung des Gabe-Geschehens, also des Un-
Dings der Gabe, in das gegebene Ding, das sich nicht der Wahrnehm-
barkeit entzieht, sondern als Phianomen sichtbar ist.

Heideggers »Es« des »Es gibt« wird in der Betonung der Kraft der
gegebenen Sache bei Mauss mit dem »gegebenen Es« gleichsetzbar und
dieses »gegebene Es wird verlangt haben« — womit sich im Futur II
Vergangenheit und Zukunft iiberschneiden -, »daf Es gibt«. [FG 61]
Es entspricht einer sehr heideggerschen Denkstruktur, dafl das Verlan-
gen in diesem ritselhaften Es chiastisch oder >gleichurspriinglich« als
eine zeitliche Identitit und Differenz zu denken ist:

301



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

»Letzten Endes ist das Es, mit dem einen Unterschied eines Abstands in der
Zeit und des Interesses an Gewinn [l'intérét d’une usure], zugleich, »zur sel-
ben Zeit, gegeben-gegeben und gebend-gebend«. [Ebd.]

Ist das, was Mauss als Kraft der gegebenen Sache beschreibt, letztlich
eine Konsequenz des In-der-Welt-Seins, des Umgangs des Daseins mit
den Dingen als dem Zuhandenen?"** Im Dasein iiberkreuzen sich zwei
gleichurspriingliche Richtungen des Begehrens: einerseits das Verlan-
gen, zu vergessen, zu verbergen, sich der Uneigentlichkeit des einfach
nur Seienden in seiner Prasenz hinzugeben; andererseits das Verlangen,
nach dem Sein zu fragen, nach einer Eigentlichkeit und der zeitlichen
Tiefendimension hinter den Dingen. Diese Suche wird wiederum durch
das mystische Heraufbeschworen einer geheimnisvollen Kraft verdeckt.
Das Dasein antwortet auf den Gewissensruf, der es dazu aufruft, sich
auf das Sein zu beziehen, also eigentlich zu existieren, zudem noch in
der Ausrichtung auf eine begrenzte Zeitlichkeit des Seins-zum-Tode.
Wird der Gewissensruf der Angst hier als ein >Ruf der Gabe« verstan-
den, der von jedem Ding ausgeht, von allem, womit ich umgehe und
was mein Verlangen nach Zeit weckt ebenso wie meine Verantwortlich-
keit? Diese Verantwortlichkeit bestiinde dann nicht mehr darin, sich
selbst nach dem Sinn des Seins zu fragen, sondern darin, zu geben zu
wissen. Das heifSt, sie vollzoge sich performativ auf den Wegen des
Denkens, des Zu-erkennen-Gebens und der Handlungen des Gebens
von Dingen und Zeichen.

2.2) Es gibt Zeit (zu geben) — der wahnsinnige Augenblick der Gabe

Wie ist die Zeit zu denken, nach der die Gabe >ruft< ? Jedes Denken eines
Jetzt oder einer Gleichzeitigkeit ist fiir Derrida immer schon eine Syn-
thetisierung, da erst nachtriglich in einem Jetzt-Punkt zusammenge-
fat wird, was im Sinne der différance immer schon verzeitlicht ist
und in sich differiert.’é [Vgl. FG 49f. und Einsitze 208] An die Stelle

15 Derrida verweist darauf, daB die Frage »Was ist ein Ding, bedenkt man, da man so
von ihm reden kann?« spiter »in oder jenseits ihrer Behandlung durch Heidegger« wie-
der eine Rolle spielen wird. [FG 58] Der »Aufschub einer eingehenden Lektiire« insbe-
sondere von »Zeit und Sein«, wird allerdings nicht eingeholt. [Einsatze 189]

V6 Derrida folgt der Spur einer Philosophie der Zeit, die sich gegen die Vorstellung
richtet, diese sei linear oder strukturiert, konne in Jetzt-Punkte unterteilt werden und
erhielte so ihre Ordnung aus dem Prinzip der Prisenz. Diese Vorstellung miindet ausge-

302

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

einer durchgehenden Linie der Zeit, sei sie axiologisch oder wie bei
Hegel und Heidegger' die Linie eines Kreises, tritt bei Derrida eine
komplexe Figur von Windungen, Wiederholungen und Unterbrechun-
gen. Sie la3t sich mit Bennington als »Seriatur« erfassen, die »versucht
erneut ein Band zu nennen, aber eines, das aus Unterbrechungen ge-
kniipft ist, die ebenso viele Ereignisse darstellen« und die sich wiederum
nicht auf Jetzt-Punkte reduzieren lassen. [JD 310f.] Derrida geht also
von einer Diskontinuitit und von einer »urspriinglichen Strukturie-
rung der Zeit durch den Rhythmus« aus, durch die, so Gondek, »ein
Auseinander von urspriinglicher >ekstatischer Zeit< und nivellierter
sverfallener Zeit« wie bei Heidegger von vorherein ausgeschlossen«
scheint. [Einsatze 222, vgl. FG 58f.] Dennoch laf3t sich der ekstatische
UberschuB der Gabe durchaus als Gedanke verstehen, der in der Nach-
folge des ekstatischen Charakters der Zeitlichkeit bei Heidegger steht.!'®
Es ist die Un-Maglichkeit des Augenblicks, die den Exzef8 der Gabe
iiber die Kreisstruktur der Zeit erméglicht. Der Augenblick ist hier
nicht die kleinste Einheit der Zeit, sondern die Bedingung ihrer Mog-
lichkeit und Unmaéglichkeit, da unser >Bild¢, unsere >Zeichnung« der Zeit
immer durch den Augenblick hindurchfiihrt, welcher jedoch in keinem
Bildpunkt erfalt werden kann. Umgekehrt bedarf der Augenblick der
Struktur des Kreises, er braucht eine Bahn, eine Linie, in die er hinein-
oder aus der er herausbrechen kann. Um Ausnahme zu sein, muf es die
zu brechende Regel geben, um maBlos zu sein, die Ordnung des MafSes
und der Mafstibe, die wiederum umgekehrt erst aus der Abgrenzung
gegen die Unordnung ihre ordnende Funktion erfiillen konnen, ebenso
wie die Gabe nur im Verhiltnis zum Tausch gedacht werden kann.!?

hend von Aristoteles in die denkgeschichtliche Aporie »einer Zeit, die das, was sie ist, ist,
ohne es zu sein, die nicht ist, was sie ist, und die ist, was sie nicht ist: die Sein ohne das
Sein ist [qui est de I'étre sans ['étre]«. [FG 42] Derridas Zeitauffassung und die besondere
Rolle des Augenblicks verweisen u.a. auf Kierkegaard und Heidegger. Die Verfolgung
dieser Spuren nimmt auch Paul Ricceur ausgehend von Aristoteles und Augustinus so-
wie Husserl und Heidegger auf, in »Zeit und Erzihlung«, Bd. I (Miinchen 1988), S. 15—
53 und in Bd. IIl (Miinchen 1991), S. 15-157. Zum Verhiltnis der Zeitauffassungen Hei-
deggers und Derridas sei auf die ausfiihrliche Darstellung Hans-Dieter Gondeks in sei-
nem Aufsatz »Zeit und Gabe« verwiesen. [Einsitze 183-225]

"7 Vgl. Einsdtze 208. Gondek bezieht sich hier auf Derridas »Ousia und gramme«,
[Randginge 53-84].

18 Zur Schwierigkeit der Ablehnung der ekstatischen Zeitauffassung bei Derrida vgl.
Einsitze 198f. und 222f.

1% »Eine Gabe kinnte nur méglich sein, kann es nur geben in dem Augenblick, wo ein

303

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

Bei allen Unterschieden zur Zeitauffassung Heideggers'® schliefSt
Derrida sich der Feststellung an: »Die Zeit ist nicht. Es gibt die Zeit«.'?!
Einerseits kann daher die Gabe »auf keinen Fall die Zeit geben, da diese
nichts ist« [FG 42 £.], also auch kein Eigentum und nichts Weitergegebe-
nes sein kann. »Wenn es etwas gibt, was man auf keinen Fall geben
kann, dann ist das die Zeit, da sie nichts ist« [FG 43], aber gerade des-
halb kann die Zeit die paradoxe Struktur der Gabe erfiillen, in der gege-
ben wird, ohne das etwas gegeben wird, was damit zugleich >prisen-
tiert,, also auch gegenwirtig zu erkennen gegeben wiirde. So gilt in
einem dreifachen Sinne: »Ce qu'il y a & donner, uniquement, s’appel-
lerait le temps« [FG 43]: erstens, insofern einzig und allein die Zeit
etwas wire, was es gibt, ohne zu sein; das heilt wiederum zweitens,
daB einzig und allein die Zeit gebbar wire, ohne die Gabe in einen
Tausch zu iiberfiihren; und diese beiden Aspekt lassen sich drittens in
ein Definiens der Zeit iiberfiihren, die es als das Gebbare der Gabe gibt.

Fiir Derrida fliichtet Mauss, nachdem er den Zusammenhang zwi-
schen Gabe und Zeit offengelegt hat, in gewisser Weise vor den Kon-
sequenzen seines eigenen Denkens. Er errichtet »durch den Terminus
>Termin«« eine »Schutzwehr [garde-fou] gegen den Wahnsinn der Ga-
be« [FG 57] und versucht sie in eine strukturierte zeitliche Ordnung
einer beispielsweise kalendarischen und erzihlbaren Zeit'?? zu integrie-
ren bzw. aufzuzeigen, wie aus der Gabe heraus erst eine zeitliche Ord-
nung konstituiert wird. Es geht um das » Verlangen nach einer begrenz-

Einbruch in den Kreis stattgefunden haben wird: in dem Augenblick, wo jede Zirkulation
unterbrochen gewesen sein wird, und zu der Kondition dieses Augenblicks. Und iiberdies
diirfte dieser Augenblick (der den Zeitkreis unterbricht, in ihn einbricht) nicht mehr zur
Zeit gehoren. ... Gabe gibe es nur in dem Augenblick, wo der paradoxe Augenblick (in
dem Sinne, wie Kierkegaard vom paradoxen Augenblick der Entscheidung sagt, er sein
ein Wahnsinn) die Zeit zerreifSt.« [FG 19]

2% |m deutlichen Gegensatz zu Heidegger steht fiir Gondek die Unendlichkeit und Maf3-
losigkeit der Gabe, da doch bei Heidegger die unendliche nur Derivat einer endlichen Zeit
ist. [Vgl. Einsitze 222] Allerdings ist hier zu bedenken, daB gerade die Maflosigkeit der
Gabe bei Derrida durchaus im Bezug auf den Tod, also die Endlichkeit, gedacht wird, der
allerdings fiir ihn tatsachlich kein MaB vorgibt, sondern eine maBlose Verausgabung.
Mit Gondek ist zu unterstreichen, dall das Vergessen fiir Heidegger Element des Verfal-
lens ist, wihrend es fiir Derrida in einem wechselseitigen Bedingungsverhiltnis zur Gabe
steht.

21 Martin Heidegger: Zeit und Sein. In: Ders.: Zur Sache des Denkens, a.a.0,, S. 20.

2 Dieses Verlangen nach einer Strukturierung und Erfassung der Zeit, beschreibt Paul
Ricceur in: Zeit und Erzihlung. Bd. 11I: Die erzihlte Zeit. Ubers. von A. Knop, Miinchen
1991.

304

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

ten Zeit, also weder nach einem Augenblick noch nach einer unend-
lichen Zeit« [FG 59] — wobei auch aus Heideggers Denken vor der Kehre
deutlich das Verlangen nach einer solchen Begrenztheit als Ganzheit des
Daseins spriche — es geht darum, »die Zeit zu haben, sie zu geben oder
zu nehmen«. [Ebd.] Dieses Ordnen der Zeit kann allerdings erst in der
Abwehr gegen den Wahnsinn geschehen, so daf auch Mauss sich zu-
mindest fiir einen Augenblick auf den Wahnsinn der Gabe einlassen
muf, der gegen alle Abwehrversuche durch die Oberfliche seines Es-
says hindurchbricht. Seine Schrift ist damit exemplarisch fiir den Ver-
such, die Gabe zu erkennen zu geben, da sie durch einen unbewuften
Drahtseilakt am Rande der verniinftigen, logischen Erkenntnis gekenn-
zeichnet ist, den Derrida ganz bewuf3t und entschieden zu seiner eige-
nen Strategie machen will.

Der Ort, an dem fiir Derrida der Wahnsinn bei Mauss »bis an die
Oberfliche des Textes kommt« [FG 65] — und zwar ganz wértlich, inso-
fern in diesem Text das Wort »follement«!2? auftaucht, oder eben auch
wieder nicht ganz wortlich, da >der Wahnsinng, »la folie« nicht benannt
wird — ist in der Beschiftigung mit dem Potlatsch zu finden. Dieser
zeichnet sich einerseits durch den darin vollzogenen »ExzeB« der Gabe
aus, der wiederum dadurch hervorgerufen wird, daf8 die »Ehre« hier
zum Antrieb des Gabegeschehens wird. [Ebd.] Zudem - darauf aller-
dings geht Derrida nicht ein — zeichnet sich der Potlatsch, wie bereits
dargelegt, durch eine starke Ritualisierung und die Einbindung in eine
besonders lange Zeitperiode der Festlichkeiten und Zeremonien aus, die
dem Alltagsgeschift der Sommermonate entzogen ist. Im Sinne der
iiblichen zeitlichen Ordnung handelt es sich also um einen andauernden
Ausnahmezustand, der wiederum in sich durch Augenblicke gekenn-
zeichnet ist, in denen der Ritus der Gabe bis zum duflersten Exzef be-
trieben wird. Derrida bezeichnet den Potlatsch als Prozef3, in dem »der
Prozef3 der Gabe mit sich selbst durchgeht.« [FG 65] Das verschwende-
rische Geben zielt nicht auf die Riickgabe, sondern verschiebt allenfalls
die Erwartung einer Gegengabe auf eine erst viel spiter erreichte und
nicht genaue kalkulierbare Ehre, die den sozialen Aufstieg bewirken
kann, die aber méglicherweise auch um ihrer selbst willen begehrt wird,
als Gewinn eines Spiels, in dem zwischen Gewinn und Verlust letztlich
keine echte Rechnung mehr aufzumachen ist.

Wie die Gegenstinde im Ritual von ihrer alltdglichen Bedeutung

12 Vgl. FG 66 die Anmerkung der Ubersetzer.

305



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

und ihrem Gebrauchswert entfremdet werden, so wird fiir Derrida in
Mauss’ Essay auch der Name »Gabe« von seiner Intention so entfrem-
det, dal man »am Ende nicht mehr [weif], was Gabe und Nicht-Gabe
eigentlich sagen wollen«, weil der Wahnsinn »sowohl den geschlosse-
nen Kreis einer Rationalitit des Tausches wie auch die ungeziigelte und
riickkehrlose Verausgabung« bedroht und die Grenzen zwischen beiden
verwischt. [FG 67] Er »zerstort die semantische Referenz« [ebd.] des
Namens, stellt die Sprache in Frage und zeigt die riickkehrlose Dissemi-
nation dessen auf, was jeweils mit dem Terminus der Gabe oder des
Gebens gemeint wird.'* Mauss selbst stellt in seinem Essay riickwir-
kend seinen eigenen Versuch, iiber die Gabe zu reden, in Frage. »Unsere
Ausdriicke >Geschenk« und >Gabe« sind nicht ganz exakt, aber wir haben
keine anderen«. [Mauss 167]'% Er schwankt dabei, so Derrida, »unab-
lassig zwischen einem »ich rede Unsinn«, also quasi einem Bekenntnis
zum Wahnsinn, »und einem >glauben sie ja nicht, daf8 ich Unsinn rede,
selbst wenn ich iiber den Wahnsinn spreche«. [FG 78] So wiederholt
sich in der Aufforderung, die von der Gabe des »Essai sur le don« aus-
geht, der fiir Derrida »allererst der Versuch zu geben« sein konnte [FG
79], der double bind, der von jeder Gabe ausgeht, die immer zugleich
bindet — in den Kreis bzw. hier in das Vertrauen auf den Sinn einbindet
- und eine Bindung an das Weggegebene auflést.

In die Gabe »eingeschrieben ist dieser Wahnsinn in dem Befehl zu
vergessen, der zu jeder Gabe gehort«. [FG 78] Gehort dieser Befehl zu
jeder Gabe? Derrida bezieht sich hier auf ein Gedicht Mallarmés, das
wiederum im Befehl, das gegebene Almosen zu vergessen, sehr deutlich
auf die Tradition der jiidisch-christlichen Kultur rekurriert bzw. auf das
biblische Motiv, die linke Hand miisse vergessen, was die rechte Hand
tut. Fiir Derrida aber ist der in sich als double-bind paradoxe Befehl zu
vergessen — denn vergessen heif}t, eine Bindung lésen, wihrend der
Befehl an sich stets Bindung generiert — mehr als eine moralische Auf-
forderung zu einer Freigebigkeit, die um ihrer selbst willen geschehen
soll. Die losende, absolvierende Kraft des »absolute[n] Vergessen[s]«
soll weiter reichen »als die Entschuldigung, die Vergebung oder die

' Derrida bezieht sich in der genealogischen Darstellung des Begriffsfeldes der Gabe
auf: Emile Benveniste: Gabe und Tausch im indoeuropdischen Wortschatz. In: Probleme
der allgemeinen Sprachwissenschaft. Ubers. von Wilhelm Bolle, Frankfurt a. M. 1977.
S. 350ff.

135 Marcel Mauss: Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen Gesell-
schaften. Ubers. von Eva Moldenhauer, Frankfurt a. M. 1990. [Zitiert als: Mauss]

306

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

Freisprechung« in ihrer moralischen Dimension, wie sie bei Ricceur mit
der Gabe verbunden werden. [FG 29] Diese Figur des Vergessens, nach
dem nur die »Spur als Asche«'? bleibt, erméglicht es Derrida, die Gabe
als Nicht-Phinomen, aber dennoch nicht als »blofe Nicht-Erfahrung«
zu denken, denn:

»Damit es ein Ereignis (wir sagen nicht: einen Akt) der Gabe gibt, muf sich
etwas zutragen, und zwar in einem Augenblick, der ganz gewil8 nicht zur
Okonomie der Zeit gehort, in einer Zeit ohne Zeit, so da das Vergessen ver-
giBt, sich vergift, aber auch so daf dieses Vergessen, ohne etwas Prisentes,
Prisentierbares, Bestimmbares, Sinn- oder Bedeutungsvolles zu sein, doch
nicht nichts ist.« [FG 29]

Ein solches Ereignis der Gabe wiederum kann es nur geben, wie es sich
in Derridas Lektiire Baudelaires noch genauer zeigen lassen wird, wenn
die Gabe tatsichlich darin besteht, daf ein Ereignis gegeben wird, und
zwar im Sinne einer »Uberraschung«, denn diese »benennt ... jenen
Augenblick von Wahnsinn, der die Zeit zerreifit und alle Berechnung
abbrechen liBt«, sofern es sich um eine Uberraschung handelt, »die
geniigend iiberraschend ist, um ohne Aufschub in Vergessenheit zu ge-
raten«. [FG 189] Genau in diesem Vergessen kann es fiir Derrida gelin-
gen, »jenen Rest, der ist, ohne zu sein, jenseits des Seins, éwéxetva ¢
ovotac : das Geheimnis dessen, wovon man nicht sprechen, aber auch
nicht mehr schweigen kann« [s.0.] einzufangen, der die Un-Moglich-
keit der Gabe ausmacht.

3) Die Poetologie der Gabe und die Gaben der Poesie
3.1) Die Wege der Erzihlung kreuzen den Augenblick des Gedichts

Fiir Hans-Dieter Gondek empfiehlt es sich, die spezifische Zeitlichkeit
der Gabe »der Sache selbst anzudichten« (womit er implizit auf den

1% Gondek verweist darauf, daR Derrida Heideggers Formulierung aus »Der Spruch des
Anaximander« herausgreift, eine »frithe Spur des Unterschieds« lasse uns noch in der
»Seinsvergessenheit« ein anderes, vor-metaphysisches Denken erahnen. Bei Derrida
aber ist »die Spur ... immer schon Spur einer Spure, die »Spur der Ausléschung einer
Spur, aber gerade dadurch wird sie zum Gedichtnis, hilt sie den Bezug zur besagten
Ausloschung aufrecht«. [Einsitze 206] Vgl. zum Zusammenhang zwischen Spur und
Asche auch: Jacques Derrida: Feuer und Asche. Ubers. von Michael Wetzel, Berlin 1988.

307

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

fiktionalen Charakter dieser Zuschreibung verweist), um »Fehlzu-
schreibungen zu vermeiden«, die diese Zeit »in einen 6konomisch-
funktionalen, rechtlichen oder im eigentlichen Sinne ethischen Zusam-
menhang« eingliedern wollen. [Einsitze 196] Die Konzentration, die bei
Mauss jedoch immer wieder auf Beispiele abstrakter Gaben erfolgt, auf
symbolische, kulturelle Prozesse wie den Besuch oder die Festlichkeit,
die sich gerade nicht »dingfest machen lassen, konnte durchaus als Ver-
such verstanden werden, dem Paradoxon der Unméglichkeit der Gabe
niherzukommen und der Unsichtbarkeit des Gabe-Gebens selbst ge-
recht zu werden. Unternimmt auch Derrida genau diesen Versuch (oder
erliegt dieser Versuchung), wenn er sich im weiteren Verlauf von
»Falschgeld« auf die poetische Gabe des Prosagedichts Baudelaires kon-
zentriert, also auf den Bereich der Fiktion? Dieser soll sich dem Simu-
lakrum der Gabe annahern, da er als Schrift und Spur zwischen Ding
und Un-Ding ebenso wie zwischen dem Gebenden-Schreibenden und
dem Empfinger-Leser changiert und vermittelt.

Der literarische Text dient bei Derrida nicht nur zur Illustration
und Unterstiitzung seiner Reflexionen, sondern die Poetik, die Litera-
tur, die Poesie und das Erzihlen selbst werden als paradigmatische Ga-
ben und paradigmatisch fiir die Gabe iiberhaupt und die damit verbun-
denen Fragestellungen zu betrachten sein: »Das Problem der Erzihlung
und der Literatur werden wir noch als dasjenige zu erkennen haben, das
im Zentrum all der Fragen steht, von denen wir momentan handeln.«
[FG 35] Das Erzihlen ist, wie auch fiir Ricceur, mit der Zeit und den
Versuchen ihrer Strukturierung im Bunde. Die Figur des Kreises, die
sowohl die Vorstellung von der Zeit als auch die des Tausches kenn-
zeichnet, entspricht »der odysseischen Struktur der 6konomischen Er-
zahlung«. [FG 16] Sie folgt dem bei Ricceur betrachteten »Weg des
Odysseus« [ebd.] - also dem Weg einer Heimkehr, die auf Umwegen
zum Ursprung, zur Heimat, zum oixo¢ zuriickfiihrt'” — und ervffnet

1277 Zwar konnte gegen die Erzihlung der »Odyssee« der Phonozentrismus-Vorwurf
greifen, denn die Genealogie dieser Erzihlung verweist auf eine lange Tradition der
miindlichen Uberlieferung und auch textimmanent wird mit der Anrufung der Muse
zu Beginn des ersten Gesanges die Oralitit des Epos betont. Damit ist aber zugleich eine
Struktur der Dialogizitit zumindest angelegt, eine Verwicklung des Verhaltnisses von
Ruf und Antwort (die Muse wird angerufen, dem Dichter zuzurufen, was dieser dann
als Werk oder Ruf an den Rezipienten weitergibt), die ebenso wie die Struktur des Um-
wegs oder Irrwegs, wenn dieser hier auch ein Riickweg ist, Derridas Denken durchaus
entgegenkommen.

308

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

dabei jenseits der alltdglichen Rede die Moglichkeit, »im Kreis [zu] krei-
sen, um dort ein Fest des Denkens zu feiern«.'? [FG 19] Die geforderte
Riickkehrlosigkeit der Gabe verweist zugleich auf eine andere Tradi-
tionslinie der Narration: auf die biblische Erzahlung des Weges, der
Abraham fiir immer aus seiner Heimat fiihrt. Die Heimkehr des Odys-
seus und Abrahams Aufbruch bilden die Archetypen der griechischen
und der jiidischen Wurzeln der abendlindischen Kultur, die Derrida
schon in »Gewalt und Metaphysik« zur Uberschneidung bringen woll-
te. So dient Lévinas die abrahamitische Erzahlung zur Illustration eines
»Aufbruch[s] ohne Wiederkehr«, den das Werk verlangt und der die
»Geduld« erfordert, »darauf zu verzichten, die Ankunft am Ziel zu er-
leben, zu handeln, ohne das gelobte Land zu betreten«.'? AnschlieBend
an Lévinas konnte allerdings die Erzéhlung des Exodus, in der Moses
das jiidische Volk schlieBlich doch ans Ziel und in die Heimat des gelob-
ten Landes zuriickfiihrt, durchaus als eine SchlieBung eines Kreises ver-
standen werden, die jedoch iiber den Tod Abrahams hinausweist, analog
dazu wie das Werk angenommen werden kann, wenn dies in einer »Zeit
des Anderen« [s.0.] geschieht, die die Zeit des einzelnen Selbst tiber-
schreitet. Derrida sucht jedoch nach einer noch radikaleren Riickkehr-
losigkeit, die nicht in eine Zeit des Anderen iibergeht, sondern sich voll-
kommen verausgabt'® — vielleicht in den Augenblick der Poesie?™!

128 Als Geschenk (présent) ist die Gabe wie schon bei Ricceur durch den Charakter einer
Festlichkeit ausgezeichnet, die sie aus dem Zirkel des ékonomischen Alltagsgeschifts
hervorhebt. Dieser Festcharakter wird noch einmal deutlicher in der ritualisierten Gabe
des Tabakopfers, das Derrida im Bezug auf Mauss und Baudelaire untersucht. [Vgl. FG
147-150]

129 Emmanuel Lévinas: Die Spur des Anderen, a.a.O., S. 216.

1% Die Geschichte der jiidischen Identitit ist allerdings so wesentlich durch die Erfah-
rungen des Exils, der Diaspora und der Vertreibung gepriigt ist, dafl die Einheit dieser
Identitat von vornherein durch die Erfahrung der Fremdheit aufgebrochen ist. Der Um-
weg zur eigenen Identitét, erfolgt nicht in der Geschichte der mit sich selbst identischen
Person Abrahams: sondern extradiegetisch: das Erzihlen iiber die Aufbriiche und die
Verheiung der Riickkehr, die mit der Gabe des Gesetzes an Moses verbunden ist, bildet
selbst einen »Ort« der Identitit. Dieser Ort scheint nicht nur in Israel, sondern auch in der
Schrift zu liegen: auf der Gesetzestafel und auf der Schriftrolle, die sich um eine Leere
windet. Thr Kreis folgt einer anderen Okonomie als das Epos Homers. Machte Derrida
das Griechische und das Jiidische zusammendenken, so gilt es auch, die Erzihlungen der
Riickkehr und des Aufbruchs in eine produktive Spannung zu versetzen.

11 Zu dieser »Augenblicklichkeitc oder sUnzeit« des Gedichts als Gabe, zu seinem spezi-
fischen Verhiltnis zum sDatumc« in der metonymischen Vermittlung zwischen Singulari-
tit und Wiederholbarkeit, im Verhaltnis von Paul Celan, Derrida und Heidegger, sei

309

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

Wohl nicht zufillig wahlt Derrida mit Baudelaires »Das falsche Geld-
stiick« zur Erarbeitung seiner Gedankenginge iiber das Zeit-Geben ein
Prosagedicht'® aus. In dieser hybriden Gattung trifft die Erzihlung als
zeitliche Strukturierung zumeist vergangener Ereignisse auf das Still-
stehen im poetischen Augenblick, in dem metonymisch konzentriert
und verdichtet etwas Allgemeines oder eine Ganzheit >reprisentiert«
wird, wodurch zugleich die reine Prisenz des Moments bereits iiber-
stiegen wird.

Die metonymische Struktur der Poesie reflektiert Derrida auch im
Hinblick auf den Zusammenhang zwischen Text und Titel. Ist der Text
Baudelaires als »Das falsche Geldstiick«'® tituliert, so scheint alles, was
darin (zu erkennen) gegeben wird, in seinem >Wert< und seiner Refe-
renz auf eine textduBerliche Realitit von vornherein in Frage gestellt.
Generell ist das Geldstiick durch seine Zeichenhaftigkeit in einem Uber-
gang zwischen Realem und Fiktiven angesiedelt. Als Falschgeld ist es
zudem nur fingiert, so daf8 es sich auf keinen einlésbaren Wert oder
Referenten mehr bezieht. Derrida erweitert die »>Ummiinzung< des im
Text Gesagten, indem er die mogliche >Falschgeldhaftigkeit« auf die Li-
teratur tiberhaupt ausdehnt: »Die Geschichte ist — vielleicht - selbst als
Literatur Falschgeld«. [FG 116] Indem aber die Fiktionalitit durchsich-
tig gemacht wird, fithrt die Literatur ihre eigene Falschgeldhaftigkeit ad
absurdum. Wesentlich fiir die (nicht-fiktionale) Falschmiinzerei ist es
namlich, die falsche Miinze als echte auszugeben. Die Herstellung von
falschen Miinzen ist ja durchaus erlaubt, wenn sie deutlich als Spielgeld

verwiesen auf: Hent de Vries: Das Schibboleth der Ethik. Derrida und Celan. In: Ethik
der Gabe. Denken nach Derrida, a.a.O. Beriicksichtigt wird dabei auch die Beziehung
zum Augenblick der ethischen Entscheidung.

% Zur Gattung des Prosagedichts siehe Fritz Nies: Poesie in prosaischer Welt. Unter-
suchungen zum Prosagedicht bei Aloysius Bertrand und Baudelaire, Heidelberg 1964.
Baudelaire méchte die Poesie fiir den Alltag, das Groteske, das Hassliche und Triviale
offnen und dabei dennoch gerade das >Prosaische« dsthetisieren und in die zweckfreien
Regionen der poetischen Kunst iiberfiihren, um die Komplexitit, Dynamik und Zersplit-
terung der modernen Welt in der Verdichtung einer poetischen Einheit zu erfassen.
Dieses ésthetische Programm beschreibt er auch in der Widmung zu »Le Spleen de Pa-
ris«, in: Charles Baudelaire Samtliche Werke. Ubers. von F. Kemp u. Cl. Pichois, Bd. 8,
Miinchen 1985. S. 117.

31 Der Titel ist ebenso wie die Erzihlung selbst eine fiktionale Setzung, die allerdings, so
Derrida, direkt auf den Autor verweist und nicht von der Stimme des Ich-Erzihlers her
gelesen werden kann, der innerhalb des Erziihlten selbst eingebunden, engagiert und
beispielsweise im Freundschaftsbund mit seinem Begleiter auch verschuldet ist.

310

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

gekennzeichnet werden. Der Titel »Das falsche Geldstiick« kann nie-
mals seinen eigenen Gehalt bzw. den des Textes angeben, ohne diesen
als Fiktion zu relativieren. Der » Vertrauensmiflbrauch, der Falsches als
wahr durchgehen lift«, hat innerhalb der literarischen Konvention des
Fiktionalen keinen Platz, »Baudelaire liigt nicht, er tduscht uns nichte.
[FG 125] Das »Nicht-Wissen« des Lesers ist »nicht von der Art des
Getduscht-Seins; es ist die Erfahrung eines Geheimnisses ohne Tiefe,
eines Geheimnisses ohne Geheimnis«, das sich der Ordnung der Echt-
heit und Falschheit entzieht. [Ebd.] In gewisser Weise handelt es sich
also bei der literarischen Fiktion um Spielgeld, was aber nicht heif3t, daf8
nichts auf dem Spiel stehen wiirde — schlieBlich kann je nach Art und
Kontext des Spieles (im Kasino) auch das Spielgeld in echte Miinzen
eingetauscht werden. Der Einsatz des Spiels duflert sich hier in einer
Verpflichtung des Rezipienten, »sich zu fragen, was Geld ist, echtes,
falsches«, was Echtheit und was Falschheit ist und inwiefern eine solche
Unterscheidung tiberhaupt moglich ist. [Ebd.] Schon der Titel bildet
also eine an den Leser gerichtete Bewegung, die als Verpflichtung der
Gabe eines Gesetzes gleichkommt. Und diese Verpflichtung, das Gesetz
der Frage, insbesondere der Infragestellung jeglicher Dichotomie, bildet
wiederum das Grundgesetz der gesamten Denkbewegung Derridas.
»Warum mufl man mit einem Gedicht beginnen, wenn man von
der Gabe spricht? Und warum scheint die Gabe immer, um mit einem
Titel Mallarmés zu sprechen, die Gabe des Gedichts zu sein?« [FG 58]
Ist das Gedicht kein gegebenes >Dings, sondern eine Widmung'*, die
»sich gibt, ohne irgend etwas anderes zu geben als die Gabe, da alles,
was liber sie gesagt wird, bereits wieder Teil des performativen Akts
ist¢, so konnte sie »als die Gabe selbst, der reine Akt verstanden wer-
den.« [FG 81] Die Verzogerung der Gegengabe, macht wiederum eine
Erinnerungsstiitze, eine Dokumentation, eine »Archivakte« sinnvoll:
»Die Gabe wire so stets die Gabe einer Schrift, einer Erinnerung [mé-
moire], eines Gedichts oder einer Erzihlung, auf jeden Fall vermachte
oder hinterlieBe sie einen Text«. [FG 63] Dieser Text kann aber ebenso
gut Gedicht wie Erzahlung sein, zumal diese in besonderem Maf} mit

% Derrida bezieht sich in seiner Baudelaire-Interpretation auch auf die Widmung, die
Baudelaire den »Spleen de Paris« voranstellt. Sie versetzt den Text in eine »verleihende
[datif] oder stiftende [donateur] Bewegung, die Derrida auf die Gesamtheit der Texte und
der Literatur ausweitet: »Es gibt nichts in einem Text, das nicht geweiht oder gewidmet
wire«. [FG 117]

311

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

dem Erinnern in Verbindung steht. Dabei ist die »Logik der Erzahlung«
fiir Derrida eine »Logik des Wahnsinnse, da sie versucht, Zeit, also »die
Bedingung fiir alles Gegebene iiberhaupt« [FG 76], (zu erkennen) zu
geben. Dies kann fiir Derrida nur mifllingend gelingen, »[d]ie Erzih-
lung gibt und totet die Zeit.« [FG 198] Sie kann als ein Versuch betrach-
tet werden, die Zeit zu strukturieren und schriftlich »festzuhaltens, sich
also gegen ihren Verlauf zu richten, aber auch als Versuch die Zeit zu
vertreiben und >totzuschlagen¢, indem sie diese ausfiillt. Moglicherwei-
se muf die Zeit erst durch die Erzahlung >getotetc werden, um eben
gegeben oder zu erkennen gegeben werden zu konnen.'*s Die odyssei-
sche Okonomie der Erzihlung wird im Prosagedicht mit dem poeti-
schen Augenblick konfrontiert, um den Kreislauf auf etwas Neues hin
zu verschieben und in Bewegung zu versetzen. »Das Ding als gegebenes
Ding, das Gegebene der Gabe trigt sich, wenn es sich zutrégt, nur in der
Erzihlung und in ihrem poetischen Simulakrum, dem Prosagedicht
zu.« [FG 59] Als hybride literarische Schopfung ist das Prosagedicht
eine Miinze mit zwei Seiten, die, wie immer man sie wendet, in gewis-
ser Weise stets eine falsche Miinze bleibt, insofern sich ihr fiktionaler
Wert weder nach den Mafstiben der Erzihlung noch nach denen des
Gedichtes ganz einlosen lift. Deshalb scheint es in besonderem Mafe
geeignet, den hybriden und paradoxen Charakter der Gabe und ihrer
(Un-)Zeit zu erkennen zu geben.

3.2) »Das falsche Geldstiick« —
Jacques Derrida wechselt eine falsche Miinze

Der reine Handlungsablauf des Prosagedichts »Das falsche Geldstiick«
ist schnell wiedergegeben: der Erzihler und sein Freund begegnen beim
Verlassen eines Tabakgeschiftes einem Bettler, beide geben ihm eine
Miinze, wobei die Spende des Freundes den Wert der Spende des Erzih-
lers weit iibersteigt. Anldflich dieser scheinbar grof8ziigigen Gabe ent-
spinnen sich ein kurzer Dialog der beiden Freunde sowie der weit aus-

135 Fiir Paul Ricceur wird »die Zeit ... in dem Mafle zur menschlichen, wie sie narrativ
artikuliert wird«, was allerdings fiir ihn keine »Tétung« impliziert, sondern vielmehr ge-
rade den Zugang zu einer lebendigen, erlebten und gelebten Zeit erméglicht. So ist fiir
ihn »der Zirkel von Narrativitat und Zeitlichkeit kein circulus vitiosus, sondern ein ge-
sunder Zirkel«. (Ders.: Zeit und Erzihlung Bd. I: Zeit und historische Erzihlung. Ubers.
von R. Rochlitz, Miinchen 1988. S. 13.)

312

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

fiihrlichere monologische Gedankengang des Erzihlers. Der dargestell-
te Ausschnitt einer recht alltiglichen Situation umfa@3t nicht viel mehr
als einen Augenblick. Seine Raffinesse erhilt der Text durch die ver-
schiedenen Bedeutungen, die der Miinze und dem Akt der Gabe zuge-
schrieben werden, die sich also quasi zunichst auf einen noch engeren
Ausschnitt fokussieren, um von dort aus einen weiten Horizont mora-
lischer und dsthetischer Uberlegungen zu eréffnen.

Angesprochen auf die scheinbare Grof3ziigigkeit seiner Gabe und
den Wert bzw. das Vergniigen der damit verbundenen Gabe einer posi-
tiven Uberraschung erklirt der Gebende, daf es sich dabei um ein
falsches Geldstiick gehandelt habe: »Es war das falsche Geldstiick,
»C’était la piece fausse«'*, als sei bereits vorauszusetzen und ganz
selbstverstindlich und bekannt, das das falsche Geldstiick zu seinem
Besitz gehort. Das Gestindnis der Falschheit, in dem sich auf subtile
Weise die (mégliche, fiktionale) Wahrheit des Gestindnisse und die Lii-
ge des Falschgeldes iiberlagern, veranlaf8t den Erzihler, dariiber zu spe-
kulieren, um was fiir eine Gabe es sich in diesem Falle gehandelt hat,
welche Intention damit verfolgt wurde, welche Wirkung sie nach sich
ziehen konnte und wie sich die Gabe des falschen Geldstiickes recht-
fertigen lieBe. Entschuldbar wiirde diese aus der Sicht des Erzihlers nur,
wenn als Gabe nicht eigentlich das Geldstiick selbst intendiert gewesen
wire, insofern dieses eben keinen oder nur einen vorgeblichen Wert
besitzt, sondern die mégliche Folge von Ereignissen, die sich fiir das
Leben des Bettlers daraus ergeben konnten, seien es positive Folgen
eines kurzen Reichtums oder aber auch die Verhaftung als Falschmiin-
zer. Die Entschuldbarkeit wird hier nicht an einem moralischen Maf3-
stab gemessen, sondern am Maf3stab der Ereignishaftigkeit und dem
Charakter der Uberraschung, die als supererrogatorische Ubertreffung
jeder Erwartung der Logik der Reziprozitit entgeht. Den Mafistab der
Uberraschung stellt der Erzahler schon zu Beginn iiber den eigentlichen
Geld- oder Sachwert der Gabe. Als aber der Geber dieser so ambivalen-
ten Gabe hervorhebt, er habe mit seiner Spende allein durch deren
Grofziigigkeit iiberrascht, also durch den >Wert« der falschen Miinze,
der die Erwartungen iiberbiete, nicht aber durch das unerwartbare Er-
eignis, kommt der Erzihler zu dem SchluB, sein Freund habe sich nur
berechnend »das Paradies erknausern« wollen. Zwar seien auch Bosheit

1% Ich zitiere den Text Baudelaires in diesem Abschnitt durchgehend nach der Uberset-
zung, die im Anhang zu »Falschgeld« verwendet wird.

313



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

und ein Vergniigen an den negativen Folgen fiir den Empfinger der
Gabe »niemals entschuldbar«. Dennoch hitte der Erzihler seinem
Freund dies verziehen, ihm sein Verzeihen gegeben, ohne ihm aber da-
mit auch seine Schuld nehmen zu kénnen — womit also auf den feinen
Unterschied zwischen entschuldigen (excuser) und verzeihen oder ver-
geben (pardonner) hingewiesen wird, den auch Ricceur in seiner Inter-
pretation der Vergebung herausarbeitet. Aber das Laster »das Bose aus
Dummbheit zu begehen, ohne sich der Tragweite und des »Wertes< oder
eben des Unwertes, der >Falschgeldhaftigkeit¢, seiner eigenen Taten be-
wuft zu sein, bleibt fiir den Erzihler unverzeihlich.

Die Variationen und Implikationen des Begriffs der Gabe, die in
dieser kurzen, verdichteten Erzihlung in komprimierter Form angelegt
sind und die im Durchgang durch Derridas Lesart weiter entfaltet wer-
den sollen, sind dulerst vielfiltig. Von der Miinze, dem Geld, seinem
Wert, seiner Falschheit oder Echtheit und seinen Méglichkeiten, im
Tauschkreislauf zu zirkulieren, als Grundlage fiir Spekulationen ebenso
wie eben auch als Spende zu dienen, von der Gabe als Almosen ist die
Rede, damit dann auch von der Rolle eines Dritten, namlich des Armen,
der die Gabe erbittet und empfingt. Von den Intentionen des Gebers
wird gehandelt, von der Freigebigkeit aber auch von der Falschheit und
Unverzeihlichkeit einer »Gabes, die sich als Gabe ausgibt, aber letztlich
doch auf ein Tauschgeschift spekuliert, vom Motiv der Verteilung, sei
es nur in der eigentiimlichen Art, mit der der Freund zu Beginn sein
Geld zwischen seinen Hosentaschen verteilt — so wie er ja letztlich auch
mit der Spende nur etwas >auf sich selber verteilt, insofern er sich dar-
aus einen Vorteil fiir sich selbst erhofft. Thematisiert werden die Ver-
schuldung, die Schuld und die Entschuldbarkeit. Das Gespriach der
Freunde kann als ein Austausch von Kundgabe und Kundnahme auf-
gefallt werden und die fiktiven Spekulationen des Erzihlers iiber die
Folge der Ereignisse begriindet er selbst aus seiner Neigung »sich in
abwegigen Vermutungen zu ergeheng, einer »beschwerlichen Gabec,
die ihm von der Natur verliechen worden sei. Auch die Fihigkeit zu
Vermutungen und Erfindungen, zur Entwicklung von Fiktionen, die
nicht nur die Erzihlerfigur sondern den literarischen Erfindungsgeist
iiberhaupt charakterisiert, wird somit indirekt als Gabe ausgewiesen,
die sich weitergeben laf3t, leiht doch der Erzihler dank seiner Begabung
zur Phantasie seinem »Freunde Geistesfliigel«, auch wenn dieser auf-
grund seiner Dummbheit gegeniiber der eigenen Tat, dieser Gabe nicht
gerecht wird. Zwar hat er die Rede vom Vergniigen, einem Anderen

314



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

eine Uberraschung zu bereiten, angenommen und aufgegriffen, aber er
»miinzt diese Rede um¢ und verkehrt ihre Bedeutung, indem er die
Uberraschung auf diejenige iiber den Wert der Miinze begrenzt, der
sich ja nicht einlosen laft.

Die Logik der Gabe wird hier nicht einfach durch die falsche Miin-
ze entwertet, sondern in sehr subtilen Abstufungen verschoben, umge-
wertet und ausdifferenziert. Baudelaire selbst scheint den Begriff der
Gabe und insbesondere die Implikationen moralischer Mafstibe der
Unterscheidung zwischen Gut und Bése bereits zu dekonstruieren, be-
vor Derrida diesen Prozef in seiner Lektiire des Textes noch auf die
Spitze treibt. Er erweitert sie durch Beziige auf dessen Titel und Rah-
men, durch die Analyse der Erzihlstrategie und der gewihlten Perspek-
tive zu einer Dekonstruktion, die auch das Erzihlen selbst und die Fik-
tion und Literatur im Allgemeinen betrifft. Vollkommen ausgeblendet
wird in Baudelaires Gedicht interessanterweise der Akt der Annahme
der Gabe. Der Bettler wird nur so lange wahrgenommen, wie er bettelt,
also die Gabe erbittet und erwirkt, danach gerit er aus dem Blick. Wahr-
scheinlich sind die flanierenden Freunde bereits an ihm vorbeigegan-
gen. Eine Anerkennung, Dankbarkeit oder Erwiderung der Gabe findet
also innerhalb der Logik der Erzahlung nicht statt. Umso mehr ist Bau-
delaires Prosagedicht, dessen Gedankenginge sich geradezu perfide der
Festlegung auf eine stringente logische Aufschliisselung entziehen, ge-
eignet, um zu illustrieren, was Derrida zuvor iiber die mégliche Un-
moglichkeit der Gabe entwickelt hat.

3.3) Kann man ein Ereignis verschenken? -
Wer gibt wem? Zu erkennen?

Das »maglicherweise«, das die Fiktionalitdt der Literatur kennzeichnet
und jede apophantische Beziehung der Identifikation zu einer mog-
lichen, fiktionalen, metonymischen Beziehung macht, »ist auch die in-
tentionale Dimension, das heifit der Kredit, der Glaubensakt, der das
ganze Geldwesen strukturiert, jede Erfahrung mit oder jedes Bewuf3t-
sein von Geld, echtem oder falschem.« [FG 127] Letztlich bleibt dieser
Akt des Kreditgebens bei Derrida weder auf die Literatur noch auf das
Geldwesen beschrinkt, sondern er prigt jede >Miinze« der Erfahrung,
der Erkenntnis und der praktischen Entscheidungen. Was aber wird in
der Wihrung der Literatur ausgezahlt, was genau wird in ihr gegeben?

315



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

Und wer bleibt nach dem >Tod des Autors< der Vollzieher der literari-
schen Performanz als Gabe und Entgegennahme und damit der Triger
der Intentionalitidt des Mdglicherweise? In der literarischen Ordnung
des Moglicherweise und zugleich in der Ordnung der Gabe, ist der Text
»Das falsche Geldstiick«, der wiederum metonymisch als Reprisentant
fiir die Literatur im Ganzen betrachtet wird, »méglicherweise ein fal-
sches Geldstiick, namlich eine Maschine, um Ereignisse zu bewirken:
Zunichst das Ereignis des Textes, der dasteht als Erzihlung, die der
Lektiire iibergeben, ihr dargeboten wird«. [FG 128] Hier bestatigt sich
die unauflsliche Verkniipfung, die Derrida zwischen Gabe und Ereig-
nis ansetzt: »Keine Gabe [pas de don] ohne das Eintreten des Ereignis-
ses, kein Ereignis ohne die Uberraschung einer Gabe«. [FG 155]

Als Ereignis und als Gabe, die sich zu lesen gibt, spiegelt der Text
die zuvor herausgearbeiteten Aporien der Zeitlichkeit. Einerseits findet
ein Zeit-Geben statt und die Performanzen des Schreibens und Lesens
brauchen Zeit, nehmen sich Zeit, miissen der Sukzession von Wort zu
Wort folgen. Andererseits muf sich der Text, wenn er als Ereignis wir-
ken soll, dem Augenblick hingeben und die zeitliche Sukzession daher
iiberborden. Ausgerichtet auf die Rezeption und den Leser (den Derrida
hier interessanterweise verschweigt, indem er neutral und unpersonlich
von der >Lektiire« spricht, als konne diese losgelost von der sie vollzie-
henden Instanz betrachtet werden) iiberschreitet sich der Text, indem er
sich »im Sinne der Ordnung des offenen Méglichen und des Aleatori-
schen« als ein Ereignis ereignet, »das weitere bewirken kann ... in end-
loser Serie«. [FG 129] Dabei scheinen diese weiter bewirkten Ereignisse,
anders als die angestof3ene Initiative des Weiterhandelns, die bei Ricceur
aus dem Text heraus- und iiber diesen hinausfiihrt, zunichst einmal
allein darin zu bestehen, daf8 die Spekulationen im Flug der Geistes-
fliigel fortgesetzt werden, die in Baudelaires Text der Erzihler so exem-
plarisch vollzieht. Tatsichlich ist die Gabe, die innerhalb der Erzihlung
erscheint, nicht direkt wahrnehmbar, sondern »der Widerhall dieser
Geste erscheint nur in einem Diskurs«, denn als falsches Geldstiick zu
erkennen gegeben und damit zugleich auch als ein solches gegeben wird
die Miinze erst durch das »triumphierende Bekenntnis des Freundes«.
[FG 156] Hatte dieser nicht »die Wahrheit eingestanden, gesagt, er-
schaffen ..., wire nichts dem Erzihler und in der Erzihlung gesche-
hen«. [FG 158] Die eigentliche Gabe ist hier also das Bekenntnis'¥, das

17 Die Form des Bekenntnisses erinnert daran, daf bereits die ganze Philosophie als ein

316



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

»durch eine Ubertragungsbewegung« die Kenntnis des Ereignisses in
das »Leben des Erzihlers« trigt. [FG 157] Ort des Ereignisses ist »das
Gewebe der Beziehung [relation]« [ebd.], die zwischen den Worten der
Erzihlung im Gewebe des Textes besteht und zwischen den im Gewebe
der Freundschaft verbundenen Akteuren. Denn was hier geschieht und
sich ereignet, findet fast ausschlieflich im Dialog zwischen den beiden
sowie zunichst einmal in den Gedankengingen des Erzahlers statt, das
Zu-erkennen-Geben ist als Gabe selbst schon Ereignis:

»Was geschieht, provoziert den Erzahler und die Erzihlung. ... Es ist als ob
die erzihlerische Bedingung der Grund der erzihlten Sache wire: als ob der
Bericht das Ereignis erzeugte, von dem er angeblich berichtet.« [FG 159]%

Die beschwerliche Gabe der Natur zur gedanklichen Spekulation, die in
der deutschen Ubersetzung des Prosagedichtes als das Sich-Ergehen in
»abwegigen Vermutungen« [s.0.] widergegeben wird, heifSt im Origi-
nal: »chercher midi & quatorze heures«, also »den Mittag um vierzehn
Uhr suchen<. Diese Suche nach dem Mittag steht in Derridas Lesart fiir
eine Suche nach »einem schattenlosen Ursprung ohne dialektische Ne-
gativitite, also fiir die Logik der Metaphysik, des Ursprungsdenkens,
der Rationalitit. [FG 50] Die Spekulation iiber die Ereignishaftigkeit

gigantisches Gestiandnis des Schreckens iiber den Wahnsinn ausgewiesen wurde. [Vgl.
SD 100] In der »Circonfession«, die das Derrida-Portrait Benningtons begleitet, schlieft
Derrida an die augustinischen » Confessiones« an, einerseits an das Paradox eines Glau-
bensbekenntnisses gegeniiber Gott, der bereits alles weifl (»cur confitemur deo scienti«,
Aurelius Augustinus: Was ist Zeit? Confessiones X, Bekenntnisse 11. Lateinisch-
deutsch. Ubers. von Norbert Fischer, Hamburg 2009. X.1), andererseits an Augustinus
Bericht iiber den Tod seiner Mutter Monica, den Derrida mit den Erfahrungen des Ster-
bens seiner eigenen Mutter verschrankt. Stellenweise miindet der Text dabei in das Be-
kenntnis einer Schuld des Uberlebens.

1% Erzeugt wird insbesondere das Fragen: »Das Ereignis insgesamt ist das, was das »Iche
dazu antreibt, sich zu fragen: »Was geschieht mir?<sWas ist gerade geschehen? Und Was
ist ein Ereignis?« Was besagt »geschehen« / sankommen« [arriver]? Kann man ein Ereignis
schaffen? Kann man die Geschichte machen, eine Geschichte machen ... 7« [FG 156]
Man kann Geschichte erzihlen und sofern »die Maglichkeit des Berichtes die Bedingung
der Geschichte des historischen Ereignisses ist« (was Derrida hier allerdings etwas unge-
nau auf >bestimmte Situationen« einschrinkt, in denen dies der Fall sei), »miifte man
sagen konnen, daB die Bedingung fiir oder das Begehren nach Wissens, also fiir Ge-
schichtswissenschaft, »Gelegenheit zur Geschichte selbst gibt (res gestae, Geschehen,
Geschichte}« und nicht notwendig umgekehrt, wie es bei Hegel oder Heidegger voraus-
gesetzt werde. [FG 159] Derrida gesteht allerdings ein, dal dazu »die Moglichkeit des
Berichts oder der Wissensbeziehung zuvor in diejenige des Ereignisses integriert« ge-
dacht werden miisse. [Ebd.]

317

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

der Gabe erfolgt durchaus nicht ziigellos oder vollkommen regellos jen-
seits jeder Vernunft, sondern sie wird durch den Versuch angetrieben,
den >Mittags, den festen Ausgangspunkt fiir ein logisches Fortschreiten
der Argumentation zu suchen, demgegeniiber sie allerdings stets ver-
spitet ist. So geht es in der Gabe des Text-Ereignisses immer auch um
die Fragen des Recht-Habens und Recht-Gebens, um die »affaire de
raison«. [FG 129] Die literarische Fiktion folgt zwar nicht der »speku-
lierenden oder kalkulierenden Vernunft«, wohl aber einer Ordnung der
Konvention, der »Autoritdt ... durch die Akkreditierung« und der
»Glaubwiirdigkeit«, die »an die Okonomie und auch an die Politik« ge-
bunden sind. [Ebd.] Die Ordnung der Literatur ist eine kulturelle, insti-
tutionalisierte Ordnung. Und ihre Zeitlichkeit ist, insbesondere im Hin-
blick auf den Modus des Erzihlens, eingebunden in die Ordnung der
Geschichtlichkeit. Das Erzihlen folgt, wie die Schritte der beiden Freun-
de, die am Anfang des Prosagedichts gerade einen Tabakladen verlassen
haben, der »Zeit der Geschichte« und »schreitet von einem gegebenen
Moment zum nichsten voran«. [FG 160] Die geschichtliche Ordnung
der zeitlichen Sukzession und die augenblickliche Un-Zeit der Gabe und
des Ereignisses greifen dabei ineinander, denn die Ordnung der Er-
zahlung lebt, wie bereits durch Ricceur aufgezeigt, schon in der aristo-
telischen Darstellung der Peripetie vom Eintreten unvorhersehbarer
Ereignisse, die die Erzdhlung vorantreiben und die »zufallsbedingt er-
scheinen« sollen, auch wenn der Erzihler sie kontrolliert und in die
Ordnung der Erzihlung integriert. [Ebd.] Diese erzihlten Zuflle sollen
»als das intentionale Korrelat einer Wahrnehmung aufgefallt werden,
die absolut von der Begegnung mit dem iiberrascht wird, was sie jen-
seits des Horizontes ihrer Antizipation wahrnimmt« [ebd.], das heif3t
als etwas im phanomenologischen Sinne unmogliches, im poetischen
Sinne aber mogliches und sogar notwendiges.

Als Ereignis miissen die Gaben »einfallartig, unmotiviert — zum
Beispiel interesselos — sein« und so »das Raster [trame] zerreifSen und
das Kontinuum einer Erzahlung unterbrechen, zu der sie gleichwohl
auffordern; sie miissen die Ordnung der Kausalitit stéren: augenblick-
lich«, dem Prinzip der Unordnung und der tiyn folgend. [Ebd.] Sie
haben dann keine Wirkungen mehr, nur noch »Gabeneffekte« in den
Ereignissen, die sie nach sich ziehen. [FG 161] Das Paradox der Gabe
besteht aber gerade darin, daf8 sie keine Gabe bzw. nicht als Gabe zu
erkennen oder zu benennen ist, wenn sie rein zufillig geschieht, ohne
jedes »Geben-Wollen« oder »Besagen-Wollen«. [Ebd.] Das heifit: »Es

318



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

gibt keine Gabe ohne Intention zu gebenc, aus der sie ihren Sinn als
Gabe erhilt. [Ebd.] Dennoch bedarf es ebenso »des Zufalls, der Begeg-
nung, des Unwillkiirlichen, sogar des UnbewufSten oder der Unord-
nung; es bedarf der intentionalen Freiheit« [ebd.] und einer paradoxen
Uberkreuzung von Intentionalitit und Zufilligkeit, die fiir Derrida ge-
rade in der literarischen, fiktionalen Erzihlung als Gabe eines Textes
und Hinterlassen einer Spur ihre Erfiillung finden kann.

Méchte man den literarischen Text als etwas betrachten, das (zu
erkennen) gegeben wird, so kénnte man konventionell einer Ordnung
von Subjekt und Objekt folgen. Der Text wird dann als Objekt von
einem Subjekt, dem Autor, der zudem als Autoritit iiber seinen Text,
wenn nicht dariiber hinaus, anerkannt wird, konstituiert und einem
weiteren, rezipierenden Subjekt gegeben, das wiederum mit einer ge-
wissen Autoritit ausgestattet ist in der Kompetenz den Text zu dechif-
frieren und zu deuten. Wie aber kann Derrida mit dieser konventionel-
len Ordnung umgehen, wenn er den Text als Gabe und diese als
Ereignis auffalt? Wer gibt wem das Ereignis? Wenn der Text selbst eine
Maschine ist, die Ereignisse bewirkt'¥, so ist klar, da8 diese zwar einen
Konstrukteur voraussetzt, dann aber, einmal gebaut und in Gang ge-
setzt, selbstandig arbeitet, insbesondere wohl im Hinblick auf die Ereig-
nisserie, die sich nicht am Akt des Schreibens, sondern in der Rezeption
des Textes entziindet. Die Rezeption wird von Derrida in »Falschgeld«
nicht im Fokus auf den Leser als Subjekt betrachtet, sondern im Hin-
blick auf die Offenheit der Lektiire, die immer wieder durch andere
»supplementire« Rezipienten vollzogen wird, die fiireinander Abwesen-
de sind. Sie begegnen sich nicht direkt, so daf} sie wie die Personen auf
El Grecos Gemailde »El Entierro del Conde Orgaz« (zu denen auch Au-
gustinus gehort) »in verschiedene Richtungen blicken, ohne einen Blick

1% Bennington erklart unter der Uberschrift » Maschine« [JD 317], anders als Heidegger,
der »eine Reinheit des Denkens selbst vor der Kontamination durch die Technik bewah-
ren will«, akzeptiere Derrida eine »(gegebenenfalls maschinelle[n]) Wiederholunge. [JD
3181.] Die entscheidende Technik bilde dabei der Computer, der auch im Hinblick auf die
Rezeptionsprozesse die »Erinnerungs-Spuren eines elektronischen Archivs« wahrt und
»die Moglichkeit einer Zuriickwendung des Textes auf sich selbst vervielfaltigt und dis-
kontinuierliche Spriinge erlaubt, die einen quasi-augenblicklichen Zusammenhang zwi-
schen Sitzen, Waortern oder Markierungen herstellen, die durch Hunderte von Seiten
getrennt sind.« [JD 320] Indem die »textuelle Maschine« einen Hypertext erméglicht,
hilt sie »die Lektiire in einem offenen, weder endlichen noch unendlichen, labyrinthisch-
abgriindigen System ... in der Schwebe.« [JD 321]

319

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

zu wechseln, ganz wie meine Leser, das ist die Bedingung dafiir, daf3 es
eine Welt gibt oder nicht gibt«. [JD 164 (Zirkumfession)]
Derrida zitiert zwar Montaignes Diktum:

»Unsere Seele schwingt meist nur mit erborgter Bewegung [ne branle qu‘a
crédit]; sie ist abhéingig von Anregungen, die von aufen [d"autruy] kommen,
sie ist sklavisch gefesselt an die Lehre des Vorbilds [authorité]«.#

Er bezieht dieses Zitat aber nicht darauf, da8 die Gabe eines Textes dem
Geist des Rezipienten einen >Kreditc oder eine Anregung gibt, sondern
unterscheidet hier zwischen Korpus und Geist des Textes selbst, der als
nicht-natiirliche Institution auf Konventionen, Kanonisierungen und
Vorbilder angewiesen ist. [Vgl. FG 129f] Eine ahnliche, anthropo-
morph wirkende Autonomie des Geschriebenen unterstellt Derrida
auch im Hinblick auf den Titel. Dieser ist zwar eine fiktionale Setzung,
aber er selbst »gibt ... zu lesen, er gibt sich« und will etwas sagen: »Da
ich so viele Dinge zugleich sage, nenne und benenne« - hier folgt noch
eine langere imaginierte Rede des Titels iiber sein Spiel mit den Refe-
renzen etc. — »bin ich, als Titel, nun also Falschgeld«. [FG 130] Aller-
dings sagt er dies gerade »ohne es zu sagen, er sagt nicht »ichs, »ich bin¢
oder ich bin nichtq; er iiberbordet die Ordnung der Behauptungen oder
Selbstsetzungen, die vom Typus des »sum« oder des >cogito sum« abge-
sichert werden«. [FG 130f.] Wiirde er sich mit der Sicherheit des Cogito
selbst identifizieren, widersprache er damit der Moglichkeit des Falsch-
geldes und der Fiktionalitit, die er dennoch intentional ansprechen oder
aussprechen will. Die Verpflichtung zur Infragestellung jeder Akkredi-
tierung und Identitit des Echten oder Falschen, die aus der Gabe des
Titels hervorgeht, 1Bt sich auch auf die Echtheit oder Falschheit des
Ichs oder des Selbst iibertragen: Will nur der Titel Baudelaires sagen
sIch bin Falschgeld< oder will dariiber hinaus Derrida bzw. Derridas Text
sagen: »Ich< ist Falschgeld< — besser also es als Spielgeld betrachten und
das Spiel des Selbst durchschauen?

In jedem Fall lassen sich in der Metapher des Textes als Ereignis-
Maschine ebenso wie in dem kleinen fingierten Monolog des Titels die
Intention verfolgen, die Intentionalitit des Sagens und die Gebung der
Gabe von der Bindung an die Instanz des identifizierbaren, seiner selbst
bewufBten, per Konvention mit Autoritit ausgestatteten, anerkannten

" Die Zitation in »Falschgeld« erfolgt hier aus der Ausgabe: Michel de Montaigne: Die
Essais, Leipzig 1953. S. 53. [Vgl. FG 129f]

320



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

Subjekts zu losen. Nicht jemand will hier sagen oder gibt das Ereignis,
sondern der Text sagt sich, ereignet sich, gibt sich selbst. Diese Selbst-
Gebung, die hier bei Derrida ausdriicklich im Raum der Schrift ver-
bleibt, wird bei Marion zu einem umfassenden Prinzip jeder Phinome-
nalitdt ausgeweitet werden. Es ist fiir Derrida der Text — zunéchst ein-
mal das Prosagedicht Baudelaires — der uns, gerade indem er uns als
etwas Gegebenes, losgelost von einem Geber vorliegt, dazu veranlaBt,
die Fragen zu stellen:

»Wer gibt den scheinbar beendeten und zerlegbaren Text? Wer gibt die Raum-
Zeit oder die Verraumlichung, die den Titel Das falsche Geldstiick trigt? Wer
gibt sich dem hin? Wer findet sich dabei gegeben? Wer gibt? Und wem? Was
und wem?« [FG 132]

In der Interpretation des Prosagedichts geht Derrida nun so weit zu
vermuten, der Freund habe das Geldstiick verbunden mit dem darauf
folgenden Bekenntnis ganz bewuBt »nur in Gegenwart des Erzihlers«
gegeben, um diesen »zu provozieren«. [FG 158] Hier wird also eindeu-
tig eine Intention durch ein Subjekt verfolgt, das damit sogleich wieder
in eine Okonomie der Prisenz eintritt — denn sein Bekenntnis laft sich
in den dkonomischen Kreislauf von Schuld und Vergebung einordnen.
Gleichzeitig aber gibt dieses Subjekt auch sich selbst, da sich der Freund
als Schuldiger (obgleich er sich mit seinem Bekenntnis ja gerade nicht
als schuldig bekennt), »indem er die Wahrheit liefert, dem Erzihler-
Freund ausliefert.« [Ebd.] Wer einem Anderen etwas bekennt, der lie-
fert sich dem Urteil dieses Anderen aus, egal wie er dabei iiber sich
selbst urteilen mag. Er »gibt ... sich ... hin, erweckt ... zumindest den
Anschein sich hinzugeben, sich zur Schau zu stellen, sich zu erkennen
zu geben, sich dem Urteil zu stellen«. [Ebd.] Das eigentliche Gestindnis
besteht fiir Derrida »nicht wesentlich darin, zum Wissen des anderen
beizutragen.« [FG 214] Es geht vielmehr darum, sich zu bereits Bekann-
tem zu bekennen:

»Die intentionale Bedeutung des Gestindnisses setzt also voraus, da8 man
nicht gesteht, um zu informieren, um mitzuteilen oder zu unterrichten, um
wissen zu lassen. ... Die eidetische Reinheit des Gestindnisses erscheint bes-
ser, wenn der andere bereits in der Lage ist zu wissen, was ich gestehe. Aus
diesem Grunde fragt Augustinus so oft, warum er sich Gott gegeniiber be-
kennt, der doch alles weifi«. [FG 214]

Das Bekenntnis des Freundes ist hier aber die Bekanntgabe einer zuvor
nicht ersichtlichen Information iiber das gegebene Geldstiick und dem-

321



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

nach nicht eigentlich ein Gestandnis. Der Freund gibt diese Information
zudem aus der Hand, ohne selbst zu wissen, welchen >Wert« sie besitzt,
wie namlich die Intention seiner Falschgeld-Gabe zu bewerten ist.

Nun ist der Text, der die Geschichte dieser Gabe erzihlt, »fiir uns
etwas Gegebenes ... Er ist vor uns da, die wir ihn lesen und folglich
beginnen, ihn aufzunehmen.« [FG 132] Und er ist damit ebenso wie
der Bekennende gegeniiber seinem Adressaten auch unserem Urteil
tiberantwortet. Moglicherweise verlangt er dabei von uns ein Urteil
iiber uns selbst, so wie Derridas »Beichte« der »Zirkumfession« eigent-
lich dem Rezipienten die Beichte abnehmen will. [JD 220 (Zirkum-
fession)]'*! Die Gegebenheitsstruktur des Textes besteht dabei explizit
nicht nur darin, dal »wir ihm gegeniiber in einer rezeptiven Struktur
sind« [FG 132], sondern Derrida unterstreicht hier sehr deutlich den
Gabe-Charakter, der nicht erst in seiner Publikation, also quasi in seiner
»Bekanntgabe« begriindet liegt. Vielmehr lief »von dem Moment an,
wo er ihn schrieb und ihn konstituierte« und widmete »der mutmag-
liche Unterzeichner, der nicht einfach als Autorfigur identifiziert wer-
den darf, »ihn sich als System von Spuren konstituieren« und so »gab
er ihm eine Bestimmunge, die aber gerade nicht in der Ankunft bei
einem bestimmten Rezipienten liegt wie die Gabe und das Bekenntnis
des Freundes, sondern in der »Dissemination ohne Riickkehr«. [FG 133]
Derrida prizisiert die Figur der Riickkehrlosigkeit an diesem Punkt
ganz konkret: es ist die wie auch immer geartete Riickkehr »zu Baude-
laire«, die hier ausgeschlossen wird und die aus der »Struktur als Spur
oder Vermichtnis« des explizit gewidmeten Textes heraus »den Tod des
Unterzeichners oder die Nicht-Riickkehr des Vermichtnisses, den
Nicht-Nutzen« markiert. [Ebd.] Der Text wird als Spur gegeben wie
ein Geschenk ohne einen bestimmten Empfénger. Es ist jedem gegeben,
der die Spur auffindet und ihr folgt. Derrida findet daher »eine gewisse
Bedingung fiir Gabe in der Schrift selbst«, die hier indirekt auch dem
(auf der intradiegetischen Ebene) miindlichen Bekenntnis des Falsch-
geld-Gebers gegeniibergestellt wird. [Ebd.] Die im Vorbeigehen hinter-
lassene Spur, die man empfingt, indem man sie wie zufillig findet, ist

1 Letztlich wird die Struktur von Schuld und Vergebung paradox aufgefafit, denn zum
Vergebenden wird derjenige, der »weiff, daf es nichts zu vergeben gibt«. [|D 307 (Zir-
kumfession)] Dennoch bezeichnet Derrida seine » Zirkumfession« auch als Beichte, in der
man aber »stets ein Bekenntnis iiber den anderen« ablegt [JD 161 (Zirkumfession)] und
so weniger etwas von sich selbst preisgibt, als vielmehr »Ihnen, Thnen selbst, die Beichte
abnimmt« [JD 220 (Zirkumfession)], also den hier direkt adressierten Lesern.

322

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

paradigmatisch fiir eine Gabe, die der Logik des Gebens eines Objektes
von Hand zu Hand, von Mund zu Ohr, von Subjekt zu Subjekt ent-
gehen soll. So kann es fiir Derrida »eine Problematik der Gabe erst im
Anschluf [a partir] an eine Folgeproblematik der Spur und des Textes«
geben, niemals aber »im Anschluf an eine Metaphysik der Prasenz«.
[Ebd.]

Ausgehend von dieser Bindung der Thematik der Gabe an eine
notwendige Auseinandersetzung mit Texten formuliert Derrida hier
eine Art Credo, das riickwirkend als Grundsatz seines Denkens des Auf-
bruchs verstanden werden kann:

»Und wir kénnen nicht umhin, von den Texten auszugehen [partir], und von
den Texten, insofern sie von Anfang an [dés le départ] aufbrechen [partent]
(sich von sich selbst und ihrem Ursprung, von uns abtrennen).« [Ebd.]

Eine rein phianomenologische Methodik wird damit als illusorisches
Vorhaben abgewiesen, denn auch »die scheinbar direktesten, auf direk-
teste Weise konkreten, persénlichen und angeblich unmittelbar Zugriff
auf die »Sache selbst< habenden Schriften sind »auf Kredit«. [FG 134]
Sie gehoren zur Institution der Schrift mit ihrer Konvention der Glaub-
wiirdigkeit und sind als Spuren der Dissemination anheimgegeben.
Jedes lesende und schreibende Denken ist immer ein Aufbrechen, ein
Sich-Fortschreiben vom Ursprung, da ja auch die Schrift nicht auf
einem Punkt stehenbleibt, sondern iiber die Seiten — den Raum und
die Zeit — hinweg verlduft, gegeniiber dem >Mittagc oder Ursprung
immer schon verspitet.

Kann aufgrund dieser Konzeption der Gabe des Textes davon aus-
gegangen werden, »daf die Schrift freigebig oder das schreibende Sub-
jekt ein gebendes Subjekt ist«? [Ebd.] Wird ein solches gebendes Sub-
jekt als »identifizierbares, umrandetes und festgestelltes Subjekt«
betrachtet, so ist damit in der Gabe des Textes fiir Derrida immer schon
eine Berechnung auf einen Mehrwert hin, also eine »Kapitalisierung«
mit vorausgesetzt, in der er wiederum »die Definition des Subjekts als
solchen« veranschlagt: »Man kann es nur als Subjekt dieser Operation
des Kapitals verdeutlichen«. [FG 135] Ein solches Subjekt wire beispiel-
haft im Freund des Erzihlers verkérpert, der noch die Falschgeld-Gabe
so berechnend fiir seinen Profit kalkuliert und am Ende alles Gegebene
nur von der einen in die andere Hosentasche verteilt hat. Jedoch schlieft
diese Definition des Subjekts als Instanz, die die Kapitalisierung und
den Kreis der Okonomie vollzieht, nicht aus, das es zur Gabe fihig sein

323



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

kann — wenn es nicht mehr es selbst ist: Damit eine Gabe in der Schrift
stattfinden kann, ist vorauszusetzen, daf3 dies in Verbindung mit »dem
iiberbordenden Vergessen oder dem vergesslichen Uberborden« ge-
schieht, ohne das es fiir Derrida Gabe nicht gibt. [Ebd.] Und das heif3t
letztlich, daf sich das Subjekt als Vollzieher der Arbeit des Schreibens
und ihrer Kapitalisierung selbst vergessen muf. Es mufl den Nullpunkt
des Nicht-Wissens und der Unentscheidbarkeit durchqueren. Das kann
allerdings nicht heifSen, dafl es gilte, sich einem absoluten Nicht-Wis-
sen ginzlich hinzugeben, denn das Nicht-Wissen des Falschgeld-Gebers
im Hinblick auf seine eigene Bosheit — die letztlich gerade darin besteht,
daf3 er sich selbst nicht vergif3t, sondern daB er sich im doppelten Sinne
des Wortes selbst >bedenkt« — ist fiir Derrida gerade das, was ihm nicht
mehr vergeben werden kann. Die notwendige Selbstvergessenheit des
Subjekts ist also nicht mit einer Verweigerung des Wissens im Hinblick
auf das eigene Handeln bzw. auf die eigenen Gaben und die daraus fol-
genden Ereignisse gleichzusetzen. Auch die Hingabe an das Vergessen
scheint immer ein durchdachter, sich selbst durchsichtiger Akt sein zu
miissen, der nicht einfach zufillig geschieht. Im notwendigen Wechsel-
spiel zwischen der 6konomischen Kalkulation des Subjekts und seiner
Hingabe an das Vergessen kreuzen sich wie in jeder Gabe, die sich letzt-
lich selbst intendieren oder geben muf, eine bewufte voluntative In-
tention und die Nicht-Intentionalitit oder Gegen-Intentionalitidt des
Unbewuften und des Vergessens.

Die Selbstvergessenheit in der Gabe wird als eine Bewegung zwi-
schen Leben und Tod beschrieben, der hier deutlich von der natiirlichen
Sterblichkeit des Leibes abgegrenzt wird:

»Der Tod der gebenden Instanz (wir nennen hier Tod die Fatalitit, die eine
Gabe dazu bestimmt, zur gebenden Instanz nicht zuriickzukehren) ist kein
natiirlicher, der gebenden Instanz duflerlicher Zufall; er ist nur denkbar im
Anschluf an die Gabe. Damit ist nicht einfach gesagt, daf allein der Tod oder
Totes geben kann. Nein, allein das >Leben< vermag zu geben, aber ein Leben, in
dem diese Okonomie des Todes sich darstellt und sich iiberborden laf3t. Weder
der Tod noch das unsterbliche Leben konnen jemals geben, sondern allein ein
einzigartiges Uberleben.« [Ebd.]

Wer also eine Gabe gibt und sie zur Riickkehrlosigkeit bestimmt, gibt in
diesem Sinne immer auch sich selbst den Tod und iiberlebt damit sein
eigenes, gegenwirtiges Leben, indem er die Selbstprisenz iiberschreitet.
Dieses Uberleben 18t sich in Derridas »Zirkumfession« auch als eine

324



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

ganz personliche Hoffnung verstehen, dem Tod zu entgehen und ihn
dennoch auch annehmen zu kénnen:

»[U]nd ich versuche mir kein Interesse mehr entgegenzubringen, um mich
dem Tod zu entziehen, es dahin zu bringen, daf jenes >Ich, dem angeblich
ein Tod zustofen soll, allmihlich dahin gehe, nein zerstort werde, bevor er es
ereilt, auf da8 am Ende bereits niemand mehr da wiire, der sich noch davor
fiirchten konnte, die Welt zu verlieren, indem er sich in ihr verliert, und der
letzte Jude, der ich noch bin, tut hier unter einem Vorwand einer Herstellung
der Wahrheit nichts anderes, als die Welt zu vernichten, aber ebenso wird der
eindringliche Bezug aufs Uberleben, welcher die Schrift ist, nicht von dem
Wunsch getragen, daf8 nach mir etwas iiberdauern moge, da ich ja nicht mehr
da sein werden, um es in einem Wort zu genieflen, da, wo es vielmehr darum
geht, heute, hier und jetzt, in der Hervorbringung dieser Uberreste, also der
Zeugen meiner radikalen Abwesenheit, diesen Tod meiner selbst, zum Bei-
spiel, das Gegenbeispiel selbst, das mir endlich die Wahrheit iiber die Welt
offenbart, so wie sie selbst, d.h. ohne mich ist, diesen Tod zu leben und um
so eindringlicher jenes Licht zu geniefen, das ich durch die gegenwirtige Er-
probung meines moglichen Uberlebens, d. h. des absoluten Todes, aufleuchten
lasse«. [JD 201 f. (Zirkumfession)]

Gehtes Derrida hier um eine Hoffnung fiir sich? Sein Schreiben laft sich
von diesem Bekenntnis aus als eine Einiibung in den Tod lesen, die gera-
de darin besteht, diesem in der Schrift und im Verzicht auf die eigene
Subjektivitit und Identitit und auf jedes Interesse daran zuvorzukom-
men und ihn zu iiberleben. Die Gabe als Gegenbegriff zum Interesse, das
Mauss noch in seiner sozialen und materiellen Dimension kritisiert,
wiihrend es hier um ein grundlegendes Interesse des Selbst an sich selbst
geht, wiirde damit zu einer Erméglichung dieses Im-Sterben-Uber-
lebens. Zugleich aber miifite auch auf das Uberleben, auf das Bleiben
verzichtet werden, um Zugang zu einer Wahrheit zu erhalten, die ohne
den Schreibenden, Denkenden, Lesenden auskommt. Die gegenwirtige
Erprobung des méglichen Uberlebens bleibt ein Simulakrum.

Dieser komplexe Zusammenhang zwischen Gabe, Tod und Uber-
leben erinnert an die Struktur der Opfergabe, die in »Den Tod geben«
an die Philosophie als Sterbenlernen und an das Geheimnis gekniipft
wird, das fiir Derrida auch die Gabe des literarischen Textes sowie letzt-
lich ebenso die Effekte der Subjektivitit ausmacht. Bevor ich zur Be-
trachtung dieser >Geheimnisse« iibergehe, sei noch einmal auf die Denk-
figur einer anderen Opfergabe verwiesen, mit der Derrida spielerisch
seine Poetik vervollstandigt als eine >Poetik des Tabaks«.

325



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

3.4) Tod und Tabak

Der riickkehrlose literarische Text ist fiir Derrida »dazu bestimmt, in
Asche oder Rauch aufzugehen«. [FG 136] So nimmt er das Auftauchen
des Wortes »Tabak< am Beginn von Baudelaires Prosagedicht und in
Mauss’ Essay, in dem die rituellen Tabakopfer der Winnebago-Indianer
beschrieben werden [vgl. Mauss 164 f.], zum Anlaf fiir einige sehr as-
soziative Uberlegungen zur Rolle des Tabaks und des Rauchens, die
ganz bewufSt der Begabung geschuldet erscheinen, sich in abwegigen
Vermutungen zu ergehen.'*2 Daf8 er das gesamte Kapitel iiber »Das
falsche Geldstiick« mit dem Untertitel »Poetik des Tabaks« versieht,
weist allerdings darauf hin, daf} das Prinzip des Tabakrauchens ein we-
sentliches Muster fiir die hier entwickelte Poetik und Asthetik darstellt.
Erzeugt wird »eine Lust, deren selbst dul8ere Zeichen sich zerstreuen,
ohne Spuren zu hinterlassen: als Rauch«. [FG 142] Das Rauchen ist fiir
den Raucher ein Genuf3, ein Luxus, dem auch der Genuf des Schénen
entsprechen kann. Es kann zudem als ritueller Akt, ebenso wie die
Kunst, aus den Strukturen des Alltiglichen herausgelost sein, in denen
es dennoch seinen eigenen Platz findet.

Der Tabak, dies betont Derrida sehr deutlich, steht zwischen klas-
sischen Gegensitzen: Er ist zugleich » Abzeichen oder Wahrzeichen der
Modernitit« und eine sehr viel »iltere Institution«, ebenso wie er zu-
gleich Luxusgut und »Naturprodukt« ist. [Ebd.] Das Vergniigen, das er
erzeugt, ist ebenso autoaffektiv wie die Stimme. [Ebd.] Es ist also auf das
Subjekt oder Selbst bezogen, aber als Rauschmittel ein Motor des Ver-
gessens, ein »Heil gegen die Zeit«, welches auch die Poesie bilden kann,
die die zeitliche Ordnung durchbricht und zugleich den Augenblick in
eine wiederholbare und immer schon wiederholte Spur iiberfiihrt, also
in die Zeit einer »temps repris«. [FG 138] Zwar kann zu einem be-
stimmten Zweck geraucht (oder Literatur genossen) werden, zum Bei-
spiel um ein psychisches Gleichgewicht herzustellen, [vgl. FG 144] und
ebenso der Tabak wie auch die Poesie konnen durchaus verkauft und
okonomisch verwertet werden. [Vgl. FG 146 £.] Die »Wiedereinschrei-
bung des Tabaks in den 6konomischen Kreislauf des Tauschs« muf da-

42 Derrida erlautert selbst explizit die Frage, was es hier den langen, mafllosen Umweg
seiner Abschweifungen rechtfertigt, die lediglich dadurch angeregt werden, daB die Fi-
guren Baudelaires zu Beginn des Prosagedichts ein Tabakgeschift verlassen. [Vgl. FG
150]

326



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

bei aber stets in einer » Wiederaneignung eines Ubermafles [excés]«
bestehen. [FG 147] Es handelt sich um ein »Ubermaf in bezug auf das
natiirlich genannte Bediirfnis«, welches das Symbolische kennzeichnet
und dabei fiir Derrida gerade nicht jenseits der Okonomie steht, sofern
es »das Engagement, die geschworene Treue oder den Bund« symboli-
siert, der die tauschenden Parteien aneinander bindet wie die beiden
Scherben des odufoAoy, auf die das Symbol etymologisch zuriickgeht.
[Ebd.]

»Der Tabak symbolisiert das Symbolische: Er scheint zugleich aus dem Ver-
zehr (Zufithrung) und einer rein verausgabenden Vergeudung zu bestehen,
von der nichts Natiirliches iibrigbleibt. Da8 aber davon nichts Natiirliches
iibrigbleibt, bedeutet nicht im Gegenteil, daf8 davon nichts Symbolisches
iibrigbleibt. Die Vernichtung des Restes — die Asche kann bisweilen davon
Zeugnis ablegen - ruft einen Pakt in Erinnerung und stiftet Gedédchtnis. Man
kann niemals sicher sein, daf sie nicht etwas von der Opfergabe und dem
Opfer hat.« [FG 148]

Wiahrend also Ricceur ausgehend von Hénaff den symbolischen Cha-
rakter der Gabe an sich betont, scheint die Bindung an die gegebene
Sache fiir Derrida hier schon zu materiell, wohingegen das Tabakopfer
nicht nur symbolisch ist, sondern quasi in einer weiteren Fiktionalisie-
rung schon das Symbolische symbolisiert. Das Hinausgehen iiber das
Natiirliche ist dabei zunéchst vor allem ein Hinausgehen »iiber das
Notwendige« in einen Moment »der Zweckentbundenheit der Freiheit«
[FG 149], den klassischen Mustern der Asthetik entsprechend vom in-
teresselosen Wohlgefallen bis zur I'art pour I'art. Der Tabak eroffnet
»den Schauplatz des Begehrens jenseits des Bediirfnisses«. [Ebd.]

Der Pakt aber, der im Symbolischen dabei immer ins Gedichtnis
gerufen wird und der, auch wenn die Freiheit dieses Genusses hier von
der Zweckhaftigkeit entbindet, eine neue Bindung hervorbringt, gilt
auch fiir die Literatur, die ebenfalls auf Kredit und als Institution an
die Glaubwiirdigkeit und an die Prozesse des (Zu-erkennen-)Gebens
und (An-)Nehmens gebunden bleibt. Moglicherweise, so Derrida in
den SchluBpassagen von Falschgeld, méchte uns auch der Text Baude-
laires gerade an den »institutionellen Charakter dieser Institution« [FG
216] der Literatur erinnern, indem die Rollen der Natur und der Litera-
tur in der Figur des Erzihlers iiberkreuzt und ineinander verwirrt wer-
den. Dieser besitzt und verleiht die >natiirlichen« Gaben der Phantasie,
die eigentlich »eine Art von wider-natiirlicher Gabe der Natur« bilden,

327



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

da sie die Voraussetzung bieten, »um gegen die natiirliche Tendenz zu
streben, das heiflt auszufragen, anzufragen, zu fordern und zu begeh-
ren«. [FG 165] In den Gedankengingen des Erzdhlers verbindet sich
diese »freigebig bei der Geburt« gegebene Gabe mit dem »Geschick
(fors)« des zufillig gegebenen Ereignisses der Begegnung mit dem Bett-
ler. [Ebd.] Zudem leiht oder gibt der Erzihler dem literarischen Erzihlen
seine Stimme, die ihm wiederum vom Autor der Erzahlung gegeben
wurde.

Angeregt wird durch diese Verschrinkungen eine Infragestellung
der Dichotomie von Natur und Kultur. Die Natur als guotg lift sich
ebenso als »freiziigige und geniale Geberin« denken, im Sinne einer
Spontaneitat, aus der alles andere, also die Kultur, erst hervorgeht, wie
auch in cartesischer Tradition als Gegensatz zum Nicht-Natiirlichen, in
dem sich die Notwendigkeit des Gegebenen festmacht. [FG 166] Hinter-
fragt wird mit der Abgrenzung von Natur und Kultur auch die Unter-
scheidung von »Wissen und Vertrauen (Glauben)«. [Ebd.] Es zeigt sich
eine unauflosliche Verschrinkung zwischen den Ebenen des Zu-erken-
nen-Gebens auf der Seite von 9€otc und Wissen einerseits, und des
Gebens, das andererseits eingebunden in die Logik der Okonomie auf
das Gesetz verweist, das zur Gabe und Gegengabe verpflichtet, und auf
die Gabe von Kredit und Vertrauen, die dabei wiederum zu Grunde
liegen. Wo also natiirliche Zusammenhinge und Prozesse erkannt und
zu erkennen gegeben werden, befindet man sich zugleich immer schon
in den Bindungen des vouog und der Glaubwiirdigkeit. Man tritt in
einen Pakt ein, an den die Literatur erinnern kann, da sie so deutlich
ein Zu-erkennen-Geben ist, das nicht einfach Wissen weitergibt, son-
dern Glauben, Vertrauen, eine Einwilligung in die Konventionen der
Eigengesetzlichkeit und Freiheit der Fiktion voraussetzt. Sie bekennt
die Implikationen ihrer eigenen Fiktionalitit, die der Rezipient bereits
kennt. Dieser Pakt ist immer auch ein Pakt, der zwischen uns — zwi-
schen Schreibenden und Lesenden, zwischen Freunden und anderen
Anderen geschlossen wird.

Letztlich bliebe fiir Derrida auf allen Ebenen unseres Erkennens,
fiir alles, was uns zu erkennen gegeben ist, festzuhalten: »Es gibt keine
Natur, sondern allein Naturwirkungen: Denaturierung oder Naturali-
sierunge, die bereits ein Simulakrum sind. [FG 217] Das heif8t: »Was es
gibt, indem es Leben gibt oder ihm Licht zu sehen gibt, das gibt es von
einem Ort aus, der ohne zu sein, jenseits der Prasenz bleibt, jenseits des
Seins in seiner Prisenz (éméxetva Ti¢ odolac)«, allerdings in der Logik

328



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

des Falschgeldes »nicht von einer Idee her erzeugt ... gar von einer Idee
des Guten, des echten Kapitals oder des wahren Vaters, noch selbst von
der Kopie der Idee, einer lkone oder eines Idols, zum Beispiel eines
Zeichens ..., sondern von einem Trugbild, einer Kopie von Kopie
(phantasma).« [FG 206]™ Ein erster Geber ist also nicht zu ermitteln.
Auch die zu erkennen gegebene oder erzihlte Natur kann nur auf Kre-
dit und als Leihgabe zur Weitergabe geben und diese Gabe der Natur«
verausgabt der Erzdhler, indem er sie erzihlt und dem Freund seine
Geistesfliigel leiht. Am Ende 1Bt Derrida die Frage offen, ob der damit
vollzogene Flug stets der des Ikarus ist. »Wire dann diese Geschichte —
unter anderen — die ganze Geschichte? Jedenfalls und zumindest eine
bestimmte Geschichte der Philosophie.« [Ebd.]

Baudelaires Gedicht »Les plaintes d'un Icare«'*, das Derrida am
Ende von »Falschgeld« zitiert, endet mit der Klage dariiber, verbrannt
von der Liebe zum Schénen nicht mehr die Ehre zu haben, den eigenen
Namen am Grab hinterlassen zu kénnen.' In dieser Klage duflert sich,
Derridas Lesart folgend, beispielhaft die Selbstverausgabung des
Schreibenden und Gebenden, der als gebendes Subjekt schon tot und
vergessen sein muf:

»Wo er doch nicht einmal seinen Namen geben, sich einen Namen zu geben,
seinem Ende einen Namen zu geben vermag, wie soll er behaupten zu geben?
Zu geben wissen? Sich zu geben wissen, was immer es auch sei? Er hat kein
Begribnis und folglich keinen Eigennamen: eben weil er schreibt und dadurch
Schiffbruch erleidet — nicht auf Grund lauft, sondern in den Abgrund stiirzt.
Ikarus signiert nicht, er klagt dariiber, daf er nicht einmal sich selbst beklagen
kann. Eine Gabe signiert sich nicht, sie rechnet sich nicht, nicht einmal mit
einer Zeit, die ihr Recht geben wiirde.« [FG 218]

Verweist also bei Lévinas die Riickkehrlosigkeit des Werkes noch auf
eine Zeit des Anderen, so rechnet sich hier die Gabe »nicht einmal mit
einer Zeit, die ihr Recht geben wiirde« [s.0.], also mit keiner Zeit. Auch
wenn lkarus’ Klage seinen Tod iiberdauert, kann er damit nie »sich
selbst« beklagen. [S.0.] Es gibt kein Selbst, keinen Namen, zu dem er

14 Die Riickfiihrung der Gabe auf einen letztlich viterlichen Ursprung wirft Derrida
auch Marion vor. Ich werde auf diese Kritik im Abschnitt D. I. 3 genauer eingehen.

14 Charles Baudelaire: Les plaintes d’un Icare. In: Ders.: (Euvres complétes. Hrsg. von
Claude Pichois, Bd. I, Paris 1975. S. 143

5 »Et brulé par I'amour du beau, / Je n’aurai pas I'honneur sublime / De donner mon
nom a |'abime / Qui me servira de tombeau.« Charles Baudelaire: (Euvres complétes,
Bd. 1, a.a.0.5. 143.

329

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

zuriickkehren oder bei dem er ankommen kénnte. In einer reinen Ver-
ausgabung gelangt er nicht zu einem Anderen oder in eine Zeit des
Anderen, sondern stiirzt in den Abgrund. Bei Baudelaire liegt in dieser
Verausgabung auch eine Preisgabe des Erhabenen, dem kein weiterer
Kredit mehr eingerdumt wird. [Vgl. FG 218] lkarus vergeht wie der
Rauch ohne Rest. Was aber ist mit dem geschriebenen >Rest« des Ge-
dichts, aus dem heraus er spricht, als lyrisches, fiktionales Ich? Ein sol-
ches Simulakrum des Ich oder des Selbst ist fiir Derrida das, was még-
lich bleibt, und zwar im Reich des Moglicherweise. Es kann in diesem
Reich nach dem Tod des Subjekts, der kein natiirlicher ist, iiberleben.
Auch das Tabakopfer, das Mauss beschreibt, verweist auf eine Ord-
nung des Uberlebens, die allerdings wie bei Ricceur auf das Uberleben
der vorhergehenden Generationen bezogen ist, also nicht auf das Sich-
selbst-, sondern auf das Einander-Uberleben. Und dieses Einander-
Uberleben, die Schuld des Uberlebens, die Sorge um den Tod der Ande-
ren, spielt ja auch bei Derrida immer wieder eine sehr wichtige Rolle, sei
es in der Beschiftigung mit Freud in den » Mémoires«'#, in der Lektiire
Blanchots und Shelleys in »Uberleben«'¥” oder auf einer ganz person-
lichen Ebene in der Auseinandersetzung mit dem Tod des Freundes
Lévinas oder dem Tod der Mutter, der Derrida in der »Zirkumfession«
beschiftigt. Die Bindung, die das gemeinsame Opferritual nach Mauss
zwischen den Hauptlingen verschiedener Clans herstellt, geht iiber die
prisenten, anwesenden Lebenden hinaus. Begriifit und in eine Gemein-
schaft aufgenommen werden sie als »Menschen, die ihr den Platz der
Geister einnehmt«. [Mauss 165] Die Dankbarkeit, die in der Verbren-
nung eines Tabakopfers im Feuer zum Ausdruck gebracht werden soll,
gilt diesen Geistern der Ahnen, die die anwesenden Giste verkdrpern.
»Die Geister rauchen, wenn die Giste rauchen, heif3t es vorher in einer
FuSnote zum totalen Phinomen des Potlatsch, und »den Lebenden ge-
ben heifit, den Toten geben«. [Mauss 90] Es geht dabei nicht um eine
Reaktion auf materielle Gaben, sondern gegeben wurde ein »Rat«, der
wiederum »Leben« bedeutet, denn ohne den Rat der Anderen und der
Toten, also ohne das iiber Generationen Weitergegebene, das fiir
Ricceur so wesentlich ist, empfindet sich der Dankende als schwach

1% Jacques Derrida: Mémoires. Fiir Paul de Man. Ubers. von H.-D. Gondek, Wien 1988.
W Jacques Derrida: Uberleben. In: Ders.: Gestade. Ubers. von Monika Buchgeister und
H.-W. Schmidt, Wien 1994. S. 119-217. Ich werde hierauf im Abschnitt E. noch einmal
zuriickkommen.

330

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

und wertlos. [Vgl. Mauss 165] Es sind also letztlich die Toten, die Ab-
wesenden, von denen die Gabe des Ratschlags — das Zu-erkennen-Ge-
gebene — ausgeht. Die Uberlebenden geben ihnen trotz der zeitlichen
Barriere ihre Dankbarkeit fiir diese Gabe zuriick, und zwar an Stellver-
treter, die die Abwesenden substituieren oder supplementieren. Ver-
sucht wird also, doch wieder einen Kreislauf zu schliefen. Die Gabe ist
hier, auch wenn die Grenzen zwischen diesen beiden Phinomenen zum
Teil nur schwer zu ziehen sind, eindeutig ein Opfer. Uberhaupt kann
man, so Derrida, im Hinblick auf das Verbrennen, Verzehren und Ver-
brauchen des Tabaks niemals sicher sein, ob diese Verausgabung »nicht
etwas von der Opfergabe und dem Opfer hat«. [S.0.] Diese Problematik
sieht Derrida auch im Bezug auf das Almosen, das bei Mauss »eine Art
Kaufhandel mit den Géttern« darstellt. [FG 179] »Das Opfer«, so
Derrida, »unterscheidet sich von der reinen Gabe (wenn es sie gibt)«
dadurch, daB8 dafiir indirekt bei den Géttern oder Geistern Giiter, Schutz
oder Sicherheit eingetauscht werden soll, wenn es nicht gar darum geht,
sich »das Paradies [zu] erknausern« [s.0.] als eine andere Zeit, die iiber
die des eigenen Lebens hinausgeht.

Wie aber kann eine Gabe gedacht werden, die sich auch einer sol-
chen Berechnung noch entzieht, in der der Gebende sich selbst nicht
benennt und nicht beklagt, in der das Subjekt (sich) den Tod gibt und
das Geben dennoch ein Uberleben wird? Ein Beispiel fiir eine solche
»reine Gabe (wenn es sie gibt)« [s.0.], die in »Falschgeld« zunichst auf
so vielfaltige Weise in ihrem paradoxen und aporetischen sowie auch in
ithrem poetischen Charakter und in ihrer Bindung an ihre 6konomische
Annullierung aufgezeigt wurde, findet Derrida schlielich in einem Op-
fer, das sich selbst als Opfer annulliert und méglicherweise gerade darin
zur Gabe wird — moglicherweise, in der Ordnung des Maglicherweise
und verbunden mit dem Geheimnis, das auch fiir die Literatur letztend-
lich die Maglichkeit bildet, das zu benennen, wovon man nicht spre-
chen, aber auch nicht mehr schweigen kann.

4) Den Tod geben — Gabe und Geheimnis
4.1) Dem Selbst den Tod (zu erkennen) geben?

In den Spekulationen des Erzihlers in »Das falsche Geldstiick« bildet
das »Verlangen, durch die Spende von Falschgeld »ein Ereignis zu schaf-

331



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

fenc« deshalb ein entschuldbares Motiv fiir diese an sich so zwielichtige
Gabe, weil sich darin das Verlangen dufSern konnte, »mehr zum Leben
zu geben, ja sogar Leben zu schenken«. [FG 201] Dieser Motivation der
Gabe (die sich im Bezug auf den Falschgeld-Geber schliefSlich selbst als
>Falschgeld< oder zumindest als falsche Hypothese erweist) steht die
Moglichkeit einer Gabe gegeniiber, die die Ereigniskette einer Lebens-
geschichte endgiiltig abschlieBt: die Méglichkeit, den Tod zu geben.
Auch wenn Derrida im Vorwort von »Donner la mort«'* deutlich
herausstellt, da es sich hierbei nicht um den zweiten Teil von »Zeit
geben« handelt, kann dieser Text in vielerlei Hinsicht als Erginzung,
vielleicht als eine Ellipse zu »Falschgeld« gelesen werden. Im Zentrum
steht die Erzihlung der Akedah'¥, also die biblische Geschichte, in der
Abraham von Gott aufgefordert wird, ihm seinen Sohn Isaak auf dem
Berg Morija zu opfern. [Genesis 22, 1-19] Abraham gehorcht zwar sei-
nem Herrn, das Opfer bleibt aber unabgeschlossen, da Gott in dem
Augenblick, als Abraham das Messer erhebt, um seinen Sohn zu téten
- um ihm den Tod zu geben — Einhalt gebietet. Abraham hat seinen
Glauben bewiesen und erhilt dafiir den Segen Gottes. An Stelle seines
Sohnes opfert Abraham einen Widder. Erzihlt wird also die Geschichte
eines unterbrochenen oder verschobenen Opfers. Derrida liest diese Ge-
schichte an zwei anderen Texten entlang: einerseits an Jan Patotkas
Aufsatz »Ist die technische Zivilisation zum Verfall bestimmt?«'®°, an-
hand dessen er eine Genealogie des europaischen Paradigmas der Ver-
antwortlichkeit entwickelt, andererseits an Kierkegaards Interpretation
der biblischen Opfer-Geschichte in »Furcht und Zittern«'', Zentral ist
dabei in beiden Texten fiir Derrida die Kategorie des Geheimnisses.*?

14 Es handelt sich hier um das Vorwort »Priére d'insérer« in der Monographie von 1999.
149 Dieser hebriische Begriff, mit dem die alttestamentarische Erzihlung iiber das
schlieBlich nicht vollzogene Opfer Abrahams haufig betitelt wird, bedeutet wortlich
»Bindung« und steht damit in einem interessanten Bezug zu Derridas Gedanken iiber
Bindung und double bind.

150 In: Jan Patocka: Ketzerische Essais zur Philosophie der Geschichte und erginzende
Schiften, Stuttgart 1988. S. 121-145.

151 Siren Kierkegaard: Furcht und Zittern. Ubers. von Giinther Jungbluth. In: Die
Krankheit zum Tode und anderes, Miinchen 1976.

152 Hans-Dieter Gondek verweist bei seiner Ubersetzung auf die komplexe Semantik des
Wortes secret, das im Unterschied zum >heimeligen< Geheimnis den Aspekt der Abson-
derung, Abgrenzung und Verbergung betont. [TG 441, Anm. 9] Auch Kathrin Busch
betont diesen Aspekt im Hinblick auf das Kunstwerk und seine » Ausschnitthaftigkeit«.
Das Geheimnis des Bildes besteht im Hinweis darauf, »daB es Ausschneidungen, Nicht-

332

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

Die Geschichte der Verantwortlichkeit, die Patocka verfolgt, ist fiir
Derrida auch eine Genealogie des Subjekts, die eng mit einer Beziehung
des Gebens verbunden ist:

»... Genealogie des »ich«-sagenden Subjekts [du sujet disant >moi(], seiner Be-
ziehung zu sich selbst als Instanz der Freiheit, der Einzigartigkeit und der
Verantwortung, der Beziehung zu sich als Sein gegeniiber dem Anderen ...:
dem Anderen in seiner unendlichen Andersheit, einer Andersheit, die erblickt
[regarde], ohne gesehen zu werden, aber einer Andersheit auch, deren unend-
liche Giite gibt in einer Erfahrung, die darauf hinauskime, den Tod zu geben.«

[TG 333]

Derrida charakterisiert mit Patocka die Geschichte der Philosophie als
eine Kette von Einverleibungen und Verbergungen der jeweils vorange-
hend paradigmatischen Mysterien. Darin dufert sich eine »Logik des
bewahrten Bruchs«, die der »Okonomie eines Opfers« dhnelt, »welches
bewahren wiirde, was es preisgibt«. [TG 344] Nach der »Einverleibung,
die das ddmonische oder orgiastische Mysterium einhiillt, bleibt die
Philosophie selbst wihrend sie Zugang zur Verantwortung erhilt, eine
Art Thaumaturgie« und der Philosoph der Magier, der die Mysterien
bannt. [Ebd.] Patocka verfolgt insbesondere den Bruch mit dem Plato-
nismus und seine Umdeutung in den christlichen Neo-Platonismus, um
deutlich zu machen, wie stets die vorangehende Schicht in der folgen-
den Ge-schicht-e wirksam bleibt. Wird die Verantwortung bei Platon in
einem Prozef$ der Erkenntnis erlangt — auf dem Weg, der aus der Hohle
zum Licht der Erkenntnis, also von innen nach auflen fiihrt —, so geht
sie im christlichen Denken aus dem Bezogensein auf Gott und aus dem
Erkanntsein durch Gott hervor.'? Sie wird zu einer vertikalen Gabe, die
von einer dufleren Instanz ins Innere des Menschen hineingegeben
wird.

Wihrend Patocka die Geheimnisse der Geschichte der Verantwort-

gezeigtes und daher auch Unrekonstruierbares gibt«. (Kathrin Busch: Geschicktes Ge-
ben. Aporien der Gabe bei Jacques Derrida, a.a.O. S. 272) Busch bezieht sich hier auf
Derridas Interpretation der Schuhe van Goghs, denen Derrida ihren Paar-Charakter ab-
spricht, um sich so gegen eine einfache Auffassung des Kunstwerks als Wiedergabe zu
richten. Noch in Heideggers Auslegung besteht fiir ihn letztlich der Anspruch einer Art
sRiickerstattung< der Wahrheit. (Vgl. Jacques Derrida: Die Wahrheit in der Malerei.
Ubers. von Michael Wetzel. Wien 1990.)

153 Diese Moglichkeit des Erkanntwerdens durch eine dritte, absolute Instanz wird auch
bei Marion in der Beziehung zwischen Liebe und Ethik eine wichtige Rolle spielen. Siehe
Abschnitt D. [II. meiner Arbeit.

333

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

lichkeit aufdecken méchte, um auf die Gefahr eines Wiederaufbrechens
orgiastischer Tendenzen und ihrer Instrumentalisierung durch den To-
talitarismus moderner Gesellschaften hinzuweisen, bejaht Derrida den
Charakter des Geheimnisses, um sich gegen ein Denken des guten Ge-
wissens zur Wehr zu setzten, das glaubt, die Aporien und Paradoxien zu
beherrschen, die unter der Verantwortung lauern. Bildet Heideggers
Gewissensruf eine Alternative zu diesem allzu guten Gewissen? Die
Formulierung »donner la mort« soll dafiir stehen, sich selbst den Tod
zu geben und dabei die Verantwortung gegeniiber dem eigenen Tod zu
iibernehmen, sei es im Selbstmord, sei es im Opfertod, in dem man sich
fiir den Anderen hingibt, sei es aber auch in der Annahme eines gege-
benen Todes, wie sie exemplarisch durch Sokrates und Christus voll-
zogen wurde, die wiederum fiir den Umgang mit dem Tod in zwei ver-
schiedenen Schichten der Geschichte der Verantwortung stehen. Sich
den Tod zu geben kann zudem heiflen, ihn sich zu erkennen zu geben,
»den Tod auslegen, sich eine Vorstellung, eine Figur, eine Bedeutung,
eine Bestimmung davon geben«. [TG 340]'* Und genau diese Aufgabe,
sich den Tod zu erkennen zu geben, der einem unausweichlich vorge-
geben ist, laBt sich ausgehend vom Tod des Sokrates als Kern der Phi-
losophie betrachten. Philosophie ist hier eine Thanatologie, philoso-
phieren heif3t sterben lernen. Dieses Sterbenlernen wiederum besteht
fiir Sokrates darin, daf bereits im Leben die unsterbliche Seele sich in
sich selbst sammelt, daf sie also zugleich im Bezug auf den Tod sie
selbst und mit sich selbst identisch wird.’ [Vgl. TG 343] Dieser Selbst-
bezug der unsterblichen Seele, die Eigentlichkeit Heideggers und die
Freiheit der Verantwortlichkeit konstatieren fiir Derrida letztendlich
einen Triumph des Lebens — eines anderen, ewigen, eigentlicheren oder
befreiten Lebens — iiber den Tod.

In der Geschichte der Verantwortlichkeit bleibt aber fiir Derrida die
Un-beantwortbarkeit gegeniiber einem absoluten, gottlichen Anderen,
eingeschrieben, der mich vollstindig erkennt, dessen Blick ich aber
nicht erwidern kann, sowie ein Geheimnis, ein Mysterium: der Bezug
auf den Tod, auf die Gabe des Todes, der in der Angst erfahrbar wird.

1% In der franzdsischen Formulierung »c’est aussi interpréter la mort, s’en donner une
représentation, une figure, une signification, une destination« [DM 27] wird deutlicher,
daR es hier auch um eine Ubertragung in Reprisentationen und Zeichen geht.

155 Vgl. Platon: Phaidon. In: Ders.: Jubiliumsausgabe simtlicher Werke. Ubers. von Ru-
dolf Rufener, Bd. 3, Ziirich und Miinchen 1974. S. 3-103. Hier 80e.

334

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

Dieses mysterium tremendum erschiittert den Menschen bis ins Inner-
ste seiner selbst und iibersteigt die Grenzen des Wissens und Erken-
nens. Und dieses internalisierte Geheimnis bleibt fiir Derrida auch im
schweigenden Ruf des Gewissens bei Heidegger gewahrt, der »aus mir
und doch iiber mich« kommt. [SuZ 257] Die Gegebenheit des Todes
impliziert die absolute Unvertretbarkeit des Einzelnen, die mich also
als Sterblichen mir selbst gibt.

Transformiert wird in der Geschichte der Verantwortung auch die
platonische Idee des Guten in das christliche Ideal der Giite als Fahigkeit
zu geben, und zwar letzten Endes in einer Selbstvergessenheit und einer
Liebe, in der man in der Hingabe an den Anderen auf sich selbst ver-
zichtet. Diese Gabe muf sich selbst vergessen, also auf das eigene Be-
wufBtsein und damit in gewisser Weise auch wieder auf die Verantwort-
lichkeit gegeniiber sich selbst verzichten. Die sokratische Annahme des
Todes wird zur christlichen Hingabe, zum Opfertod fiir den oder die
Anderen modifiziert. Dabei bleibt aber die Annahme der eigenen Sterb-
lichkeit impliziert. Seinen Tod fiir den Anderen geben heift bei Heideg-
ger eben nicht, die Unvertretbarkeit des Sterbens zu durchbrechen, son-
dern ich kann mich nur opfern, indem ich mir meinen jemeinigen Tod
gebe. [Vgl. SuZ 240] Ich kann dadurch dem Anderen keine Unsterblich-
keit geben, sondern allenfalls mehr Zeit zu leben — einen Aufschub, eine
différance. Sterblichkeit und Tod sind fiir Derrida unaufhebbare Vor-
aussetzung der Gabe: »Seul un mortel peut donner ... et ce mortel ne
peut donner qu'a du mortel, puisqu'il peut tout donner sauf I'immorta-
lité«. [DM 66]'*¢ Im Tod ist die Logik des Gebens und Nehmens auf-
gehoben (er bildet damit fiir Derrida zugleich die letzte Bedingung ihrer
Maoglichkeit), da niemand mir meinen Tod geben kann, der vom Mo-
ment meiner Geburt an immer schon meiner ist, ebenso wie mir nie-
mand meinen Tod nehmen kann. Ebenso kann ich dies fiir keinen ande-
ren tun. Wahrend allerdings bei Heidegger der Gewissensruf letztlich
der Ruf ist, mit dem das Selbst sich in seiner Sorge monologisch zu sich
selbst ruft, verweist Derrida erneut auf die Alternative bei Lévinas, bei
dem die Verantwortlichkeit gerade in meiner Bezogenheit auf die Sterb-

1% Gondek iibersetzt hier: »Nur ein Sterblicher kann geben ... und dieser Sterbliche
kann nur Sterbliches geben, weil er alles geben kann auBer der Unsterblichkeit«. [TG
371] Unterschlagen wird hier das »a du mortel«, das die dativische Ausrichtung unter-
streicht.

335

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

lichkeit des Anderen liegt und der Ruf von diesem ausgeht.’” Der Tod
ist hier das Ohne-Antwort, der Ruf, der mich zur Verantwortlichkeit
ruft, ohne dafl ich ihm meine Antwort 6konomisch zuriickgeben oder
eine Gegengabe erwarten konnte.

Die Transformation der Idee des Guten in die Giite als einer Hin-
gabe bis hin zur Selbstaufgabe impliziert ebenfalls einen Bezug der Ver-
antwortlichkeit auf den Anderen oder die Anderen. Zugleich wird damit
die Erfahrung der Verantwortlichkeit eine Erfahrung der Schuld, denn
der begrenzte, endliche Sterbliche kann eben immer nur begrenzt ge-
ben, sich begrenzt hingeben und dem Anderen nicht unendlich gerecht
werden: »man ist niemals verantwortlich genug«. [TG 379] In diesem
Ausgerichtetsein auf eine nicht einholbare, unendliche Verantwortung
dufert sich also ein weiteres Paradoxon, denn die Verantwortung griin-
det einerseits in der Identitdt des Antwortenden, also in seinem Selbst,
und sie ist zugleich darauf geoffnet, dal das so individualisierte Selbst
(wie bei Hegel) in der Allgemeinheit und Gemeinschaft aufgeht, indem
es sich fiir die Anderen hingibt. Aber neben dieser Selbstgabe, die das
Individuum durchaus noch aus sich selbst heraus vollzieht, ist es in der
Geschichte des jiidisch-christlichen Denkens auch in eine Gegebenheit
hineingedacht, die darin besteht, daf es in Gottes Hénden ist, der ent-
scheidet, ohne Rechenschaft geben zu miissen, der gibt, ohne sich zu
erkennen zu geben, und dem gegeniiber sich das Selbst primir an-
nehmend verhalten kann.

»Wir fiirchten und zittern angesichts des unzuginglichen Geheimnisses eines
Gottes, der fiir uns entscheidet, auch wenn wir trotzdem verantwortlich sind,
das heift frei zu entscheiden, uns zu mithen unser Leben und unseren Tod auf
uns zu nehmen«. [TG 383]

Dies gilt in besonderem Mafe in der Abwesenheit Gottes, aus der her-
aus auch Paulus sich »um Gehorsam bittend, in Wahrheit Gehorsam
gebietend ... in die Abwesenheit entfernt« und die Jiinger anweist, sich
»mit Furcht und Zittern« um ihr Heil zu bemiihen. [Ebd., vgl. Philipper
2,12] Es handelt sich in diesem Bezug auf die Abwesenheit fiir Derrida
bei Paulus um »eine noch jiidische Erfahrung des verborgenen, gehei-
men, getrennten, abwesenden oder geheimnisvollen« Gottes, die auch
die alttestamentarische Situation Abrahams prigt. [TG 384] Genau die-

157 Derrida bezieht sich hier auf: Emmanuel Lévinas: La mort et le temps. Paris 1991.
S. 38.

336

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

se passive Situation gegeniiber dem verborgenen Gott — dem verborge-
nen Geber, der zugleich selbst absolut erkennt — bringt das Zittern mit
sich, das Kierkegaard in »Furcht und Zittern« im Durchgang durch die
Geschichte von Abraham und Isaak verfolgt, der wiederum Derrida sei-
ne ganz eigene Lesart gibt.!%

4.2) Das Geheimnis wahren — zu erkennen geben,
was nicht zu erkennen gegeben werden kann?

4.2.1) Abrahams Geheimnis und das unterbrochene Opfer

Ausgehend von »Furcht und Zittern« macht Derrida das Schweigen
und das Geheimnis zum Leitfaden der Lektiire der biblischen Opfer-
Erzihlung. Abraham wahrt, nachdem er von Gott seinen furchtbaren
Auftrag erhalten hat, das Schweigen. Er teilt sich seinen Angehérigen
nicht mit und antwortet auf Isaaks Frage nach dem Objekt der Opfe-
rung nur verklausuliert, Gott werde dafiir sorgen. Er antwortet also,
ohne das Geheimnis preiszugeben. Er gibt etwas zu erkennen, in dem
ein Kern bleibt, der nicht zu erkennen gegeben werden kann. Das Ge-
heimnis des Auftrags iibersteigt namlich auch Abrahams Wissen, er
kann es niemandem erkliren, weil es fiir ihn selbst ein unerklirlicher
Ratschluff Gottes bleibt. Indem Abraham also das géttliche Geheimnis
annimmt und bewahrt, iibernimmt er eine Verantwortung, die ihn ganz
auf sich selbst zuriickwirft, wiahrend jedes gesprochene Wort ihn seiner
selbst entduflern wiirde. Die Verantwortung besteht nicht darin, direkt
zu antworten, also im Kreislauf der Okonomie eine Erwiderung zuriick-
zugeben. Drei Tage lange sind Abraham und Isaak auf dem Weg zum
Gipfel des Berges. Die potentielle Gegengabe der Opferung gerit in
Verzug und ist gegeniiber der Gabe des Geheimnisses verspitet.

Die Wahrung des Geheimnisses weist hierbei fiir Derrida auf eine
grundlegende Aporie der Verantwortlichkeit hin: ist diese im Diskurs
der Ethik — besonders deutlich in der von Habermas ausgehenden Disk-
urs-Ethik — gerade dadurch gekennzeichnet, daB es gilt, sich &ffentlich
vor anderen zu verantworten, also anderen die Griinde fiir das eigene
Handeln mitzuteilen, so besteht Abrahams absolute Verantwortlichkeit

15 Eine ausfiihrliche Interpretation der Kierkegaard-Lektiire Derridas und insbesondere
der darin enthaltenen theologischen Implikationen findet sich in: Tilman Beyrich: Ist

Glauben wiederholbar? a.a.O.

337

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

gerade darin, zu schweigen, sich und sein Geheimnis nicht zu erkennen
zu geben und nicht iiber sein Tun Rechenschaft abzulegen. Hierin be-
steht fiir Derrida auch eine Wendung gegen die Geschichte der Philoso-
phie von Platon iiber Hegel bis in die Gegenwart, da diese ein absolutes
Wissen anstrebt, dem sich keinerlei Geheimnis entzieht.

Die absolute Verantwortlichkeit, die sich aus keiner Verschuldung
ergibt, verlangt eine Hingabe an den Augenblick der Entscheidung, des-
sen Wahnsinn Kierkegaard so deutlich herausarbeitet und der in
Derridas Denken immer wieder in verschiedenen Ausformungen eine
wichtige Rolle spielt. Dabei geht es nicht einfach um eine Bejahung in
dem Sinne, daf willkiirlich, wahnsinnig und ohne jede Uberlegung ent-
schieden werden soll, sondern es geht darum, nicht zu verdecken, daf§
im Grunde jedes Gesetzes, jeder Pflicht und jeder Entscheidung immer
»Un-Maoglichkeitc verborgen ist — ein AusschlieBen anderer Maglich-
keiten und eine Unméglichkeit, im Moment der Entscheidung alle Kon-
sequenzen abzusehen. Das Paradox der absoluten Verantwortung, die
iiber jede ethische Pflicht hinausgeht, besteht allerdings gerade darin,
daf3 sie diese ethische Pflicht im gleichen Augenblick auch anerkennen
muf3: Abrahams Opfer ist nur dann ein absolutes, wenn er opfert, was
er liebt, seinen Sohn, den er gemaf3 den Regeln der Ethik und Moral am
allerwenigsten téten diirfte. Geopfert wird auch die bestehende soziale
und moralische Ordnung, die aber zuvor erst als etwas >opferbares, als
eine potentielle Opfergabe erkannt und anerkannt werden muf.

So radikal die Situation erscheint, in der Abraham sich befindet,
steht sie dennoch in Derridas Verstindnis fiir all unsere alltdglichen
Entscheidungen: in jedem Augenblick, in dem ich einem Anderen ant-
worte, ihm gegeniiber also verantwortlich bin, verrate ich alle anderen
Anderen, denen ich in genau diesem Augenblick genauso antworten
miifSte. Diese aporetische Situation wird fiir Derrida im Namen Gottes
ausgesprochen, der der ganz Andere ist und dabei auch fiir alle anderen
steht und fiir den Anspruch, den sie an mich stellen: »Tout autre est
tout autre«. [DM 98, TG 395] Jeder andere ist ein ganz Anderer und
dieser ganz Andere mit seinem absoluten Anspruch manifestiert sich
daher in jedem einzelnen Anderen. Auch wenn wir unsere Pflicht tun
und den Imperativen der Ethik folgen, werden wir niemals allen ande-
ren gerecht. Dieses Dilemma ist uns in einer anderen Terminologie be-
reits bei Ricceur begegnet, in seiner Unterscheidung zwischen der mo-
ralischen Regel, die sich auf alle anderen bezieht, und der partikularen
ethischen Situationsentscheidung, die jeweils ganz konkrete Andere be-

338



https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

trifft. Wo allerdings Ricceur darauf bedacht ist, die Universalitit des
kategorischen Imperativs und der institutionalisierten Regelwerke mit
der Tragik des situativen Handelns in ein Gleichgewicht zu bringen,
geht es Derrida eher darum, diesen Zwiespalt menschlicher Entschei-
dungen in seiner ganzen Dramatik und Aporetik aufzuzeigen

Derrida macht sehr plastisch deutlich, wie die zivilisierten moder-
nen Gesellschaften in jedem Augenblick andere zu Opfern machen, an-
dere aufgeben und auf dem Riicken der Dritten — u.a. der dritten Welt,
aber auch der innerhalb der Gesellschaft Ausgegrenzten — leben und
agieren, nur allzu oft ohne diese aporetische Situation offenzulegen
und im Anspruch einer moralischen Integritit, die stets darauf bedacht
ist, ihr gutes Gewissen zu wahren, und zwar auch in jenen Gaben, die
als Almosen gegeben werden. Er positioniert sich hierbei gegen seine
Kritiker, die meinen, es reiche aus, »unermiidlich die Aporie oder die
Antinomie zu leugnen und all jene als verantwortunglos, als Nihilisten,
als Relativisten, ja als Post-Strukturalisten oder, schlimmer noch als
Dekonstruktivisten abzutun, die sich weiterhin vor so viel gutem Ge-
wissen beunruhigt zeigen«. [TG 411] (Ganz nebenbei wird hier jede
Einordnung in die dabei aufgezihlten Kategorien des Denkens in iro-
nischer Weise zuriickgewiesen.)

Die Geschichte Abrahams erinnert an das Paradoxon einer Verant-
wortlichkeit, in der wir immer schon fiir das Leiden bis hin zum Tod
anderer verantwortlich sind, so daf8 auch wir den Tod geben. Dadurch,
daf Derrida im Namen Gottes eben nicht nur den absoluten Anderen
sicht, von dem der Ruf zur Verantwortung ausgeht, sondern vielmehr
eine Reprisentation oder ein Simulakrum fiir die Andersheit aller an-
deren und des konkreten, mir gegeniiberstehenden Anderen zugleich,
ist Abrahams Verhalten auf eine ganz spezifische Art und Weise zu
werten. Abraham nimmt das Geheimnis entgegen, er verzichtet darauf,
es zu erkennen, zu durchschauen oder zu wissen, weil er glaubt. Sein
Verhalten bezeugt den Glauben. Seine Antwort auf die Anrufung Got-
tes, bevor dieser ihm seinen Befehl erteilt, ist das »Me voici«, das »Hier
sieh mich«, das »Hier bin ich, ... ich bin bereit zu antwortenc, das jeder
Verantwortung vorausgeht. [Vgl. DM 102, TG 398] Dieses Zeugnis
kann aber in Derridas Lesart, Zhnlich wie bei Ricceur, nicht nur fiir den
Glauben und den Gehorsam gegeniiber der vollkommen transzenden-
ten, geheimen, unzuginglichen Absolutheit Gottes stehen, sondern
auch fiir die Anerkennung der absoluten Verpflichtung gegeniiber je-
dem einzelnen Anderen, die iiber die Verpflichtung gegeniiber der All-

339

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

gemeinheit noch hinausgeht. Es handelt sich um ein Einander-ver-
pflichtet-Sein, das jeden einzelnen an jeden anderen in seiner Partiku-
laritit und damit wiederum an die Absolutheit des tout autre bindet.
Verbunden werden quasi die horizontale Ebene der Bindung durch die
zeremonielle Gabe oder durch die wechselseitige Verantwortung und
die vertikale Ebene der Bindung an einen transzendenten Geber oder
an einen absoluten Ruf zur Verantwortung. Diese doppelte Verbindung
besitzt selbst eine unbegriindbare, nicht hinterfragbare Absolutheit
ihrer Giiltigkeit jenseits der Durchsichtigkeit des Wissens und Erken-
nens, die es wie eine Gabe und zugleich wie ein Geheimnis anzunehmen
gilt. Angesichts der Anerkennung, die Abraham leistet, indem er den
geheimnisvollen Auftrag annimmt, ohne die Liebe zu seinen Néchsten
aufzugeben, wird das Opfer unterbrochen im Augenblick einer Zeitlich-
keit ohne Zeit, in der Abraham Isaak beinahe schon getétet, ihm den
Tod gegeben und seinen Tod Gott gegeben hat:

»Gott gebietet ihm Einhalt in dem Augenblick, wo es keine Zeit mehr gibt, wo
die Zeit nicht mehr gegeben ist, das heif3t, als ob Abraham Isaak bereits [déja]
getotet hitte: der Begriff Augenblick ist unerlaBlich.« [TG 399]

Auflerhalb der Ordnung einer zeitlichen Sukzession steht diese Ge-
schichte fiir Kierkegaard auch deshalb, weil der darin erzihlte Glaube
nicht von Generation zu Generation weitergegeben werden kann, son-
dern immer wieder einen absoluten Anfang, eine neue Entscheidung
verlangt. Erzahlt wird also eine Geschichte dessen, was sich im wahn-
sinnigen Augenblick der Entscheidung der Logik der Geschichtlichkeit
entzieht: »die Nicht-Geschichte, der sich wiederholenden absoluten An-
fange«. [TG 407]

4.2.2) Selbst und Geheimnis

Das >tout autre est tout autre« bildet fiir Derrida wie schon die Namen
différance und Gabe eine Art Losungswort, ein Schibboleth', in dem

159 Zum Begriff des Schibboleth im Verhiltnis zur Dichtung Paul Celans vgl.: Jacques
Derrida: Schibboleth. Fiir Paul Celan. Ubers. von Wolfgang S. Baur, Wien 1986. In Ce-
lans Gedicht liegt fiir Derrida etwas Verborgenes, Abwesendes, das nicht auf eine Bedeu-
tung festgelegt werden kann, weil es sich in einer metonymischen Bewegung und Wie-
derholung entzieht, in der immer wieder ein Geheimnis auf das nichste verweist. Siehe
hierzu auch: Hent de Vries: Das Schibboleth der Ethik. Derrida und Celan, a.a. 0., S. 57—
80.

340

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

sich ein Geheimnis bewahrt, nicht als das Unsichtbare, sondern als das
Unlesbare. Die Tautologie der Andersheit aller anderen verweist auf die
Gleichheit der anderen Menschen als Basis der Allgemeinheit ethischer
Imperative — bei Ricceur war von der notwendigen Anerkennung der
Ahnlichkeit unserer Fahigkeiten die Rede. Derrida lehnt diese Voraus-
setzung nicht ab, mdchte sie aber — wie ebenfalls auch Ricceur — in einer
paradoxen Verschrinkung um die Heterologie erginzen, daf8 jeder ein-
zelne Andere in seiner Unvertretbarkeit und Einzigartigkeit auch abso-
lut und unendlich anders ist.1 Jeder andere also ist, indem er er selbst
ist, zwar auf einer Ebene des Miteinanders fiir mich zugénglich, mir
analog, er ist ein alter ego und ein Vertreter der menschlichen Gattung.
Jeder andere aber ist auch, gerade indem er er selbst ist, nicht ohne Rest
auf dieser ersten Ebene zu erkennen oder zu durchschauen. Es bleibt
immer ein Rest seiner Andersheit, der ihn selbst zum Geheimnis macht.
Der »Tod des identifizierbaren Subjekts< also schafft das menschliche
Individuum keinesfalls ab, wenn er auf diesen Rest des Geheimnisses
verweist, der nur als ein solches zu erkennen gegeben werden kann - als
eine Gabe, die sich selbst nicht durchsichtig ist, sich nicht als Gabe er-
kennt und deshalb im Sinne Derridas umso mehr eine Gabe bleibt. Ge-
nau dieser unaufhebbare Rest, diese Moglichkeit, in mir selbst ein Ge-
heimnis zu wahren, wird fiir Derrida mit dem Wort »Gott« benannt:
»Gott ist der Name der Moglichkeit fiir mich, ein Verborgenes, ein Ge-
heimnis zu wahren, das im Inneren sichtbar ist, aber nicht im Aufe-
ren.« [TG 434] Gott ist, dhnlich wie das kantische Gewissen, ein mir
innerliche Zeuge, durch den ich mich zugleich auf das Andere in mir
beziehen kann und auf meine Beziehung zu den Anderen: »Gott ist in
mir, er ist absolutes >ich« [il est smoi< absolu]'¥, er ist diese Struktur der
unsichtbaren Innerlichkeit, die man im kierkegaardschen Sinne Subjek-
tivitdt nennt.« [Ebd.]

Derrida geht es in seiner Kritik an den Philosophien des Subjekts
mit Kierkegaard darum offenzulegen, daf die Geschichte der Philoso-

160 Ricceurs dritten Begriff, die Umkehrbarkeit der Rollen von Handelndem und Erlei-
dendem, Gebendem und Empfangenden, wiirde Derrida wohl gleichermaBen teilen, da
im Spiel der Welt die Verteilung der Rollen vollkommen variabel erscheint. Ich werde
darauf unter Punkt IV. dieses Abschnitts noch einmal zuriickkommen.

161 Das »il est smoic absolu« konnte hier auch als »er ist absolut sich«« gelesen werden,
also auch im Bezug auf das jeweils konkrete Ich, nicht nur auf die Ichheit. Zudem lifit
sich das moi bereits als Vorverweis auf einen Ubergang vom Ich zum Mich lesen, den
Marion betonen wird.

341

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

phie dieses Wissen um das Geheimnis mifachtet und damit auch eine
Struktur des Selbst als Geheimnis, in dem immer ein UberschuR bleibt,
der in der Dichotomie von Subjekt und Objekt nicht mehr eingeholt
werden kann. [Vgl. TG 418] Das Geheimnis impliziert dabei zwar einer-
seits durchaus eine Einbindung in die Struktur des Okonomischen — es
wird bewahrt, bleibt im ofxog, im »Heim« - zugleich aber entzieht es sich
der Durchsichtigkeit einer Selbsterkenntnis oder des ego cogito — und
ist so schlieflich doch nie bei sich, sondern auch Unheimlichkeit. Durch
die Anerkennung des Geheimnisses und seiner Unheimlichkeit wird
also die Frage nach dem Selbst in sich selbst noch einmal in Frage ge-
stellt, was, so Derrida, u.a. bei Freud und Heidegger geschieht:

»Die Frage des Ich: >Wer bin ich?« (>qui suis-je?<) nicht mehr im Sinne von
»Wer bin ich?« sondern von »Wer ist »ich« 7, wer kann >wer< sagen?, was ist das
sich< und was wird aus der Verantwortung, wenn im geheimen die Identitit
dessichc erzittert?« [TG 419]

Der Bezug auf Gott konnte hierbei als ein Vehikel fiir die Sehnsucht
betrachtet werden, in der Wahrung der eigenen Geheimnisstruktur
doch durchschaut und erkannt zu werden. Die Gabe des Glaubens oder
des Opfers an Gott lieBe sich so aus dem Bediirfnis ableiten, sich zu
erkennen zu geben.

Fiir Derrida verbirgt sich darin die Gefahr, letztlich doch auf eine
Entlohnung der Gabe zu kalkulieren, da ja jemand in mein Innerstes
sieht — er also erkennt, was ich gebe, auch dann noch, wenn die Linke
nicht weif3, was die Rechte tut — und mir irgendwann eine Gegengabe
zukommen ldBt. Eine dhnliche selbstreferentielle Struktur besteht mit
Nietzsche im »Geniestreich des Christentums«'%?, da Gott sich letztend-
lich selbst seinen eigenen Sohn opfert und so die Gabe wieder in eine
Okonomie des Opfers aufgehoben wird, die sich vollkommen solipsi-
stisch schliet. Auch dieses Urteil kann in Derridas unabschlieSbarer
Infragestellung kein endgiiltiges Fazit bilden, denn es bleibt unter dieser
Okonomie wie stets das Geheimnis einer Bindung, die nicht ganz durch
Wissen erfaf3t werden kann, eben weil sie im Glauben besteht, und zwar
in einem Glauben, den letztlich auch Nietzsche noch voraussetzen mu8,
in dem Augenblick, in dem er sein Urteil gibt, indem er es schreibt und
zu lesen oder zu erkennen gibt: »Nietzsche mufl wohl zu wissen glau-

162 Friedrich Nietzsche: Genealogie der Moral. In: Kritische Gesamtausgabe, Bd. VI 2,
Berlin 1967. S. 347.

342

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Falschgeld und andere Gaben

ben, was glauben heiflt, zumindest versteht er sich darauf, es glauben zu
machen«. [TG 440]'6} Hinter allem Wissen, allem was erkannt und zu
erkennen gegeben wird, bleibt fiir Derrida dieses >Glauben« verborgen,
das nicht nur vom Anderen, sondern auch von demjenigen, der zu er-
kennen gibt, verlangt, dem Zu-erkennen-Gegebenen Kredit zu geben.
Es sind die Bindungen des Kredits und der Ubereinkunft, wie sie sich
auch in der zeremoniellen Gabe aufzeigen lassen, die der Sprache und
der Schrift zu Grunde liegen und ohne die kein Zu-erkennen-Geben
erfolgen kann, eben weil es als eine Gabe immer auch die Okonomie
bejaht. Darauf méchte die Dekonstruktion unermiidlich aufmerksam
machen und deshalb hort Derridas Infragestellung der Philosophie von
ihren Riandern aus nicht auf, der er wie ein Narr am Hof des Denkens
immer wieder den Spiegel vorhalt.

Ein Rand, von dem aus diese Bespiegelung besonders effektiv er-
folgen kann, ist der Ubergang zum literarischen Diskurs. Die Literatur
kann fiir Derrida in ihrem Umgang mit dem Geheimen in eine sikulare
Nachfolge der Buchreligionen gestellt werden.!®* [hr Losungswort lau-
tet: »Pardon de ne pas vouloir dire« [DM 161], womit sie sich der Stra-
tegie Abrahams anschlieft, der Isaak antwortet, ohne das Geheimnis
preiszugeben. Gleichzeitig bittet sie dafiir um Vergebung. Sie legt ihre
eigene Strategie des Nicht-Sagens und Nicht-sagen-Wollens offen. In-
dem hierbei die Einforderung des Kredits offensichtlich geschieht, erin-
nert sie an die Bindungen des Glaubens, die jedem Wissen und Sagen
insgeheim und unsichtbar vorausgehen. Sie geben ein Geheimnis als
Geheimnis zu erkennen, ohne es zu verraten. Die Fiktion (die letztlich
von keiner >Realitétc zu unterscheiden ist) zeigt auf das, was jenseits der
Ordnung des Seins, der Prisenz, des Lebens, des Lichts, des Aoyo¢ und
der okonomischen Zirkulation als Rest offen bleibt: »émexetva tij¢
obotac : Das Geheimnis dessen, wovon man nicht sprechen, aber auch
nicht mehr schweigen kann.« [S.0.]'6

16 »Nietzsche doit bien croire savoir ce que croire veut dire, 8 moins qu'il n‘entende le
faire accroire«. [DM 157]

1% Diesen Gedankengang entwickelt Derrida in »La littérature au secret«. [DM 159-
209]

16 Der Ubergang von einer Orientierung am religiésen Diskurs und damit an der Aus-
richtung auf die absolute Transzendenz Gottes zum Diskurs der literarischen Fiktion
scheint hier der Denkbewegung zu entsprechen, die Derrida in Descartes » Meditationes«
nachgewiesen hat: auch dort wird dem Bezug auf die Unendlichkeit Gottes die Fiktion des
genius malignus gegeniibergestellt. Sie fungiert quasi als die Tiir, die sich auf den Au-

343

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

Das Geheimnis kann aus dem Solipsismus des personalen Geheim-
nistrigers befreit werden, indem es der Schrift anvertraut wird, die es in
die Verrdumlichung und Verzeitlichung der Bewegung der différance
tberfiihrt. In »Das falsche Geldstiick« bleiben die >wahren¢ Intentionen
des Freundes, der Falschgeld gibt, des Erzihlers und des Autors letzt-
endlich geheim. Was sie tun oder sagen wollen, kann nicht bis ins Letzte
entschliisselt werden.

»Ein solches Geheimnis tritt in der Literatur auf, wird durch die Méglichkeit
der literarischen Institution konstituiert, wird durch sie auch in seiner Még-
lichkeit als Geheimnis nur in dem Mafe enthiillt, wie es alle Abgeschlossen-
heit und Dichte, alle Tiefe verliert. Es wird absolut gewahrt, unentsiegelbar,
unverletzbar nur in dem MafSe, wie es durch eine nicht-psychologische Struk-
tur gebildet wird. Diese Struktur ist nicht subjektiv oder subjektivierbar, ob-
gleich sie fiir die allerradikalsten Effekte von Subjektivitdt und Subjektivation
verantwortlich ist. Sie ist oberflichlich, ohne Substanz, unendlich privat, weil
durch und durch &ffentlich. Sie dehnt sich auf der Oberfliche der Seite
aus ...« [FG 217]

Auf die Frage, wo das Selbst im Denken Derridas bleibt, 146t sich nur
eine vorldufige Antwort voller offener Fragen geben: Die Subjektivitit
bleibt als ein Effekt der Schrift, in die sich aber wiederum das Geheim-
nis entduflert und als Geheimnis zu erkennen gibt, das seinen uneinhol-
baren Kern ausmacht. In diesem verbogenen Kern bleibt jedes Selbst fiir
jeden anderen das ganz Andere, verantwortlich und Verantwortung
einfordernd, mit allen Paradoxien und allem Wahnsinn der Entschei-
dungen. Solche Entscheidungen werden auch in der Lektiire von Wer-
ken verlangt, da keine Lesart ihrer Gabe ganz gerecht werden kann. Die
Lektiire kreist um das Geheimnis des Werkes, das wiederum aus dem
Subjekt hervorgeht, welches sich darin zu erkennen gibt, indem es sich
schreibend den Tod gibt, wobei es sich nur als ein Geheimnis zu erken-
nen und weitergeben kann.

genblick des Wahnsinns 6ffnet, der das ego cogito und die daraus entspringende GewilR-
heit erst ermoglichen soll.

344

16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1 Die Gabe darf sich nicht zu erkennen geben
	1.2 Levinas' Gabe des Werkes und Derridas geschriebene Gabe der Nicht-Erwiderung
	1.3 Es gibt die Gabe - und ihre Unmöglichkeit
	1.3.1 Jener Rest, der ist ohne zu sein, oder das Un-Ding der Gabe
	1.3.2 Im knappen Spielraum zwischen dem Denkbaren und dem Unmöglichen

	1.4 Wisse (zu erkennen) zu geben (was sich nicht zu erkennen gibt)

	1.1 Gibt Derrida die Gabe zu erkennen?
	2 Die Paradoxien des Zeit-Gebens und der paradoxe Augenblick der Gabe
	2.1 Die Kraft des gegebenen Dinges und das Verlangen nach Zeit
	2.2 Es gibt Zeit (zu geben) - der wahnsinnige Augenblick der Gabe

	3 Die Poetologie der Gabe und die Gaben der Poesie
	3.1 Die Wege der Erzählung kreuzen den Augenblick des Gedichts
	3.2 »Das falsche Geldstück« - Jacques Derrida wechselt eine falsche Münze
	3.3 Kann man ein Ereignis verschenken? - Wer gibt wem? Zu erkennen?
	3.4 Tod und Tabak

	4 Den Tod geben - Gabe und Geheimnis
	4.1 Dem Selbst den Tod (zu erkennen) geben?
	4.2 Das Geheimnis wahren - zu erkennen geben, was nicht zu erkennen gegeben werden kann?
	4.2.1 Abrahams Geheimnis und das unterbrochene Opfer
	4.2.2 Selbst und Geheimnis



