
III. Falschgeld und andere Gaben

1) Die Gabe darf sich nicht zu erkennen geben

1.1) Gibt Derrida die Gabe zu erkennen?

Bevor Derrida sich explizit mit der Thematik von Gabe und (materiel­
lem) Tausch beschäftigt operiert er, wie bereits gezeigt wurde, an zen­
tralen Stellen seiner Schriften mit einem Begriff der Ökonomie, der 
zunächst abseits einer realen ökonomischen Sphäre als eine Denk-Öko­
nomie zu verstehen ist. Hegels Philosophie steht für Derrida in »Von 
der beschränkten zur allgemeinen Ökonomie. Ein rückhaltloser Hege­
lianismus«71 - durch die Lektüre Batailles hindurch gelesen72 - wie die 
Phänomenologie Husserls im Zeichen einer »Ökonomie des Lebens«, 
die »auf die Erhaltung, die Zirkulation und Reproduktion des Selbst, 
wie auch des Sinns« ausgerichtet ist. [SD 387] Diese Ökonomie, Hegels 
>Ertauschung< des Selbst73, manifestiert sich in der Denkfigur des

71 SD 380-421.
72 Zu Derridas Auseinandersetzung mit Bataille sei erneut verwiesen auf: Kathrin Busch: 
Geschicktes Geben. Aporien der Gabe bei Jacques Derrida, a.a.O. S. 45-65. Bataille zeigt 
die historische Entwicklung einer Wirtschaft auf, die in ein souveränes Selbstbewußtsein 
des Menschen mündet, welches »jedoch keineswegs den Besitz seiner Selbst, sondern den 
rückhaltlosen Verlust des Eigenen an die Verschwendung« bedeutet. (S. 54) Das Selbst 
kann in der Entscheidung zu geben eine augenblickliche Freiheit erlangen und durch das 
Weggeben eines Gegenstandes Macht gewinnen, allerdings nur, wenn es dies nicht schon 
im Augenblick des Gebens einkalkuliert. Derrida greift den Aspekt einer Verausgabung 
des Denkens heraus, der bei Bataille nur eine Dimension der Verausgabung bildet, und 
weist auf den »performativen Widerspruch« der Schrift Batailles hin: »währen die Unter­
suchung auf einen Erkenntniserwerb zielt, bekundet sich als deren Wahrheit die Veraus­
gabung jeglichen Wissens.« (S. 56) Von diesem Widerspruch aus verfolgt Busch Derridas 
Bestreben, die Verausgabung und Rückkehrlosigkeit performativ in der Gabe des Textes 
und des Werkes zu vollziehen.
73 Siehe Abschnitt B. III. 1.1 meiner Arbeit.

268

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

Kampfes zwischen Herrn und Knecht, der auch ein Kampf um Herr­
schaft und ein Kampf auf Leben und Tod ist. Wo nun Ricoeur die Figur 
der Gabe als >Lichtung< im Kampfgetümmel einführt, entwirft Bataille 
als Alternative zum Kampf eine Souveränität, die darin bestehen würde, 
sich in einer Gegenbewegung zum Prinzip der Identität rückhaltlos zu 
verausgaben und die Herrschaft, den Sinn, die Prinzipien der Rezipro­
zität, die Dankbarkeit und Anerkennung einfordern, aufzuopfern. Ver­
langt wird ein »schonungsloses Opfer der philosophischen Begriffe« 
[SD 406] sowie eine Destruktion des Diskurses als »Zeichenpotlatsch, 
der die Wörter in der fröhlichen Affirmation des Todes verbrennt, auf­
zehrt und verschwendet: ein Opfer und eine Herausforderung«. [SD 
416] Derrida spricht hier zwar von Verausgabung und Opfer, operiert 
allerdings noch nicht mit einer Ordnung der Gabe, die der Ökonomie 
entzogen wäre. Vielmehr soll die beschränkte Ökonomie des Lebens zu 
einer allgemeinen Ökonomie radikalisiert werden, die sich für die Ver­
ausgabung in den Tod und die Bejahung des Nicht-Sinns öffnet. So ist 
zu betonen, daß auch Derridas Hinwendung zur Gabe nicht einfach 
gradlinig anh’ökonomisch zu interpretieren ist - es gibt auch hier kei­
nen vollständigen Ausweg aus der Ökonomie.

Derrida rekurriert in »Die Schrift und die Differenz« bereits auf 
Marcel Mauss: das Opfer der Zeichen soll sich in der Figur des Potlat­
sches vollziehen, also gemäß eines Rituals der übermäßigen Gabe, die 
bis zur Zerstörung der gegebenen Objekte radikalisiert wird. Und genau 
genommen handelt es sich bei diesen Objekten der Gabe dort selbst 
bereits um Zeichen, denn die zum Teil verzierten, also mit Spuren oder 
Zeichnungen versehenen Kupfertafeln, die Mauss beschreibt, haben 
letztlich nur die Funktion, als Zeichen der Gabe, des Reichtums und 
der Maßlosigkeit zerstört zu werden. Derridas Mauss-Rezeption erfolgt 
vermittelt über die Auseinandersetzung mit Claude Levi-Strauss.74 
Einer rousseauistische Nostalgie und Sehnsucht nach dem Ursprung in 
der Ethnologie (die Mauss wohl noch deutlicher zu unterstellen ist als 
Levi-Strauss) will Derrida auch hier die nietzscheanische Bejahung des 
Spiels gegenüberstellt.

Die Grundfigur einer sich verausgabenden Gabe, die den Ritus des 
Potlatsch kennzeichnet, und die Idee einer reinen Gabe, sowie auch ihre 
Lesart als symbolische Gabe und Gabe von Zeichen, bilden die Anknüp­

74 Vgl. hierzu Abschnitt A. III. 2.2.

269

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

fungspunkte, von denen aus Derrida in »Falschgeld«75 zahlreiche Fäden 
weiterspinnt. Es geht dabei nicht um den Versuch, eine fertige Antwort 
auf die Frage nach der Gabe darzulegen, sondern die Frage nach der 
Gabe überhaupt erst zu stellen sowie zu fragen: »Ließ sich diese Frage 
formalisieren? Und wo mochten die Grenzen einer solchen Formalisie­
rung liegen?« [FG 7] Derrida verweist selbst darauf, daß ihm »die Pro­
blematik der Gabe ... bis dahin mehr oder minder ungewollt spürbar 
geworden war« [ebd.] und daß die ersten Überlegungen zur Gabe auch 
»auf die eine oder andere Weise in den späteren Werken impliziert« 
blieben. [FG 8] Er gibt sich hier im Bezug auf diese späteren Werke 
sogar grundlegend als ein Denker der Gabe zu erkennen, denn »sie alle 
waren, wenn man so sagen darf, der Frage nach der Gabe gewidmet«. 
[Ebd.] Ein großer Teil des Werkes Derridas wäre also >der Gabe gege- 
ben<. Die »Motive der Spekulation, der Schickung [destination] oder des 
Versprechens, des Opfers, des >Ja< oder der ursprünglichen Bejahung, 
des Ereignisses, der Invention, des Kommens oder des >Komm<« [ebd.] 
umkreisen nach seinen eigenen Angaben bereits die Thematik und 
Denkfigur, die nun in »Falschgeld« weiter eingekreist wird, bevor sie 
dann in »Den Tod geben«76 noch einmal in einen weiteren, auch histo­
rischen Umkreis eingeschrieben wird.

Derrida macht es dem Leser von »Falschgeld« alles andere als 
leicht, die >Gabe< dieses sehr assoziativen Textes entgegenzunehmen. 
In vier Kapiteln werden die Verhältnisse zwischen Zeit, Gabe, Ereignis 
und Unmöglichkeit erörtert, eine doppelte Lektüre von Baudelaires 
»Das falsche Geldstück« wird in Auseinandersetzung mit Mauss und 
seiner strukturalistischen Rezeptionslinie vollzogen und die Idee einer 
reinen Gabe ohne Gegenwart wird bis zur Thematik der Vergebung 
durchdacht. Der Text scheint sich mit seiner Überfülle an Assoziationen 
und einer Aufladung mit Bedeutung, u. a. durch eine ausgeprägte Inter- 
textualität, einer reziproken Antwort, Erwiderung oder Gegengabe zu 
widersetzen. Er erscheint zu maßlos, um gängige Interpretationsmaß­
stäbe anzulegen. Die Idee der Gabe wird darin zwar auf verschiedenen 

75 Erstmalig 1991 unter dem Titel »Donner le temps 1.: Lafausse monnaie« erschienen, 
dokumentiert dieser Text Derridas Überlegungen zu einem gleichnamigen Seminar, das 
er 1977/78 an der Ecole normale superieure und im folgenden Jahr noch einmal in Yale 
abhielt und 1991 für die Carpenter Lectures an der Universität Chicago strukturierte und 
niederschrieb.
76 Jacques Derrida: Den Tod geben. In: Gewalt und Gerechtigkeit. Derrida - Benjamin. 
Hrsg, von Anselm Haverkamp, Frankfurt a.M. 1994. S. 331-445.[Zitiert als: TG]

270

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

Ebenen ausgebreitet - von ihrer an Heidegger angelehnten Darstellung 
als Ereignis über die ganz konkreten Gaben sozialer Interaktion wie das 
Almosen bis hin zu den Gaben der Poesie - dennoch bleibt letztlich 
wohl die Frage offen, ob und inwiefern etwas so eindeutiges wie ein 
Begriff oder Konzept der Gabe zu erkennen gegeben wurde und ob die 
Frage nach der Gabe letztlich formalisiert werden konnte, zumal sie 
nicht in einer geschlossenen argumentativen Form verfolgt wird.

Auf die Gefahr hin sich in Details zu verlieren und damit Derridas 
Idee der Gabe zu verfehlen - und ihr in seinem Sinne, wie sich zeigen 
wird, vielleicht gerade so gerecht zu werden - lassen sich schon an die 
Form von »Falschgeld« zahlreiche Fragestellungen anschließen, die sich 
darin inhaltlich wiederholen: Wenn Derrida ausgiebig von Zitaten an­
derer und eigener Texte Gebrauch macht, ohne diese in eine klassische 
hermeneutische Auslegung einzubinden, wenn er den Text Baudelaires 
zu einem Kernelement seines Textes macht, wer ist dann Autor dieses 
Textes? Wer gibt hier etwas zu erkennen? Wer gibt? Was geben der 
Titel und die Zwischentitel zu erkennen, zumal sich die Frage nach der 
Titulierung als einer von vielen Ariadnefäden durch das Gewebe der 
Textur zieht? Inwiefern ist das, was hier geschrieben, also mir als Leser 
gegeben wird, als bare Münze anzunehmen? Inwiefern weist es sich 
selbst als »Falschgeld« aus?77 Inwiefern grenzen darin literarische, poe­
tische Texte und philosophischer Diskurs aneinander? Inwiefern grenzt 
der Diskurs Derridas hier selbst an Poesie? Und gibt sein Umgang mit 
dem Text Baudelaires innerhalb seines eigenen Textes eine Anleitung 
dafür, wie die Gabe eines solchen Textes entgegenzunehmen ist?

Geoffrey Bennington sieht in der Struktur der Gabe eine Art Weg­
weiser für den Zugang des Rezipienten zum Denken Derridas. Dem 
Leser wird die Aufgabe zugeschrieben, seine »remarques«, also seine 
Bemerkungen an den Rand eines Textes zu schreiben, der schon (dejä) 
da ist, und dies stellt ihm zugleich die bereits erwähnte Aufgabe:

»... zu begreifen, warum ohne all das, ohne dieses Schon-da, das uns eine 
gewisse Passivität angesichts des Gegebenen auferlegt, angesichts der Gabe, 
des Es gibt eines vom Anderen geschriebenen Textes, der >Komm< zu uns sagt 

77 Hierbei ist allerdings anzumerken, daß die Reihenfolge der Titel in der deutschen 
Übersetzung vertauscht wurde. In der französischen Ausgabe heißt der Text zunächst 
»Donner le temps 1.« und erst im Untertitel »La fausse monnaie«, wobei dieser Titel 
anders als in der Übersetzung eine genaue Zitation des Titels ist, den Baudelaires Pro­
sastück trägt.

271

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

und den es jetzt zu lesen gilt - warum also ohne all das keine Lektüre einsetzen 
könnte und wir keine Chance hätten, anzufangen zu verstehen«. [S.o.]

Die Bejahung des Anderen besteht in Benningtons Interpretation der 
Gabe bei Derrida darin »zum Gesetz der Sache >ja< zu sagen ... das wir 
in einer Passivität empfangen, die sich diesseits der Opposition aktiv/ 
passiv hält«, und so »die Sache vor jeder Objektivität (also auch vor 
jeder Dialektik von Subjekt und Objekt) in ihrer Singularität sein zu 
lassen«. [JD 195] In dieser Lesart wäre man in Derridas Konzeption 
der Gabe ebenso einer Art Lektüreanweisung für seine bzw. für alle 
Schriften auf der Spur wie auch einem impliziten phänomenologischen 
Programm für den Umgang mit dem Gegebenen, das sich zum Teil in 
einer parallelen Spur, die wiederum durchaus auch Derridas Spur ver­
folgt, bei Jean-Luc Marion wiederfinden lassen wird. Mit der Betrach­
tung des Phänomens >Gabe< verbinden sich bei Derrida die Frage nach 
der Möglichkeit, überhaupt nach der Gabe zu fragen und diese zu er­
kennen zu geben, und das Paradox der Unmöglichkeit einer Gabe, die, 
um nicht erwidert zu werden, nicht einmal erkannt werden darf.

1.2) Levinas' Gabe des Werkes und Derridas geschriebene Gabe der 
Nicht-Erwiderung

Das Muster einer Gabe, die keine Gegengabe erlaubt und die sich jeder 
Danksagung versagt, entwickelt Derrida zunächst im Hinblick auf die 
Gabe eines Werkes. Es ist das Werk eines Freundes - Emmanuel Levi­
nas -, der wiederum dieses Muster in einer Aussage über das Werk in 
seinem Werk selbst vorgibt:

»Wird das Werk bis zu Ende gedacht, dann verlangt es eine radikale Großmut 
des Selben, das im Werk auf das Andere zugeht. Es verlangt infolgedessen die 
Undankbarkeit des Anderen. Die Dankbarkeit wäre gerade die Rückkehr der 
Bewegung.«78

Das Werk soll hier in der Tradition der Ixexeiva ouaiaQ als eine 
»absolute Güte« gedacht werden und muß dazu ein »Aufbruch ohne 
Wiederkehr« sein, »der dennoch nicht ins Leere führt« und sich nicht 

78 Emmanuel Levinas: Die Spur des Anderen. In: Ders.: Die Spur des Anderen. Unter­
suchungen zur Phänomenologie und Sozialphilosophie. Übers, von W. N. Krewani, Frei­
burg, München 1999. S. 209-235. Hier S. 216.

272

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

qua Erwiderung in der Gegenseitigkeit aufhebt.79 Darin, daß dieser 
Aufbruch nicht ins Leere führt, ist hier ein wesentlicher Unterschied 
zur bisher in Derridas Ansatz aufgezeigten Tendenz zur Verausgabung 
des Sinns festzumachen. Für Levinas ist das Werk, wie bereits dar­
gestellt, nicht nur vom berechnenden Erwerb einer Gegenleistung, son­
dern genauso »vom Spiel oder der bloßen Verausgabung« zu unter­
scheiden.80 »Auch der Nihilist [macht] unter dem Anschein der 
Absichtslosigkeit seines Tuns sich selbst zum Ziel«81, nicht aber den 
Anderen, auf den das Werk als Gabe ausgerichtet ist. Und diese Aus­
richtung kann sich erst dann vollständig erfüllen, wenn der Gebende 
sich diese Erfüllung nicht für sich selbst verspricht. Dies gelingt für 
Levinas durch eine spezifische Zeitlichkeit des Werkes: Es ist als 
»Sein-zum-Jenseits-meines-Todes« ausgerichtet auf eine Zukunft, die 
»gleichgültig gegen meinen Tod«82 ist, in der ich mir also auch keine 
»persönliche Unsterblichkeit« erhoffe.83 Es zielt also auf eine Zeit, die 
ohne mich stattfindet und birgt in sich so den »Übergang zur Zeit des 
Anderen«.84

Eine solche »Eschatologie ohne Hoffnung für sich«85 geht über 
Derridas Charakterisierung einer Levinas'schen »Eschatologie, die 
nichts erwartet« [s. o.] hinaus, denn es geht nun darum, daß nichts für 
mich selbst erwartet wird. Handelt es sich hier um eine Form von Hoff­
nung, die auch Derrida jenseits der Alternative der Hoffnung auf eine 
Vervollständigung des Wissens, auf die Wahrheit oder das eine, endgül­
tige Wort auf der einen Seite und der Bejahung des Nicht-Sinns und 
Verausgabung in die Leere auf der anderen Seite teilen könnte? Mög­
licherweise wird gerade aus dieser Form der Hoffnung heraus die Denk­
figur der Gabe, die sich sehr deutlich an dieser Struktur des Werkes bei 
Levinas orientiert, ein so wesentliches Element des Denkweges 
Derridas. Diese Entwicklung läßt sich gerade auf Grund ihres Aus­
gangspunktes in der Idee des Werkes und in Levinas' Beschäftigung 
mit dem Selbst und dem Anderen in ihrer personalen Dimension be­

79 Ebd.
80 Ebd.
81 Ebd.
82 Kursivierung K. B.
83 Ebd., S. 217.
84 Ebd.
85 Ebd., Kursivierung K. B.

273

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

sonders fruchtbar auf die Idee des Einander-zu-erkennen-Gebens und 
die damit verbundene Konstitution des Selbst hin interpretieren.

Derrida gibt in seiner Lesart der Aussage Levinas' über das Werk 
keine Interpretation, die den Bezug auf diese >andere Hoffnung< explizit 
bestätigen würde. Er gibt allerdings gar keine direkte Interpretation, 
sondern nimmt Levinas' Sätze über das Werk vielmehr als eine Anwei­
sung, eine Aufforderung, einen Ruf an, wie der Umgang mit diesem 
Werk zu vollziehen ist.86 Diesen Vollzug entwickelt Derrida in »En ce 
moment meme dans cet ouvrage me voici«87 in einer performativen 
Lektüre, die zugleich die Grenzen und den paradoxen Charakter ihres 
eigenen Vorhabens und ihrer Verpflichtung und Verantwortlichkeit ge­
genüber dem gelesenen Werk mit aufzeigt. Derrida zeigt also, wie er das 
Werk Levinas entgegennimmt, in der festen Absicht einer Undankbar­
keit und Nicht-Reziprozität - anders als bei Ricoeur kann hier die Dank­
barkeit die Regel der Gegenseitigkeit nicht aufbrechen - und im beinahe 
verzweifelten Begehren, dabei ebenfalls eine Gabe zu geben, die aber 
keine einfache Gegengabe und ebenso wenig eine Wiedergabe des Wer­
kes des Anderen bilden darf. Verzweifelt, weil Derrida sich dabei im 
Zirkel einer Verschuldung und Verantwortlichkeit gefangen findet, in 
einer Ökonomie, die doch eigentlich Gaben tauscht, welche unverkäuf­
lich, unverhandelbar und unberechenbar sind: »Je serai encore pris dans 
le cercle de la dette et de la restitution avec lesquelles il faudra negocier 
le non-negociable«. [Psyche 162] Die angestrebte Gabe, die sich dem 
Kreislauf der Ökonomie und der Kette der Restitutionen entziehen soll, 
kann für Derrida nur eine Gabe sein, die nicht ist - die nicht präsent ist 
und auch die Frage verbietet, was sie ist. Gegeben werden müßte das 
Geben des Gebens selbst, ohne ein Objekt der Gabe, ohne einen Akt der 
Gabe, ohne ein gebendes Subjekt oder einen empfangenden Adressaten. 
[Vgl. Psyche 164]

Um sich einer solchen Gabe wenigstens anzunähern, wendet 

86 Für Kathrin Busch können es Parallelen zwischen der Rückkehrlosigkeit der ethischen 
Erfahrung und des >Werkes< durchaus rechtfertigen, daß Derrida »das von Levinas auch 
als Liturgie bezeichnete Werk der Güte mit dem verknüpft, was man geläufigerweise ein 
Werk nennt«, um diesen Werkbegriff dann auf das Werk Levinas' selbst anzuwenden. 
(Katrhin Busch: Geschicktes Geben. Aporie der Gabe bei Jacques Derrida, a.a.O. S. 169.)
87 Psyche 159-202. Deutsch: Jacques Derrida: Eben in diesem Moment in diesem Werk 
findest du mich. In: Parabel, Schriftenreihe, Nr. 12: Levinas, Gießen 1990. S. 42-83. Ich 
zitierte hier die französische Ausgabe, um die Sprachspiele Derridas an dieser Stelle 
besser verdeutlichen zu können.

274

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

Derrida einen Kunstgriff an, indem er seinen Text nicht eindeutig an 
Levinas adressiert, um diesem eben nichts zurückzugeben, sondern im 
imaginierten Dialog mit einer Frau entwickelt. Der Text ist an sie - 
»eile« - gesandt wie ein Brief und ihr ganz explizit gegeben bzw. zu 
erkennen gegeben (»te la donnant ä entendre ou ä lire« [Psyche 162]). 
Gerade so soll er als Gabe für Levinas fungieren, zumal das Personal­
pronomen »eile« als gesprochenes Wort in Differenz zu seinem Schrift­
bild mit dem Kürzel »E. L.« für Emmanuel Levinas übereinstimmt. 
Ebenso ist dieses Kürzel homophon zum hebräischen »el«, so daß auch 
ein Bezug zum ganz Anderen, zu Gott eröffnet wird. Der Text ist zu­
gleich einem >Du< gegeben, in das sich jeder andere, auch der jeweilige 
Leser, einsetzen kann, auch wenn der Schreibende damit letztlich para­
doxerweise eben dennoch die Intention verfolgt, Levinas zu geben:

»Suppose qu'en te donnant - peu importe quoi -, je veuille lui donner, ä lui, ä 
Emmanuel Levinas. Non pas lui rendre quelque chose, par exemple un hom- 
mage, pas meme me rendre ä lui, mais lui donner quelque chose qui echappe 
au cercle de la restitution ou du <rendez-vous>«. [Psyche 162]

Derridas Schrift über die Gabe und ihre Nicht-Erwiderung soll hier also 
selbst gerade in der Undankbarkeit und Nicht-Erwiderung eine erste 
Gabe werden. In diesem Sinne könnte von diesem Text Derridas aus 
sein >Werk< nach dem Modell des Werkes bei Levinas betrachtet werden 
und seine Schriften, ebenso wie die Schrift überhaupt, werden damit zu 
Gaben jenseits der Ökonomie.88 Es geht dabei einerseits darum, bereits 
Geschriebenes als Gabe entgegenzunehmen und sich ihr dabei hinzuge­
ben und zu überlassen, ohne diese beherrschen, wiedergeben oder inter­
pretieren zu wollen. Es geht um die Gabe des eigenen Schreibens an die 
Offenheit der möglichen Adressaten und es geht ganz explizit auch dar­
um, sich von diesen Anderen aufgerufen und verpflichtet zu fühlen, 
etwas von sich selbst zu geben, als eine besondere Form der ethischen 
Verpflichtung zur eigenen Identität, also zum Selbst. Auch die Begeg­
nung mit dem Werk des Anderen kann das >me voici< hervorrufen, das 
mich gegenüber dem Anderen situiert und auf ihn hin verpflichtet. 
Aufgerufen werde ich auch dazu, zu geben und das heißt immer, etwas 
von mir herzugeben oder auch mich zu geben, und zwar, wie Derrida 

88 So interpretiert beispielsweise Tilman Beyrich in seiner Auseinandersetzung mit 
Derridas Kierkegaard-Lektüre Derridas »Schreiben als Gabe«. (Tilman Beyrich: Ist 
Glauben wiederholbar? Derrida liest Kierkegaard. In: Kierkegaard Studies. Monograph 
Series 6, Berlin, New York 2001. S. 87.)

275

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

deutlich macht, in einem Moment der Übereinstimmung zwischen der 
Verpflichtung durch den Anderen und dem eigenen Willen: »moment 
oü je me laisse par toi dicter ce que je voudrais te donner de moi-meme«. 
[Psyche 162] Die Übereinstimmung wird allerdings diktiert - das Selbst 
ist bei Levinas Geisel des Anderen. Dieser Moment, der wieder auf die 
Augenblicke des Wahnsinns, der Angst und der Unentscheidbarkeit 
verweist, ist im Bezug auf die Gabe im Sinne von Levinas kein Moment 
der Leere mehr, kein Moment der absoluten Ungewißheit, deren Not­
wendigkeit das einzige ist, was für das Ich gewiß erscheint - es muß 
durch die Unentscheidbarkeit hindurch. Dieser Moment ist nun viel­
mehr ein Moment, in dem das Ich vom Anderen zur Fülle des Gebens 
gerufen wird, das hier für Derrida ein Geben der geschrieben Worte ist, 
die die Seiten füllen.

Levinas beschreibt diese Fülle der Gabe in konkreterer und körper­
licherer Weise: »Hier, sieh mich - Sagen der Inspiration, die nicht die 
Gabe schöner Worte oder Gesänge ist. Zwang zum Geben, mit vollen 
Händen, und folglich zur Leiblichkeit.«89 Das Geben wird bestimmt als 
»donner-ä-1'autre-le-pain-de-sa-bouche«, als »sich das Brot vom Mun­
de reißen«90. Die Beziehung zwischen Selbst und Anderem in der Gabe 
ist hier durch eine Leiblichkeit ausgezeichnet, aus der heraus der Bezug 
auf den Anderen bei Levinas eben nicht nur als Bezug auf eine Unend­
lichkeit verstanden werden kann, sondern auch auf eine ganz konkrete, 
räumlich und zeitlich begrenzte Endlichkeit der Körper. Und so umfaßt 
auch die unbedingte Verantwortung gegenüber dem Anderen mehr als 
nur die gegenüber seinem Werk. Levinas gelingt, so Kathrin Busch, 
»die Formulierung eines anökonomischen Subjektbegriffs«91, da das 
Subjekt sich in seiner Leiblichkeit immer schon unwillkürlich und un­
bewußt dem Anderen gibt, während sich für Derrida jedes >Subjekt< 
letztlich selbst wieder ökonomisiert.

Deshalb endet sein an Levinas adressierter Text mit einer vollkom­
menen Auflösung des Selbst in der Schrift, das darin zu Speise und 
Trank des Anderen werden soll:

89 Emmanuel Levinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht. Übers, von Tho­
mas Wiemer, Freiburg, München 1992. S. 310 £
90 Ebd., S. 314.
91 Kathrin Busch: Geschicktes Geben. Aporien der Gabe bei Jacques Derrida, a.a.O. 
S. 131.

276

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

»EN CE MOMENT MfiME OU POURTANT SUR L'AUTRE CÖTE DE CET 
OUVRAGE MONUMENTAL JE TISSE DE MA VOIX POUR M'Y EFFACER 
CECI TIENS ME VOICI MANGE ~ APPROCHE-TOI ~ POUR LUI DON­
NER ~ BOIS«. [Psyche 202]

Die Gabe bleibt bei Derrida also zunächst eine Gabe der Schrift (betont 
auch durch das veränderte Schriftbild), auch wenn ein noch ausstehen­
der, anderer Körper angekündigt wird, der zunächst aber ebenfalls eher 
als weiterer Text-Corpus erscheint. [VgL ebd.] Sie bleibt auf das Zu­
lesen- und Zu-erkennen-Geben bezogen und auf die Gabe eines Wer­
kes, das aus sich selbst heraus eine Undankbarkeit verlangt, damit es 
nicht auf den Abschluß in einer reziproken Antwort oder Anerken­
nung, sondern auf eine offene Zeit der Zukunft ausgerichtet sein kann: 
auf eine andere Zeit, die über die Endlichkeit (des Körpers) des Geben­
den hinausweist. Es scheint, als wolle Derrida hier mit der Performanz 
einer Selbstauflösung oder Selbstaufgabe, die wie im Ritus der Opfer­
gabe als Speise und Trank entgegengenommen wird, also mit der Ver­
schriftlichung eines Todes in den Buchstaben diese >Zukunft< vorwe­
gnehmen, ohne sie notwendig an das reale Ereignis eines Todes zu 
binden. Schon in der Schrift ist, so wie Derrida ihr Wesen bestimmt, 
nicht einfach die Präsenz des Wortes präsent, sondern auch bereits diese 
Zukünftigkeit mit enthalten, die in ihrem Überdauern immer im Bezug 
zur Endlichkeit steht. Dieses Überdauern ist das Überleben eines Todes, 
der in die Schrift eingeschrieben ist ebenso wie die Spur die Abwesen­
heit mit enthält. Zugleich bildet, wie Kathrin Busch es deutlich macht, 
der Tod die Grenze jeder Gegenseitigkeit der Gabe:

»Wenn die Sterblichkeit gewissermaßen die Chance einer einseitigen Zuwen­
dung bereitet, so erinnert umgekehrt jede Gebung den Gebenden an seine 
Endlichkeit und die Möglichkeit, daß der Tod die Rückkehrlosigkeit der Gabe 
besiegeln könnte.«92

Konfrontiert mit dem ganz existenziellen und realen Ereignis des Todes, 
in der Grabrede, dem »Adieu«93 für den Freund Emmanuel Levinas, 
verzichtet Derrida auf die Kunstgriffe der Undankbarkeit und äußert 

92 Kathrin Busch: Geschicktes Geben. Aporien der Gabe bei Jacques Derrida, a.a.O. 
S. 133. Busch stellt heraus, wie Derrida im Bezug auf den Tod die Unvertretbarkeit und 
Unaustauschbarkeit (Heidegger) mit der Verantwortlichkeit für den Anderen, der in sei­
ner Sterblichkeit begegnet, (Levinas) verknüpft.
93 Jacques Derrida: Adieu. Nachruf auf Emmanuel Levinas. Übers, von Reinold Werner, 
München 1999. [Zitiert als: Adieu]

277

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

sich ganz explizit über seine Verschuldung und seine Dankbarkeit, und 
zwar nicht nur im Hinblick auf dessen Werk, sondern auch im Hinblick 
auf seine Person und die freundschaftlichen Begegnungen der beiden. 
Er bekennt sogar sein »Bedauern«, ihm das »bedingungslose Ja« seiner 
Bewunderung »nicht zur Genüge gesagt zu haben, nicht zur Genüge 
gezeigt zu haben während jener dreißig Jahre« des philosophischen 
Austauschs, in denen diese Gegengabe von Levinas noch hätte ange­
nommen und wiederum beantwortet werden können [Adieu 21], wobei 
Derrida den Wert der Antworten Levinas' gerade darin erkennt, daß sie 
stets als Fragen und Unterbrechungen des Denkens fungieren.

Es geht am Grab des Freundes, im Rahmen einer Zeremonie und in 
Abwesenheit des Angesprochenen, darum, sich ein letztes Mal und in 
einer Intensität, die das Miteinanderleben oft nicht erlaubt, einerseits 
erkenntlich zu zeigen, andererseits aber auch den Anwesenden etwas 
über den Verstorbenen zu erkennen zu geben und über das Verhältnis, 
in dem man vor seinem Tod zu ihm stand, das heißt also auch über den 
Abschiednehmenden selbst. Ein nur »mit dem Selbst beschäftigtes Re­
den« muß für Derrida hier in den Hintergrund treten, gemäß dem »Ge­
setz der Redlichkeit«. [Adieu 10] Es ist nicht nur vom Anderen die Re­
de, sondern die Rede muß für den Anderen erfolgen und in gewisser 
Weise auch an Stelle des Anderen, der nicht mehr reden kann. Die Ver­
pflichtung zur Redlichkeit verlangt auch Selbstkritik, denn der Andere 
ist nicht nur derjenige, der mich zu mir selbst ruft, sondern in dieser 
Bewegung auch der, der mich in Frage stellt - der also hier vielleicht 
auch Derrida und seine bisherigen, spielerischen Versuche einer Ant­
wort ohne Dankbarkeit in Frage stellt. Der Tod als »Nicht-Antwort« 
verwandelt die »Schuld des Überlebenden«, wie sie auch Ricoeur in der 
Generationenfolge konstatiert, in »eine anvertraute Verantwortung ... 
in einem Augenblick beispielloser Erschütterung«94, aus dem eine neue 
Fülle der Gabe hervorgeht. [Adieu 13 f.]

Derridas kurze Grabrede erscheint als ein äußerst ehrlicher Text, 
der nicht auf einen Effekt, auf einen großen philosophischen Wurf, die 
Verabschiedung der Metaphysik oder eine ganz neue dekonstruierende 
Lesart von Schriften abzielt, nicht auf eine in absehbarer Zeit erzielbare 
Wirkung, sondern aus dem Augenblick der Trauer heraus auf eine Zeit 

94 Kathrin Busch erläutert in anderem Zusammenhang die Rolle einer Ethik der Trauer, 
die den narzißtischen Ich-Bezug aufbricht, in Verbindung mit der Ethik der Gabe. (Kath­
rin Busch: Geschicktes Geben. Aporien der Gabe bei Jacques Derrida, a. a. O. S. 148-151.)

278

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

des Anderen - des abwesenden Toten -, eine andere Zeit, die all diesen 
ökonomischen Berechnungen bereits entzogen ist. Vielleicht, weil ihre 
Hoffnung nicht mehr die Hoffnung des Redenden für ihn selbst und 
seine Worte ist, sondern weil sie sich und den Anderen dem Wort 
»ä-Dieu« anvertraut. Dieses »adieu« versteht Derrida in drei Bedeutun­
gen, welche ebenfalls jeweils auf eine Zeit des Anderen bezogen sind: als 
einen Gruß, der sagt, »ich sehe dich«; als Gruß und Segen »ohne Wie­
derkehr hier hienieden im Moment des Todes«; als »das für Gott oder 
vor Gott vor jeder und in jeder Beziehung zum Anderen«. [TG 375]

Derrida entwickelt anhand des Begriffs der Gabe ein spezifisches 
Verständnis der Zeit, das noch erläutert werden soll, und orientiert sich 
dabei an Levinas' Ausrichtung des Werkes auf die Zeit des Anderen und 
an seiner Kritik einer odysseischen Struktur des Denkens, das immer 
wieder zu sich selbst zurückkehrt. Es scheint jedoch als verlange die 
Freundschaft, die direkte Begegnung mit dem Anderen, von Angesicht 
zu Angesicht, auch wenn sie sich immer wieder auf das Werk, die 
Schriften, das Gesagte der Freunde bezieht, doch einen anderen, unmit­
telbareren Umgang mit dem Verhältnis von Gabe und Gegengabe als 
die reine Beziehung zum Werk? Erkennt nicht auch Derrida mit seinem 
Nachruf indirekt an, daß die Undankbarkeit der Gabe des Anderen nicht 
immer gerechter wird, als eine einfache Geste der Dankbarkeit, selbst 
wenn der Dank vielleicht posthum einen anderen Wert, eine andere 
Würde gewinnen mag, weil er eben nicht schon wieder auf eine Ant­
wort aus ist? Zu fragen ist insbesondere, welche Konsequenzen dies für 
eine ethische Dimension der Gabe angesichts der Idee der reinen Gabe 
mit sich bringen könnte, die nicht nur der Gegengabe, sondern auch 
schon der puren Anerkennung oder dem Erkennen als Gabe entzogen 
werden soll.

1.3) Es gibt die Gabe - und ihre Unmöglichkeit

1.3.1) Jener Rest, der ist ohne zu sein, oder das Un-Ding der Gabe

Die von Derrida letztlich vertretene Radikalität der Verantwortung ge­
genüber jedem Anderen ist in ihrer Uneingeschränktheit auch aus der 
Verankerung in einem Denken der Gabe zu erklären, das zunächst ge­
rade nicht auf die realisierten Möglichkeiten des Gebens auf der Ebene 
des Miteinanders und auch nicht auf die Objekte und Objektivierbarkeit 

279

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

der Gabe beschränkt wird, sondern sie als ein äußerstes Extrem an den 
Grenzen der Unmöglichkeit betrachtet. Der Gedanke der Gabe er­
scheint als ein Mittel, um etwas - nämlich bestimmte Paradoxien und 
Versuche, das Unmögliche zu denken - zu erkennen zu geben.

»Es geht«, so Derrida im Hinblick auf die »Stigmata der Unmög­
lichkeit«, mit denen er sein Denken der Gabe beginnt, um das worum 
auch das »Das-wunderbare-Übertreffen-sagen-wollen« [s. o.] der Phi­
losophie stets kreist: »um jenen Rest, der ist, ohne zu sein, jenseits des 
Seins, enexeLva. rrfc ouaiac, : das Geheimnis dessen, wovon man nicht 
sprechen, aber auch nicht mehr schweigen kann«. [FG 189] Oder, wie 
Bernhard Waldenfels es in seinen Ausführungen über »Das Un-ding 
der Gabe«95 formuliert, um »das Zugleich von Erscheinen und Nicht­
erscheinen« in einem Phänomen, das die vertraute Logik des Sinns 
durchbricht, weil die Gabe eben nicht »ihren Nomos, ihren Logos, ihren 
Oikos gefunden« hat und in diesem bleiben kann, sofern die Bewegun­
gen und Entäußerungen des Gebens möglich sein sollen. [Einsätze 385] 
Die Un-Möglichkeit der Gabe ist hier, in einer ähnlichen Paradoxie wie 
in der Rede von der positiven Unendlichkeit, nicht einfach eine Nicht- 
Möglichkeit oder keine Möglichkeit, so wie die Aussage, daß es ein Un- 
Wetter gibt, nicht besagen soll, daß es gar kein Wetter gibt, weder in 
dem Sinne, daß das, was wir als Phänomen des Wetters beschreiben, 
einfach eine Täuschung wäre, noch in dem Sinne, daß das Wetter heute 
ausfällt oder nicht stattfindet und an seiner Stelle nur eine Lücke bleibt, 
ein leerer Himmel oder etwas anderes als Wetter. Die Gabe ist gerade 
deshalb so paradox und un-möglich, weil sie einerseits eine Unterbre­
chung, eine Lücke in der Ordnung des Sinns aufzeigt - jene Leerstelle 
die Derridas Denken immer wieder umkreist -, andererseits aber (eben­
so wie das kreisende, dekonstruierende Denken) sich selbst dieser Ord­
nung keineswegs entziehen kann, sie sogar als ökonomische Ordnung 
von Gabe, Entgegennahme und Gegengabe ganz wesentlich bestimmt 
und ausmacht. In gewisser Weise wäre mit der Figur der >Gabe< hier also 
zugleich das Unwetter zu erfassen, das Un-Ding, der Ausnahmefall, der 
die Ordnung auf den Kopf stellt und das Wetter, aus dessen Ordnungs­
muster erst das Unwetter heraus erkennbar wird und das sich sogar 
selbst zum Unwetter, zum extremen Wetterphänomen zusammen­
braut. Gerade dadurch, daß eine Gabe dem zentralen Ordnungsmuster 
ihres Begriffs besonders genau entspricht, nämlich dem Muster der Re­

95 Einsätze 385-409.

280

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

ziprozität (das Ricoeur durch den Sprung in die Perspektive der Wech­
selseitigkeit bereits als nachträgliche Hinzufügung des Beobachters ent­
tarnen will), macht sie sich für Derrida zu einer Un-Möglichkeit. In der 
Realisierung ihrer immanenten Möglichkeiten bzw. Regeln annulliert 
sie sich dann selbst und wird ein Tauschgeschehen. »Die Gabe«, so Ben- 
nington, »gibt der Philosophie statt und muß ihr stattgeben« - sie gibt 
sich als Gegenstand der Philosophie zu erkennen - »aber sie gibt sich, da 
sie sich unmittelbar in ihr verliert, nicht als Gabe, sondern als Beginn 
des Tauschs. Die Gabe gibt sich als Philosophie aus: das Simulakrum 
steht schon am Anbeginn des Seins«. [JD 306] Waldenfels merkt zur 
Annullierung der Gabe im Tausch in seinen dankenswert klaren Über­
legungen zum »Un-ding der Gabe« an, daß allerdings zu hinterfragen 
ist, woher Derrida das Ordnungsmuster der Gabe nimmt, das er so ein­
deutig voraussetzt. Mit der ternären Struktur der Intention des Gebers, 
der gegebenen Sache und der Adressierung an einen Empfänger verein­
facht Derrida möglicherweise bereits das Gabegeschehen, um dann ge­
nau an dieser Vereinfachung seine Kritik ansetzen zu können. Es stellt 
sich zudem die Frage, wieso er dabei nicht von vornherein auf die Er­
wartung der Gegengabe verweist, die er dann nachträglich als seinen 
eigentlichen Kritikpunkt offenlegt. Tatsächlich ist die Tradition der Re­
de von der >Gabe<, wie Waidenfels u.a. im Anschluß an die »Nikoma- 
chische Ethik« aufzeigt, nicht einfach auf ein Gesetz der Reziprozität zu 
reduzieren, insbesondere im Hinblick auf das Geben als Schenken.96

Für Derrida besteht aber der Charakter der Unmöglichkeit der Ga­
be wesentlich in der Art, wie diese »als Tausch konzipiert und prakti­
ziert wird«. [Einsätze 389] Bleibt also die Unmöglichkeit der Gabe eine 
einfache Begriffsverwirrung, die in der Ordnung der Erkenntnis den 
Tausch mit der Gabe verwechselt oder gleichsetzt? Derrida, dies macht 
auch Waldenfels deutlich, meint eine Unmöglichkeit, die weder »in der 
Widersinnigkeit eines Begriffs« noch »in einem utopischen Ideal« einer 
reinen Gabe jenseits der Ökonomie liegt, sie ist »eine Unmöglichkeit 

96 Waldenfels weist darauf hin, daß Aristoteles zwischen drei Arten von Gebern unter­
scheidet: dem Freigebigen, dessen Gabe daran gemessen wird, was er hat, und bei dem 
eine Gleichheit zwischen Geben und Nehmen angestrebt wird; dem Großgearteten, bei 
dem bereits das Nehmen gegenüber dem Geben an Gewicht verliert, da beispielsweise 
Göttern geopfert wird oder es sich bei den Gaben explizit um Geschenke handelt; schließ­
lich dem Hochsinnigen, bei dessen Gabe es um die Ehre geht - gegeben wird nicht mehr 
nach Maßgabe dessen, was man hat, sondern gemessen daran, wer oder was man ist. 
[Vgl. Einsätze 396 f. und NE IV, 1-4]

281

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

nicht für uns, sondern an sich«. [Einsätze 388] Diese Unmöglichkeit 
besteht nach Waidenfels letztendlich darin, daß, ganz ähnlich wie später 
auch bei Marion, ein »Überschuß des Gebens im Gegebenen« den ei­
gentlichen Charakter des Gebens ausmacht - das Geben ist mehr als das 
Gegebene - »als eine Form der Ent-eignung, als Außer-ordentliches, das 
nur indirekt zu erfassen ist«. [Einsätze 409] Als ein »Ereignis, in dem 
Fragen wie >Wer? Was? Wem?< nicht vorweg beantwortet sind«, so daß 
die Gabe also ganz in Derridas Sinne als eine Frage offen bleibt. [Ebd.] 
Und sie kann offen und in diesem Sinne un-möglich bleiben, wenn sie 
versucht ihrer eigenen Ordnung zu entgehen. Dies kann geschehen, 
wenn sie »den Möglichkeitsspielraum eines >ich kann<, >wir können< 
und >es geht<« überschreitet und in diesem Sinne un-möglich wird. 
[Ebd.] Was aber heißt es, wenn Derrida eine »Gabe ohne Gegebenes 
und ohne Geben« denken möchte, also auch noch ohne den Akt des 
Gebens, der das Gegebene übersteigt? [FG 51] Wird in dieser absurden 
Formulierung das Denken der Gabe ganz aufgegeben? Oder geht es nur 
um den Akt des Gebens, der an einen Gebenden gebunden ist und als 
eine Handlung, nicht aber als ein Ereignis verstanden wird? Wer oder 
was gibt die Gabe, wenn sie sogar noch vom Geben gelöst werden soll, 
so daß sie sich nicht einmal mehr selbst geben könnte? »Würde das 
Ereignis des Gebens von allen Zutaten gereinigt, so hätte es als reines 
Ereignis mit dem Geben nichts mehr zu tun«, so Waldenfels. [Einsätze 
408] Das >ohne< Gegebenes und Geben kann daher in der Problematik 
»von Ablösung und Überschuß« nicht gedacht werden, »ohne das, von 
dem es sich ablöst, und dies würde besagen, daß Marcel Mauss die Gabe 
dort sucht, wo sie einzig zu finden ist: im Tausch, von dem sie sich 
absetzt«. [Ebd.] Genau deshalb muß Derrida immer wieder darauf ver­
weisen, daß das Denken sich nicht einfach aus dem Kreislauf der Öko­
nomie, als der Ordnung des Tauschs, heraustrennen kann. Das Denken 
der Gabe muß sich auf dem Boden des Denkens der Ökonomie und in 
diesem Denken entwickeln.

»Eine Gabe, die nicht selbst wieder ermöglicht wird«, die also selbst 
nicht gegeben wird, »ist und bleibt ein Un-ding«, konstatiert Waiden­
fels. [Einsätze 409] Genau dieses Un-ding, diese Un-Möglichkeit, die 
sich aus der Möglichkeit abhebt, ohne sich ganz von ihr abzutrennen 
und zugleich im Möglichen den Nullpunkt oder die Leerstelle bildet, der 
jeder Ermöglichung vorausgeht (ohne dies ursprünglich oder zeitlich 
als Ursprung zu tun) möchte Derrida tatsächlich in aller Radikalität 
denken. Es geht ihm nicht nur um eine Durchbrechung der Ordnung 

282

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

der Möglichkeiten des Gebens und Nehmens, sondern um eine generel­
le Infragestellung der Grenzen des Möglichen sowie um den Versuch 
einer Ortung der Leerstelle, die die Dynamik des Differierens jenseits 
einer fest determinierten, teleologischen Bewegung ermöglicht. Es ist 
zu fragen, welche Konsequenzen dieser vielschichtige Ansatz mit sich 
bringt bzw. ob es gelingt, einer verborgenen Ursprünglichkeit zu ent­
gehen, die im Nullpunkt der Un-Möglichkeit als erster Ermöglichung 
der Gabe lauern könnte.

1.3.2) Im knappen Spielraum zwischen dem Denkbaren und
dem Unmöglichen

Es geht Derrida im Nachdenken über die Gabe nicht darum, »ein Ding 
[chose], hier das Unmögliche zu präsentieren, sondern zu versuchen, 
unter seinem oder irgendeinem Namen dieses unmögliche Etwas 
[chose]«, wenn man so will also dieses Un-Ding, »das Unmögliche sel­
ber, zu verstehen oder zu denken zu geben«. [EG 20] Soll »Gabe« der 
Name oder die Losung sein, unter dem das Unmögliche zu erkennen 
gegeben werden soll, so kann das nur gelingen, wenn »die Gabe zwar 
das Unmögliche ist, nicht aber das Unbenennbare oder Undenkbare, so 
daß dieser knappe Spielraum zwischen dem Unmöglichen und dem 
Denkbaren die Dimension wäre, in der es Gabe gibt«. [Ebd.] Derrida 
geht sogar so weit zu mutmaßen, daß ein »Denken, das irreduzibel ist 
auf Anschauung, Wahrnehmung, Urteil, Erfahrung, Wissenschaft oder 
Glauben«, genau jene Art von Denken also, um die es ihm stets geht, 
sich »nur ... auf der Basis dieser Figur des Unmöglichen«, der Figur der 
Gabe, ankündigen könnte. [FG 20 f.] Die Figur der Gabe wird demnach 
tatsächlich zu einem Dreh- und Angelpunkt, von dem her Derridas 
gesamtes Denken neu gelesen werden kann, auch im Hinblick auf die 
Frage nach dem Subjekt. Denn die Figur der Gabe ist »in unserer Logik 
und in unserer Sprache« mit dem Gedanken eines Subjekts verbunden, 
über die Voraussetzung der »Intention zu geben« und in der Struktur 
einer Syntax von Subjekt und Prädikat. [FG 21] Dieses Subjekt wird 
dabei ganz im Sinne der Metaphysik als »ein mit sich identisches und 
seiner Identität bewußtes Subjekt« angenommen, »das durch die Geste 
der Gabe unter Umständen nur einmal mehr versucht, seine eigene 
Einheit zu konstituieren, indem es auf die Anerkennung der eigenen 
Identität zielt, die es sich als das ihm Zukommende wiederaneignen 
will: als sein Eigentum.« [Ebd.]

283

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

Wer also mit der Intention zu geben gibt, der verfolgt damit ei­
gentlich die Intention zugleich wieder seine Identität zu empfangen, 
das heißt also sich überhaupt nicht wirklich zu entäußern, sondern viel­
mehr sein Eigentum zu wahren.97 Es geht also um eine Identität, die 
jede Differenz auf sich selbst zurückführt und damit versucht, die diffe- 
rance zu bändigen oder zu verleugnen. Und dennoch schleust das Mo­
dell der Gabe eine »Störung« [FG 22] (oder, angelehnt an Ricoeur, einen 
Umweg) in diese letztlich solipsistische, monologische Struktur ein. Ge­
geben wird anderen, auch wenn diese in ihrer Reaktion zunächst wieder 
den Zirkel des Rückbezugs auf den Gebenden und damit der Rückgabe 
schließen.98 Zwar bleibt es zunächst eine Tautologie, daß, »damit es 
Gabe, ein Gabenereignis gibt, ... irgend >einer< irgend >etwas< [quelque 
>chose<] irgendeinem anderen geben« muß. [Ebd.] Um jedoch gegeben 
zu werden, kann die Gabe nicht identisch mit sich selbst bleiben, sie 
muß differieren, etwas anderes werden, um die in ihr angelegte Über­
tragung zu vollziehen. Es kündigt sich eine Gabe an, »der es nie genug 
ist, zu geben oder sich zu geben, sondern die immer irgend etwas (an­
deres) irgendeinem (anderen) geben muß«. [Ebd.] Eine reine Gabe, ein 
reines Geben, das sich selbst gibt, ohne einen Gegenstand zu geben, 
ohne jemandem zu geben und ohne den Ausgangspunkt einer Intention 
zu geben, ist un-möglich. Und dennoch ist ein solches reines Geben 
denkbar und scheint sogar in jedem Gedanken der Gabe in gewisser 
Weise impliziert - wobei mit Henaff einzuwenden wäre: in jedem Ge­
danken der bereits idealisierten und auf eine vertikale Dimension be­
zogenen, moralisch gewerteten Gabe nach der Ordnung der zeremo­
niellen Gabe. So bezeichnet die »Bedingung der Möglichkeit der Gabe« 

97 Diese Struktur entspricht der sich selbst hörenden, zu sich selbst zurückkehrenden 
monologischen Stimme in Derridas Husserl-Interpretation. Derrida unterstellt Husserl 
einen transzendentalen Voluntarismus, die Teleologie eines »Sich-sagen-wollen[s] der 
Gegenwärtigkeit des Sinns«, also quasi einen >Selbst-Willen< des Sinns. [SuPh 49] Er 
spielt dabei mit dem Ausdruck >vouloir-dire< als Übersetzungsmöglichkeit für das deut­
sche >bedeuten<.
98 Im ersten Beispiel einer Gabe, auf das sich Derrida in »Falschgeld« als Vortragender 
selbstreferentiell bezieht, geht es um eine Kundgabe an andere: Er beschreibt den impli­
ziten »Vertrag« [FG 21], der angesichts eines Vortrages zwischen dem Kundgebenden 
und den Empfängern geschlossen wird, die die Kundgabe insofern erwidern, als sie ihm 
ihre Aufmerksamkeit geben und ihm Gehör schenken. Das Verhältnis von Kundgabe 
und Kundnabme bei Husserl betrachtet Derrida ebenfalls in »Die Stimme und das Phä­
nomen«. [Vgl. SuPh 52-59]

284

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

[FG 22] ebenso die Bedingung ihrer Unmöglichkeit, als Gabe ganz 
Gabe, also ganz bei sich zu bleiben.

Wenn Derrida von den Bedingungen der Möglichkeit und Unmög­
lichkeit der Gabe spricht, dann kann man dies zunächst durchaus ganz 
konsequent im Sinne der kantischen transzendentalen Bedingung ver­
stehen, zumal die Argumentation sich hier auf einer Ebene der Erkennt­
nisbedingungen und Begriffskonstitution der Gabe bewegt: Es geht 
darum, wie wir die Gabe denken und über die Gabe sprechen. Der Wi­
derspruch besteht ja gerade darin, daß wir einerseits die Idee eines rei­
nen Gabegeschehens denken können, die zunächst von der polaren Auf­
spaltung abstrahiert und das ganze Geschehen als eine Gabe denkt, 
andererseits dann aber das Wesen dieser Gabe genau über diese Polarität 
definieren. Wir würden daher in unserer Perspektive immer zwischen 
dem Überblick über das Gesamtphänomen und der Fokussierung auf die 
einzelnen Pole der ternären Struktur hin- und herspringen, ohne diesen 
Perspektivwechsel mit durchsichtig zu machen, ähnlich wie in der Ver­
mischung zwischen den Perspektiven der Gegenseitigkeit und Wechsel­
seitigkeit, also zwischen dem theoretischen Überblick unter der Prämis­
se der Tauschregel und der Innensicht des Geschehens und der 
Motivation zu geben in der wechselseitigen Beziehung zwischen uns< 
bei Ricoeur. Auch für Marion wird im Bezug auf das Gabephänomen ein 
konsequenter phänomenologischer Perspektivwechsel entscheidend.

Kann sich Derrida, sofern es ihm letztlich um die Frage nach der 
Perspektive und der Anwendung des Gabebegriffs oder des Namens 
>Gabe< geht, hier der Positionierung eines Subjekts entziehen, das eben 
die >Gabe< als einen Begriff denkt, benennt, selbst wenn es dabei in der 
Ordnung seines eigenen Erkennens auf Widersprüche und Aporien 
stößt? In Derridas Text wird diese Problematik in ihrer Klarheit immer 
wieder dem Blick entzogen. Einerseits zeigt er sich, wie es auch Walden- 
fels deutlich macht [vgl. Einsätze 391 f.], äußerst bemüht, nach der zu­
nächst so vereinfachten Definition der Gabe, die für unsere Sprache als 
allgemein vorausgesetzt wird, diese Vereinfachung wieder aufzulösen 
und die Dissemination des Begriffsfeldes aufzuzeigen, das sich mit 
dem Wort >geben< verbindet, welche zugleich der postulierten Rück- 
kehrlosigkeit der Gabe selbst entsprechen soll. [Vgl. FG 68 ff.] Auf der 
anderen Seite wird die Frage nach dem Erkennen und damit auch nach 
dem Erkennenden der Gabe ganz bewußt dadurch verstellt, daß die Ga­
be als das definiert wird, was nicht erkannt werden darf - jedenfalls im 
Bezug auf den einzelnen und konkreten Gabeakt.

285

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

Tatsächlich erscheint es an dieser Stelle inkonsequent, daß Derrida 
sich zunächst darauf kapriziert, die Unmöglichkeit der Gabe bestehe in 
ihrem Bezogensein auf die Gegengabe: »Jedesmal, wenn es eine Rück­
gabe oder Gegengabe gibt, wird die Gabe annulliert.« [FG 23] War nicht 
eben noch davon die Rede, daß schon in der ternären Struktur, in der 
Aufspaltung in Gebenden, Gegebenes und Empfänger, die Gabe nie bei 
sich und ihrem reinen Geben bleibt und so diese »Bedingungen der 
Möglichkeit« von vornherein auch »die Annullierung, die Vernichtung, 
die Zerstörung der Gabe«, also die Bedingungen ihrer Unmöglichkeit, 
definieren? [FG 22] Zwar verweist Derrida darauf, daß in der Voraus­
setzung der Identität des Gebenden, welche sich in seinem Geben bestä­
tigen soll, die Struktur einer Rückkehr impliziert ist, die der rückkehr­
losen Gabe widerspricht, also dem Ausbruch aus dem »systematischen 
oder symbolischen Mit-sich-sein eines Gabe-gegen-Gabe« [FG 24], und 
die zugleich einer Reziprozität der Gegengabe entspricht. Aber 
schwächt er hier nicht dennoch die Kraft seiner eigenen Argumentation, 
wenn er den »Exzeß der Gabe über das Wesen selber« [FG 20], der doch 
in so vielfältiger Weise vorgeführt wird, von der Dissemination des 
Gabe-Begriffs bis zur Maßlosigkeit ganz bestimmter Gaben, nun da­
durch eingeschränkt sieht, daß eine zweite Gabe als Gegengabe erfolgt? 
Marion wird Derrida eine Verdopplung des Gabe-Begriffs vorwerfen, 
die einerseits bereits in sich selbst, andererseits erst in der Gegengabe 
aufgehoben wird. Er wird ausgehend von der ternären Struktur der 
Gabe die Anwendung einer konsequent phänomenologischen Methode 
demonstrieren und später andererseits das Muster eines >Subjekts< ent­
wickeln, das durchaus aus dem transzendentalen Subjekt hervorgeht, 
aber nicht mehr darin aufgeht. Und auch Ricoeur zeigt, wie bereits dar­
gestellt, daß die Gegengabe, gerade indem man sie als >zweite erste 
Gabe< eines freien, mit einer eigenen Intention zum Handeln begabten 
Subjekts versteht, nicht notwendig die erste Gabe aufheben muß.

Um dem gerecht zu werden, welche vielschichtigen Problemstel­
lungen Derrida in seiner Auseinandersetzung mit der Gabe zu erken­
nen gibt, scheint es mir notwendig, seinen Ansatz nicht auf die Parado­
xie der Gabe, die sich in der Gegengabe annulliert, oder auf das >IdeaI< 
einer reinen Gabe zu verkürzen. Auch Derrida selbst radikalisiert sein 
Konzept nach dieser durchaus fragwürdig erscheinenden Einschrän­
kung gleich wieder, denn die >Gegengabe< muß für ihn kein gleichge­
wichtiger Gabeakt sein, sie besteht bereits in jeder Anerkennung und 
Wahrnehmung der Gabe in ihrem »intentionalen Sinn«, noch vor der

286

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

Dankbarkeit. [FG 25] »Die Gabe als Gabe dürfte letztlich nicht als Gabe 
erscheinen: weder dem Gabenempfänger noch dem Geber.« [Ebd.] War­
um aber darf die Gabe, wenn sie sich gibt, dieses Geben nicht auch als 
ein Zu-erkennen-Geben vollziehen? Es ist letztlich wohl gerade nicht 
ein reines Wahrnehmen des Gabegeschehens, das Derrida hier aus­
schließen möchte, sondern der Apophantismus des Wahrnehmens als 
Gabe. Es ist »die bloße Identifikation eines Gabegeschehens, das heißt 
des Übergangs eines identifizierbaren Dinges zwischen identifizier­
baren irgend-einen«, die die Gabe zerstört. [Ebd.] Denn die Gabe und 
der exzessive Charakter des Gebens sollen für Derrida als ein Name für 
das Andere der Identität dienen - als ein Muster für das Denken der 
Unmöglichkeit.

1.4) Wisse (zu erkennen) zu geben
(was sich nicht zu erkennen gibt)

Derrida berücksichtigt selbst den möglichen Einwand, er beschränke 
sich in der Konzentration auf die Intentionalität des gebenden Subjekts 
»auf eine Phänomenologie der Gabe«, trotz der gleichzeitigen Behaup­
tung, »die Gabe sei irreduzibel auf ihr Phänomen oder ihren Sinn« 
bzw., da sie niemandem als Gabe erscheinen darf, quasi ein Anti-Phä­
nomen, das sich in seiner Phänomenalität immer schon selbst zerstört. 
[FG 26]

»Man wird sagen, daß diese Beschreibung immer noch in den Ausdrücken 
eines Ich vorgenommen wurden, eines Subjekts, das ich sagt, ego, in der Spra­
che also eines intentionalen oder intuitiven Wahrnehmungsbewußtseins, in 
der eines bewußten oder unbewußten Ich ...«. [FG 27]

Das notwendige Nicht-Erkennen der Gabe kann sich nicht in einem 
Verdrängen erfüllen, in einer Flucht in die »Ökonomie des Unbewuß­
ten«, in eine Ökonomie der Schuld und des Ausgleichs." Gefordert ist 
ein »absolute[s] Vergessen« [FG 28] Dieses Vergessen, das keinem psy­
chologischen Zustand entsprechen soll, bezieht Derrida »auf jenes Ver­
gessen von dem auch Heidegger spricht... als dem Zustand [condition]

99 Die Theorien des Unbewußten könnten allerdings, gerade wenn dies aufmerksam be­
dacht wird, dazu geeignet sein, »unsere kritische oder ethische Wachsamkeit« gegenüber 
»den Trugbildern der angeblich reinen Gabe ohne Schuld« zu schärfen. [FG 27] 

287

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

des Seins und der Wahrheit des Seins«. [FG 31] Er kombiniert dabei die 
Seinsvergessenheit von »Sein und Zeit« mit dem Denken des Ereignis­
ses nach der Kehre, in »Zeit und Sein«.100 Derrida betont, daß das »es 
gibt« sich einer Subjekt-Prädikat-Relation entzieht und im »Rätsel« des 
»es konzentriert, das kein Ding ist, wie auch in dieser Gabe, die gibt, 
ohne etwas zu geben und ohne, daß jemand etwas gäbe, die nichts gibt - 
außer dem Sein und der Zeit (die nichts sind).« [FG 32 f.] Im Ausdruck 
»es gibt« wird also ein Geben jenseits der ternären Relation gedacht. 
Dennoch wird damit eine Relation benannt, denn Heidegger »fragt ... 
sich nach dem Verhältnis, in dem Sein und Zeit in dieser Gabe oder 
diesem es gibt zueinander stehen« [FG 33], er fragt danach, »wie jenes 
Geben zu bestimmen sei, das als Verhältnis erst beide zueinander hält 
und sie er-gibt«.101 Indem Heidegger wiederum die Frage nach dem 
»Es« des »es gibt« stellt, das in keinster Weise personal verstanden wer­
den soll, sondern für Derrida wie eine Art »Zuspiel« [FG 34] verdeckt 
die Karten auf den Tisch legt, mit denen wir dann spielen können, ge­
lingt ihm ein Denken, das »hinter Subjekt und Objekt zurückgeht«, in 
jenen Bereich »vor jedem Selbstbezug des bewußten oder unbewußten 
Subjekts«, in dem auch die Frage nach der Gabe angesiedelt werden soll. 
[FG 37] Denn die Identifizierung eines Subjekts ist für Derrida bereits 
der Versuch, »mit sich selbst zu rechnen« [FG 36], und so das Spiel der 
differance kalkulierbar zu machen. »Es konstituiert sich ..., um durch 
den Kalkül und den Tausch die Herrschaft dieser hybris oder >Unmög- 
lichkeit< zu bändigen, die sich in dem Versprechen der Gabe ankündigt.« 
[FG 37] Subjekt und Objekt werden als »Gabenstillstände [arrets du 
don]« [ebd.] aus dem unendlichen Kreislauf oder der Schleife der Gabe 
isoliert. Da unsere Sprache und unser logisches Verstehen nicht ohne 
die Logik dieser Trennung von Subjekt und Objekt auskommen, ent­
zieht sich die Gabe ohne diese sprachliche Strukturierung, die zugleich 
immer ihre phänomenale Einheit zerbricht und verfehlt, jeder Logik 
und jedem vernünftigen Diskurs. Jeder Versuch, über die Gabe zu spre­
chen, muß für Derrida, wie Mauss' »Essai«, ein Versuch bleiben. Dabei 
wird letztlich immer an Stelle der Gabe über etwas anderes, beispiels­
weise über den Tausch gesprochen, so daß nur »Gabensupplemente« 

100 Martin Heidegger: Zeit und Sein. In: Ders.: Zur Sache des Denkens, GA14, Tübingen 
1969. S. 5-30.
101 Ebd. S. 9.

288

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

[FG 37], nicht aber >die Gabe selbst< zum Thema werden - zumal auch 
das Thema, das Sujet, immer schon in der Logik von Subjekt und Ob­
jekt einer Rede steht. Für Derrida heißt das: »Die Wahrheit der Gabe« - 
und zwar verstanden als »ihr So-sein oder So-erscheinen, ihr als sol­
ches, sofern dieses die intentionale Bedeutung oder das Sagen-wollen 
leitet«, also als ein Wahr-sagen-Wollen, »kommt der Nicht-Gabe, der 
Unwahrheit der Gabe gleich.« [FG 40]

Derrida ist sich durchaus im Klaren darüber, daß es sich bei dieser 
Aussage um »eine Zumutung für den gesunden Menschenverstand« 
handelt. [Ebd.] Was ist nun aber mit dieser Zumutung anzufangen? 
Mit ihr ist zu denken anzufangen. Mit ihr soll ein anderes Sagen anfan­
gen, daß die Gabe nicht als solche zu benennen und auf eine Identität 
festzulegen versucht, sondern ihr als Simulakrum in der Fiktion Raum 
gibt. An die Stelle des Wahr-sagen-Wollens treten dann das Ineinander­
greifen literarischer KOCYjati; und das auch bei Ricoeur als Zu­
gang zu einem anderen Verständnis von Identität charakterisiert wurde, 
denn, so Derrida, »[m]an kann die Wahrheit, dem Ausdruck des hlg. 
Augustinus zufolge, nur in dem Maße >machen<, wie die Möglichkeit 
immer offen bleibt, sie >nachzumachen<«. [FG 194 f., Anm. 35] Mit 
Derridas Zumutung hat das Fragen zu beginnen - die literarische und 
philosophische Interrogation. In Frage gestellt wird das, was der gesun­
de Menschenverstand als selbstverständlich annimmt, was er also wie 
eine unveränderliche, vorgegebene Gabe entgegennimmt. Das Paradox 
der Gabe wird für Derrida hier als »coup de dort« [vgl. FG 173] zu einem 
ebenso wesentlichen Anfang, der das Denken in Gang setzt, wie die 
Begriffe des Seins und der Zeit, die von jeher das Denken und Philoso­
phieren beschäftigen:

»Es stellt sich heraus (dies aber nicht von ungefähr), daß die Struktur dieser 
unmöglichen Gabe dieselbe ist wie die des Seins - das sich unter der Bedin­
gung zu denken gibt, nichts, kein Seiendes oder Präsentes zu sein - und die der 
Zeit, die von Aristoteles bis Heidegger ... immer auf paradoxe oder vielmehr 
aporetische Weise als das definiert wird, was ist ohne zu sein, als das, was nie 
präsent ist oder doch nur kaum oder schwach.« [FG 43]

Vielleicht ist also das Wort >Gabe<, so wie Derrida es hier gebraucht, 
auch ein Synonym für das >Zu-denken-Geben< bzw. für eine Aporie, 
eine Ausweglosigkeit, eine Sackgasse, in die der gesunde Menschenver­
stand immer wieder gerät und aus der heraus er sein Denken umkehren 
und anders werden lassen muß. Ist sie also ein Stein des Anstoßes für 

289

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

das philosophische Staunen, der die Bewegung eines Philosophierens in 
Gang setzen soll, das über sich selbst hinausführen möchte?

Dieser Ansatz findet in den hier anschließenden Passagen von 
»Falschgeld« seine Bestätigung, die sich als ein Schlüssel zum gesamten 
Denken Derridas lesen lassen:

»Denn wenn die Gabe auch ein anderer Name des Unmöglichen ist, so haben 
wir doch eine Intention von ihr, wir denken sie, benennen sie, begehren oder 
wünschen sie. Und dies obwohl oder weil, in dem Maße, wie wir ihr nie be­
gegnen, sie nie erkennen, sie nie verifizieren, sie nie erfahren in ihrer präsen­
ten Existenz oder in ihrem Phänomen. ... Intention, Benennung, Sprache, 
Denken, Wunsch oder Begehren gibt es vielleicht nur da, wo es den Antrieb 
gibt, auch noch das zu denken, zu begehren und zu benennen, was sich weder 
zu erkennen noch zu erfahren oder zu erleben gibt - sofern nämlich die Öko­
nomie des Wissens, der Erfahrung und des Erlebens reguliert wird durch die 
Präsenz, die Existenz und die Determination. In diesem Sinne kann man nur 
das Unmögliche denken, begehren und sagen, nach dem Maß ohne Maß des 
Unmöglichen. Wenn man das Eigene des Denkens, Benennens oder Begeh­
rens wiedererlangen will, so ist dies vielleicht möglich als Bezug ohne Bezug 
auf das Unmögliche: begehren, benennen und denken im eigentlichen Sinne 
dieser Worte, wenn es denn einen gibt, kann man nur in dem maßlosen Maße 
[mesure demesurante], wie man noch oder schon das begehrt, nennt oder 
denkt, oder auch sich ankündigen läßt, was sich gleichwohl nicht als solches 
der Erfahrung oder dem Erkennen präsentieren kann: hier also kurzum eine 
Gabe, die sich nicht (zum)präsent machen kann.« [FG 43 f.]

Als dasjenige, was sich gibt, aber sich nicht zu erkennen gibt, wird die 
Gabe zum Antrieb für ein anderes Erkennen. Sie eröffnet einen Ab­
stand zwischen dem Denken, wie Derrida es vollziehen möchte, und 
»der Erkenntnis, der Philosophie und der Wissenschaft als dem Reich 
der Präsenz« [FG 44], der wiederum dem Abstand zwischen Ökonomie 
und Gabe entspricht. Dieser Abstand, dieser auslotbare Raum, soll dem 
Denken »eine Form« ermöglichen, »die der der transzendentalen Dia­
lektik Kants analog ist, als Bezug zwischen dem Denken und dem Er­
kennen, dem Noumenalen und dem Phänomenalen«. [Ebd.] Tatsächlich 
stellt sich also Derrida hier ganz dezidiert in die Tradition eines kanti- 
schen Denkens, wenn er dies auch erneut anders denkt. So verschärft 
sich die Frage, inwiefern dabei letztlich doch ein transzendentales Sub­
jekt vorausgesetzt werden muß. Oder wird gar eine transzendentale 
Gabe vorausgesetzt, deren reiner Begriff Bedingung der Möglichkeit 
allen Gebens wäre? Genau diese Transzendentalität möchte Derrida ver­

290

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

meiden, indem er den Blick darauf lenkt, wie die Gabe jeweils in der 
Spannung zwischen ihrem noumenalen Gehalt und ihrer phänomena­
len Konkretisierung, in der sie immer auch ökonomisiert und damit 
annulliert wird, verortet werden muß. Für Derrida stellt »die Bedin­
gung der Möglichkeit eines Phänomens zugleich die Bedingung der 
Unmöglichkeit seiner Reinheit dar.« [JD 283]

Bei Kant abstrahiert das Denken im Unterschied zum Erkennen 
vom Bezug auf die phänomenalen Objekte. Die Leistung des Denkens 
besteht aber auch darin »die Synthesis des Mannigfaltigen, welches 
ihm anderweitig in der Anschauung gegeben zur Einheit der Apper­
zeption zu bringen«. [KdrV B 145] Es wird hier von Derrida nicht ein­
deutig geklärt, wie er mit der Unterscheidung zwischen Denken und 
Erkennen an Kant und damit auch an die Voraussetzung einer der An­
schauung gegebene Mannigfaltigkeit anschließen möchte. Es wird also 
nicht eindeutig geklärt, inwieweit auch sein Denken vom Gegebenen 
ausgehen und dann abstrahieren muß, das dann allerdings als ein ge­
gebener Kontext verstanden wird mit einem textuellen Charakter der 
offenen und sich beständig entziehenden Verweisstrukturen der diffe- 
rance und mit der spezifischen Implikation des dejä, des schon Vor­
gegebenen, demgegenüber jede Synthesis verspätet und nachgeordnet 
ist. Für Bennington geht es bei Derrida um eine Art von »Ultra-Tran­
szendenz«, mit der er »die Struktur der Transzendenz selber in Frage« 
stellt. [Ebd.] Auch die Opposition der Begriffe >empirisch< und >tran- 
szendentah wird im Denken der Dekonstruktion unterwandert und bis 
zur Ununterscheidbarkeit ineinander verschränkt: »das Empirische ist 
das Transzendentale des Transzendentalen (des Empirischen)«. [Ebd.] 
»>Quasi-transzendental< ist das Resultat dieser Verschiebung zu nen­
nen«, so Bennington in der Übernahme einer Formulierung von Ro- 
dolphe Gasche, die auch Derrida selbst aufgreift, »eine Benennung, in 
der die Spur der Durchquerung der traditionellen Opposition lesbar 
bleibt und diese Opposition von einer radikalen Ungewißheit affiziert 
wird«. [JD 285]

Als Darstellung für den Raum oder das dejä, das den Oppositionen 
vorausgeht und damit zugleich Träger und Möglichkeitsbedingung der 
Philosophie wird, führt Derrida in seinem 1987 erschienen gleichnami­
gen Text den aus dem platonischen »Timaios«102 entlehnten Begriff 

102 Platon: Timaios. In: Ders.: Jubiläumsausgabe sämtlicher Werke. Übers, von Rudolf 
Rufener, Bd. 6, Zürich und München 1974. S. 191-306.

291

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

»Chöra«W3 ein, der zwar nicht direkt auf das Geben oder die Gegeben­
heit, wohl aber auf das Empfangen verweist. Mit dem Begriffden 
Platon mit dem Bild der Amme und der Mutter illustriert, läßt sich ein 
ursprünglicher, oder wohl eigentlich >vor-ursprünglicher<, nicht als 
fester Ort definierbarer Raum des Empfangens beschreiben, der als 
vplvov yevo^ der Unterscheidung des Sinnlichen und des Intelligiblen 
und allen binären Oppositionen - also letztlich auch der der Geschlech­
ter - vorausgeht. Über diesen Raum des Empfangens, der ein Drittes 
gegenüber Werdendem und Form, Urbild und Abbild bildet, können in 
der Darstellung des »Timaios« nur Wahrscheinlichkeiten ausgesagt 
werden, in der Verneinung aller eindeutigen Zuordnungen von Ele­
menten und eher in der Ordnung des Traumes als in einer logischen 
Argumentation.103 104 Es geht hier um ein Empfangen, das selbst nicht er­
zeugt, nichts in Besitz nimmt und die X^Pa in sich nicht verändert: Sie 
bleibt ein offener Raum, was auch immer sie empfängt, obwohl sie zu­
gleich immer schon durch das Empfangene besetzt ist. Ebenso ist jedoch 
X<*>pa in einer anachronistischen Ordnung, die eher den Raum, der dabei 
auch ein Abgrund ist, als die Zeit eröffnet, vor dem Empfangenen. Sie 
gibt Raum.105 Diese spezifische Funktion parallelisiert Derrida mit der 
Haltung, die Sokrates zu Beginn des Dialoges einnimmt: Er ordnet sich 
der Gattung der ortlosen, wandernden Sophisten, Nachahmenden und 
Poeten zu, denen er gleiche, ohne aber zu ihnen zu gehören106, ebenso 
wie er nicht Teil derjenigen Philosophen sei, die direkt auf die und 
die Politik Einfluß nehmen und ihr zugehören. An diese aber gibt er das 
Wort weiter, um dem Bild der idealen Stadt, das in der »Politeia« ent­
worfen wurde, mehr Leben zu geben. Er weist sich damit selbst als 
Empfänger oder Rezipient des Dialoges aus, den er doch seiner Heb­
ammentätigkeit gemäß indirekt auch hervorbringt: »Nach gemein­
samer Beratung habt ihr nun vereinbart, mir von eurer Seite das Ge­

103 Jacques Derrida: Chöra. Übers, von H.-D- Gondek, Wien 2005.
104 Vgl. Platon: Timaios, a.a.O. 50d-52d.
105 Derrida bezieht sich auf die Anmerkung Heideggers in seiner »Einführung in die 
Metaphysik«: »Könntenicht bedeuten: das Sichabsondernde von jedem Besonde­
ren, das Ausweichende, das auf solche Weise gerade anderes zuläßt und ihm >Platz 
macht< ?« (Martin Heidegger: Einführung in die Metaphysik, GA 40, Frankfurt a.M. 
1943. S. 71) In »Was heißt Denken?« bringt Heidegger zudem/wpa in Verbindung mit

und daher mit der Trennung zwischen Seiendem und Sein, für das ein ganz 
anderer Ort gedacht werden müsse. (Vgl. Ders.: Was heißt Denken?, GA 8, Frankfurt 
a.M. 2002. S. 231 f.)
106 Vgl. Platon: Timaios, a.a.O. 20 b-e.

292

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

schenk eurer Rede abzustatten. Und hier bin ich, geschmückt dazu und 
von allen am meisten bereit, es in Empfang zu nehmen«.107 Auch So­
krates wäre demnach ein Dritter, in der Ordnung eines rptrov
und gerade deshalb empfänglich für ein Denken, das der Ordnung der 
Dichotomien auch zwischen [jlu9og und vorausgeht. Ist also die 
Haltung des Denkens, die Derrida selbst gegenüber der Metaphysik und 
der philosophischen Ökonomie einnehmen will, die Haltung einer 
Empfänglichkeit - eine Haltung, die auch bei Marion in ähnlicher Weise 
entscheidend wird - gegenüber einer Gabe, die Bereitschaft zur Ent­
gegennahme ohne Inbesitznahme, die bei Sokrates erst dem Denken 
Raum gibt, ebenso wie sie den Nach-Denkenden, die mit der Weiterga­
be dieses Denkens umgehen, dazu eine Anleitung gibt?

Die Form des Denkens der Gabe kann für Derrida im deutlichen 
Unterschied zu Kant nicht die formale Logik und Struktur einer »Theo­
rie der Gabe« sein, sondern man muß sich dem Versuch, die Gabe zu 
denken »hingeben«. [FG 44] »Möglich ist dieses Denken« als Denken 
der Unmöglichkeit für Derrida »nur, indem man sich auf es einläßt [il 
faut s'engager], ihm etwas von sich läßt und zum Pfand gibt; selbst auf 
die Gefahr hin, in den zerstörerischen Kreis einzutreten, muß man ver­
sprechen, sein Wort geben und schwören.« [FG 45] Er möchte auf den 
Kern dieses Engagements und des Pfandes aufmerksam machen, das 
man in jedem Denken gibt, indem der Denkende sich notwendig selbst 
hineinbegibt und (etwas von) sich selbst gibt. Derrida möchte keines­
falls »dem Denken einfach entsagen und sich in eine Art getreue Anbe­
tung flüchten, in einen bloßen Glauben an das, was über die Erfahrung, 
die Erkenntnis, die Wissenschaft, die Ökonomie und selbst noch die 
Philosophie hinausgeht, sie überbordet«. [Ebd.] Der »Anordnung des 
Sinns« ist weiter Folge zu leisten, - sie ist zu bejahen - als Aufforderung 
»wisse zu geben«, die genau jene Intentionalität, jenes Sagen-Wollen, 
jene Erkenntnis-Ordnung einfordert, die wiederum im Hinblick auf das 
Geben erst in Frage gestellt werden muß, um sich neu zu ordnen und 
anzuordnen, und deren Bewegung von »einem Begehren jenseits des 
Begehrens« in Gang gehalten wird. [Ebd.] Die Gabe führt zum »Über­
borden des Kreises«, also nicht zum Heraustreten aus ihm, sondern wie 
in der Rezeption des Buches erneut eher zu einer elliptischen Verschie­

107 Ich zitiere hier aus einer abweichenden Übersetzung, in der der Charakter des Ge­
schenks deutlicher betont wird: Platon: Timaios. Griechisch / Deutsch. Übers, v. Th. 
Paulsen und R. Rehn, Stuttgart 2003. 20 b, c.

293

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

bung108 in der Ausrichtung auf ein Außen, welches niemals vollständig 
transzendent bleibt, da es »den Anstoß« gibt, der den Kreislauf in Be­
wegung hält, »indem es (sich) einläßt in den Kreis«. [FG 45] So stellt 
sich die Frage: »Was ist die Gabe als Erster Beweger des Kreises?« 
[FG 46]

Vorausgesetzt ist für Derrida eine Verpflichtung, das von der Gabe, 
die sich nicht zu erkennen gibt, in Gang gesetzte Denken anderen zu 
erkennen zu geben. Denn über die Möglichkeit der Gabe, auch wenn sie 
ein »Simulakrum« bleibt, und über »das Begehren, das zu diesem Si- 
mulakrum drängt«, also über das Begehren, (die Gabe) in irgendeiner 
Form zu denken, muß man als Denkender »Rechenschaft ablegen« und 
zwar durchaus im Sinne einer logischen, rationalen Rechnung dem 
»Satz vom Grund (principium reddendae rationis)« gemäß, der aller­
dings dabei »seine Grenze und Quelle zumal findet«. [FG 46] Im redde- 
re ist ebenfalls der Wortstamm dare, also die Implikation eines Gebens 
oder Zurückerstattens von Gründen und Begründungen enthalten, so 
daß die Gabe, die in Derridas Lesart die Ordnung der Erkenntnis so 
radikal herausfordert, in diese Ordnung des Erkennens und Zu-erken- 
nen-Gebens immer schon eingeschrieben ist. Wird die Gabe hier als 
»Grenze und Quelle« für den »Satz vom Grund« [s. o.] in gewisser 
Weise als der nicht weiter begründbare Grund jeder Begründbarkeit 
für jede Ordnung der Erkenntnis vorausgesetzt?

Und »[w]oher kommt das Gesetz, das einen verpflichtet, zu geben 
und dabei zugleich die Gabe zu ergründen, von ihr Rechenschaft abzu­
legen?« [FG 46] Was verpflichtet uns dazu, das Geben performativ zu 
vollziehen und denkend zu hinterfragen? Das reine Geben, das nur sich 
und sein Geben gäbe, müsste ohne einen Grund gedacht werden, aus 
dem heraus >es gibt<, es müßte sich selbst seinen eigenen Grund und 
sein eigenes Gesetz geben. Eine reine Gabe wäre also so vollständig 
autonom, daß sie sich doch wieder solipsistisch in sich selbst zurück­
wenden und damit eben den ekstatischen Charakter des Gebens auf­
geben würde. Die Pflicht oder der Antrieb oder das Begehren, zu geben 
und dabei auch dieses Geben und die eigene Fähigkeit zu geben zu er­
kennen zu geben, das den jeweiligen Gabeakten vorausgeht, bleibt im 
Denken Derridas ein unhintergehbares, vorgegebenes Faktum. Deshalb 

108 Schon die Ökonomie scheint sich nicht auf eine eindimensionale, eindeutige Kreis­
bewegung beschränken zu lassen, sondern bildet in der verwobenen Struktur oder Text­
ur des Kontextes, angelehnt an Heidegger, eher ein »Geflecht«. [FG 19]

294

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

beginnt er seine Ausführungen über das »Zeit geben« mit der Voraus­
setzung eines Begehrens, etwas zu geben, was man nicht hat (bei Lacan 
ist dies die Liebe), »um des Gebenkönnens willen, vielleicht, um sich 
diese Macht der Hingabe zu geben«. [FG 14] Die Motivation zur Gabe 
wird hier allerdings nicht auf das >es gibt<, sondern auf eine Konstella­
tion des >jemand gibt< bezogen. Das Gesetz, das einen verpflichtet zu 
geben, mag auf das >Es< des >es gibt< zurückverweisen - auf eine Gabe, 
die sich letztlich selbst, nach ihrem eigenen Gesetz gibt und von dort 
aus erst als Gabe eines Jemands gedacht werden kann, nämlich vom 
reinen Geben selbst aus. Aber wie steht es mit der daran durch das 
»zugleich« angeknüpften Verpflichtung, »die Gabe zu ergründen, von 
ihr Rechenschaft abzulegen« [s.o.]? Wird hier jemand vorausgesetzt, 
der ergründet und denkt, wie es letztlich auch noch jemanden gibt, der 
(wie rhetorisch auch immer) danach fragt, wen es kümmert, wer 
spricht?

»Wer aber sagt, daß es Gabe und Problematik der Gabe geben müssen? Sicher­
lich nicht die Vernunft oder ein Vernunftprinzip im allgemeinen. Es ist die 
Frage nach der Vernunft, dem Grund [raison], die uns hier gestellt wird, zwei­
fellos nicht weniger die nach der praktischen Vernunft als die nach der theo­
retischen oder der spekulativen Vernunft, umso mehr als eine bestimmte Spe­
kulation die Moral und das Gewissen immer heimsuchen wird.« [FG 123]109

Es ist daher konsequent, daß sich in Derridas Argumentation die Ebe­
nen einer hochgradig abstrakten Idee der Gabe und einer ganz konkre­
ten Handlung des Einander-Gebens immer wieder vermischen und nur 
schwer voneinander zu trennen sind.

Die Frage nach dem Gesetz der Gabe ist auch als Frage nach einer 
ethischen Verpflichtung zu lesen. Das Gesetz der Gabe fordert, »selbst 
noch eine Gabe, deren Ruf jenseits aller Verantwortlichkeit ergeht, zu 
verantworten, eine Gabe, die es untersagt, irgend jemandem zu ver­
geben, der nicht zu geben weiß«. [Ebd.] Sie ist aber ganz wesentlich 
ebenso die Frage danach, warum und aus welchem Grund heraus wir 
denken oder philosophieren und zwar nicht monologisch im reinen Be­
zug auf uns selbst und in einer Rückkehr in unser eigenes Denken und 
die Gewißheit unserer Selbst, sondern in einer Entäußerung, Kund­
gabe, einer Mitteilung an andere, in der wir diesen zu erkennen geben. 
Insofern ein Engagement, eine Hingabe an ein solches Denken gefor­

109 Kursivierung K. B.

295

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

dert ist, geben wir dabei stets auch einander etwas von uns selbst (zu 
erkennen). Die Ordnung des Gebens, dies betont auch Waldenfels, ist 
keine nominativische Ordnung, sondern - auch bei Marion - eine dati­
vische. Alles, was >es gibt<, wäre demnach jemandem gegeben. Handelt 
es sich also bei der Verpflichtung zur Gabe immer schon um die Ver­
pflichtung zur Weitergabe an einen Anderen? »Was den Fremdbezug 
angeht, so würde ein Gabeereignis, aus dem die Frage >Wem?< getilgt 
wäre, sich zwangsläufig in eine nicht-dativisches Ereignis verwandeln, 
in ein neutrales >Qa arrive<, das mit dem Geben nichts mehr zu tun 
hätte.« [Einsätze 408] Gleiches gilt für Waldenfels im Hinblick auf den 
Selbstbezug der Gabe:

»Wenn das Ereignis des Gebens sich nicht einem bloßen >es blitzt< annähern 
soll, muß ein Selbstbezug, ein Sichgeben denkbar sein, das der Selbstpräsen­
tation, der Selbsterfassung und Selbstdeutung eines Gebens vorausgeht, ver­
gleichbar mit dem Ereignis des Sic/ifreuens, das in seiner reflexiven Form die 
Differenz von Etwas und Jemand unterläuft.« [Ebd.J

Gilt aber das Gesetz der Gabe als ein Gesetz der Verantwortlichkeit, so 
ist dieser Selbstbezug vom Geben selbst möglicherweise auch auf den 
Träger der Verantwortung - den zur Antwort fähigen - zu erweitern. 
Das hieße dann hier eindeutig: wir selbst stehen auf dem Spiel, aus der 
Gegebenheit der Gabe heraus verantwortlich dafür, zu geben zu wissen. 
Wir sind das Pfand, der Einsatz, der sich in die Leerstellen einsetzt oder 
die Spuren hinterläßt, in die sich andere einsetzen können. Und wir 
geben einander zugleich die Karten, mit denen gespielt wird, - aber 
verdeckt, so daß wir selbst nicht erkennen können, wie die Karten ge­
mischt sind.

Das heißt nicht, daß wir einfach die Gebenden des >Es gibt< wären 
und das Erkennen der Gabe daher durch eine Selbstreflexion des Sub­
jekts erfolgt, zumal wir das Geben dieser Gabe nicht erkennen können, 
ohne ihm seinen eigensten und eigentlichen Charakter zu nehmen. Die­
ses >wir<, dieses kollektive oder singuläre Selbst, das gibt oder nimmt, ist 
wohl nicht einfach nur mit dem Subjekt der ternären Logik von Geben­
dem, Gegebenen und Empfänger gleichzusetzen, sondern es bewegt 
sich, indem es nicht nur Gaben gibt, sondern auch versucht, >die Gabe< 
zu erkennen zu geben, immer schon zwischen diesen Polen und kann 
die Bewegung, die differance, das Geben der Gabe dabei nicht anhalten 
und auf eine Bedeutung festlegen, ohne genau diese Bewegung zu ver­
fehlen. Deshalb muß es sich auf diese Bewegung einlassen und kann 

296

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

dies wiederum nur, indem es versucht, sie doch in irgendeiner Form in 
den Griff zu bekommen und wie einen gegebenen Gegenstand zu erfas­
sen oder in der Hand zu halten.110

Die Frage, warum wir einander zu erkennen geben und warum wir 
dies begehren, kann für Derrida nur performativ beantwortet werden: 
im Vollzug dieser Bewegung, in der immer weiter zu erkennen gegeben 
wird und deren Begehren nicht zur Ruhe kommt, sich nicht erfüllt, 
sowie durch die Ausrichtung dieses Begehrens auf die Unmöglichkeiten 
und Grenzen des Denkens, die immer mitgegeben, also im Spiel sind 
und es zugleich von Außen bestimmen. Der Grund für das Geben soll 
also ergründet werden, muß aber letztendlich offen und unerreicht blei­
ben, als der blinde Fleck von dem aus das Geschehen der Gabe ge­
schieht, da »es niemals Grund zum Geben geben kann (wenn es solchen 
gäbe, so wäre, noch einmal, die Gabe keine solche mehr, sondern eine 
Berechnung oder ein Tausch)«. [FG 123] Ist dieser blinde Fleck der Gabe 
auch der des Selbst, das sich nicht erblicken kann, der Nullpunkt des 
Cogito, der Tod als absolute Negativität, der Augenblick des Wahnsinns 
oder der Unentscheidbarkeit? - In jedem Fall ist er ein Augenblick, der 
aus der Zeit herausfällt.

110 Im Bezug auf Heideggers »Der Spruch des Anaximander« weist Derrida darauf hin, 
»daß sich hierin auf innige Weise die Motive der Gabe der Hand und des über­
kreuzen«. [FG 203] »Wenn Heidegger die Gabe denkt«, so Gondek, »gibt er sie nicht aus 
der Hand. Aus der >Hand< des Seins«. [Einsätze 215] Die Gabe bleibt in eine Ökonomie 
eingebunden, weil »auch das Sein den Menschen >braucht<« [Einsätze 220], um eigentlich 
zu sein: nämlich durch das Dasein befragt zu sein. Aufgrund dieser wechselseitigen Bin­
dung führt eine »Einbeziehung der Gabe in eine zirkuläre Struktur von Zuspruch und 
Antwort ... nicht zur Vernichtung der Gabe«. [Einsätze 217] Heidegger unterscheidet 
zwischen dem Geben und der Gabe, aus der sich das Geben, wenn sie zum Geschick wird, 
ganz zurückziehen kann. Letztlich, so Gondek, bleibt es bei einem Geben, »das dem 
anderen gibt, was ihm immer schon gehört.« [Einsätze 219] Derrida hingegen betont 
die Exzessivität der Gabe, die den Kreis, auch als Geschlossenheit und Ordnung der 
Geschichte, aus den Fugen bringt. Wo Gondek hier den Gegensatz zwischen Derrida 
und Heidegger verschärft, sollte jedoch berücksichtigt werden, daß Derrida zwar das 
Aus-der-Hand-Geben und Sich-Entäußern der Gabe betont, aber dennoch auch eine un­
ausweichliche >Handhabung< der Gabe und eine Bejahung der ökonomischen Zirkularität 
nicht abweist, wenn auch das Ineinandergreifen von Zuspruch und Antwort grundlegend 
problematisiert und in paradoxen Strukturen gedacht wird. (Vgl. Martin Heidegger: Der 
Spruch des Anaximander. In: Holzwege, Frankfurt a.M. 1950. S. 296-343).

297

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

2) Die Paradoxien des Zeit-Gebens und der paradoxe 
Augenblick der Gabe

2.1) Die Kraft des gegebenen Dinges und das Verlangen nach Zeit

»Eine Gabe ist die Gabe nur, sie gibt nur in dem Maße, wie sie die Zeit gibt. 
Der Unterschied zwischen einer Gabe und einem beliebigen anderen Tausch­
vorgang liegt darin, daß die Gabe die Zeit gibt. Dort, wo es die Gabe gibt, gibt 
es die Zeit. Das, was es gibt, was die Gabe gibt, ist die Zeit, aber diese Gabe ist 
zugleich ein Verlangen nach Zeit.« [FG 58 £]

Diese >Definition< gewinnt Derrida aus der Auseinandersetzung mit 
Marcel Mauss. Zwar verfolgt dieser die Unterscheidung zwischen 
Tausch und Gabe in seiner Ausdrucksweise nicht konsequent, seine Be- 
grifflichkeiten sind hybrid. Gerade dadurch macht er aber auf die Para­
doxie der Gleichzeitigkeit von Tausch und Gabe aufmerksam: die Gabe 
kann bzw. muß möglicherweise sogar im Tauschprozeß wirksam sein 
und dabei diesen in einer Differenz zu sich selbst verschieben. Deutlich 
wird das in der Darstellung des Potlatsch. Mauss behauptet zwar einer­
seits: »Der Potlatsch selbst ... ist nichts anderes als das System des 
Gabentauschs«111, er tut dies aber nur, um gleich darauf seine Differenz 
zum üblichen Tauschgeschehen herauszustellen, welche in seinem ex­
zessiven, maßlosen Charakter besteht, dem wiederum ein Mangel an 
einer begrifflichen, theoretischen Erfassung dieses Gabegeschehens 
durch die Handelnden gegenübersteht. Hier ist also der Exzeß der Gabe 
über den Tausch genau das, was sich nicht oder nur undeutlich zu er­
kennen gibt. Die wesentliche Differenz zwischen Tausch und Gabe, die 
Derrida bei Mauss hervorheben möchte, ist eine zeitliche Differenz: 
»Überall aber, in jeder denkbaren Gesellschaft, liegt es in der Natur der 
Gabe, daß sie nicht unmittelbar, sondern auf Zeit, zu einem späteren 
Termin verpflichtet.«112 Diese Aussage wird von Mauss einerseits direkt 
auf die Kraft des gegebenen Dinges bezogen, die zur Rückgabe ver­

111 Die Kursivierung ist hier von Jacques Derrida übernommen, der Mauss »Essai« aus 
der Gesamtausgabe zitiert. Die hier zitierte deutsche Übersetzung stammt also aus: Mar­
cel Mauss: Die Gabe. In: Soziologie und Anthropologie II. Übers, von Eva Moldenhauer, 
Frankfurt a.M. 1989. Hier S. 59 ff. [Vgl. FG 54]
112 Ebd., S. 63 f. Dieser Satz überrascht durch seinen Anspruch auf Allgemeingültigkeit. 
Für einen Moment wird bereits die neutrale ethnologische Perspektive der Sammlung 
gegebener Tatsachenberichte verlassen, bevor diese in den »Moralischen Schlußfolge­
rungen« schließlich ganz anheim gegeben wird

298

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

pflichtet, denn der Kern dieser Verpflichtung liegt ähnlich wie der des 
Versprechens gerade in seiner Gültigkeit über eine Zeitspanne hinweg. 
Andererseits betont Mauss die logische Notwendigkeit der zeitlichen 
Differenz insbesondere für Gaben, in denen das Gegebene eben kein 
konkretes, begrenztes Ding mehr ist, das direkt von Hand zu Hand aus­
getauscht werden könnte, sondern eher ein symbolischer oder perfor- 
mativer Akt, der durchaus auch den Charakter eines Zu-erkennen-Ge- 
bens aufweisen kann, beispielsweise die Gaben von Besuchen, Spielen 
oder Festen.113

Was Mauss als Kraft der gegebenen Sache beschreibt, meint für 
Derrida die Weckung eines Verlangens nach Verzeitlichung, Zeitge­
winn, Zeitigung oder Strukturierung der Zeit.114 Dieses Verlangen geht 
aus dem Umgang mit den Dingen hervor und entspricht dem an Freud 
orientierten unterbewußten Verlangen nach einem Aufschub, das auch 
in der differance wirkt, die in einem aporetischen Spagat gleichermaßen 
als »ökonomischer Umweg« und als »reine Verausgabung« zu denken 
ist [Randgänge 45], als Begehren, das Begehren aufzuschieben, ebenso 
wie als Begehren nach dem Aufgehen im Augenblick der Präsenz. Das 
»Verlangen des Dinges nach Aufschub« [FG 58] verwandelt sich im 
Kontext der Gabe erst in einem Umweg über das Objekt in das Begeh­
ren eines Subjekts. Dem klassischen Verständnis einer intentionalen 
Ausrichtung des Subjekts auf das Objekt wäre dieser Ansatz genau ent­
gegengesetzt, insofern bei Mauss, wie auch von Iris Därmann heraus­
gearbeitet, letztlich nicht der Gebende, sondern das Gegebene über die 
Gabe bestimmt. Wo die differance wohl letztlich nicht ohne Bezug auf 
einen Lesenden oder Schreibenden gedacht werden kann, der ihre Be­
wegung in der Spur bzw. in der Schrift nachverfolgt, wird in der Figur 
der Gabe, da sie sich als Denkfigur und Strategie nie ganz von der Im­
plikation ihrer ternären Struktur als Handlung oder Akt löst, noch ein­
mal deutlicher, daß es immer jemanden geben muß, der die Gabe-Per­
formanz vollzieht.

Durch eine Übersetzung der Terminologie der differance in die 
Terminologie der Gabe scheint ganz im Sinne Derridas eine graduelle 
Verschiebung oder Dekonstruktion seines eigenen Denkens stattzufin­

113 Vgl. ebd.
114 Zur Verwendung der Begrifflichkeit der »temporalisation« und dem Problem der 
Übersetzung dieses Begriffs vgl. Gondeks Anmerkungen in »Zeit und Gabe«. [Einsätze 
197 und 204 f.]

299

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

den. Er konstatiert in »Falschgeld« rückwirkend über den Begriff der 
differance:

»Die Frage der Gabe war dem Text eingeschrieben, der diesen Titel trägt. ... Es 
ging damals in Erinnerung an den Satz Heideggers (>Die Gabe von Anwesen 
ist Eigentum des Ereignens<, >Zeit und Seim, in Zur Sache des Denkens, Tü­
bingen 1969. S. 22) darum zu unterstreichen, daß es >kein Wesen der differan- 
ce< gibt, daß sie das ist, >was sich als solches ihres Namens oder ihres Erschei­
nens nicht aneignen kann, sondern was überdies die Autorität des als solches 
bedrohte Das ist es, was hier insgesamt über die Gabe gesagt wird, und man 
muß unter diesen Umständen zögern zu sagen: von der Gabe als solcher«. [FG 
166, Anm. 21]

Was aber bedeutet der Umweg über Mauss' Deutung des gegebenen 
Dinges und seiner Kraft für diese Verschiebung von der Terminologie 
der differance zu der der Gabe? Liegt darin, auch wenn die Gabe als das 
Nicht-Phänomen definiert wird, der Versuch, die Denkstrategie der dif­
ferance stärker an eine lebens weltliche, praktische, erfahrbare und 
wahrnehmbare Dimension anzubinden - an die Welt der handhabbaren 
und gebbaren Dinge sowie auch an die Gebenden und Nehmenden als 
Akteure eines Miteinanders ebenso wie als Vollzieher der Performanz 
dieser Denkstrategie? Zwar ist der Bezug auf das Ding zunächst der 
Beschäftigung mit Mauss geschuldet. Die Lektüre der zitierten Passage 
über die Terminierung der Gabe [vgl. FG 56] ist aber durch den so akri­
bischen und leidenschaftlichen Leser Derrida wohl kaum zufällig ge­
wählt. Zudem kritisiert Derrida im weiteren Textverlauf die Interpreta­
tion des Gabe-Essays durch Levi-Strauss gerade deshalb, weil dieser »an 
die Stelle einer Logik der Sache« erneut »eine Logik der Beziehung und 
des Tauschs« [FG 101] setzt und damit die von Mauss aufgezeigte Apo- 
rie der Gabe wieder verdeckt. Das hau übernimmt hingegen für Derrida 
bei Mauss die Funktion »zwischen zwei antithetischen Strukturen eine 
Synthese zu stiften«. [Ebd.] Und genau diese Synthese des Antitheti­
schen, die >Gleichzeitigkeit< oder das Miteinander unauflöslicher Wider­
sprüche bildet eine Kernerfahrung des Denkens Derridas. Ausgehend 
von der Kraft der Sache wird diese von einer philosophischen, reflek­
tierten Erkenntnisoperation, die diese Synthese erst konstituieren wür­
de, zu einer unmittelbar erlebten Erfahrung, die dem Denken gegeben 
ist und mit der es umzugehen hat.

Die Erfahrung einer rätselhaften Kraft der gegebenen Sache deckt 
sich wiederum für Derrida mit einer spezifischen Erfahrung der an sie

300

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

gebundenen Zeitlichkeit: »Die Gabe gibt, verlangt und nimmt Zeit. Das 
Ding gibt, verlangt und nimmt Zeit.« [FG 59]. Was bei Mauss zunächst 
als unkritische Übernahme eines animistischen Denkens erscheint, wird 
in der Interpretation von Levi-Strauss als Ausdruck und symbolische 
Übersetzung für unbewußte mentale Strukturen betrachtet. Die Rech­
nung eines logischen Denkens soll dadurch aufgehen, wo es auf seinen 
nicht-bewußten Kern stößt, der aber in der strukturalen Analyse einge­
holt werden kann. [Vgl. FG 104] Dieser Zusammenhang läßt sich hier, 
ausgehend von Derrida, noch einmal anders lesen. Der flottierende Si­
gnifikant des hau ist zweifelsohne ein Supplement, das der Logik von 
Tausch und Reziprozität hinzugefügt wird, aber gerade darin besteht für 
Derrida sein spezifischer Wert, denn nur supplementär kann erfaßt wer­
den, worin die Gabe den Tausch überbordet: in ihrer Verknüpfung mit 
der Zeitlichkeit. Nicht das Ding wird >animistisch< belebt, sondern dieses 
weckt für Derrida erst das Bedürfnis nach einer »Belebung [animation] 
einer neutralen und homogenen Zeit durch das Begehren der Gabe und 
der Rückgabe«. [FG 58] Mauss unterscheidet für Derrida letztlich des­
halb nicht konsequent zwischen Gabe und Tausch, weil er zwischen 
ihnen eine Art »Synthesis a priori« [FG 57] voraussetzt: Tausch und 
Gabe sind hingegen nicht von vornherein identisch, sondern sie synthe­
tisieren sich durch die ihnen eingeschriebene zeitliche Differenz hin­
durch. Und diese Einschreibung der Zeitlichkeit ist wiederum als »die 
Notwendigkeit der kreisläufigen differance, dem Ding selber einge­
schrieben« - wobei Derrida ergänzt: »zumindest kommt es den Gebern 
und den Gabenempfängern so vor«, als seien sie im Zeitkreis von Gabe 
und Gegengabe von der Kraft der Dinge geleitet - sie glauben dies also. 
[Ebd.] Im Versuch der Wahrnehmung oder des Erkennens der Gabe, die 
für Derrida qua definitionem das Nicht-Wahrnehmbare und Nicht-Er­
kennbare zu sein hat, erfolgt hier paradoxerweise eine Verlagerung, 
Übertragung oder Übersetzung des Gabe-Geschehens, also des Un- 
Dings der Gabe, in das gegebene Ding, das sich nicht der Wahrnehm­
barkeit entzieht, sondern als Phänomen sichtbar ist.

Heideggers »Es« des »Es gibt« wird in der Betonung der Kraft der 
gegebenen Sache bei Mauss mit dem »gegebenen Es« gleichsetzbar und 
dieses »gegebene Es wird verlangt haben« - womit sich im Futur II 
Vergangenheit und Zukunft überschneiden-, »daß Es gibt«. [FG 61] 
Es entspricht einer sehr heideggerschen Denkstruktur, daß das Verlan­
gen in diesem rätselhaften Es chiastisch oder >gleichursprünglich< als 
eine zeitliche Identität und Differenz zu denken ist:

301

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

»Letzten Endes ist das Es, mit dem einen Unterschied eines Abstands in der 
Zeit und des Interesses an Gewinn [l'interet d'une usure], zugleich, >zur sel­
ben Zeit<, gegeben-gegeben und gebend-gebend«. [Ebd.]

Ist das, was Mauss als Kraft der gegebenen Sache beschreibt, letztlich 
eine Konsequenz des In-der-Welt-Seins, des Umgangs des Daseins mit 
den Dingen als dem Zuhandenen?115 Im Dasein überkreuzen sich zwei 
gleichursprüngliche Richtungen des Begehrens: einerseits das Verlan­
gen, zu vergessen, zu verbergen, sich der Uneigentlichkeit des einfach 
nur Seienden in seiner Präsenz hinzugeben; andererseits das Verlangen, 
nach dem Sein zu fragen, nach einer Eigentlichkeit und der zeitlichen 
Tiefendimension hinter den Dingen. Diese Suche wird wiederum durch 
das mystische Heraufbeschwören einer geheimnisvollen Kraft verdeckt. 
Das Dasein antwortet auf den Gewissensruf, der es dazu aufruft, sich 
auf das Sein zu beziehen, also eigentlich zu existieren, zudem noch in 
der Ausrichtung auf eine begrenzte Zeitlichkeit des Seins-zum-Tode. 
Wird der Gewissensruf der Angst hier als ein >Ruf der Gabe< verstan­
den, der von jedem Ding ausgeht, von allem, womit ich umgehe und 
was mein Verlangen nach Zeit weckt ebenso wie meine Verantwortlich­
keit? Diese Verantwortlichkeit bestünde dann nicht mehr darin, sich 
selbst nach dem Sinn des Seins zu fragen, sondern darin, zu geben zu 
wissen. Das heißt, sie vollzöge sich performativ auf den Wegen des 
Denkens, des Zu-erkennen-Gebens und der Handlungen des Gebens 
von Dingen und Zeichen.

2.2) Es gibt Zeit (zu geben) - der wahnsinnige Augenblick der Gabe

Wie ist die Zeit zu denken, nach der die Gabe >ruft< ? Jedes Denken eines 
Jetzt oder einer Gleichzeitigkeit ist für Derrida immer schon eine Syn­
thetisierung, da erst nachträglich in einem Jetzt-Punkt zusammenge­
faßt wird, was im Sinne der differance immer schon verzeitlicht ist 
und in sich differiert.116 [Vgl. FG 49 f. und Einsätze 208] An die Stelle 

115 Derrida verweist darauf, daß die Frage »Was ist ein Ding, bedenkt man, daß man so 
von ihm reden kann?« später »in oder jenseits ihrer Behandlung durch Heidegger« wie­
der eine Rolle spielen wird. [FG 58] Der »Aufschub einer eingehenden Lektüre« insbe­
sondere von »Zeit und Sein«, wird allerdings nicht eingeholt. [Einsätze 189]
116 Derrida folgt der Spur einer Philosophie der Zeit, die sich gegen die Vorstellung 
richtet, diese sei linear oder strukturiert, könne in Jetzt-Punkte unterteilt werden und 
erhielte so ihre Ordnung aus dem Prinzip der Präsenz. Diese Vorstellung mündet ausge­

302

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

einer durchgehenden Linie der Zeit, sei sie axiologisch oder wie bei 
Hegel und Heidegger117 die Linie eines Kreises, tritt bei Derrida eine 
komplexe Figur von Windungen, Wiederholungen und Unterbrechun­
gen. Sie läßt sich mit Bennington als »Seriatur« erfassen, die »versucht 
erneut ein Band zu nennen, aber eines, das aus Unterbrechungen ge­
knüpft ist, die ebenso viele Ereignisse darstellen« und die sich wiederum 
nicht auf Jetzt-Punkte reduzieren lassen. [JD 310 f.] Derrida geht also 
von einer Diskontinuität und von einer »ursprünglichen Strukturie­
rung der Zeit durch den Rhythmus« aus, durch die, so Gondek, »ein 
Auseinander von ursprünglicher ekstatischer Zeit< und nivellierter 
verfallener Zeit< wie bei Heidegger von vorherein ausgeschlossen« 
scheint. [Einsätze 222, vgl. FG 58 f.] Dennoch läßt sich der ekstatische 
Überschuß der Gabe durchaus als Gedanke verstehen, der in der Nach­
folge des ekstatischen Charakters der Zeitlichkeit bei Heidegger steht.118

Es ist die Un-Möglichkeit des Augenblicks, die den Exzeß der Gabe 
über die Kreisstruktur der Zeit ermöglicht. Der Augenblick ist hier 
nicht die kleinste Einheit der Zeit, sondern die Bedingung ihrer Mög­
lichkeit und Unmöglichkeit, da unser >Bild<, unsere >Zeichnung< der Zeit 
immer durch den Augenblick hindurchführt, welcher jedoch in keinem 
Bildpunkt erfaßt werden kann. Umgekehrt bedarf der Augenblick der 
Struktur des Kreises, er braucht eine Bahn, eine Linie, in die er hinein- 
oder aus der er herausbrechen kann. Um Ausnahme zu sein, muß es die 
zu brechende Regel geben, um maßlos zu sein, die Ordnung des Maßes 
und der Maßstäbe, die wiederum umgekehrt erst aus der Abgrenzung 
gegen die Unordnung ihre ordnende Funktion erfüllen können, ebenso 
wie die Gabe nur im Verhältnis zum Tausch gedacht werden kann.119

hend von Aristoteles in die denkgeschichtliche Aporie »einer Zeit, die das, was sie ist, ist, 
ohne es zu sein, die nicht ist, was sie ist, und die ist, was sie nicht ist: die Sein ohne das 
Sein ist [qui est de l'etre sans l'etre]«. [FG 42] Derridas Zeitauffassung und die besondere 
Rolle des Augenblicks verweisen u.a. auf Kierkegaard und Heidegger. Die Verfolgung 
dieser Spuren nimmt auch Paul Ricoeur ausgehend von Aristoteles und Augustinus so­
wie Husserl und Heidegger auf, in »Zeit und Erzählung«, Bd. I (München 1988), S. 15- 
53 und in Bd. III (München 1991), S. 15-157. Zum Verhältnis der Zeitauffassungen Hei­
deggers und Derridas sei auf die ausführliche Darstellung Hans-Dieter Gondeks in sei­
nem Aufsatz »Zeit und Gabe« verwiesen. [Einsätze 183-225]
117 Vgl. Einsätze 208. Gondek bezieht sich hier auf Derridas »Ousia und gramme«, 
[Randgänge 53-84].
118 Zur Schwierigkeit der Ablehnung der ekstatischen Zeitauffassung bei Derrida vgl. 
Einsätze 198 f. und 222 f.
119 »Eine Gabe könnte nur möglich sein, kann es nur geben in dem Augenblick, wo ein 

303

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

Bei allen Unterschieden zur Zeitauffassung Heideggers120 schließt 
Derrida sich der Feststellung an: »Die Zeit ist nicht. Es gibt die Zeit«.121 
Einerseits kann daher die Gabe »auf keinen Fall die Zeit geben, da diese 
nichts ist« [FG 42 f.], also auch kein Eigentum und nichts Weitergegebe­
nes sein kann. »Wenn es etwas gibt, was man auf keinen Fall geben 
kann, dann ist das die Zeit, da sie nichts ist« [FG 43], aber gerade des­
halb kann die Zeit die paradoxe Struktur der Gabe erfüllen, in der gege­
ben wird, ohne das etwas gegeben wird, was damit zugleich präsen­
tiert^ also auch gegenwärtig zu erkennen gegeben würde. So gilt in 
einem dreifachen Sinne: »Ce qu'il y a ä donner, uniquement, s'appel- 
lerait le temps« [FG 43]: erstens, insofern einzig und allein die Zeit 
etwas wäre, was es gibt, ohne zu sein; das heißt wiederum zweitens, 
daß einzig und allein die Zeit gebbar wäre, ohne die Gabe in einen 
Tausch zu überführen; und diese beiden Aspekt lassen sich drittens in 
ein Definiens der Zeit überführen, die es als das Gebbare der Gabe gibt.

Für Derrida flüchtet Mauss, nachdem er den Zusammenhang zwi­
schen Gabe und Zeit offengelegt hat, in gewisser Weise vor den Kon­
sequenzen seines eigenen Denkens. Er errichtet »durch den Terminus 
>Termin<« eine »Schutzwehr [garde-fou] gegen den Wahnsinn der Ga­
be« [FG 57] und versucht sie in eine strukturierte zeitliche Ordnung 
einer beispielsweise kalendarischen und erzählbaren Zeit122 zu integrie­
ren bzw. aufzuzeigen, wie aus der Gabe heraus erst eine zeitliche Ord­
nung konstituiert wird. Es geht um das »Verlangen nach einer begrenz­

Einbruch in den Kreis stattgefunden haben wird: in dem Augenblick, wo jede Zirkulation 
unterbrochen gewesen sein wird, und zu der Kondition dieses Augenblicks. Und überdies 
dürfte dieser Augenblick (der den Zeitkreis unterbricht, in ihn einbricht) nicht mehr zur 
Zeit gehören. ... Gabe gäbe es nur in dem Augenblick, wo der paradoxe Augenblick (in 
dem Sinne, wie Kierkegaard vom paradoxen Augenblick der Entscheidung sagt, er sein 
ein Wahnsinn) die Zeit zerreißt.« [FG 19]
120 Im deutlichen Gegensatz zu Heidegger steht für Gondek die Unendlichkeit und Maß­
losigkeit der Gabe, da doch bei Heidegger die unendliche nur Derivat einer endlichen Zeit 
ist. [Vgl. Einsätze 222] Allerdings ist hier zu bedenken, daß gerade die Maßlosigkeit der 
Gabe bei Derrida durchaus im Bezug auf den Tod, also die Endlichkeit, gedacht wird, der 
allerdings für ihn tatsächlich kein Maß vorgibt, sondern eine maßlose Verausgabung. 
Mit Gondek ist zu unterstreichen, daß das Vergessen für Heidegger Element des Verfal­
lens ist, während es für Derrida in einem wechselseitigen Bedingungsverhältnis zur Gabe 
steht.
121 Martin Heidegger: Zeit und Sein. In: Ders.: Zur Sache des Denkens, a.a. O., S. 20.
122 Dieses Verlangen nach einer Strukturierung und Erfassung der Zeit, beschreibt Paul 
Ricoeur in: Zeit und Erzählung. Bd. III: Die erzählte Zeit. Übers, von A. Knop, München 
1991.

304

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

ten Zeit, also weder nach einem Augenblick noch nach einer unend­
lichen Zeit« [FG 59] - wobei auch aus Heideggers Denken vor der Kehre 
deutlich das Verlangen nach einer solchen Begrenztheit als Ganzheit des 
Daseins spräche - es geht darum, »die Zeit zu haben, sie zu geben oder 
zu nehmen«. [Ebd.] Dieses Ordnen der Zeit kann allerdings erst in der 
Abwehr gegen den Wahnsinn geschehen, so daß auch Mauss sich zu­
mindest für einen Augenblick auf den Wahnsinn der Gabe einlassen 
muß, der gegen alle Abwehrversuche durch die Oberfläche seines Es­
says hindurchbricht. Seine Schrift ist damit exemplarisch für den Ver­
such, die Gabe zu erkennen zu geben, da sie durch einen unbewußten 
Drahtseilakt am Rande der vernünftigen, logischen Erkenntnis gekenn­
zeichnet ist, den Derrida ganz bewußt und entschieden zu seiner eige­
nen Strategie machen will.

Der Ort, an dem für Derrida der Wahnsinn bei Mauss »bis an die 
Oberfläche des Textes kommt« [FG 65] - und zwar ganz wörtlich, inso­
fern in diesem Text das Wort »follement«123 auftaucht, oder eben auch 
wieder nicht ganz wörtlich, da >der Wahnsinne >la folie< nicht benannt 
wird - ist in der Beschäftigung mit dem Potlatsch zu finden. Dieser 
zeichnet sich einerseits durch den darin vollzogenen »Exzeß« der Gabe 
aus, der wiederum dadurch hervorgerufen wird, daß die »Ehre« hier 
zum Antrieb des Gabegeschehens wird. [Ebd.] Zudem - darauf aller­
dings geht Derrida nicht ein - zeichnet sich der Potlatsch, wie bereits 
dargelegt, durch eine starke Ritualisierung und die Einbindung in eine 
besonders lange Zeitperiode der Festlichkeiten und Zeremonien aus, die 
dem Alltagsgeschäft der Sommermonate entzogen ist. Im Sinne der 
üblichen zeitlichen Ordnung handelt es sich also um einen andauernden 
Ausnahmezustand, der wiederum in sich durch Augenblicke gekenn­
zeichnet ist, in denen der Ritus der Gabe bis zum äußersten Exzeß be­
trieben wird. Derrida bezeichnet den Potlatsch als Prozeß, in dem »der 
Prozeß der Gabe mit sich selbst durchgeht.« [FG 65] Das verschwende­
rische Geben zielt nicht auf die Rückgabe, sondern verschiebt allenfalls 
die Erwartung einer Gegengabe auf eine erst viel später erreichte und 
nicht genaue kalkulierbare Ehre, die den sozialen Aufstieg bewirken 
kann, die aber möglicherweise auch um ihrer selbst willen begehrt wird, 
als Gewinn eines Spiels, in dem zwischen Gewinn und Verlust letztlich 
keine echte Rechnung mehr aufzumachen ist.

Wie die Gegenstände im Ritual von ihrer alltäglichen Bedeutung 121 

121 Vgl. FG 66 die Anmerkung der Übersetzer.

305

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

und ihrem Gebrauchswert entfremdet werden, so wird für Derrida in 
Mauss' Essay auch der Name >Gabe< von seiner Intention so entfrem­
det, daß man »am Ende nicht mehr [weiß], was Gabe und Nicht-Gabe 
eigentlich sagen wollen«, weil der Wahnsinn »sowohl den geschlosse­
nen Kreis einer Rationalität des Tausches wie auch die ungezügelte und 
rückkehrlose Verausgabung« bedroht und die Grenzen zwischen beiden 
verwischt. [FG 67] Er »zerstört die semantische Referenz« [ebd.] des 
Namens, stellt die Sprache in Frage und zeigt die rückkehrlose Dissemi­
nation dessen auf, was jeweils mit dem Terminus der Gabe oder des 
Gebens gemeint wird.124 Mauss selbst stellt in seinem Essay rückwir­
kend seinen eigenen Versuch, über die Gabe zu reden, in Frage. »Unsere 
Ausdrücke >Geschenk< und >Gabe< sind nicht ganz exakt, aber wir haben 
keine anderen«. [Mauss 167]125 Er schwankt dabei, so Derrida, »unab­
lässig zwischen einem >ich rede Unsinm«, also quasi einem Bekenntnis 
zum Wahnsinn, »und einem >glauben sie ja nicht, daß ich Unsinn rede, 
selbst wenn ich über den Wahnsinn sprechen. [FG 78] So wiederholt 
sich in der Aufforderung, die von der Gabe des »Essai sur le don« aus­
geht, der für Derrida »allererst der Versuch zu geben« sein könnte [FG 
79], der double bind, der von jeder Gabe ausgeht, die immer zugleich 
bindet - in den Kreis bzw. hier in das Vertrauen auf den Sinn einbindet 
- und eine Bindung an das Weggegebene auflöst.

In die Gabe »eingeschrieben ist dieser Wahnsinn in dem Befehl zu 
vergessen, der zu jeder Gabe gehört«. [FG 78] Gehört dieser Befehl zu 
jeder Gabe? Derrida bezieht sich hier auf ein Gedicht Mallarmes, das 
wiederum im Befehl, das gegebene Almosen zu vergessen, sehr deutlich 
auf die Tradition der jüdisch-christlichen Kultur rekurriert bzw. auf das 
biblische Motiv, die linke Hand müsse vergessen, was die rechte Hand 
tut. Für Derrida aber ist der in sich als double-bind paradoxe Befehl zu 
vergessen - denn vergessen heißt, eine Bindung lösen, während der 
Befehl an sich stets Bindung generiert - mehr als eine moralische Auf­
forderung zu einer Freigebigkeit, die um ihrer selbst willen geschehen 
soll. Die lösende, absolvierende Kraft des »absolute[n] Vergessenfs]« 
soll weiter reichen »als die Entschuldigung, die Vergebung oder die 

124 Derrida bezieht sich in der genealogischen Darstellung des Begriffsfeldes der Gabe 
auf: Emile Benveniste: Gabe und Tausch im indoeuropäischen Wortschatz. In: Probleme 
der allgemeinen Sprachwissenschaft. Übers, von Wilhelm Bolle, Frankfurt a. M. 1977. 
S. 350 ff.
125 Marcel Mauss: Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen Gesell­
schaften. Übers, von Eva Moldenhauer, Frankfurt a. M. 1990. [Zitiert als: Mauss]

306

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

Freisprechung« in ihrer moralischen Dimension, wie sie bei Ricoeur mit 
der Gabe verbunden werden. [FG 29] Diese Figur des Vergessens, nach 
dem nur die »Spur als Asche«126 bleibt, ermöglicht es Derrida, die Gabe 
als Nicht-Phänomen, aber dennoch nicht als »bloße Nicht-Erfahrung« 
zu denken, denn:

»Damit es ein Ereignis (wir sagen nicht: einen Akt) der Gabe gibt, muß sich 
etwas zutragen, und zwar in einem Augenblick, der ganz gewiß nicht zur 
Ökonomie der Zeit gehört, in einer Zeit ohne Zeit, so daß das Vergessen ver­
gißt, sich vergißt, aber auch so daß dieses Vergessen, ohne etwas Präsentes, 
Präsentierbares, Bestimmbares, Sinn- oder Bedeutungsvolles zu sein, doch 
nicht nichts ist.« [FG 29]

Ein solches Ereignis der Gabe wiederum kann es nur geben, wie es sich 
in Derridas Lektüre Baudelaires noch genauer zeigen lassen wird, wenn 
die Gabe tatsächlich darin besteht, daß ein Ereignis gegeben wird, und 
zwar im Sinne einer »Überraschung«, denn diese »benennt ... jenen 
Augenblick von Wahnsinn, der die Zeit zerreißt und alle Berechnung 
abbrechen läßt«, sofern es sich um eine Überraschung handelt, »die 
genügend überraschend ist, um ohne Aufschub in Vergessenheit zu ge­
raten«. [FG 189] Genau in diesem Vergessen kann es für Derrida gelin­
gen, »jenen Rest, der ist, ohne zu sein, jenseits des Seins, CTrixELVOt 
ouvlaq : das Geheimnis dessen, wovon man nicht sprechen, aber auch 
nicht mehr schweigen kann« [s.o.] einzufangen, der die Un-Möglich- 
keit der Gabe ausmacht.

3) Die Poetologie der Gabe und die Gaben der Poesie

3.1) Die Wege der Erzählung kreuzen den Augenblick des Gedichts

Für Hans-Dieter Gondek empfiehlt es sich, die spezifische Zeitlichkeit 
der Gabe »der Sache selbst anzudichten« (womit er implizit auf den 

126 Gondek verweist darauf, daß Derrida Heideggers Formulierung aus »Der Spruch des 
Anaximander« herausgreift, eine »frühe Spur des Unterschieds« lasse uns noch in der 
»Seinsvergessenheit« ein anderes, vor-metaphysisches Denken erahnen. Bei Derrida 
aber ist »die Spur ... immer schon Spur einer Spur«, die »Spur der Auslöschung einer 
Spur, aber gerade dadurch wird sie zum Gedächtnis, hält sie den Bezug zur besagten 
Auslöschung aufrecht«. [Einsätze 206] Vgl. zum Zusammenhang zwischen Spur und 
Asche auch: Jacques Derrida: Feuer und Asche. Übers, von Michael Wetzel, Berlin 1988.

307

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

fiktionalen Charakter dieser Zuschreibung verweist), um »Fehlzu­
schreibungen zu vermeiden«, die diese Zeit »in einen ökonomisch­
funktionalen, rechtlichen oder im eigentlichen Sinne ethischen Zusam­
menhang« eingliedern wollen. [Einsätze 196] Die Konzentration, die bei 
Mauss jedoch immer wieder auf Beispiele abstrakter Gaben erfolgt, auf 
symbolische, kulturelle Prozesse wie den Besuch oder die Festlichkeit, 
die sich gerade nicht >dingfest< machen lassen, könnte durchaus als Ver­
such verstanden werden, dem Paradoxon der Unmöglichkeit der Gabe 
näherzukommen und der Unsichtbarkeit des Gabe-Gebens selbst ge­
recht zu werden. Unternimmt auch Derrida genau diesen Versuch (oder 
erliegt dieser Versuchung), wenn er sich im weiteren Verlauf von 
»Falschgeld« auf die poetische Gabe des Prosagedichts Baudelaires kon­
zentriert, also auf den Bereich der Fiktion? Dieser soll sich dem Simu- 
lakrum der Gabe annähern, da er als Schrift und Spur zwischen Ding 
und Un-Ding ebenso wie zwischen dem Gebenden-Schreibenden und 
dem Empfänger-Leser changiert und vermittelt.

Der literarische Text dient bei Derrida nicht nur zur Illustration 
und Unterstützung seiner Reflexionen, sondern die Poetik, die Litera­
tur, die Poesie und das Erzählen selbst werden als paradigmatische Ga­
ben und paradigmatisch für die Gabe überhaupt und die damit verbun­
denen Fragestellungen zu betrachten sein: »Das Problem der Erzählung 
und der Literatur werden wir noch als dasjenige zu erkennen haben, das 
im Zentrum all der Fragen steht, von denen wir momentan handeln.« 
[FG 35] Das Erzählen ist, wie auch für Ricoeur, mit der Zeit und den 
Versuchen ihrer Strukturierung im Bunde. Die Figur des Kreises, die 
sowohl die Vorstellung von der Zeit als auch die des Tausches kenn­
zeichnet, entspricht »der odysseischen Struktur der ökonomischen Er­
zählung«. [FG 16] Sie folgt dem bei Ricoeur betrachteten »Weg des 
Odysseus« [ebd.] - also dem Weg einer Heimkehr, die auf Umwegen 
zum Ursprung, zur Heimat, zum oIxoq zurückführt127 - und eröffnet 

127 Zwar könnte gegen die Erzählung der »Odyssee« der Phonozentrismus-Vorwurf 
greifen, denn die Genealogie dieser Erzählung verweist auf eine lange Tradition der 
mündlichen Überlieferung und auch textimmanent wird mit der Anrufung der Muse 
zu Beginn des ersten Gesanges die Oralität des Epos betont. Damit ist aber zugleich eine 
Struktur der Dialogizität zumindest angelegt, eine Verwicklung des Verhältnisses von 
Ruf und Antwort (die Muse wird angerufen, dem Dichter zuzurufen, was dieser dann 
als Werk oder Ruf an den Rezipienten weitergibt), die ebenso wie die Struktur des Um­
wegs oder Irrwegs, wenn dieser hier auch ein Rückweg ist, Derridas Denken durchaus 
entgegenkommen.

308

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

dabei jenseits der alltäglichen Rede die Möglichkeit, »im Kreis [zu] krei­
sen, um dort ein Fest des Denkens zu feiern«.128 [FG 19] Die geforderte 
Rückkehrlosigkeit der Gabe verweist zugleich auf eine andere Tradi­
tionslinie der Narration: auf die biblische Erzählung des Weges, der 
Abraham für immer aus seiner Heimat führt. Die Heimkehr des Odys­
seus und Abrahams Aufbruch bilden die Archetypen der griechischen 
und der jüdischen Wurzeln der abendländischen Kultur, die Derrida 
schon in »Gewalt und Metaphysik« zur Überschneidung bringen woll­
te. So dient Levinas die abrahamitische Erzählung zur Illustration eines 
»Aufbruch[s] ohne Wiederkehr«, den das Werk verlangt und der die 
»Geduld« erfordert, »darauf zu verzichten, die Ankunft am Ziel zu er­
leben, zu handeln, ohne das gelobte Land zu betreten«.129 Anschließend 
an Levinas könnte allerdings die Erzählung des Exodus, in der Moses 
das jüdische Volk schließlich doch ans Ziel und in die Heimat des gelob­
ten Landes zurückführt, durchaus als eine Schließung eines Kreises ver­
standen werden, die jedoch über den Tod Abrahams hinausweist, analog 
dazu wie das Werk angenommen werden kann, wenn dies in einer »Zeit 
des Anderen« [s.o.] geschieht, die die Zeit des einzelnen Selbst über­
schreitet. Derrida sucht jedoch nach einer noch radikaleren Rückkehr­
losigkeit, die nicht in eine Zeit des Anderen übergeht, sondern sich voll­
kommen verausgabt130 - vielleicht in den Augenblick der Poesie?131 

128 Als Geschenk (present) ist die Gabe wie schon bei Ricoeur durch den Charakter einer 
Festlichkeit ausgezeichnet, die sie aus dem Zirkel des ökonomischen Alltagsgeschäfts 
hervorhebt. Dieser Festcharakter wird noch einmal deutlicher in der ritualisierten Gabe 
des Tabakopfers, das Derrida im Bezug auf Mauss und Baudelaire untersucht. [Vgl. FG 
147-150]
129 Emmanuel Levinas: Die Spur des Anderen, a.a.O., S. 216.
130 Die Geschichte der jüdischen Identität ist allerdings so wesentlich durch die Erfah­
rungen des Exils, der Diaspora und der Vertreibung geprägt ist, daß die Einheit dieser 
Identität von vornherein durch die Erfahrung der Fremdheit aufgebrochen ist. Der Um­
weg zur eigenen Identität, erfolgt nicht in der Geschichte der mit sich selbst identischen 
Person Abrahams: sondern extradiegetisch: das Erzählen über die Aufbrüche und die 
Verheißung der Rückkehr, die mit der Gabe des Gesetzes an Moses verbunden ist, bildet 
selbst einen >Ort< der Identität. Dieser Ort scheint nicht nur in Israel, sondern auch in der 
Schrift zu liegen: auf der Gesetzestafel und auf der Schriftrolle, die sich um eine Leere 
windet. Ihr Kreis folgt einer anderen Ökonomie als das Epos Homers. Möchte Derrida 
das Griechische und das Jüdische zusammendenken, so gilt es auch, die Erzählungen der 
Rückkehr und des Aufbruchs in eine produktive Spannung zu versetzen.
131 Zu dieser >Augenblicklichkeit< oder >Unzeit< des Gedichts als Gabe, zu seinem spezi­
fischen Verhältnis zum >Datum< in der metonymischen Vermittlung zwischen Singulari­
tät und Wiederholbarkeit, im Verhältnis von Paul Celan, Derrida und Heidegger, sei

309

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

Wohl nicht zufällig wählt Derrida mit Baudelaires »Das falsche Geld­
stück« zur Erarbeitung seiner Gedankengänge über das Zeit-Geben ein 
Prosagedicht™2 aus. In dieser hybriden Gattung trifft die Erzählung als 
zeitliche Strukturierung zumeist vergangener Ereignisse auf das Still­
stehen im poetischen Augenblick, in dem metonymisch konzentriert 
und verdichtet etwas Allgemeines oder eine Ganzheit >repräsentiert< 
wird, wodurch zugleich die reine Präsenz des Moments bereits über­
stiegen wird.

Die metonymische Struktur der Poesie reflektiert Derrida auch im 
Hinblick auf den Zusammenhang zwischen Text und Titel. Ist der Text 
Baudelaires als »Das falsche Geldstück«™3 tituliert, so scheint alles, was 
darin (zu erkennen) gegeben wird, in seinem >Wert< und seiner Refe­
renz auf eine textäußerliche Realität von vornherein in Frage gestellt. 
Generell ist das Geldstück durch seine Zeichenhaftigkeit in einem Über­
gang zwischen Realem und Fiktiven angesiedelt. Als Falschgeld ist es 
zudem nur fingiert, so daß es sich auf keinen einlösbaren Wert oder 
Referenten mehr bezieht. Derrida erweitert die >Ummünzung< des im 
Text Gesagten, indem er die mögliche >Falschgeldhaftigkeit< auf die Li­
teratur überhaupt ausdehnt: »Die Geschichte ist - vielleicht - selbst als 
Literatur Falschgeld«. [FG 116] Indem aber die Fiktionalität durchsich­
tig gemacht wird, führt die Literatur ihre eigene Falschgeldhaftigkeit ad 
absurdum. Wesentlich für die (nicht-fiktionale) Falschmünzerei ist es 
nämlich, die falsche Münze als echte auszugeben. Die Herstellung von 
falschen Münzen ist ja durchaus erlaubt, wenn sie deutlich als Spielgeld * * 

verwiesen auf: Hent de Vries: Das Schibboleth der Ethik. Derrida und Celan. In: Ethik 
der Gabe. Denken nach Derrida, a.a.O. Berücksichtigt wird dabei auch die Beziehung 
zum Augenblick der ethischen Entscheidung.
132 Zur Gattung des Prosagedichts siehe Fritz Nies: Poesie in prosaischer Welt. Unter­
suchungen zum Prosagedicht bei Aloysius Bertrand und Baudelaire, Heidelberg 1964. 
Baudelaire möchte die Poesie für den Alltag, das Groteske, das Hässliche und Triviale 
öffnen und dabei dennoch gerade das >Prosaische< ästhetisieren und in die zweckfreien 
Regionen der poetischen Kunst überführen, um die Komplexität, Dynamik und Zersplit­
terung der modernen Welt in der Verdichtung einer poetischen Einheit zu erfassen. 
Dieses ästhetische Programm beschreibt er auch in der Widmung zu »Le Spleen de Pa­
ris«, in: Charles Baudelaire Sämtliche Werke. Übers, von F. Kemp u. Cl. Pichois, Bd. 8, 
München 1985. S. 117.
133 Der Titel ist ebenso wie die Erzählung selbst eine fiktionale Setzung, die allerdings, so 
Derrida, direkt auf den Autor verweist und nicht von der Stimme des Ich-Erzählers her 
gelesen werden kann, der innerhalb des Erzählten selbst eingebunden, engagiert und 
beispielsweise im Freundschaftsbund mit seinem Begleiter auch verschuldet ist.

310

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

gekennzeichnet werden. Der Titel »Das falsche Geldstück« kann nie­
mals seinen eigenen Gehalt bzw. den des Textes angeben, ohne diesen 
als Fiktion zu relativieren. Der »Vertrauensmißbrauch, der Falsches als 
wahr durchgehen läßt«, hat innerhalb der literarischen Konvention des 
Fiktionalen keinen Platz, »Baudelaire lügt nicht, er täuscht uns nicht«. 
[FG 125] Das »Nicht-Wissen« des Lesers ist »nicht von der Art des 
Getäuscht-Seins; es ist die Erfahrung eines Geheimnisses ohne Tiefe, 
eines Geheimnisses ohne Geheimnis«, das sich der Ordnung der Echt­
heit und Falschheit entzieht. [Ebd.] In gewisser Weise handelt es sich 
also bei der literarischen Fiktion um Spielgeld, was aber nicht heißt, daß 
nichts auf dem Spiel stehen würde - schließlich kann je nach Art und 
Kontext des Spieles (im Kasino) auch das Spielgeld in echte Münzen 
eingetauscht werden. Der Einsatz des Spiels äußert sich hier in einer 
Verpflichtung des Rezipienten, »sich zu fragen, was Geld ist, echtes, 
falsches«, was Echtheit und was Falschheit ist und inwiefern eine solche 
Unterscheidung überhaupt möglich ist. [Ebd.] Schon der Titel bildet 
also eine an den Leser gerichtete Bewegung, die als Verpflichtung der 
Gabe eines Gesetzes gleichkommt. Und diese Verpflichtung, das Gesetz 
der Frage, insbesondere der Infragestellung jeglicher Dichotomie, bildet 
wiederum das Grundgesetz der gesamten Denkbewegung Derridas.

»Warum muß man mit einem Gedicht beginnen, wenn man von 
der Gabe spricht? Und warum scheint die Gabe immer, um mit einem 
Titel Mallarmes zu sprechen, die Gabe des Gedichts zu sein?« [FG 58] 
Ist das Gedicht kein gegebenes >Ding<, sondern eine Widmung134, die 
»sich gibt, ohne irgend etwas anderes zu geben als die Gabe, da alles, 
was über sie gesagt wird, bereits wieder Teil des performativen Akts 
ist«, so könnte sie »als die Gabe selbst, der reine Akt verstanden wer­
den.« [FG 81] Die Verzögerung der Gegengabe, macht wiederum eine 
Erinnerungsstütze, eine Dokumentation, eine »Archivakte« sinnvoll: 
»Die Gabe wäre so stets die Gabe einer Schrift, einer Erinnerung [me- 
moire], eines Gedichts oder einer Erzählung, auf jeden Fall vermachte 
oder hinterließe sie einen Text«. [FG 63] Dieser Text kann aber ebenso 
gut Gedicht wie Erzählung sein, zumal diese in besonderem Maß mit 

134 Derrida bezieht sich in seiner Baudelaire-Interpretation auch auf die Widmung, die 
Baudelaire den »Spleen de Paris« voranstellt. Sie versetzt den Text in eine »verleihende 
[datif] oder stiftende [donateur] Bewegung, die Derrida auf die Gesamtheit der Texte und 
der Literatur ausweitet: »Es gibt nichts in einem Text, das nicht geweiht oder gewidmet 
wäre«. [FG 117]

311

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

dem Erinnern in Verbindung steht. Dabei ist die »Logik der Erzählung« 
für Derrida eine »Logik des Wahnsinns«, da sie versucht, Zeit, also »die 
Bedingung für alles Gegebene überhaupt« [FG 76], (zu erkennen) zu 
geben. Dies kann für Derrida nur mißlingend gelingen, »[d]ie Erzäh­
lung gibt und tötet die Zeit.« [FG 198] Sie kann als ein Versuch betrach­
tet werden, die Zeit zu strukturieren und schriftlich >festzuhalten<, sich 
also gegen ihren Verlauf zu richten, aber auch als Versuch die Zeit zu 
vertreiben und >totzuschlagen<, indem sie diese ausfüllt. Möglicherwei­
se muß die Zeit erst durch die Erzählung >getötet< werden, um eben 
gegeben oder zu erkennen gegeben werden zu können.135 Die odyssei- 
sche Ökonomie der Erzählung wird im Prosagedicht mit dem poeti­
schen Augenblick konfrontiert, um den Kreislauf auf etwas Neues hin 
zu verschieben und in Bewegung zu versetzen. »Das Ding als gegebenes 
Ding, das Gegebene der Gabe trägt sich, wenn es sich zuträgt, nur in der 
Erzählung und in ihrem poetischen Simulakrum, dem Prosagedicht 
zu.« [FG 59] Als hybride literarische Schöpfung ist das Prosagedicht 
eine Münze mit zwei Seiten, die, wie immer man sie wendet, in gewis­
ser Weise stets eine falsche Münze bleibt, insofern sich ihr fiktionaler 
Wert weder nach den Maßstäben der Erzählung noch nach denen des 
Gedichtes ganz einlösen läßt. Deshalb scheint es in besonderem Maße 
geeignet, den hybriden und paradoxen Charakter der Gabe und ihrer 
(Un-)Zeit zu erkennen zu geben.

3.2) »Das falsche Geldstück« -
Jacques Derrida wechselt eine falsche Münze

Der reine Handlungsablauf des Prosagedichts »Das falsche Geldstück« 
ist schnell wiedergegeben: der Erzähler und sein Freund begegnen beim 
Verlassen eines Tabakgeschäftes einem Bettler, beide geben ihm eine 
Münze, wobei die Spende des Freundes den Wert der Spende des Erzäh­
lers weit übersteigt. Anläßlich dieser scheinbar großzügigen Gabe ent- 
spinnen sich ein kurzer Dialog der beiden Freunde sowie der weit aus­

135 Für Paul Ricoeur wird »die Zeit ... in dem Maße zur menschlichen, wie sie narrativ 
artikuliert wird«, was allerdings für ihn keine >Tötung< impliziert, sondern vielmehr ge­
rade den Zugang zu einer lebendigen, erlebten und gelebten Zeit ermöglicht. So ist für 
ihn »der Zirkel von Narrativität und Zeitlichkeit kein circulus vitiosus, sondern ein ge­
sunder Zirkel«. (Ders.: Zeit und Erzählung Bd. I: Zeit und historische Erzählung. Übers, 
von R. Rochlitz, München 1988. S. 13.)

312

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

führlichere monologische Gedankengang des Erzählers. Der dargestell­
te Ausschnitt einer recht alltäglichen Situation umfaßt nicht viel mehr 
als einen Augenblick. Seine Raffinesse erhält der Text durch die ver­
schiedenen Bedeutungen, die der Münze und dem Akt der Gabe zuge­
schrieben werden, die sich also quasi zunächst auf einen noch engeren 
Ausschnitt fokussieren, um von dort aus einen weiten Horizont mora­
lischer und ästhetischer Überlegungen zu eröffnen.

Angesprochen auf die scheinbare Großzügigkeit seiner Gabe und 
den Wert bzw. das Vergnügen der damit verbundenen Gabe einer posi­
tiven Überraschung erklärt der Gebende, daß es sich dabei um ein 
falsches Geldstück gehandelt habe: »Es war das falsche Geldstück«, 
»C'etait la piece fausse«136, als sei bereits vorauszusetzen und ganz 
selbstverständlich und bekannt, das das falsche Geldstück zu seinem 
Besitz gehört. Das Geständnis der Falschheit, in dem sich auf subtile 
Weise die (mögliche, fiktionale) Wahrheit des Geständnisse und die Lü­
ge des Falschgeldes überlagern, veranlaßt den Erzähler, darüber zu spe­
kulieren, um was für eine Gabe es sich in diesem Falle gehandelt hat, 
welche Intention damit verfolgt wurde, welche Wirkung sie nach sich 
ziehen könnte und wie sich die Gabe des falschen Geldstückes recht­
fertigen ließe. Entschuldbar würde diese aus der Sicht des Erzählers nur, 
wenn als Gabe nicht eigentlich das Geldstück selbst intendiert gewesen 
wäre, insofern dieses eben keinen oder nur einen vorgeblichen Wert 
besitzt, sondern die mögliche Folge von Ereignissen, die sich für das 
Leben des Bettlers daraus ergeben könnten, seien es positive Folgen 
eines kurzen Reichtums oder aber auch die Verhaftung als Falschmün­
zer. Die Entschuldbarkeit wird hier nicht an einem moralischen Maß­
stab gemessen, sondern am Maßstab der Ereignishaftigkeit und dem 
Charakter der Überraschung, die als supererrogatorische Übertreffung 
jeder Erwartung der Logik der Reziprozität entgeht. Den Maßstab der 
Überraschung stellt der Erzähler schon zu Beginn über den eigentlichen 
Geld- oder Sachwert der Gabe. Als aber der Geber dieser so ambivalen­
ten Gabe hervorhebt, er habe mit seiner Spende allein durch deren 
Großzügigkeit überrascht, also durch den >Wert< der falschen Münze, 
der die Erwartungen überbiete, nicht aber durch das unerwartbare Er­
eignis, kommt der Erzähler zu dem Schluß, sein Freund habe sich nur 
berechnend »das Paradies erknausern« wollen. Zwar seien auch Bosheit 

136 Ich zitiere den Text Baudelaires in diesem Abschnitt durchgehend nach der Überset­
zung, die im Anhang zu »Falschgeld« verwendet wird.

313

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

und ein Vergnügen an den negativen Folgen für den Empfänger der 
Gabe »niemals entschuldbar«. Dennoch hätte der Erzähler seinem 
Freund dies verziehen, ihm sein Verzeihen gegeben, ohne ihm aber da­
mit auch seine Schuld nehmen zu können - womit also auf den feinen 
Unterschied zwischen entschuldigen (excuser) und verzeihen oder ver­
geben (pardonner) hingewiesen wird, den auch Ricoeur in seiner Inter­
pretation der Vergebung herausarbeitet. Aber das Laster »das Böse aus 
Dummheit zu begehen«, ohne sich der Tragweite und des >Wertes< oder 
eben des Unwertes, der >Falschgeldhaftigkeit<, seiner eigenen Taten be­
wußt zu sein, bleibt für den Erzähler unverzeihlich.

Die Variationen und Implikationen des Begriffs der Gabe, die in 
dieser kurzen, verdichteten Erzählung in komprimierter Form angelegt 
sind und die im Durchgang durch Derridas Lesart weiter entfaltet wer­
den sollen, sind äußerst vielfältig. Von der Münze, dem Geld, seinem 
Wert, seiner Falschheit oder Echtheit und seinen Möglichkeiten, im 
Tauschkreislauf zu zirkulieren, als Grundlage für Spekulationen ebenso 
wie eben auch als Spende zu dienen, von der Gabe als Almosen ist die 
Rede, damit dann auch von der Rolle eines Dritten, nämlich des Armen, 
der die Gabe erbittet und empfängt. Von den Intentionen des Gebers 
wird gehandelt, von der Freigebigkeit aber auch von der Falschheit und 
Unverzeihlichkeit einer >Gabe<, die sich als Gabe ausgibt, aber letztlich 
doch auf ein Tauschgeschäft spekuliert, vom Motiv der Verteilung, sei 
es nur in der eigentümlichen Art, mit der der Freund zu Beginn sein 
Geld zwischen seinen Hosentaschen verteilt - so wie er ja letztlich auch 
mit der Spende nur etwas >auf sich selber verteilte insofern er sich dar­
aus einen Vorteil für sich selbst erhofft. Thematisiert werden die Ver­
schuldung, die Schuld und die Entschuldbarkeit. Das Gespräch der 
Freunde kann als ein Austausch von Kundgabe und Kundnahme auf­
gefaßt werden und die fiktiven Spekulationen des Erzählers über die 
Folge der Ereignisse begründet er selbst aus seiner Neigung »sich in 
abwegigen Vermutungen zu ergehen«, einer »beschwerlichen Gabe«, 
die ihm von der Natur verliehen worden sei. Auch die Fähigkeit zu 
Vermutungen und Erfindungen, zur Entwicklung von Fiktionen, die 
nicht nur die Erzählerfigur sondern den literarischen Erfindungsgeist 
überhaupt charakterisiert, wird somit indirekt als Gabe ausgewiesen, 
die sich weitergeben läßt, leiht doch der Erzähler dank seiner Begabung 
zur Phantasie seinem »Freunde Geistesflügel«, auch wenn dieser auf­
grund seiner Dummheit gegenüber der eigenen Tat, dieser Gabe nicht 
gerecht wird. Zwar hat er die Rede vom Vergnügen, einem Anderen 

314

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

eine Überraschung zu bereiten, angenommen und aufgegriffen, aber er 
>münzt diese Rede um< und verkehrt ihre Bedeutung, indem er die 
Überraschung auf diejenige über den Wert der Münze begrenzt, der 
sich ja nicht einlösen läßt.

Die Logik der Gabe wird hier nicht einfach durch die falsche Mün­
ze entwertet, sondern in sehr subtilen Abstufungen verschoben, umge­
wertet und ausdifferenziert. Baudelaire selbst scheint den Begriff der 
Gabe und insbesondere die Implikationen moralischer Maßstäbe der 
Unterscheidung zwischen Gut und Böse bereits zu dekonstruieren, be­
vor Derrida diesen Prozeß in seiner Lektüre des Textes noch auf die 
Spitze treibt. Er erweitert sie durch Bezüge auf dessen Titel und Rah­
men, durch die Analyse der Erzählstrategie und der gewählten Perspek­
tive zu einer Dekonstruktion, die auch das Erzählen selbst und die Fik­
tion und Literatur im Allgemeinen betrifft. Vollkommen ausgeblendet 
wird in Baudelaires Gedicht interessanterweise der Akt der Annahme 
der Gabe. Der Bettler wird nur so lange wahrgenommen, wie er bettelt, 
also die Gabe erbittet und erwirkt, danach gerät er aus dem Blick. Wahr­
scheinlich sind die flanierenden Freunde bereits an ihm vorbeigegan­
gen. Eine Anerkennung, Dankbarkeit oder Erwiderung der Gabe findet 
also innerhalb der Logik der Erzählung nicht statt. Umso mehr ist Bau­
delaires Prosagedicht, dessen Gedankengänge sich geradezu perfide der 
Festlegung auf eine stringente logische Aufschlüsselung entziehen, ge­
eignet, um zu illustrieren, was Derrida zuvor über die mögliche Un­
möglichkeit der Gabe entwickelt hat.

3.3) Kann man ein Ereignis verschenken? -
Wer gibt wem? Zu erkennen?

Das »möglicherweise«, das die Fiktionalität der Literatur kennzeichnet 
und jede apophantische Beziehung der Identifikation zu einer mög­
lichen, fiktionalen, metonymischen Beziehung macht, »ist auch die in­
tentionale Dimension, das heißt der Kredit, der Glaubensakt, der das 
ganze Geldwesen strukturiert, jede Erfahrung mit oder jedes Bewußt­
sein von Geld, echtem oder falschem.« [FG 127] Letztlich bleibt dieser 
Akt des Kreditgebens bei Derrida weder auf die Literatur noch auf das 
Geldwesen beschränkt, sondern er prägt jede >Münze< der Erfahrung, 
der Erkenntnis und der praktischen Entscheidungen. Was aber wird in 
der Währung der Literatur ausgezahlt, was genau wird in ihr gegeben?

315

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

Und wer bleibt nach dem >Tod des Autors< der Vollzieher der literari­
schen Performanz als Gabe und Entgegennahme und damit der Träger 
der Intentionalität des Möglicherweise? In der literarischen Ordnung 
des Möglicherweise und zugleich in der Ordnung der Gabe, ist der Text 
»Das falsche Geldstück«, der wiederum metonymisch als Repräsentant 
für die Literatur im Ganzen betrachtet wird, »möglicherweise ein fal­
sches Geldstück, nämlich eine Maschine, um Ereignisse zu bewirken: 
Zunächst das Ereignis des Textes, der dasteht als Erzählung, die der 
Lektüre übergeben, ihr dargeboten wird«. [FG 128] Hier bestätigt sich 
die unauflösliche Verknüpfung, die Derrida zwischen Gabe und Ereig­
nis ansetzt: »Keine Gabe [pas de don] ohne das Eintreten des Ereignis­
ses, kein Ereignis ohne die Überraschung einer Gabe«. [FG 155]

Als Ereignis und als Gabe, die sich zu lesen gibt, spiegelt der Text 
die zuvor herausgearbeiteten Aporien der Zeitlichkeit. Einerseits findet 
ein Zeit-Geben statt und die Performanzen des Schreibens und Lesens 
brauchen Zeit, nehmen sich Zeit, müssen der Sukzession von Wort zu 
Wort folgen. Andererseits muß sich der Text, wenn er als Ereignis wir­
ken soll, dem Augenblick hingeben und die zeitliche Sukzession daher 
überborden. Ausgerichtet auf die Rezeption und den Leser (den Derrida 
hier interessanterweise verschweigt, indem er neutral und unpersönlich 
von der >Lektüre< spricht, als könne diese losgelöst von der sie vollzie­
henden Instanz betrachtet werden) überschreitet sich der Text, indem er 
sich »im Sinne der Ordnung des offenen Möglichen und des Aleatori­
schen« als ein Ereignis ereignet, »das weitere bewirken kann ... in end­
loser Serie«. [FG 129] Dabei scheinen diese weiter bewirkten Ereignisse, 
anders als die angestoßene Initiative des Weiterhandelns, die bei Ricoeur 
aus dem Text heraus- und über diesen hinausführt, zunächst einmal 
allein darin zu bestehen, daß die Spekulationen im Flug der Geistes­
flügel fortgesetzt werden, die in Baudelaires Text der Erzähler so exem­
plarisch vollzieht. Tatsächlich ist die Gabe, die innerhalb der Erzählung 
erscheint, nicht direkt wahrnehmbar, sondern »der Widerhall dieser 
Geste erscheint nur in einem Diskurs«, denn als falsches Geldstück zu 
erkennen gegeben und damit zugleich auch als ein solches gegeben wird 
die Münze erst durch das »triumphierende Bekenntnis des Freundes«. 
[FG 156] Hätte dieser nicht »die Wahrheit eingestanden, gesagt, er­
schaffen ..., wäre nichts dem Erzähler und in der Erzählung gesche­
hen«. [FG 158] Die eigentliche Gabe ist hier also das Bekenntnis137, das 

137 Die Form des Bekenntnisses erinnert daran, daß bereits die ganze Philosophie als ein 

316

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

»durch eine Übertragwngsbewegung« die Kenntnis des Ereignisses in 
das »Leben des Erzählers« trägt. [FG 157] Ort des Ereignisses ist »das 
Gewebe der Beziehung [relation]« [ebd.], die zwischen den Worten der 
Erzählung im Gewebe des Textes besteht und zwischen den im Gewebe 
der Freundschaft verbundenen Akteuren. Denn was hier geschieht und 
sich ereignet, findet fast ausschließlich im Dialog zwischen den beiden 
sowie zunächst einmal in den Gedankengängen des Erzählers statt, das 
Zu-erkennen-Geben ist als Gabe selbst schon Ereignis:

»Was geschieht, provoziert den Erzähler und die Erzählung. ... Es ist als ob 
die erzählerische Bedingung der Grund der erzählten Sache wäre: als ob der 
Bericht das Ereignis erzeugte, von dem er angeblich berichtet.« [FG 159]138

Die beschwerliche Gabe der Natur zur gedanklichen Spekulation, die in 
der deutschen Übersetzung des Prosagedichtes als das Sich-Ergehen in 
»abwegigen Vermutungen« [s. o.] widergegeben wird, heißt im Origi­
nal: »chercher midi ä quatorze heures«, also >den Mittag um vierzehn 
Uhr suchem. Diese Suche nach dem Mittag steht in Derridas Lesart für 
eine Suche nach »einem schattenlosen Ursprung ohne dialektische Ne­
gativität«, also für die Logik der Metaphysik, des Ursprungsdenkens, 
der Rationalität. [FG 50] Die Spekulation über die Ereignishaftigkeit 

gigantisches Geständnis des Schreckens über den Wahnsinn ausgewiesen wurde. [Vgl. 
SD 100] In der »Circonfession«, die das Derrida-Portrait Benningtons begleitet, schließt 
Derrida an die augustinischen »Confessiones« an, einerseits an das Paradox eines Glau­
bensbekenntnisses gegenüber Gott, der bereits alles weiß (»cur confitemur deo scienti«, 
Aurelius Augustinus: Was ist Zeit? Confessiones XI, Bekenntnisse 11. Lateinisch­
deutsch. Übers, von Norbert Fischer, Hamburg 2009. X.l), andererseits an Augustinus 
Bericht über den Tod seiner Mutter Monica, den Derrida mit den Erfahrungen des Ster­
bens seiner eigenen Mutter verschränkt. Stellenweise mündet der Text dabei in das Be­
kenntnis einer Schuld des Überlebens.
138 Erzeugt wird insbesondere das Fragen: »Das Ereignis insgesamt ist das, was das >Ich< 
dazu antreibt, sich zu fragen: >Was geschieht mir?< >Was ist gerade geschehen ?< Und >Was 
ist ein Ereignis?< Was besagt >geschehen< / >ankommen< [arriver] ? Kann man ein Ereignis 
schaffen? Kann man die Geschichte machen, eine Geschichte machen ... ?« [FG 156] 
Man kann Geschichte erzählen und sofern »die Möglichkeit des Berichtes die Bedingung 
der Geschichte des historischen Ereignisses ist« (was Derrida hier allerdings etwas unge­
nau auf bestimmte Situationen einschränkt, in denen dies der Fall sei), »müßte man 
sagen können, daß die Bedingung für oder das Begehren nach Wissen«, also für Ge­
schichtswissenschaft, »Gelegenheit zur Geschichte selbst gibt (res gestae, Geschehen, 
Geschichte)« und nicht notwendig umgekehrt, wie es bei Hegel oder Heidegger voraus­
gesetzt werde. [FG 159] Derrida gesteht allerdings ein, daß dazu »die Möglichkeit des 
Berichts oder der Wissensbeziehung zuvor in diejenige des Ereignisses integriert« ge­
dacht werden müsse. [Ebd.]

317

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

der Gabe erfolgt durchaus nicht zügellos oder vollkommen regellos jen­
seits jeder Vernunft, sondern sie wird durch den Versuch angetrieben, 
den >Mittag<, den festen Ausgangspunkt für ein logisches Fortschreiten 
der Argumentation zu suchen, demgegenüber sie allerdings stets ver­
spätet ist. So geht es in der Gabe des Text-Ereignisses immer auch um 
die Fragen des Recht-Habens und Recht-Gebens, um die »affaire de 
raison«. [FG 129] Die literarische Fiktion folgt zwar nicht der »speku­
lierenden oder kalkulierenden Vernunft«, wohl aber einer Ordnung der 
Konvention, der »Autorität ... durch die Akkreditierung« und der 
»Glaubwürdigkeit«, die »an die Ökonomie und auch an die Politik« ge­
bunden sind. [Ebd.] Die Ordnung der Literatur ist eine kulturelle, insti­
tutionalisierte Ordnung. Und ihre Zeitlichkeit ist, insbesondere im Hin­
blick auf den Modus des Erzählens, eingebunden in die Ordnung der 
Geschichtlichkeit. Das Erzählen folgt, wie die Schritte der beiden Freun­
de, die am Anfang des Prosagedichts gerade einen Tabakladen verlassen 
haben, der »Zeit der Geschichte« und »schreitet von einem gegebenen 
Moment zum nächsten voran«. [FG 160] Die geschichtliche Ordnung 
der zeitlichen Sukzession und die augenblickliche Un-Zeit der Gabe und 
des Ereignisses greifen dabei ineinander, denn die Ordnung der Er­
zählung lebt, wie bereits durch Ricoeur aufgezeigt, schon in der aristo­
telischen Darstellung der Peripetie vom Eintreten unvorhersehbarer 
Ereignisse, die die Erzählung vorantreiben und die »zufallsbedingt er­
scheinen« sollen, auch wenn der Erzähler sie kontrolliert und in die 
Ordnung der Erzählung integriert. [Ebd.] Diese erzählten Zufälle sollen 
»als das intentionale Korrelat einer Wahrnehmung aufgefaßt werden, 
die absolut von der Begegnung mit dem überrascht wird, was sie jen­
seits des Horizontes ihrer Antizipation wahrnimmt« [ebd.], das heißt 
als etwas im phänomenologischen Sinne unmögliches, im poetischen 
Sinne aber mögliches und sogar notwendiges.

Als Ereignis müssen die Gaben »einfallartig, unmotiviert - zum 
Beispiel interesselos - sein« und so »das Raster [trame] zerreißen und 
das Kontinuum einer Erzählung unterbrechen, zu der sie gleichwohl 
auffordern; sie müssen die Ordnung der Kausalität stören: augenblick­
lich«, dem Prinzip der Unordnung und der folgend. [Ebd.] Sie 
haben dann keine Wirkungen mehr, nur noch »Gabene//e/cfe« in den 
Ereignissen, die sie nach sich ziehen. [FG 161] Das Paradox der Gabe 
besteht aber gerade darin, daß sie keine Gabe bzw. nicht als Gabe zu 
erkennen oder zu benennen ist, wenn sie rein zufällig geschieht, ohne 
jedes »Geben-Wollen« oder »Besagen-Wollen«. [Ebd.] Das heißt: »Es 

318

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

gibt keine Gabe ohne Intention zu geben«, aus der sie ihren Sinn als 
Gabe erhält. [Ebd.] Dennoch bedarf es ebenso »des Zufalls, der Begeg­
nung, des Unwillkürlichen, sogar des Unbewußten oder der Unord­
nung; es bedarf der intentionalen Freiheit« [ebd.] und einer paradoxen 
Überkreuzung von Intentionalität und Zufälligkeit, die für Derrida ge­
rade in der literarischen, fiktionalen Erzählung als Gabe eines Textes 
und Hinterlassen einer Spur ihre Erfüllung finden kann.

Möchte man den literarischen Text als etwas betrachten, das (zu 
erkennen) gegeben wird, so könnte man konventionell einer Ordnung 
von Subjekt und Objekt folgen. Der Text wird dann als Objekt von 
einem Subjekt, dem Autor, der zudem als Autorität über seinen Text, 
wenn nicht darüber hinaus, anerkannt wird, konstituiert und einem 
weiteren, rezipierenden Subjekt gegeben, das wiederum mit einer ge­
wissen Autorität ausgestattet ist in der Kompetenz den Text zu dechif­
frieren und zu deuten. Wie aber kann Derrida mit dieser konventionel­
len Ordnung umgehen, wenn er den Text als Gabe und diese als 
Ereignis auf faßt? Wer gibt wem das Ereignis? Wenn der Text selbst eine 
Maschine ist, die Ereignisse bewirkt139, so ist klar, daß diese zwar einen 
Konstrukteur voraussetzt, dann aber, einmal gebaut und in Gang ge­
setzt, selbständig arbeitet, insbesondere wohl im Hinblick auf die Ereig­
nisserie, die sich nicht am Akt des Schreibens, sondern in der Rezeption 
des Textes entzündet. Die Rezeption wird von Derrida in »Falschgeld« 
nicht im Fokus auf den Leser als Subjekt betrachtet, sondern im Hin­
blick auf die Offenheit der Lektüre, die immer wieder durch andere 
>supplementäre< Rezipienten vollzogen wird, die füreinander Abwesen­
de sind. Sie begegnen sich nicht direkt, so daß sie wie die Personen auf 
El Grecos Gemälde »El Entierro del Conde Orgaz« (zu denen auch Au­
gustinus gehört) »in verschiedene Richtungen blicken, ohne einen Blick 

139 Bennington erklärt unter der Überschrift »Maschine« [JD 317], anders als Heidegger, 
der »eine Reinheit des Denkens selbst vor der Kontamination durch die Technik bewah­
ren will«, akzeptiere Derrida eine »(gegebenenfalls maschinelle[n]) Wiederholung«. [JD 
318 f.] Die entscheidende Technik bilde dabei der Computer, der auch im Hinblick auf die 
Rezeptionsprozesse die »Erinnerungs-Spuren eines elektronischen Archivs« wahrt und 
»die Möglichkeit einer Zurückwendung des Textes auf sich selbst vervielfältigt und dis­
kontinuierliche Sprünge erlaubt, die einen quasi-augenblicklichen Zusammenhang zwi­
schen Sätzen, Wörtern oder Markierungen herstellen, die durch Hunderte von Seiten 
getrennt sind.« [JD 320] Indem die »textuelle Maschine« einen Hypertext ermöglicht, 
hält sie »die Lektüre in einem offenen, weder endlichen noch unendlichen, labyrinthisch­
abgründigen System ... in der Schwebe.« [JD 321]

319

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

zu wechseln, ganz wie meine Leser, das ist die Bedingung dafür, daß es 
eine Welt gibt oder nicht gibt«. [JD 164 (Zirkumfession)]

Derrida zitiert zwar Montaignes Diktum:

»Unsere Seele schwingt meist nur mit erborgter Bewegung [ne branle qu'ä 
credit]; sie ist abhängig von Anregungen, die von außen [d'autruy] kommen, 
sie ist sklavisch gefesselt an die Lehre des Vorbilds [authorite]«.140

Er bezieht dieses Zitat aber nicht darauf, daß die Gabe eines Textes dem 
Geist des Rezipienten einen >Kredit< oder eine Anregung gibt, sondern 
unterscheidet hier zwischen Korpus und Geist des Textes selbst, der als 
nicht-natürliche Institution auf Konventionen, Kanonisierungen und 
Vorbilder angewiesen ist. [Vgl. FG 129 f.] Eine ähnliche, anthropo- 
morph wirkende Autonomie des Geschriebenen unterstellt Derrida 
auch im Hinblick auf den Titel. Dieser ist zwar eine fiktionale Setzung, 
aber er selbst »gibt ...zu lesen, er gibt sich« und will etwas sagen: »Da 
ich so viele Dinge zugleich sage, nenne und benenne« - hier folgt noch 
eine längere imaginierte Rede des Titels über sein Spiel mit den Refe­
renzen etc. - »bin ich, als Titel, nun also Falschgeld«. [FG 130] Aller­
dings sagt er dies gerade »ohne es zu sagen, er sagt nicht >ich<, >ich bin< 
oder >ich bin nicht<; er überbordet die Ordnung der Behauptungen oder 
Selbstsetzungen, die vom Typus des >sum< oder des >cogito sum< abge­
sichert werden«. [FG 130 f.] Würde er sich mit der Sicherheit des Cogito 
selbst identifizieren, widerspräche er damit der Möglichkeit des Falsch­
geldes und der Fiktionalität, die er dennoch intentional ansprechen oder 
aussprechen will. Die Verpflichtung zur Infragestellung jeder Akkredi­
tierung und Identität des Echten oder Falschen, die aus der Gabe des 
Titels hervorgeht, läßt sich auch auf die Echtheit oder Falschheit des 
Ichs oder des Selbst übertragen: Will nur der Titel Baudelaires sagen 
>Ich bin Falschgeld< oder will darüber hinaus Derrida bzw. Derridas Text 
sagen: »Ich< ist FalschgekL - besser also es als Spielgeld betrachten und 
das Spiel des Selbst durchschauen?

In jedem Fall lassen sich in der Metapher des Textes als Ereignis- 
Maschine ebenso wie in dem kleinen fingierten Monolog des Titels die 
Intention verfolgen, die Intentionalität des Sagens und die Gebung der 
Gabe von der Bindung an die Instanz des identifizierbaren, seiner selbst 
bewußten, per Konvention mit Autorität ausgestatteten, anerkannten 

140 Die Zitation in »Falschgeld« erfolgt hier aus der Ausgabe: Michel de Montaigne: Die 
Essais, Leipzig 1953. S. 53. [Vgl. FG 129 f.]

320

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

Subjekts zu lösen. Nicht jemand will hier sagen oder gibt das Ereignis, 
sondern der Text sagt sich, ereignet sich, gibt sich selbst. Diese Selbst- 
Gebung, die hier bei Derrida ausdrücklich im Raum der Schrift ver­
bleibt, wird bei Marion zu einem umfassenden Prinzip jeder Phänome­
nalität ausgeweitet werden. Es ist für Derrida der Text - zunächst ein­
mal das Prosagedicht Baudelaires - der uns, gerade indem er uns als 
etwas Gegebenes, losgelöst von einem Geber vorliegt, dazu veranlaßt, 
die Fragen zu stellen:

»Wer gibt den scheinbar beendeten und zerlegbaren Text? Wer gibt die Raum- 
Zeit oder die Verräumlichung, die den Titel Das falsche Geldstück trägt? Wer 
gibt sich dem hin? Wer findet sich dabei gegeben? Wer gibt? Und wem? Was 
und wem?« [FG 132]

In der Interpretation des Prosagedichts geht Derrida nun so weit zu 
vermuten, der Freund habe das Geldstück verbunden mit dem darauf 
folgenden Bekenntnis ganz bewußt »nur in Gegenwart des Erzählers« 
gegeben, um diesen »zu provozieren«. [FG 158] Hier wird also eindeu­
tig eine Intention durch ein Subjekt verfolgt, das damit sogleich wieder 
in eine Ökonomie der Präsenz eintritt - denn sein Bekenntnis läßt sich 
in den ökonomischen Kreislauf von Schuld und Vergebung einordnen. 
Gleichzeitig aber gibt dieses Subjekt auch sich selbst, da sich der Freund 
als Schuldiger (obgleich er sich mit seinem Bekenntnis ja gerade nicht 
als schuldig bekennt), »indem er die Wahrheit liefert, dem Erzähler- 
Freund ausliefert.« [Ebd.] Wer einem Anderen etwas bekennt, der lie­
fert sich dem Urteil dieses Anderen aus, egal wie er dabei über sich 
selbst urteilen mag. Er »gibt ... sich ... hin, erweckt ... zumindest den 
Anschein sich hinzugeben, sich zur Schau zu stellen, sich zu erkennen 
zu geben, sich dem Urteil zu stellen«. [Ebd.] Das eigentliche Geständnis 
besteht für Derrida »nicht wesentlich darin, zum Wissen des anderen 
beizutragen.« [FG 214] Es geht vielmehr darum, sich zu bereits Bekann­
tem zu bekennen:

»Die intentionale Bedeutung des Geständnisses setzt also voraus, daß man 
nicht gesteht, um zu informieren, um mitzuteilen oder zu unterrichten, um 
wissen zu lassen. ... Die eidetische Reinheit des Geständnisses erscheint bes­
ser, wenn der andere bereits in der Lage ist zu wissen, was ich gestehe. Aus 
diesem Grunde fragt Augustinus so oft, warum er sich Gott gegenüber be­
kennt, der doch alles weiß«. [FG 214]

Das Bekenntnis des Freundes ist hier aber die Bekanntgabe einer zuvor 
nicht ersichtlichen Information über das gegebene Geldstück und dem­

321

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

nach nicht eigentlich ein Geständnis. Der Freund gibt diese Information 
zudem aus der Hand, ohne selbst zu wissen, welchen >Wert< sie besitzt, 
wie nämlich die Intention seiner Falschgeld-Gabe zu bewerten ist.

Nun ist der Text, der die Geschichte dieser Gabe erzählt, »für uns 
etwas Gegebenes ... Er ist vor uns da, die wir ihn lesen und folglich 
beginnen, ihn aufzunehmen.« [FG 132] Und er ist damit ebenso wie 
der Bekennende gegenüber seinem Adressaten auch unserem Urteil 
überantwortet. Möglicherweise verlangt er dabei von uns ein Urteil 
über uns selbst, so wie Derridas »Beichte« der »Zirkumfession« eigent­
lich dem Rezipienten die Beichte abnehmen will. [JD 220 (Zirkum­
fession)]141 Die Gegebenheitsstruktur des Textes besteht dabei explizit 
nicht nur darin, daß »wir ihm gegenüber in einer rezeptiven Struktur 
sind« [FG 132], sondern Derrida unterstreicht hier sehr deutlich den 
Gabe-Charakter, der nicht erst in seiner Publikation, also quasi in seiner 
>Bekanntgabe< begründet liegt. Vielmehr ließ »von dem Moment an, 
wo er ihn schrieb und ihn konstituierte« und widmete »der mutmaß­
liche Unterzeichner«, der nicht einfach als Autorfigur identifiziert wer­
den darf, »ihn sich als System von Spuren konstituieren« und so »gab 
er ihm eine Bestimmung«, die aber gerade nicht in der Ankunft bei 
einem bestimmten Rezipienten liegt wie die Gabe und das Bekenntnis 
des Freundes, sondern in der »Dissemination ohne Rückkehr«. [FG 133] 
Derrida präzisiert die Figur der Rückkehrlosigkeit an diesem Punkt 
ganz konkret: es ist die wie auch immer geartete Rückkehr »zu Baude­
laire«, die hier ausgeschlossen wird und die aus der »Struktur als Spur 
oder Vermächtnis« des explizit gewidmeten Textes heraus »den Tod des 
Unterzeichners oder die Nicht-Rückkehr des Vermächtnisses, den 
Nicht-Nutzen« markiert. [Ebd.] Der Text wird als Spur gegeben wie 
ein Geschenk ohne einen bestimmten Empfänger. Es ist jedem gegeben, 
der die Spur auffindet und ihr folgt. Derrida findet daher »eine gewisse 
Bedingung für Gabe in der Schrift selbst«, die hier indirekt auch dem 
(auf der intradiegetischen Ebene) mündlichen Bekenntnis des Falsch­
geld-Gebers gegenübergestellt wird. [Ebd.] Die im Vorbeigehen hinter­
lassene Spur, die man empfängt, indem man sie wie zufällig findet, ist 

141 Letztlich wird die Struktur von Schuld und Vergebung paradox aufgefaßt, denn zum 
Vergebenden wird derjenige, der »weiß, daß es nichts zu vergeben gibt«. [JD 307 (Zir­
kumfession)] Dennoch bezeichnet Derrida seine »Zirkumfession« auch als Beichte, in der 
man aber »stets ein Bekenntnis über den anderen« ablegt [JD 161 (Zirkumfession)] und 
so weniger etwas von sich selbst preisgibt, als vielmehr »Ihnen, Ihnen selbst, die Beichte 
abnimmt« [JD 220 (Zirkumfession)], also den hier direkt adressierten Lesern.

322

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

paradigmatisch für eine Gabe, die der Logik des Gebens eines Objektes 
von Hand zu Hand, von Mund zu Ohr, von Subjekt zu Subjekt ent­
gehen soll. So kann es für Derrida »eine Problematik der Gabe erst im 
Anschluß [ä partir] an eine Folgeproblematik der Spur und des Textes« 
geben, niemals aber »im Anschluß an eine Metaphysik der Präsenz«. 
[Ebd.]

Ausgehend von dieser Bindung der Thematik der Gabe an eine 
notwendige Auseinandersetzung mit Texten formuliert Derrida hier 
eine Art Credo, das rückwirkend als Grundsatz seines Denkens des Auf­
bruchs verstanden werden kann:

»Und wir können nicht umhin, von den Texten auszugehen [partir], und von 
den Texten, insofern sie von Anfang an [des le depart] aufbrechen [partent] 
(sich von sich selbst und ihrem Ursprung, von uns abtrennen).« [Ebd.]

Eine rein phänomenologische Methodik wird damit als illusorisches 
Vorhaben abgewiesen, denn auch »die scheinbar direktesten, auf direk­
teste Weise konkreten, persönlichen und angeblich unmittelbar Zugriff 
auf die >Sache selbst< habenden Schriften sind >auf Kredit<«. [FG 134] 
Sie gehören zur Institution der Schrift mit ihrer Konvention der Glaub­
würdigkeit und sind als Spuren der Dissemination anheimgegeben. 
Jedes lesende und schreibende Denken ist immer ein Aufbrechen, ein 
Sich-Fortschreiben vom Ursprung, da ja auch die Schrift nicht auf 
einem Punkt stehenbleibt, sondern über die Seiten - den Raum und 
die Zeit - hinweg verläuft, gegenüber dem >Mittag< oder Ursprung 
immer schon verspätet.

Kann aufgrund dieser Konzeption der Gabe des Textes davon aus­
gegangen werden, »daß die Schrift freigebig oder das schreibende Sub­
jekt ein gebendes Subjekt ist« ? [Ebd.] Wird ein solches gebendes Sub­
jekt als »identifizierbares, umrandetes und festgestelltes Subjekt« 
betrachtet, so ist damit in der Gabe des Textes für Derrida immer schon 
eine Berechnung auf einen Mehrwert hin, also eine »Kapitalisierung« 
mit vorausgesetzt, in der er wiederum »die Definition des Subjekts als 
solchen« veranschlagt: »Man kann es nur als Subjekt dieser Operation 
des Kapitals verdeutlichen«. [FG 135] Ein solches Subjekt wäre beispiel­
haft im Freund des Erzählers verkörpert, der noch die Falschgeld-Gabe 
so berechnend für seinen Profit kalkuliert und am Ende alles Gegebene 
nur von der einen in die andere Hosentasche verteilt hat. Jedoch schließt 
diese Definition des Subjekts als Instanz, die die Kapitalisierung und 
den Kreis der Ökonomie vollzieht, nicht aus, das es zur Gabe fähig sein 

323

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

kann - wenn es nicht mehr es selbst ist: Damit eine Gabe in der Schrift 
stattfinden kann, ist vorauszusetzen, daß dies in Verbindung mit »dem 
überbordenden Vergessen oder dem vergesslichen Überborden« ge­
schieht, ohne das es für Derrida Gabe nicht gibt. [Ebd.] Und das heißt 
letztlich, daß sich das Subjekt als Vollzieher der Arbeit des Schreibens 
und ihrer Kapitalisierung selbst vergessen muß. Es muß den Nullpunkt 
des Nicht-Wissens und der Unentscheidbarkeit durchqueren. Das kann 
allerdings nicht heißen, daß es gälte, sich einem absoluten Nicht-Wis­
sen gänzlich hinzugeben, denn das Nicht-Wissen des Falschgeld-Gebers 
im Hinblick auf seine eigene Bosheit - die letztlich gerade darin besteht, 
daß er sich selbst nicht vergißt, sondern daß er sich im doppelten Sinne 
des Wortes selbst >bedenkt< - ist für Derrida gerade das, was ihm nicht 
mehr vergeben werden kann. Die notwendige Selbstvergessenheit des 
Subjekts ist also nicht mit einer Verweigerung des Wissens im Hinblick 
auf das eigene Handeln bzw. auf die eigenen Gaben und die daraus fol­
genden Ereignisse gleichzusetzen. Auch die Hingabe an das Vergessen 
scheint immer ein durchdachter, sich selbst durchsichtiger Akt sein zu 
müssen, der nicht einfach zufällig geschieht. Im notwendigen Wechsel­
spiel zwischen der ökonomischen Kalkulation des Subjekts und seiner 
Hingabe an das Vergessen kreuzen sich wie in jeder Gabe, die sich letzt­
lich selbst intendieren oder geben muß, eine bewußte voluntative In­
tention und die Nicht-Intentionalität oder Gegen-Intentionalität des 
Unbewußten und des Vergessens.

Die Selbstvergessenheit in der Gabe wird als eine Bewegung zwi­
schen Leben und Tod beschrieben, der hier deutlich von der natürlichen 
Sterblichkeit des Leibes abgegrenzt wird:

»Der Tod der gebenden Instanz (wir nennen hier Tod die Fatalität, die eine 
Gabe dazu bestimmt, zur gebenden Instanz nicht zurückzukehren) ist kein 
natürlicher, der gebenden Instanz äußerlicher Zufall; er ist nur denkbar im 
Anschluß an die Gabe. Damit ist nicht einfach gesagt, daß allein der Tod oder 
Totes geben kann. Nein, allein das Tebern vermag zu geben, aber ein Leben, in 
dem diese Ökonomie des Todes sich darstellt und sich überborden läßt. Weder 
der Tod noch das unsterbliche Leben können jemals geben, sondern allein ein 
einzigartiges Überleben.« [Ebd.]

Wer also eine Gabe gibt und sie zur Rückkehrlosigkeit bestimmt, gibt in 
diesem Sinne immer auch sich selbst den Tod und überlebt damit sein 
eigenes, gegenwärtiges Leben, indem er die Selbstpräsenz überschreitet. 
Dieses Überleben läßt sich in Derridas »Zirkumfession« auch als eine 

324

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

ganz persönliche Hoffnung verstehen, dem Tod zu entgehen und ihn 
dennoch auch annehmen zu können:

»[U]nd ich versuche mir kein Interesse mehr entgegenzubringen, um mich 
dem Tod zu entziehen, es dahin zu bringen, daß jenes >Ich<, dem angeblich 
ein Tod zustoßen soll, allmählich dahin gehe, nein zerstört werde, bevor er es 
ereilt, auf daß am Ende bereits niemand mehr da wäre, der sich noch davor 
fürchten könnte, die Welt zu verlieren, indem er sich in ihr verliert, und der 
letzte Jude, der ich noch bin, tut hier unter einem Vorwand einer Herstellung 
der Wahrheit nichts anderes, als die Welt zu vernichten, aber ebenso wird der 
eindringliche Bezug aufs Überleben, welcher die Schrift ist, nicht von dem 
Wunsch getragen, daß nach mir etwas überdauern möge, da ich ja nicht mehr 
da sein werden, um es in einem Wort zu genießen, da, wo es vielmehr darum 
geht, heute, hier und jetzt, in der Hervorbringung dieser Überreste, also der 
Zeugen meiner radikalen Abwesenheit, diesen Tod meiner selbst, zum Bei­
spiel, das Gegenbeispiel selbst, das mir endlich die Wahrheit über die Welt 
offenbart, so wie sie selbst, d. h. ohne mich ist, diesen Tod zu leben und um 
so eindringlicher jenes Licht zu genießen, das ich durch die gegenwärtige Er­
probung meines möglichen Überlebens, d. h. des absoluten Todes, aufleuchten 
lasse«. [JD 201 f. (Zirkumfession)]

Geht es Derrida hier um eine Hoffnung für sich ? Sein Schreiben läßt sich 
von diesem Bekenntnis aus als eine Einübung in den Tod lesen, die gera­
de darin besteht, diesem in der Schrift und im Verzicht auf die eigene 
Subjektivität und Identität und auf jedes Interesse daran zuvorzukom­
men und ihn zu überleben. Die Gabe als Gegenbegriff zum Interesse, das 
Mauss noch in seiner sozialen und materiellen Dimension kritisiert, 
während es hier um ein grundlegendes Interesse des Selbst an sich selbst 
geht, würde damit zu einer Ermöglichung dieses Im-Sterben-Über­
lebens. Zugleich aber müßte auch auf das Überleben, auf das Bleiben 
verzichtet werden, um Zugang zu einer Wahrheit zu erhalten, die ohne 
den Schreibenden, Denkenden, Lesenden auskommt. Die gegenwärtige 
Erprobung des möglichen Überlebens bleibt ein Simulakrum.

Dieser komplexe Zusammenhang zwischen Gabe, Tod und Über­
leben erinnert an die Struktur der Opfergabe, die in »Den Tod geben« 
an die Philosophie als Sterbenlernen und an das Geheimnis geknüpft 
wird, das für Derrida auch die Gabe des literarischen Textes sowie letzt­
lich ebenso die Effekte der Subjektivität ausmacht. Bevor ich zur Be­
trachtung dieser >Geheimnisse< übergehe, sei noch einmal auf die Denk­
figur einer anderen Opfergabe verwiesen, mit der Derrida spielerisch 
seine Poetik vervollständigt als eine >Poetik des Tabaks<.

325

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

3.4) Tod und Tabak

Der rückkehrlose literarische Text ist für Derrida »dazu bestimmt, in 
Asche oder Rauch aufzugehen«. [FG 136] So nimmt er das Auftauchen 
des Wortes >Tabak< am Beginn von Baudelaires Prosagedicht und in 
Mauss' Essay, in dem die rituellen Tabakopfer der Winnebago-Indianer 
beschrieben werden [vgl. Mauss 164 f.], zum Anlaß für einige sehr as­
soziative Überlegungen zur Rolle des Tabaks und des Rauchens, die 
ganz bewußt der Begabung geschuldet erscheinen, sich in abwegigen 
Vermutungen zu ergehen.142 Daß er das gesamte Kapitel über »Das 
falsche Geldstück« mit dem Untertitel »Poetik des Tabaks« versieht, 
weist allerdings darauf hin, daß das Prinzip des Tabakrauchens ein we­
sentliches Muster für die hier entwickelte Poetik und Ästhetik darstellt. 
Erzeugt wird »eine Lust, deren selbst äußere Zeichen sich zerstreuen, 
ohne Spuren zu hinterlassen: als Rauch«. [FG 142] Das Rauchen ist für 
den Raucher ein Genuß, ein Luxus, dem auch der Genuß des Schönen 
entsprechen kann. Es kann zudem als ritueller Akt, ebenso wie die 
Kunst, aus den Strukturen des Alltäglichen herausgelöst sein, in denen 
es dennoch seinen eigenen Platz findet.

Der Tabak, dies betont Derrida sehr deutlich, steht zwischen klas­
sischen Gegensätzen: Er ist zugleich »Abzeichen oder Wahrzeichen der 
Modernität« und eine sehr viel »ältere Institution«, ebenso wie er zu­
gleich Luxusgut und »Naturprodukt« ist. [Ebd.] Das Vergnügen, das er 
erzeugt, ist ebenso autoaffektiv wie die Stimme. [Ebd.] Es ist also auf das 
Subjekt oder Selbst bezogen, aber als Rauschmittel ein Motor des Ver­
gessens, ein »Heil gegen die Zeit«, welches auch die Poesie bilden kann, 
die die zeitliche Ordnung durchbricht und zugleich den Augenblick in 
eine wiederholbare und immer schon wiederholte Spur überführt, also 
in die Zeit einer »temps repris«. [FG 138] Zwar kann zu einem be­
stimmten Zweck geraucht (oder Literatur genossen) werden, zum Bei­
spiel um ein psychisches Gleichgewicht herzustellen, [vgl. FG 144] und 
ebenso der Tabak wie auch die Poesie können durchaus verkauft und 
ökonomisch verwertet werden. [VgL FG 146 f.] Die »Wiedereinschrei­
bung des Tabaks in den ökonomischen Kreislauf des Tauschs« muß da­

142 Derrida erläutert selbst explizit die Frage, was es hier den langen, maßlosen Umweg 
seiner Abschweifungen rechtfertigt, die lediglich dadurch angeregt werden, daß die Fi­
guren Baudelaires zu Beginn des Prosagedichts ein Tabakgeschäft verlassen. [Vgl. FG 
150]

326

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

bei aber stets in einer »Wiederaneignung eines Übermaßes [exces]« 
bestehen. [FG 147] Es handelt sich um ein »Übermaß in bezug auf das 
natürlich genannte Bedürfnis«, welches das Symbolische kennzeichnet 
und dabei für Derrida gerade nicht jenseits der Ökonomie steht, sofern 
es »das Engagement, die geschworene Treue oder den Bund« symboli­
siert, der die tauschenden Parteien aneinander bindet wie die beiden 
Scherben des (TuptßoÄov, auf die das Symbol etymologisch zurückgeht. 
[Ebd.]

»Der Tabak symbolisiert das Symbolische: Er scheint zugleich aus dem Ver­
zehr (Zuführung) und einer rein verausgabenden Vergeudung zu bestehen, 
von der nichts Natürliches übrigbleibt. Daß aber davon nichts Natürliches 
übrigbleibt, bedeutet nicht im Gegenteil, daß davon nichts Symbolisches 
übrigbleibt. Die Vernichtung des Restes - die Asche kann bisweilen davon 
Zeugnis ablegen - ruft einen Pakt in Erinnerung und stiftet Gedächtnis. Man 
kann niemals sicher sein, daß sie nicht etwas von der Opfergabe und dem 
Opfer hat.« [FG 148]

Während also Ricoeur ausgehend von Henaff den symbolischen Cha­
rakter der Gabe an sich betont, scheint die Bindung an die gegebene 
Sache für Derrida hier schon zu materiell, wohingegen das Tabakop/er 
nicht nur symbolisch ist, sondern quasi in einer weiteren Fiktionalisie- 
rung schon das Symbolische symbolisiert. Das Hinausgehen über das 
Natürliche ist dabei zunächst vor allem ein Hinausgehen »über das 
Notwendige« in einen Moment »der Zweckentbundenheit der Freiheit« 
[FG 149], den klassischen Mustern der Ästhetik entsprechend vom in­
teresselosen Wohlgefallen bis zur l'art pour l'art. Der Tabak eröffnet 
»den Schauplatz des Begehrens jenseits des Bedürfnisses«. [Ebd.]

Der Pakt aber, der im Symbolischen dabei immer ins Gedächtnis 
gerufen wird und der, auch wenn die Freiheit dieses Genusses hier von 
der Zweckhaftigkeit entbindet, eine neue Bindung hervorbringt, gilt 
auch für die Literatur, die ebenfalls auf Kredit und als Institution an 
die Glaubwürdigkeit und an die Prozesse des (Zu-erkennen-)Gebens 
und (An-)Nehmens gebunden bleibt. Möglicherweise, so Derrida in 
den Schlußpassagen von Falschgeld, möchte uns auch der Text Baude- 
laires gerade an den »institutionellen Charakter dieser Institution« [FG 
216] der Literatur erinnern, indem die Rollen der Natur und der Litera­
tur in der Figur des Erzählers überkreuzt und ineinander verwirrt wer­
den. Dieser besitzt und verleiht die >natürlichen< Gaben der Phantasie, 
die eigentlich »eine Art von wider-natürlicher Gabe der Natur« bilden, 

327

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

da sie die Voraussetzung bieten, »um gegen die natürliche Tendenz zu 
streben, das heißt auszufragen, anzufragen, zu fordern und zu begeh­
ren«. [FG 165] In den Gedankengängen des Erzählers verbindet sich 
diese »freigebig bei der Geburt« gegebene Gabe mit dem »Geschick 
(fors)« des zufällig gegebenen Ereignisses der Begegnung mit dem Bett­
ler. [Ebd.] Zudem leiht oder gibt der Erzähler dem literarischen Erzählen 
seine Stimme, die ihm wiederum vom Autor der Erzählung gegeben 
wurde.

Angeregt wird durch diese Verschränkungen eine Infragestellung 
der Dichotomie von Natur und Kultur. Die Natur als <püai<; läßt sich 
ebenso als »freizügige und geniale Geberin« denken, im Sinne einer 
Spontaneität, aus der alles andere, also die Kultur, erst hervorgeht, wie 
auch in cartesischer Tradition als Gegensatz zum Nicht-Natürlichen, in 
dem sich die Notwendigkeit des Gegebenen festmacht. [FG 166] Hinter­
fragt wird mit der Abgrenzung von Natur und Kultur auch die Unter­
scheidung von »Wissen und Vertrauen (Glauben)«. [Ebd.] Es zeigt sich 
eine unauflösliche Verschränkung zwischen den Ebenen des Zu-erken- 
nen-Gebens auf der Seite von Oeglg und Wissen einerseits, und des 
Gebens, das andererseits eingebunden in die Logik der Ökonomie auf 
das Gesetz verweist, das zur Gabe und Gegengabe verpflichtet, und auf 
die Gabe von Kredit und Vertrauen, die dabei wiederum zu Grunde 
liegen. Wo also natürliche Zusammenhänge und Prozesse erkannt und 
zu erkennen gegeben werden, befindet man sich zugleich immer schon 
in den Bindungen des vo/zo£ und der Glaubwürdigkeit. Man tritt in 
einen Pakt ein, an den die Literatur erinnern kann, da sie so deutlich 
ein Zu-erkennen-Geben ist, das nicht einfach Wissen weitergibt, son­
dern Glauben, Vertrauen, eine Einwilligung in die Konventionen der 
Eigengesetzlichkeit und Freiheit der Fiktion voraussetzt. Sie bekennt 
die Implikationen ihrer eigenen Fiktionalität, die der Rezipient bereits 
kennt. Dieser Pakt ist immer auch ein Pakt, der zwischen uns - zwi­
schen Schreibenden und Lesenden, zwischen Freunden und anderen 
Anderen geschlossen wird.

Letztlich bliebe für Derrida auf allen Ebenen unseres Erkennens, 
für alles, was uns zu erkennen gegeben ist, festzuhalten: »Es gibt keine 
Natur, sondern allein Naturwirkungen: Denaturierung oder Naturali­
sierung«, die bereits ein Simulakrum sind. [FG 217] Das heißt: »Was es 
gibt, indem es Leben gibt oder ihm Licht zu sehen gibt, das gibt es von 
einem Ort aus, der ohne zu sein, jenseits der Präsenz bleibt, jenseits des 
Seins in seiner Präsenz (sTrexstva oucnat;)«, allerdings in der Logik 

328

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

des Falschgeldes »nicht von einer Idee her erzeugt... gar von einer Idee 
des Guten, des echten Kapitals oder des wahren Vaters, noch selbst von 
der Kopie der Idee, einer Ikone oder eines Idols, zum Beispiel eines 
Zeichens ..., sondern von einem Trugbild, einer Kopie von Kopie 
(phantasma).« [FG 206]143 Ein erster Geber ist also nicht zu ermitteln. 
Auch die zu erkennen gegebene oder erzählte Natur kann nur auf Kre­
dit und als Leihgabe zur Weitergabe geben und diese >Gabe der Natur< 
verausgabt der Erzähler, indem er sie erzählt und dem Freund seine 
Geistesflügel leiht. Am Ende läßt Derrida die Frage offen, ob der damit 
vollzogene Flug stets der des Ikarus ist. »Wäre dann diese Geschichte - 
unter anderen - die ganze Geschichte? Jedenfalls und zumindest eine 
bestimmte Geschichte der Philosophie.« [Ebd.]

Baudelaires Gedicht »Les plaintes d'un Icare«144, das Derrida am 
Ende von »Falschgeld« zitiert, endet mit der Klage darüber, verbrannt 
von der Liebe zum Schönen nicht mehr die Ehre zu haben, den eigenen 
Namen am Grab hinterlassen zu können.145 In dieser Klage äußert sich, 
Derridas Lesart folgend, beispielhaft die Selbstverausgabung des 
Schreibenden und Gebenden, der als gebendes Subjekt schon tot und 
vergessen sein muß:

»Wo er doch nicht einmal seinen Namen geben, sich einen Namen zu geben, 
seinem Ende einen Namen zu geben vermag, wie soll er behaupten zu geben? 
Zu geben wissen? Sich zu geben wissen, was immer es auch sei? Er hat kein 
Begräbnis und folglich keinen Eigennamen: eben weil er schreibt und dadurch 
Schiffbruch erleidet - nicht auf Grund läuft, sondern in den Abgrund stürzt. 
Ikarus signiert nicht, er klagt darüber, daß er nicht einmal sich selbst beklagen 
kann. Eine Gabe signiert sich nicht, sie rechnet sich nicht, nicht einmal mit 
einer Zeit, die ihr Recht geben würde.« [FG 218]

Verweist also bei Levinas die Rückkehrlosigkeit des Werkes noch auf 
eine Zeit des Anderen, so rechnet sich hier die Gabe »nicht einmal mit 
einer Zeit, die ihr Recht geben würde« [s. o.], also mit keiner Zeit. Auch 
wenn Ikarus' Klage seinen Tod überdauert, kann er damit nie »sich 
selbst« beklagen. [S. o.] Es gibt kein Selbst, keinen Namen, zu dem er 

143 Die Rückführung der Gabe auf einen letztlich väterlichen Ursprung wirft Derrida 
auch Marion vor. Ich werde auf diese Kritik im Abschnitt D. I. 3 genauer eingehen.
144 Charles Baudelaire: Les plaintes d'un Icare. In: Ders.: CEuvres completes. Hrsg, von 
Claude Pichois, Bd. I, Paris 1975. S. 143
145 »Et brule par l'amour du beau, / Je n'aurai pas l'honneur sublime / De donner mon 
nom ä l'abime / Qui me servira de tombeau.« Charles Baudelaire: CEuvres completes, 
Bd. I, a.a.O. S. 143.

329

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

zurückkehren oder bei dem er ankommen könnte. In einer reinen Ver­
ausgabung gelangt er nicht zu einem Anderen oder in eine Zeit des 
Anderen, sondern stürzt in den Abgrund. Bei Baudelaire liegt in dieser 
Verausgabung auch eine Preisgabe des Erhabenen, dem kein weiterer 
Kredit mehr eingeräumt wird. [Vgl. FG 218] Ikarus vergeht wie der 
Rauch ohne Rest. Was aber ist mit dem geschriebenen >Rest< des Ge­
dichts, aus dem heraus er spricht, als lyrisches, fiktionales Ich? Ein sol­
ches Simulakrum des Ich oder des Selbst ist für Derrida das, was mög­
lich bleibt, und zwar im Reich des Möglicherweise. Es kann in diesem 
Reich nach dem Tod des Subjekts, der kein natürlicher ist, überleben.

Auch das Tabakopfer, das Mauss beschreibt, verweist auf eine Ord­
nung des Überlebens, die allerdings wie bei Ricoeur auf das Überleben 
der vorhergehenden Generationen bezogen ist, also nicht auf das Sich- 
selbst-, sondern auf das Einander-Überleben. Und dieses Einander- 
Überleben, die Schuld des Überlebens, die Sorge um den Tod der Ande­
ren, spielt ja auch bei Derrida immer wieder eine sehr wichtige Rolle, sei 
es in der Beschäftigung mit Freud in den »Memoires«'46, in der Lektüre 
Blanchots und Shelleys in »Überleben«'47 oder auf einer ganz persön­
lichen Ebene in der Auseinandersetzung mit dem Tod des Freundes 
Levinas oder dem Tod der Mutter, der Derrida in der »Zirkumfession« 
beschäftigt. Die Bindung, die das gemeinsame Opferritual nach Mauss 
zwischen den Häuptlingen verschiedener Clans herstellt, geht über die 
präsenten, anwesenden Lebenden hinaus. Begrüßt und in eine Gemein­
schaft aufgenommen werden sie als »Menschen, die ihr den Platz der 
Geister einnehmt«. [Mauss 165] Die Dankbarkeit, die in der Verbren­
nung eines Tabakopfers im Feuer zum Ausdruck gebracht werden soll, 
gilt diesen Geistern der Ahnen, die die anwesenden Gäste verkörpern. 
»Die Geister rauchen, wenn die Gäste rauchen«, heißt es vorher in einer 
Fußnote zum totalen Phänomen des Potlatsch, und »den Lebenden ge­
ben heißt, den Toten geben«. [Mauss 90] Es geht dabei nicht um eine 
Reaktion auf materielle Gaben, sondern gegeben wurde ein »Rat«, der 
wiederum »Leben« bedeutet, denn ohne den Rat der Anderen und der 
Toten, also ohne das über Generationen Weitergegebene, das für 
Ricoeur so wesentlich ist, empfindet sich der Dankende als schwach 

146 Jacques Derrida: Memoires. Für Paul de Man. Übers, von H.-D. Gondek, Wien 1988.
147 Jacques Derrida: Überleben. In: Ders.: Gestade. Übers, von Monika Buchgeister und 
H.-W. Schmidt, Wien 1994. S. 119-217. Ich werde hierauf im Abschnitt E. noch einmal 
zurückkommen.

330

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

und wertlos. [Vgl. Mauss 165] Es sind also letztlich die Toten, die Ab­
wesenden, von denen die Gabe des Ratschlags - das Zu-erkennen-Ge- 
gebene - ausgeht. Die Überlebenden geben ihnen trotz der zeitlichen 
Barriere ihre Dankbarkeit für diese Gabe zurück, und zwar an Stellver­
treter, die die Abwesenden substituieren oder supplementieren. Ver­
sucht wird also, doch wieder einen Kreislauf zu schließen. Die Gabe ist 
hier, auch wenn die Grenzen zwischen diesen beiden Phänomenen zum 
Teil nur schwer zu ziehen sind, eindeutig ein Opfer. Überhaupt kann 
man, so Derrida, im Hinblick auf das Verbrennen, Verzehren und Ver­
brauchen des Tabaks niemals sicher sein, ob diese Verausgabung »nicht 
etwas von der Opfergabe und dem Opfer hat«. [S. o.] Diese Problematik 
sieht Derrida auch im Bezug auf das Almosen, das bei Mauss »eine Art 
Kaufhandel mit den Göttern« darstellt. [FG 179] »Das Opfer«, so 
Derrida, »unterscheidet sich von der reinen Gabe (wenn es sie gibt)« 
dadurch, daß dafür indirekt bei den Göttern oder Geistern Güter, Schutz 
oder Sicherheit eingetauscht werden soll, wenn es nicht gar darum geht, 
sich »das Paradies [zu] erknausern« [s. o.] als eine andere Zeit, die über 
die des eigenen Lebens hinausgeht.

Wie aber kann eine Gabe gedacht werden, die sich auch einer sol­
chen Berechnung noch entzieht, in der der Gebende sich selbst nicht 
benennt und nicht beklagt, in der das Subjekt (sich) den Tod gibt und 
das Geben dennoch ein Überleben wird? Ein Beispiel für eine solche 
»reine Gabe (wenn es sie gibt)« [s.o.], die in »Falschgeld« zunächst auf 
so vielfältige Weise in ihrem paradoxen und aporetischen sowie auch in 
ihrem poetischen Charakter und in ihrer Bindung an ihre ökonomische 
Annullierung aufgezeigt wurde, findet Derrida schließlich in einem Op­
fer, das sich selbst als Opfer annulliert und möglicherweise gerade darin 
zur Gabe wird - möglicherweise, in der Ordnung des Möglicherweise 
und verbunden mit dem Geheimnis, das auch für die Literatur letztend­
lich die Möglichkeit bildet, das zu benennen, wovon man nicht spre­
chen, aber auch nicht mehr schweigen kann.

4) Den Tod geben - Gabe und Geheimnis

4.1) Dem Selbst den Tod (zu erkennen) geben?

In den Spekulationen des Erzählers in »Das falsche Geldstück« bildet 
das »Verlangen, durch die Spende von Falschgeld >ein Ereignis zu schaf­

331

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

fen<« deshalb ein entschuldbares Motiv für diese an sich so zwielichtige 
Gabe, weil sich darin das Verlangen äußern könnte, »mehr zum Leben 
zu geben, ja sogar Leben zu schenken«. [FG 201] Dieser Motivation der 
Gabe (die sich im Bezug auf den Falschgeld-Geber schließlich selbst als 
>Falschgeld< oder zumindest als falsche Hypothese erweist) steht die 
Möglichkeit einer Gabe gegenüber, die die Ereigniskette einer Lebens­
geschichte endgültig abschließt: die Möglichkeit, den Tod zu geben.

Auch wenn Derrida im Vorwort von »Donner la mort«us deutlich 
herausstellt, daß es sich hierbei nicht um den zweiten Teil von »Zeit 
geben« handelt, kann dieser Text in vielerlei Hinsicht als Ergänzung, 
vielleicht als eine Ellipse zu »Falschgeld« gelesen werden. Im Zentrum 
steht die Erzählung der Akedah148 149, also die biblische Geschichte, in der 
Abraham von Gott aufgefordert wird, ihm seinen Sohn Isaak auf dem 
Berg Morija zu opfern. [Genesis 22,1-19] Abraham gehorcht zwar sei­
nem Herrn, das Opfer bleibt aber unabgeschlossen, da Gott in dem 
Augenblick, als Abraham das Messer erhebt, um seinen Sohn zu töten 
- um ihm den Tod zu geben - Einhalt gebietet. Abraham hat seinen 
Glauben bewiesen und erhält dafür den Segen Gottes. An Stelle seines 
Sohnes opfert Abraham einen Widder. Erzählt wird also die Geschichte 
eines unterbrochenen oder verschobenen Opfers. Derrida liest diese Ge­
schichte an zwei anderen Texten entlang: einerseits an Jan Patockas 
Aufsatz »Ist die technische Zivilisation zum Verfall bestimmt?«150, an­
hand dessen er eine Genealogie des europäischen Paradigmas der Ver­
antwortlichkeit entwickelt, andererseits an Kierkegaards Interpretation 
der biblischen Opfer-Geschichte in »Furcht und Zittern«151. Zentral ist 
dabei in beiden Texten für Derrida die Kategorie des Geheimnisses.152

148 Es handelt sich hier um das Vorwort »Priere d'inserer« in der Monographie von 1999.
149 Dieser hebräische Begriff, mit dem die alttestamentarische Erzählung über das 
schließlich nicht vollzogene Opfer Abrahams häufig betitelt wird, bedeutet wörtlich 
»Bindung« und steht damit in einem interessanten Bezug zu Derridas Gedanken über 
Bindung und double bind.
150 In: Jan Patocka: Ketzerische Essais zur Philosophie der Geschichte und ergänzende 
Schiften, Stuttgart 1988. S. 121-145.
151 Sören Kierkegaard: Furcht und Zittern. Übers, von Günther Jungbluth. In: Die 
Krankheit zum Tode und anderes, München 1976.
152 Hans-Dieter Gondek verweist bei seiner Übersetzung auf die komplexe Semantik des 
Wortes secret, das im Unterschied zum >heimeligen< Geheimnis den Aspekt der Abson­
derung, Abgrenzung und Verbergung betont. [TG 441, Anm. 9] Auch Kathrin Busch 
betont diesen Aspekt im Hinblick auf das Kunstwerk und seine »Ausschnitthaftigkeit«. 
Das Geheimnis des Bildes besteht im Hinweis darauf, »daß es Ausschneidungen, Nicht­

332

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

Die Geschichte der Verantwortlichkeit, die Patocka verfolgt, ist für 
Derrida auch eine Genealogie des Subjekts, die eng mit einer Beziehung 
des Gebens verbunden ist:

»... Genealogie des >ich<-sagenden Subjekts [du sujet disant >moi<], seiner Be­
ziehung zu sich selbst als Instanz der Freiheit, der Einzigartigkeit und der 
Verantwortung, der Beziehung zu sich als Sein gegenüber dem Anderen 
dem Anderen in seiner unendlichen Andersheit, einer Andersheit, die erblickt 
[regarde], ohne gesehen zu werden, aber einer Andersheit auch, deren unend­
liche Güte gibt in einer Erfahrung, die darauf hinauskäme, den Tod zu geben.« 
[TG 333]

Derrida charakterisiert mit Patocka die Geschichte der Philosophie als 
eine Kette von Einverleibungen und Verbergungen der jeweils vorange­
hend paradigmatischen Mysterien. Darin äußert sich eine »Logik des 
bewahrten Bruchs«, die der »Ökonomie eines Opfers« ähnelt, »welches 
bewahren würde, was es preisgibt«. [TG 344] Nach der »Einverleibung, 
die das dämonische oder orgiastische Mysterium einhüllt, bleibt die 
Philosophie selbst während sie Zugang zur Verantwortung erhält, eine 
Art Thaumaturgie« und der Philosoph der Magier, der die Mysterien 
bannt. [Ebd.] Patocka verfolgt insbesondere den Bruch mit dem Plato­
nismus und seine Umdeutung in den christlichen Neo-Platonismus, um 
deutlich zu machen, wie stets die vorangehende Schicht in der folgen­
den Ge-schicht-e wirksam bleibt. Wird die Verantwortung bei Platon in 
einem Prozeß der Erkenntnis erlangt - auf dem Weg, der aus der Höhle 
zum Licht der Erkenntnis, also von innen nach außen führt -, so geht 
sie im christlichen Denken aus dem Bezogensein auf Gott und aus dem 
Erkanntsein durch Gott hervor.153 Sie wird zu einer vertikalen Gabe, die 
von einer äußeren Instanz ins Innere des Menschen hineingegeben 
wird.

Während Patocka die Geheimnisse der Geschichte der Verantwort­

gezeigtes und daher auch Unrekonstruierbares gibt«. (Kathrin Busch: Geschicktes Ge­
ben. Aporien der Gabe bei Jacques Derrida, a.a.O. S. 272) Busch bezieht sich hier auf 
Derridas Interpretation der Schuhe van Goghs, denen Derrida ihren Paar-Charakter ab­
spricht, um sich so gegen eine einfache Auffassung des Kunstwerks als Wiedergabe zu 
richten. Noch in Heideggers Auslegung besteht für ihn letztlich der Anspruch einer Art 
>Rückerstattung< der Wahrheit. (Vgl. Jacques Derrida: Die Wahrheit in der Malerei. 
Übers, von Michael Wetzel. Wien 1990.)
153 Diese Möglichkeit des Erkanntwerdens durch eine dritte, absolute Instanz wird auch 
bei Marion in der Beziehung zwischen Liebe und Ethik eine wichtige Rolle spielen. Siehe 
Abschnitt D. III. meiner Arbeit.

333

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

lichkeit aufdecken möchte, um auf die Gefahr eines Wiederaufbrechens 
orgiastischer Tendenzen und ihrer Instrumentalisierung durch den To­
talitarismus moderner Gesellschaften hinzuweisen, bejaht Derrida den 
Charakter des Geheimnisses, um sich gegen ein Denken des guten Ge­
wissens zur Wehr zu setzten, das glaubt, die Aporien und Paradoxien zu 
beherrschen, die unter der Verantwortung lauern. Bildet Heideggers 
Gewissensruf eine Alternative zu diesem allzu guten Gewissen? Die 
Formulierung »donner la mort« soll dafür stehen, sich selbst den Tod 
zu geben und dabei die Verantwortung gegenüber dem eigenen Tod zu 
übernehmen, sei es im Selbstmord, sei es im Opfertod, in dem man sich 
für den Anderen hingibt, sei es aber auch in der Annahme eines gege­
benen Todes, wie sie exemplarisch durch Sokrates und Christus voll­
zogen wurde, die wiederum für den Umgang mit dem Tod in zwei ver­
schiedenen Schichten der Geschichte der Verantwortung stehen. Sich 
den Tod zu geben kann zudem heißen, ihn sich zu erkennen zu geben, 
»den Tod auslegen, sich eine Vorstellung, eine Figur, eine Bedeutung, 
eine Bestimmung davon geben«. [TG 340]154 Und genau diese Aufgabe, 
sich den Tod zu erkennen zu geben, der einem unausweichlich vorge­
geben ist, läßt sich ausgehend vom Tod des Sokrates als Kern der Phi­
losophie betrachten. Philosophie ist hier eine Thanatologie, philoso­
phieren heißt sterben lernen. Dieses Sterbenlernen wiederum besteht 
für Sokrates darin, daß bereits im Leben die unsterbliche Seele sich in 
sich selbst sammelt, daß sie also zugleich im Bezug auf den Tod sie 
selbst und mit sich selbst identisch wird.155 [Vgl. TG 343] Dieser Selbst­
bezug der unsterblichen Seele, die Eigentlichkeit Heideggers und die 
Freiheit der Verantwortlichkeit konstatieren für Derrida letztendlich 
einen Triumph des Lebens - eines anderen, ewigen, eigentlicheren oder 
befreiten Lebens - über den Tod.

In der Geschichte der Verantwortlichkeit bleibt aber für Derrida die 
Un-beantwortbarkeit gegenüber einem absoluten, göttlichen Anderen, 
eingeschrieben, der mich vollständig erkennt, dessen Blick ich aber 
nicht erwidern kann, sowie ein Geheimnis, ein Mysterium: der Bezug 
auf den Tod, auf die Gabe des Todes, der in der Angst erfahrbar wird. 

154 In der französischen Formulierung »c'est aussi Interpreter la mort, s'en donner une 
representation, une figure, une signification, une destination« [DM 27] wird deutlicher, 
daß es hier auch um eine Übertragung in Repräsentationen und Zeichen geht.
155 Vgl. Platon: Phaidon. In: Ders.: Jubiläumsausgabe sämtlicher Werke. Übers, von Ru­
dolf Rufener, Bd. 3, Zürich und München 1974. S. 3-103. Hier 80e.

334

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

Dieses mysterium tremendum erschüttert den Menschen bis ins Inner­
ste seiner selbst und übersteigt die Grenzen des Wissens und Erken­
nens. Und dieses internalisierte Geheimnis bleibt für Derrida auch im 
schweigenden Ruf des Gewissens bei Heidegger gewahrt, der »aus mir 
und doch über mich« kommt. [SuZ 257] Die Gegebenheit des Todes 
impliziert die absolute Unvertretbarkeit des Einzelnen, die mich also 
als Sterblichen mir selbst gibt.

Transformiert wird in der Geschichte der Verantwortung auch die 
platonische Idee des Guten in das christliche Ideal der Güte als Fähigkeit 
zu geben, und zwar letzten Endes in einer Selbstvergessenheit und einer 
Liebe, in der man in der Hingabe an den Anderen auf sich selbst ver­
zichtet. Diese Gabe muß sich selbst vergessen, also auf das eigene Be­
wußtsein und damit in gewisser Weise auch wieder auf die Verantwort­
lichkeit gegenüber sich selbst verzichten. Die sokratische Annahme des 
Todes wird zur christlichen Hingabe, zum Opfertod für den oder die 
Anderen modifiziert. Dabei bleibt aber die Annahme der eigenen Sterb­
lichkeit impliziert. Seinen Tod für den Anderen geben heißt bei Heideg­
ger eben nicht, die Unvertretbarkeit des Sterbens zu durchbrechen, son­
dern ich kann mich nur opfern, indem ich mir meinen jemeinigen Tod 
gebe. [Vgl. SuZ 240] Ich kann dadurch dem Anderen keine Unsterblich­
keit geben, sondern allenfalls mehr Zeit zu leben - einen Aufschub, eine 
differance. Sterblichkeit und Tod sind für Derrida unaufhebbare Vor­
aussetzung der Gabe: »Seul un mortel peut donner ... et ce mortel ne 
peut donner qu'ä du mortel, puisqu'il peut tout donner sauf I'immorta- 
lite«. [DM 66]156 Im Tod ist die Logik des Gebens und Nehmens auf­
gehoben (er bildet damit für Derrida zugleich die letzte Bedingung ihrer 
Möglichkeit), da niemand mir meinen Tod geben kann, der vom Mo­
ment meiner Geburt an immer schon meiner ist, ebenso wie mir nie­
mand meinen Tod nehmen kann. Ebenso kann ich dies für keinen ande­
ren tun. Während allerdings bei Heidegger der Gewissensruf letztlich 
der Ruf ist, mit dem das Selbst sich in seiner Sorge monologisch zu sich 
selbst ruft, verweist Derrida erneut auf die Alternative bei Levinas, bei 
dem die Verantwortlichkeit gerade in meiner Bezogenheit auf die Sterb­

156 Gondek übersetzt hier: »Nur ein Sterblicher kann geben ... und dieser Sterbliche 
kann nur Sterbliches geben, weil er alles geben kann außer der Unsterblichkeit«. [TG 
371] Unterschlagen wird hier das »ä du mortel«, das die dativische Ausrichtung unter­
streicht.

335

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

lichkeit des Anderen liegt und der Ruf von diesem ausgeht.157 Der Tod 
ist hier das Ohne-Antwort, der Ruf, der mich zur Verantwortlichkeit 
ruft, ohne daß ich ihm meine Antwort ökonomisch zurückgeben oder 
eine Gegengabe erwarten könnte.

Die Transformation der Idee des Guten in die Güte als einer Hin­
gabe bis hin zur Selbstaufgabe impliziert ebenfalls einen Bezug der Ver­
antwortlichkeit auf den Anderen oder die Anderen. Zugleich wird damit 
die Erfahrung der Verantwortlichkeit eine Erfahrung der Schuld, denn 
der begrenzte, endliche Sterbliche kann eben immer nur begrenzt ge­
ben, sich begrenzt hingeben und dem Anderen nicht unendlich gerecht 
werden: »man ist niemals verantwortlich genug«. [TG 379] In diesem 
Ausgerichtetsein auf eine nicht einholbare, unendliche Verantwortung 
äußert sich also ein weiteres Paradoxon, denn die Verantwortung grün­
det einerseits in der Identität des Antwortenden, also in seinem Selbst, 
und sie ist zugleich darauf geöffnet, daß das so individualisierte Selbst 
(wie bei Hegel) in der Allgemeinheit und Gemeinschaft aufgeht, indem 
es sich für die Anderen hingibt. Aber neben dieser Selbstgabe, die das 
Individuum durchaus noch aus sich selbst heraus vollzieht, ist es in der 
Geschichte des jüdisch-christlichen Denkens auch in eine Gegebenheit 
hineingedacht, die darin besteht, daß es in Gottes Händen ist, der ent­
scheidet, ohne Rechenschaft geben zu müssen, der gibt, ohne sich zu 
erkennen zu geben, und dem gegenüber sich das Selbst primär an­
nehmend verhalten kann.

»Wir fürchten und zittern angesichts des unzugänglichen Geheimnisses eines 
Gottes, der für uns entscheidet, auch wenn wir trotzdem verantwortlich sind, 
das heißt frei zu entscheiden, uns zu mühen unser Leben und unseren Tod auf 
uns zu nehmen«. [TG 383]

Dies gilt in besonderem Maße in der Abwesenheit Gottes, aus der her­
aus auch Paulus sich »um Gehorsam bittend, in Wahrheit Gehorsam 
gebietend ... in die Abwesenheit entfernt« und die Jünger anweist, sich 
»mit Furcht und Zittern« um ihr Heil zu bemühen. [Ebd., vgl. Philipper 
2,12] Es handelt sich in diesem Bezug auf die Abwesenheit für Derrida 
bei Paulus um »eine noch jüdische Erfahrung des verborgenen, gehei­
men, getrennten, abwesenden oder geheimnisvollen« Gottes, die auch 
die alttestamentarische Situation Abrahams prägt. [TG 384] Genau die­

157 Derrida bezieht sich hier auf. Emmanuel Levinas: La mort et le temps. Paris 1991. 
S. 38.

336

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

se passive Situation gegenüber dem verborgenen Gott - dem verborge­
nen Geber, der zugleich selbst absolut erkennt - bringt das Zittern mit 
sich, das Kierkegaard in »Furcht und Zittern« im Durchgang durch die 
Geschichte von Abraham und Isaak verfolgt, der wiederum Derrida sei­
ne ganz eigene Lesart gibt.158

4.2) Das Geheimnis wahren - zu erkennen geben, 
was nicht zu erkennen gegeben werden kann?

4.2.1) Abrahams Geheimnis und das unterbrochene Opfer

Ausgehend von »Furcht und Zittern« macht Derrida das Schweigen 
und das Geheimnis zum Leitfaden der Lektüre der biblischen Opfer- 
Erzählung. Abraham wahrt, nachdem er von Gott seinen furchtbaren 
Auftrag erhalten hat, das Schweigen. Er teilt sich seinen Angehörigen 
nicht mit und antwortet auf Isaaks Frage nach dem Objekt der Opfe­
rung nur verklausuliert, Gott werde dafür sorgen. Er antwortet also, 
ohne das Geheimnis preiszugeben. Er gibt etwas zu erkennen, in dem 
ein Kern bleibt, der nicht zu erkennen gegeben werden kann. Das Ge­
heimnis des Auftrags übersteigt nämlich auch Abrahams Wissen, er 
kann es niemandem erklären, weil es für ihn selbst ein unerklärlicher 
Ratschluß Gottes bleibt. Indem Abraham also das göttliche Geheimnis 
annimmt und bewahrt, übernimmt er eine Verantwortung, die ihn ganz 
auf sich selbst zurückwirft, während jedes gesprochene Wort ihn seiner 
selbst entäußern würde. Die Verantwortung besteht nicht darin, direkt 
zu antworten, also im Kreislauf der Ökonomie eine Erwiderung zurück­
zugeben. Drei Tage lange sind Abraham und Isaak auf dem Weg zum 
Gipfel des Berges. Die potentielle Gegengabe der Opferung gerät in 
Verzug und ist gegenüber der Gabe des Geheimnisses verspätet.

Die Wahrung des Geheimnisses weist hierbei für Derrida auf eine 
grundlegende Aporie der Verantwortlichkeit hin: ist diese im Diskurs 
der Ethik - besonders deutlich in der von Habermas ausgehenden Disk­
urs-Ethik - gerade dadurch gekennzeichnet, daß es gilt, sich öffentlich 
vor anderen zu verantworten, also anderen die Gründe für das eigene 
Handeln mitzuteilen, so besteht Abrahams absolute Verantwortlichkeit 

158 Eine ausführliche Interpretation der Kierkegaard-Lektüre Derridas und insbesondere 
der darin enthaltenen theologischen Implikationen findet sich in: Tilman Beyrich: Ist 
Glauben wiederholbar? a. a. O.

337

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

gerade darin, zu schweigen, sich und sein Geheimnis nicht zu erkennen 
zu geben und nicht über sein Tun Rechenschaft abzulegen. Hierin be­
steht für Derrida auch eine Wendung gegen die Geschichte der Philoso­
phie von Platon über Hegel bis in die Gegenwart, da diese ein absolutes 
Wissen anstrebt, dem sich keinerlei Geheimnis entzieht.

Die absolute Verantwortlichkeit, die sich aus keiner Verschuldung 
ergibt, verlangt eine Hingabe an den Augenblick der Entscheidung, des­
sen Wahnsinn Kierkegaard so deutlich herausarbeitet und der in 
Derridas Denken immer wieder in verschiedenen Ausformungen eine 
wichtige Rolle spielt. Dabei geht es nicht einfach um eine Bejahung in 
dem Sinne, daß willkürlich, wahnsinnig und ohne jede Überlegung ent­
schieden werden soll, sondern es geht darum, nicht zu verdecken, daß 
im Grunde jedes Gesetzes, jeder Pflicht und jeder Entscheidung immer 
>Un-Möglichkeit< verborgen ist - ein Ausschließen anderer Möglich­
keiten und eine Unmöglichkeit, im Moment der Entscheidung alle Kon­
sequenzen abzusehen. Das Paradox der absoluten Verantwortung, die 
über jede ethische Pflicht hinausgeht, besteht allerdings gerade darin, 
daß sie diese ethische Pflicht im gleichen Augenblick auch anerkennen 
muß: Abrahams Opfer ist nur dann ein absolutes, wenn er opfert, was 
er liebt, seinen Sohn, den er gemäß den Regeln der Ethik und Moral am 
allerwenigsten töten dürfte. Geopfert wird auch die bestehende soziale 
und moralische Ordnung, die aber zuvor erst als etwas >opferbares<, als 
eine potentielle Opfergabe erkannt und anerkannt werden muß.

So radikal die Situation erscheint, in der Abraham sich befindet, 
steht sie dennoch in Derridas Verständnis für all unsere alltäglichen 
Entscheidungen: in jedem Augenblick, in dem ich einem Anderen ant­
worte, ihm gegenüber also verantwortlich bin, verrate ich alle anderen 
Anderen, denen ich in genau diesem Augenblick genauso antworten 
müßte. Diese aporetische Situation wird für Derrida im Namen Gottes 
ausgesprochen, der der ganz Andere ist und dabei auch für alle anderen 
steht und für den Anspruch, den sie an mich stellen: »Tout autre est 
tout autre«. [DM 98, TG 395] Jeder andere ist ein ganz Anderer und 
dieser ganz Andere mit seinem absoluten Anspruch manifestiert sich 
daher in jedem einzelnen Anderen. Auch wenn wir unsere Pflicht tun 
und den Imperativen der Ethik folgen, werden wir niemals allen ande­
ren gerecht. Dieses Dilemma ist uns in einer anderen Terminologie be­
reits bei Ricoeur begegnet, in seiner Unterscheidung zwischen der mo­
ralischen Regel, die sich auf alle anderen bezieht, und der partikularen 
ethischen Situationsentscheidung, die jeweils ganz konkrete Andere be­

338

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

trifft. Wo allerdings Ricoeur darauf bedacht ist, die Universalität des 
kategorischen Imperativs und der institutionalisierten Regelwerke mit 
der Tragik des situativen Handelns in ein Gleichgewicht zu bringen, 
geht es Derrida eher darum, diesen Zwiespalt menschlicher Entschei­
dungen in seiner ganzen Dramatik und Aporetik aufzuzeigen

Derrida macht sehr plastisch deutlich, wie die zivilisierten moder­
nen Gesellschaften in jedem Augenblick andere zu Opfern machen, an­
dere aufgeben und auf dem Rücken der Dritten - u.a. der dritten Welt, 
aber auch der innerhalb der Gesellschaft Ausgegrenzten - leben und 
agieren, nur allzu oft ohne diese aporetische Situation offenzulegen 
und im Anspruch einer moralischen Integrität, die stets darauf bedacht 
ist, ihr gutes Gewissen zu wahren, und zwar auch in jenen Gaben, die 
als Almosen gegeben werden. Er positioniert sich hierbei gegen seine 
Kritiker, die meinen, es reiche aus, »unermüdlich die Aporie oder die 
Antinomie zu leugnen und all jene als verantwortunglos, als Nihilisten, 
als Relativisten, ja als Post-Strukturalisten oder, schlimmer noch als 
Dekonstruktivisten abzutun, die sich weiterhin vor so viel gutem Ge­
wissen beunruhigt zeigen«. [TG 411] (Ganz nebenbei wird hier jede 
Einordnung in die dabei aufgezählten Kategorien des Denkens in iro­
nischer Weise zurückgewiesen.)

Die Geschichte Abrahams erinnert an das Paradoxon einer Verant­
wortlichkeit, in der wir immer schon für das Leiden bis hin zum Tod 
anderer verantwortlich sind, so daß auch wir den Tod geben. Dadurch, 
daß Derrida im Namen Gottes eben nicht nur den absoluten Anderen 
sieht, von dem der Ruf zur Verantwortung ausgeht, sondern vielmehr 
eine Repräsentation oder ein Simulakrum für die Andersheit aller an­
deren und des konkreten, mir gegenüberstehenden Anderen zugleich, 
ist Abrahams Verhalten auf eine ganz spezifische Art und Weise zu 
werten. Abraham nimmt das Geheimnis entgegen, er verzichtet darauf, 
es zu erkennen, zu durchschauen oder zu wissen, weil er glaubt. Sein 
Verhalten bezeugt den Glauben. Seine Antwort auf die Anrufung Got­
tes, bevor dieser ihm seinen Befehl erteilt, ist das »Me voici«, das »Hier 
sieh mich«, das »Hier bin ich, ... ich bin bereit zu antworten«, das jeder 
Verantwortung vorausgeht. [Vgl. DM 102, TG 398] Dieses Zeugnis 
kann aber in Derridas Lesart, ähnlich wie bei Ricoeur, nicht nur für den 
Glauben und den Gehorsam gegenüber der vollkommen transzenden­
ten, geheimen, unzugänglichen Absolutheit Gottes stehen, sondern 
auch für die Anerkennung der absoluten Verpflichtung gegenüber je­
dem einzelnen Anderen, die über die Verpflichtung gegenüber der All­

339

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

gemeinheit noch hinausgeht. Es handelt sich um ein Einander-ver- 
pflichtet-Sein, das jeden einzelnen an jeden anderen in seiner Partiku- 
larität und damit wiederum an die Absolutheit des tout autre bindet. 
Verbunden werden quasi die horizontale Ebene der Bindung durch die 
zeremonielle Gabe oder durch die wechselseitige Verantwortung und 
die vertikale Ebene der Bindung an einen transzendenten Geber oder 
an einen absoluten Ruf zur Verantwortung. Diese doppelte Verbindung 
besitzt selbst eine unbegründbare, nicht hinterfragbare Absolutheit 
ihrer Gültigkeit jenseits der Durchsichtigkeit des Wissens und Erken­
nens, die es wie eine Gabe und zugleich wie ein Geheimnis anzunehmen 
gilt. Angesichts der Anerkennung, die Abraham leistet, indem er den 
geheimnisvollen Auftrag annimmt, ohne die Liebe zu seinen Nächsten 
aufzugeben, wird das Opfer unterbrochen im Augenblick einer Zeitlich­
keit ohne Zeit, in der Abraham Isaak beinahe schon getötet, ihm den 
Tod gegeben und seinen Tod Gott gegeben hat:

»Gott gebietet ihm Einhalt in dem Augenblick, wo es keine Zeit mehr gibt, wo 
die Zeit nicht mehr gegeben ist, das heißt, als ob Abraham Isaak bereits [dejä] 
getötet hätte: der Begriff Augenblick ist unerläßlich.« [TG 399]

Außerhalb der Ordnung einer zeitlichen Sukzession steht diese Ge­
schichte für Kierkegaard auch deshalb, weil der darin erzählte Glaube 
nicht von Generation zu Generation weitergegeben werden kann, son­
dern immer wieder einen absoluten Anfang, eine neue Entscheidung 
verlangt. Erzählt wird also eine Geschichte dessen, was sich im wahn­
sinnigen Augenblick der Entscheidung der Logik der Geschichtlichkeit 
entzieht: »die Nicht-Geschichte, der sich wiederholenden absoluten An­
fänge«. [TG 407]

4.2.2) Selbst und Geheimnis

Das >tout autre est tout autre< bildet für Derrida wie schon die Namen 
differance und Gabe eine Art Losungswort, ein Schibboleth159, in dem 

159 Zum Begriff des Schibboleth im Verhältnis zur Dichtung Paul Celans vgl.: Jacques 
Derrida: Schibboleth. Für Paul Celan. Übers, von Wolfgang S. Baur, Wien 1986. In Ce­
lans Gedicht liegt für Derrida etwas Verborgenes, Abwesendes, das nicht auf eine Bedeu­
tung festgelegt werden kann, weil es sich in einer metonymischen Bewegung und Wie­
derholung entzieht, in der immer wieder ein Geheimnis auf das nächste verweist. Siehe 
hierzu auch: Hent de Vries: Das Schibboleth der Ethik. Derrida und Celan, a. a. O., S. 57- 
80.

340

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

sich ein Geheimnis bewahrt, nicht als das Unsichtbare, sondern als das 
Unlesbare. Die Tautologie der Andersheit aller anderen verweist auf die 
Gleichheit der anderen Menschen als Basis der Allgemeinheit ethischer 
Imperative - bei Ricoeur war von der notwendigen Anerkennung der 
Ähnlichkeit unserer Fähigkeiten die Rede. Derrida lehnt diese Voraus­
setzung nicht ab, möchte sie aber - wie ebenfalls auch Ricoeur - in einer 
paradoxen Verschränkung um die Heterologie ergänzen, daß jeder ein­
zelne Andere in seiner Unvertretbarkeit und Einzigartigkeit auch abso­
lut und unendlich anders ist.160 Jeder andere also ist, indem er er selbst 
ist, zwar auf einer Ebene des Miteinanders für mich zugänglich, mir 
analog, er ist ein alter ego und ein Vertreter der menschlichen Gattung. 
Jeder andere aber ist auch, gerade indem er er selbst ist, nicht ohne Rest 
auf dieser ersten Ebene zu erkennen oder zu durchschauen. Es bleibt 
immer ein Rest seiner Andersheit, der ihn selbst zum Geheimnis macht. 
Der >Tod des identifizierbaren Subjekts< also schafft das menschliche 
Individuum keinesfalls ab, wenn er auf diesen Rest des Geheimnisses 
verweist, der nur als ein solches zu erkennen gegeben werden kann - als 
eine Gabe, die sich selbst nicht durchsichtig ist, sich nicht als Gabe er­
kennt und deshalb im Sinne Derridas umso mehr eine Gabe bleibt. Ge­
nau dieser unaufhebbare Rest, diese Möglichkeit, in mir selbst ein Ge­
heimnis zu wahren, wird für Derrida mit dem Wort »Gott« benannt: 
»Gott ist der Name der Möglichkeit für mich, ein Verborgenes, ein Ge­
heimnis zu wahren, das im Inneren sichtbar ist, aber nicht im Äuße­
ren.« [TG 434] Gott ist, ähnlich wie das kantische Gewissen, ein mir 
innerliche Zeuge, durch den ich mich zugleich auf das Andere in mir 
beziehen kann und auf meine Beziehung zu den Anderen: »Gott ist in 
mir, er ist absolutes >ich< [il est >moi< absolu]161, er ist diese Struktur der 
unsichtbaren Innerlichkeit, die man im kierkegaardschen Sinne Subjek­
tivität nennt.« [Ebd.]

Derrida geht es in seiner Kritik an den Philosophien des Subjekts 
mit Kierkegaard darum offenzulegen, daß die Geschichte der Philoso­

160 Ricoeurs dritten Begriff, die Umkehrbarkeit der Rollen von Handelndem und Erlei­
dendem, Gebendem und Empfangenden, würde Derrida wohl gleichermaßen teilen, da 
im Spiel der Welt die Verteilung der Rollen vollkommen variabel erscheint. Ich werde 
darauf unter Punkt IV. dieses Abschnitts noch einmal zurückkommen.
161 Das »il est >moi< absolu« könnte hier auch als »er ist absolut >ich<« gelesen werden, 
also auch im Bezug auf das jeweils konkrete Ich, nicht nur auf die Ichheit. Zudem läßt 
sich das moi bereits als Vorverweis auf einen Übergang vom Ich zum Mich lesen, den 
Marion betonen wird.

341

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

phie dieses Wissen um das Geheimnis mißachtet und damit auch eine 
Struktur des Selbst als Geheimnis, in dem immer ein Überschuß bleibt, 
der in der Dichotomie von Subjekt und Objekt nicht mehr eingeholt 
werden kann. [Vgl. TG 418] Das Geheimnis impliziert dabei zwar einer­
seits durchaus eine Einbindung in die Struktur des Ökonomischen - es 
wird bewahrt, bleibt im oIkoq, im >Heim< - zugleich aber entzieht es sich 
der Durchsichtigkeit einer Selbsterkenntnis oder des ego cogito - und 
ist so schließlich doch nie bei sich, sondern auch Unheimlichkeit. Durch 
die Anerkennung des Geheimnisses und seiner Unheimlichkeit wird 
also die Frage nach dem Selbst in sich selbst noch einmal in Frage ge­
stellt, was, so Derrida, u. a. bei Freud und Heidegger geschieht:

»Die Frage des Ich: >Wer bin ich?< (>qui suis-je?<) nicht mehr im Sinne von 
>Wer bin ich?< sondern von >Wer ist >ich< ?<, wer kann >wer< sagen?, was ist das 
>ich< und was wird aus der Verantwortung, wenn im geheimen die Identität 
des >ich< erzittert?« [TG 419]

Der Bezug auf Gott könnte hierbei als ein Vehikel für die Sehnsucht 
betrachtet werden, in der Wahrung der eigenen Geheimnisstruktur 
doch durchschaut und erkannt zu werden. Die Gabe des Glaubens oder 
des Opfers an Gott ließe sich so aus dem Bedürfnis ableiten, sich zu 
erkennen zu geben.

Für Derrida verbirgt sich darin die Gefahr, letztlich doch auf eine 
Entlohnung der Gabe zu kalkulieren, da ja jemand in mein Innerstes 
sieht - er also erkennt, was ich gebe, auch dann noch, wenn die Linke 
nicht weiß, was die Rechte tut - und mir irgendwann eine Gegengabe 
zukommen läßt. Eine ähnliche selbstreferentielle Struktur besteht mit 
Nietzsche im »Geniestreich des Christentums«162, da Gott sich letztend­
lich selbst seinen eigenen Sohn opfert und so die Gabe wieder in eine 
Ökonomie des Opfers aufgehoben wird, die sich vollkommen solipsi­
stisch schließt. Auch dieses Urteil kann in Derridas unabschließbarer 
Infragestellung kein endgültiges Fazit bilden, denn es bleibt unter dieser 
Ökonomie wie stets das Geheimnis einer Bindung, die nicht ganz durch 
Wissen erfaßt werden kann, eben weil sie im Glauben besteht, und zwar 
in einem Glauben, den letztlich auch Nietzsche noch voraussetzen muß, 
in dem Augenblick, in dem er sein Urteil gibt, indem er es schreibt und 
zu lesen oder zu erkennen gibt: »Nietzsche muß wohl zu wissen glau­

162 Friedrich Nietzsche: Genealogie der Moral. In: Kritische Gesamtausgabe, Bd. VI 2, 
Berlin 1967. S. 347.

342

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Falschgeld und andere Gaben

ben, was glauben heißt, zumindest versteht er sich darauf, es glauben zu 
machen«. [TG 440]163 Hinter allem Wissen, allem was erkannt und zu 
erkennen gegeben wird, bleibt für Derrida dieses >Glauben< verborgen, 
das nicht nur vom Anderen, sondern auch von demjenigen, der zu er­
kennen gibt, verlangt, dem Zu-erkennen-Gegebenen Kredit zu geben. 
Es sind die Bindungen des Kredits und der Übereinkunft, wie sie sich 
auch in der zeremoniellen Gabe aufzeigen lassen, die der Sprache und 
der Schrift zu Grunde liegen und ohne die kein Zu-erkennen-Geben 
erfolgen kann, eben weil es als eine Gabe immer auch die Ökonomie 
bejaht. Darauf möchte die Dekonstruktion unermüdlich aufmerksam 
machen und deshalb hört Derridas Infragestellung der Philosophie von 
ihren Rändern aus nicht auf, der er wie ein Narr am Hof des Denkens 
immer wieder den Spiegel vorhält.

Ein Rand, von dem aus diese Bespiegelung besonders effektiv er­
folgen kann, ist der Übergang zum literarischen Diskurs. Die Literatur 
kann für Derrida in ihrem Umgang mit dem Geheimen in eine säkulare 
Nachfolge der Buchreligionen gestellt werden.164 Ihr Losungswort lau­
tet: »Pardon de ne pas vouloir dire« [DM 161], womit sie sich der Stra­
tegie Abrahams anschließt, der Isaak antwortet, ohne das Geheimnis 
preiszugeben. Gleichzeitig bittet sie dafür um Vergebung. Sie legt ihre 
eigene Strategie des Nicht-Sagens und Nicht-sagen-Wollens offen. In­
dem hierbei die Einforderung des Kredits offensichtlich geschieht, erin­
nert sie an die Bindungen des Glaubens, die jedem Wissen und Sagen 
insgeheim und unsichtbar vorausgehen. Sie geben ein Geheimnis als 
Geheimnis zu erkennen, ohne es zu verraten. Die Fiktion (die letztlich 
von keiner >Realität< zu unterscheiden ist) zeigt auf das, was jenseits der 
Ordnung des Seins, der Präsenz, des Lebens, des Lichts, des Aoyo«; und 
der ökonomischen Zirkulation als Rest offen bleibt: »etiexelvoc vrjq 
ovataq : Das Geheimnis dessen, wovon man nicht sprechen, aber auch 
nicht mehr schweigen kann.« [S.o.]165

163 »Nietzsche doit bien croire savoir ce que croire veut dire, ä moins qu'il n'entende le 
faire accroire«. [DM 157]
164 Diesen Gedankengang entwickelt Derrida in »La litterature au secret«. [DM 159- 
209]
165 Der Übergang von einer Orientierung am religiösen Diskurs und damit an der Aus­
richtung auf die absolute Transzendenz Gottes zum Diskurs der literarischen Fiktion 
scheint hier der Denkbewegung zu entsprechen, die Derrida in Descartes »Meditationes« 
nachgewiesen hat: auch dort wird dem Bezug auf die Unendlichkeit Gottes die Fiktion des 
genius malignus gegenübergestellt. Sie fungiert quasi als die Tür, die sich auf den Au­

343

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

Das Geheimnis kann aus dem Solipsismus des personalen Geheim­
nisträgers befreit werden, indem es der Schrift anvertraut wird, die es in 
die Verräumlichung und Verzeitlichung der Bewegung der differance 
überführt. In »Das falsche Geldstück« bleiben die wahrem Intentionen 
des Freundes, der Falschgeld gibt, des Erzählers und des Autors letzt­
endlich geheim. Was sie tun oder sagen wollen, kann nicht bis ins Letzte 
entschlüsselt werden.

»Ein solches Geheimnis tritt in der Literatur auf, wird durch die Möglichkeit 
der literarischen Institution konstituiert, wird durch sie auch in seiner Mög­
lichkeit als Geheimnis nur in dem Maße enthüllt, wie es alle Abgeschlossen­
heit und Dichte, alle Tiefe verliert. Es wird absolut gewahrt, unentsiegelbar, 
unverletzbar nur in dem Maße, wie es durch eine nicht-psychologische Struk­
tur gebildet wird. Diese Struktur ist nicht subjektiv oder subjektivierbar, ob­
gleich sie für die allerradikalsten Effekte von Subjektivität und Subjektivation 
verantwortlich ist. Sie ist oberflächlich, ohne Substanz, unendlich privat, weil 
durch und durch öffentlich. Sie dehnt sich auf der Oberfläche der Seite 
aus ...« [FG 217]

Auf die Frage, wo das Selbst im Denken Derridas bleibt, läßt sich nur 
eine vorläufige Antwort voller offener Fragen geben: Die Subjektivität 
bleibt als ein Effekt der Schrift, in die sich aber wiederum das Geheim­
nis entäußert und als Geheimnis zu erkennen gibt, das seinen uneinhol­
baren Kern ausmacht. In diesem verbogenen Kern bleibt jedes Selbst für 
jeden anderen das ganz Andere, verantwortlich und Verantwortung 
einfordernd, mit allen Paradoxien und allem Wahnsinn der Entschei­
dungen. Solche Entscheidungen werden auch in der Lektüre von Wer­
ken verlangt, da keine Lesart ihrer Gabe ganz gerecht werden kann. Die 
Lektüre kreist um das Geheimnis des Werkes, das wiederum aus dem 
Subjekt hervorgeht, welches sich darin zu erkennen gibt, indem es sich 
schreibend den Tod gibt, wobei es sich nur als ein Geheimnis zu erken­
nen und weitergeben kann.

genblick des Wahnsinns öffnet, der das ego cogito und die daraus entspringende Gewiß­
heit erst ermöglichen soll.

344

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268 - am 16.01.2026, 08:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1 Die Gabe darf sich nicht zu erkennen geben
	1.2 Levinas' Gabe des Werkes und Derridas geschriebene Gabe der Nicht-Erwiderung
	1.3 Es gibt die Gabe - und ihre Unmöglichkeit
	1.3.1 Jener Rest, der ist ohne zu sein, oder das Un-Ding der Gabe
	1.3.2 Im knappen Spielraum zwischen dem Denkbaren und dem Unmöglichen

	1.4 Wisse (zu erkennen) zu geben (was sich nicht zu erkennen gibt)

	1.1 Gibt Derrida die Gabe zu erkennen?
	2 Die Paradoxien des Zeit-Gebens und der paradoxe Augenblick der Gabe
	2.1 Die Kraft des gegebenen Dinges und das Verlangen nach Zeit
	2.2 Es gibt Zeit (zu geben) - der wahnsinnige Augenblick der Gabe

	3 Die Poetologie der Gabe und die Gaben der Poesie
	3.1 Die Wege der Erzählung kreuzen den Augenblick des Gedichts
	3.2 »Das falsche Geldstück« - Jacques Derrida wechselt eine falsche Münze
	3.3 Kann man ein Ereignis verschenken? - Wer gibt wem? Zu erkennen?
	3.4 Tod und Tabak

	4 Den Tod geben - Gabe und Geheimnis
	4.1 Dem Selbst den Tod (zu erkennen) geben?
	4.2 Das Geheimnis wahren - zu erkennen geben, was nicht zu erkennen gegeben werden kann?
	4.2.1 Abrahams Geheimnis und das unterbrochene Opfer
	4.2.2 Selbst und Geheimnis



