
INGO UHLIG: WIEDERHOLUNG

Verkörperung zu nähern. Die typographischen Zeichen sind Streuun-
36gen, Perkussionen des Wortes, vor allem dann, wenn im Fell, auch

das der Trommel mitzulesen ist – und damit noch jenes ›Trommelfell‹,

das, so tierisch die ›Felle‹ sind, Teil des inneren Ohrs auch der Men-

schen ist und wie ersteres widerhallend vibriert. Darauf weist Kleists

Zu-Satz hin, mit dem die Anekdote schließt: »– Wobei man noch die

Shakespearesche Eigenschaft bemerken muss, dass der Tambour mit

seinem Witz, aus seiner Sphäre als Trommelschläger nicht heraus-
37ging.« Dem Rhythmus des Trommelschlags, der im Ohr widerhallt,

entspricht die Perforation der Worte, in leeren Wiederholungen »….«.

Das Kleistsche Supplement zum tambourischen »Witz« und dessen

nicht-menschenähnlicher Ungeheuerlichkeit schließt diesen in einem

Nachtrag und Zusatz, der – das ist der Witz der »Anekdote« – die

Schließung je aufhält. Denn mitzulesen ist jener Rhythmus, der den

Text bewegt und streut, die Durchschüsse des Textes und der Seite (die

auch früher einmal ein ›Fell‹ war), auf der der Text typographisch or-

ganisiert ist und als streuendes und zerstreutes Schriftbild sichtbar
38wird: als Exzess über alles Gemeinte.

Bettine Menke

Wiederholung

1843 konstatierte Søren Kierkegaard: »Die Wiederholung ist die neue
1Kategorie, welche entdeckt werden soll« . Der Text, in dem der däni-

sche Philosoph diese Entdeckung vorbereitet, trägt den Titel Die Wie-
derholung. Ein Versuch in der experimentierenden Psychologie von Con-
stantin Constantius. Der Autor hat ihn unter Pseudonym veröffentlicht

und bekennt unter diesem zweifelhaften Status, dass auch der Text al-

les andere als frei von Verkleidungen und Maskeraden, d.h. verwirren-

               

           36.  Vgl. für diese Metaphorik die Worte »lancés […] des explosions, vibra-
tions, des machineries« (Roland Barthes: Leçon, Paris: Seuil 1978, S. 20; zitiert nach
S. Felman: Le scandale du corps parlant, S. 141).
           37.  Vgl. den entsprechenden Shakespearebezug zum Wortspiel von J. Paul:
»Vorschule der Ästhetik«, S. 192.
           38.  Der »Witz, der ohnehin nichts darstellen will als sich selber«, ist daran
gebunden, dass »er verschwendet« (J. Paul: »Vorschule der Ästhetik«, S. 198).
             1.  Søren Kierkegaard: Die Wiederholung. Ein Versuch in der experimentieren-
den Psychologie von Constantin Constantius, Hamburg: Europäische Verlagsanstalt 1991,
S. 22.
 

247

2003-09-12 12-45-13 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644-034 - am 14.02.2026, 08:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

den und trügerischen Wiederholungen ist: »da ich […] mit mancherlei

Zungen mich ausdrücke und die Sprache der Sophisten, der Wortspie-
2le, der Kreter und Araber, Weißen und Mohren und Kreolen rede« .

Die Entdeckung der Wiederholung deutet sich bei Kierkegaard im

Bruch mit auktorialen und textuellen Identitäten an, zugleich kommt

dem Wiederholen damit eine wichtige theatralische Funktion zu: Es

persifliert, karikiert und gibt damit eine Situation der Lächerlichkeit

preis oder es problematisiert, dramatisiert, spitzt zu. Es zeichnet sich

hier bereits ab, dass eine Philosophie, die auf dem Begriff der Wieder-

holung aufbaut, absieht von ursprünglichen und ersten Elementen und

stattdessen die Spielarten des Sekundären – Masken, Verkleidungen,

Trugbilder – beschreibt. Das Theorem der Wiederholung bildet so den

Reflexionskern einer Philosophie der Sekundarität, die durch Autoren

wie Kierkegaard, Friedrich Nietzsche und im 20. Jahrhundert Gilles

Deleuze etabliert wird, und sich neuer Ausdrucksmittel, insbesondere

theatralischer Verfahren bedient, die weit in die Konstruktion philoso-
3phischer Aussagezusammenhänge hineinreichen. Zum anderen er-

kennt diese Philosophie theatralische Prozesse und damit die Wieder-

holungsfolge als konstitutiv für den kulturellen Prozess. Das Theorem

der Wiederholung dient ab dem 19. Jahrhundert zur Beschreibung kul-

tureller, psychischer und historischer Phänomene und Ereignisse.

Wiederholbarkeit und Wiederholung verleihen unter mediengeschicht-

lichen Bedingungen der Moderne den Ereignisreihen unterschiedliche

theatralische Dynamiken. Das wohl berühmteste Zeugnis dieses Den-

kens stammt aus dem gleichen Jahrzehnt wie Kierkegaards »Die Wie-

derholung« und ist von Karl Marx. Die berühmt gewordene Passage

aus der Schrift Der Achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte lautet:

Hegel bemerkt irgendwo, daß alle großen weltgeschichtlichen Tatsachen und Personen
sich sozusagen zweimal ereignen. Er hat vergessen hinzuzufügen: das eine Mal als Tra-
gödie, das andere Mal als Farce. Caussidière für Danton, Louis Blanc für Robespierre, die
Montagne von 1848-1851 für die Montagne von 1793-1795, der Neffe für den Onkel.
Und dieselbe Karikatur in den Umständen, unter denen die zweite Auflage des achtzehn-

4ten Brumaire herausgegeben wird!

Das Komische der Wiederholung liegt zunächst in ihrem Scheitern: Die

Beobachtung von Marx bezieht sich auf die Verwendung antiker Ver-

kleidungen, Parolen und Gesten bei den Revolutionären von 1789 und

               

           2.  Ebd., S. 23.
           3.  Vgl. (im besonderen Bezug auf Kierkegaard und Nietzsche) Gilles Deleuze:
Differenz und Wiederholung, München: Fink Verlag 1997, S. 20ff.
           4.  Karl Marx: Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte, Berlin: Dietz Ver-
lag 1953, S. 11.
 

248

2003-09-12 12-45-14 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644-034 - am 14.02.2026, 08:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INGO UHLIG: WIEDERHOLUNG

jenen von 1848. Bei den Ersteren bereitete die Verkleidung einen revo-

lutionären Akt vor, hier glückte die Wiederholung und die revolutionä-

re Ausnahme unterbrach die historische Kontinuität in der Schöpfung
5von etwas »noch nicht Dagewesene[m]« – der bürgerlichen Gesell-

schaft. Die Wiederholungsgesten des Achtzehnten Brumaire erschei-

nen dagegen als lächerliche Nachahmungen, als Karikatur oder Farce

und das vor allem, weil sie in einem deutlichen historischen und d.h.

zeitlichen Missverhältnis stehen. Die komischen Figuren und Gesten

sind nicht auf der Höhe der Ereignisse: »1848-1851 ging nur das Ge-
6spenst der alten Revolution um«.

           Diese Koinzidenz eines zeitlich begründeten Scheiterns und des

Komischen – des Wiederholens von etwas eigentlich immer schon Ver-

gangenem –, die von Marx zur Beschreibung eines historischen Ereig-

nisses bzw. seiner geschichtsphilosophischen Deutung herangezogen

wird, erfährt im Wiederholungsdenken des zwanzigsten Jahrhunderts

eine Verallgemeinerung. Henri Bergson entdeckt das Komische in der

repetitiven Struktur einer »mechanischen Starrheit«, die im Verhältnis

zur Geschmeidigkeit und der Varianz des Lebens immer verzögert er-
7scheint. »Das wahrhaft lebendige Leben soll sich eben nie wiederho-

len. Da, wo Wiederholung und völlige Gleichheit ist, argwöhnen wir

immer einen hinter dem Lebendigen arbeitenden Mechanismus. […]

Diese Beeinflussung des Lebens in mechanischem Sinne ist hier die
8wahre Ursache des Lachens.« Komisch ist deshalb der Zerstreute,

derjenige mit dem Tick, der immer wieder denselben Fehler macht,

dieselbe lächerliche Geste wiederholt. Die komische Wiederholung er-

scheint so als ein Zeitphänomen, als Verspätung im Verhältnis zu ei-

nem aktuellen Wissen. Bergson drückt dieses zeitliche Verhältnis be-

vorzugt in physikalischen Begriffen aus: Eine »Trägheit« oder »mecha-

nische Starrheit« verursacht eine Verzögerung gegenüber einem élan
vital, der »Spannung und Geschmeidigkeit des Lebens« – »wie eine Be-

9gleitung, die immer hinter der Melodie zurückbleibt« . Dabei bildet Le
rire diese zeitliche Komponente soziologisch ab, denn der Maßstab der

Aktualität – und deshalb zugleich die Lachende – ist die dauerbewegte

               

           5.  Ebd.
           6.  Ebd., S. 13.
           7.  Vgl. Henri Bergson: Das Lachen, Jena: Eugen Diederichs 1914, S. 11ff.
           8.  Ebd., S. 27. Als wesentliche Voraussetzung einer komischen Wirkung be-
nennt Bergson die Gefühllosigkeit eines reinen Intellekts: »Das Komische scheint seine
durchschlagende Wirkung nur äußern zu können, wenn es eine völlig unbewegte, ausge-
glichene Seelenoberfläche vorfindet. Seelische Kälte ist sein wahres Element. […] Kurz,
das Komische setzt, soll es voll wirken, etwas wie eine zeitweilige Anästhesie des Her-
zens voraus, es wendet sich an den reinen Intellekt.« Ebd., S. 7f.
           9.  Ebd., S. 11.
 

249

2003-09-12 12-45-14 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644-034 - am 14.02.2026, 08:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

Gesellschaft: »[I]hr aber genügt ein fertiges, festes System ihrer Glie-
10der nicht, sie verlangt ununterbrochene gegenseitige Anpassung«. In

diesem Sinne findet Bergson die drei bekannten Beispiele: den Stolpe-

rer, dessen Muskeln »nach dem Gesetz der Trägheit ihre frühere Be-

wegungstätigkeit fortgesetzt« haben, den Genarrten – »er handelt sinn-

los, wie eine Maschine, die leer läuft, immer gemäß dem Prinzipe der

Trägheit« und den heillos Zerstreuten oder den Nachtwandler, der

»sich nach einer vergangenen und bloß noch eingebildeten Situation
11richtet«. Auch diese Beispiele enthalten den zeitlichen Index, der

den grundlegenden Gedanken Bergsons ausdrückt, dass das Lachen

von Wiederholungen ausgelöst wird, die mechanisch und träge der Va-

riabilität des Aktuellen nicht folgen. In dieser Form einer gescheiterten

Aktualisierung erscheint die Wiederholung als der zeitliche Modus der

Komik. Komisch sind Handlungen und Ideen auf Grund eines in erster

Linie zeitlichen Missverhältnisses, das zugleich den blinden Fleck der

Figur – den Ausgangspunkt und Grund der Wiederholung – markiert.

Die komische Figur ist von einem allgemeinen Wissen ausgeschlos-
12sen. Das Lachen scheint hier ausgelöst von etwas Sicht- bzw. Lesba-

rem, das allein die komische Figur nicht wahrnehmen kann, das sie

aber zeigt und expliziert. Dabei ist der Körper bzw. das Körperliche die

für Bergson wichtige Manifestation bzw. Explikation dieser Zeichen.

In bestimmten Situationen ist der Körper selbst komisch, insofern er Aufmerksamkeit auf
sich zieht: Warum lacht man über einen Redner, der im pathetischsten Augenblick seiner
Rede niest? Woher kommt das Komische jener Stelle aus einer Leichenpredigt, die ein
deutscher Philosoph zitiert: »Er war tugendhaft und wohlbeleibt«? Immer daher, daß

13unsere Aufmerksamkeit von der Seele auf den Körper gelenkt wird.

Von dieser performativen Seite aus betrachtet, sind die Wiederholun-

gen der komischen Figur von einer besonders sinnfälligen, stofflichen,

bildhaften Präsenz. Das Komische an ihnen ist explizit. Es drückt sich

aus in den wiederholten Worten, Gesten, Fetischen, in den Imaginatio-

nen, Gewohnheiten und Eigenschaften. Komische Helden wiederholen,

indem sie festhalten und vergegenwärtigen und drücken in unmittelba-

rer Form aus, was ihnen Gedächtnis oder Gewohnheit vorgeben. Daher

die Ambivalenz des Zeremoniellen und seiner Zeichen zwischen

Ernsthaftigkeit und Farce, Singulärem und Abklatsch, Wort und Tat –

zwischen Gelingen und Scheitern. Die komische Wiederholung er-

scheint so als diejenige, die sich stets in der Gegenwart verkörpert und

               

           10.  Ebd., S. 16f.
           11.  Ebd., S. 10f.
           12.  Vgl. G. Deleuze: Differenz und Wiederholung, S. 32.
           13.  Ebd., S. 37.
 

250

2003-09-12 12-45-14 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644-034 - am 14.02.2026, 08:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INGO UHLIG: WIEDERHOLUNG

14die sich eher durch ein Zuviel als ein Zuwenig ausweist. Denn selbst

das Zuwenig wird in der komischen Überzeichnung – in der Wiederho-

lung – zu einem auffälligen Zuviel. Stets ist die Stelle dieser Materiali-

sierung komisch und erscheint fast zwangsläufig als Karikatur, Parodie

oder Kitsch. Das körperlich Anwesende, nicht das sich Entziehende,

löst das Lachen aus.

Und ich glaube, hier liegt auch der Grund dafür, daß Schüchternheit gelegentlich ein
wenig lächerlich sein kann. Der Schüchterne kann den Eindruck eines Menschen machen,
den sein Körper geniert und der sich nach einem Platze umsieht, wo er ihn ablegen
kann. – Daher müht sich der tragische Dichter, alles zu vermeiden, was unsere Aufmerk-
samkeit auf die Materialität seines Helden lenken könnte. Sobald die Sorge um den Kör-

15per dazukommt, ist das Einsickern des Komischen zu befürchten.

»Das Komische ist immer buchstäblich«, schrieb in diesem Sinne Gilles
16Deleuze über Hermann Melvilles Novellenfigur Bartleby. Bartleby ist

sicher ein Grenzfall des Komischen: Komisch ist er zunächst in der

Wiederholung seiner Verweigerungsformel »I would prefer not to«, die

mit einer immer stärker werdenden körperlichen Präsenz Bartlebys im

räumlichen Setting der Novelle einher geht. Allerdings verbindet sich

mit der Wiederholung der Formel ein Prozess der Entgrenzung der

Figur, die sie aus sämtlichen äquivalenten Ordnungen herauslöst und

so ein singuläres Leben entstehen lässt, das – scheinbar paradox – nur

in der Wiederholung erscheinen kann. Die Wiederholung erscheint so

bei Melville, wie auch bei Marx und Kierkegaard (bei Letzterem in der

Farce der Berlinreise und der tragischen Entwicklung des jungen Men-

schen) einmal als komische Unangemessenheit und einmal als Akt ei-

ner gelingenden Freisetzung.

Ingo Uhlig

               

           14.  Zur Komik des Übermäßigen bzw. Unzweckmäßigen vgl. Sigmund Freud:
»Der Witz und seine Beziehung zum Unbewussten«, in: Ders.: Gesammelte Werke, 6. Bd.,
Frankfurt/Main: Fischer 1999, S. 216. »Die Antwort, warum wir über die Bewegungen der
Clowns lachen, würde lauten, weil sie uns übermäßig und unzweckmäßig erscheinen. Wir
lachen über einen allzu großen Aufwand.«
           15.  H. Bergson: Das Lachen, S. 38.
           16.  Gilles Deleuze: »Bartleby oder die Formel«, in: Ders.: Kritik und Klinik,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 2000, S. 94-122, hier S. 94; Hermann Melville: Bartleby der
Schreibgehilfe. Eine Geschichte aus der Wallstreet, Zürich: Manesse 2002.
 

251

2003-09-12 12-45-14 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 205-251) T04_01 kap 4.p 31591342162

https://doi.org/10.14361/9783839401644-034 - am 14.02.2026, 08:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2003-09-12 12-45-14 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 252    ) vakat 252.p 31591342194

https://doi.org/10.14361/9783839401644-034 - am 14.02.2026, 08:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

