
Zwischenfazit zweiter Teil 

Problemhorizonte einer Erkenntnistheorie 

des jüdisch-christlichen Dialogs 

Im zweiten Teil dieser Studie wurde das Problemniveau bestimmt, auf dem eine Er
kenntnistheorie des jüdisch-christlichen Dialogs anzusetzen hat. Entlang dreier exem
plarischer Diskurse aus dem Christentum wie aus dem Judentum wurden Einsprüche 
gegen die erhobene These der Theologizität des Dialogs identifiziert, zeitgeschichtlich 
kontextualisiert, argumentationslogisch analysiert und mit Rückfragen vor dem Hin
tergrund von Teil 1 dieser Studie konfrontiert. 

Kapitel 3: Wie argumentieren Einwände von christlicher Seite gegen die Möglichkeit, 
bzw. Notwendigkeit eines theologischen Dialogs mit Jüd*innen? Der erste analysierte 
Diskurs ist die Debatte um den evangelischen Theologen Notger Slenczka. Er erhebt die 
Forderung, dem Alte Testament solle in der Kirche keine kanonische Geltung mehr zu
kommen, weil das christliche Selbstverständnis mit den Texten des Alten Testamentes 
»fremdele«. Was auf den ersten Blick wenig mit der Frage nach der Theologizität des 
Dialogs zu tun hat, bedeutet auf seine Konsequenzen hin befragt letzlich eine Absage an 
die theologische Qualität des Dialogs: nämlich insofern die Verwiesenheit des Christen
tums auf das Judentum auf eine rein historische beschränkt wird. Welche Argumente 
können von dort aus für den christlichen Anspruch einer Notwendigkeit eines theolo
gischen Dialogs abgeleitet werden? Aufgabe einer Erkenntnistheorie des jüdisch-christ
lichen Dialogs muss es deshalb sein, die bleibende theologische Bedeutung der Heiligen 
Schriften Israels für das Christentum und die bleibende Verwiesenheit des Christentums 
an das Judentum argumentativ auszuweisen (Kapitel 2 und Kapitel 8). Denn eine Beja
hung von Slenczkas Thesen würde erkenntnistheologisch bedeuten, dass Kirche blind 
würde für die Fremdeinträge in der Bestimmung ihrer Identität und dass Theologie ohne 
den ständigen Bezug auf jüdische Außenperspektiven in ihrer Gottesbestimmung aus
käme und damit einen großen Schatz an Erkenntnisquellen einbüßte. Ohne diese Relati
vierungen von außen, auf die das Zweite Vatikanum Kirche und Theologie auf vielfältige 
Weise verpflichtet, bestünde die Gefahr eines vormodernen Verständnisses von Kirche 
und Theologie. Der jüdisch-christliche Dialog verkäme zu einem christlichen nice to have, 
besäße aber (erkenntnis-)theologisch nicht länger Notwendigkeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-008 - am 14.02.2026, 06:32:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Kapitel 4: Ein zweiter und weitaus gewichtigerer Problemhorizont, dem ein katholi
scher Entwurf einer Erkenntnistheorie des Dialogs zu begegnen hat, sind die Einsprü
che von jüdischer Seite gegen die Theologizität. »Gewichtiger« deshalb, weil die Ein
sprüche Joseph B. Soloveitchiks und Abraham J. Heschels im Judentum als autoritativ 
rezipiert werden. Aber auch deshalb, weil eine Erkenntnistheorie, die sich darauf ver
pflichtet, jüdischen Stimmen einen erkenntniskonstitutiven Status zuzusprechen (Ka
pitel 8.1), diese Vorbehalte unbedingt zu bedenken hat. Entlang der Auseinandersetzung 
mit Soloveitchik und Heschel lässt sich exemplarisch auch durchspielen, wie weitrei
chend jüdische Einspruchsrechte für christliche Theologie sein können und müssen. Wie 
also argumentieren Einsprüche von jüdischer Seite gegen die Möglichkeit eines theologi
schen Dialogs mit Christ*innen? 

Blickt man mit Soloveitchik und Heschel auf die Frage nach der Möglichkeit eines 
theologischen Dialogs und seiner Theologizität, fällt die Antwort trotz biografischer 
Ähnlichkeiten je unterschiedlich aus. Was Soloveitchik und Heschel verbindet, sind 
ihr philosophischer Background und ihr Anliegen, die jüdische Tradition mit der eu
ropäischen Philosophie des 19. und 20. Jahrhunderts in eine schöpferische Synthese 
zu bringen. Doch so wie die jeweiligen Biografien Überschneidungen aufweisen, sind 
es ebenso biografische Momente, die das Wirken beider von Beginn an auf unter
schiedliche Bahnen lenken – nämlich Unterschiede in der Performanz des konkreten 
Glaubensvollzugs: die auf Studium und Vernunft ausgelegte Praxis der Mitnaggidim bei 
Soloveitchik und die auf lebendige Gottesbeziehung ausgerichtete Praxis der Chassidim 
bei Heschel.1 

In ihren beiden Haupttexten zum Dialog – Soloveitchiks Confrontation und Heschels 
No Religion Is an Island – scheinen sich die entfalteten Positionierungen diametral gegen
überzustehen: Soloveitchiks Ja zu einer politisch-sozialen Zusammenarbeit einerseits 
und sein Nein zu einem theologischen Dialog andererseits entgegen Heschels Plädoy

1 Für eine Zusammenschau zwischen Heschel und Soloveitchik vgl. auch Gutman, René: Une Intri
gue Spirituelle. Comparaison des points de vue entra Joseph B. Soloveitchik et Abraham J. Heschel 
sur le dialogue inter confessionnel avant Nostra Aetate. In: Arie Folger/Jehoschua Ahrens (Hg.): 
Rabbiner im Gespräch mit dem Vatikan. Jüdisch-christliche Beziehungen nach Nostra Aetate und 
Korrespondenzen mit Benedikt XVI. (Forum Christen und Juden 20). Berlin: Lit-Verlag 2021, 41–64. 
Grözinger: Jüdisches Denken Bd. 5, 39f.: »Soloveitchik […] ist von allen amerikanischen [jüdischen] 
Denkern der originellste, interessanteste und facettenreichste, wiewohl er in ganz traditioneller 
Weise die Halacha immer wieder als die Grundsäule für das Judentum herausstellt. Um dies zu 
tun, schöpft Soloveitchik aus einer profunden Kenntnis der europäischen Philosophie und um

kreist sein Thema aus unterschiedlichen Ansätzen, zuerst mithilfe des neokantianischen Idealis
mus, dann als Phänomenologe und schließlich als zünftiger Existentialist mit Berufung auf Kier
kegaard und andere und verbindet all diese Zugänge mit typologischen Schriftauslegungen. […] 
Der als herausragender Vertreter des Conservative Judaism viel gepriesene Abraham Joshua Heschel 
verbindet die Auffassung vom Judentum als einer Glaubensreligion mit der von einer Religion der 
Halacha. Mit seinem phänomenologischen Ansatz spricht er aber nicht von Gott, von der Offenba
rung und von der Halacha, sondern von den Wahrnehmungsweisen des Göttlichen durch den Men

schen in der Natur, in der Bibel und im religiösen und weltlichen Handeln. Dabei greift er in zen
tralen Punkten auf Elemente der Kabbala und des Chassidismus zurück.« 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-008 - am 14.02.2026, 06:32:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischenfazit zweiter Teil 201 

er für »communication and cooperation on matters relevant to […] moral and spiritual 
concern in spite of disagreement.«2 

Damit markieren Soloveitchik (theologie-skeptisch) und Heschel (theologie-affir
mierend) zwar divergierende Positionen des Judentums zur Frage nach der Theologizi

tät, bilden aber keine unvereinbaren Extrempositionen ab.3 Es sind Berührungspunkte 
und Überschneidungslinien auszumachen, entlang derer das Denken beider aneinander 
vermittelbar ist. Sowohl Soloveitchik in Confrontation als auch Heschel in No Religion Is 
an Island sind um Mediation bemüht. Überlieferte Begegnungen mit Soloveitchik legen 
nahe, dass er den mit NA4 angestoßenen Paradigmenwechsel positiv wahrnahm und 
nicht starr an seinem Nein zum theologischen Dialog festhielt (Kapitel 4.1.3.2). Nicht 
nur er, sondern auch Heschel stellen Vorbedingungen an den Dialog: wie die Wahrung 
der Eigenständigkeit des Judentums sowie die Gewährung der Gleichwertigkeit. Beide 
verwehren sich gegen jegliche Form von Missionsbestreben gegenüber Jüd*innen. Es ist 
vorstellbar, dass Soloveitchik Heschel zustimmen würde, wenn dieser schreibt: 

»The first and most important prerequisite of interfaith is faith. It is only out of the depth 
of involvement in the unending drama that began with Abraham that we can help one 
another toward an understanding of our situation. Interfaith must come out of depth, 
not out of a void absence of faith. It is not an enterprise for those who are half learned 
or spiritually immature. If it is not to lead to the confusion of the many, it must remain 
a prerogative of the few.«4 

Der entscheidende Unterschied besteht m.E. in der Einschätzung der Performance des 
Dialogs und der Transformation der Kirche(n). Soloveitchiks Bewertung fällt tendenzi
ell abwartend-defensiv aus, während Heschel der Kirche und ihrem Erneuerungspro
zess offen und hoffnungsvoll gegenüberseht. Zudem arbeiten beide mit unterschiedli
chen Dialogverständnissen, ohne diese explizit auszuweisen. Für Soloveitchik steht im 
Mittelpunkt eines Dialogs das Finden von gemeinsamen Glaubenswahrheiten.5 Für He
schel geht es im Dialog um eine gemeinsame Suche, um gemeinsames Lernen und ein 
vertieftes Verständnis füreinander.6 

Welche Bedingungen werden von jüdischer Seite an einen theologischen Dialog ge
stellt? Sowohl Soloveitchik als auch Heschel fordern als Bedingung für die Möglichkeit, 
dass Jüd*innen in einen theologischen Dialog mit Christ*innen eintreten, einen konse
quenten Verzicht der Kirche auf jede Form von Judenmission. Aufgabe einer Erkenntnis
theorie muss es deshalb sein, die eigenen Traditionen, insbesondere das Verständnis von 

2 Heschel: No Religion Is an Island, 121. 
3 Als Extrempositionen vgl. bspw. die halachische Stellungnahme Feinsteins (Kapitel 4.1.2.1) oder 

das Dialogdokument Dabru Emet (Kapitel 6.2.1). 
4 Heschel: No Religion is an Island, 123. Vgl. dazu Korn: The Man of Faith and religious Dialogue, o.S. 
5 Rudnick: Zur jüdischen Wahrnehmung des Christentums, o.S. Vgl. Kapitel 1.1.3 und 2.3.3. 
6 »We may not be ready for a dialogue in depth, so few are qualified. Yet the time has come for 

studying together on the highest academic level in an honest search for mutual understanding and 
for ways to lead us out of the moral and spiritual predicament affecting all of humanity.« Heschel, 
Abraham Joshua: From Mission to Dialogue. In: Conservative Judaism 21 (1967), 1–11, 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-008 - am 14.02.2026, 06:32:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Mission und Dialog, kritisch auf bleibende substitutionstheologische Muster zu befra
gen und die performativ sich vollziehenden Transformations- und Traditionsbildungs
prozesse, die dem Judentum einen bleibenden, eigenständigen theologischen Wert zu
erkennen, prinzipientheoretisch zu realisieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-008 - am 14.02.2026, 06:32:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

