Zwischenfazit zweiter Teil
Problemhorizonte einer Erkenntnistheorie
des judisch-christlichen Dialogs

Im zweiten Teil dieser Studie wurde das Problemniveau bestimmt, auf dem eine Er-
kenntnistheorie des jiidisch-christlichen Dialogs anzusetzen hat. Entlang dreier exem-
plarischer Diskurse aus dem Christentum wie aus dem Judentum wurden Einspriiche
gegen die erhobene These der Theologizitit des Dialogs identifiziert, zeitgeschichtlich
kontextualisiert, argumentationslogisch analysiert und mit Riickfragen vor dem Hin-
tergrund von Teil 1 dieser Studie konfrontiert.

Kapitel 3: Wie argumentieren Einwéinde von christlicher Seite gegen die Moglichkeit,
bzw. Notwendigkeit eines theologischen Dialogs mit Jiid“innen? Der erste analysierte
Diskurs ist die Debatte um den evangelischen Theologen Notger Slenczka. Er erhebt die
Forderung, dem Alte Testament solle in der Kirche keine kanonische Geltung mehr zu-
kommen, weil das christliche Selbstverstindnis mit den Texten des Alten Testamentes
»fremdele«. Was auf den ersten Blick wenig mit der Frage nach der Theologizitit des
Dialogs zu tun hat, bedeutet auf seine Konsequenzen hin befragt letzlich eine Absage an
die theologische Qualitit des Dialogs: nimlich insofern die Verwiesenheit des Christen-
tums auf das Judentum auf eine rein historische beschrinkt wird. Welche Argumente
konnen von dort aus fiir den christlichen Anspruch einer Notwendigkeit eines theolo-
gischen Dialogs abgeleitet werden? Aufgabe einer Erkenntnistheorie des jiidisch-christ-
lichen Dialogs muss es deshalb sein, die bleibende theologische Bedeutung der Heiligen
Schriften Israels fiir das Christentum und die bleibende Verwiesenheit des Christentums
an das Judentum argumentativ auszuweisen (Kapitel 2 und Kapitel 8). Denn eine Beja-
hung von Slenczkas Thesen wiirde erkenntnistheologisch bedeuten, dass Kirche blind
wiirde fiir die Fremdeintrige in der Bestimmung ihrer Identitit und dass Theologie ohne
den stindigen Bezug aufjiidische Auenperspektiven in ihrer Gottesbestimmung aus-
kime und damit einen grofRen Schatz an Erkenntnisquellen einbiif3te. Ohne diese Relati-
vierungen von auflen, auf die das Zweite Vatikanum Kirche und Theologie auf vielfiltige
Weise verpflichtet, bestiinde die Gefahr eines vormodernen Verstindnisses von Kirche
und Theologie. Der jiidisch-christliche Dialog verkime zu einem christlichen nice to have,
besifie aber (erkenntnis-)theologisch nicht linger Notwendigkeit.

14.02.2026, 08:32:41. /dele Acce



https://doi.org/10.14361/9783839476727-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Kapitel 4: Ein zweiter und weitaus gewichtigerer Problemhorizont, dem ein katholi-
scher Entwurf einer Erkenntnistheorie des Dialogs zu begegnen hat, sind die Einsprii-
che von judischer Seite gegen die Theologizitit. »Gewichtiger« deshalb, weil die Ein-
spriiche Joseph B. Soloveitchiks und Abraham J. Heschels im Judentum als autoritativ
rezipiert werden. Aber auch deshalb, weil eine Erkenntnistheorie, die sich darauf ver-
pflichtet, jiidischen Stimmen einen erkenntniskonstitutiven Status zuzusprechen (Ka-
pitel 8.1), diese Vorbehalte unbedingt zu bedenken hat. Entlang der Auseinandersetzung
mit Soloveitchik und Heschel lisst sich exemplarisch auch durchspielen, wie weitrei-
chend jiudische Einspruchsrechte fiir christliche Theologie sein kénnen und miissen. Wie
also argumentieren Einspriiche von jiidischer Seite gegen die Moglichkeit eines theologi-
schen Dialogs mit Christ*innen?

Blickt man mit Soloveitchik und Heschel auf die Frage nach der Moglichkeit eines
theologischen Dialogs und seiner Theologizitit, fillt die Antwort trotz biografischer
Ahnlichkeiten je unterschiedlich aus. Was Soloveitchik und Heschel verbindet, sind
ihr philosophischer Background und ihr Anliegen, die jiidische Tradition mit der eu-
ropidischen Philosophie des 19. und 20. Jahrhunderts in eine schépferische Synthese
zu bringen. Doch so wie die jeweiligen Biografien Uberschneidungen aufweisen, sind
es ebenso biografische Momente, die das Wirken beider von Beginn an auf unter-
schiedliche Bahnen lenken — nimlich Unterschiede in der Performanz des konkreten
Glaubensvollzugs: die auf Studium und Vernunft ausgelegte Praxis der Mitnaggidim bei
Soloveitchik und die auflebendige Gottesbeziehung ausgerichtete Praxis der Chassidim
bei Heschel.!

In ihren beiden Haupttexten zum Dialog — Soloveitchiks Confrontation und Heschels
No Religion Is an Island — scheinen sich die entfalteten Positionierungen diametral gegen-
iberzustehen: Soloveitchiks Ja zu einer politisch-sozialen Zusammenarbeit einerseits
und sein Nein zu einem theologischen Dialog andererseits entgegen Heschels Plidoy-

1 Fiir eine Zusammenschau zwischen Heschel und Soloveitchik vgl. auch Gutman, René: Une Intri-
gue Spirituelle. Comparaison des points de vue entra Joseph B. Soloveitchik et Abraham J. Heschel
sur le dialogue inter confessionnel avant Nostra Aetate. In: Arie Folger/Jehoschua Ahrens (Hg.):
Rabbiner im Gespriach mit dem Vatikan. Judisch-christliche Beziehungen nach Nostra Aetate und
Korrespondenzen mit Benedikt XVI. (Forum Christen und Juden 20). Berlin: Lit-Verlag 2021, 41-64.
Grozinger: Jidisches Denken Bd. 5, 39f.: »Soloveitchik [...] ist von allen amerikanischen [jidischen]
Denkern der originellste, interessanteste und facettenreichste, wiewohl er in ganz traditioneller
Weise die Halacha immer wieder als die Grundsiule fiir das Judentum herausstellt. Um dies zu
tun, schopft Soloveitchik aus einer profunden Kenntnis der européischen Philosophie und um-
kreist sein Thema aus unterschiedlichen Ansitzen, zuerst mithilfe des neokantianischen Idealis-
mus, dann als Phanomenologe und schliefilich als ziinftiger Existentialist mit Berufung auf Kier-
kegaard und andere und verbindet all diese Zugdnge mit typologischen Schriftauslegungen. [...]
Derals herausragender Vertreter des Conservative Judaism viel gepriesene Abraham Joshua Heschel
verbindet die Auffassung vom Judentum als einer Glaubensreligion mit der von einer Religion der
Halacha. Mit seinem phanomenologischen Ansatz spricht er aber nicht von Gott, von der Offenba-
rung und von der Halacha, sondern von den Wahrnehmungsweisen des Gottlichen durch den Men-
schen in der Natur, in der Bibel und im religiosen und weltlichen Handeln. Dabei greift er in zen-
tralen Punkten auf Elemente der Kabbala und des Chassidismus zuriick.«

14.02.2026, 08:32:41. /dele Acce



https://doi.org/10.14361/9783839476727-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwischenfazit zweiter Teil

er fiir scommunication and cooperation on matters relevant to [...] moral and spiritual
concern in spite of disagreement.«*

Damit markieren Soloveitchik (theologie-skeptisch) und Heschel (theologie-affir-
mierend) zwar divergierende Positionen des Judentums zur Frage nach der Theologizi-
tit, bilden aber keine unvereinbaren Extrempositionen ab.? Es sind Berithrungspunkte
und Uberschneidungslinien auszumachen, entlang derer das Denken beider aneinander
vermittelbar ist. Sowohl Soloveitchik in Confrontation als auch Heschel in No Religion Is
an Island sind um Mediation bemiiht. Uberlieferte Begegnungen mit Soloveitchik legen
nahe, dass er den mit NA4 angestofRenen Paradigmenwechsel positiv wahrnahm und
nicht starr an seinem Nein zum theologischen Dialog festhielt (Kapitel 4.1.3.2). Nicht
nur er, sondern auch Heschel stellen Vorbedingungen an den Dialog: wie die Wahrung
der Eigenstindigkeit des Judentums sowie die Gewihrung der Gleichwertigkeit. Beide
verwehren sich gegen jegliche Form von Missionsbestreben gegeniiber Jiidd*innen. Es ist
vorstellbar, dass Soloveitchik Heschel zustimmen wiirde, wenn dieser schreibt:

»The first and most important prerequisite of interfaith is faith. It is only out of the depth
of involvement in the unending drama that began with Abraham that we can help one
another toward an understanding of our situation. Interfaith must come out of depth,
not out of a void absence of faith. It is not an enterprise for those who are half learned
or spiritually immature. If it is not to lead to the confusion of the many, it must remain
a prerogative of the few.«*

Der entscheidende Unterschied besteht m.E. in der Einschitzung der Performance des
Dialogs und der Transformation der Kirche(n). Soloveitchiks Bewertung fillt tendenzi-
ell abwartend-defensiv aus, wihrend Heschel der Kirche und ihrem Erneuerungspro-
zess offen und hoffnungsvoll gegeniiberseht. Zudem arbeiten beide mit unterschiedli-
chen Dialogverstindnissen, ohne diese explizit auszuweisen. Fiir Soloveitchik steht im
Mittelpunkt eines Dialogs das Finden von gemeinsamen Glaubenswahrheiten.® Fiir He-
schel geht es im Dialog um eine gemeinsame Suche, um gemeinsames Lernen und ein
vertieftes Verstindnis fiireinander.®

Welche Bedingungen werden von jiidischer Seite an einen theologischen Dialog ge-
stellt? Sowohl Soloveitchik als auch Heschel fordern als Bedingung fiir die Méglichkeit,
dass Jiid“innen in einen theologischen Dialog mit Christ*innen eintreten, einen konse-
quenten Verzicht der Kirche aufjede Form von Judenmission. Aufgabe einer Erkenntnis-
theorie muss es deshalb sein, die eigenen Traditionen, insbesondere das Verstindnis von

2 Heschel: No Religion Is an Island, 121.

3 Als Extrempositionen vgl. bspw. die halachische Stellungnahme Feinsteins (Kapitel 4.1.2.1) oder
das Dialogdokument Dabru Emet (Kapitel 6.2.1).

4 Heschel: No Religion is an Island, 123. Vgl. dazu Korn: The Man of Faith and religious Dialogue, 0.S.

5 Rudnick: Zur jidischen Wahrnehmung des Christentums, o.S. Vgl. Kapitel 1.1.3 und 2.3.3.

6 »We may not be ready for a dialogue in depth, so few are qualified. Yet the time has come for
studying together on the highest academiclevel in an honest search for mutual understanding and
for ways to lead us out of the moral and spiritual predicament affecting all of humanity.« Heschel,
Abraham Joshua: From Mission to Dialogue. In: Conservative Judaism 21 (1967), 1-11, 8.

14.02.2026, 08:32:41. /dele Acce

201


https://doi.org/10.14361/9783839476727-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Mission und Dialog, kritisch auf bleibende substitutionstheologische Muster zu befra-
gen und die performativ sich vollziehenden Transformations- und Traditionsbildungs-
prozesse, die dem Judentum einen bleibenden, eigenstindigen theologischen Wert zu-
erkennen, prinzipientheoretisch zu realisieren.

14.02.2026, 08:32:41. /dele Acce



https://doi.org/10.14361/9783839476727-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

