Einleitung: Was ist demokratischer Streit?

Streit entsteht, wo Uneinigkeit herrscht. Im demokratischen Gemeinwesen
zeigt sich solche Uneinigkeit zumeist in Form von Meinungsverschieden-
heiten iiber offentliche Angelegenheiten. Die Strittigkeit solcher Angele-
genheiten bildet dabei kein Zeichen des demokratischen Verfalls, sondern
ist vielmehr Ausdruck ihres gewohnlichen Prozessierens selbst. Im Streit
spiegelt sich der Umstand, dass der Ort der Macht in der Demokratie nicht
langer besetzt, sondern zu einer ,,Leerstelle” geworden ist, wie es Claude
Lefort in einer bekannten Formulierung ausgedriickt hat.! Sinnbildlich
zeigt sich dieser Umstand bereits in der Antike, wo sich im Zuge der ,hop-
litischen Reform* eine beschlieBende Versammlung aus einander gleichge-
stellten ménnlichen Kriegern bildet, die um ein leeres Zentrum (meson)
herum zusammenkommen, in dem sie ihre Beute niedergelegen, um dann
iiber deren Verteilung nach 6ffentlichen Prinzipien zu streiten.” Die Macht
der Verteilung liegt hier nicht mehr bei einer iibergeordneten auBBerweltli-
chen Instanz wie der Gunst der Gotter noch bei einer ausgezeichneten in-
nerweltlichen Instanz wie dem Konig, sondern bei der versammelten Ge-
meinschaft selbst. Im Zuge der hoplitischen Reform beginnt sich so dasje-
nige herauszubilden, was wir heute als Demokratie, als Herrschaft (kratos)
der Gemeinschaft (demos) bezeichnen.

Auch wenn die Demokratie seit ihrer ersten Griindung in der antiken
Polis eine Vielzahl an Transformationen durchlaufen hat, bleibt sie doch
durchgehend von der Idee angetrieben, dass das demokratische Gemein-
wesen in nichts anderem als sich selbst griindet. Als eine der entschiedens-
ten Verfechterinnen der Idee der kollektiven Selbstregierung darf Hannah
Arendt gelten. Thre politische Phdnomenologie der Conditio Humana stellt
nachdriicklich die Macht des gemeinsamen Handelns heraus, durch wel-
che Menschen einen Neuanfang in der Welt zu machen vermdgen. Ge-
meint ist damit, dass unser Schicksal nicht durch unsere biologische Ge-
burt determiniert ist, sondern vielmehr, dass demokratische Subjekte im
Rahmen einer ,,zweiten Geburt“ ihr Schicksal selbst wihlen.®> Dass dieser

1 Claude Lefort, ,,Die Frage der Demokratie®, in: Ulrich Rodel (Hg.), Autonome Ge-
sellschaft und libertdre Demokratie, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1990, 281-297,
hier: 293.

2 Marcel Hénaff, Die Gabe der Philosophen. Gegenseitigkeit neu denken, Bielefeld:
transcript 2014, 73.

3 Hannah Arendt, Vita Activa oder Vom tdtigen Leben, Miinchen: Piper 2002, 215.

- am 20.01,2026, 11:01:05,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Prozess konflikttrichtig ist, ist Arendt klar vor Augen gestanden. Schlief3-
lich gilt ihr Pluralitét als die Grundbedingtheit unseres politischen Lebens.
Gemeint ist damit nicht einfach, dass wir alle irgendwie einzigartig und
verschieden voneinander sind, sondern vielmehr, dass wir unterschiedliche
politische Meinungen (doxai) dariiber haben, wie die uns gemeinsame
Welt eingerichtet werden sollte. Politische Gruppierungen wie Libertére,
Liberale, Sozialist innen, Queer-Feminist innen oder critical race-
Aktivist_innen lassen sich von unterschiedlichen Vorstellungen davon lei-
ten, was ein gutes demokratisches Gemeinwesen ausmacht und befinden
sich daher oftmals in intensiven Meinungsverschiedenheiten mit anderen
politischen Gruppen.

Der demokratische Meinungsstreit kann nun freilich ganz unterschied-
liche Formen annehmen. Er kann sich nicht nur auf die 6ffentlichen Ange-
legenheiten beziehen, um die herum sich die Gemeinschaft versammelt,
sondern auch auf die Art und Weise der Verhandlung dieser Angelegenhei-
ten selbst. Der Streit wird dann zu einem Streit zweiter Ordnung: Gestrit-
ten wird nun nicht mehr allein um 6ffentliche Angelegenheiten, vielmehr
wird der Streit selbst zum Streitgegenstand. Es wird nun darum gerungen,
wie demokratischer Streit gerahmt ist und sein sollte. Nicht mehr das Me-
son selbst ist nun der Gegenstand, sondern vielmehr dasjenige, was diese
Mitte als Mitte konstituiert: der Demos, das Kratos und die Doxa. Der
Streit um diese drei Momente unterscheidet sich von einfachen 6ffentli-
chen Auseinandersetzungen dadurch, dass hier nicht mehr allein die Aus-
legung einer politischen Situation, sondern die Praxis der Auslegung selbst
umstritten ist. Die Uneinigkeit kann dabei soweit gehen, dass sie auch die
Geltung dieser Begriffe selbst noch einmal erfasst. Gestritten wird dann
darum, was iiberhaupt als politische Situation oder addquate Auslegungs-
methode zdhlt. Gegenstand der vorliegenden Studie werden im Folgenden
nun diese unterschiedlichen Gestalten demokratischer Meinungsverschie-
denheiten sein. Zu ihrer Bewiltigung, so mochte ich zeigen, bietet sich ei-
ne bestimmte Praxis der Kritik an, die ich im weiteren Verlauf als Praxis
der phdanomenologischen Demonstration bezeichnen mochte. Ausgehend
von diesem Vorhaben gliedert sich die vorliegende Studie in drei Teile: Im
Ausgang von der Grundfrage ,,Wer zéhlt als Teil der politischen Gemein-
schaft? will ich im ersten Teil den Streit um den Demos als Streit um de-
mokratische Kredibilitdt rekonstruieren und zeigen, wie diese mit Hilfe
von Praktiken der demonstrativen Kritik zum Gegenstand gemacht werden
kann. Im zweiten Teil werde ich dann ausgehend von der Grundfrage
,,Wie ist politische Herrschaft einzurichten?* den Streit um das Kratos als
Streit um die Stiftung politischer Freiheit verstehen und zeigen, wie sich

hitpsfdol - am 20,01,2026, 11:01:05.



https://doi.org/10.5771/9783748942764-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was ist demokratischer Streit?

diese durch kontestative Institutionen politischer Freiheit verteidigen lasst.
SchlieBlich werde ich im dritten Teil ausgehend von der Grundfrage ,,Wie
bildet man sich eine politische Meinung?“ den Streit um die Doxa als
Streit um Lebensformen rekonstruieren, der mithilfe von Praktiken der
protreptischen Kritik gefiihrt werden kann.

Demokratische Meinungsverschiedenheiten

Unsere demokratische Gegenwart ist durch vielféltige Meinungsverschie-
denheiten gepriagt. Mindestens drei unterschiedliche Konfliktebenen las-
sen sich dabei unterscheiden: Als einfache Meinungsverschiedenheiten
konnen zunichst jene Arten von Konflikten bezeichnet werden, bei denen
sich zwei Parteien in der Bewertung einer konkreten Situation uneinig
sind. So kdnnen sie beispielsweise im Clinch dariiber liegen, ob eine be-
stimmte Person oder Personengruppe nach den Kriterien des geltenden
Asylrechts schutzbediirftig ist oder nicht. In solchen Féllen teilen die Kon-
fliktparteien die Uberzeugung, dass das Recht auf Asyl existiert und dass
es unter bestimmten Umstéinden gewéhrt werden sollte. Strittig ist hier, ob
und wie dieses Recht auf eine fragliche Situation angewendet werden soll-
te. Die Auflosung solcher Anwendungsfragen ist keineswegs eine leichte
Aufgabe. Sie ist vielmehr mit dem konfrontiert, was John Rawls die ,,Biir-
den des Urteils* nannte.* Gemeint ist damit, dass Sachverhalte oft er-
kenntnistheoretisch komplex und schwer zu beurteilen sind, so dass es
schwierig ist, zu abschlieBenden Urteilen zu gelangen.

Auch wenn einfache Meinungsverschiedenheiten die Quelle intensiver
und tief empfundener Konflikte zwischen politischen Gruppen sein kon-
nen, geht es in vielen politischen Auseinandersetzungen doch oftmals um
solche Arten von Meinungsverschiedenheiten, die heute im Riickgriff auf
Robert Fogelin zumeist als ,.tiefe Meinungsverschiedenheiten bezeichnet
werden.” Hier wird nicht mehr die Realisierung einer Norm, sondern die
Norm selbst infrage gestellt. Bei tiefen Meinungsverschiedenheiten geht
es also nicht um die Frage, wie eine bestimmte Norm in einer bestimmten
Situation anzuwenden ist, sondern vielmehr darum, ob die Norm selbst

4 John Rawls, Politischer Liberalismus, Uibers. v. Wilfried Hinsch. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 2003, 127.

5 Robert Fogelin, ,,The Logic of Deep Disagreements®, in: Informal Logic, Jg. 7,
1985, 1-8.

- am 20.01,2026, 11:01:05,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Giiltigkeit besitzt und wie und von wem sie zu interpretieren ist. Tiefe
Meinungsverschiedenheiten gehen entsprechend einfachen Meinungsver-
schiedenheiten voraus. Erstens in dem Sinne, dass der Streit iiber die Giil-
tigkeit oder Auslegung einer Norm dem Streit {iber ihre Anwendung vo-
rausgeht, und zweitens, was noch wichtiger ist, rahmt der Streit iiber
Normen das ein, was als einfache Meinungsverschiedenheit erscheinen
kann. Drei wesentliche Formen tiefgreifender Meinungsverschiedenheiten
lassen sich im Anschluss daran unterscheiden. Wir kommen ihnen auf die
Spur, wenn wir uns eine Reihe von politischen Auseinandersetzungen in
der Bundesrepublik im Zuge der Corona-Pandemie vor Augen fiihren:

(1) Die politische Auseinandersetzung im Rahmen der Pandemiepolitik
betraf zunichst einmal die Hierarchie von Verfassungsnormen. Thren Ur-
sprung hat diese Auseinandersetzung darin, dass es zu den Bedingungen
der Politik gehort, dass Grundrechte miteinander in Konflikt geraten kon-
nen. Im Zuge der Corona-Pandemie ist das am Konflikt zwischen Frei-
heitsrechten und Gleichheitsrechten deutlich geworden. Da die Ausiibung
der Bewegungsfreiheit eine direkte Bedrohung fiir die Gesundheit anderer
darstellte, konnten beide Rechte nicht gleichzeitig volle Geltung besitzen.
Vielmehr musste eine Abwégung erfolgen und entschieden werden, wel-
ches Recht Vorrang genief3t. Eine solche Abwigung war dabei stark von
der jeweiligen politischen Zielsetzung der Streitparteien abhingig. Wéh-
rend die einen dafiir eintraten, sich auf die Funktionsfdhigkeit des Ge-
sundheitssystems zu konzentrieren, setzten sich die anderen fiir den um-
fassenden Schutz von Leben und Gesundheit aller ein.® Ja nach dem, fiir
welches Ziel man sich entschied, fiel die Abwagung von Grundrechten
anders aus: Im ersten Fall wurde den Freiheitsrechten der Vorzug vor den
Schutzrechten erteilt; im zweiten Fall wurde den Schutzrechten Vorzug
vor den Freiheitsrechten gewahrt. Entscheidend ist nun, dass beide Partei-
en ihre Argumente auf Grundrechte stiitzen konnten und ihre Meinungs-
verschiedenheit nicht durch Riickzug auf ein noch hoheres Recht oder eine
noch héhere Norm aufldsbar war. Bei Grundrechtskonflikten handelt es
sich daher um unauflosbare Konflikte zwischen verschiedenen Normen,
die nur durch eine politische Entscheidung zu bewiltigen sind.

(2) Tiefe Meinungsverschiedenheiten haben in der Pandemiezeit zwei-
tens den Rahmen der demokratischen Ordnung betroffen. Sie bezogen sich

6 Vgl Oliver Lepsius, ,,Grundrechtsschutz in der Corona-Pandemie®, in: Recht &
Politik, Jg. 56, Heft 3, 2020, 258281, hier: 259f.

10

hitpsfdol - am 20,01,2026, 11:01:05.



https://doi.org/10.5771/9783748942764-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was ist demokratischer Streit?

insbesondere auf die Frage, ob pandemische Mafinahmen qua Verordnung
oder qua Gesetz geregelt werden sollten. Zu Beginn der Pandemie hat da-
bei zunéchst aus pragmatischen Griinden das Regieren mittels Rechtsver-
ordnungen vorgeherrscht. Der Vorteil von Verordnungen besteht darin,
dass sie ziigig erlassen und gedndert werden konnen, wihrend ein Gesetz-
gebungsverfahren meist relativ langwierig ist. Kritiker innen der Regie-
rungspolitik argumentierten jedoch, dass die durch Verordnungen vorge-
nommen Grundrechtseingriffe einer spezifischen politischen Legitimation
bediirfen.” Sie beriefen sich dabei auf den so genannten Parlamentsvorbe-
halt, wonach politische Entscheidungen mit weitreichenden Auswirkungen
von der gesetzgebenden Versammlung getroffen werden miissen. Damit
soll gewiahrleistet werden, dass die Auseinandersetzung um die Rangord-
nung und Auslegung von Verfassungsnormen nicht hinter verschlossenen
Tiiren in Ausschiissen oder Sonderkommissionen stattfindet, sondern im
Lichte der offentlichen Meinung ausgetragen wird. Was alle angeht, soll
auch vor aller Augen verhandelt werden. Wéhrend die einen also argu-
mentierten, dass dort, wo das Verordnungsrecht an die Stelle der Gesetz-
gebung trete, der Prozess der Abwigung von Grundrechten der dffentli-
chen Debatte auf unzulissige Weise entzogen werde, betonten die ande-
ren, dass nur das Regieren durch Verordnungen flexibel genug sei, um die
extraordinire Notlage zu bewaltigen. Unabhéngig davon, auf welcher Sei-
te man in diesem Konflikt stehen mag, zeigt er uns, dass tiefe Meinungs-
verschiedenheiten nicht nur Auseinandersetzungen iiber verfassungsrecht-
liche Normen betreffen, sondern ebenso die Frage nach den demokrati-
schen Verfahren, in denen diese Meinungsverschiedenheiten ausgehandelt
werden.

(3) Noch eine dritte Form tiefer Meinungsverschiedenheiten lédsst sich
in demokratischen Gesellschaften finden. Sie betrifft die Frage, wer iiber-
haupt ein Mitspracherecht in politischen Angelegenheiten haben soll. Im
Zuge der Corona-Pandemie wurde diese Frage an der politischen Diskus-
sion iiber die Absenkung des Wahlalters auf 16 Jahre deutlich. Wahrend
die einen argumentierten, dass junge Erwachsene in diesem Alter bereits
geniigend Einblick in den politischen Prozess und die zugehorige Urteils-

7 Vgl. Uwe Volkmann, ,Das MaBnahmegesetz, VerfBlog, 2020, https://verfas-
sungsblog.de/das-masnahmegesetz/ (24.08.2023); sowie: Christoph Méllers, ,,Par-
lamentarische Selbstentméichtigung im Zeichen des Virus®, VerfBlog, 2020,
https://verfassungsblog.de/parlamentarische-selbstentmaechtigung-im-zeichen-des-
virus/ (24.08.2023).

11

- am 20.01,2026, 11:01:05,


https://verfassungsblog.de/das-masnahmegesetz/
https://verfassungsblog.de/das-masnahmegesetz/
https://verfassungsblog.de/parlamentarische-selbstentmaechtigung-im-zeichen-des-virus/
https://verfassungsblog.de/parlamentarische-selbstentmaechtigung-im-zeichen-des-virus/
https://doi.org/10.5771/9783748942764-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://verfassungsblog.de/das-masnahmegesetz/
https://verfassungsblog.de/das-masnahmegesetz/
https://verfassungsblog.de/parlamentarische-selbstentmaechtigung-im-zeichen-des-virus/
https://verfassungsblog.de/parlamentarische-selbstentmaechtigung-im-zeichen-des-virus/

Einleitung

fahigkeit besédfen, argumentierten die anderen, dass es Jugendlichen noch
an Lebenserfahrung mangele und sie zu empfanglich fiir Meinungsmani-
pulationen seien. Wo die eine Seite also an die Generationengerechtigkeit
appellierte, brachte die andere einen Rationalititsvorbehalt zum Ausdruck.
Solche Auseinandersetzungen iiber Teilhabefahigkeit zeigen uns unabhéin-
gig davon, wie man sich zu ihnen positioniert, dass die {ibergreifende Fra-
ge, wessen Stimme in einer demokratischen Gesellschaft Gehor finden
sollte, grundsétzlich umstritten ist und nicht ein fiir alle Mal beantwortet
werden kann.

Die drei hier angefiihrten Auseinandersetzungen im Zuge der bundes-
deutschen Corona-Politik zeigen, dass demokratische Gesellschaften von
verschiedenen Formen tiefer Meinungsverschiedenheiten heimgesucht
werden konnen. Entsprechend lassen sich unterscheiden: (1) Der Streit um
den Demos: Hier steht die Frage im Mittelpunkt, wer dazu in der Lage ist,
seine Meinung in der politischen Offentlichkeit kundzutun. (2) Der Streit
um das Kratos: Im Zentrum steht hier der Streit um die Frage, wie der po-
litische Meinungsbildungsprozess strukturiert werden kann und wie sich
politische Stimmen am besten zueinander in Beziehung setzen lassen. (3)
Der Streit um die Doxa: Hier liegt der Fokus auf der Abwégung und Aus-
legung derjenigen politischen Normen, die dem demokratischen Zusam-
menleben zugrunde liegen. Alle drei Streitformen zeichnen sich dadurch
aus, dass es sich bei ihnen um unaufldsbare Meinungsverschiedenheiten
handelt. Konflikte um Zugehorigkeit und Nicht-Zugehorigkeit im Falle
des Demos, Konflikte um die Einrichtung politischer Machtbildungspro-
zesse im Falle des Kratos und Konflikte um die Abwégung zwischen kon-
fligierenden Grundnormen im Falle der Doxa lassen sich auf sinnvolle
Weise ganz unterschiedlich auflésen und kdnnen daher nicht abschlieSend
bewaltigt werden. An ihnen zeigt sich daher exemplarisch, dass es im de-
mokratischen Gemeinwesen immer Streit dariiber geben wird, welche
Form des Lebens wir als Gemeinschaft fiihren wollen.

Wihrend einfache Meinungsverschiedenheiten also den Streit um 6f-
fentliche Angelegenheiten im Sinn dieser oder jener spezifischen politi-
schen Mafinahme betreffen, wird bei tiefen Meinungsverschiedenheiten
um den Rahmen, in dem dieser Streit gefiihrt wird, gestritten. Es handelt
sich um einen Streit um den Streit. Entscheidend ist nun, dass auch dieser
Streit um den Streit oftmals erst erstritten werden muss. Wir haben es dann
mit einem Streit dritter Ebene zu tun. Umstritten ist hier weder die Bewer-
tung einer konkreten Situation noch die Norm, anhand derer wir eine Situ-
ation evaluieren, sondern das Dasein des Streitbaren selbst. Wéhrend in
tiefen Meinungsverschiedenheiten noch vorausgesetzt ist, dass es Akteure,

12

hitpsfdol - am 20,01,2026, 11:01:05.



https://doi.org/10.5771/9783748942764-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was ist demokratischer Streit?

Verfahren und Inhalte gibt, iiber die gestritten wird, tritt im Streit um das
Streitbare die gesellschaftliche Existenz der Streitelemente selbst in den
Vordergrund: Wer kann iiberhaupt als potentieller Teil des Demos in den
Blick geraten? Welche Verfahren der politischen Machtbildung gelten ei-
gentlich als rational? Und: Welche Meinungen zihlen im demokratischen
Gemeinwesen {liberhaupt als legitime Meinungen? Solche Auseinanderset-
zungen, in denen das im Streit Sagbare und Denkbare auf dem Spiel ste-
hen, hat Jacques Ranciére als ,,Unvernehmen® bezeichnet.® Im Anschluss
daran konnen wir von ,unvernehmlichen Meinungsverschiedenheiten®
sprechen. Diese haben dort statt, wo der Streit den Status einer Meinungs-
verschiedenheit noch gar nicht erreicht hat und darum gerungen wird, dass
sich {iberhaupt ein Konflikt konstituiert. Es handelt sich also um eine
Meinungsverschiedenheit, die noch im Kommen begriffen und deren An-
kunft ungewiss ist.

Einfache, tiefe und unvernehmliche Meinungsverschiedenheiten zei-
gen, dass im demokratischen Gemeinwesen stets unterschiedliche Formen
von demokratischem Streit persistieren. Nicht nur verleihen sie sich dabei
wechselseitig Gestalt, in dem Sinne, dass der Streit um das Streitbare den
Streit um den Streit und dieser wiederum den Streit um 6ffentliche Ange-
legenheiten erscheinen ldsst, zugleich auch machen sie in diesem Prozess
den demokratischen Streit zu einem unabschlieBbaren Prozess, der durch
Auseinandersetzungen auf einer anderen Ebene stets wieder neu in Gang
gesetzt werden kann. Die fiir ein gelingendes demokratisches Zusammen-
leben entscheidende Frage lautet daher: Wie ldsst sich mit demokratischen
Meinungsverschiedenheiten auf politische Weise umgehen?

Drei Konzeptionen demokratischer Agonalitdt

Eine Antwort auf die Frage, wie sich demokratische Meinungsverschie-
denheiten bewiltigen lassen, wird man sich von jenen Theorien erhoffen,
die den Streit zu ihrem Schwerpunkt gemacht haben: den agonalen Demo-
kratietheorien. Da das Feld dieser Theorietradition mittlerweile gut bestellt
ist, lohnt es sich, eine Unterscheidung zwischen unterschiedlichen Heran-

8 Jacques Ranciére, Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, aus d. Franz. v.
Richard Steurer, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2002.

13

- am 20.01,2026, 11:01:05,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

gehensweisen innerhalb dieser Tradition zu treffen.” Ich mochte hier zwi-
schen drei Konzeptionen des demokratischen Agons unterscheiden. Er
kann aus liberaler Perspektive als Wettbewerb, aus postmarxistischer Per-
spektive als Wettkampf und aus republikanischer Perspektive als Wertstreit
verstanden werden. Sehen wir uns diese Konzeptionen etwas genauer an:
(1) Bei der Konzeption der Demokratie als Wettbewerb handelt es sich
um eine agonale Demokratietheorie avant la lettre, insofern ihre Griinder-
viter Max Weber und Joseph Schumpeter eine solche Bezeichnung fiir
sich noch nicht in Anspruch genommen haben. Dennoch fassen ihre jewei-
ligen Theorien die demokratische Auseinandersetzung bereits im Register
der Agonalitit. Fiir Weber griindet das politische System im Wesentlichen
auf der Interaktion von Volk und Partei, wobei den AuBerungen des Vol-
kes nur eingeschrankt zu trauen ist. Eingebunden in die verselbststiandi-
gende Logik ihrer jeweiligen Handlungssphéren verfiigen die Einzelnen
namlich nicht {iber die Fahigkeit, Interessen von allgemeinem Belang in
den Blick zu nehmen. Die Masse, so lautet Webers Uberzeugung, ,,denkt
nur bis {ibermorgen“.!® Mehr noch: Weil sie sich zum groBen Teil von
Emotionen leiten ldsst, ist sie fiir jede Form der ,,irrationalen Beeinflus-
sung* offen.!! Von der Masse der Individuen sind politisch verantwortli-
che Entscheidungen daher nicht zu erwarten. Wer nun meint, dass Weber
diese Leistung im Parteiensystem verortet, wird schnell eines Besseren be-
lehrt. Parteien versteht er ndmlich weniger als ideelle Vereinigungen zur
Verfolgung von politischen Zielen, denn vielmehr als selbsterhaltende Ge-
bilde zum Zweck der Amtspatronage und des Machterhalts. Sie sind in
erster Linie biirokratische Organisationen, deren Fachbeamtentum die Si-
cherung und den Erhalt der eigenen Stellung anstrebt. ,,Stimmenwerbung
fiir Wahlen zu politischen Stellungen®, so Weber, ist das Ziel von Partei-

9 Ein vorziiglicher Uberblick iiber die agonale Theorietradition im Feld der Politik-
wissenschaft und der Soziologie findet sich bei: Frank Nullmeier, Politische Theo-
rie des Sozialstaats, Frankfurt a. M.: Campus 2000; sowie: Thorsten Bonacker, So-
zialwissenschaftliche Konflikttheorien. Eine Einfiithrung, Wiesbaden: Springer VS
2008. Eine sorgfiltige und kenntnisreiche Abgrenzung agonaler Demokratietheo-
rien von liberalen und deliberativen Ansétzen findet sich bei Manon Westphal, Die
Normativitit agonaler Politik. Konfliktregulierung und Institutionengestaltung in
der pluralistischen Demokratie, Baden-Baden: Nomos 2018.

10 Max Weber, ,,Parlament und Regierung im neugeordneten Deutschland®, in: Ge-
sammelte Politische Schriften, Miinchen: Drei Masken 1921, 126-260, 221.

11 Ebd.

14

hitpsfdol - am 20,01,2026, 11:01:05.



https://doi.org/10.5771/9783748942764-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was ist demokratischer Streit?

en.'? Das hat zur Folge, dass sich die Programme der Parteien nicht an
streitbaren politischen Inhalten ausrichten, sondern an jenen Parolen, wel-
che die grofite Zustimmung der Masse erwarten lassen. Es ist das Prinzip
von Nachfrage und Angebot, welches letztlich die Programme bestimmt,
mit welchen politische Parteien auf Werbetour gehen. Weber versteht poli-
tische Auseinandersetzungen also in erster Linie im Modus des Parteien-
wettbewerbs. Entsprechend kann er festhalten: ,,Das Wesen aller Politik ist
[...] Werbung von Bundesgenossen [...].“!* Mit diesen Prinzipien hat er die
Grundiiberzeugungen jenes Strangs von Demokratietheorien formuliert,
die auch gerne als ,realistische Demokratietheorien® bezeichnet werden
und die ins Zentrum ihrer Uberlegungen das Werbungsverhalten von Eli-
ten um die politische Masse stellen.

Zu den Vertretern einer realistischen Demokratietheorie gehort auch
Joseph Schumpeter, der im Anschluss an Weber von der Pramisse ausgeht,
dass die Massen nicht zu politischen Entscheidungen féhig sind, da ,,der
typische Biirger auf eine tiefere Stufe der gedanklichen Leistung fallt, so-
bald er politisches Gebiet betritt“.!* Die gemeine Biirger in gilt Schumpe-
ter als empfanglich fiir Propaganda und Manipulation, was politische Par-
teien auszunutzen versuchen, indem sie sich Mechanismen psychotechni-
scher Beeinflussung bedienen, um Wéhler innenstimmen zu kddern. Im
Wettbewerb um Stimmen — auch darin ist sich Schumpeter mit Weber ei-
nig — vermogen letztlich nur die zu bestehen, welche ausgezeichnete Fa-
higkeiten in der , Menschenbehandlung® besitzen.!> Klarer als Weber
spricht Schumpeter aus, dass Demokratie fiir ihn lediglich eine ,,Methode
zur Erreichung politischer Entscheidungen [ist], bei welcher Einzelne die
Entscheidungsbefugnis vermittelst eines Konkurrenzkampfes um die
Stimmung des Volkes erwerben.!® Weder werden vom Demos substanti-
elle inhaltliche Entscheidungen erwartet noch die Auswahl geeigneter und
fahiger Kandidaten. Die Auslese politischer Amtstrager wird vielmehr
durch den Prozess des Wettbewerbs selbst hervorgebracht. Thn muss der

12 Ebd., 143.

13 Ebd., 166.

14 Joseph A. Schumpeter, Kapitalismus, Sozialismus, Demokratie (1942), Miinchen:
Francke 1980, 416.

15 Ebd., 459.

16 Ebd., 428. Zur Verteidigung dieser Herangehensweise vgl. Adam Przeworski,
,Minimalist Conception of Democracy: A Defense®, in: lan Shapiro und Casiano
Hacker-Cordon (Hg.), Democracy’s Value, Cambridge: Cambridge University
Press 1999, 23-55.

15

- am 20.01,2026, 11:01:05,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Politiker kreativ zu beherrschen wissen, wenn er als Amtstriger geeignet
sein will.

Die Kehrseite der von Weber und Schumpeter vorgebrachten Konzep-
tion demokratischer Agonalitéit besteht nun darin, dass sie durch die Re-
duktion politischer Auseinandersetzungen auf Werbungspraktiken Politik
in ein Geschift der Beeinflussung und Suggestion tiberfiihrt. Schon frith
ist daher darauf hingewiesen worden, dass mit ihr die Gefahr verbunden
ist, die demokratischen Ideale in ihr Gegenteil zu verkehren. So hilt etwa
Heidrun Abromeit fest: ,,Werbung als psychologisches Steuerungsinstru-
ment in der Hand von Eliten widerspricht methodisch wie inhaltlich den
demokratischen Prinzipien der Selbstbestimmung und der Orientierung
aller gesamtgesellschaftlich relevanten Entscheidungen am Individuum.*!’
Abromeit macht ihre Diagnose daran fest, dass es zu den Prinzipien politi-
scher Werbung gehort, ihre Ziele nicht mit Hilfe rationaler Argumente,
sondern vielmehr mit Hilfe emotionaler Appelle zu erreichen. Problema-
tisch ist daran nicht nur, dass dies zu einer Entsachlichung von Werbebot-
schaften fiihrt, sondern auch, dass solche Botschaften nicht davor zuriick-
schrecken, irrationale Motive und Vorurteile zu adressieren. Das von We-
ber und Schumpeter beméingelte niedrige geistige Niveau der Biir-
ger_innen in politischen Fragen, wird daher von der Werbung gerade be-
fordert und hervorgebracht. Statt die Miindigkeit der Biirger innen zu
stiarken, unterminiert das Konzept des demokratischen Wettbewerbs die
Féhigkeit zur Meinungsbildung, was die Erosion der demokratischen
Streitkultur zur Folge hat.

(2) Postmarxistische Demokratietheorien bringen gegen die Idee der
Elitenherrschaft vielfach das Konzept des demokratischen Wettkampfes in
Anschlag. Im Zentrum steht hier die Frage, wie sich die von politischen
Eliten belagerten Biirger innen zu Biindnissen zusammenschlieBen und
gegen diese angehen konnen. Exemplarisch lésst sich das an der Position
Chantal Mouffes deutlich machen, die festhilt: ,,Eine linkspopulistische
Strategie zielt darauf ab, die demokratischen Forderungen in einem kol-
lektiven Willen zu biindeln, um ein ,Wir® zu konstruieren, ein ,Volk‘, das

17 Heidrun Abromeit, Das Politische in der Werbung. Wahlwerbung und Wirtschafs-
werbung in der Bundesrepublik, Opladen: Westdeutscher Verlag 1972, 188; sowie
aktuell: Jason Stanley, How Propaganda Works, Princeton: Princeton University
Press 2015.

16

hitpsfdol - am 20,01,2026, 11:01:05.



https://doi.org/10.5771/9783748942764-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was ist demokratischer Streit?

einem gemeinsamen Gegner die Stirn bietet: der Oligarchie“.!® Den Aus-
gangspunkt von Mouffes Uberlegungen bilden die zusammen mit Ernesto
Laclau konzeptionalisierten politischen Artikulationspraktiken der Verket-
tung und der Kontrastierung. Politische Artikulationen, so Laclau und
Moulffe, versuchen mit Hilfe der Logik der Verkettung so genannte ,,Aqui-
valenzketten“ herzustellen.!® Diese erlauben es, unterschiedliche politi-
sche Anliegen wie etwa Geschlechtervielfalt, Pazifismus oder 6kologische
Nachhaltigkeit miteinander zu verkniipfen. Den Schliissel fiir eine solche
Verkniipfung stellen die so genannten ,,leeren Signifikanten* dar, unter die
sich unterschiedliche Anforderungen subsumieren lassen.?’ So erlaubt et-
wa der politische Signifikant ,Griin‘, Politiken der Geschlechtervielfalt,
des Pazifismus und der Okologie unter sich zu subsumieren. Mittels leerer
Signifikanten sollen also Differenzen in Diskursen mittels Aquivalenzbil-
dung iiberbriickt werden. Gleichzeitig jedoch wirken leere Signifikanten
auch kontrastiv, womit die zweite oben genannten Logik der politischen
Artikulation angesprochen ist. Mit ihrer Hilfe wird der politische Signifi-
kant ,Griin° im Gegensatz zu Signifikanten wie ,Schwarz‘, ,Rot° oder
,Gelb* positioniert. Dabei ist es genau diese Entgegensetzung, die dafiir
verantwortlich ist, dass der leere Signifikant nach Innen zur Herstellung
von Aquivalenz dienen kann. So konnen sich etwa all die oben genannten
unterschiedlichen Anliegen unter dem Signifikanten ,,die Griinen* mitei-
nander vereinen, weil es ihnen gemeinsam ist, sich von ,,den Schwarzen*
— die ihrerseits unterschiedliche Anliegen wie innere Sicherheit, Milita-
rismus oder Wirtschaftsliberalismus miteinander verkoppeln — zu unter-
scheiden. Der politische Signifikant ,Schwarz* bildet daher das konstituti-
ve AuBlen des Begriffs ,Griin‘.

Die mit leeren Signifikanten verbundenen politischen Projekte stehen
zueinander in einer Relation, die Chantal Mouffe als ,,agonistisch® be-
schrieben hat.?! Agonistisch sind diese Beziehungen, weil hier zwar zwei

18 Chantal Mouffe, Fiir einen linken Populismus, aus d. Engl. v. Richard Barth, Suhr-
kamp: Berlin 2018, 35.

19 Ernesto Laclau und Chantal Mouffe, Hegemonie und radikale Demokratie. Zur
Dekonstruktion des Marxismus, aus d. Engl. v. Michael Hintz und Gerd Vorwall-
ner, Wien: Passagen 2000, 171.

20 Ernesto Laclau, ,,Was haben leere Signifikanten mit Politik zu tun? Die soziale
Produktion leerer Signifikanten®, in: Emanzipation und Differenz. Wien: Turia und
Kant 2010, 65-78.

21 Chantal Mouffe, Uber das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion, aus d.
Engl. v. Niels Neumeier, Frankfurt a. M.: 2007, 30.

17

- am 20.01,2026, 11:01:05,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

einander ausschlieBende Projekte miteinander ringen, dieses Ringen aber
immer noch auf einem geteilten Boden stattfindet. Dieser geteilte Boden
kann darin bestehen, dass sich sowohl ,Griine‘ als auch ,Schwarze® dem
leeren Signifikanten der Nation verbunden sehen. Entscheidend ist jedoch,
dass sich solche Gegensitze nicht immer weiter auftheben lassen. Wahrend
sich Differenzen zwischen den Nationen noch in einer Instanz wie den
Vereinten Nationen aufhaben lassen, bildet der Bezug auf ,die Demokra-
tie’ so etwas wie einen letzten leeren Signifikanten, insofern sich diese
nicht mit Totalitarismus versdhnen lédsst. Die unter dessen Banner formu-
lierten Anliegen konnen nicht mit dem demokratischen Diskurs vermittelt
werden. Demokratie und Totalitarismus stehen daher, wie sich mit Mouffe
formulieren lsst, in einer Beziehung des ,,Antagonismus*.?* Die Gegen-
sédtze zwischen beiden sind absolut und uniibersteigbar.

Das vorgestellte Konzept der agonalen Demokratietheorie enthilt nun
gleichwohl zwei Gefahren: Die erste besteht darin, dass die Idee des lee-
ren Signifikanten die Verkettung von politischen Anliegen mit deren in-
haltlicher Entleerung erkauft. In dem Maf3, wie Artikulationsketten immer
langer werden, um unterschiedliche Positionen miteinander zu verkniip-
fen, drohen politische Gegensétze verloren zu gehen. An die Stelle inhalt-
licher Programme droht so die blofle Mobilisierung der Massen zu treten,
was den Verdacht nahelegt, dass Politik damit auf bloe Machterlangung
reduziert wird. Die zweite Gefahr besteht in einer Verabsolutierung der
Logik der Kontrastierung. Zur Wiederbelebung der Gegensétze in der Po-
litik greift Mouffe wiederholt auf Carl Schmitts Konzept der
Freund/Feind-Unterscheidung zuriick, um im Anschluss daran Partei fiir
die Bildung von Wir/Sie-Konstellationen zu ergreifen, in denen sich Iden-
titdten in Abgrenzung zueinander bestimmen. In einem solchen relationa-
len Modell drohen sich Identitdten jedoch zu verselbststindigen und nur
noch gegeneinander zu bestimmen: Links ist, was nicht Rechts ist, Mann
ist, wer nicht Frau ist, Weil} ist, wer nicht Schwarz ist, usw. Damit entsteht
eine Konstellation, in welcher der Wandel von anderen Identitéten als Be-
drohung der eigenen Identitét erfahren werden muss. Entsprechend neigen
solche Wir/Sie-Konstellationen entweder dazu, stabile Machtverhéltnisse
zu bilden, oder im Falle von Verdnderungen gewaltsame Auseinanderset-
zungen hervorzurufen. Wahrend die Logik der Verkettung also mit einer
inhaltlichen Entleerung politischer Kdmpfe verbunden ist, ist die Logik

22 Ebd., 29.

18

hitpsfdol - am 20,01,2026, 11:01:05.



https://doi.org/10.5771/9783748942764-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was ist demokratischer Streit?

der Kontrastierung mit einer Dynamik verbunden, die zur gewaltsamen
Zuspitzung von Konflikten tendiert.”* Das Paradigma des politischen
Wettkampfs droht daher die demokratische Auseinandersetzung ebenso zu
unterminieren wie dasjenige des politischen Wettbewerbs.

(3) Den agonalen Wettstreit um politische Meinungen haben vor allem
die Arbeiten von Claude Lefort ins Zentrum der Demokratietheorie ge-
stellt. Aus der Perspektive seines zivilgesellschaftlichen Republikanismus
zeichnen sich demokratische Ordnungen durch eine Absage an jeglichen
Fundamentalismus aus, welcher die politische Ordnung in einem héheren
Prinzip zu verankern versucht. Lefort hat dabei in erster Linie den Totali-
tarismus vor Augen. Dieser erhebt den Anspruch, eine umfassende und al-
ternativlose Weltanschauung zu sein, in der die Wiinsche, Bediirfnisse und
Interessen von Volk, Partei und politischer Fithrungskraft alle auf einer
gemeinsamen Linie liegen. Anders in der Demokratie: Sie beginnt damit,
dass sie ,,die Grundlagen aller GewiBheit auflost” und die Pluralitit der
Lebensformen anerkennt.>* Die demokratische Ordnung zeigt, dass nichts
so sein muss wie es ist, da wir uns jederzeit entschlieen konnten, die
Dinge anders zu regeln. Die Demokratie versteht Lefort entsprechend als
ein fortwdhrendes Abenteuer der Konfrontation von Perspektiven, die sich
manchmal zusammenfiigen, manchmal konfligieren und manchmal auch
ausschlieBen. Der Unterschied zwischen Totalitarismus und Demokratie
zeigt sich fiir Lefort auch klar in deren Symbolisierungen: Wahrend erste-
rer einer Logik der Verkorperung folgt, insofern sich ein jeder als Teil ei-
nes organischen Ganzen verstehen kénnen soll, das sich in der Person des
Fiihrers inkarniert, ist letztere ,,korperlos®, da hier keine vorab festgeleg-
ten Funktionsbestimmungen existieren, welche die Einzelnen nur noch
ausfiillen miissten.?’

Im Anschluss an die Uberlegungen von Lefort hat sich Helmut Dubiel
der Frage zugewandt, wie die normative Integration der Biiger innen in
der Demokratie verstanden werden muss.?® Er will sich dabei von der Vor-
stellung 16sen, dass es jenseits demokratischer Konflikte substantielle

23 Oliver Fliigel-Martinsen, Befragungen des Politischen. Subjektkonstitution — Ge-
sellschaftsordnung — Radikale Demokratie, Wiesbaden: Springer VS 2017, 180f.
Kritisch auch Tilman Reitz, Das zerstreute Gemeinwesen. Politische Semantik im
Zeitalter der Gesellschaft, Wiesbaden: Springer VS 2016, 369.

24 Ebd., 296.

25 Ebd., 295.

26 Helmut Dubiel, UngewifSheit und Politik, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1994.

19

- am 20.01,2026, 11:01:05,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Gemeinsamkeiten zu finden gilt, auf die die jeweiligen Konfliktparteien
aufbauen konnten. Vielmehr argumentiert er, dass politische Gemeinschaf-
ten durch eine ,,Kette durchgestandener Konflikte zusammengehalten
werden.?’ Dubiel orientiert sich dabei an dem aus der psychoanalytischen
Theorie vertrauten Motiv des integrierenden Konflikts. So hat etwa Do-
nald Winnicott in seinen entwicklungspsychologischen Arbeiten gezeigt,
dass eine wichtige Aufgabe der Eltern gegeniiber ihrem Kind darin be-
steht, dessen aggressive und zerstorerische Impulse auszuhalten, weil es
nur so ein Vertrauen in die Welt auszubilden und mit Differenzen umzuge-
hen vermag.”?® Ubertragen auf den politischen Prozess bedeutet dies, dass
dort, wo eine Streitpartei im politischen Wettstreit unterliegt und diese
Niederlage zu ertragen vermag, sich eine Beziehung zwischen den Streit-
parteien herstellt. Indem die eine Partei nimlich demonstriert, dass sie sich
auch dann an die Spielregeln der demokratischen Auseinandersetzung halt,
wenn diese zu ihrem Nachteil sind, vermag sich auf Seiten der anderen
Partei ein Vertrauen in die gemeinsame Konfliktfdhigkeit zu entwickeln.
Ein solches Vertrauen kann nicht abstrakt und vorab hergestellt werden,
sondern bildet sich nur im Vollzug und Durchleben von tatsdchlichen Kon-
flikten heraus. Politische Integration kann daher auf konfliktuése Ausei-
nandersetzungen keineswegs verzichten, vielmehr bilden diese die Quelle
einer spezifisch staatsbiirgerlichen Solidaritit.

Die der Demokratie eigene Form der Solidaritét hat William Connolly
auf die Tugend des ,,agonalen Respekts* zuriickgefiihrt.?’ Sie bezeichnet
eine Haltung, die es den Biirger innen erlaubt, Respekt iiber Differenzen
hinweg zu etablieren und unterschiedliche Lebensformen sowie die mit
ihnen verbundenen Ziele auch dann zu wiirdigen, wenn sie nicht die eige-
nen sind. Respekt unterscheidet er dabei von Toleranz, insofern mit letzte-
rer nur das Dulden von Abweichungen von einer als Norm gesetzten
,Leitkultur’ gemeint ist. Agonaler Respekt kommt ohne eine solche Hie-
rarchisierung aus. Er besteht in der Anerkennung des Umstandes, dass die

27 Ebd., 181

28 Donald Winnicott, Reifungsprozesse und fordernde Umwelt. Studien zur Theorie
der emotionalen Entwicklung, iibers. v. Gudrun Theusner-Stampa, Frankfurt a. M.
Fischer 1984. Im Anschluss daran: Jessica Benjamin, Die Fesseln der Liebe: Psy-
choanalyse, Feminismus und das Problem der Macht, aus d. Engl. v. Nils Lindqu-
ist und Diana Miiller, Frankfurt a. M.: Stroemfeld 2009, 40.

29 William E. Connolly, Identity/Difference, Minneapolis/London: University of
Minnesota Press 1991, xxv, sowie: William E. Connolly, Pluralism, Durham:
Duke University Press 2005, 123.

20

hitpsfdol - am 20,01,2026, 11:01:05.



https://doi.org/10.5771/9783748942764-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was ist demokratischer Streit?

demokratische Ordnung durch eine Vielzahl von Lebensformen ausgefiillt
werden kann. Damit sich demokratischer Streit erfolgreich vollziehen
kann, gilt es fiir Connolly neben der Tugend des agonalen Respekts noch
eine zweite Tugend zu etablieren: die ,kritische Responsivitit*.** Gemeint
ist damit eine Haltung des sorgféltigen Zuhorens, durch die jenen Stim-
men Gehor verschafft wird, die eine Lebensform herausfordern. Statt sol-
che Stimmen direkt zuriickzuweisen, sollen sich Biirger innen in der Tu-
gend der Selbstzuriicknahme {iben und ihre eigenen Abwehrimpulse kri-
tisch hinterfragen. Das Problem der skizzierten Tradition besteht nun frei-
lich darin, dass die Appelle an die Tugendhaftigkeit der Staatsbiir-
ger_innen dort zu verhallen drohen, wo wir es nicht mehr mit ,weichen®,
sondern mit ,harten‘ politischen Konflikten zu tun haben. Dort wo Kon-
flikte emotional stark aufgeladen und theoretisch nachhaltig besetzt sind,
wie etwa in Fragen der Religionsfreiheit, des Abtreibungsrechts oder der
Durchldssigkeit von Grenzen, kann nicht immer mit der kritischen
Responsivitdt aufgeklarter Biirger innen gerechnet werden. Politischer
Wettstreit kann sich daher nicht auf individuelle moralische Tugenden
stiitzen, sondern er bedarf vielmehr eines institutionellen Rahmens, der die
Austragung demokratischer Meinungsverschiedenheiten auch dort ermog-
licht, wo die politischen Subjekte entzweit sind.

Die drei unter den Titeln Wettbewerb, Wettkampf und Wettstreit skiz-
zierten Konzeptionen demokratischer Agonalitdt konzipieren demokrati-
schen Streit auf unterschiedliche Weise. In der liberalen Variante sind es
die Mittel der Eigenwerbung, im postmarxistischen Ansatz die Mittel der
Oppositionsbildung und im republikanischen Denken die Mittel der tu-
gendhaften Kommunikation, die im Zentrum stehen. Die unterschiedli-
chen Konzepte sind dabei mit unterschiedlichen Gefahren verbunden:
Wihrend der Wettbewerb um Stimmen in Meinungsmanipulation umzu-
schlagen und der Wettkampf um Hegemonie Feindschaft hervorzubringen
droht, tiberfordert der Wettstreit um Meinungen die Individuen mit Tu-
gendanspriichen. Auch wenn alle Ansdtze damit Schwéchen aufweisen,
besteht gleichwohl ein wichtiger Unterschied zwischen ihnen: Politischer
Wettbewerb und Wettkampf reduzieren die politische Auseinandersetzung

30 Connolly, Identity/Difference, xxviii, sowie: Connolly, Pluralism, 126. Zur Her-
ausforderung, im Zuge kritischer Auseinandersetzungen die richtige Mitte zu tref-
fen vgl. Marie-Luisa Frick. “Diskurstapferkeit als demokratische Tugend®, in:
Magdalena Tonia Fiillenbach u.a. (Hg.), Widerspruchs-Kulturen: Medien, Prakti-
ken und Rdaume des Widersprechens, Berlin: Reimer 2023, 25-36.

21

- am 20.01,2026, 11:01:05,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

auf einen bloBen Machtkampf, der sich nicht weiter fiir die Austragung
von Konflikten, sondern nur fiir die taktischen Mittel der Bewaltigung von
Konflikten interessiert. Beide Positionen drohen dabei aus sich selbst he-
raus undemokratische Effekte zu zeitigen. Anders verhilt es sich mit dem
Paradigma des politischen Wettstreits: Hier steht der Austausch zwischen
Individuen und damit der Streit als Streit im Zentrum. Gefragt wird hier
entsprechend nach der normativen Ausgestaltung des Streithandelns. Auch
wenn der Verweis auf die Notwendigkeit individueller Tugenden sicher-
lich eine Teilantwort auf diese Frage liefert, bleiben doch weitere wichtige
Fragen unadressiert: Dazu gehort nicht nur die oben bereits genannte Fra-
ge nach der Beschaffenheit derjenigen kommunikativen Streitpraktiken,
die eine Losung von demokratischen Meinungsverschiedenheiten ermog-
lichen, sondern auch die Frage, innerhalb welcher politischen Institutio-
nendesigns die faire und produktive Austragung solcher Konflikte moglich
ist, sowie die Frage, wie Individuen und Themen iiberhaupt Eingang in
das Feld der politischen Auseinandersetzung finden. Anders gesagt: Eine
bisher ungeldste Aufgabe agonaler Demokratietheorien besteht darin, ein
System des demokratischen Streits zu entwerfen, in welchem das Streit-
ganze der Demokratie als ein Zusammenspiel unterschiedlich gelagerter
und geregelter Streitpraktiken in den Blick kommt.

Um diese Aufgabe zu bewiltigen, werde ich mich in dieser Studie von
der Politischen Phéanomenologie Hannah Arendts leiten lassen, die auf al-
len drei Feldern Grundlagenarbeit geleistet hat und deren Denken daher in
jiingster Zeit wieder vermehrt Beachtung gefunden hat.*! Dort wo dieses

31 Exemplarisch fiir das Revival von Arendts Denken in jiingster Zeit sieche die Stu-
dien von: Juliane Rebentisch, Der Streit um Pluralitit. Auseinandersetzungen mit
Hannah Arendt, Berlin: Suhrkamp 2022; Maike Weipflug, Hannah Arendt. Die
Kunst, politisch zu denken, Berlin: Matthes & Seitz 2019; Sophie Loidolt, Pheno-
menology of Plurality. Hannah Arendt on Political Intersubjectivity, New
York/London: Routledge 2018; Stefania Maffeis, Transnationale Philosophie:
Hannah Arendt und die Zirkulationen des Politischen, Frankfurt a. M.: Campus
2018; Richard J. Bernstein, Why read Hannah Arendt now?, Cambridge: Polity
Press 2018, Katrin Meyer, Macht und Gewalt im Widerstreit. Politisches Denken
nach Hannah Arendt, Basel: Schwabe 2016; Ayten Giindogdu, Rightlessness in an
Age of Rights. Hannah Arendt and the Contemporary Struggles of Migrants, New
York: Oxford University Press 2015; Francesca Raimondi, Die Zeit der Demo-
kratie. Politische Freiheit nach Carl Schmitt und Hannah Arendt, Konstanz: Kon-
stanz University Press 2014; Waltraud Meints, Partei ergreifen im Interesse der
Welt. Eine Studie zur politischen Urteilskraft im Denken Hannah Arendts, Biele-
feld: transcript 2011; Christian Volk, Die Ordnung der Freiheit. Recht und Politik

22

hitpsfdol - am 20,01,2026, 11:01:05.



https://doi.org/10.5771/9783748942764-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was ist demokratischer Streit?

Denken an seine Grenze stoft, werde ich in Auseinandersetzung mit radi-
kaldemokratischen, dissensrepublikanischen und rhetorischen Demokra-
tietheorien Arendts Uberlegungen weiterzuentwickeln versuchen, um
schlieBlich zu einer eigenen Position zu gelangen, von der aus deutlich
wird, mit welchen Praktiken der Kritik der Streit um die Realisierung der
Gleichheit des Demos, der Freiheit des Kratos und des Werbens um die
Doxa gefiihrt werden sollte. Entsprechend dieser Anlage sucht die vorlie-
gende Studie das Gesprich mit mehreren Positionen: Zunéchst ist hier die
Arendt-Forschung zu nennen, in der seit einigen Jahren wieder lebhaft die
Aktualitét von Arendts Ansatz fiir das Verstidndnis unserer Gegenwart her-
ausgestellt wird. Im Dialog mit dieser Tradition werde ich zu zeigen ver-
suchen, dass wir Arendt als Vordenkerin einer Politischen Phdnomenolo-
gie verstehen sollten, welche die phdnomenologische Methode Husserls
im Hinblick auf politische Fragen weiterentwickelt. Im ersten Teil wird es
mir weiterhin vor allem darum gehen, die radikaldemokratische Debatte
um die Dimension der Sinnlichkeit zu erweitern und Kdmpfe um Zugehd-
rigkeit als Kdmpfe um das demokratische Erscheinen von Subjekten aus-
zuweisen. Im Dialog mit republikanischen Theorien will ich dann im
zweiten Teil die Position eines Republikanismus des Dissenses weiterent-
wickeln, der den Sinn und Zweck politischer Institutionen darin sieht, ein
herrschaftsfreies Streitgeschehen zu ermoglichen. In Auseinandersetzung
mit rhetorischen Demokratietheorien soll es im dritten Teil schlieSlich da-
rum gehen, eine Form der dsthetischen Rationalitdt auszuarbeiten, mit der
demokratische Auseinandersetzungen iiber tiefe Meinungsverschiedenhei-
ten gefiihrt werden konnen. Insofern jeder der drei Teile mit einer spezifi-
schen Konzeption von phdnomenologischer Kritik schlieft, sucht die Ar-
beit schlieflich auch den Dialog mit jenen kritischen Theorien, welche
sich mit der Frage beschiftigen, was Kritik heute noch bedeuten kann.

im Denken Hannah Arendts, Baden-Baden: Nomos 2010; Marieke Borren, Amor
mundi: Hannah Arendt’s Political Phenomenology of World, Amsterdam: F & N
Eigen Beheer 2010; Jiirgen Forster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des
Handelns. Zur institutionellen Verfassung der Freiheit im politischen Denken
Hannah Arendts, Wiirzburg: Konighausen & Neumann 2009.

23

- am 20.01,2026, 11:01:05,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Die Methode der Politischen Phinomenologie

Wir stehen nun vor folgender Doppeldiagnose: Erstens ist es charakteris-
tisch fiir das demokratische Gemeinwesen, dass es zum Auftauchen von
unaufloslichen Meinungsverschiedenheiten kommt. Zweitens stellen die
agonalen Demokratietheorien liberaler, postmarxistischer und republikani-
scher Spielart keine angemessenen Mittel zur Bewéltigung solcher Mei-
nungsverschiedenheiten bereit. Entsprechend fehlt es an einer Theorie,
welche uns zeigt, wie wir mit unaufléslichen Meinungsverschiedenheiten
im demokratischen Gemeinwesen umgehen konnen. Zur Behebung dieses
Mangels soll in dieser Studie eine politische Phdnomenologie entwickelt
werden.*? Auf ihrer Basis soll gezeigt werden, wie das demokratische
Gemeinwesen als ein Streitganzes eingerichtet und mit welchen Mitteln
der Kritik demokratischer Streit gefiihrt werden kann.** Die politische
Phianomenologie zeichnet sich zundchst dadurch aus, dass sie die von
Husserl entworfene Methode der Phdnomenologie weiterzuentwickeln und
fiir politische Fragen fruchtbar zu machen versucht. Da diese Stromung
derzeit noch im Entstehen ist und methodische Fragen bisher eine eher un-
tergeordnete Rolle gespielt haben, will ich hier versuchen, eine Skizze der
Methode der politischen Phdnomenologie zu geben. Insofern diese Studie,
wie oben geschildert, nicht ausschlieBlich mit Phdnomenolog innen ins
Gespriach zu kommen versucht, ist es sinnvoll, hier mit grundsétzlichen
Uberlegungen zu beginnen.

32 Einen konzeptionellen Vorschlag, wie eine solche Politisierung aussehen kann,
haben Thomas Bedorf und ich entwickelt in: ,, Three Types of Political Pheno-
menology®, in: Thomas Bedorf und Steffen Herrmann (Hg.), Political Phenomeno-
logy. Experience, Ontology, Episteme, London: Routledge 2019, 1-14; einen
Uberblick {iber Schliisselautor_innen und -themen liefern: Nils Baratella, Steffen
Herrmann, Sophie Loidolt, Tobias Matzner und Gerhard Thonhauser (Hg.), The
Routledge Handbook on Political Phenomenology, London: Routledge 2024;
grundlegend auch: Gail Weiss, Ann Murphy und Gayle Salamon (Hg.), 50 Con-
cepts For A Critical Phenomenology. Evanston: Northwestern 2020.

33 Vgl. hierzu Lisa Guenther, ,,Six Senses of Critique for Critical Phenomenology*,
in: Puncta: Journal of Critical Phenomenology, vol 4, 2021, sowie den Band von
Smaranda A. Aldea, David Carr, and Sara Heindmaa (Hg.): Why Method Matters:
From Phenomenology to Critique, New York: Routledge 2021.

24

hitpsfdol - am 20,01,2026, 11:01:05.



https://doi.org/10.5771/9783748942764-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was ist demokratischer Streit?

Ausgangspunkt der Phinomenologie ist dasjenige, was Husserl die
,natiirliche Einstellung® nennt.>* Insofern diese Einstellung nur aus der
ersten Person zugénglich ist, unterscheidet sich die Phdnomenologie zu-
ndchst einmal von normativistischen Theorien, die ihre Analysen mit be-
grifflichen Analysen und Definitionen beginnen, um diese dann in einem
zweiten Schritt auf die handelnden Subjekte anzuwenden. Die Phéno-
menologie verfahrt genau umgekehrt: Sie beginnt bei der Untersuchung
der konkreten Erfahrung der Subjekte, um aus dieser verallgemeinernde
Einsichten zu gewinnen. Das macht die Phdnomenologie zunéchst einmal
zu einer lebensnahen Untersuchungsmethode, welche den Erfahrungen
von sozialen Subjekten aufgeschlossen gegeniibersteht und diese in ihrer
Pluralitdt ernst nimmt. Was nun aber ist mit der ,,natiirlichen Einstellung®
gemeint? Der Begriff ist zunédchst insofern missverstiandlich, als er nahe-
legt, dass es sich hier um eine von Natur aus gegebene Einstellung han-
delt, die von kiinstlichen, kulturellen Einstellungen zu unterscheiden ist.
Das ist jedoch nicht der Fall: ,Natiirlich® hat hier vielmehr den Sinn von
,gewohnlich® und ,alltdglich‘. Mit der natiirlichen Einstellung sind daher
die praktischen Uberzeugungen, denen wir in unserem alltiiglichen Han-
deln folgen, gemeint. Zu ihr gehdrt unter anderem dasjenige, was Husserl
die ,,Generalthesis* nennt. Gemeint ist damit die Uberzeugung einer ,,im-
mer daseiende[n] Welt“.>> Auch dieser Ausdruck ist missverstindlich, da
man bei der Rede von Thesis geneigt ist, an eine bewusst gesetzte Annah-
me zu denken. Gerade das ist aber nicht der Fall: Die Generalthesis meint
vielmehr eine prireflexive Grundiiberzeugung. Das Wesen dieser Grund-
iiberzeugung ist es zum einen, dass sie als Grundiiberzeugung selbst nur
selten in den Blick gerit, und zum anderen, dass sie als Boden (Grund) fiir
andere Uberzeugungen dient, die gleichsam auf ihr aufbauen. Das Anlie-
gen der Phinomenologie ist es nun, diese unreflektierte Grundiiberzeu-
gung des mundanen Bewusstseins iiber sein Dasein in der Welt zum Ge-
genstand zu machen. Die Phdnomenologie, so hat es Maurice Merleau-
Ponty einmal im Anschluss an Husserl formuliert, macht es sich zur Auf-

34 Edmund Husserl, Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phinomenologischen
Philosophie. Erstes Buch (1913), in: Husserliana Bd. 111, hg. v. K. Schuhmann,
Haag: Martinus Nijhoff 1976, 56.

35 Ebd., 61.

25

- am 20.01,2026, 11:01:05,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

gabe, dem ,,naiven Weltbezug nachzugehen, um ihm endlich eine philoso-
phische Satzung zu geben*.3

Man wird nun an dieser Stelle fragen konnen, was man sich von dieser
Aufgabe verspricht. Hier stolen wir zum ersten Mal auf den kritischen
Charakter der Phdnomenologie. Thr Ziel ist es ndmlich, die natiirliche Ein-
stellung gegen ihre wissenschaftliche Vereinnahmung zu verteidigen. Da-
her macht es sich Husserl in Die Krisis der europdischen Wissenschaften
zur Aufgabe, die Verdeckung der natiirlichen Einstellung durch die wis-
senschaftliche Einstellung historisch nachzuzeichnen und zu zeigen, dass
dadurch verkannt wird, dass selbst letztere noch auf ersterer basiert.’’
Ahnlich verfihrt Merleau-Ponty in der Phdnomenologie der Wahrneh-
mung, wenn er sich mit dem von ihm so genannten ,,objektiven Denken*
in Form von Physiologismus und Psychologismus auseinandersetzt, um
deren Defizite bei der Beschreibung der menschlichen Lebensform aufzu-
zeigen.’® Die politische Phinomenologie nun schlieBt an dieses kritische
Vorhaben an, verschiebt dabei jedoch das Ziel: Thr geht es nicht mehr al-
lein darum, die natiirliche Einstellung gegeniiber der wissenschaftlichen
Einstellung zu verteidigen, sondern darum, die ungerechtfertigten Voran-
nahmen freizulegen, die in die natiirliche Einstellung eingelassen sind. Die
politische Phdnomenologie hat also das Ziel, das natiirliche Bewusstsein
nicht nur freizulegen, sondern dieses iiber seine unreflektierten Voran-
nahmen und Vorurteile aufzukldren und dadurch zur Selbstbestimmung
und zur Freiheit zu erméchtigen. Dafiir orientiert sie sich weitgehend an
drei von Husserl ausgearbeiteten methodischen Schritten, die ich hier der
formalen Einheitlichkeit halber als Interrogation, Reduktion und Demonst-
ration bezeichnen mochte.

1. Interrogation: Die Untersuchung der natiirlichen Einstellung lésst
Husserl mit dem Verfahren der epoché beginnen. Gemeint ist damit, dass
es in einem ersten Schritt die Generalthesis der natiirlichen Einstellung
einzuklammern und ,,auBer Geltung* zu setzen gilt.** Merleau-Ponty er-
lautert, dass dieser methodische Schritt nicht darauf zielt, die natiirliche

36 Maurice Merleau-Ponty, Phdnomenologie der Wahrnehmung, aus d. Franz. v. Ru-
dolf Boehm, Berlin: Walter de Gruyter 1966, 3.

37 Edmund Husserl, Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzen-
dentale Phinomenologie. Eine Einleitung in die phdnomenologische Philosophie,
in: Husserliana Bd. VI, hg. v. W. Biemel, Haag: Nijhoff 1976, 48ff.

38 Merleau-Ponty, Phdnomenologie der Wahrnehmung, 100ff.

39 Edmund Husserl, Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige, in: Husserli-
ana Bd. [, hrsg. v. S. Strasser, Den Haag: Martinus Nijhoff 1973, 4.

26

hitpsfdol - am 20,01,2026, 11:01:05.



https://doi.org/10.5771/9783748942764-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was ist demokratischer Streit?

Einstellung ,,zu zerstoren®, sondern vielmehr darauf, sie zum ,,Gegenstand
zu machen und freizulegen“.*’ Die Einklammerung all derjenigen Voran-
nahmen, die unser Dasein in der natiirlichen Welt betreffen, fithrt dabei zu
einem Einstellungswandel. Nach der epoché befinden wir uns nicht mehr
in der natiirlichen, sondern vielmehr in der ,,phdnomenologischen Einstel-
lung*.*! In ihr gilt es zundchst dem von Husserl so genannten ,,Prinzip al-
ler Prinzipien* zu folgen, das besagt, ,,dal jede originidr gebende An-
schauung eine Rechtsquelle der Erkenntnis sei, daf} alles, was sich in der
,Intuition® origindr darbietet, einfach hinzunehmen sei, als was es sich
gibt, aber auch nur in den Schranken, in denen es sich da gibt.*> Was
Husserl hier zum Ausdruck bringt, ist, dass die Beschreibung der Erfah-
rung aus der Perspektive der phdnomenologischen Einstellung frei von
Vorannahmen und Vorurteilen zu erfolgen hat. Sie soll sich ausschlieBlich
an dasjenige halten, was in der Erfahrung selbst gegeben ist. Was ein sol-
cher Einstellungswandel bewirken kann, macht Husserl an der Wahrneh-
mung eines Wiirfels deutlich. Wihrend in der natiirlichen Einstellung der
wahrgenommene Wiirfel einfach da ist, zeigt sich in der phanomenologi-
schen Einstellung, dass wir eigentlich nur je die Vorderseite des Wiirfels
wahrnehmen: ,,Wir sehen dann ,eigentlich® nur ein Stiick seiner Oberfla-
che, nur die und die begrenzenden Quadrate mit ihren Farbungen und
Zeichnungen.“** Nun ist aber klar, dass in der natiirlichen Wahrnehmung
stets der ganze Wiirfel gemeint ist also auch seine Innen- und Riickseite.
Entsprechend hélt Husserl fest: ,,Sofern nun der Wiirfel, der ganze Wiirfel,
in der Wahrnehmung gemeint ist, ist er der voll und ganz gesehene, fallt er
ganz mit all den ihm zugemeinten Bestimmungen in die Wahrnehmung*.**
Das Wahrnehmungsurteil ,,Dort ist ein Wiirfel“, so zeigt die Interrogation
unserer Wahrnehmung, geht also weit liber das hinaus, was fiir uns eigent-
lich sichtbar ist. Die Beschreibung aus phdnomenologischer Einstellung
legt damit ein erstes wichtiges Vorurteil der Generalthesis der natiirlichen
Einstellung frei.

40 Merleau-Ponty, Phinomenologie der Wahrnehmung, 10.

41 Husserl, Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrdge, 15.

42 Husserl, Ideen I, 51.

43 Edmund Husserl, Wahrnehmung und Aufmerksamkeit. Texte aus dem Nachlass
(1893—1912). In: Husserliana Bd. XXXVIIL, hrsg. v. T. Vongehr u. R. Giuliani,
Dordrecht: Springer 2004, 26.

44 Ebd., 27.

27

- am 20.01,2026, 11:01:05,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Um epoché zu betreiben, miissen wir uns fiir Husserl in die Perspektive
eines ,,unbeteiligten Zuschauers® begeben und unsere Aufmerksamkeit auf
das fokussieren, was uns anschaulich gegeben ist.** Nun zeigt sich sicher-
lich schon an unserem einfachen Beispiel, dass es in der Praxis gar nicht
so einfach ist, sich in phanomenologische Einstellung zu begeben, uns von
unseren Vorurteilen freizumachen und die Wahrnehmung unvoreinge-
nommen zu beschreiben. Eine der wichtigen Fragen der Phdnomenologie
besteht daher darin, ob und wie man iiberhaupt jenen unparteilichen Be-
obachtungsstandpunkt einnehmen kann, den Husserl propagiert. Wenn
beispielsweise Merleau-Ponty in der Phdnomenologie der Wahrnehmung
davon spricht, dass sich ein von ihm in seiner Studie analysierter klein-
hirngeschidigter Patient dadurch von ,dem Normalen‘ unterscheide, dass
der weibliche Korper flir ihn keine Anziehungskraft mehr besitze, dann
konnte man beispielsweise fragen, ob Merleau-Pontys phdnomenologische
Interrogation hier nicht heterosexuelle Voreinstellungen reproduziert.*®
Statt Vorurteile freizulegen werden in dieser Beschreibung also eventuell
Vorurteile reproduziert. Wie nun aber kénnen Phdnomenolog innen si-
cherstellen, dass ihre Beschreibung vorurteilslos erfolgt? Mindestens drei
Wege konnen in diesem Zuge beschritten werden. Martin Heidegger bei-
spielsweise operiert in Sein und Zeit ausfiihrlich mit dem Konzept der St6-
rung. Dasjenige, was er die Zuhandenheit von Zeug nennt, wird dadurch
auffillig, dass es im Zuge von ,,Auffalligkeit”, ,, Aufdringlichkeit oder
Aufsdssigkeit® zu Unterbrechungen in unseren mundanen Handlungs-
vollziigen kommt und diese dadurch selbst thematisch und anschaulich
werden.*’ Eine andere Vorgehensweise finden wir bei Hannah Arendt, die
insbesondere im Zuge ihrer politischen Phinomenologie in Vita Activa
vielfach von der Methode der kontrastiven Geschichtsschreibung Ge-
brauch macht.*® Die mit unserer mundanen Einstellung verbundenen Vor-
urteile versucht sie hier durch historische Entgegensetzungen mit voraus-
laufenden Epochen zum Vorschein zu bringen. Frantz Fanon wiederum
weist darauf hin, dass Weile fiir ihre eigenen Vorurteile blind sind und
diese nur dadurch in den Blick bekommen konnen, dass sie mit den Erfah-

45 Husserl, Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrdge, 15.

46 Merleau-Ponty, Phdnomenologie der Wahrnehmung, 187.

47 Martin Heidegger, Sein und Zeit, Frankfurt a. M.: Klostermann 1977, § 16.
48 Arendt, Vita Activa, Kap. 2.

28

hitpsfdol - am 20,01,2026, 11:01:05.



https://doi.org/10.5771/9783748942764-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was ist demokratischer Streit?

rungen von subalternen Subjekten konfrontiert werden.** Wir kénnen hier
von einem intersubjektiven Verfahren sprechen, das Vorurteile vom Ort
des Anderen aus in den Blick nimmt. Die drei hier genannten methodi-
schen Vorgehensweisen werden in dieser Studie verschiedentlich einge-
setzt werden: Wéhrend mir das intersubjektive Verfahren der postkolonia-
len Phidnomenologie im ersten Teil dazu dienen wird, Vorureile in Bezug
auf demokratische Gleichheit zu thematisieren, wird mir im zweiten Teil
der Studie die Unterbrechung demokratischer Routinevollziige durch den
demokratischen Experimentalismus dazu dienen, Vorurteile in Bezug auf
die Realisierung von politischer Freiheit freizulegen. Im dritten Teil
schlieBlich wird die Methode der historischen Kontrastbildung dazu die-
nen, Vorurteile in Bezug auf rhetorisches Sprechhandeln zum Gegenstand
zu machen.

2. Reduktion: Der zweite Schritt der phdnomenologischen Methode be-
steht in demjenigen, was Husserl ,,Reduktion nennt.>® Reduktion ist dabei
zunédchst im umgangssprachlichen Sinne von ,,reduzieren* als verringern
zu verstehen. Gemeint ist dann, dass diejenigen Beschreibungen, die im
ersten Schritt gewonnen worden sind, auf das reduziert werden sollen, was
ihnen wesentlich ist, um aus der Beschreibung gleichsam allgemeine Be-
griffe zu gewinnen. Reduktion meint aber auch, im Sinne des lateinischen
reducere, eine explanative Riickfiihrung. Dass beides nicht zusammenfillt,
zeigt sich an Husserls Unterscheidung zwischen statischer und genetischer
Phénomenologie. Wéhrend die statische Phdnomenologie allgemeine
Prinzipien zu formulieren versucht, die in der natiirlichen Einstellung am
Werk sind, werden diese Prinzipien von der genetischen Phianomenologie
ihrerseits noch einmal auf ihre historische Stiftung hin zuriickgefiihrt.

Im Zuge des statischen Verfahrens dient die Reduktion der Freilegung
der Grundstrukturen des Bewusstseins. Bezogen auf das obige Wiirfel-
Beispiel bedeutet dies, dass uns Gegenstinde der dulleren Welt immer nur
in ,,Abschattungen* perspektivisch gegeben sind.’! Gleichwohl beinhaltet
der Sinn der Wahrnehmung, wie wir gesehen haben, auch das aktuell nicht
Wahrgenommene, wie z.B. die Riickseite des Wiirfels. Dieses Struktur-
merkmal unserer Wahrnehmung nennt Husserl ,,Apprisentation®.>> Ge-

49 Frantz Fanon, Schwarze Haut, weifse Masken, aus d. Franz. v. Eva Moldenhauer,
Frankfurt a. M.: Syndikat 1980, Kap. 6.

50 Husserl, Ideen I, 124.

51 Husserl, Ideen I, 91.

52 Husserl, Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige, 143.

29

- am 20.01,2026, 11:01:05,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

meint ist damit, dass die Wahrnehmung stets durch mehr als das, ,,was sie
wirklich prisent macht* ausgezeichnet ist.>> Neben priméren Apprisenta-
tionen wie der Riickseite des Wiirfels verweist Husserl dabei auch auf se-
kundire Apprisentationen, welche sich auf den Kontext, die Umgebung
und die Handlungen beziehen, in denen etwas erscheint. So unterscheiden
sich die Wahrnehmungserwartungen beziiglich der Riickseite eines Wiir-
fels im Zuge eines Wiirfelspiels wie ,,Mensch drgere Dich nicht* von den-
jenigen, die wir von einem wiirfelférmigen Kunstwerk in einem Museum
wie etwa Sandra Mujingas ,,I build my Skin with Rocks* haben. Gerade
die Horizontwahrnehmung macht deutlich, dass wir etwas immer ,,als et-
was® wahrnehmen. Unsere Wahrnehmung legt damit Zeugnis von einem
grundlegenden Korrelationismus der menschlichen Existenz ab. Da zu
sein, bedeutet mit Heidegger gesprochen, immer In-der-Welt zu sein.
Reduktion meint also zundchst, aus der phidnomenologischen Be-
schreibung der Erfahrung allgemeine Strukturen zu gewinnen. Gleichwohl
beschrinkt sich die Reduktion nicht darauf. Im Zuge der genetischen Pha-
nomenologie werden vielmehr auch Strukturen von Strukturen zum The-
ma. So wird etwa dasjenige, was im Zuge der Apprisentation noch allge-
mein als Kontext bestimmt wurde, von Husserl in der Folge als Lebens-
welt weiter ausgearbeitet. Die Lebenswelt versteht Husserl als das Resul-
tat von historischen Stiftungsereignissen, in deren Folge es zur Sedimen-
tierung von Grundiiberzeugungen und Sinnmustern kommt. Zu solchen
Stiftungsereignissen rechnet Hussel etwa die Entdeckung von idealen Ge-
genstinden im Zuge der reinen Geometrie.>* Damit wurde nicht nur eine
folgenreiche Unterscheidung zwischen der idealisierten, wissenschaftli-
chen und der anschaulichen, vorwissenschaftlichen Natur etabliert, zu-
gleich auch fiihrt die Etablierung von solchen idealen Formen dazu, dass
wir iiberhaupt so etwas wie die Wahrnehmung der Figur eines Wiirfel ha-
ben konnen, von dem wir erwarten, dass er eine Innen- und Riickseite hat.
Wo Husserl sich noch ganz auf die Gegenstinde der Geometrie fokussiert,
hat Hannah Arendt politische Stiftungsereignisse in den Blick genommen.
Ereignisse wie die Amerikanische oder die Franzosische Revolution sind
fiir sie Stiftungsereignisse politischer Freiheit, in deren Zuge sich tieflie-
gende Grundiiberzeugungen iiber das Wesen politischer Vergemeinschaf-
tung etabliert haben.> Thre Sedimente bilden den Néhrboden fiir die Sinn-

53 Ebd., 151.
54 Husserl, Die Krisis der europdischen Wissenschaften, 21.
55 Hannah Arendt, Uber die Revolution, Miinchen: Piper 2011, Kap. 3.

30

hitpsfdol - am 20,01,2026, 11:01:05.



https://doi.org/10.5771/9783748942764-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was ist demokratischer Streit?

stiftungsprozesse weiterer Generationen (wie z.B. dem Kampf um das
Frauenwahlrecht). Stiftungen regen, so konnte man mit Husserl sagen, zu
Umstiftungen an, in deren Zuge es zu anders gelagerten Sedimentierungen
kommt. Freilich kann es dabei auch immer wieder zu Neustiftungen
kommen. Sie entsprechen wohl am ehesten dem, was man als seismische
Eruption bezeichnen konnte. In ihrem Zuge werden alte Sedimente aufge-
brochen, eingeschmolzen und an die Oberflache gebracht, um sich dann
auf neue Weise zu sedimentieren.

Freilich nun kdnnen sich im Zuge von Stiftungsereignissen auch feh-
lerhafte Vorannahmen und Vorurteile anhdufen. Heideggers Kritik der
neuzeitlichen Metaphysik in Sein und Zeit beginnt bekanntlich mit dem
Aufweis von drei Vorurteilen iiber das Sein, die sich im Laufe der Philo-
sophiegeschichte eingestellt haben.’® In #hnlicher Weise hélt Emmanuel
Levinas der abendlidndischen Philosophiegeschichte in Totalitdt und Un-
endlichkeit vor, einem Vorurteil aufgesessen zu sein, wenn sie das Andere
stets vom Selben aus zu denken versucht und damit die Kategorie der Al-
teritit ginzlich aus dem Blick verloren hat.’’ Im Zuge einer politischen
Phianomenologie sind es nun weniger naturwissenschaftliche Konzepte
oder philosophische Konzepte, die im Zentrum der Aufmerksamkeit ste-
hen, als vielmehr Grundiiberzeugungen iiber die Beschaffenheit unserer
sozialen und politischen Welt. Dabei werden insbesondere solche Grund-
iiberzeugungen zum Thema, die Herrschaftsverhdltnisse wie Tyrannei und
Oligarchie begiinstigen oder Exklusionsverhédltnisse wie Kolonialismus,
Heterosexismus, Rassismus und Ableismus begriinden. In der vorliegen-
den Arbeit wird der Riickgang auf Korrelationsstrukturen und Stiftungser-
eignisse in unterschiedlicher Weise vollzogen. Im ersten Teil iiber den
Streit um den Demos werde ich die Frage der demokratischen Gleichheit
auf das Motiv der demokratischen Kredibilitdt zuriickfithren, im zweiten
Teil iiber den Streit um das Kratos soll dann die Frage der demokratischen
Herrschaft im Lichte des Motivs der politischen Freiheit verhandelt wer-
den, bevor dann im dritten Teil iiber den Streit um die Doxa die Frage de-
mokratischer Meinungsbildung im Riickgriff auf die Strukturlogik astheti-
scher Rationalitét betrachtet wird.

3. Demonstration: Vielfach wird die phdnomenologische Methode auf
die zwei bisher genannten Schritte reduziert. Ich mdchte an dieser Stelle

56 Heidegger, Sein und Zeit, §1.
57 Emmanuel Levinas, Totalitdt und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterioritdt
(1961), aus dem Franzgsischen von Wolfgang Krewani, Freiburg 1993, 51.

31

- am 20.01,2026, 11:01:05,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

dafiir pladieren, dass die Methode der Phdnomenologie noch einen dritten
Schritt umfasst: die Demonstration. Wir kommen diesem Schritt auf die
Spur, wenn wir uns auf das anfangliche Vorhaben der Phinomenologie be-
sinnen. Dieses bestand ja darin, dem natiirlichen Bewusstsein seine prére-
flexiven Grundannahmen gegenwértig zu machen. Nachdem wir nun ge-
sehen haben, wie die Phadnomenologie den in die natiirliche Einstellung
eingelassenen Vorannahmen und Vorurteilen auf den Grund geht, muss sie
nun in einem nichsten Schritt zur Auseinandersetzung mit der natiirlichen
Einstellung zuriickkehren, um diese iiber sich selbst aufzukldren. Husserl
nennt dies das ,Erzieherische” der phinomenologischen Methode.’® Ein
Ausdruck, der freilich einmal mehr ungliicklich ist. Zwar geht es durchaus
darum, das natiirliche Bewusstsein in dem Sinne zu bilden, dass es ein
besseres Verstdndnis seines In-der-Welt-seins erlangt. Entscheidend ist da-
bei jedoch, wie das natiirliche Bewusstsein dabei angesprochen wird.
Husserl grenzt die phdnomenologische Methode in diesem Zuge von
konkurrierenden Ansétzen wie etwa der Transzendentalphilosophie Kants
durch die Art ihrer Argumentation ab. Die Phdnomenologie, so schreibt
Husserl, verfahrt nicht mittels ,,Deduktionen®, sondern mittels ,,Aufwei-
sung“.% In diesem Sinne spricht Husserl in den Ideen I auch wiederholt
davon, mit seinen Darstellungen ,,direkt aufweisend* vorgegangen zu sein
und ,,intuitive Aufweisungen® vollzogen zu haben.®® Die Phinomenologie,
so macht uns Husserl hier deutlich, bringt ihre Einsichten im Zuge der Re-
duktion nicht im Modus des Beweisens, sondern im Modus des Aufwei-
sens vor. Ahnlich charakterisiert auch Martin Heidegger in Sein und Zeit
die phidnomenologische Methode dadurch, dass sie dasjenige, was sich
durch die Phdnomene hindurch ,,anzeigt™ mittels ,,Aufzeigung* zum Vor-
schein bringen soll.®! Ahnlich wie bei Husserl greift die Phiinomenologie
auch fiir Heidegger nicht in erster Linie auf Verfahren der Syllogistik zu-
riick, vielmehr versucht sie, eine Sache ins ,passende Licht® zu riicken und
dadurch etwas ,sehen zu lassen‘.®? Das Ziel der phinomenologischen Ar-
gumentation liegt entsprechend weniger im Verstehen, als vielmehr im

58 Edmund Husserl, Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phdnomenologischen
Philosophie. Zweites Buch, in: Husserliana Bd. 1V, hrsg. v. M Biemel, Haag: Mar-
tinus Nijhoff 1952, 179.

59 Edmund Husserl, Erste Philosophie, in: Husserliana Bd. VII, hrsg. v. R. Boehm,
Haag: Nijhoff 1956, 197.

60 Husserl, Ideen I, 67, 191.

61 Heidegger, Sein und Zeit, 40, 205.

62 Ebd., 46.

32

hitpsfdol - am 20,01,2026, 11:01:05.



https://doi.org/10.5771/9783748942764-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was ist demokratischer Streit?

Einsehen. In dhnlicher Weise beginnt auch Jean-Luc Marion in Gegeben
sei damit, die phdnomenologische Methode dadurch zu charakterisieren,
dass es ihr nicht ,,ums Beweisen®, sondern ,;ums Aufweisen* geht.> Im
Gegensatz zur klassischen Metaphysik, in der Beweisen bedeutet, etwas
auf seinen Ursprung zuriickzufiihren, versteht er die Phdnomenologie als
eine ,,Gegen-Methode®, die versucht, ,,die im Schein liegende Erschei-
nung so sich aufweisen zu lassen, wie sie erscheint“.** Wie Husserl und
Heidegger setzt auch Marion die Phdnomenologie durch die Art der Ar-
gumentation, die sie ins Spiel bringt, von der Metaphysik ab. Im An-
schluss an eine begriffliche Unterscheidung von Gottfried Gabriel will ich
diesen Gedanken hier dahingehend zuspitzen, dass es der Phinomenologie
weniger um Prizision, als vielmehr um Prignanz geht. Gemeint ist da-
mit, dass hier nicht das analytische Untergliedern und Unterscheiden im
Zentrum steht, sondern vielmehr umgekehrt, das Herstellen von Zusam-
menhingen und das Aufweisen von Kontexten. Wir kdnnen die genannten
Uberlegungen nun dahingehend zusammenfassen, dass die phinomenolo-
gische Methode nicht langer im Modus einer analytischen, sondern viel-
mehr im Modus einer dsthetischen Rationalitit verfahrt, in der das Auf-
weisen, das Einsehen und die Prignanz eine tragende Rolle spielen.
Analytische und asthetische Rationalitdt lassen sich in mindestens drei
Hinsichten voneinander abgrenzen: Zunéchst mit Blick auf die Logik der
Artikulation, mit der sie soziale Probleme adressieren. Wihrend erstere
auf die Mittel der begrifflichen Analyse zuriickgreift, operiert zweitere mit
den Mitteln der anschaulichen Darstellung. Zweitens unterscheiden sich
beide im Hinblick auf ihren Erkenntnismodus. Das intellektuelle Verste-
hen funktioniert linear: Argumente und Schlussfolgerungen bilden eine
Argumentationskette. Die dsthetische Dramatisierung hingegen arbeitet
bildhaft. Ihr Element ist die Oberfliche: Erkenntnisse werden durch kom-
positorische Anordnungen von Einzelelementen zu einem Ganzen erreicht.
SchlieBlich lésst sich noch die Wirkungsweise unterscheiden: Wahrend die
analytische Rekonstruktion zu Erkenntnissen fiihrt, in deren Folge wir an-
ders iiber einen politischen Sachverhalt denken, fiihrt die dsthetische Dar-
stellung zu dem, was sich im Anschluss an Jacques Ranciére die ,,Neuauf-

63 Jean-Luc Marion, Gegeben sei. Entwurf einer Phdnomenologie der Gegebenheit,
Freiburg: Alber 2015, 27.

64 Ebd., 27 (eigene Ubersetzung) und 28.

65 Gottfried Gabriel, Prdzision und Prignanz. Logische, rhetorische, dsthetische und
literarische Erkenntnisformen, Paderborn: mentis 2019.

33

- am 20.01,2026, 11:01:05,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

teilung des Sinnlichen* nennen lisst.°® Sie hat zur Folge, dass wir die
Dinge anders sehen. Thre Auswirkungen sind also nicht geistig, sondern
perzeptiv. Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass sich die analytische
und die &sthetische Rationalitdt in ihren Artikulations-, Erkenntnis- und
Wirkungsweisen unterscheiden.

Es ist eben der Riickgriff auf dsthetische Rationalitit, welche die Praxis
der phanomenologischen Demonstration aus meiner Sicht besonders at-
traktiv fiir eine politische Phdnomenologie macht. Die Adressierung von
sozialen Konflikten im Medium des Asthetischen erlaubt es nimlich ers-
tens, dort, wo Reflexionsblockaden argumentative Auseinandersetzungen
zum Erliegen bringen, in einen alternativen Modus zu wechseln und Ar-
gumente auf neue und andere Weise darzubieten. Zweitens hoffe ich im
Laufe meiner Studie zu zeigen, dass sich die Methode der phinomenologi-
schen Demonstration fiir die Transformation von Vorurteilen, die dem na-
tirlichen Dasein selbst gar nicht vor Augen stehen, besser eignet als die
analytische Reflexion. Statt prareflexive Vorurteile ins Register der Refle-
xivitdt zu libersetzen, dort zu bearbeiten und dann auf eine neue Form der
Versittlichung zu hoffen, scheint es mir der bessere Weg, soziale Probleme
ohne Umweg {iiber ihre analytische Bearbeitung unmittelbar mittels De-
monstration zu adressieren.

In dieser Studie werde ich mir die Methode der phdnomenologischen
Demonstration in zweierlei Hinsicht zu eigen machen. Zum einen im Hin-
blick darauf, dass ich mich selbst vielfach dieses Verfahrens bedienen
werde, um den Charakter demokratischer Meinungsverschiedenheiten
freizulegen und zum anderen im Hinblick darauf, dass ich dieses Verfah-
ren selbst als Mittel der politischen Kritik fiir die Uberwindung von unauf-
16slichen Meinungsverschiedenheiten in Anschlag bringen mochte. Die
Phénomenologie dient in dieser Studie also nicht nur als methodisches
Werkzeug der Analyse, sondern zugleich auch als ein Werkzeug der Kri-
tik. Entsprechend wird der erste Teil dieser Studie damit enden, dass sich
der Streit um den Demos am besten mit Praktiken der demonstrativen Kri-
tik bearbeiten 14sst, wihrend der zweite Teil {iber den Streit um das Kratos
mit dem Entwurf eines kontestativen Institutionengefiiges enden wird, das
Kritik im Modus des kommunikativen Aufweisens ermoglichen soll. Der
dritte Teil schlieBlich wird mit einer Darstellung von Praktiken der

66 Ranciére, Das Unvernehmen, 38.

34

hitpsfdol - am 20,01,2026, 11:01:05.



https://doi.org/10.5771/9783748942764-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was ist demokratischer Streit?

protreptischen Kritik schlieBen, welche den Streit um die Doxa durch Ver-
fahren der &sthetischen Argumentation aufzulésen versuchen.

Diese einfiihrenden Reflexionen zur Methode der Politischen Phéno-
menologie bilden keine formale Anleitung, die im Folgenden einfach
Schritt fiir Schritt abgearbeitet wiirde, vielmehr stellen sie selbst das Er-
gebnis des hier im ganzen beschrittenen Denkweges dar und besitzen da-
her den Charakter der Nachtraglichkeit. Dass der Anfang dieser Studie zu-
gleich ihr Ende ist und umgekehrt ihr Ende zugleich ihr Anfang, trifft noch
in einem weiteren Sinne zu: Die Beantwortung der drei hier verhandelten
Grundfragen —,,Wer zdhlt zur politischen Gemeinschaft?*, ,,Wie soll de-
mokratische Herrschaft eingerichtet sein?*, ,,Wie bildet man sich eine po-
litische Meinung?*“ — hat nicht die Gestalt eines Aufstiegs, in welchem
immer hoherstufige Formen des Streits erreicht werden, sondern vielmehr
die Gestalt eines Zirkels, in welchem die einzelnen Streitfragen immer
wieder ineinander {ibergehen. Eine solche zirkuldre Figur mag auf den ers-
ten Blick widersinnig erscheinen, weil man beim Fortschreiten vom einen
zum anderen am Ende wieder am Anfang angelangt und so scheinbar im
Fortgehen keinen Fortschritt erzielt hat. Dabei wird jedoch {ibersehen,
dass der Kreisgang um eine Sache eine spezifische Sicht ermdglicht. Hei-
degger bringt das auf den Punkt, wenn er davon spricht, dass die ,,Kreis-
bewegung der Philosophie ihr Wesentliches [...] in dem beim Kreisgang
allein méglichen Blicken ins Zentrum* hat.“®’ Begreifen wir das Streit-
ganze der Demokratie in diesem Sinn als einen Zirkel, dann bleibt zu hof-
fen, dass die vorliegende Studie mit ihrem Kreisgang durch den Streit um
den Demos, den Streit um das Kratos und den Streit um die Doxa einen
einsichtsvollen Blick in die leere Mitte der Demokratie erlaubt.

67 Martin Heidegger, Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit — Ein-
samkeit, Frankfurt a. M.: Klostermann 2004, 276.

35

- am 20.01,2026, 11:01:05,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitpsfdol - am 20,01,2026, 11:01:05.



https://doi.org/10.5771/9783748942764-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

