AUFSATZ
Marco Walter

Das Politische — eine Begriffsbestimmung mit Hannah Arendt und
Carl Schmitt

Die Unbestimmtheit des Politischen ist ein Problem. Fernab von rein theoretischer
Begriffsakrobatik steckt jede Definition des Politischen den Rahmen ab, innerhalb
dessen die Regelung der gemeinsamen Belange tiberhaupt gedacht und damit prak-
tisch umgesetzt werden kann. Was in einer Gesellschaft implizit oder explizit als
politisch gilt, bestimmt deshalb die konkrete Ausgestaltung des Gemeinwesens, wer
sich daran beteiligen und in ihm mitentscheiden darf. Diese fundamentale Bedeu-
tung scheint jedoch im heutigen politischen Denken, geschweige denn in der empi-
rischen Politikwissenschaft kaum prasent zu sein. Stattdessen wird — der sozialen
Ausdifferenzierung folgend — bald jeder Bereich menschlichen Lebens als politisch
etikettiert, wodurch dem Begriff jegliche Aussagekraft genommen wird. Eine poli-
tische Orientierungslosigkeit ist die Folge, die nur uber eine explizite Auseinander-
setzung mit grundsitzlichen Kategorien behoben werden kann.! Selbstverstindlich
wire es weder praktikabel noch wiinschenswert, wenn jedem Artikel iber das poli-
tische Tagesgeschehen eine weitschweifige theoretische Erorterung tiber die grund-
legende Kategorie des Politischen vorausgeschickt wiirde. Es ist jedoch gerade die
Aufgabe der Politischen Theorie als jener Disziplin, die »das Fach zusammen-
hilt«,2 sich iiber grundlegende Begriffe kontinuierlich zu verstindigen und dadurch
einigermaflen gesicherte Ankerpunkte bereitzustellen, die nicht nur den anderen
Teilbereichen ein Arsenal gemeinsamer Begriffe bieten, sondern auch dem eigentli-
chen Politikbetrieb als Orientierung dienen konnen.

Das sahen mit Hannah Arendt und Carl Schmitt offenbar auch zwei der wirk-
machtigsten politischen Denker des vergangenen Jahrhunderts so, die beide wih-
rend Jahrzehnten um eine Begriffsbestimmung des Politischen rangen und dabei zu
hochst unterschiedlichen Ergebnissen gelangten. Wie es zu dieser Diskrepanz kom-
men konnte, insbesondere aber, in welchem Verhiltnis die beiden Konzeptionen
zueinander stehen, wird im Folgenden untersucht, um schliefSlich mit Rickgriff auf
die beiden Ansitze einen belastbaren Begriff zu entwickeln. Zuvor ist jedoch auf die
heute teilweise verbreitete Unterscheidung zwischen dem Politischen und der Poli-
tik hinzuweisen. Diese Differenzierung wird keineswegs einheitlich vorgenommen,

1 Eine solche Auseinandersetzung findet heute fast ausschliefSlich in poststrukturalistisch
gepragten Diskursen statt, die jedoch nicht selten einer Ausweitung des Begriffs auf alle
Lebenslagen aus theoretischer Sicht noch Vorschub leisten, selbst wenn sie sich der damit
verbundenen Gefahren der Bedeutungsentleerung bewusst sind (beispielsweise Marchart
2010, S.278f.).

2 Straflenberger, Miinkler 2007.

Leviathan, 44. Jg., 4/2016, S. 515 - 535, DOI: 10.5771/0340-0425-2016-4-515

216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:48.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515

516 Marco Walter

am sinnvollsten aber von Chantal Mouffe eingefiihrt, weswegen ihrer Herange-
hensweise hier gefolgt wird. Demnach ist das Politische auf die Philosophie bezogen,
fragt also nach der Essenz der so bezeichneten Sache und bewegt sich deshalb auf
der ontologischen Ebene. Die Politik hingegen ist Sache der Empirie, fragt nach
konkret beobachtbaren Prozessen und bewegt sich auf der ontischen Ebene.?> Weder
Arendt noch Schmitt haben sich um diese Differenzierung gekiimmert, es wird
jedoch schnell klar, dass beide auf der Suche nach dem Politischen im hier vorge-
stellten Sinne waren, unabhingig von der tatsiachlich verwendeten Terminologie.
Dass diese sowieso nur sehr schwer durchzuhalten ist, liegt einerseits daran, dass
beide Kategorien eng miteinander verzahnt sind, insofern Politik nur da stattfinden
kann, wo das Politische gegeben ist, andererseits daran, dass mit politisch nur ein
gemeinsames Adjektiv fiir beide Substantive existiert. Deshalb ist es weder moglich,
das Politische ohne Ruckgriff auf die Politik plausibel zu machen, noch die zwei
Bereiche terminologisch immer sauber voneinander zu trennen. Beide Vorbehalte
gilt es in den folgenden Ausfihrungen zu berticksichtigen.

Bereits die Biografien von Arendt (1906-1975) und Schmitt (1888-1985) offen-
baren mehr Gegensitzliches als Gemeinsames, aufler dass sich ihre Lebensdaten
uberschneiden und die nationalsozialistische Machtergreifung 1933 fiir beide eine
deutliche biografische Zisur darstellte.* Auf der einen Seite die etwas jiingere,
deutsch-judische Arendt, die Philosophie studiert hatte und erst durch die Ereignisse
Anfang der 1930er Jahre aktiv politisiert wurde und sich daraufhin dem politischen
Denken verschrieb. Als Judin war sie von den nationalsozialistischen Verfolgungen
personlich betroffen, es gelang ihr aber gliicklicherweise, zunachst nach Frankreich,
dann in die USA zu emigrieren. Dort versuchte sie, das Erlebte zu verstehen, was sie
von anfinglichen Studien tiber den Totalitarismus zur Behandlung allgemeiner poli-
tiktheoretischer Probleme fiithrte. Entsprechend wurde Arendt erst nach dem Zwei-
ten Weltkrieg einem breiteren Publikum bekannt. Ganz anders der katholische,
zeitlebens antisemitischer Einstellungen verdachtige Jurist Schmitt, der bereits in der
Weimarer Republik als Professor des Offentlichen Rechts eine prominente Stellung
innehatte und in dieser Zeit seine produktivste Schaffensphase erlebte. Im Jahre
1933 arrangierte er sich erstaunlich schnell mit dem Nationalsozialismus und ver-
suchte anfangs, sich als dessen Ideengeber zu profilieren, bevor er aus den eigenen
Reihen angegriffen wurde wegen seiner fritheren Unterstiitzung des Prasidialsystems
und seines damaligen Umgangs mit judischen Berufskollegen. Damit war Schmitt
nach allen Seiten kompromittiert. Zwar entging er nach Kriegsende einer Anklage
in Nurnberg, aber ebenso wenig konnte er in der neuen Republik Fuf$ fassen, wes-
halb er den Rest seines Lebens im Exil in seiner Heimatstadt im Sauerland verbrachte
und nur noch selten publizistisch hervortrat.

Ganz abgesehen von den inhaltlichen Divergenzen, auf die weiter unten einge-
gangen wird, hat der unterschiedliche Lebenswandel von Arendt und Schmitt,
gepaart mit den teils diametral entgegengesetzten politischen Positionen, dazu

3 Mouffe 2005, S. 8.

4 Alle biografischen Angaben beziehen sich im Weiteren auf die beiden Standardwerke von
Young-Bruehl 2015 fir Arendt und Mehring 2009 fiir Schmitt.

216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:48.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515

Das Politische — eine Begriffsbestimmung mit Hannah Arendt und Carl Schmitt 517

gefiihrt, dass manche Interpreten ein Zusammendenken der beiden quasi verbieten
wollen.> Die Protagonisten selbst hegten hingegen keinerlei solche Vorbehalte.
Zwar scheinen sie sich in den gemeinsamen Berliner Jahren 1930-1933 nicht per-
sonlich begegnet zu sein,® die gegenseitige Wahrnehmung der publizistischen Titig-
keit war jedoch betrachtlich. Arendt hat Schmitt nicht nur ausfihrlich und genau
gelesen, wie die zahlreichen Markierungen und Glossen in der hinterlassenen Biblio-
thek belegen, sondern auch in Denktagebiichern seine Thesen reflektiert. Angesichts
dieser intensiven Auseinandersetzung mag es erstaunen und wire eine eigene Unter-
suchung wert, dass sie in ihren Publikationen nur sporadisch auf dessen Werke ver-
weist.” Umgekehrt hat sich Schmitt nicht ganz so eingehend mit Arendt auseinan-
dergesetzt, was unter anderem dem Umstand geschuldet sein diirfte, dass er bei ihrer
ersten grofsen Veroffentlichung bereits 63 Jahre alt war und sich nur noch selten in
den wissenschaftlichen Diskurs einmischte. Trotzdem verfolgte er insbesondere
Arendts Totalitarismus-Studien und den Fall Eichmann sehr genau, dariiber hinaus
zitierte er sie beispielsweise in seinem weiterhin regen Schriftverkehr mit Schulern

5 Beispielsweise Vollrath 2003, S. 61 f.

6 Schmitt war seit 1928 Dozent an der Berliner Handelshochschule, wihrend Arendt —
ubergangsweise 1929 und ab 1930 stiandig in Berlin — sich aufgrund der politischen Lage
zunehmend in zionistischen Kreisen bewegte. Allerdings gab es auch Uberschneidungen.
So verkehrte Arendt mit (ehemaligen) Bekannten Schmitts, insbesondere Waldemar
Gurian oder Leo Strauss, und sie diirfte aufgrund ihres Interesses an der deutschen Roman-
tik schon damals sein Buch tiber die Politische Romantik gekannt haben. Ein Zusammen-
treffen ist jedoch weder schriftlich noch miindlich iiberliefert, und so kann Schmitts Tage-
bucheintrag vom 20. Mai 1931 uber nette Unterhaltungen mit einer nicht weiter
spezifizierten Person »Arendt« nicht als Beleg herangezogen werden (Schmitt 2010,
S.111).

7 Die Bibliothek Arendts wird in ihrem Nachlass am Bard-College in Annandale-on-Hudson
im US-Bundesstaat New York aufbewahrt, wobei die Titel mit Marginalien laufend
gescannt und der Offentlichkeit zuginglich gemacht werden. Bislang scheint einzig Arendts
Lektiire des Nomos der Erde systematisch untersucht worden zu sein (Jurkevics 2016).
Nicht weniger als acht Buchpublikationen Schmitts sind jedoch verzeichnet (www.bard.
edu/arendtcollection/marginalia.htm; Zugriff vom 07.09.2016), wobei mindestens die
Politische Romantik fehlt, die Arendt mit Sicherheit kannte (Arendt 2009 [1955], S. 369,
Fufdnote 17). Im Denktagebuch finden sich zwei Stellen zu Schmitts Uberlegungen zum
gerechten Krieg (Arendt 2003 a, S. 217 f., 243), aber auch das 6fters auftauchende Problem
der Souveranitit diirfte von der Schmitt-Lektiire beeinflusst sein (beispielsweise ebd.,
S.141), denn zu diesem Thema hat sie ihn offentlich zitiert (Arendt 2012, S. 214, Fuf3-
note 7). Ansonsten ist es vor allem die Totalitarismus-Studie, in welcher explizit auf
Schmitt verwiesen wird, insbesondere in der bekannten Fufinote, in welcher sie ihm
bescheinigt, zu intelligent fiir die Nazis gewesen zu sein (Arendt 2009 [1955], S. 724, Fufs-
note 55). Ubrigens ist Schmitt selbst diese Fufinote aufgefallen, vor allem der Umstand,
dass sie im Vergleich zur englischen Version umformuliert, und der Passus, dass seine
Schriften »still make arresting reading«, gestrichen wurde, wie er an entsprechender Stelle
handschriftlich notiert (RW 265-22551, S. 332).

Leviathan, 44. Jg., 4/2016

216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:48.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515

518 Marco Walter

oder Freunden und lief$ sich umgekehrt von diesen tiber Lektuireeindriicke, Vortrage
und dhnliche Aktivititen unterrichten.?

Es zeigt sich darin eine gegenseitige intellektuelle Wertschitzung, die unabhingig
von personlichen Vorlieben oder inhaltlichen Ubereinstimmungen bestand. Gerade
in Bezug auf den Begriff des Politischen entwickelten beide sehr unterschiedliche
Konzeptionen. Fiir Arendt besteht das Politische in der Herstellung eines 6ffentli-
chen Raums, innerhalb dessen die Beteiligten sich als Freie und Gleiche gegentiber-
treten und zusammen handeln konnen. Damit ist einerseits das Vollbringen von
Taten gemeint, andererseits und vor allem aber das Sprechen von Worten, das
gegenseitige Uberreden und Uberzeugen, wobei die Anwendung von Gewalt aus der
politischen Sphire ausgeschlossen bleibt. In dieser bewegen sich die Menschen kraft
ihrer Pluralitit, das heifSt kraft ihres je individuellen Standpunkts, den sie trotz ihrer
gemeinsamen Zugehorigkeit zum Menschengeschlecht innehaben und gleichzeitig
wegen dieser Zugehorigkeit vermittels Sprache mit den anderen teilen konnen. So
gesehen, hat Politik weder einen bestimmten Zweck noch ein bestimmtes Ziel, son-
dern lediglich einen Sinn, und dieser Sinn ist die Freiheit, die sich durch die politisch
Titigen aktualisiert, solange sie titig bleiben.’

Mit einem ganz anderen Vokabular nahert sich Schmitt dem Begriff des Politi-
schen. Sein weithin bekannt gewordenes Kriterium des Politischen ist die Unter-
scheidung zwischen Freund und Feind. Sobald ein Gegensatz ausreichend intensiv
geworden ist, dass er im »Konfliktfalle die Negation der eigenen Art Existenz
bedeutet«,10 ist die politische Konstellation gegeben, die sich dadurch klar von blo-
Ber Gegnerschaft oder Konkurrenz unterscheidet. Auf der anderen Seite grenzt sie
sich vom Krieg ab, der zwar »als reale Moglichkeit« gegeben sein und als »dufSerste
Realisierung der Feindschaft«!! in Betracht gezogen werden muss, als eigentliche
kidmpferische Auseinandersetzung jedoch nicht mehr zum Politischen gehort und
seinen eigenen Gesetzen folgt. Im weiteren Gegensatz zu Arendt ist das Politische
nicht an einen bestimmten Raum gebunden. Da es lediglich den Intensititsgrad einer
Assoziation und Dissoziation bezeichnet, kann es von jedem beliebigen Bereich des

8 Schmitts Nachlass mit der Bibliothek liegt im Landesarchiv NRW in Duisburg, Arendts
Publikationen dort unter den Signaturen: RW 265-22551, -22801, -23461, -26542. Ein
fir den vorliegenden Zusammenhang zentrales Arendt-Zitat schickte er an Christian
Meier, siche S. 522 f. Verschiedene Korrespondenzpartner berichten von Begegnungen
mit Arendt oder ihrem Werk (Schmitt, Forsthoff 2007, S. 116, 256 und 334 f.; Schmitt,
Mohler 1995, S.412; weitere Belege in den noch unveroffentlichten Briefen RW
265-10194, -10195, -12776, -14835, -14863, -14865), und zwar durchgehend anerken-
nend oder zumindest respektvoll, wenn sie inhaltliche Kritik iiben. Auch Schmitt selbst
zeigte sich wiederholt beeindruckt durch die Lektiire von Arendts Schriften (beispiels-
weise Schmitt, Forsthoff 2007, S. 117, 120 und 198) und ist erschiittert iiber die Art, wie
sie nach ihrer Berichterstattung zum Fall Eichmann angegriffen wird (Schmitt, Rumpf
2014, S.284).

9 »Der Sinn von Politik ist Freiheit« (Arendt 2003 b, S. 28). Zu ihrem Begriff des Politi-
schen siehe ebd., S. 28 ff.; zum Konzept der Pluralitdt Arendt 2002 [1960], S. 17 und 213.

10 Schmitt 2009a [1932], S. 26.
11 Ebd.,S.31.

216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:48.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515

Das Politische — eine Begriffsbestimmung mit Hannah Arendt und Carl Schmitt 519

menschlichen Lebens (Okonomie, Religion, Asthetik, Moral usw.) bestimmt wer-
den, wenn es nur gelingt, die Menschen anhand des jeweiligen Gegensatzes nach
Freund und Feind zu gruppieren. Jene Einheit, der diese Einteilung gelingt, ist als
die mafigebende und damit eigentlich politische Einheit anzusehen, insofern sie tiber
den Ernst- beziehungsweise Ausnahmefall entscheidet. Daraus folgt definitionsge-
maf$ nach Schmitt, dass die politische Einheit souverin ist, solange sie existiert.!?

Die knappe Zusammenfassung der beiden Ansitze lisst bereits erahnen, dass sie
in zwei unterschiedlichen Traditionen von Theorien des Politischen stehen, die tat-
sachlich so alt sind wie das politische Denken selbst und als deren paradigmatische
Stellvertreter sie angesehen werden konnen: auf der einen Seite Arendt mit ihrem
Fokus auf dem Handeln der Vielen im 6ffentlichen Raum und damit auf der Parti-
zipation, auf der anderen Seite Schmitt mit seinem Fokus auf der Entscheidung tiber
die relevanten Freund-Feind-Gruppierungen und damit auf der Dezision.!3 In dieser
Hinsicht schligt sich also die Gegensitzlichkeit ihrer Lebenswege in ihrer Theorie-
arbeit nieder.!* Dass dies nicht auf allen Feldern zutrifft, wurde verschiedentlich
gezeigt, indem auf gemeinsame Positionen von Arendt und Schmitt hingewiesen
wurde, die nicht zuletzt mit dem Politischen in engem Zusammenhang stehen. So
rangen beide mit dem Problem, wie man das Politische ohne Riickbindung an ein
auflenstehendes Absolutes begriinden und gleichzeitig die potenzielle Schrankenlo-
sigkeit politischen Handelns eindimmen kann. AufSerdem zeichneten sich beide als
Kritiker ihrer Zeit, insbesondere des Liberalismus aus, im Zuge dessen das Politische
durch die Bereiche der Okonomie und des Sozialen iiberwuchert und verdringt zu
werden drohe.!®

Tatsichlich existieren dariiber hinaus Gemeinsamkeiten, wenn auch nicht in der
Hinsicht, dass die beiden Begriffe des Politischen als » Vermittlung von Freund und

12 Vgl. ebd., S.25-37; zu Begriff und Definition der Souverinitidt Schmitt 2009 b [1922],
S. 13 ff.

13 Vgl. Walter 2015. Kiirzlich hat Raimondi (2014, S. 12) in dhnlicher Weise unterschieden,
jedoch ohne Riickgriff auf die Kategorien der Partizipation beziehungsweise Dezision
und insbesondere ohne die im Weiteren entwickelten Schlussfolgerungen zu ziehen.

14 Die gefiihlte Gegensitzlichkeit driickt Arendt deutlich aus, als sie Schmitts Begriffsbe-
stimmung in einer Marginalie als »barbarisch« bezeichnet (Schmitt 1933, S.16;
www.bard.edu/library/arendt/pdfs/Schmitt-Begriff.pdf, Zugriff vom 27.09.2016).

15 Herberg-Rothe 2004, S. 38 ff.; Kalyvas 2008, S. 196; Sluga 2008, S. 107. Bisweilen wird
auflerdem eine Nihe von Schmitt und Arendt behauptet, die sich am Begriff der Aus-
nahme zeige (vgl. Schliiter 1999; Kalyvas 2008, S. 194). Was bei Schmitt als einem Theo-
retiker der Ausnahme leicht nachvollziehbar ist, stellt sich bei Arendt als Kategorienfehler
heraus. Angeblich komme hier die Ausnahme in der Fahigkeit der Menschen zum Aus-
druck, politisch handelnd etwas Neues anzufangen, einen Neubeginn im menschlichen
Beziehungsgeflecht zu setzen. Dieser Anfang mag zwar erstaunen, eine Ausnahme ist er
jedoch nicht, sondern ergibt sich aus der Grundbedingung der Menschen, die qua Geburt
selbst einen Neuanfang darstellen, was sie tiberhaupt erst zu politischem Handeln befa-
higt, wie Arendt nicht miide wird zu betonen; tiblicherweise unter Berufung auf den
Ausspruch Augustins: »Initium ergo ut esset, creatus est homo« (zum Beispiel Arendt
2002 [1960], S. 215).

Leviathan, 44. Jg., 4/2016

216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:48.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515

520 Marco Walter

Feind « weiterzudenken und zu integrieren seien.!6 Fine andere, implizite Uberein-
stimmung fallt auf, wenn man die eingangs eingefithrte Unterscheidung des Politi-
schen und der Politik heranzieht. Auf der ersten Ebene sind die Aussagen klar und
deutlich formuliert und nicht zuletzt wegen ihrer Zuspitzung so breit rezipiert wor-
den: Das Politische besteht demnach entweder dort, wo die Vielen kraft ihrer Plu-
ralitit in einem 6ffentlichen Raum handeln (Arendt), oder dort, wo zwischen Freund
und Feind unterschieden wird (Schmitt). Welche Prozesse aber vor diesem Hinter-
grund auf der empirisch-beobachtbaren Ebene konkret als Politik zu gelten haben,
bleibt in beiden Fillen eigenartig unbestimmt, wozu die Urheber in entscheidendem
Mafe beigetragen haben.

So hat Arendt explizit die sogenannte AufSenpolitik aus ihrem Konzept ausge-
schlossen und alle sozial-6konomischen Fragen als berechenbar und deshalb essen-
tiell unpolitisch abgetan. Ja, sie ging sogar noch weiter, indem sie betonte, dass
Politik sich im gegenseitigen, weder zweck- noch zielgerichteten Mitteilen der Mei-
nungen erschopfe, wobei nicht einmal klar wird, woriiber die Meinungen ausge-
tauscht werden. Der Eindruck der Unproduktivitit und Nutzlosigkeit von Politik
ist nach Arendt deswegen ganz folgerichtig.!” Einerseits ist das nur eine konsequente
Schlussfolgerung. Wenn man den Sinn von Politik in der Freiheit entdeckt und diese
explizit als wichtigste Idee der menschlichen vita activa kennzeichnet,'® ist es nicht
nur tberflussig, sondern sogar gefdhrlich, nach dartiber hinausgehenden Zwecken
zu fragen, weil jegliche Zwecke die Politik zum reinen Mittel degradieren und
dadurch ihren Sinn infrage stellen wiirden. Andererseits provoziert dieser Argu-
mentationsgang einen Erklarungsnotstand, in den Arendt selbst geriet, als sie sich
im Jahre 1972 in Toronto einer akademischen Diskussion stellte, zu einem Zeit-
punkt also, zu welchem sie sich schon jahrzehntelang intensiv mit dem Politischen
befasst hatte. Auf die Frage aber, welche konkreten Themen in ihrem 6ffentlichen
Raum zur Sprache kiamen, vermochte sie — mit Ausnahme der Schoffengerichte, die
aufgrund ihrer juristischen Natur einen Spezialfall darstellen — keine plausible Ant-
wort zu geben, insbesondere keine, die losgeldst von sozial-ckonomischen Dimen-
sionen bestehen konnte.!”

Ahnlich ratlos lisst einen die Schmitt’sche Definition zuriick. Wenn das Kriterium
des Politischen in der Unterscheidung von Freund und Feind besteht, dann geht
Politik da vonstatten, wo die Entscheidung tiber diese Unterscheidung vorgenom-
men wird. Die Entscheidung aber ist ein einmaliger Akt, und nachdem er ausgefiihrt
worden ist, sind die politischen Einheiten etabliert und damit die Fronten geklart.
Was eventuell darauf folgt, ist ein Krieg, der aber, wie oben ausgefiihrt, von Schmitt
selbst explizit von der Sphire des Politischen ausgeschlossen wird. Selbiges gilt fur

16 So der Vorschlag von Herberg-Rothe 2004, dessen Beitrag ansonsten die bislang fun-
dierteste Auseinandersetzung mit dem Thema liefert.

17 Arendt 2002 [1960], S.278; Arendt 2003 a, S. 392. Fiir den Ausschluss der AufSenpolitik
und sozial-okonomischer Fragen siehe beispielsweise Arendt 2002 [1960], S.38ff.;
Arendt 2003 b, S. 53; Arendt 2013 a [1965], S. 11.

18 Arendt 2003 b, S. 42.
19 Arendt 2013 b, S. 89 ff.

216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:48.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515

Das Politische — eine Begriffsbestimmung mit Hannah Arendt und Carl Schmitt 521

jene Prozesse, die der Entscheidung vorausgehen. Konnte man bislang annehmen,
dass die Auseinandersetzung um die Entscheidungsfindung den eigentlichen Kern
von Politik ausmacht, erteilt Schmitt solchen Spekulationen eine klare Absage,
indem er Meinungsverschiedenheiten innerhalb einer politischen Einheit als »Hof-
intrigen, Rivalititen, Fronden und Rebellionsversuche von Malkontenten, kurz
>Storungen«« abtut.20 Als eigentliche Politik bleibt deshalb nur die Konstituierung
neuer politischer Einheiten aufgrund neuer Freund-Feind-Unterscheidungen tibrig,
was selbst in Krisenzeiten nur sehr selten vorkommt. Es zeigt sich also, dass die
theoretisch-abstrakten Begriffsbestimmungen des Politischen von Arendt und
Schmitt zu derart weitgehenden Verengungen fithren, dass die Substanz des Begriffs
uberhaupt verloren zu gehen droht. Und es dient zwar dahingehend der Bestitigung,
aber keineswegs der Beruhigung, dass die Auseinandersetzung der beiden mit dem
Machtbegriff als zentraler politischer Kategorie mit denselben Problemen behaftet
ist.2!

Zugleich wire es natiirlich naiv oder gar anmafSend, Arendt und Schmitt ein derart
eingeschrianktes Politikverstindnis zu unterstellen. Nicht nur, weil sie sich jahr-
zehntelang mit dem Thema beschiftigt haben, sondern auch, weil sie Zeiten hautnah
miterlebten, die im gemeinen Verstidndnis als hochpolitisch gekennzeichnet sind. Es
gilt deshalb zu klaren, wo die Ursachen fiir die diagnostizierte Engfiihrung liegen,
wodurch sich im Weiteren erschlieflen wird, wie die beiden Ansitze im Verhiltnis
zueinander stehen. Zu diesem Zweck empfiehlt es sich, zu den Anfingen des Poli-
tischen zuriickzukehren, die nach dem bekannten Diktum Christian Meiers bei den
antiken Griechen zu finden sind.22 Der historische Schritt zuriick ist nicht unbedingt
selbstverstandlich. So ldsst sich argumentieren — und es wurde immer wieder getan
—, dass die kleinrdumig strukturierte Polis-Welt der alten Griechen ungeeignet sei,
um als Folie oder gar Problemlosungsressource fur die moderne Welt der institu-
tionellen Flichenstaaten zu dienen. Solange Menschen die Erde bevolkern, gilt die-
ser Einwand jedoch nicht auf begrifflich-konzeptueller Ebene in Bezug auf das Poli-
tische, und er gilt vor allem nicht im Rahmen einer Untersuchung zu Arendt und
Schmitt, die beide auf besondere, wenn auch unterschiedliche Weise mit der Antike
verbunden waren.

Im Hinblick auf Arendt ist der Bezug allgemein bekannt, ist doch ihr politisches
Denken wesentlich und explizit von einer Auseinandersetzung mit der athenischen

20 Schmitt 2009 a [1932], S. 10; Hervorhebung im Original.

21 Fiir Arendt entsteht Macht zwangslaufig da, wo Menschen zusammen handeln. Was sie
aber genau tun, wenn sie handeln, bleibt ungeklart, insbesondere weil die Macht der
Zweck-Mittel-Kategorie enthoben sei. Dementsprechend verhandelt Arendt das Phino-
men in Gegeniiberstellung und Abgrenzung zur Gewalt, ihrerseits das paradigmatische
Beispiel eines Mittels, um bestimmte Zwecke zu erreichen (vgl. Arendt 2003 ¢ [1970]).
Fur Schmitt hingegen stellt sich die Frage, wie die Macht zustande kommt, tiberhaupt
nicht. Sie ist gegeben, und wer sie hat, darf entscheiden. Seine Uberlegungen kreisen des-
wegen fast ausschlieflich um die Frage, wer es schafft, den Machthaber im eigenen Sinne
zu beeinflussen (Schmitt 1994 [1954]; vgl. zu diesem Themenkomplex Walter 2016).

22 Meier 1983.

Leviathan, 44. Jg., 4/2016

216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:48.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515

522 Marco Walter

Demokratie und ihren Philosophen geprigt.2? Bei Schmitt ist die Beziehung weniger
offenbar, weil er nur ausnahmsweise und kaum je systematisch auf antike Autoren
rekurriert.2* Trotzdem sind sie ihm aufgrund seiner umfassenden humanistischen
Bildung bekannt und bleiben zeitlebens treue Begleiter, tiber die er kontinuierlich
reflektiert, wie seine Bibliothek und seine privaten Aufzeichnungen bezeugen. Ent-
scheidender jedoch ist die Antike fur beide beziiglich des Umgangs mit Begriffen.
Als politische Denker miissen sie von Berufs wegen auf die korrekte Verwendung
klar abgegrenzter Begriffe pochen, und entsprechend ist von den frithesten Werken
an das Ringen um Klarheit in der Sprache festzustellen. Was jedoch unter korrekter
Begriffsverwendung zu verstehen ist, ldsst sich schlechterdings nicht bestimmen,
ohne einen selbstgewihlten MafSstab anzulegen, dessen Auswahl niemals objektiv
gerechtfertigt, sondern nur plausibel begriindet werden kann. Fir Arendt und
Schmitt ist die Antike dieser Maf$stab, die Zeit, in der die meisten bis heute wesent-
lichen philosophischen und politischen Begriffe fur uns erstmals fassbar werden. Sie
folgen damit der seit den alten Griechen zu beobachtenden Auffassung, dass
Ursprungsbestimmung und Wesensbestimmung in eins fallen, eine Auffassung, die
Arendt beschrieben und Schmitt bei ihr gelesen hat.2> Doch schon viel frither wusste
Schmitt mit dem Philologen und Orientalisten Johann Arnold Kanne: »Die Sprache
weifs es noch«,26 und Arendt sekundiert: »[Unterschiedliche Begriffe] synonym zu
gebrauchen, zeigt nicht nur, daf$ man das, was die Sprache eigentlich sagt, nicht
mehr horen kann, was schlimm genug wire; der Unfihigkeit, Unterschiede zu horen,
entspricht die Unfihigkeit, die Wirklichkeiten zu sehen und zu erfassen, auf die die
Worte urspriinglich hinweisen«.2” Dass der Ursprung des Politischen in der antiken
Polis — namentlich in Athen - zu finden ist, dartber diirfte es keinen Zweifel geben.
Und so schreibt Schmitt in einem Brief an Christian Meier, Arendt zitierend:

»Der erste Satz (»der Begriff des Staates setzt den Begriff des Politischen voraus<) hat es in

sich (also das griechische Wort!). In diesem Zusammenhang ist ein Satz von Hannah Arendt,

in der Zeitschrift Merkur Nr. 240 (Seite 313) wichtig:>... in der Sprache sitzt das Vergangene
unausrottbar, an ihr scheitern alle Versuche, es endgiiltig loszuwerden. Die griechische Polis

23 Vgl. beispielsweise Straflenberger 2015, S. 157 ff. firr die besondere Stellung des Aristo-
teles in Arendts Denken.

24 Erst im Spiatwerk gewinnt die Antike etwas hoheres, wenn auch nicht entscheidendes
Gewicht (vgl. Schmitt 2011 [1950], S. 11-25 und 36-51).

25 Die entsprechende Stelle in den 1948 veroffentlichten Sechs Essays wurde von Schmitt
unterstrichen (RW 265-26542, S. 26).

26 Zitiert in Meier 1988, S. 544. Schmitt setzte sich wihrend seiner Vorarbeiten fiir die
Politische Romantik (1919) mit Kanne auseinander und edierte im Jahre 1918 dessen
Biographie (Mehring 2009, S. 102).

27 Arendt 2003 ¢ [1970], S. 44; Hervorhebung M.W. Vgl. auch Arendt 2008, S. 108. In
Arendt 2013 b, S. 98, differenziert sie zwischen dem kommunikativen Wert eines Wortes,
der die Art und Weise beschreibe, wie es in einem bestimmten Kontext benutzt wird, und
dessen aufschlieSender Qualitit, die nur iiber den historischen Hintergrund ermittelt
werden konne und die in enger Beziehung stehe zu dem, »was es ausdriickt oder was es
1St«,

216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:48.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515

Das Politische — eine Begriffsbestimmung mit Hannah Arendt und Carl Schmitt 523

wird so lange am Grunde unserer politischen Existenz, auf dem Meeresgrunde also, weiter

da sein, als wir das Wort >Politik« im Munde fithren««.?$
Zugegebenermaflen waren solche Uberlegungen fiir Schmitt nicht leitend, als er sei-
nen Begriff des Politischen im Wesentlichen Ende der 1920er Jahre entwickelte.?”
Wichtiger im vorliegenden Zusammenhang ist jedoch, dass er ihn weder revidierte,
abinderte noch gar widerrief, nachdem er solche Uberlegungen angestellt hatte.
Stattdessen bestitigte er noch im Jahre 1963 die Giiltigkeit seiner Schrift von 1932,
indem er sie neu auflegen lief3, also deutlich nachdem etymologische Betrachtungen
fiir ihn bestimmend geworden waren, wie sie spatestens im Nomos der Erde (1950)
offen zutage treten.

Das Politische entstand also bei den Griechen.3? Eine jahrhundertelange, schritt-
weise und keineswegs kontinuierliche Entwicklung fithrte schliefflich im fiinften
Jahrhundert v. Chr. in Athen zu der Situation, die heute als Geburtsstunde des Poli-
tischen beschrieben wird.3! Sie ist gekennzeichnet durch die Einsicht in die Kontin-
genz menschlicher Angelegenheiten — dass die Dinge zwar so gekommen sind, aber
auch anders hitten kommen konnen — gepaart mit dem Willen, die Spielraume der
kontingenten Moglichkeiten selbstbestimmt auszunutzen, und dem Bewusstsein, die
Fihigkeit dazu zu haben. Seine kaum zu tberschidtzende Strahlkraft erhielt dieser
historische Moment dadurch, dass die selbstbestimmte Gestaltung der Zukunft
nicht auf eine kleine Clique altehrwiirdiger Adelsgeschlechter beschriankt blieb,
sondern auf die gesamte athenische Biirgerschaft unabhingig von ihrem sozio-6ko-
nomischen Status ausgeweitet wurde.32 Damit war die athenische Demokratie ent-
standen, die ihre Blitezeit in den 50 Jahren zwischen den Perserkriegen und dem
Peloponnesischen Krieg erlebte und danach trotz verheerender militirischer Nie-
derlagen fast 80 Jahre weiterbestehen konnte, bevor sie unter dem dufSeren Druck
des tibermichtigen Makedonenreichs zusammenbrach. Die Entstehung des Politi-
schen fillt demnach mit der Entstehung der Demokratie zusammen, ist aber kei-

28 Zitiert in Meier 1988, S. 543. Der Satz findet sich auf einem Notizzettel Schmitts in
Materialien zu seinem Begriff des Politischen (RW 265-20397, S. 9).

29 Jedenfalls konnen sie nicht explizit nachgewiesen werden. Die erste greifbare Verbindung
von Politik mit der Polis als ihrer etymologischen Wurzel stellt Schmitt im Jahre 1936 in
einem Handbuchartikel »Politik« her (Schmitt 1995, S. 133; dhnlich zur gleichen Zeit
Schmitt 20085, S. 464).

30 Ubrigens hatte bereits Arendt (2012, S. 203) diese Einsicht beschrieben: »Nicht nur ety-
mologisch und nicht nur fiir den Gelehrten ist dies Wort [des Politischen; M.W.] mit
Assoziationen getrinkt, die aus jenem Gemeinwesen stammen, in welchem das Politische
in einem spezifischen Sinne zum ersten Mal entdeckt wurde« (Hervorhebung M.W.).

31 Vgl. Meier 1983.

32 Seit der Mitte des fiinften Jahrhunderts v. Chr. war in Athen die Herkunft das entschei-
dende Kriterium fiir die politische Beteiligung. Jedem miindigen Biirger, der nachweisen
konnte, dass sowohl seine Mutter als auch sein Vater das athenische Biirgerrecht besafSen,
standen die entscheidenden Institutionen — insbesondere die Volksversammlung — offen.
Im Laufe der Zeit wurden gar existenzsichernde Tagegelder eingefiihrt, um selbst dem
armeren und besitzlosen Teil der Biirgerschaft die regelmafSige politische Partizipation
zu ermoglichen (Bleicken 1995, S.1901.).

Leviathan, 44. Jg., 4/2016

216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:48.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515

524 Marco Walter

neswegs mit ihr identisch, denn was als Demokratie gelten darf, ist in hohem Maf3e
definitionsabhingig, und in den verschiedenen Epochen wird darunter Unterschied-
liches verstanden. Entscheidend fur das Politische ist hingegen das von Meier viel-
beschworene »Koénnens-Bewusstsein«33, das bisweilen nur eine Minderheit der in
einem Gemeinwesen ansissigen Menschen in konkrete Taten umsetzen kann, wie
dies in Athen der Fall war.

Womit sich diese Minderheit beschiftigt hat, wenn sie politisch tatig war, lasst
sich historisch rekonstruieren und muss hier kurz wiedergegeben werden. Denn die
Unterschiede zum heutigen Politikbetrieb sind betrichtlich, insofern sozio-6kono-
mische Verteilungskdmpfe nur in existenziellen Ausnahmefillen Gegenstand der
offentlichen Beratung wurden. Bleicken identifiziert anhand der Tagesordnungen
der athenischen Volksversammlungen vier regelmifiig wiederkehrende Verhand-
lungsfelder:3* die Kontrolle der Beamten, die Sicherstellung der Getreideversorgung,
die Verteidigung der Stadt und schliefSlich die Anklagen wegen schwerer politischer
Verbrechen. Dariiber hinaus wurde bisweilen auf Bitten einzelner Biirger eingegan-
gen, Fragen des Kultes oder profane Angelegenheiten wurden behandelt oder die
Heerfiihrer fiir kommende Auseinandersetzungen bestimmt. Gewichtet man diese
Themenfelder mit den tatsichlich verabschiedeten Beschlissen, so zeigt sich, dass
der grofite Teil die Ehrung von Biirgern betraf, insbesondere von Beamten, aber
auch Auswirtige konnten in den Genuss kommen. Dicht gefolgt wurde diese Kate-
gorie von Beschliissen zur AufSenpolitik, die rund ein Drittel ausmachten. Die Bewil-
ligung von Geldern hingegen, heute der Kern politischer Entscheidungen, war von
geringer Bedeutung.

Kontrastiert man diese Befunde mit den Begriffsbestimmungen des Politischen bei
Arendt und Schmitt, so ist augenfillig, dass beide offenbar nur einen Teil dessen
abdecken, was im antiken Athen unter Politik verstanden und gelebt wurde. Im Falle
Arendts ist es der Teil der Buirgerehrungen. Die meiste Zeit politischer Betitigung
mit Diskussionen zuzubringen, welcher Biirger sich am ehesten um das Gemeinwe-
sen verdient gemacht habe, erscheint aus heutiger Perspektive wie ein selbstreferen-
tieller Leerlauf, also reine Zeitverschwendung. Die Auszeichnungen hatten damals
jedoch eine wichtige Funktion, nimlich die Kontrolle der als Geschaftstrager titigen
Biirger und die gegenseitige Versicherung, die bestehende Verfassungsform auf-
rechtzuerhalten.3® In ihrem theoretischen Konzept abstrahiert Arendt gar noch von
diesem Nutzen und legt den Fokus komplett auf den Prozess des gemeinsamen
Sprechens im 6ffentlichen Raum. Daraus folgt logisch, dass Politik in ihren Augen
nur Innenpolitik sein kann, und genau diesen Standpunkt hat sie des Ofteren explizit
und vehement vertreten.3¢ Genau umgekehrt verhilt es sich bei Schmitt. Fiir frucht-
lose Rededuelle innerhalb der Burgerschaft ist in seinem Konzept kein Platz, statt-
dessen verweist es mit der Freund-Feind-Unterscheidung auf den zweiten grofSen

33 Meier 1983, passim.
34 Bleicken 1995, S. 210 ff.
35 Ebd., S.214.

36 Arendt 2003 a, S.97; Arendt 2003 b, S.53; Arendt 2012, S.231 und 293; Arendt
2013a [1965], S. 11.

216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:48.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515

Das Politische — eine Begriffsbestimmung mit Hannah Arendt und Carl Schmitt 525

Pfeiler des athenischen politischen Lebens: die AuSenpolitik. Auch er abstrahiert in
diesem Bereich, indem er den Austausch von Gesandtschaften, das Verhandeln von
Vertriagen und Bundnissen auf die daraus schliefSlich gewonnene Entscheidung tiber
Freund und Feind zuspitzt. Es folgt deshalb der logische Schluss, dass Politik fur
Schmitt nur Auflenpolitik sein kann, und tatsichlich hat er diese Interpretation
genauso oft und vehement bestitigt, wie Arendt das Gegenteil behauptete.3”
Wenn demnach Arendts Begriff des Politischen lediglich Innenpolitik zu erfassen
vermag, wahrend derjenige Schmitts nur auflenpolitische Relevanz entfaltet, so
kongruiert diese Erkenntnis zunidchst mit der oben vorgenommenen Einteilung der
beiden Ansitze unter die Rubriken der Partizipation beziehungsweise Dezision.
Zwar hat sich gezeigt, dass in beiden Sphiren beide Handlungsmuster von Belang
sind — insofern das Miteinander-Sprechen in die Entscheidung miinden kann, diesen
anstatt jenen Blrger auszuzeichnen, beziehungsweise der Feindentscheidung ein
diplomatisches Miteinander-Sprechen vorausgehen kann -, aber der Vorrang
gebtihrt im innenpolitischen Bereich eindeutig der Partizipation, im aufSenpoliti-
schen der Dezision. Das hat einen einfachen strukturellen Grund: Die rein innen-
politische Sphire ist selbstbestimmt, weswegen die Beteiligten in ihr selbst festlegen
konnen, ob und wann sie eine Entscheidung treffen. Die aufSenpolitische Sphire
hingegen ist in grofSfem Ausmaf$ fremdbestimmt, weil die Handlungen der anderen
politischen Akteure nicht gesteuert werden konnen, was es oftmals notwendig
macht, gewisse Entscheidungen sofort zu treffen. Hitten die alten Athener ange-
sichts des anrtickenden persischen Heeres einen Untersuchungsausschuss eingerich-
tet, anstatt die Seeschlacht zu wagen, wire das Politische nie bei ihnen entstanden.
Diese Betrachtungen legen es nahe, die beiden Konzepte des Politischen miteinander
zu kombinieren, um einen umfassenden Begriff zu erhalten. Thre Ansitze wiren
dann nicht mehr als kontrir, sondern komplementir anzusehen. Die Richtigkeit
dieses Wegs tritt dadurch zutage, dass beide Denker sich der jeweils anderen Seite
durchaus bewusst gewesen sein miissen. Das ldsst sich einerseits an vielen prakti-
schen Bemerkungen zeigen, die offenbar keinen Eingang in die abstrakt-theoreti-
schen Uberlegungen gefunden haben, andererseits besteht bei beiden eine konzep-

37 Zuniachst ist diese Schlussfolgerung sachlich in Schmitts Ausfithrungen zum Begriff des
Politischen angelegt. Offentlich ausgedriickt hat er sie jedoch erst spiter. Ublicherweise
kontrastiert er dabei den Begriff der Politik, der eigentlich Aufenpolitik meine, mit dem-
jenigen der Polizei, der korrekterweise das bezeichne, was gemeinhin mit dem Etikett
Innenpolitik versehen werde (Schmitt 19935, S. 133; Schmitt 2009 a, S. 10 und 112). Dass
es sich hierbei um eine alte und feste Uberzeugung handelt, belegt ein Brief an seinen
damaligen Verleger Ludwig Feuchtwanger aus dem Jahre 1927, kurz nach der Verof-
fentlichung der ersten Version von Der Begriff des Politischen. Schmitt nimmt dort Bezug
auf einen Einwand Feuchtwangers gegen sein Kriterium der Freund-Feind-Unterschei-
dung und bekraftigt, dass es sich dabei um »die politischen Begriffe« handele. Weiter
fithrt er aus: »Innenpolitik< ist ein Widerspruch in sich; [...] Thr Einwand: daf§ meine
Definition >nur« fiir die AufSenpolitik zutrifft, ist also noch keine Widerlegung« (Schmitt,
Feuchtwanger 2007, S. 222; Hervorhebung im Original). Zur selben Zeit und in dem-
selben Sinne duflerte er sich gegeniiber dem Publizisten Carl Muth (Schmitt, Muth 1998,
S. 145).

Leviathan, 44. Jg., 4/2016

216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:48.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515

526 Marco Walter

tuelle Schwachstelle, die sich nur durch das jeweils andere politische Moment
erklart.

Auf theoretischer Ebene bleibt Arendt weitgehend konsequent, bekriftigt wie-
derholt, dass der Sinn von Politik in der Freiheit bestehe, und schliefst dariiber
hinausgehende Ziele oder gar Zwecke des politischen Handelns aus. Die einzige
Ausnahme liegt in Zeiten des Umbruchs, insbesondere bei Revolutionen, in denen
sie die Etablierung eines offentlichen Raums und damit der Freiheit als Ziel gelten
lasst.38 In eher praxisbezogenen Kontexten wird diese Haltung aufgeweicht. Hier
gehort es durchaus zum politischen Handlungsrepertoire, sich »Ziele zu setzen,
»zu bestimmten Entschliissen« zu kommen, »die Welt [zu] verdndern«, und sogar
der Krieg wird unter bestimmten Umstinden mit Clausewitz als »Fortfithrung der
Politik mit anderen Mitteln« akzeptiert.3® Schlieflich notiert sie ganz ungezwungen
im Denktagebuch: »Es ist wohl keine Frage, dass das politeuein der Athener de facto
im krinein — urteilen und entscheiden — bestand«.*0 Arendt war sich also der dezi-
sionistischen und damit der aufSenpolitischen Dimension des Politischen durchaus
bewusst, was sich auf konzeptueller Ebene an ihrer Haltung zum Weltstaat zeigt.

Von einem theorieimmanenten Standpunkt aus miisste sie einen solchen Weltstaat
enthusiastisch begriiffen, denn wenn alle Politik Innenpolitik ist, wiren damit die
Voraussetzungen gegeben, einen ungestorten offentlichen Raum zu erstellen, in
welchem die Individuen kraft ihrer Pluralitit sich voreinander sprechend und han-
delnd auszeichnen konnten, ohne von auflen die Notwendigkeit einer Entscheidung
aufgedriangt zu bekommen. Entgegen dieser Annahme ist das Gegenteil der Fall. In
ihrer Opposition gegen einen Weltstaat steht Arendt Schmitt in nichts nach. Wih-
rend sich diese Haltung bei Letzterem zwangslaufig ergibt, weil ein Weltstaat keine
Unterscheidung von Freund und Feind mehr zulassen kann und damit das Politische
nach seiner Definition verschwunden wire, werden Arendts Griinde nie ganz
klar.#! Im einzigen lingeren Abschnitt zum Thema warnt sie davor, dass es im
Weltstaat nur noch unkontrollierte und damit tyrannische Polizeigewalt geben
wiirde.*? Abgesehen davon, dass es sich hier um ein wesentlich schmittianisches
Argument handelt, setzt es im Umkehrschluss voraus, dass im Normalfall die
Gewaltmittel der einen politischen Einheit durch diejenigen der anderen in Schach

38 »Ziel und Ende der Revolution [ist] einzig die Freiheit« (Arendt 2012, S. 245; vgl. ebd.,
S.231; Arendt 2013 a [1965], S. 353). Ist der 6ffentliche Raum der Freiheit etabliert, tritt
das Ziel als MafSstab zurtick vor dem sinnhaften Vollzug des gemeinsamen politischen

Handelns an sich. Fiir die Notwendigkeit der Unterscheidung von Sinn, Ziel und Zweck
siche Arendt 2003 b, S. 126 ff.

39 Die Zitate in dieser Reihenfolge bei Arendt 2003 ¢ [1970], S. 81; Arendt 2007, S. 4;
Arendt 2003 ¢ [1970], S. 69, Fufinote 83; Arendt 2003 b, S. 87.

40 Arendt 2003 a, S. 301; Hervorhebung M.W.

41 Schmitt 2009a [1932], S. 50f. Arendts Kritik am Weltstaat (in Arendt 2003 ¢ [1970],
S. 130) klingt rein schmittianisch und wird dadurch konterkariert, dass sie gleich darauf
das Ritesystem skizziert, dessen globaler Umsetzung keine prinzipiellen Grenzen gesetzt
sind. In Arendt 2012, S. 99, kritisiert sie den Weltstaat lediglich vor dem Hintergrund,
dass er als Ziel aller Politik vorgiangig festgelegt wird.

42 Arendt 2003 a, S. 306-308.

216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:48.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515

Das Politische — eine Begriffsbestimmung mit Hannah Arendt und Carl Schmitt 527

gehalten werden. Dieses Aufrechterhalten eines Gleichgewichts zwischen politi-
schen Einheiten aber nennt man AufSenpolitik.

Uberhaupt ist es erstaunlich, dass Arendt diese Dimension derart vernachlissigt
hat. Denn selbst Aristoteles, den sie mit der entsprechenden Stelle notiert hat, kenn-
zeichnet die AufSenpolitik als einen der fiinf Gegenstinde des Sich-Beratschlagens
(symbouleuesthai), welches sich wiederum auf »das eigentlich Politische«
beziehe.*3 Dariiber hinaus wiirde man erwarten, dass Arendts eigene Politisierungs-
erfahrung, die sicherlich sehr viel tiefere Spuren hinterlassen hat als ihre theoretische
Auseinandersetzung mit dem Begriff des Politischen, in dieselbe Richtung hitte wei-
sen mussen. In auffallender Weise begann sie nimlich mit einer Freund-Feind-
Unterscheidung im Schmitt’schen Sinne, die an Klarheit kaum zu uberbieten war
und die Arendt durchaus als solche wahrgenommen hat. Als die Nazis die Juden
zum Feind erklirten, war fiir sie klar: »Wenn man als Jude angegriffen ist, muf$ man
sich als Jude verteidigen«.#* Gerade diese Einsicht habe vielen gefehlt, weshalb
Arendt »die politisch so gefihrliche Unfahigkeit, zwischen Freund und Feind zu
unterscheiden«, beklagte.*

Umgekehrt finden sich ganz so deutliche Bekenntnisse zur partizipativen Dimen-
sion des Politischen bei Schmitt nicht. Zwar spricht er an zentraler Stelle von jenen
Phianomenen, die tiblicherweise mit Partizipation und Innenpolitik in Verbindung
gebracht werden, und er benutzt dafir sogar politisches Vokabular, tut dies aber
mit explizit abwertendem Gestus.*® Dennoch zeigt sich an vielen Stellen Schmitts
Bewusstsein, dass auch der souverdnste Entscheider vollig machtlos ist, wenn er
nicht auf das Mindestmaf$ an Unterstiitzung zihlen kann, das in Form von Gehor-
sam zugleich der passivsten Art der Partizipation entspricht und ohne welches die
getroffenen Entscheidungen ganz einfach im luftleeren Raum verpuffen wiirden.4”
Deshalb kann auch Schmitt nicht umhin, die Macht eng an den Konsens zu kntipfen,
und ein politischer Konsens ist notwendigerweise eine Ubereinkunft unter Vie-
len.*8 Als Normalfall der kollektiven Unterstiitzung von Entscheidungen ist jedoch
nicht die stillschweigende Duldung, sondern irgendeine Form der offentlichen
Bekundung anzunehmen: »In Wahrheit gibt es kein Staatswesen, das auf solche
Akklamationen verzichten konnte. Auch der absolute Fiirst braucht die Spalier bil-

43 Ebd., S.410. Mit AufSenpolitik Gbersetzt sie Aristoteles’ Ausdruck peri polemou kai
eirénés, also die Dinge, die Krieg und Frieden betreffen.

44 Arendt 2013 Db, S. 59; vgl. auch ebd., S. 109. Fur dhnliche Aussagen, die vor allem in der
frithen Schaffenszeit der Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus hiufig auf-
treten, siche Arendt 1948, 5.9, 111 und 127.

45 Arendt 2003 d [1963], S. 79; Hervorhebung M.W.

46 Die Rede ist etwa von sekundirer oder Parteipolitik (Schmitt 2009 a [1932], S. 28, 30
und 45).

47 Schmitt 2006 [1921], S. 142 f. Arendt beschreibt diesen Zusammenhang so: » Gehorsam
und Unterstiitzung sind, politisch gesprochen, das gleiche« (Arendt 2013 a [1965],
S.293).

48 Schmitt 1994 [1954], S. 15.

Leviathan, 44. Jg., 4/2016

216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:48.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515

528 Marco Walter

dende und Hoch schreiende Menge seines Volkes. Die Akklamation ist ein ewiges
Phianomen jeder politischen Gemeinschaft«.4?

Entscheidend an diesem Vorgang ist, dass er in der Offentlichkeit geschieht. Fiir
Arendt gehoren Offentlichkeit und Politik so eng zusammen, dass es iiberfliissig ist,
die Wichtigkeit dieses Elements extra zu betonen. Ohne Offentlichkeit bestiinde
schlicht kein Ort, in dem sich die politisch Handelnden begegnen und ihre Meinun-
gen einander mitteilen konnten. Bei Schmitt hingegen besteht theorieimmanent
keine solche Notwendigkeit. Ginge es um die reine Entscheidung, konnte der sou-
verdne Fiirst die Freund-Feind-Unterscheidung ausschliefSlich nach privaten Krite-
rien vornehmen, und tatsichlich sympathisiert Schmitt noch Mitte der 1920er Jahre
mit der Idee, Politik miisse im Verborgenen stattfinden.’® Dabei bleibt es jedoch
nicht lange. Bald schon betont er bei jeder Gelegenheit die Notwendigkeit von
Offentlichkeit im politischen Bereich. Zwar geschieht dies hauptsichlich in seinen
verfassungsrechtlichen Schriften, und es mag bei isolierter Betrachtung von Einzel-
fillen zweifelhaft sein, ob er damit nur die Eigenschaften bestehender Institutionen
wie beispielsweise des Weimarer Reichstags deskriptiv erfasst oder tatsichlich ein
grundlegendes Kriterium etabliert. Solche Zweifel konnen jedoch ausgeraumt wer-
den. In noch unveroffentlichten Tagebucheintriagen aus dem Jahre 1926 — also dem
Jahr vor der Erstpublikation seiner programmatischen Schrift zum Begriff des Poli-
tischen — betont Schmitt, dass Politik Sichtbarkeit verlange und 6ffentliches Sein
gesteigertes Sein sei, Unsichtbarkeit dagegen zu Entpolitisierung fiithre,*! was er
direkt auf seinen Ansatz iibertrug: »Feind ist nur der 6ffentliche Feind, weil alles,
was auf eine solche Gesamtheit von Menschen, insbesondere auf ein ganzes Volk
Bezug hat, dadurch 6ffentlich wird«.52

Die Aufnahme von Offentlichkeit in Schmitts Konzept ist nicht folgenlos, denn
sie bedeutet zugleich Verantwortlichkeit.’3 Diese wiederum kann es nur geben,
wenn die Entscheidungstriger im Bedarfsfalle zur Rechenschaft gezogen, das heifSt
mindestens durch andere ersetzt werden konnen, um die getroffenen Entscheidun-
gen zu revidieren oder andere zu fillen. All diese Vorgange sind gar nicht vorstellbar
ohne die innenpolitische Partizipation eines wie auch immer ausgestalteten Demos,
und wenn seine Beteiligung nur dazu dient, eine neue Freund-Feind-Unterscheidung
herbeizufiihren. In derselben Art, wie Arendt in ihrem Begriff des Politischen die
Dezision implizit immer mitdenkt, denkt deshalb Schmitt die Partizipation immer
mit.

Ein Hindernis, weshalb diese Hiirde nicht beidseitig tiberwunden wurde, liegt im
Begriff der Souverinitit. Schmitt hat viel und laut tber ihn nachgedacht, wihrend

49 Schmitt 2014 [1927], S. 52.

50 Am 25. Mai 1924 schreibt Schmitt an Rudolf Smend: »Ich habe wieder einmal gesehen,
dafs alle gute Politik Kabinettspolitik ist, alle >6ffentliche« Politik auf beiden Seiten hinkt
und nach zu vielen Seiten schielt, um ein grofSes Ziel im Auge zu behalten« (Schmitt,
Smend 2012, S. 26). Vgl. auch Schmitt 2016 [1923], S. 58.

51 Schmitt RW 265-19604, S. 26 und 34.
52 Schmitt 1927, S. 5 f.; Hervorhebung im Original.
53 Schmitt RW 265-19604, S. 24.

216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:48.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515

Das Politische — eine Begriffsbestimmung mit Hannah Arendt und Carl Schmitt 529

Arendt seltener darauf zu sprechen kommt, aber immer eine umfassende Kritik
damit verbindet. Interessant ist das fir den vorliegenden Fall, weil sie ihr Verstand-
nis des Begriffs vor allem durch die Schmitt-Lektire gewonnen hat. Demnach
beruhe Souverinitit auf einem unabhingigen Willen, der sich selbst Zwecke setze
und die notwendigen Mittel dazu beschaffe. Offensichtlich steht diese Interpretation
Arendts Politikverstindnis diametral entgegen, das auf der Pluralitdt der Menschen
und gerade nicht auf ihrer Unabhingigkeit beruht. Frei sein konnen sie nur gemein-
sam.’* Diese Interpretation erstaunt nicht, spricht Schmitt doch wiederholt davon,
dass die souverine Entscheidung »aus einem Nichts geboren« sei als »reine, nicht
rasonnierende und nicht diskutierende, sich nicht rechtfertigende [...] Entschei-
dung«.>

Fligt man diese Souveranititskonzeption jedoch in Schmitts Begriff des Politischen
ein, so relativiert sich das radikale Bild. Oben wurde bereits darauf hingewiesen,
dass auf der Seite der Partizipation selbst der noch so souverine Herrscher zumin-
dest auf die Duldung seiner Entscheidung angewiesen ist. Dass sie »aus einem
Nichts« geboren sei, heifst deswegen nur, dass die Mitbetroffenen darauf verzichtet
haben, sich daran zu beteiligen, indem sie die Verantwortung auf den Souverin
ibertragen haben. Er muss deswegen deren Meinungen und Willen nicht beriick-
sichtigen, allerdings nur, solange die folgsame Duldung aufrechterhalten bleibt. Von
Seiten der Dezision sieht die Sache noch prekarer aus, denn der Souverdn kann nur
solche Entscheidungen treffen und mit Sicherheit durchsetzen, die seine eigene poli-
tische Einheit betreffen. Wenn also diese beispielsweise von einem dufSeren Feind
angegriffen wird, kann er entscheiden, die Waffen zu ergreifen und sie zu verteidi-
gen. Das heifdt aber nicht, dass er deshalb den Kampf automatisch gewinnt, denn
die gewiahlten Mittel erreichen nicht zwingend den angestrebten Zweck. Auf dem
Feld der Aufsenpolitik bleibt die aus Sicht einer spezifischen politischen Einheit sou-
verdne Entscheidung notwendigerweise eingebettet in das Beziehungsgeflecht der
anderen, je fiir sich ebenfalls souverdnen Einheiten. Schmitt driickt diesen Zusam-
menhang ganz deutlich aus, wenn er sagt: »Nur scheinbar isoliert die Souverinitit
jeden einzelnen Souverin vom anderen. In Wirklichkeit zwingt die aequalitas alle
dazu, auf alle andern Riicksicht zu nehmen, die Moglichkeit einer Neutralitidt anzu-
erkennen und den Krieg, aus einer blinden gegenseitigen Vernichtung, zu einem
geregelten Messen der Krifte zu machen, das in einem neuen Gleichgewicht
endet«.%®

In ihrem Exemplar vom Nomos der Erde hat Arendt diese Stelle bezeichnender-
weise mit einem Fragezeichen versehen. Das wire nicht notig gewesen. Was Schmitt
hier beschreibt, ist lediglich das bekannte »Pluriversum« der Staaten,*” in welchem

54 Arendt 2012, S. 214. Sie bezieht sich an dieser Stelle (ebd., FuSnote 7) auf die knappen
Ausfiihrungen Schmitts zum Thema in dessen Verfassungslebre. Die einschlagigen Stellen
aus der Politischen Theologie waren ihr aber ebenso bekannt, wie aus der nachgelassenen
Bibliothek ersichtlich wird (vgl. hier Fuf$note 7).

55 Die Zitate bei Schmitt 2009 b [1922], S. 38 und 69; vgl. auch ebd., S. 18 f.
56 Schmitt 2011 [1950], S. 139.
57 Schmitt 2009 a [1932], S. 50.

Leviathan, 44. Jg., 4/2016

216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:48.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515

530 Marco Walter

diese sich als Gleiche gegenuibertreten, insofern sie als einzelne politische Einheiten
souverin sind. Als solche haben sie die Moglichkeit, alle von ihnen gewollten Ent-
scheidungen zu treffen, aber sie werden auch die Pflicht zu spuren bekommen, mit
den Folgen dieser Entscheidungen zu leben, die bis zum Verlust der Souverinitit
reichen konnen. Auf der Ebene der einzelnen Menschen ist Arendt dieser Mecha-
nismus sehr wohl bewusst gewesen, und sie hat ihn aktiv verteidigt. Als sie im Inter-
view mit Joachim Fest tiber die Eichmann-Kontroverse auf den erbitterten Gegen-
wind zu sprechen kommt, den sie aufgrund ihrer ironischen Berichterstattung zu
spuren bekommen hat, erklart sie: »Ich bin noch der Meinung, dass man lachen
konnen muss, weil das Souverinitit ist«.’8

Damit sind alle Bausteine beisammen, um das Politische mit Bezug auf Arendt und
Schmitt zu bestimmen. Arendts Fokus liegt auf dem innenpolitischen Bereich, wo
die Partizipation das vorherrschende Element ist, denn solange von aufSen keine
Entscheidung erzwungen wird, konnen die Beteiligten selbst dartuber befinden, ob
ihre politische Tatigkeit in eine solche Entscheidung miinden soll oder ob sie sich
mit dem reinen Vollzug zufriedengeben, der ihnen immerhin die Freiheit verbiirgt.
Selbstverstiandlich ist es in der realen Welt unwahrscheinlich, dass die Situationen
lange auf sich warten lassen, in denen es zur Entscheidung kommen muss. Es wire
aber genauso einseitig, deswegen das Politische nur in die Entscheidung zu verlegen,
wie Schmitt dies tut. Er fokussiert rein den auflenpolitischen Bereich und auch hier
nur die dufSerste Dezision der Freund-Feind-Unterscheidung, ohne sich darum zu
kiimmern, wer sich auf welche Weise in die Lage versetzt hat, diese Dezision wirk-
sam umsetzen zu konnen. Das ndmlich ist der Aspekt der Partizipation.

Wie gezeigt worden ist, denken die beiden Autoren das jeweils andere Element
implizit mit, weshalb die an sich so gegenteiligen Prinzipien der Partizipation und
der Dezision im Rahmen des Politischen in einem komplementiren Verhiltnis
zueinander stehen. Die Diagnose der Komplementaritit wird dadurch erhirtet, dass
sie geeignet ist, die oben konstatierten Leerstellen in Bezug auf die konkrete Politik
auszufiillen. Was die Arendt’schen Handelnden tun, wenn sie politisch titig sind,
wird spitestens in jenem Extremfall klar, in dem sie zu einer Entscheidung gezwun-
gen werden. Im anderen Extremfall der reinen Dezision wird klar, dass der einsame

58 Arendt 2007, S. 15. Die Aussage belegt exemplarisch, wie nahe Arendts Vorstellungen
zumindest unbewusst an Schmitts politischem Souverinititsbegriff liegen. Thre Ableh-
nung desselben begriindet sie theoretisch mit einer Differenzierung von Wollen und Koén-
nen, von denen Ersteres auf das Individuum beschrankt und damit notwendig unpolitisch
sei, wihrend sich Letzteres auf das gemeinsame politische Handeln beziehe (Arendt 2012,
S.213; Arendt 2008, S. 426). Ob diese Unterscheidung aufrechterhalten werden kann,
also ein Konnen ohne vorgiangiges Wollen vorstellbar ist, scheint zumindest sehr zwei-
felhaft. Einerseits wird noch im Denktagebuch der Wille in verschiedensten Kontexten
behandelt, andererseits vertritt Arendt mit dem Neuanfang ein zentrales politisches Kon-
zept, das mit seiner Kombination von absoluter Neuheit bei gleichzeitiger Einbettung im
menschlichen Beziehungsgeflecht bis in die Wortwahl hinein der Schmitt’schen Souve-
ranititsidee dhnelt (ebd., S. 431; Arendt 2002 [1960], S. 215-217; Kalyvas 2004, S. 338,
hat bereits auf die Doppeldeutigkeit in Bezug auf den Willen hingewiesen). Es erstaunt
deshalb nicht, dass Arendt in ihrer geplanten Trilogie Vom Leben des Geistes der Teil
iber den Willen und das Wollen am schwersten gefallen ist (McCarthy 2008, S. 465).

216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:48.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515

Das Politische — eine Begriffsbestimmung mit Hannah Arendt und Carl Schmitt 531

Schmitt’sche Entscheider es geschafft hat, die politische Partizipation auf das Mini-
mum des stillschweigenden Gehorsams zu reduzieren. Immer ist dabei zu beachten,
dass die Integration die zwei Ebenen des Politischen beriicksichtigt. Einerseits die-
jenige des politisch titigen Individuums im Verbund mit anderen ebensolchen Indi-
viduen innerhalb derselben politischen Einheit, andererseits diese Einheiten unter-
einander. Auf beiden Ebenen muss Souverinitit vorhanden sein in dem Sinne, dass
jeder Akteur die letzte Verantwortung fiir sein Handeln trigt. Im Extremfall des
»hier stehe ich und kann nicht anders« kann das durchaus die politische Existenz
kosten, aber ohne die Zuschreibung von Souverinitit kann es im Normalfall gar
keine politischen Existenzen geben.

Das Politische ist deshalb zu bestimmen als die 6ffentliche Regelung der gemein-
samen Belange unter MafSgabe der Pluralitit der Menschen. Das Kriterium der Plu-
ralitdt mag auf den ersten Blick harmlos erscheinen, birgt aber tatsichlich den
gesamten Sprengstoff, der im Bereich des Politischen immer wieder geziindet wird.
Nur weil die Menschen im Plural existieren, konnen sie verschiedene Meinungen
uber dieselbe Sache haben. Nur weil die Menschen verschiedene Meinungen haben,
entsteht die Notwendigkeit, einen Ausgleich zu finden, aber auch die Moglichkeit,
gegen alle anderen auf der eigenen Meinung zu beharren. Das ist Souveranitit. Und
nur weil es Souverinitit gibt, konnen Meinungsverschiedenheiten in handfeste
Konflikte ausarten. Schliefslich ist es nur diese Gefahr, die politische Einheiten ent-
stehen lasst. Das Kriterium der Pluralitit konstituiert demnach sowohl das politi-
sche Individuum als auch das politische Kollektiv und damit sowohl Innenpolitik
als auch AufSenpolitik. Beide Ebenen sind fiir einen umfassenden Begriff des Politi-
schen unabdingbar.

Fur die konkrete Politik ergibt sich daraus, dass sie als Minimalkonsens der
gemeinsamen Belange die Existenz der an ihr Beteiligten und von ihr Abhingigen
sichern muss. Alles Weitere ist optional und nur anhand normativer Kriterien ein-
zurichten. So kann man mit Arendt argumentieren, der Raum der Freiheit musse
allen Interessierten offenstehen, und deswegen sei sicherzustellen, dass alle ihre
Meinungen vor den anderen zur Geltung bringen konnen. Oder man argumentiert
mit Schmitt, dass dem geschlossenen Auftreten gegen aufSen absolute Prioritit vor
internen Rinkespielen einzurdumen sei. Eines aber muss jede politische Einheit vor
dem Hintergrund ihrer normativen Priferenzen und der gegebenen Umstinde
berticksichtigen: das rechte Verhiltnis von Partizipation und Dezision.

Literatur

Arendt, Hannah 1948. Sechs Essays. Heidelberg: Lambert Schneider.

Arendt, Hannah 2002 [1960]. Vita activa oder Vom titigen Leben. Miinchen, Zirich: Piper.

Arendt, Hannah 2003 a. Denktagebuch. 1950-1973. Erster Band, hrsg. v. Ludz, Ursula; Nord-
mann, Ingeborg. 2. Auflage. Miinchen, Ziirich: Piper.

Arendt, Hannah 2003 b. Was ist Politik? Munchen, Ziirich: Piper.

Arendt, Hannah 2003 ¢ [1970]. Macht und Gewalt. 15. Auflage. Minchen, Ziirich: Piper.

Arendt, Hannah 2003 d [1963]. Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalitit des Bosen.
12. Auflage. Miinchen, Ziirich: Piper.

Arendt, Hannah 2007. »Hannah Arendt im Gesprach mit Joachim Fest. Eine Rundfunksendung
aus dem Jahr 1964 «, hrsg. v. Ludz, Ursula; Wild, Thomas, in hannaharendt.net 3,1, S. 1-15.

Leviathan, 44. Jg., 4/2016

216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:48.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515

532 Marco Walter

Arendt, Hannah 2008. Vom Leben des Geistes. Das Denken. Das Wollen. 4. Auflage, hrsg. v.
McCarthy, Mary. Miinchen, Ziirich: Piper.

Arendt, Hannah 2009 [1955]. Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemitismus,
Imperialismus, totale Herrschaft. 13. Auflage. Miinchen, Ziirich: Piper.

Arendt, Hannah 2012. Zwischen Vergangenhbeit und Zukunft. Ubungen im politischen Denken I,
hrsg. v. Ludz, Ursula. Miinchen, Ziirich: Piper.

Arendt, Hannah 2013 a [1965]. Uber die Revolution. Miinchen, Ziirich: Piper.

Arendt, Hannah 2013 b. Ich will versteben. Selbstauskiinfte zu Leben und Werk. 5. Auflage.
Miinchen, Zirich: Piper.

Bleicken, Jochen 1995. Die athenische Demokratie. 4. Auflage. Paderborn: Schoningh.

Herberg-Rothe, Andreas 2004. »Hannah Arendt und Carls Schmitt — >Vermittlung« von Freund
und Feind«, in Der Staat 43, 1, S. 35-55.

Jurkevics, Anna 2016. »Hannah Arendt liest Carl Schmitts Der Nomos der Erde: Ein Dialog tiber
Gesetz und Geopolitik anhand ihrer Marginalien«, in hannaharendt.net 8, 1, S. 5-26.

Kalyvas, Andreas 2004. »From the act to the decision: Hannah Arendt and the question of
decisionism«, in Political Theory 32, 3, S. 320-346.

Kalyvas, Andreas 2008. Democracy and the politics of the extraordinary — Max Weber, Carl
Schmitt and Hannab Arendt. Cambridge, New York: Cambridge University Press.

Marchart, Oliver 2010. Die politische Differenz. Berlin: Suhrkamp.

McCarthy, Mary 2008. »Nachwort der Herausgeberin«, in Hannah Arendt: Vom Leben des
Geistes. Das Denken. Das Wollen. 4. Auflage, hrsg. v. McCarthy, Mary, S. 463-476. Miin-
chen, Ziirich: Piper.

Mehring, Reinhard 2009. Carl Schmitt. Aufstieg und Fall. Miinchen: C. H. Beck.

Meieﬁ, Christian 1983. Die Entstehung des Politischen bei den Griechen. Frankfurt a. M.: Suhr-

amp.

Meier, Christian 1988. »Zu Carl Schmitts Begriffsbildung — Das Politische und der Nomos«, in
Complexio Oppositorum. Uber Carl Schmitt, hrsg. v. Quaritsch, Helmut, S. 537-556. Berlin:
Duncker & Humblot.

Mouffe, Chantal 2005. On the political. Abingdon: Routledge.

Raimondi, Francesca 2014. Die Zeit der Demokratie. Politische Freiheit nach Carl Schmitt und
Hannah Arendt. Konstanz: Konstanz University Press.

Schliiter, André 1999. »Hannah Arendt als eine Theoretikerin der Ausnahme«, in Berliner
Debatte Initial 10, 6, S. 84-94.

Schmitt, Carl 1927. »Der Begriff des Politischen«, in Archiv fiir Sozialwissenschaft und Sozial-
politik 58,1, S. 1-33.

Schmitt, Carl 1933. Der Begriff des Politischen. Hamburg: Hanseatische Verlagsanstalt.

Schmitt, Carl 1994 [1954]. Gesprdch iiber die Macht und den Zugang zum Machthaber.
Gesprdch iiber den neuen Raum. Berlin: Akademie Verlag.

Schmitt, Carl 1995. Staat, Groffraum, Nomos. Arbeiten aus den Jahren 1916-1969, hrsg. v.
Maschke, Guinter. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl 2005. Frieden oder Pazifismus? Arbeiten zum Vilkerrecht und zur internationalen
Politik, 1924-1978, hrsg. v. Maschke, Gunter. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl 2006 [1921]. Die Diktatur. 7. Auflage. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl 2009 a [1932]. Der Begriff des Politischen. 8. Auflage. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl 2009 b [1922]. Politische Theologie. 9. Auflage. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl 2010. Tagebiicher 1930 bis 1934, hrsg. v. Schuller, Wolfgang (in Zusammenarbeit
mit Gerd Giesler). Berlin: Akademie Verlag.

Schmitt, Carl 2011 [1950]. Der Nomos der Erde im Vilkerrecht des Jus Publicum Europaeum. 5.
Auflage. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl 2014 [1927]. Volksentscheid und Volksbegebren. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl 2016 [1923]. Romischer Katholizismus und politische Form. Stuttgart: Klett-
Cotta.

Schmitt, Carl; Feuchtwanger, Ludwig 2007. Briefwechsel 1918-1935, hrsg. v. Rief3, Rolf. Berlin:
Duncker & Humblot.

216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:48.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515

Das Politische — eine Begriffsbestimmung mit Hannah Arendt und Carl Schmitt 533

Schmitt, Carl; Forsthoff, Ernst 2007. Briefwechsel Ernst Forsthoff — Carl Schmitt (1926-1974),
hrsg. v. Mufignug, Dorothee; MufSgnug, Reinhard; Reinthal, Angela. Berlin: Akademie Ver-
lag.

Schmitt, Carl; Mohler, Armin 1995. Carl Schmitt — Briefwechsel mit einem seiner Schiiler, hrsg. v.
Mohler, Armin. Berlin: Akademie Verlag.

Schmitt, Carl; Muth, Carl 1998. »Der Briefwechsel zwischen Carl Muth und Carl Schmitt«, in
Politisches Denken. Jabrbuch, hrsg. v. Ballestrem, Karl Graf; Gerhardt, Volker; Ottmann,
Henning; Thompson, Martyn P., S. 127-159. Stuttgart, Weimar: J. B. Metzler.

Schmitt, Carl; Rumpf, Michael 2014. »Briefwechsel Michael Rumpf — Carl Schmitt«, hrsg. v.
Rumpf, Michael, in Schmittiana. Neue Folge: Beitrige zu Leben und Werk Carl Schmnitts,
Band II, hrsg. v. d. Carl-Schmitt-Gesellschaft, S. 275-286. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl; Smend, Rudolf 2012. » Auf der gefabrenvollen Strafle des ffentlichen Rechts«.
Briefwechsel Carl Schmitt — Rudolf Smend 1921-1961, hrsg. v. Mehring, Reinhard. Berlin:
Duncker & Humblot.

Sluga, Hans 2008. » The pluralism of the political: from Carl Schmitt to Hannah Arendt«, in Telos
142, S.91-109.

Straflenberger, Grit 2015. Hannah Arendt zur Einfiibrung. Hamburg: Junius.

Straflenberger, Grit; Minkler, Herfried 2007. »Was das Fach zusammenhalt. Die Bedeutung der
Politischen Theorie und Ideengeschichte fir die Politikwissenschaft«, in Politische Theorie
und Politikwissenschaft, hrsg. v. Buchstein, Hubertus; Gohler, Gerhard, S. 45-79. Wiesba-
den: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Vollrath, Ernst 2003. Was ist das Politische? Eine Theorie des Politischen und seiner Wahrneh-
mung. Wirzburg: Konigshausen & Neumann.

Walter, Marco 2015. »Partizipation oder Dezision? Zur Konkurrenz zweier Paradigmen des
Politischen«, in Theorie und Kritik, hrsg. v. Gasteiger, Ludwig; Grimm, Marc; Umrath,
Barbara, S. 133-155. Bielefeld: transcript.

Walter, Marco 2016. »Macht braucht Entscheidung. Eine Revitalisierung von Hannah Arendts
Machttheorie«, in Macht. Aktuelle Perspektiven aus Philosophie und Sozialwissenschaften,
hrsg. v. Roth, Philipp, S. 89-108. Frankfurt a. M., New York: Campus.

Young-Brue}ﬁ, Elisabeth 2015. Hannah Arendt. Leben, Werk und Zeit. 4. Auflage. Frankfurt a.
M.: Fischer.

Leviathan, 44. Jg., 4/2016

216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:48.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515

534 Marco Walter

Archivalien: Die verwendeten Archivalien Hannah Arendts beziehen sich auf ihre
Bibliothek, die am Bard College in Annandale-on-Hudson im US-Bundesstaat New
York aufbewahrt und dort laufend offentlich zugianglich gemacht wird: www.bar
d.edu/arendtcollection/marginalia.htm (Zugriff vom 07.09.2016). Auf die dortigen
Marginalien wird mit den Literaturangaben des jeweils kommentierten Titels ver-
wiesen.

Die Materialien zu Carl Schmitt liegen im Landesarchiv NRW, Abteilung Rhein-
land, in Duisburg. Auf sie wird entsprechend der dortigen Signaturen mit RW 265-
und der dazugehorigen Nummer verwiesen.

216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:48.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515

Das Politische — eine Begriffsbestimmung mit Hannah Arendt und Carl Schmitt 535

Zusammenfassung: Hannah Arendt und Carl Schmitt haben sich gleichermafSen intensiv und
wirkmachtig mit dem Begriff des Politischen auseinandergesetzt. Da Arendt den Fokus auf
die Partizipation legt, bleibt ihre Perspektive wesentlich innenpolitisch, wihrend Schmitts
Priferenz fir die Dezision die Auflenpolitik erfasst. Beide Ansitze stehen deshalb in einem
komplementiren Verhiltnis, und ein umfassender Begriff des Politischen muss sie gleicher-
maflen integrieren.

Stichworte: Politische Theorie, Hannah Arendt, Carl Schmitt, Das Politische, Partizipation,
Dezision

The political — a definition with Hannah Arendt and Carl Schmitt

Summary: Hannah Arendt and Carl Schmitt were both deeply and influentially concerned
with the notion of the political. Since Arendt’s focus was on participation, her perspective
remains in the realm of domestic affairs, while Schmitt with his preference for the decision
captures only foreign affairs. The two concepts are therefore complementary and need to be
integrated in order to develop a comprehensive notion of the political.

Keywords: political theory, Hannah Arendt, Carl Schmitt, the political, participation, deci-
sion

Autor

Marco Walter
Humboldt-Universitiat zu Berlin
Institut fiir Sozialwissenschaften
Lehrbereich Theorie der Politik
Unter den Linden 6

10099 Berlin
marco.walter@sowi.hu-berlin.de

Leviathan, 44. Jg., 4/2016

216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:48.
Inbatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515

