
AUFSATZ

Marco Walter

Das Politische – eine Begriffsbestimmung mit Hannah Arendt und
Carl Schmitt

Die Unbestimmtheit des Politischen ist ein Problem. Fernab von rein theoretischer
Begriffsakrobatik steckt jede Definition des Politischen den Rahmen ab, innerhalb
dessen die Regelung der gemeinsamen Belange überhaupt gedacht und damit prak-
tisch umgesetzt werden kann. Was in einer Gesellschaft implizit oder explizit als
politisch gilt, bestimmt deshalb die konkrete Ausgestaltung des Gemeinwesens, wer
sich daran beteiligen und in ihm mitentscheiden darf. Diese fundamentale Bedeu-
tung scheint jedoch im heutigen politischen Denken, geschweige denn in der empi-
rischen Politikwissenschaft kaum präsent zu sein. Stattdessen wird – der sozialen
Ausdifferenzierung folgend – bald jeder Bereich menschlichen Lebens als politisch
etikettiert, wodurch dem Begriff jegliche Aussagekraft genommen wird. Eine poli-
tische Orientierungslosigkeit ist die Folge, die nur über eine explizite Auseinander-
setzung mit grundsätzlichen Kategorien behoben werden kann.1 Selbstverständlich
wäre es weder praktikabel noch wünschenswert, wenn jedem Artikel über das poli-
tische Tagesgeschehen eine weitschweifige theoretische Erörterung über die grund-
legende Kategorie des Politischen vorausgeschickt würde. Es ist jedoch gerade die
Aufgabe der Politischen Theorie als jener Disziplin, die »das Fach zusammen-
hält«,2 sich über grundlegende Begriffe kontinuierlich zu verständigen und dadurch
einigermaßen gesicherte Ankerpunkte bereitzustellen, die nicht nur den anderen
Teilbereichen ein Arsenal gemeinsamer Begriffe bieten, sondern auch dem eigentli-
chen Politikbetrieb als Orientierung dienen können.

Das sahen mit Hannah Arendt und Carl Schmitt offenbar auch zwei der wirk-
mächtigsten politischen Denker des vergangenen Jahrhunderts so, die beide wäh-
rend Jahrzehnten um eine Begriffsbestimmung des Politischen rangen und dabei zu
höchst unterschiedlichen Ergebnissen gelangten. Wie es zu dieser Diskrepanz kom-
men konnte, insbesondere aber, in welchem Verhältnis die beiden Konzeptionen
zueinander stehen, wird im Folgenden untersucht, um schließlich mit Rückgriff auf
die beiden Ansätze einen belastbaren Begriff zu entwickeln. Zuvor ist jedoch auf die
heute teilweise verbreitete Unterscheidung zwischen dem Politischen und der Poli-
tik hinzuweisen. Diese Differenzierung wird keineswegs einheitlich vorgenommen,

 
1 Eine solche Auseinandersetzung findet heute fast ausschließlich in poststrukturalistisch

geprägten Diskursen statt, die jedoch nicht selten einer Ausweitung des Begriffs auf alle
Lebenslagen aus theoretischer Sicht noch Vorschub leisten, selbst wenn sie sich der damit
verbundenen Gefahren der Bedeutungsentleerung bewusst sind (beispielsweise Marchart
2010, S. 278 f.).

2 Straßenberger, Münkler 2007.

Leviathan, 44. Jg., 4/2016, S. 515 – 535, DOI: 10.5771/0340-0425-2016-4-515

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515


am sinnvollsten aber von Chantal Mouffe eingeführt, weswegen ihrer Herange-
hensweise hier gefolgt wird. Demnach ist das Politische auf die Philosophie bezogen,
fragt also nach der Essenz der so bezeichneten Sache und bewegt sich deshalb auf
der ontologischen Ebene. Die Politik hingegen ist Sache der Empirie, fragt nach
konkret beobachtbaren Prozessen und bewegt sich auf der ontischen Ebene.3 Weder
Arendt noch Schmitt haben sich um diese Differenzierung gekümmert, es wird
jedoch schnell klar, dass beide auf der Suche nach dem Politischen im hier vorge-
stellten Sinne waren, unabhängig von der tatsächlich verwendeten Terminologie.
Dass diese sowieso nur sehr schwer durchzuhalten ist, liegt einerseits daran, dass
beide Kategorien eng miteinander verzahnt sind, insofern Politik nur da stattfinden
kann, wo das Politische gegeben ist, andererseits daran, dass mit politisch nur ein
gemeinsames Adjektiv für beide Substantive existiert. Deshalb ist es weder möglich,
das Politische ohne Rückgriff auf die Politik plausibel zu machen, noch die zwei
Bereiche terminologisch immer sauber voneinander zu trennen. Beide Vorbehalte
gilt es in den folgenden Ausführungen zu berücksichtigen.

Bereits die Biografien von Arendt (1906-1975) und Schmitt (1888-1985) offen-
baren mehr Gegensätzliches als Gemeinsames, außer dass sich ihre Lebensdaten
überschneiden und die nationalsozialistische Machtergreifung 1933 für beide eine
deutliche biografische Zäsur darstellte.4 Auf der einen Seite die etwas jüngere,
deutsch-jüdische Arendt, die Philosophie studiert hatte und erst durch die Ereignisse
Anfang der 1930er Jahre aktiv politisiert wurde und sich daraufhin dem politischen
Denken verschrieb. Als Jüdin war sie von den nationalsozialistischen Verfolgungen
persönlich betroffen, es gelang ihr aber glücklicherweise, zunächst nach Frankreich,
dann in die USA zu emigrieren. Dort versuchte sie, das Erlebte zu verstehen, was sie
von anfänglichen Studien über den Totalitarismus zur Behandlung allgemeiner poli-
tiktheoretischer Probleme führte. Entsprechend wurde Arendt erst nach dem Zwei-
ten Weltkrieg einem breiteren Publikum bekannt. Ganz anders der katholische,
zeitlebens antisemitischer Einstellungen verdächtige Jurist Schmitt, der bereits in der
Weimarer Republik als Professor des Öffentlichen Rechts eine prominente Stellung
innehatte und in dieser Zeit seine produktivste Schaffensphase erlebte. Im Jahre
1933 arrangierte er sich erstaunlich schnell mit dem Nationalsozialismus und ver-
suchte anfangs, sich als dessen Ideengeber zu profilieren, bevor er aus den eigenen
Reihen angegriffen wurde wegen seiner früheren Unterstützung des Präsidialsystems
und seines damaligen Umgangs mit jüdischen Berufskollegen. Damit war Schmitt
nach allen Seiten kompromittiert. Zwar entging er nach Kriegsende einer Anklage
in Nürnberg, aber ebenso wenig konnte er in der neuen Republik Fuß fassen, wes-
halb er den Rest seines Lebens im Exil in seiner Heimatstadt im Sauerland verbrachte
und nur noch selten publizistisch hervortrat.

Ganz abgesehen von den inhaltlichen Divergenzen, auf die weiter unten einge-
gangen wird, hat der unterschiedliche Lebenswandel von Arendt und Schmitt,
gepaart mit den teils diametral entgegengesetzten politischen Positionen, dazu

 
3 Mouffe 2005, S. 8.
4 Alle biografischen Angaben beziehen sich im Weiteren auf die beiden Standardwerke von

Young-Bruehl 2015 für Arendt und Mehring 2009 für Schmitt.

516 Marco Walter

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515


geführt, dass manche Interpreten ein Zusammendenken der beiden quasi verbieten
wollen.5 Die Protagonisten selbst hegten hingegen keinerlei solche Vorbehalte.
Zwar scheinen sie sich in den gemeinsamen Berliner Jahren 1930-1933 nicht per-
sönlich begegnet zu sein,6 die gegenseitige Wahrnehmung der publizistischen Tätig-
keit war jedoch beträchtlich. Arendt hat Schmitt nicht nur ausführlich und genau
gelesen, wie die zahlreichen Markierungen und Glossen in der hinterlassenen Biblio-
thek belegen, sondern auch in Denktagebüchern seine Thesen reflektiert. Angesichts
dieser intensiven Auseinandersetzung mag es erstaunen und wäre eine eigene Unter-
suchung wert, dass sie in ihren Publikationen nur sporadisch auf dessen Werke ver-
weist.7 Umgekehrt hat sich Schmitt nicht ganz so eingehend mit Arendt auseinan-
dergesetzt, was unter anderem dem Umstand geschuldet sein dürfte, dass er bei ihrer
ersten großen Veröffentlichung bereits 63 Jahre alt war und sich nur noch selten in
den wissenschaftlichen Diskurs einmischte. Trotzdem verfolgte er insbesondere
Arendts Totalitarismus-Studien und den Fall Eichmann sehr genau, darüber hinaus
zitierte er sie beispielsweise in seinem weiterhin regen Schriftverkehr mit Schülern

 
5 Beispielsweise Vollrath 2003, S. 61 f.
6 Schmitt war seit 1928 Dozent an der Berliner Handelshochschule, während Arendt –

übergangsweise 1929 und ab 1930 ständig in Berlin – sich aufgrund der politischen Lage
zunehmend in zionistischen Kreisen bewegte. Allerdings gab es auch Überschneidungen.
So verkehrte Arendt mit (ehemaligen) Bekannten Schmitts, insbesondere Waldemar
Gurian oder Leo Strauss, und sie dürfte aufgrund ihres Interesses an der deutschen Roman-
tik schon damals sein Buch über die Politische Romantik gekannt haben. Ein Zusammen-
treffen ist jedoch weder schriftlich noch mündlich überliefert, und so kann Schmitts Tage-
bucheintrag vom 20. Mai 1931 über nette Unterhaltungen mit einer nicht weiter
spezifizierten Person »Arendt« nicht als Beleg herangezogen werden (Schmitt 2010,
S. 111).

7 Die Bibliothek Arendts wird in ihrem Nachlass am Bard-College in Annandale-on-Hudson
im US-Bundesstaat New York aufbewahrt, wobei die Titel mit Marginalien laufend
gescannt und der Öffentlichkeit zugänglich gemacht werden. Bislang scheint einzig Arendts
Lektüre des Nomos der Erde systematisch untersucht worden zu sein (Jurkevics 2016).
Nicht weniger als acht Buchpublikationen Schmitts sind jedoch verzeichnet (www.bard.
edu/arendtcollection/marginalia.htm; Zugriff vom 07.09.2016), wobei mindestens die
Politische Romantik fehlt, die Arendt mit Sicherheit kannte (Arendt 2009 [1955], S. 369,
Fußnote 17). Im Denktagebuch finden sich zwei Stellen zu Schmitts Überlegungen zum
gerechten Krieg (Arendt 2003 a, S. 217 f., 243), aber auch das öfters auftauchende Problem
der Souveränität dürfte von der Schmitt-Lektüre beeinflusst sein (beispielsweise ebd.,
S. 141), denn zu diesem Thema hat sie ihn öffentlich zitiert (Arendt 2012, S. 214, Fuß-
note 7). Ansonsten ist es vor allem die Totalitarismus-Studie, in welcher explizit auf
Schmitt verwiesen wird, insbesondere in der bekannten Fußnote, in welcher sie ihm
bescheinigt, zu intelligent für die Nazis gewesen zu sein (Arendt 2009 [1955], S. 724, Fuß-
note 55). Übrigens ist Schmitt selbst diese Fußnote aufgefallen, vor allem der Umstand,
dass sie im Vergleich zur englischen Version umformuliert, und der Passus, dass seine
Schriften »still make arresting reading«, gestrichen wurde, wie er an entsprechender Stelle
handschriftlich notiert (RW 265-22551, S. 332).

Das Politische – eine Begriffsbestimmung mit Hannah Arendt und Carl Schmitt 517

Leviathan, 44. Jg., 4/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515


oder Freunden und ließ sich umgekehrt von diesen über Lektüreeindrücke, Vorträge
und ähnliche Aktivitäten unterrichten.8

Es zeigt sich darin eine gegenseitige intellektuelle Wertschätzung, die unabhängig
von persönlichen Vorlieben oder inhaltlichen Übereinstimmungen bestand. Gerade
in Bezug auf den Begriff des Politischen entwickelten beide sehr unterschiedliche
Konzeptionen. Für Arendt besteht das Politische in der Herstellung eines öffentli-
chen Raums, innerhalb dessen die Beteiligten sich als Freie und Gleiche gegenüber-
treten und zusammen handeln können. Damit ist einerseits das Vollbringen von
Taten gemeint, andererseits und vor allem aber das Sprechen von Worten, das
gegenseitige Überreden und Überzeugen, wobei die Anwendung von Gewalt aus der
politischen Sphäre ausgeschlossen bleibt. In dieser bewegen sich die Menschen kraft
ihrer Pluralität, das heißt kraft ihres je individuellen Standpunkts, den sie trotz ihrer
gemeinsamen Zugehörigkeit zum Menschengeschlecht innehaben und gleichzeitig
wegen dieser Zugehörigkeit vermittels Sprache mit den anderen teilen können. So
gesehen, hat Politik weder einen bestimmten Zweck noch ein bestimmtes Ziel, son-
dern lediglich einen Sinn, und dieser Sinn ist die Freiheit, die sich durch die politisch
Tätigen aktualisiert, solange sie tätig bleiben.9

Mit einem ganz anderen Vokabular nähert sich Schmitt dem Begriff des Politi-
schen. Sein weithin bekannt gewordenes Kriterium des Politischen ist die Unter-
scheidung zwischen Freund und Feind. Sobald ein Gegensatz ausreichend intensiv
geworden ist, dass er im »Konfliktfalle die Negation der eigenen Art Existenz
bedeutet«,10 ist die politische Konstellation gegeben, die sich dadurch klar von blo-
ßer Gegnerschaft oder Konkurrenz unterscheidet. Auf der anderen Seite grenzt sie
sich vom Krieg ab, der zwar »als reale Möglichkeit« gegeben sein und als »äußerste
Realisierung der Feindschaft«11 in Betracht gezogen werden muss, als eigentliche
kämpferische Auseinandersetzung jedoch nicht mehr zum Politischen gehört und
seinen eigenen Gesetzen folgt. Im weiteren Gegensatz zu Arendt ist das Politische
nicht an einen bestimmten Raum gebunden. Da es lediglich den Intensitätsgrad einer
Assoziation und Dissoziation bezeichnet, kann es von jedem beliebigen Bereich des

 
8 Schmitts Nachlass mit der Bibliothek liegt im Landesarchiv NRW in Duisburg, Arendts

Publikationen dort unter den Signaturen: RW 265-22551, -22801, -23461, -26542. Ein
für den vorliegenden Zusammenhang zentrales Arendt-Zitat schickte er an Christian
Meier, siehe S. 522 f. Verschiedene Korrespondenzpartner berichten von Begegnungen
mit Arendt oder ihrem Werk (Schmitt, Forsthoff 2007, S. 116, 256 und 334 f.; Schmitt,
Mohler 1995, S. 412; weitere Belege in den noch unveröffentlichten Briefen RW
265-10194, -10195, -12776, -14835, -14863, -14865), und zwar durchgehend anerken-
nend oder zumindest respektvoll, wenn sie inhaltliche Kritik üben. Auch Schmitt selbst
zeigte sich wiederholt beeindruckt durch die Lektüre von Arendts Schriften (beispiels-
weise Schmitt, Forsthoff 2007, S. 117, 120 und 198) und ist erschüttert über die Art, wie
sie nach ihrer Berichterstattung zum Fall Eichmann angegriffen wird (Schmitt, Rumpf
2014, S. 284).

9 »Der Sinn von Politik ist Freiheit« (Arendt 2003 b, S. 28). Zu ihrem Begriff des Politi-
schen siehe ebd., S. 28 ff.; zum Konzept der Pluralität Arendt 2002 [1960], S. 17 und 213.

10 Schmitt 2009 a [1932], S. 26.
11 Ebd., S. 31.

518 Marco Walter

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515


menschlichen Lebens (Ökonomie, Religion, Ästhetik, Moral usw.) bestimmt wer-
den, wenn es nur gelingt, die Menschen anhand des jeweiligen Gegensatzes nach
Freund und Feind zu gruppieren. Jene Einheit, der diese Einteilung gelingt, ist als
die maßgebende und damit eigentlich politische Einheit anzusehen, insofern sie über
den Ernst- beziehungsweise Ausnahmefall entscheidet. Daraus folgt definitionsge-
mäß nach Schmitt, dass die politische Einheit souverän ist, solange sie existiert.12

Die knappe Zusammenfassung der beiden Ansätze lässt bereits erahnen, dass sie
in zwei unterschiedlichen Traditionen von Theorien des Politischen stehen, die tat-
sächlich so alt sind wie das politische Denken selbst und als deren paradigmatische
Stellvertreter sie angesehen werden können: auf der einen Seite Arendt mit ihrem
Fokus auf dem Handeln der Vielen im öffentlichen Raum und damit auf der Parti-
zipation, auf der anderen Seite Schmitt mit seinem Fokus auf der Entscheidung über
die relevanten Freund-Feind-Gruppierungen und damit auf der Dezision.13 In dieser
Hinsicht schlägt sich also die Gegensätzlichkeit ihrer Lebenswege in ihrer Theorie-
arbeit nieder.14 Dass dies nicht auf allen Feldern zutrifft, wurde verschiedentlich
gezeigt, indem auf gemeinsame Positionen von Arendt und Schmitt hingewiesen
wurde, die nicht zuletzt mit dem Politischen in engem Zusammenhang stehen. So
rangen beide mit dem Problem, wie man das Politische ohne Rückbindung an ein
außenstehendes Absolutes begründen und gleichzeitig die potenzielle Schrankenlo-
sigkeit politischen Handelns eindämmen kann. Außerdem zeichneten sich beide als
Kritiker ihrer Zeit, insbesondere des Liberalismus aus, im Zuge dessen das Politische
durch die Bereiche der Ökonomie und des Sozialen überwuchert und verdrängt zu
werden drohe.15

Tatsächlich existieren darüber hinaus Gemeinsamkeiten, wenn auch nicht in der
Hinsicht, dass die beiden Begriffe des Politischen als »Vermittlung von Freund und

 
12 Vgl. ebd., S. 25-37; zu Begriff und Definition der Souveränität Schmitt 2009 b [1922],

S. 13 ff.
13 Vgl. Walter 2015. Kürzlich hat Raimondi (2014, S. 12) in ähnlicher Weise unterschieden,

jedoch ohne Rückgriff auf die Kategorien der Partizipation beziehungsweise Dezision
und insbesondere ohne die im Weiteren entwickelten Schlussfolgerungen zu ziehen.

14 Die gefühlte Gegensätzlichkeit drückt Arendt deutlich aus, als sie Schmitts Begriffsbe-
stimmung in einer Marginalie als »barbarisch« bezeichnet (Schmitt 1933, S. 16;
www.bard.edu/library/arendt/pdfs/Schmitt-Begriff.pdf, Zugriff vom 27.09.2016).

15 Herberg-Rothe 2004, S. 38 ff.; Kalyvas 2008, S. 196; Sluga 2008, S. 107. Bisweilen wird
außerdem eine Nähe von Schmitt und Arendt behauptet, die sich am Begriff der Aus-
nahme zeige (vgl. Schlüter 1999; Kalyvas 2008, S. 194). Was bei Schmitt als einem Theo-
retiker der Ausnahme leicht nachvollziehbar ist, stellt sich bei Arendt als Kategorienfehler
heraus. Angeblich komme hier die Ausnahme in der Fähigkeit der Menschen zum Aus-
druck, politisch handelnd etwas Neues anzufangen, einen Neubeginn im menschlichen
Beziehungsgeflecht zu setzen. Dieser Anfang mag zwar erstaunen, eine Ausnahme ist er
jedoch nicht, sondern ergibt sich aus der Grundbedingung der Menschen, die qua Geburt
selbst einen Neuanfang darstellen, was sie überhaupt erst zu politischem Handeln befä-
higt, wie Arendt nicht müde wird zu betonen; üblicherweise unter Berufung auf den
Ausspruch Augustins: »Initium ergo ut esset, creatus est homo« (zum Beispiel Arendt
2002 [1960], S. 215).

Das Politische – eine Begriffsbestimmung mit Hannah Arendt und Carl Schmitt 519

Leviathan, 44. Jg., 4/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515


Feind« weiterzudenken und zu integrieren seien.16 Eine andere, implizite Überein-
stimmung fällt auf, wenn man die eingangs eingeführte Unterscheidung des Politi-
schen und der Politik heranzieht. Auf der ersten Ebene sind die Aussagen klar und
deutlich formuliert und nicht zuletzt wegen ihrer Zuspitzung so breit rezipiert wor-
den: Das Politische besteht demnach entweder dort, wo die Vielen kraft ihrer Plu-
ralität in einem öffentlichen Raum handeln (Arendt), oder dort, wo zwischen Freund
und Feind unterschieden wird (Schmitt). Welche Prozesse aber vor diesem Hinter-
grund auf der empirisch-beobachtbaren Ebene konkret als Politik zu gelten haben,
bleibt in beiden Fällen eigenartig unbestimmt, wozu die Urheber in entscheidendem
Maße beigetragen haben.

So hat Arendt explizit die sogenannte Außenpolitik aus ihrem Konzept ausge-
schlossen und alle sozial-ökonomischen Fragen als berechenbar und deshalb essen-
tiell unpolitisch abgetan. Ja, sie ging sogar noch weiter, indem sie betonte, dass
Politik sich im gegenseitigen, weder zweck- noch zielgerichteten Mitteilen der Mei-
nungen erschöpfe, wobei nicht einmal klar wird, worüber die Meinungen ausge-
tauscht werden. Der Eindruck der Unproduktivität und Nutzlosigkeit von Politik
ist nach Arendt deswegen ganz folgerichtig.17 Einerseits ist das nur eine konsequente
Schlussfolgerung. Wenn man den Sinn von Politik in der Freiheit entdeckt und diese
explizit als wichtigste Idee der menschlichen vita activa kennzeichnet,18 ist es nicht
nur überflüssig, sondern sogar gefährlich, nach darüber hinausgehenden Zwecken
zu fragen, weil jegliche Zwecke die Politik zum reinen Mittel degradieren und
dadurch ihren Sinn infrage stellen würden. Andererseits provoziert dieser Argu-
mentationsgang einen Erklärungsnotstand, in den Arendt selbst geriet, als sie sich
im Jahre 1972 in Toronto einer akademischen Diskussion stellte, zu einem Zeit-
punkt also, zu welchem sie sich schon jahrzehntelang intensiv mit dem Politischen
befasst hatte. Auf die Frage aber, welche konkreten Themen in ihrem öffentlichen
Raum zur Sprache kämen, vermochte sie – mit Ausnahme der Schöffengerichte, die
aufgrund ihrer juristischen Natur einen Spezialfall darstellen – keine plausible Ant-
wort zu geben, insbesondere keine, die losgelöst von sozial-ökonomischen Dimen-
sionen bestehen könnte.19

Ähnlich ratlos lässt einen die Schmitt’sche Definition zurück. Wenn das Kriterium
des Politischen in der Unterscheidung von Freund und Feind besteht, dann geht
Politik da vonstatten, wo die Entscheidung über diese Unterscheidung vorgenom-
men wird. Die Entscheidung aber ist ein einmaliger Akt, und nachdem er ausgeführt
worden ist, sind die politischen Einheiten etabliert und damit die Fronten geklärt.
Was eventuell darauf folgt, ist ein Krieg, der aber, wie oben ausgeführt, von Schmitt
selbst explizit von der Sphäre des Politischen ausgeschlossen wird. Selbiges gilt für

 
16 So der Vorschlag von Herberg-Rothe 2004, dessen Beitrag ansonsten die bislang fun-

dierteste Auseinandersetzung mit dem Thema liefert.
17 Arendt 2002 [1960], S. 278; Arendt 2003 a, S. 392. Für den Ausschluss der Außenpolitik

und sozial-ökonomischer Fragen siehe beispielsweise Arendt 2002 [1960], S. 38 ff.;
Arendt 2003 b, S. 53; Arendt 2013 a [1965], S. 11.

18 Arendt 2003 b, S. 42.
19 Arendt 2013 b, S. 89 ff.

520 Marco Walter

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515


jene Prozesse, die der Entscheidung vorausgehen. Könnte man bislang annehmen,
dass die Auseinandersetzung um die Entscheidungsfindung den eigentlichen Kern
von Politik ausmacht, erteilt Schmitt solchen Spekulationen eine klare Absage,
indem er Meinungsverschiedenheiten innerhalb einer politischen Einheit als »Hof-
intrigen, Rivalitäten, Fronden und Rebellionsversuche von Malkontenten, kurz
›Störungen‹« abtut.20 Als eigentliche Politik bleibt deshalb nur die Konstituierung
neuer politischer Einheiten aufgrund neuer Freund-Feind-Unterscheidungen übrig,
was selbst in Krisenzeiten nur sehr selten vorkommt. Es zeigt sich also, dass die
theoretisch-abstrakten Begriffsbestimmungen des Politischen von Arendt und
Schmitt zu derart weitgehenden Verengungen führen, dass die Substanz des Begriffs
überhaupt verloren zu gehen droht. Und es dient zwar dahingehend der Bestätigung,
aber keineswegs der Beruhigung, dass die Auseinandersetzung der beiden mit dem
Machtbegriff als zentraler politischer Kategorie mit denselben Problemen behaftet
ist.21

Zugleich wäre es natürlich naiv oder gar anmaßend, Arendt und Schmitt ein derart
eingeschränktes Politikverständnis zu unterstellen. Nicht nur, weil sie sich jahr-
zehntelang mit dem Thema beschäftigt haben, sondern auch, weil sie Zeiten hautnah
miterlebten, die im gemeinen Verständnis als hochpolitisch gekennzeichnet sind. Es
gilt deshalb zu klären, wo die Ursachen für die diagnostizierte Engführung liegen,
wodurch sich im Weiteren erschließen wird, wie die beiden Ansätze im Verhältnis
zueinander stehen. Zu diesem Zweck empfiehlt es sich, zu den Anfängen des Poli-
tischen zurückzukehren, die nach dem bekannten Diktum Christian Meiers bei den
antiken Griechen zu finden sind.22 Der historische Schritt zurück ist nicht unbedingt
selbstverständlich. So lässt sich argumentieren – und es wurde immer wieder getan
–, dass die kleinräumig strukturierte Polis-Welt der alten Griechen ungeeignet sei,
um als Folie oder gar Problemlösungsressource für die moderne Welt der institu-
tionellen Flächenstaaten zu dienen. Solange Menschen die Erde bevölkern, gilt die-
ser Einwand jedoch nicht auf begrifflich-konzeptueller Ebene in Bezug auf das Poli-
tische, und er gilt vor allem nicht im Rahmen einer Untersuchung zu Arendt und
Schmitt, die beide auf besondere, wenn auch unterschiedliche Weise mit der Antike
verbunden waren.

Im Hinblick auf Arendt ist der Bezug allgemein bekannt, ist doch ihr politisches
Denken wesentlich und explizit von einer Auseinandersetzung mit der athenischen

 
20 Schmitt 2009 a [1932], S. 10; Hervorhebung im Original.
21 Für Arendt entsteht Macht zwangsläufig da, wo Menschen zusammen handeln. Was sie

aber genau tun, wenn sie handeln, bleibt ungeklärt, insbesondere weil die Macht der
Zweck-Mittel-Kategorie enthoben sei. Dementsprechend verhandelt Arendt das Phäno-
men in Gegenüberstellung und Abgrenzung zur Gewalt, ihrerseits das paradigmatische
Beispiel eines Mittels, um bestimmte Zwecke zu erreichen (vgl. Arendt 2003 c [1970]).
Für Schmitt hingegen stellt sich die Frage, wie die Macht zustande kommt, überhaupt
nicht. Sie ist gegeben, und wer sie hat, darf entscheiden. Seine Überlegungen kreisen des-
wegen fast ausschließlich um die Frage, wer es schafft, den Machthaber im eigenen Sinne
zu beeinflussen (Schmitt 1994 [1954]; vgl. zu diesem Themenkomplex Walter 2016).

22 Meier 1983.

Das Politische – eine Begriffsbestimmung mit Hannah Arendt und Carl Schmitt 521

Leviathan, 44. Jg., 4/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515


Demokratie und ihren Philosophen geprägt.23 Bei Schmitt ist die Beziehung weniger
offenbar, weil er nur ausnahmsweise und kaum je systematisch auf antike Autoren
rekurriert.24 Trotzdem sind sie ihm aufgrund seiner umfassenden humanistischen
Bildung bekannt und bleiben zeitlebens treue Begleiter, über die er kontinuierlich
reflektiert, wie seine Bibliothek und seine privaten Aufzeichnungen bezeugen. Ent-
scheidender jedoch ist die Antike für beide bezüglich des Umgangs mit Begriffen.
Als politische Denker müssen sie von Berufs wegen auf die korrekte Verwendung
klar abgegrenzter Begriffe pochen, und entsprechend ist von den frühesten Werken
an das Ringen um Klarheit in der Sprache festzustellen. Was jedoch unter korrekter
Begriffsverwendung zu verstehen ist, lässt sich schlechterdings nicht bestimmen,
ohne einen selbstgewählten Maßstab anzulegen, dessen Auswahl niemals objektiv
gerechtfertigt, sondern nur plausibel begründet werden kann. Für Arendt und
Schmitt ist die Antike dieser Maßstab, die Zeit, in der die meisten bis heute wesent-
lichen philosophischen und politischen Begriffe für uns erstmals fassbar werden. Sie
folgen damit der seit den alten Griechen zu beobachtenden Auffassung, dass
Ursprungsbestimmung und Wesensbestimmung in eins fallen, eine Auffassung, die
Arendt beschrieben und Schmitt bei ihr gelesen hat.25 Doch schon viel früher wusste
Schmitt mit dem Philologen und Orientalisten Johann Arnold Kanne: »Die Sprache
weiß es noch«,26 und Arendt sekundiert: »[Unterschiedliche Begriffe] synonym zu
gebrauchen, zeigt nicht nur, daß man das, was die Sprache eigentlich sagt, nicht
mehr hören kann, was schlimm genug wäre; der Unfähigkeit, Unterschiede zu hören,
entspricht die Unfähigkeit, die Wirklichkeiten zu sehen und zu erfassen, auf die die
Worte ursprünglich hinweisen«.27 Dass der Ursprung des Politischen in der antiken
Polis − namentlich in Athen − zu finden ist, darüber dürfte es keinen Zweifel geben.
Und so schreibt Schmitt in einem Brief an Christian Meier, Arendt zitierend:

»Der erste Satz (›der Begriff des Staates setzt den Begriff des Politischen voraus‹) hat es in
sich (also das griechische Wort!). In diesem Zusammenhang ist ein Satz von Hannah Arendt,
in der Zeitschrift Merkur Nr. 240 (Seite 313) wichtig: ›... in der Sprache sitzt das Vergangene
unausrottbar, an ihr scheitern alle Versuche, es endgültig loszuwerden. Die griechische Polis

 
23 Vgl. beispielsweise Straßenberger 2015, S. 157 ff. für die besondere Stellung des Aristo-

teles in Arendts Denken.
24 Erst im Spätwerk gewinnt die Antike etwas höheres, wenn auch nicht entscheidendes

Gewicht (vgl. Schmitt 2011 [1950], S. 11-25 und 36-51).
25 Die entsprechende Stelle in den 1948 veröffentlichten Sechs Essays wurde von Schmitt

unterstrichen (RW 265-26542, S. 26).
26 Zitiert in Meier 1988, S. 544. Schmitt setzte sich während seiner Vorarbeiten für die

Politische Romantik (1919) mit Kanne auseinander und edierte im Jahre 1918 dessen
Biographie (Mehring 2009, S. 102).

27 Arendt 2003 c [1970], S. 44; Hervorhebung M.W. Vgl. auch Arendt 2008, S. 108. In
Arendt 2013 b, S. 98, differenziert sie zwischen dem kommunikativen Wert eines Wortes,
der die Art und Weise beschreibe, wie es in einem bestimmten Kontext benutzt wird, und
dessen aufschließender Qualität, die nur über den historischen Hintergrund ermittelt
werden könne und die in enger Beziehung stehe zu dem, »was es ausdrückt oder was es
ist«.

522 Marco Walter

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515


wird so lange am Grunde unserer politischen Existenz, auf dem Meeresgrunde also, weiter
da sein, als wir das Wort ›Politik‹ im Munde führen‹«.28

Zugegebenermaßen waren solche Überlegungen für Schmitt nicht leitend, als er sei-
nen Begriff des Politischen im Wesentlichen Ende der 1920er Jahre entwickelte.29

Wichtiger im vorliegenden Zusammenhang ist jedoch, dass er ihn weder revidierte,
abänderte noch gar widerrief, nachdem er solche Überlegungen angestellt hatte.
Stattdessen bestätigte er noch im Jahre 1963 die Gültigkeit seiner Schrift von 1932,
indem er sie neu auflegen ließ, also deutlich nachdem etymologische Betrachtungen
für ihn bestimmend geworden waren, wie sie spätestens im Nomos der Erde (1950)
offen zutage treten.

Das Politische entstand also bei den Griechen.30 Eine jahrhundertelange, schritt-
weise und keineswegs kontinuierliche Entwicklung führte schließlich im fünften
Jahrhundert v. Chr. in Athen zu der Situation, die heute als Geburtsstunde des Poli-
tischen beschrieben wird.31 Sie ist gekennzeichnet durch die Einsicht in die Kontin-
genz menschlicher Angelegenheiten – dass die Dinge zwar so gekommen sind, aber
auch anders hätten kommen können – gepaart mit dem Willen, die Spielräume der
kontingenten Möglichkeiten selbstbestimmt auszunutzen, und dem Bewusstsein, die
Fähigkeit dazu zu haben. Seine kaum zu überschätzende Strahlkraft erhielt dieser
historische Moment dadurch, dass die selbstbestimmte Gestaltung der Zukunft
nicht auf eine kleine Clique altehrwürdiger Adelsgeschlechter beschränkt blieb,
sondern auf die gesamte athenische Bürgerschaft unabhängig von ihrem sozio-öko-
nomischen Status ausgeweitet wurde.32 Damit war die athenische Demokratie ent-
standen, die ihre Blütezeit in den 50 Jahren zwischen den Perserkriegen und dem
Peloponnesischen Krieg erlebte und danach trotz verheerender militärischer Nie-
derlagen fast 80 Jahre weiterbestehen konnte, bevor sie unter dem äußeren Druck
des übermächtigen Makedonenreichs zusammenbrach. Die Entstehung des Politi-
schen fällt demnach mit der Entstehung der Demokratie zusammen, ist aber kei-

 
28 Zitiert in Meier 1988, S. 543. Der Satz findet sich auf einem Notizzettel Schmitts in

Materialien zu seinem Begriff des Politischen (RW 265-20397, S. 9).
29 Jedenfalls können sie nicht explizit nachgewiesen werden. Die erste greifbare Verbindung

von Politik mit der Polis als ihrer etymologischen Wurzel stellt Schmitt im Jahre 1936 in
einem Handbuchartikel »Politik« her (Schmitt 1995, S. 133; ähnlich zur gleichen Zeit
Schmitt 2005, S. 464).

30 Übrigens hatte bereits Arendt (2012, S. 203) diese Einsicht beschrieben: »Nicht nur ety-
mologisch und nicht nur für den Gelehrten ist dies Wort [des Politischen; M.W.] mit
Assoziationen getränkt, die aus jenem Gemeinwesen stammen, in welchem das Politische
in einem spezifischen Sinne zum ersten Mal entdeckt wurde« (Hervorhebung M.W.).

31 Vgl. Meier 1983.
32 Seit der Mitte des fünften Jahrhunderts v. Chr. war in Athen die Herkunft das entschei-

dende Kriterium für die politische Beteiligung. Jedem mündigen Bürger, der nachweisen
konnte, dass sowohl seine Mutter als auch sein Vater das athenische Bürgerrecht besaßen,
standen die entscheidenden Institutionen – insbesondere die Volksversammlung – offen.
Im Laufe der Zeit wurden gar existenzsichernde Tagegelder eingeführt, um selbst dem
ärmeren und besitzlosen Teil der Bürgerschaft die regelmäßige politische Partizipation
zu ermöglichen (Bleicken 1995, S. 190 f.).

Das Politische – eine Begriffsbestimmung mit Hannah Arendt und Carl Schmitt 523

Leviathan, 44. Jg., 4/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515


neswegs mit ihr identisch, denn was als Demokratie gelten darf, ist in hohem Maße
definitionsabhängig, und in den verschiedenen Epochen wird darunter Unterschied-
liches verstanden. Entscheidend für das Politische ist hingegen das von Meier viel-
beschworene »Könnens-Bewusstsein«33, das bisweilen nur eine Minderheit der in
einem Gemeinwesen ansässigen Menschen in konkrete Taten umsetzen kann, wie
dies in Athen der Fall war.

Womit sich diese Minderheit beschäftigt hat, wenn sie politisch tätig war, lässt
sich historisch rekonstruieren und muss hier kurz wiedergegeben werden. Denn die
Unterschiede zum heutigen Politikbetrieb sind beträchtlich, insofern sozio-ökono-
mische Verteilungskämpfe nur in existenziellen Ausnahmefällen Gegenstand der
öffentlichen Beratung wurden. Bleicken identifiziert anhand der Tagesordnungen
der athenischen Volksversammlungen vier regelmäßig wiederkehrende Verhand-
lungsfelder:34 die Kontrolle der Beamten, die Sicherstellung der Getreideversorgung,
die Verteidigung der Stadt und schließlich die Anklagen wegen schwerer politischer
Verbrechen. Darüber hinaus wurde bisweilen auf Bitten einzelner Bürger eingegan-
gen, Fragen des Kultes oder profane Angelegenheiten wurden behandelt oder die
Heerführer für kommende Auseinandersetzungen bestimmt. Gewichtet man diese
Themenfelder mit den tatsächlich verabschiedeten Beschlüssen, so zeigt sich, dass
der größte Teil die Ehrung von Bürgern betraf, insbesondere von Beamten, aber
auch Auswärtige konnten in den Genuss kommen. Dicht gefolgt wurde diese Kate-
gorie von Beschlüssen zur Außenpolitik, die rund ein Drittel ausmachten. Die Bewil-
ligung von Geldern hingegen, heute der Kern politischer Entscheidungen, war von
geringer Bedeutung.

Kontrastiert man diese Befunde mit den Begriffsbestimmungen des Politischen bei
Arendt und Schmitt, so ist augenfällig, dass beide offenbar nur einen Teil dessen
abdecken, was im antiken Athen unter Politik verstanden und gelebt wurde. Im Falle
Arendts ist es der Teil der Bürgerehrungen. Die meiste Zeit politischer Betätigung
mit Diskussionen zuzubringen, welcher Bürger sich am ehesten um das Gemeinwe-
sen verdient gemacht habe, erscheint aus heutiger Perspektive wie ein selbstreferen-
tieller Leerlauf, also reine Zeitverschwendung. Die Auszeichnungen hatten damals
jedoch eine wichtige Funktion, nämlich die Kontrolle der als Geschäftsträger tätigen
Bürger und die gegenseitige Versicherung, die bestehende Verfassungsform auf-
rechtzuerhalten.35 In ihrem theoretischen Konzept abstrahiert Arendt gar noch von
diesem Nutzen und legt den Fokus komplett auf den Prozess des gemeinsamen
Sprechens im öffentlichen Raum. Daraus folgt logisch, dass Politik in ihren Augen
nur Innenpolitik sein kann, und genau diesen Standpunkt hat sie des Öfteren explizit
und vehement vertreten.36 Genau umgekehrt verhält es sich bei Schmitt. Für frucht-
lose Rededuelle innerhalb der Bürgerschaft ist in seinem Konzept kein Platz, statt-
dessen verweist es mit der Freund-Feind-Unterscheidung auf den zweiten großen
 
33 Meier 1983, passim.
34 Bleicken 1995, S. 210 ff.
35 Ebd., S. 214.
36 Arendt 2003 a, S. 97; Arendt 2003 b, S. 53; Arendt 2012, S. 231 und 293; Arendt

2013 a [1965], S. 11.

524 Marco Walter

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515


Pfeiler des athenischen politischen Lebens: die Außenpolitik. Auch er abstrahiert in
diesem Bereich, indem er den Austausch von Gesandtschaften, das Verhandeln von
Verträgen und Bündnissen auf die daraus schließlich gewonnene Entscheidung über
Freund und Feind zuspitzt. Es folgt deshalb der logische Schluss, dass Politik für
Schmitt nur Außenpolitik sein kann, und tatsächlich hat er diese Interpretation
genauso oft und vehement bestätigt, wie Arendt das Gegenteil behauptete.37

Wenn demnach Arendts Begriff des Politischen lediglich Innenpolitik zu erfassen
vermag, während derjenige Schmitts nur außenpolitische Relevanz entfaltet, so
kongruiert diese Erkenntnis zunächst mit der oben vorgenommenen Einteilung der
beiden Ansätze unter die Rubriken der Partizipation beziehungsweise Dezision.
Zwar hat sich gezeigt, dass in beiden Sphären beide Handlungsmuster von Belang
sind – insofern das Miteinander-Sprechen in die Entscheidung münden kann, diesen
anstatt jenen Bürger auszuzeichnen, beziehungsweise der Feindentscheidung ein
diplomatisches Miteinander-Sprechen vorausgehen kann –, aber der Vorrang
gebührt im innenpolitischen Bereich eindeutig der Partizipation, im außenpoliti-
schen der Dezision. Das hat einen einfachen strukturellen Grund: Die rein innen-
politische Sphäre ist selbstbestimmt, weswegen die Beteiligten in ihr selbst festlegen
können, ob und wann sie eine Entscheidung treffen. Die außenpolitische Sphäre
hingegen ist in großem Ausmaß fremdbestimmt, weil die Handlungen der anderen
politischen Akteure nicht gesteuert werden können, was es oftmals notwendig
macht, gewisse Entscheidungen sofort zu treffen. Hätten die alten Athener ange-
sichts des anrückenden persischen Heeres einen Untersuchungsausschuss eingerich-
tet, anstatt die Seeschlacht zu wagen, wäre das Politische nie bei ihnen entstanden.
Diese Betrachtungen legen es nahe, die beiden Konzepte des Politischen miteinander
zu kombinieren, um einen umfassenden Begriff zu erhalten. Ihre Ansätze wären
dann nicht mehr als konträr, sondern komplementär anzusehen. Die Richtigkeit
dieses Wegs tritt dadurch zutage, dass beide Denker sich der jeweils anderen Seite
durchaus bewusst gewesen sein müssen. Das lässt sich einerseits an vielen prakti-
schen Bemerkungen zeigen, die offenbar keinen Eingang in die abstrakt-theoreti-
schen Überlegungen gefunden haben, andererseits besteht bei beiden eine konzep-

 
37 Zunächst ist diese Schlussfolgerung sachlich in Schmitts Ausführungen zum Begriff des

Politischen angelegt. Öffentlich ausgedrückt hat er sie jedoch erst später. Üblicherweise
kontrastiert er dabei den Begriff der Politik, der eigentlich Außenpolitik meine, mit dem-
jenigen der Polizei, der korrekterweise das bezeichne, was gemeinhin mit dem Etikett
Innenpolitik versehen werde (Schmitt 1995, S. 133; Schmitt 2009 a, S. 10 und 112). Dass
es sich hierbei um eine alte und feste Überzeugung handelt, belegt ein Brief an seinen
damaligen Verleger Ludwig Feuchtwanger aus dem Jahre 1927, kurz nach der Veröf-
fentlichung der ersten Version von Der Begriff des Politischen. Schmitt nimmt dort Bezug
auf einen Einwand Feuchtwangers gegen sein Kriterium der Freund-Feind-Unterschei-
dung und bekräftigt, dass es sich dabei um »die politischen Begriffe« handele. Weiter
führt er aus: »›Innenpolitik‹ ist ein Widerspruch in sich; [...] Ihr Einwand: daß meine
Definition ›nur‹ für die Außenpolitik zutrifft, ist also noch keine Widerlegung« (Schmitt,
Feuchtwanger 2007, S. 222; Hervorhebung im Original). Zur selben Zeit und in dem-
selben Sinne äußerte er sich gegenüber dem Publizisten Carl Muth (Schmitt, Muth 1998,
S. 145).

Das Politische – eine Begriffsbestimmung mit Hannah Arendt und Carl Schmitt 525

Leviathan, 44. Jg., 4/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515


tuelle Schwachstelle, die sich nur durch das jeweils andere politische Moment
erklärt.

Auf theoretischer Ebene bleibt Arendt weitgehend konsequent, bekräftigt wie-
derholt, dass der Sinn von Politik in der Freiheit bestehe, und schließt darüber
hinausgehende Ziele oder gar Zwecke des politischen Handelns aus. Die einzige
Ausnahme liegt in Zeiten des Umbruchs, insbesondere bei Revolutionen, in denen
sie die Etablierung eines öffentlichen Raums und damit der Freiheit als Ziel gelten
lässt.38 In eher praxisbezogenen Kontexten wird diese Haltung aufgeweicht. Hier
gehört es durchaus zum politischen Handlungsrepertoire, sich »Ziele zu setzen«,
»zu bestimmten Entschlüssen« zu kommen, »die Welt [zu] verändern«, und sogar
der Krieg wird unter bestimmten Umständen mit Clausewitz als »Fortführung der
Politik mit anderen Mitteln« akzeptiert.39 Schließlich notiert sie ganz ungezwungen
im Denktagebuch: »Es ist wohl keine Frage, dass das politeuein der Athener de facto
im krinein – urteilen und entscheiden – bestand«.40 Arendt war sich also der dezi-
sionistischen und damit der außenpolitischen Dimension des Politischen durchaus
bewusst, was sich auf konzeptueller Ebene an ihrer Haltung zum Weltstaat zeigt.

Von einem theorieimmanenten Standpunkt aus müsste sie einen solchen Weltstaat
enthusiastisch begrüßen, denn wenn alle Politik Innenpolitik ist, wären damit die
Voraussetzungen gegeben, einen ungestörten öffentlichen Raum zu erstellen, in
welchem die Individuen kraft ihrer Pluralität sich voreinander sprechend und han-
delnd auszeichnen könnten, ohne von außen die Notwendigkeit einer Entscheidung
aufgedrängt zu bekommen. Entgegen dieser Annahme ist das Gegenteil der Fall. In
ihrer Opposition gegen einen Weltstaat steht Arendt Schmitt in nichts nach. Wäh-
rend sich diese Haltung bei Letzterem zwangsläufig ergibt, weil ein Weltstaat keine
Unterscheidung von Freund und Feind mehr zulassen kann und damit das Politische
nach seiner Definition verschwunden wäre, werden Arendts Gründe nie ganz
klar.41 Im einzigen längeren Abschnitt zum Thema warnt sie davor, dass es im
Weltstaat nur noch unkontrollierte und damit tyrannische Polizeigewalt geben
würde.42 Abgesehen davon, dass es sich hier um ein wesentlich schmittianisches
Argument handelt, setzt es im Umkehrschluss voraus, dass im Normalfall die
Gewaltmittel der einen politischen Einheit durch diejenigen der anderen in Schach

 
38 »Ziel und Ende der Revolution [ist] einzig die Freiheit« (Arendt 2012, S. 245; vgl. ebd.,

S. 231; Arendt 2013 a [1965], S. 353). Ist der öffentliche Raum der Freiheit etabliert, tritt
das Ziel als Maßstab zurück vor dem sinnhaften Vollzug des gemeinsamen politischen
Handelns an sich. Für die Notwendigkeit der Unterscheidung von Sinn, Ziel und Zweck
siehe Arendt 2003 b, S. 126 ff.

39 Die Zitate in dieser Reihenfolge bei Arendt 2003 c [1970], S. 81; Arendt 2007, S. 4;
Arendt 2003 c [1970], S. 69, Fußnote 83; Arendt 2003 b, S. 87.

40 Arendt 2003 a, S. 301; Hervorhebung M.W.
41 Schmitt 2009 a [1932], S. 50 f. Arendts Kritik am Weltstaat (in Arendt 2003 c [1970],

S. 130) klingt rein schmittianisch und wird dadurch konterkariert, dass sie gleich darauf
das Rätesystem skizziert, dessen globaler Umsetzung keine prinzipiellen Grenzen gesetzt
sind. In Arendt 2012, S. 99, kritisiert sie den Weltstaat lediglich vor dem Hintergrund,
dass er als Ziel aller Politik vorgängig festgelegt wird.

42 Arendt 2003 a, S. 306-308.

526 Marco Walter

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515


gehalten werden. Dieses Aufrechterhalten eines Gleichgewichts zwischen politi-
schen Einheiten aber nennt man Außenpolitik.

Überhaupt ist es erstaunlich, dass Arendt diese Dimension derart vernachlässigt
hat. Denn selbst Aristoteles, den sie mit der entsprechenden Stelle notiert hat, kenn-
zeichnet die Außenpolitik als einen der fünf Gegenstände des Sich-Beratschlagens
(symbouleuesthai), welches sich wiederum auf »das eigentlich Politische«
beziehe.43 Darüber hinaus würde man erwarten, dass Arendts eigene Politisierungs-
erfahrung, die sicherlich sehr viel tiefere Spuren hinterlassen hat als ihre theoretische
Auseinandersetzung mit dem Begriff des Politischen, in dieselbe Richtung hätte wei-
sen müssen. In auffallender Weise begann sie nämlich mit einer Freund-Feind-
Unterscheidung im Schmitt’schen Sinne, die an Klarheit kaum zu überbieten war
und die Arendt durchaus als solche wahrgenommen hat. Als die Nazis die Juden
zum Feind erklärten, war für sie klar: »Wenn man als Jude angegriffen ist, muß man
sich als Jude verteidigen«.44 Gerade diese Einsicht habe vielen gefehlt, weshalb
Arendt »die politisch so gefährliche Unfähigkeit, zwischen Freund und Feind zu
unterscheiden«, beklagte.45

Umgekehrt finden sich ganz so deutliche Bekenntnisse zur partizipativen Dimen-
sion des Politischen bei Schmitt nicht. Zwar spricht er an zentraler Stelle von jenen
Phänomenen, die üblicherweise mit Partizipation und Innenpolitik in Verbindung
gebracht werden, und er benutzt dafür sogar politisches Vokabular, tut dies aber
mit explizit abwertendem Gestus.46 Dennoch zeigt sich an vielen Stellen Schmitts
Bewusstsein, dass auch der souveränste Entscheider völlig machtlos ist, wenn er
nicht auf das Mindestmaß an Unterstützung zählen kann, das in Form von Gehor-
sam zugleich der passivsten Art der Partizipation entspricht und ohne welches die
getroffenen Entscheidungen ganz einfach im luftleeren Raum verpuffen würden.47

Deshalb kann auch Schmitt nicht umhin, die Macht eng an den Konsens zu knüpfen,
und ein politischer Konsens ist notwendigerweise eine Übereinkunft unter Vie-
len.48 Als Normalfall der kollektiven Unterstützung von Entscheidungen ist jedoch
nicht die stillschweigende Duldung, sondern irgendeine Form der öffentlichen
Bekundung anzunehmen: »In Wahrheit gibt es kein Staatswesen, das auf solche
Akklamationen verzichten könnte. Auch der absolute Fürst braucht die Spalier bil-

 
43 Ebd., S. 410. Mit Außenpolitik übersetzt sie Aristoteles’ Ausdruck peri polemou kai

eirēnēs, also die Dinge, die Krieg und Frieden betreffen.
44 Arendt 2013 b, S. 59; vgl. auch ebd., S. 109. Für ähnliche Aussagen, die vor allem in der

frühen Schaffenszeit der Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus häufig auf-
treten, siehe Arendt 1948, S. 9, 111 und 127.

45 Arendt 2003 d [1963], S. 79; Hervorhebung M.W.
46 Die Rede ist etwa von sekundärer oder Parteipolitik (Schmitt 2009 a [1932], S. 28, 30

und 45).
47 Schmitt 2006 [1921], S. 142 f. Arendt beschreibt diesen Zusammenhang so: »Gehorsam

und Unterstützung sind, politisch gesprochen, das gleiche« (Arendt 2013 a [1965],
S. 293).

48 Schmitt 1994 [1954], S. 15.

Das Politische – eine Begriffsbestimmung mit Hannah Arendt und Carl Schmitt 527

Leviathan, 44. Jg., 4/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515


dende und Hoch schreiende Menge seines Volkes. Die Akklamation ist ein ewiges
Phänomen jeder politischen Gemeinschaft«.49

Entscheidend an diesem Vorgang ist, dass er in der Öffentlichkeit geschieht. Für
Arendt gehören Öffentlichkeit und Politik so eng zusammen, dass es überflüssig ist,
die Wichtigkeit dieses Elements extra zu betonen. Ohne Öffentlichkeit bestünde
schlicht kein Ort, in dem sich die politisch Handelnden begegnen und ihre Meinun-
gen einander mitteilen könnten. Bei Schmitt hingegen besteht theorieimmanent
keine solche Notwendigkeit. Ginge es um die reine Entscheidung, könnte der sou-
veräne Fürst die Freund-Feind-Unterscheidung ausschließlich nach privaten Krite-
rien vornehmen, und tatsächlich sympathisiert Schmitt noch Mitte der 1920er Jahre
mit der Idee, Politik müsse im Verborgenen stattfinden.50 Dabei bleibt es jedoch
nicht lange. Bald schon betont er bei jeder Gelegenheit die Notwendigkeit von
Öffentlichkeit im politischen Bereich. Zwar geschieht dies hauptsächlich in seinen
verfassungsrechtlichen Schriften, und es mag bei isolierter Betrachtung von Einzel-
fällen zweifelhaft sein, ob er damit nur die Eigenschaften bestehender Institutionen
wie beispielsweise des Weimarer Reichstags deskriptiv erfasst oder tatsächlich ein
grundlegendes Kriterium etabliert. Solche Zweifel können jedoch ausgeräumt wer-
den. In noch unveröffentlichten Tagebucheinträgen aus dem Jahre 1926 – also dem
Jahr vor der Erstpublikation seiner programmatischen Schrift zum Begriff des Poli-
tischen – betont Schmitt, dass Politik Sichtbarkeit verlange und öffentliches Sein
gesteigertes Sein sei, Unsichtbarkeit dagegen zu Entpolitisierung führe,51 was er
direkt auf seinen Ansatz übertrug: »Feind ist nur der öffentliche Feind, weil alles,
was auf eine solche Gesamtheit von Menschen, insbesondere auf ein ganzes Volk
Bezug hat, dadurch öffentlich wird«.52

Die Aufnahme von Öffentlichkeit in Schmitts Konzept ist nicht folgenlos, denn
sie bedeutet zugleich Verantwortlichkeit.53 Diese wiederum kann es nur geben,
wenn die Entscheidungsträger im Bedarfsfalle zur Rechenschaft gezogen, das heißt
mindestens durch andere ersetzt werden können, um die getroffenen Entscheidun-
gen zu revidieren oder andere zu fällen. All diese Vorgänge sind gar nicht vorstellbar
ohne die innenpolitische Partizipation eines wie auch immer ausgestalteten Demos,
und wenn seine Beteiligung nur dazu dient, eine neue Freund-Feind-Unterscheidung
herbeizuführen. In derselben Art, wie Arendt in ihrem Begriff des Politischen die
Dezision implizit immer mitdenkt, denkt deshalb Schmitt die Partizipation immer
mit.

Ein Hindernis, weshalb diese Hürde nicht beidseitig überwunden wurde, liegt im
Begriff der Souveränität. Schmitt hat viel und laut über ihn nachgedacht, während

 
49 Schmitt 2014 [1927], S. 52.
50 Am 25. Mai 1924 schreibt Schmitt an Rudolf Smend: »Ich habe wieder einmal gesehen,

daß alle gute Politik Kabinettspolitik ist, alle ›öffentliche‹ Politik auf beiden Seiten hinkt
und nach zu vielen Seiten schielt, um ein großes Ziel im Auge zu behalten« (Schmitt,
Smend 2012, S. 26). Vgl. auch Schmitt 2016 [1923], S. 58.

51 Schmitt RW 265-19604, S. 26 und 34.
52 Schmitt 1927, S. 5 f.; Hervorhebung im Original.
53 Schmitt RW 265-19604, S. 24.

528 Marco Walter

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515


Arendt seltener darauf zu sprechen kommt, aber immer eine umfassende Kritik
damit verbindet. Interessant ist das für den vorliegenden Fall, weil sie ihr Verständ-
nis des Begriffs vor allem durch die Schmitt-Lektüre gewonnen hat. Demnach
beruhe Souveränität auf einem unabhängigen Willen, der sich selbst Zwecke setze
und die notwendigen Mittel dazu beschaffe. Offensichtlich steht diese Interpretation
Arendts Politikverständnis diametral entgegen, das auf der Pluralität der Menschen
und gerade nicht auf ihrer Unabhängigkeit beruht. Frei sein können sie nur gemein-
sam.54 Diese Interpretation erstaunt nicht, spricht Schmitt doch wiederholt davon,
dass die souveräne Entscheidung »aus einem Nichts geboren« sei als »reine, nicht
räsonnierende und nicht diskutierende, sich nicht rechtfertigende [...] Entschei-
dung«.55

Fügt man diese Souveränitätskonzeption jedoch in Schmitts Begriff des Politischen
ein, so relativiert sich das radikale Bild. Oben wurde bereits darauf hingewiesen,
dass auf der Seite der Partizipation selbst der noch so souveräne Herrscher zumin-
dest auf die Duldung seiner Entscheidung angewiesen ist. Dass sie »aus einem
Nichts« geboren sei, heißt deswegen nur, dass die Mitbetroffenen darauf verzichtet
haben, sich daran zu beteiligen, indem sie die Verantwortung auf den Souverän
übertragen haben. Er muss deswegen deren Meinungen und Willen nicht berück-
sichtigen, allerdings nur, solange die folgsame Duldung aufrechterhalten bleibt. Von
Seiten der Dezision sieht die Sache noch prekärer aus, denn der Souverän kann nur
solche Entscheidungen treffen und mit Sicherheit durchsetzen, die seine eigene poli-
tische Einheit betreffen. Wenn also diese beispielsweise von einem äußeren Feind
angegriffen wird, kann er entscheiden, die Waffen zu ergreifen und sie zu verteidi-
gen. Das heißt aber nicht, dass er deshalb den Kampf automatisch gewinnt, denn
die gewählten Mittel erreichen nicht zwingend den angestrebten Zweck. Auf dem
Feld der Außenpolitik bleibt die aus Sicht einer spezifischen politischen Einheit sou-
veräne Entscheidung notwendigerweise eingebettet in das Beziehungsgeflecht der
anderen, je für sich ebenfalls souveränen Einheiten. Schmitt drückt diesen Zusam-
menhang ganz deutlich aus, wenn er sagt: »Nur scheinbar isoliert die Souveränität
jeden einzelnen Souverän vom anderen. In Wirklichkeit zwingt die aequalitas alle
dazu, auf alle andern Rücksicht zu nehmen, die Möglichkeit einer Neutralität anzu-
erkennen und den Krieg, aus einer blinden gegenseitigen Vernichtung, zu einem
geregelten Messen der Kräfte zu machen, das in einem neuen Gleichgewicht
endet«.56

In ihrem Exemplar vom Nomos der Erde hat Arendt diese Stelle bezeichnender-
weise mit einem Fragezeichen versehen. Das wäre nicht nötig gewesen. Was Schmitt
hier beschreibt, ist lediglich das bekannte »Pluriversum« der Staaten,57 in welchem

 
54 Arendt 2012, S. 214. Sie bezieht sich an dieser Stelle (ebd., Fußnote 7) auf die knappen

Ausführungen Schmitts zum Thema in dessen Verfassungslehre. Die einschlägigen Stellen
aus der Politischen Theologie waren ihr aber ebenso bekannt, wie aus der nachgelassenen
Bibliothek ersichtlich wird (vgl. hier Fußnote 7).

55 Die Zitate bei Schmitt 2009 b [1922], S. 38 und 69; vgl. auch ebd., S. 18 f.
56 Schmitt 2011 [1950], S. 139.
57 Schmitt 2009 a [1932], S. 50.

Das Politische – eine Begriffsbestimmung mit Hannah Arendt und Carl Schmitt 529

Leviathan, 44. Jg., 4/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515


diese sich als Gleiche gegenübertreten, insofern sie als einzelne politische Einheiten
souverän sind. Als solche haben sie die Möglichkeit, alle von ihnen gewollten Ent-
scheidungen zu treffen, aber sie werden auch die Pflicht zu spüren bekommen, mit
den Folgen dieser Entscheidungen zu leben, die bis zum Verlust der Souveränität
reichen können. Auf der Ebene der einzelnen Menschen ist Arendt dieser Mecha-
nismus sehr wohl bewusst gewesen, und sie hat ihn aktiv verteidigt. Als sie im Inter-
view mit Joachim Fest über die Eichmann-Kontroverse auf den erbitterten Gegen-
wind zu sprechen kommt, den sie aufgrund ihrer ironischen Berichterstattung zu
spüren bekommen hat, erklärt sie: »Ich bin noch der Meinung, dass man lachen
können muss, weil das Souveränität ist«.58

Damit sind alle Bausteine beisammen, um das Politische mit Bezug auf Arendt und
Schmitt zu bestimmen. Arendts Fokus liegt auf dem innenpolitischen Bereich, wo
die Partizipation das vorherrschende Element ist, denn solange von außen keine
Entscheidung erzwungen wird, können die Beteiligten selbst darüber befinden, ob
ihre politische Tätigkeit in eine solche Entscheidung münden soll oder ob sie sich
mit dem reinen Vollzug zufriedengeben, der ihnen immerhin die Freiheit verbürgt.
Selbstverständlich ist es in der realen Welt unwahrscheinlich, dass die Situationen
lange auf sich warten lassen, in denen es zur Entscheidung kommen muss. Es wäre
aber genauso einseitig, deswegen das Politische nur in die Entscheidung zu verlegen,
wie Schmitt dies tut. Er fokussiert rein den außenpolitischen Bereich und auch hier
nur die äußerste Dezision der Freund-Feind-Unterscheidung, ohne sich darum zu
kümmern, wer sich auf welche Weise in die Lage versetzt hat, diese Dezision wirk-
sam umsetzen zu können. Das nämlich ist der Aspekt der Partizipation.

Wie gezeigt worden ist, denken die beiden Autoren das jeweils andere Element
implizit mit, weshalb die an sich so gegenteiligen Prinzipien der Partizipation und
der Dezision im Rahmen des Politischen in einem komplementären Verhältnis
zueinander stehen. Die Diagnose der Komplementarität wird dadurch erhärtet, dass
sie geeignet ist, die oben konstatierten Leerstellen in Bezug auf die konkrete Politik
auszufüllen. Was die Arendt’schen Handelnden tun, wenn sie politisch tätig sind,
wird spätestens in jenem Extremfall klar, in dem sie zu einer Entscheidung gezwun-
gen werden. Im anderen Extremfall der reinen Dezision wird klar, dass der einsame

 
58 Arendt 2007, S. 15. Die Aussage belegt exemplarisch, wie nahe Arendts Vorstellungen

zumindest unbewusst an Schmitts politischem Souveränitätsbegriff liegen. Ihre Ableh-
nung desselben begründet sie theoretisch mit einer Differenzierung von Wollen und Kön-
nen, von denen Ersteres auf das Individuum beschränkt und damit notwendig unpolitisch
sei, während sich Letzteres auf das gemeinsame politische Handeln beziehe (Arendt 2012,
S. 213; Arendt 2008, S. 426). Ob diese Unterscheidung aufrechterhalten werden kann,
also ein Können ohne vorgängiges Wollen vorstellbar ist, scheint zumindest sehr zwei-
felhaft. Einerseits wird noch im Denktagebuch der Wille in verschiedensten Kontexten
behandelt, andererseits vertritt Arendt mit dem Neuanfang ein zentrales politisches Kon-
zept, das mit seiner Kombination von absoluter Neuheit bei gleichzeitiger Einbettung im
menschlichen Beziehungsgeflecht bis in die Wortwahl hinein der Schmitt’schen Souve-
ränitätsidee ähnelt (ebd., S. 431; Arendt 2002 [1960], S. 215-217; Kalyvas 2004, S. 338,
hat bereits auf die Doppeldeutigkeit in Bezug auf den Willen hingewiesen). Es erstaunt
deshalb nicht, dass Arendt in ihrer geplanten Trilogie Vom Leben des Geistes der Teil
über den Willen und das Wollen am schwersten gefallen ist (McCarthy 2008, S. 465).

530 Marco Walter

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515


Schmitt’sche Entscheider es geschafft hat, die politische Partizipation auf das Mini-
mum des stillschweigenden Gehorsams zu reduzieren. Immer ist dabei zu beachten,
dass die Integration die zwei Ebenen des Politischen berücksichtigt. Einerseits die-
jenige des politisch tätigen Individuums im Verbund mit anderen ebensolchen Indi-
viduen innerhalb derselben politischen Einheit, andererseits diese Einheiten unter-
einander. Auf beiden Ebenen muss Souveränität vorhanden sein in dem Sinne, dass
jeder Akteur die letzte Verantwortung für sein Handeln trägt. Im Extremfall des
»hier stehe ich und kann nicht anders« kann das durchaus die politische Existenz
kosten, aber ohne die Zuschreibung von Souveränität kann es im Normalfall gar
keine politischen Existenzen geben.

Das Politische ist deshalb zu bestimmen als die öffentliche Regelung der gemein-
samen Belange unter Maßgabe der Pluralität der Menschen. Das Kriterium der Plu-
ralität mag auf den ersten Blick harmlos erscheinen, birgt aber tatsächlich den
gesamten Sprengstoff, der im Bereich des Politischen immer wieder gezündet wird.
Nur weil die Menschen im Plural existieren, können sie verschiedene Meinungen
über dieselbe Sache haben. Nur weil die Menschen verschiedene Meinungen haben,
entsteht die Notwendigkeit, einen Ausgleich zu finden, aber auch die Möglichkeit,
gegen alle anderen auf der eigenen Meinung zu beharren. Das ist Souveränität. Und
nur weil es Souveränität gibt, können Meinungsverschiedenheiten in handfeste
Konflikte ausarten. Schließlich ist es nur diese Gefahr, die politische Einheiten ent-
stehen lässt. Das Kriterium der Pluralität konstituiert demnach sowohl das politi-
sche Individuum als auch das politische Kollektiv und damit sowohl Innenpolitik
als auch Außenpolitik. Beide Ebenen sind für einen umfassenden Begriff des Politi-
schen unabdingbar.

Für die konkrete Politik ergibt sich daraus, dass sie als Minimalkonsens der
gemeinsamen Belange die Existenz der an ihr Beteiligten und von ihr Abhängigen
sichern muss. Alles Weitere ist optional und nur anhand normativer Kriterien ein-
zurichten. So kann man mit Arendt argumentieren, der Raum der Freiheit müsse
allen Interessierten offenstehen, und deswegen sei sicherzustellen, dass alle ihre
Meinungen vor den anderen zur Geltung bringen können. Oder man argumentiert
mit Schmitt, dass dem geschlossenen Auftreten gegen außen absolute Priorität vor
internen Ränkespielen einzuräumen sei. Eines aber muss jede politische Einheit vor
dem Hintergrund ihrer normativen Präferenzen und der gegebenen Umstände
berücksichtigen: das rechte Verhältnis von Partizipation und Dezision.

Literatur

Arendt, Hannah 1948. Sechs Essays. Heidelberg: Lambert Schneider.
Arendt, Hannah 2002 [1960]. Vita activa oder Vom tätigen Leben. München, Zürich: Piper.
Arendt, Hannah 2003 a. Denktagebuch. 1950-1973. Erster Band, hrsg. v. Ludz, Ursula; Nord-

mann, Ingeborg. 2. Auflage. München, Zürich: Piper.
Arendt, Hannah 2003 b. Was ist Politik? München, Zürich: Piper.
Arendt, Hannah 2003 c [1970]. Macht und Gewalt. 15. Auflage. München, Zürich: Piper.
Arendt, Hannah 2003 d [1963]. Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalität des Bösen.

12. Auflage. München, Zürich: Piper.
Arendt, Hannah 2007. »Hannah Arendt im Gespräch mit Joachim Fest. Eine Rundfunksendung

aus dem Jahr 1964«, hrsg. v. Ludz, Ursula; Wild, Thomas, in hannaharendt.net 3, 1, S. 1-15.

Das Politische – eine Begriffsbestimmung mit Hannah Arendt und Carl Schmitt 531

Leviathan, 44. Jg., 4/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515


Arendt, Hannah 2008. Vom Leben des Geistes. Das Denken. Das Wollen. 4. Auflage, hrsg. v.
McCarthy, Mary. München, Zürich: Piper.

Arendt, Hannah 2009 [1955]. Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitismus,
Imperialismus, totale Herrschaft. 13. Auflage. München, Zürich: Piper.

Arendt, Hannah 2012. Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Übungen im politischen Denken I,
hrsg. v. Ludz, Ursula. München, Zürich: Piper.

Arendt, Hannah 2013 a [1965]. Über die Revolution. München, Zürich: Piper.
Arendt, Hannah 2013 b. Ich will verstehen. Selbstauskünfte zu Leben und Werk. 5. Auflage.

München, Zürich: Piper.
Bleicken, Jochen 1995. Die athenische Demokratie. 4. Auflage. Paderborn: Schöningh.
Herberg-Rothe, Andreas 2004. »Hannah Arendt und Carls Schmitt – ›Vermittlung‹ von Freund

und Feind«, in Der Staat 43, 1, S. 35-55.
Jurkevics, Anna 2016. »Hannah Arendt liest Carl Schmitts Der Nomos der Erde: Ein Dialog über

Gesetz und Geopolitik anhand ihrer Marginalien«, in hannaharendt.net 8, 1, S. 5-26.
Kalyvas, Andreas 2004. »From the act to the decision: Hannah Arendt and the question of

decisionism«, in Political Theory 32, 3, S. 320-346.
Kalyvas, Andreas 2008. Democracy and the politics of the extraordinary – Max Weber, Carl

Schmitt and Hannah Arendt. Cambridge, New York: Cambridge University Press.
Marchart, Oliver 2010. Die politische Differenz. Berlin: Suhrkamp.
McCarthy, Mary 2008. »Nachwort der Herausgeberin«, in Hannah Arendt: Vom Leben des

Geistes. Das Denken. Das Wollen. 4. Auflage, hrsg. v. McCarthy, Mary, S. 463-476. Mün-
chen, Zürich: Piper.

Mehring, Reinhard 2009. Carl Schmitt. Aufstieg und Fall. München: C. H. Beck.
Meier, Christian 1983. Die Entstehung des Politischen bei den Griechen. Frankfurt a. M.: Suhr-

kamp.
Meier, Christian 1988. »Zu Carl Schmitts Begriffsbildung – Das Politische und der Nomos«, in

Complexio Oppositorum. Über Carl Schmitt, hrsg. v. Quaritsch, Helmut, S. 537-556. Berlin:
Duncker & Humblot.

Mouffe, Chantal 2005. On the political. Abingdon: Routledge.
Raimondi, Francesca 2014. Die Zeit der Demokratie. Politische Freiheit nach Carl Schmitt und

Hannah Arendt. Konstanz: Konstanz University Press.
Schlüter, André 1999. »Hannah Arendt als eine Theoretikerin der Ausnahme«, in Berliner

Debatte Initial 10, 6, S. 84-94.
Schmitt, Carl 1927. »Der Begriff des Politischen«, in Archiv für Sozialwissenschaft und Sozial-

politik 58, 1, S. 1-33.
Schmitt, Carl 1933. Der Begriff des Politischen. Hamburg: Hanseatische Verlagsanstalt.
Schmitt, Carl 1994 [1954]. Gespräch über die Macht und den Zugang zum Machthaber.

Gespräch über den neuen Raum. Berlin: Akademie Verlag.
Schmitt, Carl 1995. Staat, Großraum, Nomos. Arbeiten aus den Jahren 1916-1969, hrsg. v.

Maschke, Günter. Berlin: Duncker & Humblot.
Schmitt, Carl 2005. Frieden oder Pazifismus? Arbeiten zum Völkerrecht und zur internationalen

Politik, 1924-1978, hrsg. v. Maschke, Günter. Berlin: Duncker & Humblot.
Schmitt, Carl 2006 [1921]. Die Diktatur. 7. Auflage. Berlin: Duncker & Humblot.
Schmitt, Carl 2009 a [1932]. Der Begriff des Politischen. 8. Auflage. Berlin: Duncker & Humblot.
Schmitt, Carl 2009 b [1922]. Politische Theologie. 9. Auflage. Berlin: Duncker & Humblot.
Schmitt, Carl 2010. Tagebücher 1930 bis 1934, hrsg. v. Schuller, Wolfgang (in Zusammenarbeit

mit Gerd Giesler). Berlin: Akademie Verlag.
Schmitt, Carl 2011 [1950]. Der Nomos der Erde im Völkerrecht des Jus Publicum Europaeum. 5.

Auflage. Berlin: Duncker & Humblot.
Schmitt, Carl 2014 [1927]. Volksentscheid und Volksbegehren. Berlin: Duncker & Humblot.
Schmitt, Carl 2016 [1923]. Römischer Katholizismus und politische Form. Stuttgart: Klett-

Cotta.
Schmitt, Carl; Feuchtwanger, Ludwig 2007. Briefwechsel 1918-1935, hrsg. v. Rieß, Rolf. Berlin:

Duncker & Humblot.

532 Marco Walter

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515


Schmitt, Carl; Forsthoff, Ernst 2007. Briefwechsel Ernst Forsthoff – Carl Schmitt (1926-1974),
hrsg. v. Mußgnug, Dorothee; Mußgnug, Reinhard; Reinthal, Angela. Berlin: Akademie Ver-
lag.

Schmitt, Carl; Mohler, Armin 1995. Carl Schmitt – Briefwechsel mit einem seiner Schüler, hrsg. v.
Mohler, Armin. Berlin: Akademie Verlag.

Schmitt, Carl; Muth, Carl 1998. »Der Briefwechsel zwischen Carl Muth und Carl Schmitt«, in
Politisches Denken. Jahrbuch, hrsg. v. Ballestrem, Karl Graf; Gerhardt, Volker; Ottmann,
Henning; Thompson, Martyn P., S. 127-159. Stuttgart, Weimar: J. B. Metzler.

Schmitt, Carl; Rumpf, Michael 2014. »Briefwechsel Michael Rumpf – Carl Schmitt«, hrsg. v.
Rumpf, Michael, in Schmittiana. Neue Folge: Beiträge zu Leben und Werk Carl Schmitts,
Band II, hrsg. v. d. Carl-Schmitt-Gesellschaft, S. 275-286. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl; Smend, Rudolf 2012. »Auf der gefahrenvollen Straße des öffentlichen Rechts«.
Briefwechsel Carl Schmitt – Rudolf Smend 1921-1961, hrsg. v. Mehring, Reinhard. Berlin:
Duncker & Humblot.

Sluga, Hans 2008. »The pluralism of the political: from Carl Schmitt to Hannah Arendt«, in Telos
142, S. 91-109.

Straßenberger, Grit 2015. Hannah Arendt zur Einführung. Hamburg: Junius.
Straßenberger, Grit; Münkler, Herfried 2007. »Was das Fach zusammenhält. Die Bedeutung der

Politischen Theorie und Ideengeschichte für die Politikwissenschaft«, in Politische Theorie
und Politikwissenschaft, hrsg. v. Buchstein, Hubertus; Göhler, Gerhard, S. 45-79. Wiesba-
den: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Vollrath, Ernst 2003. Was ist das Politische? Eine Theorie des Politischen und seiner Wahrneh-
mung. Würzburg: Königshausen & Neumann.

Walter, Marco 2015. »Partizipation oder Dezision? Zur Konkurrenz zweier Paradigmen des
Politischen«, in Theorie und Kritik, hrsg. v. Gasteiger, Ludwig; Grimm, Marc; Umrath,
Barbara, S. 133-155. Bielefeld: transcript.

Walter, Marco 2016. »Macht braucht Entscheidung. Eine Revitalisierung von Hannah Arendts
Machttheorie«, in Macht. Aktuelle Perspektiven aus Philosophie und Sozialwissenschaften,
hrsg. v. Roth, Philipp, S. 89-108. Frankfurt a. M., New York: Campus.

Young-Bruehl, Elisabeth 2015. Hannah Arendt. Leben, Werk und Zeit. 4. Auflage. Frankfurt a.
M.: Fischer.

Das Politische – eine Begriffsbestimmung mit Hannah Arendt und Carl Schmitt 533

Leviathan, 44. Jg., 4/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515


Archivalien: Die verwendeten Archivalien Hannah Arendts beziehen sich auf ihre
Bibliothek, die am Bard College in Annandale-on-Hudson im US-Bundesstaat New
York aufbewahrt und dort laufend öffentlich zugänglich gemacht wird: www.bar
d.edu/arendtcollection/marginalia.htm (Zugriff vom 07.09.2016). Auf die dortigen
Marginalien wird mit den Literaturangaben des jeweils kommentierten Titels ver-
wiesen.

Die Materialien zu Carl Schmitt liegen im Landesarchiv NRW, Abteilung Rhein-
land, in Duisburg. Auf sie wird entsprechend der dortigen Signaturen mit RW 265-
und der dazugehörigen Nummer verwiesen.

534 Marco Walter

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515


Zusammenfassung: Hannah Arendt und Carl Schmitt haben sich gleichermaßen intensiv und
wirkmächtig mit dem Begriff des Politischen auseinandergesetzt. Da Arendt den Fokus auf
die Partizipation legt, bleibt ihre Perspektive wesentlich innenpolitisch, während Schmitts
Präferenz für die Dezision die Außenpolitik erfasst. Beide Ansätze stehen deshalb in einem
komplementären Verhältnis, und ein umfassender Begriff des Politischen muss sie gleicher-
maßen integrieren.

Stichworte: Politische Theorie, Hannah Arendt, Carl Schmitt, Das Politische, Partizipation,
Dezision

The political – a definition with Hannah Arendt and Carl Schmitt

Summary: Hannah Arendt and Carl Schmitt were both deeply and influentially concerned
with the notion of the political. Since Arendt’s focus was on participation, her perspective
remains in the realm of domestic affairs, while Schmitt with his preference for the decision
captures only foreign affairs. The two concepts are therefore complementary and need to be
integrated in order to develop a comprehensive notion of the political.

Keywords: political theory, Hannah Arendt, Carl Schmitt, the political, participation, deci-
sion

Autor

Marco Walter
Humboldt-Universität zu Berlin
Institut für Sozialwissenschaften
Lehrbereich Theorie der Politik
Unter den Linden 6
10099 Berlin
marco.walter@sowi.hu-berlin.de

Das Politische – eine Begriffsbestimmung mit Hannah Arendt und Carl Schmitt 535

Leviathan, 44. Jg., 4/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:16:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-4-515

