Austreten aus der mythischen Atmosphire

Nicht eine Gesellschaft von Goéttern, sondern eine von
Spielern ist nimlich zu besprechen

Vilém Flusser

Der Vergleich zwischen der mythischen und der digitalen Welt hat es er-
moglicht, die Bedingungen, die die besondere >Seinsweise« des Subjekts
in der digitalen Lebensform bestimmen, an die Oberfliche zu bringen.
Gleichzeitig konnten Kontingenz und Situiertheit dieser Moglichkeitsbe-
dingungen aufgezeigt werden, die daher weit davon entfernt sind, aprio-
rische oder irreversible teleologische Orientierungen darzustellen.

Das sechste Kapitel hat nur einen moglichen Ausgangspunkt fiir eine
tiefere Analyse der mythischen Atmosphire der digitalen Welt geliefert.
Dariiber hinaus stellt die Verfolgung des Ursprungs, der Struktur und
der Technik des digitalen Mythos ein interessantes und fruchtbares Pro-
gramm dar, um die positivistische Vorstellung von der Unvermeidlichkeit
und Determiniertheit technologischer Entwicklungen in Frage zu stellen
und Techno-Mythen — wie die Singularitit oder den Master-Algorithmus
- innerhalb einer Genealogie und einer kritischen Theorie zu positionie-
ren, um so auch die Ambitionen und Formen der Kontrolle und Aus-
beutung, die sie erfordern und hervorbringen, aufzuzeigen. Kurz gesagt,
die mythische Atmosphire der digitalen Welt zu erhellen, d.h. das Wir-
ken einer Technik des mythischen Denkens in dieser symbolischen Form
aufzudecken und bewusst zu machen und dann ihre Bedingungen der
Moglichkeit und Aktualitit nachzuzeichnen und zu kritisieren, ist vor al-
lem ein Weg, die Moglichkeit anderer Richtungen und anderer Wege fiir
das Subjekt in der digitalen Welt zu denken. Im sechsten Kapitel wurde,
wenn auch nur einleitend, die Existenz und das Wirken einer Technik des
digitalen Mythos nach gewiesen und gezeigt, wie sie das Subjekt dazu
bringt, eine mythische, d.h. expressive und affektive Haltung gegeniiber
dem Realen einzunehmen: die perspektivische Distanz des Denkraums
wird durch die expressive Nahe des Gefiihlsraums ersetzt.

Sowohl Cassirer als auch Warburg haben die auf den ersten Blick
paradoxe Tatsache konstatiert, dass gerade der rasante technologische
Fortschritt und das Aufkommen neuer Kommunikationstechnologien
die Aufhebung der reflexiven Distanz zwischen Greifen und Begreifen
als potenzielles Risiko mit sich bringen. Lange vor der digitalen Revo-
lution schreibt Warburg:

201



https://doi.org/10.5771/9783748965671-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSTRETEN AUS DER MYTHISCHEN ATMOSPHARE

[Durch sie] zerstort die Kultur des Maschinenzeitalters das, was sich die
aus dem Mythos erwachsene Naturwissenschaft mithsam errang, den
Andachtsraum, der sich in den Denkraum verwandelte.

Der moderne Prometheus und der moderne Ikarus, Franklin und die Ge-
brider Wright, die das lenkbare Luftschiff erfunden haben, sind eben
jene verhiangnisvollen Ferngefiihl-Zerstorer, die den Erdball wieder
ins Chaos zuriickzufiithren drohen. Telegramm und Telefon zerstoren
den Kosmos. Das mythische und das symbolische Denken schaffen im
Kampf um die vergeistigte Ankniipfung zwischen Mensch und Umwelt
den Raum als Andachtsraum oder Denkraum, den die elektrische Au-
genblicksverkniipfungen mordet.!

Die technische Moglichkeit der Distanzaufthebung stellt fiir Warburg die
Gefahr einer Riickkehr zur Irrationalitit und zum phobischen Chaos
dar, was eine radikal antitechnologische Perspektive nahelegt. Interes-
sant im Kontext dieser Arbeit ist jedoch die Beobachtung, dass die com-
putationalen Technologien nicht nur die Prozesse der Minimierung oder
Aufhebung von Distanz radikalisieren, die mit Technologien wie dem
Telegrafen oder dem Flugzeug begonnen haben, sondern dass sie es ge-
rade durch ihre Immersivitit schaffen, eine kognitive und emotionale
Nihe herzustellen, die das Verhiltnis des Subjekts zur Welt verandert:
von einem Ich gegeniiber einem Es zu einer affektiven und modulieren-
den Ich-Du-Beziehung. Wenn also, wie wiederholt betont wurde, der Le-
bensraum der digitalen Welt nicht vom Denkraum her beschrieben wer-
den kann, so handelt es sich dabei nicht einmal um eine Riickkehr zum
mythischen Andachtsraum, sondern vielmehr um die Entstehung des Ge-
fithlsraums durch die Technik des digitalen Mythos.

Wie im ersten Teil des sechsten Kapitels gezeigt wird, entsteht die my-
thische Atmosphire in Bezug auf die Ikonomie der digitalen Welt und so-
mit durch die immersive Expressivitit, mit der technische Bilder program-
miert, konsumiert und zirkuliert werden, und gleichzeitig, wie im zweiten
Teil des sechsten Kapitels thematisiert wird, durch die Eigenart und Neuar-
tigkeit der computationalen Technologien (Datafizierung und Vorhersage)
und unserer Beziehung zu ihnen. Insbesondere wird vorgeschlagen, dass
die Verbergung der technischen Komplexitit aus dem &dsthetischen und
epistemischen Bereich fiir das digitale Subjekt eine Hypostasierung dieser
Komplexitit auf einer Ebene bewirkt, die ideell und konkret undenkbar
und daher unkontrollierbar wird. Diese Verbergung fithrt zu einer Inten-
sivierung des expressiven, fast magisch-mythischen Verhiltnisses, das das
Subjekt zur Maschine einzunehmen pflegt, einerseits und andererseits zu
einer immer wirksameren Schlieffung der Distanz zwischen Impuls, Re-
flexion und Aktion: »Denn die kiinstliche Natiirlichkeit des environmen-
tal Digitalen unterlduft mit seinem zunehmend performativ-affektiven

1 Warburg, Das Schlangenritual, S. 56.

202

- am 18.01.2026, 21:30:31. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748965671-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSTRETEN AUS DER MYTHISCHEN ATMOSPHARE

Konditional die Setzung normativer Ordnungen. Uberspitzt formuliert,
versetzt uns Affekt zuriick in den Instinkt und 16st so das Spannungsfeld
von Bewusstsein-Selbstbewusstsein auf«.>

Es wurde im dritten und vierten Kapitel untersucht, wie es den com-
putationalen Technologien gelingt, in die Prozesshaftigkeit des Subjekts
einzudringen (Data Potentiality und immersives Subjekt). Was am digi-
talen Subjekt zahlt, ist seine relationale Kapazitit und Potenzialitit: als
ein Subjekt, das in den Gefiithlsraum eingetaucht und hyperstimuliert ist
und das im Netz diskretisiert und entsubjektiviert wird. Wenn man die
immersive Ebene des Gefiihlsraums nimmt, dann ist »[n]icht >Objekti-
vitats, sondern >Intersubjektivitat« [...] das Wahrheitskriterium«;* wenn
man die Performativitit der algorithmischen Infrastruktur betrachtet,
dann kann man von einer Interobjektivitat sprechen, vorausgesetzt na-
turlich, dass man diese Objekte nicht als Gegenstand denkt, sondern als
digital objects — im Sinne Yuk Huis* — und Daten, d.h. maschinenbe-
dienbare Zeichen. Intersubjektivitat (oder Transsubjektivitit)s und die
Interobjektivitat der digitalen Welt fithren zu einem Verschwinden der
Dimension des Objekts als Gegenstand, d.h. als etwas, das eine Oppo-
sition und Konfrontation des Subjekts mit ihm ermoglicht, sodass ein
»weicher, nebelhafter, spektraler «¢ Charakter der digitalen Kultur anzu-
nehmen ist, der, wie vorgeschlagen, als mythische Atmosphire der digita-
len Welt bezeichnet werden kann. SchlieSlich ist zu fragen, ob und wie es
moglich ist, aus dieser mythischen Atmosphire auszubrechen und damit
die Dynamik der Technik des digitalen Mythos zu brechen oder zumin-
dest zu storen, was letztlich bedeuten wiirde, die Subjekt-Welt-Maschi-
ne-Beziehung zu tiberdenken. Die Beziehung zwischen Subjekt und tech-
nischem Bild und die Beziehung zwischen Subjekt und Maschine haben
sich schlieSlich als die Wurzeln der techno-mythischen Artikulation der
symbolischen Form der digitalen Welt erwiesen. Wichtig ist, dass sowohl
das technische Bild als auch die Maschine verschiedene Arten von An-
dersartigkeit gegeniiber dem Menschen reprisentieren, sodass die Neu-
definition dieser Beziehungen in Bezug auf die Art und Weise zu denken
ist, in der ihre Vielfalt thematisiert, also an die Oberfliche gebracht und
gleichzeitig interpretiert werden kann.

2 Gramelsberg, »Phinomenologisch-anthropologische Grundprobleme des
Digitalen«, S. 42—43.

3 Flusser, Kommunikologie, S. 213.

Yuk Hui, On the Existence of Digital Objects, Minneapolis-London: Uni-
versity of Minnesota Press 2016.

5 Noller schligt als Kategorien der Digitalitdt vor: Ubiprisenz, Interobjekti-
vitiat und Transsubjektivitit. Siehe: Noller, Digitalitit. Zur Philosophie der
digitalen Lebensraum.

6  Flusser, Medienkultur, S. 187.

203

- am 18.01.2026, 21:30:31. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748965671-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSTRETEN AUS DER MYTHISCHEN ATMOSPHARE

Basierend auf ihrer Differenz, die durch die zunehmende Agentivitit
und Performativitit der computationalen Technologien hervorgerufen
wird, neigt die Maschine in der mythischen Atmosphire dazu, ihre Kon-
kretisierung zu einem Alien, anders als der Mensch, geradezu eschato-
logisch zu fiirchten und zugleich zu erhoffen. Diese Perspektive ist nicht
nur den transhumanistischen Techno-Mythen eigen, sondern auch der
Art und Weise, wie die aktuellen und deshalb auch kontroversen Fragen
der Optimierung von Kiunstlicher Intelligenz, LLMs (z.B. Chat-GPT),
Bild- und Videoproduktion (z.B. DallE und Sora) diskutiert werden.
Denn auch in der wissenschaftlichen, politischen und gesellschaftlichen
Debatte um diese Technologien wird einerseits die Kreativitit und Neu-
artigkeit dieser Technologien anthropomorphisiert, indem z.B. nach Hin-
weisen auf die Dimension des Bewusstseins und der semantischen Be-
deutung in ihnen gesucht wird, und andererseits als faktisch fremd und
damit potenziell bedrohlich und aggressiv gedacht. Es ist vor allem die
verwendete Sprache, die, was nicht tiberraschen sollte, die techno-mys-
tische Perspektive verdichtet, sodass eine Moglichkeit, sie herauszufor-
dern, darin besteht, die Begriffe des Diskurses zu dndern, wie es Esposi-
to vorschlagt, die den »symbolisch schweren« Ausdruck der kiinstlichen
Intelligenz durch den der »kunstlichen Kommunikation« ersetzt,” oder
wie es die Projekte und Forschungen rund um die so genannte erklar-
bare KI (explainable AI or XAI) tun. Diese Beispiele implizieren in der
Tat eine andere Art, die Andersheit der Maschine und ihre tatsichliche
technische Undurchsichtigkeit zu denken und zu programmieren, weil
sie die Beziehung zwischen Mensch und Maschine in den Begriffen der
Kommunikation und der Ubersetzung der Inkommensurabilitit der Ma-
schine fiir den Menschen verorten; auf diese Weise konnte das Subjekt
eine Position des grofseren epistemischen Gleichgewichts in Bezug auf
die Maschine erlangen. Wie auch Kramer argumentiert, zeigt der Fall der
kiinstlichen Intelligenz, die fiir die Entwicklung von LLM-Systemen he-
rangezogen wird, nicht so sehr, dass die Maschine denkt, sondern dass
sie in der Lage ist, die menschliche Intelligenz zu kollektivieren: »Ihre
Voraussetzung bilden die Billionen von Menschen geschriebenen Texte
als unabdingbare Trainingsressource ihrer Algorithmen. Large Language
Modells sind kondensierte, kollektive Intelligenz«.* Wenn also die epis-
temische Intransparenz — in unserer Beziehung zur Maschine — nicht er-
hoht werden kann, ist es ebenso wichtig, die Tatsache zu betonen, dass:

das Universum von Sinn und Bedeutung keine abgeschlossene Menge
[ist], so dass, was die Maschine an Leistung gewinnt, beim Menschen
dann verloren gehen miisste. Im Horizont der Ko-Konstitution und Ko-
Performanz von Mensch und Maschine heifdt jede Leistungssteigerung

7 Siehe: Esposito, Artificial Communication.
8  Kramer, »Von der >Lesbarkeit der Welt«, S. 15.

204

- am 18.01.2026, 21:30:31. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748965671-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSTRETEN AUS DER MYTHISCHEN ATMOSPHARE

der Maschine, das Verhiltnis zwischen Mensch und Technik neu zu ju-
stieren: Mensch und Maschine sind in keinem Nullsummenspiel ver-
strickt.?

Wenn also eine andere epistemische Position des Subjekts nicht nur mog-
lich, sondern auch wiinschenswert ist, dann gilt dies auch fiir seine as-
thetische Position, d.h. fiir die Art und Weise, wie das Subjekt in der
Ikonomie der digitalen Welt steht, handelt und denkt. Auch wenn diese
Frage hier nur gestreift werden kann, stellt die Riickkehr des Bildes als
dominanter Code der digitalen Kultur eine faszinierende Herausforde-
rung dar, die Symptome eines Denkens zu beschreiben und zu erfassen,
das von der Logozentrik zu einer zunehmenden Ikonizitat zuriickkehrt,
allerdings mit der zusitzlichen technischen Komplexitit, die die techni-
schen Bilder mit sich bringen. Dieses Denken in Bildern,® das offensicht-
lich bereits im Gange ist, kann sich — wie unter den gegenwirtigen Bedin-
gungen — vor allem in der expressiven Funktion artikulieren, in der die
Symbole — das Wort, das Bild usw. — eine groflere Ausdruckskraft, aber
auch eine groflere Mehrdeutigkeit haben. Und das Subjekt findet sich in
ihnen mit einem geringeren Grad an Freiheit ihnen gegentiber wieder:

Es ist namlich klar und erweist sich bei niaherer Beobachtung immer
deutlicher, daf§ Symbole nicht nur ihre Bedeutung zeigen, sondern sie
auch verdecken, daf sie also nicht nur als sinngebend, sondern auch als
wahnsinngebend funktionieren. [...] Die Welt und das Leben darin wer-
den zur Holle, sobald die uns umgebenden Symbole in ihrer Bedeutung
undurchsichtig werden und nur noch »sich selbst« bedeuten.™

Zu lernen, in Oberflichen und technischen Bildern zu denken, ist fiir
Flusser die Herausforderung und das dringende Bedurfnis der neuen
Technobild-Gesellschaft: »Entweder wir leben in den undurchdringli-
chen Winden bedeutungsloser Bilder oder machen aus diesen Bildern
Briicken zur Welt«;™ und es ist klar, dass wir heute vor der gleichen und
noch dringlicheren Herausforderung stehen.

Zum Abschluss dieser Arbeit mochte ich daher versuchen, eine Per-
spektive zu skizzieren, die hier als Andeutung verbleibt, die aber die
Richtung fiir eine zukiinftige Analyse der Art und Weise, wie die my-
thische Atmosphire der digitalen Welt zur Auflésung gebracht werden
kann, vorgeben konnte. Durch die Verflechtung einiger der zuvor vor-
gestellten theoretischen Faden, etwa das digitale Denken in Form der
Polaritit (§2.4) und die netzartige Asthetik der Hypermediation (§5.3),

9  Kriamer, »Von der >Lesbarkeit der Welt««, S. 22.

10 Uber Technoimagination siehe: Flusser, Kommunikologie und Ders., Ins
Universum der technischen Bilder. Uber surface thinking siehe: ders., »Line
and Surface«, Main Currents of Modern Thought, (1973/29:3), S. 100-106.

11 Flusser, Kommunikologie, S. 210.

12 Flusser, Kommunikologie, S. 110.

205

- am 18.01.2026, 21:30:31. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748965671-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSTRETEN AUS DER MYTHISCHEN ATMOSPHARE

lasst sich in der Tat eine gleichsam intermedidre Denk- und Organisati-
onsweise des Verhiltnisses von Subjekt, Symbol und Welt vorschlagen:
Das Subjekt kann hier weder in Distanz zu seinem Objekt (Ich-Es, Denk-
raum) noch im expressiven Gefithlsraum (Ich-Du, Ausdrucksfunktion)
gedacht werden, sondern als ein Subjekt, das sich frei und spielerisch
zwischen diesen verschiedenen Standpunkten zu bewegen vermag.™s Im
Netz zu bleiben, aber als Subjekt, das in der Lage ist, Korrelationen und
Sinnkonstellationen auf der Oberflache der digitalen Welt zu aktivieren,
ist also die Herausforderung fiir das digitale Subjekt und die Philoso-
phie, die es denkt, sodass beide lernen mussen, sich geschickt auf dieser
Oberflache zu bewegen. Die Moglichkeit eines Zwischenraums, der sich
als Hiatus, als Atempause, zwischen die affektive und infektiose Immer-
sion des Geflihlraums und das entmenschlichende kybernetische Netz
schiebt, kann vielleicht die Fluchtlinie aktivieren, die vom immersiven
Subjekt und Nicht-Subjekt des Netzes zu einem Subjekt im Netz fithrt.

13 Fur die Idee des Spiels und des homo ludens siehe: Flusser, Ins Universum
der technischen Bilder, S. 95-103.

14 Zum Begriff des Zwischenraums siehe: Warburg, » Mnemosyne Einleitung«,
S. 629: »wird dieser Zwischenraum das Substrat kiinstlerischer Gestaltung,
so sind die Vorbedingungen erfiillt, dass dieses Distanzbewusstsein zu einer
sozialen Dauerfunktion werden kann, die durch den Rhythmus von Ein-
schwingen in die Materie und Ausschwingen zur Sophrosyne jenen Kreis-
lauf zwischen bildhafter und zeichenmifSiger Kosmologik bedeutet, deren
Zuldnglichkeit oder Versagen als orientierendes geistiges Instrument eben
das Schicksal der menschlichen Kultur bedeutet«.

206

- am 18.01.2026, 21:30:31. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748965671-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Austreten aus der mythischen Atmosphäre

