4. Liberalismus, positive Freiheit
und das gute Leben

4.1 Liberalismus und das gute Leben

4.1.1 Das Gute und das Gerechte

In welchem Verhaltnis steht die positive Freiheit als Selbstbestimmung mit ei-
nem liberalen Ordnungssystem? Und hat Rawls mit seiner Darlegung Recht,
dass auf der Grundlage des Pluralismus-Problems alles Nachdenken iiber das
Gute aus liberalen Theorien verbannt werden muss? Nun, wie bereits erwihnt
ist die Grundlage der kulturalistischen und pragmatischen Wende der norma-
tiven politischen Theorie eine bestimmte Deutung des Pluralismus-Problems.
Die Plausibilitit der Wende hingt jedoch an jener notwendigen Bedingung:
Ungeachtet der Inkommensurabilitit der verschiedenen Vorstellungen des
Guten haben wir keinen Anlass anzunehmen, dass wir dhnliche Unstimmig-
keiten beziiglich unserer Vorstellungen des Rechten haben. Doch wenn wir
diese These mit Bezug auf die gesellschaftlichen Entwicklungen der letzten
Jahre betrachten, so ist die Behauptung, dass die Inkommensurabilitit zwar
das Gute, aber nicht das Gerechte treffe, kaum zu halten:

Denken wir etwa an den ungehaltenen politischen Diskurs in Folge der
Migrationsbewegungen ausgelost durch den Syrien-Konflikt, denken wir an
die Debatte um die Reichweite der Meinungsfreiheit im Kontext bestimmter
Auflerungen AFD-Abgeordneter oder denken wir an die Diskussion iiber die
»Ehe fiir Alle« — zeigen diese Debatten nicht auch eine Tatsache eines ver-
niinftigen Pluralismus des Rechten auf?

Oder durchdenken wir ein anderes Beispiel, um diese These zu tiberprii-
fen: Die politische Debatte zwischen einer umlagebasierten gesetzlichen Ren-
te und einem System privater Rentenversicherungen: Stellen wir uns vor, ich
sei Lokalpolitikerin und halte im Ortsverband der politischen Partei, der ich

https://dol.org/10:14361/9783839465881-010 - am 14.02.2026, 03:35:48. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839465981-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

angehore, einen Vortrag, in dem ich mich fir eine umlagebasierte Rente aus-
spreche. Auf welcher Grundlage wiirde ich argumentieren? Wenn ich mich fir
eine umlagebasierte Rente ausspreche, so argumentiere ich auf der Grund-
lage meiner Vorstellung von Gerechtigkeit. Da es ferner meine Vorstellung
von Gerechtigkeit ist, kann ich weder voraussetzen, dass alle Parteimitglieder
meine Vorstellung von Gerechtigkeit teilen, noch kann ich davon ausgehen,
dass ich alle Parteimitglieder von meiner Vorstellung itberzeugen wiirde. Dies
kann ich gewiss nicht annehmen. Aber ich kann Uberzeugungsarbeit leisten
und ich kann dies, je nachdem wie gut ich meine Argumente prisentiere und
ausfithre — mehr, oder weniger gut machen. Wenn ich sie gut ausfiihre, so
wiirde ich meinen, kann ich die Mehrheit der Parteimitglieder iiberzeugen.
Wenn ich es nicht schaffe, so sind entweder meine Argumente schlecht, oder
meine Vorstellung von Gerechtigkeit ist schlichtweg nicht konsensfihig. Es
kann damit auch sein, dass ich in eine hitzige Debatte mit einer Parteikolle-
gin gerate, ganz einfach, weil diese eine andere Auffassung von Gerechtigkeit
hat. Und es kann sein — und ist sogar wahrscheinlich — dass wir auf kei-
nen gemeinsamen Nenner kommen, weil unsere Gerechtigkeitsvorstellungen
schlichtweg inkommensurabel sind.

Wenn ich mit Bezug auf meine Auffassung von Gerechtigkeit Uberzeu-
gungsarbeit leisten muss, warum konnte ich dies nicht auch analog fiir meine
Auffassung des guten Lebens tun? Und ist es nicht so, dass ich, indem ich fir
eine Idee der Gerechtigkeit (gesetzliche Rente) argumentiere, dies nicht auch
mit einer Idee des guten Lebens im Hintergrund tue? Diese Uberlegungen
machen deutlich, dass die These zum Pluralismus-Problem nicht so eindeu-
tig; die Schliisse, die Rawls aufzeigt, kénnen stimmen oder auch nicht. Eine
einfache Tatsache ist es aber gewiss nicht. In seiner Monographie Liberalism
and the Limits of Justice driickt Michael Sandel seine Skepsis an der Rawlsschen
Interpretation des Pluralismus Problems folgendermafien aus:

Wenn wir (iber kontroverse Prinzipien der Verteilungsgerechtigkeit nach-
denken kénnen, indem wir ein reflektives Cleichgewicht aufbauen, warum
sollten wir dann nicht in dhnlicher Weise iiber Ideen des Guten nachden-
ken kénnen sollen? Wenn gezeigt werden kann, dass einige Vorstellungen
des Guten verniinftiger als andere sind, dann wiirde die Tatsache der Nicht-
Ubereinstimmung nicht notwendigerweise zu dem Schluss fiihren, dass ein
verniinftiger Pluralismus den Staat darauf verpflichtet neutral zu bleiben.

1 Sandel (1998): 207.

https://dol.org/10:14361/9783839465881-010 - am 14.02.2026, 03:35:48. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839465981-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

In andere Worte iibersetzt bringt Sandel zum Ausdruck, dass wenn es eben-
so moglich ist fiir das Gute wie fiir das Gerechte Griinde vorzubringen und
zu argumentieren, wir schlussfolgern kénnen, dass der Pluralismus der Auf-
fassungen des Gerechten ebenso eine mogliche und plausible These ist, wie
der Pluralismus der Auffassungen des Guten: In liberalen Gesellschaften der
(Spat)Moderne gibt es eo ipso inkommensurable Auffassungen des Guten wie
des Gerechten. Aus dieser Analyse gibt es zwei mogliche Schliisse:

1) Sowohl Auffassungen des Guten wie Auffassungen des Gerechten miissen
aus dem offentlichen Raum einer pluralistischen liberalen Gesellschaft
verschwinden. (Was in eine absolute Absurditit miinden wiirde).

2) Da es in pluralistischen Gesellschaften sowohl zu Inkommensurabilitit
des Gerechten wie des Guten kommen kann, gilt es den Diskurs tiber das
Gute, wie iiber das Gerechte so verniinftig wie moglich zu fithren und
Argumente offentlich auszutauschen.

Vor dem Hintergrund dieser Uberlegungen wire das Pluralismus-Problem
damit philosophisch betrachtet nicht unbedingt ein Problem, sondern viel-
mehr eine Einladung zum ernsten Nachdenken und zu einer verniinftigen
Auseinandersetzung tiber politische Handlungsgriinde und Richtungen poli-
tischen Handelns.”

Danach ist doch zu fragen warum nicht auch eine Auffassung des Guten
allgemein rechtfertigungsfihig sein kann, wenn es gute Griinde fiir deren
Akzeptanz gibt?® Dies absolut auszuschliefen ist bestimmt eine valide In-
terpretation, aber sicherlich keine notwendige Konsequenz. Sicher ist doch,
dass jede Vorstellung des Guten wie des Gerechten in pluralistischen Gesell-
schaften immer Widerspruch hervorrufen kann. Warum sollte dies nicht als
Bereicherung verstanden werden? Warum sollten wir demzufolge alle Ideen

Im englischen Original: »If we can reason about controversial principles of distribu-
tive justice by seeking a reflective equilibrium, why can we not reason in the same
way about conceptions of the good? If it can be shown that some conceptions of the
good are more reasonable than others, then the persistence of disagreement would
not necessarily amount to a fact of reasonanle pluralism that requires government to
be neutral.« (Ubersetzung durch die Autorin).

2 Dass die politischen Debatten in der Regel nicht so ablaufen, tut meiner Argumenta-
tion keinen Abbruch, da ich an dieser Stelle die Grundlage der Annahme des Vorrangs
des Rechten verhandle.

3 Vgl. Henning (2015): 62f. sowie 86.

https://dol.org/10:14361/9783839465881-010 - am 14.02.2026, 03:35:48. - Open Acce

157


https://doi.org/10.14361/9783839465981-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

des Guten aus dem politischen Diskurs verbannen? Eine verniinftige Folge-
rung wire doch vielmehr, den 6ffentlichen Diskurs zu 6ffnen um die zentrale
Frage der menschlichen Gemeinschaft demokratisch zu verhandeln.

4.1.2 Die Frage nach dem guten Leben

Auch wenn es kein abschliefiendes Argument fiir die strenge Neutralitit des
liberalen Staates gibt, ist es dennoch einer Erliuterung bediirftig, warum ich
eine Verbindung zwischen dem Liberalismus, der Freiheit und dem guten Le-
ben herstellen méchte. Ich habe bereits dafiir argumentiert, dass ein frei-
heitsfunktionaler Liberalismus, der Freiheit ins Zentrum stellt, der Zentra-
litat der Freiheit nur dann gerecht wird, wenn Freiheit als positive Freiheit
aufgefasst wird und auf der Grundlage von Selbstbestimmung gedacht wird.
Wie Beate Rossler feststellt, liegt in einer solchen Auffassung verborgen, dass
ein selbstbestimmt gelebtes Leben »wertvoller« als ein blof3 freies Leben oder
ein fremdbestimmtes Leben ist: »Nur ein selbstbestimmtes Leben, das ist die
zugrundeliegende Idee, kann auch ein gelungenes Leben sein.«*

Fir eine freiheitsfunktionale Auffassung des Liberalismus hiefe dies,
dass diese nur dann kohirent ist, wenn Freiheit nicht nur als zentral be-
trachtet, sondern auch strukturell geférdert wird — schliefilich sind Selbstbe-
stimmung und positive Freiheit nicht voraussetzungslos. Selbstbestimmung
und positive Freiheit stellen hohe Anspriiche an das Individuum. Fiir eine
staatliche Ordnung hiefRe das, dass sie Menschen auch dazu befihigen muss
selbstbestimmt und im positiven Sinne frei zu sein. Wenn dies der Fall ist, so
tut das ein liberaler Staat auch vor dem Hintergrund der Uberzeugung, dass
ein selbstbestimmtes Leben ein besseres Leben ist. Das heifdt nicht zuriick
zu Aristoteles zu gehen und den Staat mit Gliickseligkeit in Verbindung zu
bringen. Der liberale Staat hat die Menschen nicht gliicklich zu machen,
aber er muss die Gesellschaftsmitglieder dazu befihigen ihr Leben selbst-
bestimmt leben zu konnen. Und diese Befihigung zur Selbstbestimmung
erfordert mehr als die Nichteinmischung des Staates in die Angelegenhei-
ten der Einzelnen. Vielmehr muss der liberale Staat die Bedingtheiten von
Selbstbestimmung und positiver Freiheit anerkennen:

Freiheit als die Abwesenheit von Beschrankungen eréffnet Individuen einen
Raum von Wahlmaéglichkeiten. Doch — so lautet ein bekannter Einwand —

4 Rossler (2000): 328 (In: Pauer-Studer/Nagl-Docekal (2000)).

https://dol.org/10:14361/9783839465881-010 - am 14.02.2026, 03:35:48. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839465981-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

entbehre es nicht des Zynismus, Personen fiir frei zu erklaren, wenn diesen
die sozialen und 6konomischen Bedingungen zur Wahrnehmung von Ent-
scheidungsoptionen und damit zur Realisierung von Freiheit fehlen. Reale
Freiheit umfasst das Bereitstellen gewisser Mittel, um eine faktische Wahl-
moglichkeit sicherzustellen. Notwendig ist nicht die Garantie von Mitteln,
um {berhaupt jede beliebige Option verfolgbar zu machen. Doch sollten
grundlegende Bedingungen erfillt sein, damit soziale Grundfreiheit gege-
ben ist. So lasst sich als Standard dieser Absicherung der Grundfreiheit fest-
legen, dass bestimmte Minimalbedingungen eines guten Lebens geschiitzt
sein missen, wobei solche Minimalbedingungen Rechte, Chancen und ein
MindestmaR an 6konomischen Mitteln umfassen.

Was Pauer-Studer mit den Minimalbedingungen eines guten Lebens an-
spricht, beinhaltet auch eine ausreichende Versorgung der Gesellschafts-
mitglieder mit unabdingbaren Ressourcen eines guten Lebens: Kein Gesell-
schaftsmitglied sollte an Armut, Hunger, an Mangel an gesundheitlicher
Versorgung oder Mangel an Bildung leiden miissen. Somit muss sich der
liberale Staat in die negative Freiheit des Einzelnen einmischen um die
Voraussetzungen positiver Freiheit zu gewihrleisten. Doch damit dieser
Konklusion vorsichtig umgegangen werden muss, mochte ich die Notwen-
digkeit der Einmischung des Staates in die negative Freiheit des Einzelnen
differenziert betrachten. Ich méchte dabei zwei Ebenen unterscheiden:

1) Die strukturelle Ebene
2) Die individuelle Ebene der Entscheidungsfreiheit

Die notwendige Einmischung eines liberalen Staates, die bisher angespro-
chen wurde, betrifft die erste Ebene: Der Staat hat sich um eine ausreichende
Ressourcenausstattung der Einzelnen zu kiitmmern. Das betrifft die struk-
turelle Ebene; namlich, dass der Einzelne nicht in Armut und Hunger leben
muss, dass er eine gute gesundheitliche Versorgung erhilt, dass er von Bil-
dungschancen nicht ausgeschlossen ist und liberale Grundfreiheiten genief3t
— politische, 6konomische und biirgerliche Rechte aus denen die Grundfrei-
heiten fir Biirger liberaler Gesellschaften abgeleitet werden: Handlungsfrei-
heit, Vertragsfreiheit, Recht auf Leben und korperliche Unversehrtheit, Reli-
gionsfreiheit, Gewissensfreiheit, Meinungsfreiheit, Pressefreiheit, Kunstfrei-

5 Pauer-Studer (2000): 18.

https://dol.org/10:14361/9783839465881-010 - am 14.02.2026, 03:35:48. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839465981-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

heit, Wissenschaftsfreiheit, Versammlungsfreiheit, Berufsfreiheit, informa-
tionelle Selbstbestimmung; um nur die wichtigsten unter ihnen zu nennen.
Der liberale Staat muss folglich die strukturelle Ebene ernst nehmen, um sei-
nen Biirgern ein selbstbestimmtes und damit auch ein gutes Leben zu ermog-
lichen

Was die die Ebene der individuellen Entscheidungsfreiheit betrifft, so
muss der Staat neutral sein. Der liberale Staat darf sich nicht in die indi-
viduelle Entscheidung des Einzelnen einmischen, wie er sich mit Bezug auf
die Frage wie er ein gutes Leben fithren mdchte entscheidet. Fiir die notwen-
dige Einmischung des liberalen Staates heif3t dies, dass Selbstbestimmung
als Ziel verstanden wird: Menschen miissen in der Lage sein, selbstbestimmt
zu leben und zu handeln und sich auf dieser Grundlage fiir ein gutes Leben
entsprechend des eigenen Ermessens zu entscheiden.

4.1.3 Fahigkeiten und positive Freiheit

Nachdem nun die Verbindung zwischen dem Liberalismus, der Freiheit und
dem guten Leben hergestellt wurde, soll die Frage nach dem guten Leben in
den Mittelpunkt der Untersuchung gertickt werden. Was ist ein gutes Leben
und wie konnen wir es theoretisch spezifizieren bzw. inhaltlich ausfiillen? Es
liegt auf der Hand, dass nicht jedes Leben als ein gutes Leben bezeichnet
werden kann und es ist zudem deutlich geworden, dass eine Vorstellung des
guten Lebens ohne einen strukturellen Aspekt nicht zu denken ist. Ich habe
dies unter der Begrifflichkeit der strukturellen Ebene aufgegriffen.

Eine Theorie des guten Lebens, welche die strukturelle Ebene ausblen-
det, wire zynisch; zumal diese voraussetzen wiirde, dass es keine substanti-
elle Verbindung zwischen dem Mangel an essentiellen Giitern und dem guten
Leben gibt. Eine sinnvolle Konzeption muss dies annehmen und danach fra-
gen, welche die wichtigen, essentiellen Giiter sind, die unabdingbar zu einem
guten Leben dazugehoren. Eine solche Theorie des guten Lebens ist die von
Martha Nussbaum. In meiner Darlegung eines freiheitsfunktionalen Libera-
lismus mochte ich fiir eine solche Theorie des Guten in Verbindung mit einer
Vorstellung des guten Lebens in Anlehnung an Martha Nussbaum argumen-
tieren. Damit spreche ich mich auch dafiir aus, den Liberalismus mit einer
Theorie des Guten zu verbinden. Eine Theorie des Guten ist in diesem Falle
so zu verstehen, dass voraussetzungs- und wertbezogene Bedingungen arti-

https://dol.org/10:14361/9783839465881-010 - am 14.02.2026, 03:35:48. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839465981-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

kuliert werden, die erfiillt sein miissen, damit ein menschliches Leben auch
als ein gutes Leben gelten kann.®

Martha Nussbaum und Amartya Sen haben einen solchen Ansatz des Gu-
ten iiber die Zentralitit der menschlichen Freiheit ausgearbeitet. Nussbaum
und Sen gehen dabei davon aus, dass Freiheit in einer sinnvollen Weise ledig-
lich unter der Voraussetzung von strukturellen Bedingungen gedacht werden
kann. Eine solche Herangehensweise entspricht einem positiven Paradigma
der Freiheit, zumal sich die Voraussetzungen der Freiheit in einem negativen
Paradigma nicht stellen wiirden: Menschen wiren dann frei, wenn sie nie-
mand daran hindert etwas zu tun. Die Freiheitskonzeption von Nussbaum
und Sen hebt demgegeniiber von der Frage ab, was Menschen tun und sein
konnen? Ausgehend von dieser Frage wird Freiheit dabei als ein universel-
ler Wert gedacht und eingefordert: Freiheit soll allen Menschen zukommen.
Damit ist die Konzeption menschlicher Freiheit in Anlehnung an Sen und
Nussbaum auch als ein zukunftsorientiertes Paradigma zu verstehen. Nicht
zuletzt entwickelten Sen und Nussbaum ihre Vorstellung von menschlicher
Freiheit im Zusammenhang mit ihrer Forschungstitigkeit iiber die Forde-
rung menschlicher Entwicklung. Amartya Sens Monographie Development as
Freedom gilt als programmatische Auseinandersetzung mit einem Paradigma
menschlicher Entwicklung als Freiheitsentwicklung. Dabei geht Sen tiber den
interessanten Weg des negativen Paradigmas: Er konstatiert, dass menschli-
che Freiheit zunichst einmal den Abbau von Unfreiheiten erfordert, welche
die individuellen Wahl- und Handlungsfreiheiten einschrinken. Doch die in-
teressante Wendung folgt aus dem Weiterdenken dieser Forderung: Ein Ab-
bau von Unfreiheiten verlangt wiederum positive Voraussetzungen: Den Zu-
gang zu sozialen Grunddiensten wie Bildung und Gesundheitsversorgung so-
wie biirgerliche, 6konomische und politische Rechte als Voraussetzung fiir die
Beteiligung an gesellschaftspolitischen Prozessen. Aus diesem Ansatz wurde
auch der HDI (Human Development Index) entwickelt, der Entwicklungs-
zustinde und Entwicklungserfolge auf der Welt vergleichbar macht und die
Freiheit, im Sinne der tatsichlichen Lebensqualitit der Menschen, in den Mit-
telpunke riickt.” Freiheit ist dabei in einer ganz bestimmten Hinsicht zentral:

Freiheitist nicht nur die Grundlage der Beurteilung tiber Entwicklungserfolg
oder -misserfolg, sondern ist auch der grundlegende Faktor fiir individuel-

6 Vgl. Pauer-Studer (2000): 223f.
7 Vgl. Nussbaum (2011): 74ff. oder Sen (1999): 292ff.

https://dol.org/10:14361/9783839465881-010 - am 14.02.2026, 03:35:48. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839465981-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

le Entschlusskraft und soziale Wirksamkeit. Eine grofiere Freiheit verbessert
die Fahigkeit der Menschen sich selbst zu helfen und auch auf die Welt ein-
zuwirken; und diese Kennzeichen sind fiir den Entwicklungsprozess zentral.
Das Anliegen kann somit als der Handlungsaspekt der Einzelnen betrachtet
werden 8

Die Zentralitit der Freiheit im Kontext menschlicher Entwicklung wird iiber
den Handlungsaspekt des Einzelnen erklirt: Der Einzelne ist dann freier, um
mit Sens Worten zu sprechen, wenn er seine individuelle Entscheidungskraft
und seine soziale Wirksambkeit entfalten kann. Das heifdt, dass die Freiheits-
entwicklung iiber das positive Paradigma der Freiheit gedacht wird. Freiheit
wird als Verwirklichungskonzept verstanden und diese Verwirklichung kann,
dies ist der Vorstellung von menschlicher Entwicklung ja implizit, besser oder
schlechter gelingen. Fiir das gute Gelingen der Freiheitsentwicklung wird
die strukturelle Ebene staatlicher Involviertheit relevant. Die Wichtigkeit der
strukturellen Ebene lisst sich an einfachen Uberlegungen festmachen: Wenn
sich ein Mensch in extremer Armut befindet und weder einen Zugang zu einer
gesundheitlichen Grundversorgung noch zu Bildungschancen hat, so kann er
nicht selbstbestimmt leben. Dies liegt auf der Hand und bedarf keiner tiefen
philosophischen Reflexion. Amartya Sen bezeichnet dies als die konstitutive
Rolle der Freiheit, um von einem guten Leben sprechen zu kénnen.

Die konstitutive Rolle der Freiheit ist mit der Wichtigkeit substantieller Frei-
heit mit Bezug auf die Lebensqualitidt der Menschen verbunden. Diese sub-
stantiellen Freiheiten beinhalten elementare Fihigkeiten wie etwa in der
Lage zu sein, schwerwiegende Midngel zu vermeiden: Hunger, Unterernih-
rung, abwendbare Krankheiten und frithzeitiges Sterben. Gleichzeitig wer-
den damit auch die Freiheiten angesprochen, die damit verbunden sind Le-
sen, Schreiben und Rechnen zu kénnen, Ein Teil einer politischen Gemein-
schaft zu sein, sich frei duRern zu kénnen und vieles mehr.®

8  Sen(1999):18.
Im englischen Original: Freedom is not only the basis oft he evaluation of success
and failure, but is also a principal determinant of individual initiative and social ef-
fectiveness. Greater freedom enhances the ability of people to help themselves and
also to influence the world, and these matters are central to the process of develop-
ment. The concern here relates to what we may call (at the risk of oversimplification)
the »agency aspect« of the individual. (Ubersetzung durch die Autorin).

9  Sen (1999): 36.

https://dol.org/10:14361/9783839465881-010 - am 14.02.2026, 03:35:48. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839465981-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

Denn wie Sen konstatiert, heiflt Selbstbestimmung als Ziel zunichst ein-
mal den Mangel fundamentaler Lebensressourcen zu vermeiden. Diese Ein-
sicht fithrt zum positiven Paradigma der Freiheit; und damit zur Notwendig-
keit der Anerkennung, dass Freiheit nicht nur von der Abwesenheit duflerer
Hindernisse abhingt, sondern auch andere Voraussetzungen besitzt: so wie
soziale, 8konomische und politische Bedingungen.'® Eine Herangehenswei-
se, welche strukturelle Voraussetzungen mit einbezieht, riickt den Blick auf
die Verbindung von Freiheit und Armut, Freiheit und Hunger, Freiheit und
Krankheit, Freiheit und fehlende Bildung oder Freiheit und Unterdriickung.
Es ist die Bedingtheit der Freiheit, welche durch die strukturelle Ebene zum
Ausdruck gebracht wird. Oder wie Sen artikuliert:

Manchmal kann der Mangel an substantieller Freiheit direkt auf Armut zu-
riickgefithrt werden, die Menschen davon abhiltihren Hunger zu befrieden,
odersich addquatzuernihren, oder Medikamente zu erhalten um Krankhei-
ten zu besiegen, oder die Méglichkeit zu haben sich angemessen zu kleiden
und ein Zuhause zu haben, oder Zugang zu sauberen Wasser zu haben oder
zu sanitdren Einrichtungen. In anderen Féllen kann die Unfreiheit mit dem
Fehlen von offentlichen Einrichtungen verbunden werden, wie das Nicht-
vorhandensein von epidemiologischen Programmen oder effektiven Insti-
tutionen, die fiir Sicherheit und Ordnung sorgen. In noch anderen Fallen re-
sultiert die Verletzung von Freiheit direkt aus einer Verweigerung politischer
und biirgerlicher Rechte durch autoritare Regime, die es Menschen erschwe-
ren am sozialen, politischen und 6konomischen Leben teilzuhaben."

Im englischen Original: The constitutive role of freedom relates to the importance of
substantive freedom in enriching human life. The substantive freedoms include ele-
mentary capabilities like being able to avoid such deprivations as starvation, under-
nourishment, escapable morbidity and premature mortality, as well as the freedoms
that are associated with being literate and numerate, enjoying political participation
and uncensored speech and so on. (Ubersetzung durch die Autorin).
10 Vgl.Sen (1999): 3.
(Politische und biirgerliche Rechte, Zugang zu Bildung, Zugang zu gesundheitlicher
Versorgung, Zugang zu einem Arbeitsmarkt, Moglichkeit zu politischer Teilhabe..etc.)
11 Sen (1999): 4.
Im englischen Original: Sometimes the lack of substantive freedoms relates directly
to economic poverty, which robs people of the freedom to satisfy hunger, or to achieve
sufficient nutrition, or to obtain remedies for treatable illnesses, or the opportunity
to be adequately clothed or sheltered, or to enjoy clean water or sanitary facilities.
In other cases, the unfreedom links closely to the lack of public facilities and social

https://dol.org/10:14361/9783839465881-010 - am 14.02.2026, 03:35:48. - Open Acce

163


https://doi.org/10.14361/9783839465981-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Fiir Sen ist die Rolle politischer Organisation ein wichtiger Teil der struktu-
rellen Ebene. Die Méglichkeit der Einzelnen zu politischer Teilhabe ist dabei
zentral. Damit wird auch die Rolle der kollektiven Selbstbestimmung (De-
mokratie) angesprochen, auf die ich spiter noch eingehen maéchte. Johannes
Wallacher weist in diesem Kontext darauf hin, dass Demokratie fiir Sen nicht
nur eine instrumentelle Rolle spielt, sondern dass ihr in Hinblick auf die Er-
weiterung von Freiheit ein inhdrenter Wert zukommt:

Da Individuen in gesellschaftlichen Institutionen leben und handeln, hiangt
ihre Freiheit wesentlich davon ab, wie solche Institutionen verfasst sind. Ein
freiheitsorientiertes Entwicklungsverstindnis beinhaltet damit implizit die
Forderung nach Beteiligung an Entscheidungen auf verschiedenen gesell-
schaftlichen Ebenen und nach zivilen und politischen Rechten, die Grund-
lage dafir sind. In diesem Zusammenhang betont Sen vor allem die Not-
wendigkeit, die Rolle der Frauen durch Bildung, Schaffung von Erwerbsmaog-
lichkeiten und die Gewahrleistung von Eigentumsrechten zu starken(»em-
powerment«).'?

Es ist wichtig, darauf zu verweisen, dass die Befihigung differenziert ge-
dacht wird und den Einzelnen in den Blick nimmt. Es geht darum, Menschen
mit den Fihigkeiten auszustatten ein Leben zu wihlen, das fiir sie wertvoll
ist.”® Individuelle Freiheit wird ausgehend von den Fihigkeiten, Talenten und
Grenzen des Einzelnen gedacht. Aus dieser Perspektive wird die Pluralitit der
Befihigung zur Freiheit greifbarer. Schliefilich ist es so, dass ein Individuum
in Abhingigkeit von Alter, Geschlecht oder Gesundheit unterschiedliche Gii-
ter bendtigt, um ein gutes Leben leben zu konnen. Je nach individuellen und
sozialen Voraussetzungen kann eine Person, die ihr zur Verfiigung stehen-
den Giiter bzw. Einkommen fiir ihre vorgegebenen Ziele einsetzen und nut-
zen." Dazu schreibt Nussbaum: Typischerweise nutze ich den Plural »Fihig-
keiten«, um zu betonen, dass die bedeutendsten Elemente, aus denen sich die
Lebensqualitit von Menschen zusammensetzt, plural und qualitativ distinkt

care, such as the absence of epidemiological programs, or of effective institutions for
the maintenance of local peace and order. In still other cases the violation of freedom
results directly from a denial of political and civil liberties by authoritarian regimes
and from imposed restrictions on the freedom to participate in the social, political
and economic life of the community. (Uberseztung durch die Autorin).

12 Wallacher (2001): 3.

13 Sen (1999): 74.

14 Vgl. Wallacher (2001): 1f.

https://dol.org/10:14361/9783839465881-010 - am 14.02.2026, 03:35:48. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839465981-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

sind: Gesundheit, korperliche Unversehrtheit, Bildung und andere Aspekte
des Lebens von Individuen lassen sich nicht auf ein einziges Vergleichsmaf}
reduzieren, ohne sie zu verzerren.'

Damit fragt der Ansatz, der menschliche Entwicklung als Freiheit be-
greift, nach den tatsichlichen Grundfihigkeiten eines guten menschlichen
Lebens und nach den tatsichlichen individuellen Moglichkeiten, die Men-
schen offenstehen. Der Ansatz ist der Selbstbestimmung der Einzelnen ver-

pflichtet und méchte sie nicht bevormunden:

Er konzentriert sich auf WahImdglichkeit oder Freiheit und vermittelt die
Ansicht, dass das entscheidende Gut, das Gesellschaften fiir ihre Biirger be-
fordern sollen, in einer Reihe von Chancen oder substanziellen Freiheiten
besteht, die Menschen dann handelnd umsetzen oder nicht umsetzen mo-
gen: Sie haben die Wahl dazu."®

41.4 Das gute Leben

Es wurde bereits erliutert, dass Selbstbestimmung insoweit mit der Frage
nach dem guten Leben verbunden ist, als dass ein selbstbestimmtes Leben in
einer liberalen Perspektive wertvoller ist, als ein bloR freies, oder gar fremdbe-
stimmtes Leben. Selbstbestimmung muss somit Ziel liberaler Politik sein und
zu dieser Politik gehort eine strukturelle Ebene, dies umfasst eine Grundaus-
stattung mit Giitern, Grundfreiheiten, Gesundheitsversorgung und Bildung,
sodass die Menschen jene Grundfihigkeiten die konstitutiv fiir das gute Le-
ben sind, ausbilden kénnen. Der Vorzug einer Konzeption des guten Lebens,
liegt in der Moglichkeit, das Leben des Einzelnen und die Zielgerichtetheit des
einzelnen Lebens ernst zu nehmen. Menschen stellen sich die Frage nach dem
guten Leben nicht in einem abstrakten Kontext, sie suchen nicht ein abgeho-
benes Gutes »da drauflen«, sondern etwas, das sie in ihrem Leben verwirkli-
chen kénnen.” Dazu schreibt Martha Nussbaum, dass die Uberlegungen zu
den Fihigkeiten der Menschen nicht abgehoben und gleichzeitig objektiv sein

miissen:*®

15 Nussbaum (2011): 27.
16 Nussbaum (2011): 27.
17 Nussbaum (2012): 31.
18 Nussbaum (2012):119.

https://dol.org/10:14361/9783839465881-010 - am 14.02.2026, 03:35:48. - Open Acce

165


https://doi.org/10.14361/9783839465981-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Mit nicht abgehoben meine ich, dass sie nicht dadurch zustande kommen
sollte, dass das menschliche Leben und Handeln von einemvoéllig fremden
Standpunktaus betrachtet wird, derauflerhalb der Lebensbedingungen und
Erfahrungen der betreffenden Menschen liegt — so als wiirden wir irgend-
welche wertneutralen wissenschaftlichen Fakten iber uns selbst entdecken.
Dies halte ich ohnehin nicht fiir eine plausible Verfahrensweise; und auch
wenn sie es ware, wiirde sie wahrscheinlich nicht zu dem Menschenbild fiih-
ren, das die richtige Grundlage fiir menschliche Entscheidungen und Pla-
nungen ware. Um eine Liste der Fahigkeiten zu erstellen, die fiir ein gutes
Leben konstitutiv sind, missen wir uns selbst fragen, was am wichtigsten
ist, was ein wesentlicher Bestandteil eines jeden Lebens ist, das so reich ist,

dass es als ein wahrhaft menschliches gelten kann."

Der Fihigkeiten-Ansatz ist somit explizit mit dem guten Leben und mit der
Vorstellung eines selbstbestimmten Lebens als eines besseren Lebens verbun-
den. Fir Martha Nussbaum ergibt sich der Fihigkeiten-Ansatz iiber die Tat-
sache einer grundlegenden Intuition, nimlich, dass das Vorhandensein der
menschlichen Fihigkeiten den moralischen Anspruch auf Entfaltung begriin-
det. Die Menschen seien so beschaffen sich zu entwickeln und nach Freiheit
zu streben. Bei entsprechender pidagogischer und materieller Unterstiitzung
wiirden Menschen auch dazu befihigt werden, die wichtigsten menschlichen
Titigkeiten auszuiiben.®

Aufder Grundlage dieser Uberlegungen stellt sie eine Liste auf, welche alle
Grundfihigkeiten des Menschen als Veranschaulichung des guten Lebens be-
inhaltet. Fiir Nussbaum gibt es demzufolge eine unhintergehbare Verbindung
zwischen den Fahigkeiten und der geteilten Auffassung eines guten Lebens:

Was die Fahigkeiten betrifft, so ist klar, dass seine sehr grundlegende Bewer-
tung darin besteht, sie als einen Teil des Menschseins zu bezeichnen. Das
heifit, ein Leben ohne diesen Faktor hitte zu viele Defizite und wire zu arm,
um ein menschliches, a fortiori ein gutes menschliches Leben zu sein. Infol-
gedessen ist diese Fahigkeiten-Liste eine Art grundlegende oder minimale
Konzeption des Guten.?'

19 Nussbaum (2012): 119.
20  Nussbaum (2012): 205.
21 Nussbaum (2012): 56.

https://dol.org/10:14361/9783839465881-010 - am 14.02.2026, 03:35:48. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839465981-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

Die minimale Konzeption des Guten entspricht einer Liste von konstitutiven
Grundfihigkeiten des Menschen. Damit geht die Vorstellung eines gewissen
Essentialismus einher, nimlich die Auffassung, dass sich das menschliche Le-
ben durch bestimmte, wesentliche und universale Eigenschaften auszeich-
net.? Diese Liste an konstitutiven Grundfihigkeiten ist aber gleichsam offen
und erweiterbar. Sie soll laut Nussbaum weder ahistorisch noch eine apriori-
sche Konstruktion sein. Sie stellt den Versuch dar, ein sehr allgemeines Bild
von den Erfahrungen zu gewinnen, die Menschen im Laufe ihrer Geschichte
geteilt haben und teilen.?® Vor diesem Hintergrund trigt Nussbaum folgen-
de Fihigkeiten als konstitutive Grundfihigkeiten eines guten menschlichen
Lebens zusammen:

1) Die Fahigkeit, ein menschliches Leben von normaler Linge zu leben, nicht
vorzeitig zu sterben, bevor das Leben so reduziert ist, dass es nicht mehr
lebenswert ist.

2) Die Fihigkeit, sich guter Gesundheit zu erfreuen, sich angemessen zu er-
nihren, eine angemessene Unterkunft und Moglichkeiten sexueller Be-
friedigung zu haben, sich in Fragen der Reproduktion frei entscheiden
und sich von einem Ort zu einem anderen bewegen zu konnen.

3) Die Fihigkeit unnétigen Schmerz zu vermeiden und freudvolle Erlebnisse
zu haben.

4) Die Fihigkeit, seine Sinne und seine Phantasie zu gebrauchen, zu denken
und zu urteilen — und diese Dinge in einer Art und Weise zu tun, die durch
eine angemessene Erziehung geleitet ist, zu der auch (aber nicht nur) Le-
sen und Schreiben sowie mathematische Grundkenntnisse und eine wis-
senschaftliche Grundausbildung gehéren. Die Fihigkeit, seine Phantasie
und sein Denkvermdégen zum Erleben und Hervorbringen von geistig be-
reichernden Werken und Ereignissen der eigenen Wahl auf den Gebie-
ten der Religion, Literatur, Musik usw. einzusetzen. Der Schutz dieser
Fihigkeit, so glaube ich, erfordert nicht nur die Bereitstellung von Bil-
dungsmoglichkeiten, sondern auch gesetzliche Garantien fiir politische
und kiinstlerische Meinungsfreiheit sowie fiir Religionsfreiheit.

5) Die Fahigkeit, Beziehungen zu Dingen und Menschen auflerhalb unser
selbst einzugehen, diejenigen zu lieben, die uns lieben und fiir uns sor-
gen, traurig tiber ihre Abwesenheit zu sein, allgemein Liebe, Kummer,

22 Vgl. Pauer-Studer (2000): 224.
23 Vgl. Nussbaum (2012): 189.

https://dol.org/10:14361/9783839465881-010 - am 14.02.2026, 03:35:48. - Open Acce

167


https://doi.org/10.14361/9783839465981-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

7)

9)

10

~

Sehnsucht und Dankbarkeit zu empfinden. Diese Fihigkeit zu unterstiit-
zen bedeutet, Formen des menschlichen Miteinanders zu unterstiitzen,
die nachweisbar eine grofie Bedeutung fiir die menschliche Entwicklung
haben.

Die Fihigkeit, eine Vorstellung des Guten zu entwickeln und kritische
Uberlegungen zur eigenen Lebensplanung anzustellen. Dies schlieft
heutzutage die Fihigkeit ein, einer beruflichen Titigkeit aufer Haus
nachzugehen und am politischen Leben teilzunehmen.

Die Fihigkeit mit anderen und fiir andere zu leben, andere Menschen zu
verstehen und Anteil an ihrem Leben zu nehmen, verschiedene soziale
Kontakte zu pflegen; die Fihigkeit, sich die Situation eines anderen Men-
schen vorzustellen und Mitleid zu empfinden; die Fihigkeit, Gerechtig-
keit zu tiben und Freundschaften zu pflegen. Diese Fihigkeit zu schiitzen
bedeutet abermals, Institutionen zu schiitzen, die solche Formen des Mit-
einanders darstellen und die Versammlungs- und politische Redefreiheit
zu schiitzen.

Die Fahigkeit, in Verbundenheit mit Tieren, Pflanzen und der ganzen Na-
tur zu leben und sie pfleglich zu behandeln.

Die Fihigkeit, sein eigenes Leben und nicht das eines anderen zu leben.
Das bedeutet, gewisse Garantien zu haben, dass keine Eingriffe in be-
sonders personlichkeitsbestimmende Entscheidungen wie Heiraten, Ge-
biren, sexuelle Priferenzen, Sprache und Arbeit stattfinden.

Die Fihigkeit, sein Leben in seiner eigenen Umgebung und seinem ei-
genen Kontext zu fithren. Das heifdt Garantien fiir Versammlungsfreiheit
und gegen ungerechtfertigte Durchsuchungen und Festnahmen; es be-
deutet auch eine gewisse Garantie fiir die Unantastbarkeit des personli-
chen Eigentums, wenngleich diese Garantie durch die Erfordernisse so-
zialer Gerechtigkeit auf verschiedene Weise eingeschrinkt werden kann
und im Zusammenhang mit der Interpretation des anderen Fahigkeiten
immer verhandelbar ist, da das persénliche Eigentum im Gegensatz zur
personlichen Freiheit ein Mittel und kein Selbstzweck ist.**

Diese Liste an Grundfihigkeiten soll eine Orientierung dariiber geben, was

ein menschliches und ein gutes menschliches Leben ist. Eine Forderung die-

ser Fahigkeiten wire indes nicht nur wiinschenswert, sondern auch notwen-

dig, wenn menschliche Entwicklung stattfinden soll. Damit ist sie eine nor-

24

Vgl. Nussbaum (2012): 200ff.

https://dol.org/10:14361/9783839465881-010 - am 14.02.2026, 03:35:48. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839465981-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

mative Konzeption. Es geht darum zu fragen, welche Fihigkeiten so wichtig
sind, dass, wenn sie fehlen wiirden, das menschliche Leben nicht mehr als
ein menschliches bezeichnet werden kann.?

Vor diesem Hintergrund der Nussbaumschen Konzeption einer Liste an
Fihigkeiten ergibt sich eine grundsitzliche Spannung zwischen einer, wie
Pauer-Studer formuliert, voraussetzungsbezogenen und wertbezogenen Les-
art. Denn »zum einen will Nussbaum die Elemente ihrer Liste des Guten
nur als Voraussetzungen dafiir betrachten, dass man ein gutes Leben fiih-
ren kann. Zum anderen betrachtet sie die Elemente als Kriterien, um zu be-
stimmen, wie weit ein menschliches Leben als gutes Leben gelten kann«.2®
Nussbaum versucht diese Spannung insoweit aufzulosen, als dass sie darauf
hinweist, dass beide Lesarten von Wichtigkeit sind. Nussbaums Konzepti-
on mdchte beides: sie soll darauf aufmerksam machen, dass das gute Leben
nicht voraussetzungslos zu haben ist und sie méchte zeigen, dass es konstitu-
tive Fihigkeiten, als Bestandteile des guten Lebens gibt. Damit ist die Span-
nung nicht aufgelost. Vielmehr erscheint sie als ein konstitutiver Bestandteil
der Nussbaumschen Konzeption: Die Fihigkeiten werden sowohl als an sich
wertvoll und gut erachtet als auch als Voraussetzungen des guten Lebens ver-
standen.

Gleichsam baut Nussbaum Differenzierungen in ihre Liste an konstitu-
tiven Grundfihigkeiten ein. Sie spricht dabei von architektonischen Funk-
tionen zweier Fihigkeiten: »Zwei menschliche Fihigkeiten organisieren und
strukturieren alle anderen und geben ihnen eine typisch menschliche Aus-
formung. Es handelt sich um die praktische Vernunft und die Verbundenheit

mit anderen Menschen«.2?

Die praktische Vernunft hat eine einzigartige architektonische Funktion. Sie
durchdringt alle Tatigkeiten und Plane im Hinblick auf deren Realisierung
in einem guten und erfiillten menschlichen Leben. Das gleiche gilt fiir die
Verbundenheit mitanderen Menschen. Alles, was wir tun, tun wir als soziale
Wesen und unsere eigene Lebensplanung ist eine Planung mit anderen und
fiir andere. 28

25  Vgl. Nussbaum (2012): 189.
26  Vgl. Pauer-Studer 225f.

27  Nussbaum (2012): 59.

28  Nussbaum (2012): 60.

https://dol.org/10:14361/9783839465881-010 - am 14.02.2026, 03:35:48. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839465981-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Die Hervorhebung der architektonischen Funktionen ist Martha Nussbaum
vor dem Hintergrund eines reicheren Verstindnisses von Gerechtigkeit wich-
tig. Praktische Vernunft wird von Martha Nussbaum so beschrieben, als dass
es ihr um die Fihigkeit der Lebensplanung und - fithrung geht. Menschen
wiirden ihr Leben planen, indem sie sich Fragen nach dem guten und erstre-
benswerten Leben stellen und beantworten. Sie wollen abwigen, Bewertun-
gen vornehmen und entsprechend handeln.?® Denn im Gegensatz zu Rawls
denkt sie nicht, dass sich Gerechtigkeit darin erschopft, Freiheitsriume gleich
zu verteilen. Nussbaum kniipft die Gerechtigkeitsfrage ihrer Konzeption des
Liberalismus an die Frage, was die Menschen mit ihren Freiheitsriumen ma-
chen kénnen. Indem sie fragt, was der Einzelne tun und sein kann, legt sie
Wert auf die tatsichliche Verwirklichung von Freiheit. Gerechtigkeit wird
daher nicht an der Gleichverteilung der negativen Freiheit, sondern an der
Befihigung zur positiven Freiheit gemessen. Letztere inkludiert Nussbaum
zufolge die praktische Vernunft und die Verbundenheit mit anderen Men-
schen. Bindungen herzustellen, zu erhalten und zu gestalten ist als Verwirk-
lichungsbedingung von Freiheit insoweit relevant, als dass sich Menschen im-
mer schon in positiver Bezogenheit auf oder in negativer Abgrenzung zu An-
dern selbstbestimmen. Damit steht mein Ansatz Selbstbestimmung als eine
komplexe Fahigkeit zu bezeichnen in einer Linie mit Nussbaums Verbindung
von konstitutiven Faihigkeiten, Freiheit und dem guten Leben der Menschen.
Und eine Vorstellung des guten Lebens unterminiert nicht die Wichtigkeit in-
dividueller Entscheidungsfreiheit mit Bezug auf die Wahl eines Lebens, das
wertvoll ist. Vielmehr fingt das gute Leben erst dort an, wo Selbstbestimmung
des Einzelnen gewihrleistet ist.

415 Ein Liberalismus positiver Freiheit

Einen moglichen Denkansatz der Umsetzung der Verbindung von Fihigkei-
ten, Freiheit und dem guten Leben in eine politische Theorie hat Martha Nuss-
baum skizziert. Eine solche Skizze entspricht einem Liberalismus, der positi-
ve Freiheit in den Mittelpunkt riickt und liberale Politik nicht zur Neutralitat
verpflichtet, sondern diese an die Auffassung eines guten Lebens anlehnt.
Nussbaums normativer Liberalismus geht damit im Gegensatz zu Rawls
nicht davon aus, dass sich Gerechtigkeit darin erschopft, dass Grundgiiter
und das umfassende Recht an Freiheiten gleich verteilt sind. Nussbaum hilt

29 Vgl. Nussbaum (2012): 53.

https://dol.org/10:14361/9783839465881-010 - am 14.02.2026, 03:35:48. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839465981-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

dieser Idee entgegen, dass Wohlstand, Einkommen und Besitz schlicht und
einfach nichts Gutes an sich sind>*°, sondern dass es darum geht, was die
Einzelnen mit diesen Giitern tun kdnnen:

Wie viele Menschen auch von dem Wunsch besessen sein mogen, materielle
Giter anzuhaufen [..] letzten Endes handeln es sich doch nur um eine blo-
e Ansammlung von Dingen. Zwar eine nitzliche Ansammlung, aber den-
noch eine Ansammlung, die nur dann einen Wert hat, wenn die Giiter in den
Dienst des Lebens und Handelns von Menschen gestellt werden. So kénnen
wir die interessanten Fragen beziiglich ihrer Verteilung — wieviel wir wem
und unter welchen institutionellen Bedingungen geben sollten — erst dann
beantworten, wenn wir erkennen, was sie fiir das gute Leben des Menschen
leisten, welche wichtigen Tatigkeiten der Menschen durch sie gefordert oder
blockiert werden und wie sich verschiedene Verteilungskonzepte auf diese
Tatigkeiten auswirken.3

In dieser Aussage, kommt folgende Differenzierung zum Ausdruck: Es gibt
Gutes an sich und instrumentell Gutes. Eine Grundfihigkeit, die konstitutiv
fiir das gute Leben ist, ist immer gut. Ein dufleres Gut, wie z.B. Reichtum,
ist nicht immer gut. Es ist dann gut, wenn dadurch zentrale Fihigkeiten ge-
fordert und nicht blockiert werden. Reichtum kann auch negative Folgen fir
das Leben der Menschen haben;indem er z.B. die Sicht auf das blockiert, was
wirklich wichtig ist.

Ich habe bereits erwihnt, dass Nussbaum liberale Politik nicht zur Neu-
tralitit verpflichtet, sondern diese an die Auffassung eines guten Lebens an-
lehnt. Sie geht dabei nicht von einem Vorrang des Rechten (wie noch Rawls)
aus, sondern postuliert ein Primat des Guten. Ein Primat des Guten bedeutet
in diesem Falle, dass wir ein Verstindnis des guten Lebens mit den dazuge-
horigen menschlichen Zielen und Fihigkeiten bendtigen, um dariiber zu ent-
scheiden, wie eine politische Gemeinschaft konstituiert sein muss, um tat-
sichlich auch »gut« zu sein. In Abgrenzung zu Rawls spricht sie somit davon,
dass Gerechtigkeitsfragen ein Derivat des Guten sind:

Wir stellen fest, dass beijeder zurzeit bestehenden oder denkbaren Allokati-
onsstruktur Entscheidungen dariiber getroffen werden, welche Ressourcen
verteilt werden, wie und durch welche Kanéle sie verteilt werden und welche

30  Vgl. Nussbaum (2012): 35.
31 Nussbaum (2012): 35.

https://dol.org/10:14361/9783839465881-010 - am 14.02.2026, 03:35:48. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839465981-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

menschliche Lebensbereiche sie betreffen. Kein moderner Staat verteilt ein-
fach Wohlstand und Einkommen unter seinen Biirgern; stattdessen gibt es
Programme zur Unterstiitzung bestimmter Lebensbereiche — Gesundheit,
Bildung und Ausbildung, Verteidigung usw. Jede andere Vorgehensweise
wiirde Verwirrung stiften. Selbst die Antwort auf die Frage »Welche Dinge,
Uber die wir verfiigen, sind die niitzlichen und nutzbaren Ressourcen?«
erfordert irgendeine implizite Konzeption des Guten und des guten Lebens
und Handelns des Menschen. Vor allem die Entscheidungen dariiber, ob
und wie Pflanzen, Mineralien und Tiere genutzt werden, erfordert eine
Konzeption des guten menschlichen Lebens in Relation zu anderen und
zur Natur insgesamt. Kurz: Um auf irgendeine der aktuellen politischen
Fragen nach den Ressourcen und ihrer Verteilung durch Programme und
Institutionen eine Antwort geben zu kénnen, miissen wir einen bestimmten
Standpunkt zu der aristotelischen Frage einnehmen (und tun dies in der
Regel auch): Welche menschlichen Tatigkeiten sind wichtig? Was ist flir ein
gutes Leben notwendig??

Nussbaum nennt die Vorstellung des guten menschlichen Leben eine starke,
vage Konzeption.>? Eine Konzeption, die sie als eine »ethisch-politische Kon-
zeption auf einer sehr grundlegenden und allgemeinen Ebene« bezeichnet,
»iiber die es in verschiedenen Kulturen aller Wahrscheinlichkeit nach ein ho-
hes Maf an Ubereinstimmung gibt und die einen Ansatzpunkt fiir eine inter-
kulturelle ethisch-politische Untersuchung darstellt.«>* Stark ist sie deshalb,
weil sie mit der Idee des guten Lebens arbeitet und vage ist die dahingehend,
da sie vielfiltige Spezifikationen des guten Lebenszulisst35Sie skizziert so-
zusagen die allgemeinen Konturen des Ziels und soll einen Umriss des gu-
ten Lebens geben.® Das gute Leben wird als Ziel formuliert, das iiber die je
individuelle Entfaltung der eigenen Moglichkeiten erreicht werden kann. Es
ist Nussbaum wichtig, darauf zu verweisen, dass wir uns als Menschen iiber
Kulturen hinweg als Menschen erkennen konnen und damit auch verstehen
konnen, dass es »Aspekte des menschlichen Lebens gibt, die eine bestimmte
Bedeutung haben.?” Die Verankerung in einer universalistischen Theorie des

32 Nussbaum (2012): 38.
33 Nussbaum (2012): 28.
34  Nussbaum (2012): 28.
35  Vgl. Nussbaum (2012): 28.
36 Vgl. Nussbaum (2012): 46.
37  Nussbaum (2012): 47.

https://dol.org/10:14361/9783839465881-010 - am 14.02.2026, 03:35:48. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839465981-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

Guten geschieht in Nussbaums Ansatz explizit - {iber die Beriicksichtigung
des Wohlergehens aller Menschen. Sie betont, dass ihre Konzeption ein gro-
Res Verdienst besitzt, nimlich nicht nur nach den Institutionen zu fragen,
sondern auch mit den Grundvorstellungen zu operieren, die von Menschen
an vielen Orten und zu vielen Zeiten geteilt werden und die Basis fiir ein Ge-
sprach iiber politische und kulturelle Grenzen hinweg abgeben kénnen.3

Auf der Grundlage dieser Uberlegungen stellt sie ihre Liste an konstitu-
tiven Grundfihigkeiten auf, die sie in den Mittelpunkt liberaler Politik stellt.
Dies ist folgerichtig, denn wenn wir anerkennen, dass es »bestimmte grund-
legende und entscheidende menschliche Anlagen gibt«®° so richtet sich der
Anspruch diese zu fordern nicht nur an uns selbst und unsere Mitmenschen,
sondern auch an die liberale Politik. Fiir einen Liberalismus, der Menschen
dazu befihigen méochte selbstbestimmt zu sein und somit der Auffassung des
guten Lebens Rechnung tragen will, bedeutet dies, dass das gute Leben in
Freiheit eines jeden einzelnen Menschen zihlen muss.

Vor diesem Hintergrund wire ein liberales Ordnungssystem auch nur
dann gut, wenn es die Befihigung aller seiner Biirger beriicksichtigt. Es reicht
nicht, dass ein Teil der Bevolkerung frei sein und ein gutes Leben leben kann.
Der Anspruch muss sein, moglichst vielen Biirgern ein gutes Leben zu er-
moglichen. Nussbaum zufolge heifdt dies fiir die Aufgabe des Staates, dass
diese »sowohl auf Breite als auch auf Tiefe angelegt ist. Auf Breite insofern,
als sie das gute Leben nicht nur einer kleinen Elite, sondern aller Mitglie-
der der Gesellschaft im Auge hat. Sie hat das Ziel, die Lebensumstinde eines
jeden Mitglieds iiber eine bestimmte Schwelle hinaus auf eine Stufe zu he-
ben, auf der es ihm moglich ist, ein gutes Leben zu wihlen und zu fihren.
Auf Tiefe insofern, als sie es nicht nur mit Geld, Grund und Boden, Chancen
und Amtern zu tun hat, also mit den Giitern, die traditionell vom Staat ver-
teilt werden, sondern mit der Totalitit der Fihigkeiten und Tdtigkeiten, die
das gute menschliche Leben ausmachen.«*°Die fiir den Fihigkeiten-Ansatz
zentrale strukturelle Ebene der Befihigung des Menschen zur Freiheit spielt
dabei auch in die politische Konzeption iibertragen eine wichtige Rolle:

Die Wichtigkeit der strukturellen Ebene fiir die Politik fingt bei der Uber-
legung an, dass nur ein Mensch, der genug duflere Mittel besitzt, selbstbe-
stimmt leben und damit gut leben kann. Das heift zum einen, dass alle Men-

38  Vgl. Nussbaum (2012): 31.
39  Nussbaum (2012): 206.
40  Nussbaum (2012): 33.

https://dol.org/10:14361/9783839465881-010 - am 14.02.2026, 03:35:48. - Open Acce

173


https://doi.org/10.14361/9783839465981-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

schen in einem ausreichenden Mafle mit materiellen dufleren Giitern ausge-
stattet sein miissen und dass dariiber hinaus Menschen zu einem guten Leben
befihigt werden miissen. Anders gesagt muss die Grundlage eines Liberalis-
mus, der positive Freiheit in den Mittelpunkt riickt, die Anerkennung eines
gleichberechtigen Anspruches auf ein gutes Leben sein und dies impliziert
eine Forderung nach einer umfassenden Form der Gleichberechtigung: Der
Forderung, dass jeder Mensch Zugang nicht nur zu den lebenswichtigen ma-
teriellen Grundlagen und Ressourcen haben muss#, sondern dass Menschen
auch Zugang zu Bildung und gesundheitlicher Versorgung haben miissen.
Erst auf dieser Grundlage konnen Menschen selbstbestimmt leben und von
ihrer Freiheit Gebrauch machen.

Wenn Menschen beispielsweise aufgrund von gesundheitlichen Faktoren
nicht von ihrer 6konomischen Freiheit Gebrauch machen kénnen, d.h. wenn
sie selbst nicht an einem Marktsystem teilheben konnen, um sich so ihren
Unterhalt zu verdienen, so kommt dem Staat aus der Perspektive einer po-
litischen Philosophie positiver Freiheit die Aufgabe zu Menschen zu unter-
stiitzen. Denn Menschen, die sich in einer materiellen Notlage befinden, be-
diirfen zunichst einmal einer ausreichenden Ausstattung mit monetiren Res-
sourcen, um auf einer Grundlage ohne Not wieder freie Entscheidungen iiber
ihr Leben treffen zu kénnen. Alessandro Pinzani diskutiert diesbeziiglich die
Rolle von Geldressourcen in Verbindung mit der Moglichkeit von Selbstbe-
stimmung und kommt zu dem Schluss, dass monetire Unterstiitzung durch
den Staat dann gerechtfertigt ist, wenn es darum geht, Menschen ein Min-
destmaf an Freiheit zu ermdglichen.**

41 FurHannah Arendtist dies ebenso folgerichtig wie fiir Martha Nussbaum. In»Die Frei-
heit, frei zu sein« schreibt Arendt daher, dass der Freiheit die Befreiung vorausgeht.
Und damit meint sie die Befreiung von materieller Not: Sie konstatiert daher, dass die
Freiheit frei zu sein »mehr bedeutet als politische Befreiung von absoluter und despo-
tischer Macht; dass die Freiheit, frei zu sein, zuallererst bedeutet, nicht nur von Furcht,
sondern auch von Not frei zu sein.« Arendt (2018): 24.
Oder weiter:
»Nur diejenigen, die die Freiheit von Not kennen, wissen die Freiheit von Furcht in
ihrer vollen Bedeutung zu schitzen, und nur diejenigen, die von beidem frei sind, von
Not wie von Furcht, sind in der Lage, eine Leidenschaft fir die 6ffentliche Freiheit zu
empfinden, in sich diesen goiit pour la liberté und den spezifischen Geschmack an der
egalité zu entwickeln, den die Freiheit in sich tragt.« Arendt (2018): 26.

42 Vgl. Pinzani (2010): 17ff.
Es sei auch auf die Monographie von Philippe van Parijs hingewiesen: »Real Freedom
for All. What (if anything) can justify capitalism?«, die 1995 bei Clarendon Press in

https://dol.org/10:14361/9783839465881-010 - am 14.02.2026, 03:35:48. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839465981-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

Daraus folgt entsprechend, dass die Aufgabe des liberalen Staates, wel-
che sich aus der Perspektive positiver Freiheit ableitet, eine ist, welche eine
Rolle des Staates abverlangt, die iiber die reine Schutzfunktion der negativen
Freiheit hinausgeht. Vielmehr ist es so, dass der Staat die Aufgabe hat, sich
in die negative Freiheit der Menschen einzumischen, um Freiheit zu ermdg-
lichen. Auf der Grundlage einer freiheitsfunktionalen Philosophie ist Nuss-
baums Schlussfolgerung folgerichtig und fiir eine normative politische Phi-
losophie des 21. Jahrhunderts, die menschliche Entwicklung méglich machen
mochte, auch richtungsweisend. Eine politische Philosophie, welche den uni-
versellen Anspruch auf menschliche Entwicklung nicht anerkennt, ist in der
Tat — wie auch Nussbaum festhilt — anachronistisch.*? Fiir eine Theorie, wel-
che die Freiheit eines jeden ernst nimmt, ist eine Einmischung des Staates
in die negativen Freiheitsspielriume des Einzelnen folgerichtig; eine Einmi-
schung ist mithin durch folgende Primissen gerechtfertigt:

1) Die positive Freiheit auf der Grundlage von Selbstbestimmung gilt als Pri-
mat.*

2) Negative Freiheit ist nur relativ gut. Das Gut der negativen Freiheit ist
riickgebunden an die Frage, welche Optionen, Lebenschancen oder Befi-
higungen im Namen der Freiheit tatsdchlich maximiert werden kinnen.

Ein Liberalismus wiirde daher zum Ziel haben, die Fihigkeiten der Menschen
zu fordern, die sie bendtigen, um frei zu leben und dies kann - wie gezeigt
— auch bedeuten, dass der Staat Menschen in Notlagen mit ausreichenden
6konomischen Ressourcen ausstatten sollte. Demnach gilt auch die Schluss-
folgerung, dass eine politische Philosophie positiver Freiheit die Gleichbe-

Oxford erschienen ist. Darin argumentiert Van Parijs fiir eine Idee des Grundeinkom-
mens, das ihm zufolge eine Grundlage einer »echten Freiheit« darstellt.

43 Nussbaum (2012): 31.
Fur die normative politische Philosophie heifst dies, dass es universaler Ansitze glo-
baler Gerechtigkeit bedarf, die diese Missverhiltnisse in ihrer kausalen Ursachlichkeit
anerkennt wie auch Losungsvorschldge fiir diese ausarbeitet.
Auchwenn es natirlich eine zu diskutierende Frage bleibt, wie der Universalismus kon-
kret ausbuchstabiert werden sollte. Eine interessante Verhandlung dazu bietet Fran-
ziska Dibgen in ihrem Buch: Diibgen, Franziska/Skupien, Stefan (2019): Paulin Houn-
tondji. African Philosophy as Critical Universalism. Palgrave: Cham.

44 Somit werden Paternalismus-Vorwiirfe ausgehebelt, da die Freiheit als Wirklichkeit
das oberste Prinzip darstellt.

https://dol.org/10:14361/9783839465881-010 - am 14.02.2026, 03:35:48. - Open Acce

175


https://doi.org/10.14361/9783839465981-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

rechtigung ernst nimmt und die strukturelle Ebene als Bedingung fiir die
Selbstbestimmung eines jeden Menschen als Grundlage anerkennt. Damit er-
moglicht ein Liberalismus, der positive Freiheit in den Mittelpunkt riickt, eine
reichere Vorstellung von Gerechtigkeit. Gerechtigkeit erschépft sich nicht in
der negativen Verteilung gleicher Freiheitsriume, sondern lisst Gerechtig-
keit dort anfangen, wo es um die tatsichlichen Verwirklichungsbedingungen
von Freiheit geht. Ein solcher Liberalismus wire nicht nur in Bezug auf seine
Grundlage - namlich der Zentralitit von Freiheit — iiberzeugender, sondern
wiirde auch dem Ideal menschlicher Entwicklung gerechter werden.

Ein Liberalismus, der positive Freiheit in den Mittelpunkt stellt, ist in
einem starken Sinne freiheitsfunktional: Er verteilt Freiheit nicht, sondern
mochte Menschen frei machen. Er mochte Menschen zur Freiheit befihigen,
aber nicht zur Freiheit zwingen. Die zweite Ebene der individuellen Entschei-
dungsfreiheit wird nicht dem Staat iiberschrieben. Die Entscheidungsfreiheit
liegt beim einzelnen Menschen. Es soll Freiheit gefordert werden, ob die Biir-

ger diese Freiheit wahrnehmen, bleibt ihnen iiberlassen:*>

Die Regierung hat nicht die Aufgabe, die Blrger zu Handlungsweisen zu
dringen, die als wertvoll erachtet werden; stattdessen soll sie sicherstel-
len, dass alle Menschen die notwendigen Ressourcen und Bedingungen ha-
ben, um in dieser Weise zu handeln. Sie (iberldsst ihnen die Entscheidung.
Ein Mensch mit genligend Nahrungsmitteln kann sich jederzeit zum Fasten
entschliefden. Ein Mensch, der die Moglichkeit zu sexueller Betédtigung hat,
kannsichjederzeit fiir Enthaltsamkeit entscheiden. Der Mensch, der Zugang
zu dem mit 6ffentlichen Geldern finanzierten Bildungswesen hat, kann je-
derzeit beschliefien stattdessen etwas anderes zu tun. Indem die Regierung
Moglichkeiten schafft, schriankt sie den Entscheidungsspielraum nicht ein,
sondern vergroRert ihn. %6

Die Voraussetzung positiver Freiheit als Grundlage politischen Denkens ist
demnach keine abwegige Haltung. Eine solche Vorstellung speist sich viel-
mehr aus einem tiefen Glauben an die Fihigkeiten und an die ideelle Gleich-
heit der Menschen. Dieser Glaube driickt sich auch in der Auffassung aus,
dass jeder Mensch fir sich die Voraussetzungen mitbringt, ein gutes Leben
leben und Freiheit verwirklichen zu konnen.

45  Vgl. Nussbaum (2012): 41.
46  Nussbaum (2012): 214.

https://dol.org/10:14361/9783839465881-010 - am 14.02.2026, 03:35:48. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839465981-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

Da die Betrachtung der Lebensumstinde der einzelnen Menschen in
einem Paradigma der positiven Freiheit von grofler Bedeutung ist, muss
noch folgende wichtige Abgrenzung vollzogen werden: Eine Politik positiver
Freiheit ist keine Wunscherfiillungspolitik. Eine freiheitsfunktionale Philo-
sophie ist gerade nicht mit kruder Wunscherfullungspolitik gleichzusetzen,
vielmehr steht sie einer einfachen Vorstellung von Wunscherfilllung als gutes
menschliches Ziel sehr skeptisch gegeniiber. Der Wunsch ist fiir eine Idee des
menschlichen Guten schlieflich keine verlissliche Grundlage: Wiinsche sind
meist Ausdriicke von Konsumgewohnheiten und sind somit abhingig vom
sozialen, kulturellen und 6konomischen Milieu. Nussbaum artikuliert diese
Problematik eines Wunsch-Modells iiber die Tatsache, dass sich arme Men-
schen oftmals in ihrer Lebenssituation wohlfiihlen und sehr reiche Menschen
nie das Gefithl haben zufrieden zu sein.*” Das ist natiirlich intuitiv eingingig,
denn die Lebensumstinde formen doch tatsichlich unsere Gewohnheiten
und Vorlieben; dies ist an sich ja auch nicht problematisch, problematisch ist
es nur, wenn wir daraus ein Wunsch-Modell des menschlich Guten ableiten
und die in die Politik iibertragen; denn dann erfiillt die Politik die Wiinsche,
die eine sozial-kulturelle und 6konomische Struktur hervorgebracht hat und

47  Nussbaum (2012): 40. Gerade fiir den Kontext der Entwicklungslander ist die Tatsa-
che, dass Armut als normal anerkannt wird, tatsachlich ein weit verbreitetes Phano-
men. Und in Industrieldndern haben wir doch tatsdchlich das Problem, dass Menschen
die Schwelle des gliicksférdernden Konsums weit Gberschritten haben und aus schie-
rer Moglichkeit konsumieren. An dieser Stelle sei auf das faszinierende wie lehrreiche
Buch Autonomia, Dinheiro, e Cidadania. Vozes do Bolsa Familia verwiesen; eine philo-
sophisch-soziologische Analyse der sogenannten »Bolsa Familia«, welche 2003 unter
der Lula Regierung in Brasilien eingefithrt wurde, darstellt. Pinzani/Leo Rego (2013):
Vozes do Bolsa Familia. Autonomia, Dinheiro e Cidadania. UNESP: Sdo Paulo. Alessando
Pinzani und Walquiria Leo Rego arbeiten eine Konzeption der Autonomie auf der
GCrundlage des Capability Approaches (Fihigkeiten Ansatz) Amartya Sens und Mar-
tha Nussbaums aus. Uber diese Herangehensweise gelingt es ihnen die abstrakten
Diskussionen um Benachteiligung auf den einzelnen Menschen zu (ibertragen: Indem
sie beispielsweise fragen: Was konnen Menschen tun und sein? Wie frei kénnen sie
sich entscheiden? Wie frei und gut konnen sie ihre Entscheidungen in Handlungen
umsetzen? Uber diesen Ansatz gelingt es die tieferen Ebenen der globalen Ungleich-
heit in den Blick zu nehmen: Denn auch wenn materielle Grundbediirfnisse gedeckt
sind, bestehen die Formen der Gewalt weiter fort: In Form von Denk- Handlungs- und
Bewegungsmustern; in Form der Vorstellungskraft; in Form des eigenen Selbstbildes.
Diese Fragen werden unter den Begrifflichkeiten der symbolischen Gewalt, der epis-
temischen Gewalt und der epistemischen Ungerechtigkeit verhandelt.

https://dol.org/10:14361/9783839465881-010 - am 14.02.2026, 03:35:48. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839465981-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

schreibt somit Ungerechtigkeiten (strukturelle Ungleichheit) und kulturelle
Reprisentationen (z.B. Implicit Bias) fort.*® Ein solcher Ansatz hat nichts
mit einem freiheitlichen Denken zu tun; wenn sich Menschen an das an-
passen, was sie haben, und akzeptieren, dass die Welt nun einmal so ist,
wie sie ist, dann gelingt es vielen Menschen auch nicht mehr iber mégliche
Alternativen nachzudenken. In einem solchen Fall hitten die Umstinde die
Phantasie der Menschen eingeschrinkt.*” Wie Nussbaum erliutert, gibt es
viele Fille menschlicher Unfreiheit, die unverstanden bleiben, wenn wir nicht
danach fragen, was Menschen wirklich sein, tun und denken kénnen. Die
Kombination aus Unwissenheit und kulturellem Druck kann sogar verhin-
dern, dass auch nur der Wunsch nach Bildung entsteht. Eine rein Wunsch-
orientierte Perspektive ist unfihig die strukturellen Ungerechtigkeiten zu
artikulieren, welche diese Wiinsche erst hervorgebracht haben.>° Daher muss
immer die Frage in den Vordergrund gestellt werden, welche menschlichen
Fihigkeiten und menschlichen Gitter tatsichlich gut und férderungswiirdig
sind. Eine solche Politik ist das Gegenteil von blofer Wunsch-Erfillung. Sie
ist anspruchsvoll — denn was eine solche Politik will, ist eine freiheitliche
Regierungsform:

Die Konzeption zielt nicht direkt darauf ab, Menschen dazu zu bringen, auf
eine ganz bestimmte Weise zu funktionieren. Sie zielt vielmehr darauf ab,
Menschen hervorzubringen, die zu bestimmten Tatigkeiten befdhigt sind
und die sowohl die Ausbildung als auch die Ressourcen haben, um diese
Tatigkeiten auszuiiben, falls sie dies wiinschen. Die Entscheidung ist ihnen
iberlassen. Und eine der Fahigkeiten, die die aristotelische Regierung am
meisten fordert, ist die Entscheidungsfreiheit: die Fahigkeit, sich dafiir zu

48 Vgl auch hierzu die folgende Einsicht Hannah Arendts: »And while it is true that free-
dom can only come to those whose needs have been fulfilled, it is equally true that
it will escape those who are bent upon living for their desires.« Arendt (1990): 139.
Die Konsequenzen die ein Pleasure-Modell fir politisches Denken haben kann, be-
denkt Arendt im Kontext des »Amerikanischen Traumes«: »The American dream, as
the nineteenth and twentieth centuries under the impact of mass immigration came
to understand it, was neither the dream of the American Revolution — the foundation
of freedom — nor the dream of the French Revolution- the liberation of man; it was,
unhappily, the dream of a spromised land< where milk and honey flow.« Vgl. Arendt
(1990):139.

49  Nussbaum (2012): 40.

50  Vgl. Nussbaum (2012): 43.

https://dol.org/10:14361/9783839465881-010 - am 14.02.2026, 03:35:48. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839465981-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Liberalismus, positive Freiheit und das gute Leben

entscheiden, alle diese Titigkeiten in Ubereinstimmung mit der eigenen

praktischen Vernunft auszuiiben.”'

Auf dieser Grundlage werden Menschen dazu befihigt Freiheit zu verwirkli-
chen, d.h. frei zu entscheiden und frei zu handeln. Und damit ist die Differenz
zu einer liberalen Politik der negativen Freiheit klar und deutlich herausge-
stellt: Eine Politik, die positive Freiheit in den Mittelpunkt riickt, nimmt die
Freiheit des Einzelnen ernst und versucht diese zu kultivieren, zu férdern, zu
entwickeln und zu schiitzen. Die Fragen, die daher fur eine Politik positiver
Freiheit zentral sein sollten, sind die folgenden:

1) Was konnen Menschen tun und sein?

2) Wie frei kénnen sie sich entscheiden? (Wie gut ist ihre interne Entschei-
dungsfihigkeit gebildet?)

3) Wie frei konnen sie ihre Entscheidungen in Handlungen umsetzen?

4) Wie fordern oder blockieren die institutionellen Strukturen die individu-
ellen Absichten?>2

Das heifdt, dass es einem Liberalismus der positiven Freiheit nicht nur darum
geht Hindernisse so weit wie moglich abzubauen, die den Einzelnen daran
hindern seine Fihigkeiten und Talente zu entwickeln, sondern darum, dass
die notwendigen Bedingungen fiir die Verwirklichung von Freiheit und das
Leben eines guten Lebens geschaffen werden.

4.2 Staat und positive Freiheit
4.2.1 Institutionelle Ordnung

Ein Liberalismus, der positive Freiheit in den Mittelpunke riickt, setzt Frei-
heit nicht nur primordial voraus, sondern méchte die Gesellschaftsmitglie-
der auch dazu befihigen ihre Freiheit verwirklichen zu kénnen, dies wur-
de bereits gezeigt. Die Befihigung der Einzelnen zur Freiheit umfasst eine
strukturelle Ebene, die Menschen erlauben soll ihre Grundfihigkeiten aus-
zubilden. Auf dieser Grundlage soll der Einzelne frei entscheiden, welches

51 Nussbaum (2012): 40f.
52 Vgl. Nussbaum (2012): 43.

https://dol.org/10:14361/9783839465881-010 - am 14.02.2026, 03:35:48. - Open Acce

179


https://doi.org/10.14361/9783839465981-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

