
Paternalismus im Strafrecht
Günther Jakobs*

Rezension zu Andreas von Hirsch, Ulfried Neumann, Kurt Seelmann (Hrsg.), Paternalis-
mus im Strafrecht. Die Kriminalisierung von selbstschädigendem Verhalten (Studien zur
Strafrechtstheorie und Strafrechtsethik, Bd. 1), Baden-Baden (Nomos) 2010, 355 S., brosch.
89,- €, ISBN 978-3 8329-5518-2

 

Die Rezension des vorliegenden Sammelbandes, Beiträge zu einer Tagung in Frank-
furt am Main 2007, erfordert einige Vorbemerkungen. „Paternalismus“ heißt die
Beschränkung der Verhaltensfreiheit einer Person zugunsten ihres Wohls. Beim di-
rekten Paternalismus wird die Person notfalls gezwungen, ein bestimmtes Verhalten
nicht zu vollziehen, eventuell wird auch eine Sanktion (Geldbuße, Strafe) angedroht;
häufig genannt werden etwa das Autofahren, ohne einen Sicherheitsgurt angelegt zu
haben, oder das Motorradfahren ohne Schutzhelm. Beim indirekten Paternalismus
wird dritten Personen eine das Wohl des zu Schützenden gefährdende Kooperation
mit diesem untersagt; das Panorama reicht von staatlichen Forderungen an die Si-
cherheit technischer Produkte, gerichtet an Produzenten und Händler, über das Ver-
bot, bestimmte Medikamente ohne ärztliche Verschreibung abzugeben, bis hin zum
Verbot der Tötung auf Verlangen.

In jeder entwickelten Gesellschaft gibt es Vorstellungen darüber, was legitimerweise
rechtlich geregelt werden, also nicht dem freien Spiel der Kräfte überlassen bleiben
soll, etwa die Bedingungen der Sicherheit des Straßenverkehrs. Die Höhe der Sicher-
heit und des verbleibenden Restrisikos lässt sich nicht willkürlich festsetzen, vielmehr
muss sie mit anderen Regelungsbereichen – Lebensmittelsicherheit, Sicherheit der
Krankenversorgung etc. – austariert werden; mit anderen Worten, es gilt, einen er-
träglichen Sicherheitsstandard zu finden. Nun ließe sich ein solcher für der Straßen-
verkehr leicht erreichen: Erlaubt wird nur Schritttempo, – aber diese radikale Lösung
ginge am Zweck des Straßenverkehrs vorbei. Oder, alle irgendwie gefährlichen
Straßenanlagen werden entschärft, – aber das wäre unbezahlbar. Es bietet sich an,
Machbares zu bündeln: bereichsweise Tempolimitierung, Entschärfung einiger An-
lagen etc. und Selbstschutz, eben Gurt- und Helmpflicht. Gewiss, man könnte auf
die Pflicht zum Selbstschutz verzichten und es bei einer Obliegenheit belassen, also
den Leichtsinnigen „billiger“ retten, seine Rente kürzen etc., aber damit ließe sich –
ganz abgesehen von der Frage, ob so etwas „verwaltbar“ wäre – das Problem nicht
erledigen; denn die Institution „Straßenverkehr“ bliebe mit dem Makel belastet, zu

I. Vorbemerkungen

* Prof.Dr. Dr. h.c. mult. Günther Jakobs ist emeritierter Professor für Strafrecht und Rechtsphilosophie
an der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universität in Bonn.

RW – Heft 1 2011 95

https://doi.org/10.5771/1868-8098-2011-1-95 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:21:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1868-8098-2011-1-95


viel „Blut“ zu kosten, mehr noch, den starken Personen mit Überblick und Entschei-
dungskraft, die begreifen, dass Obliegenheitsverletzungen etwas „kosten“ werden,
und bereit sind, die Konsequenzen auf sich zu nehmen, wäre entgegenzuhalten: „Se-
het zu, dass diese eure Freiheit nicht gerate zu einem Anstoß der Schwachen“ (1. Kor.
8, 9).

Bei der Gurt- und Helmpflicht sowie den entsprechenden indirekten Regelungen –
etwa dem Verbot, Kraftfahrzeuge mit scharfkantigen Inneneinrichtungen zu produ-
zieren und zu vertreiben – geht es also um einen allenfalls mittelbaren Paternalis-
mus:1 Die Förderung des Wohls durch Beschneidung der Freiheit dient nicht dem
Wohl als Endziel, sondern als Durchgang zum Ziel der „Akzeptation des Regelungs-
komplexes“.

Noch ein Weiteres kommt hinzu: So wie eine Person, die ihre eigenen Güter ver-
schleudert, in der Regel nicht erwarten kann, dass man ihr gehörigen Respekt vor
den Gütern anderer zutraut, so muss auch eine Gesellschaft darauf achten, die Be-
dingungen des Respekts zu erhalten, und dazu gehört eben auch ein kleiner Aufwand
für den Selbstschutz (und nur um einen solchen kleinen Aufwand geht es an dieser
Stelle). Die Normen, die diesen kleinen Aufwand vorschreiben, werden ja auch nicht
absolutistisch verordnet, sondern unmittelbar oder mittelbar demokratisch beschlos-
sen, und deshalb lassen sie sich in der Regel – es gibt freilich auch einige Übertrei-
bungen – als Selbstbindung der Bürger begreifen, nicht als väterlich gemeinte Bin-
dungen durch einen vorschreibenden Staat.

 

1.) Der soeben thematisierte Schutz von Institutionen durch eine Verpflichtung zum
Selbstschutz wird zwar von den Autoren nur vereinzelt behandelt (Kleinig, Austra-
lien, S. 149 f.; von der Pfordten, S. 197), aber es fällt auf, dass im Bereich des Ver-
braucherschutzes und der Gurt- und Helmpflicht bußgeldbewehrte Normen in der
Regel recht großzügig legitimiert werden (Husak, USA, S. 129 ff; von der Pfordten,
S. 196; Seelmann, S. 251; kritischer freilich Peršak, Slowenien, S.173 ff.). Das dabei
mehrfach verwendete Argument, ein Verstoß etwa gegen die Gurtpflicht zeuge alle-
mal von einem kognitiven Defizit (Simester, Singapore, S. 270; Schünemann,
S. 239 f.), dürfte falsch sein (so auch Peršak, S. 180): Nicht die Risikokenntnis fehlt,
vielmehr ist die Risikoscheu unterentwickelt, und zudem dürfte zu bezweifeln sein,
ob eine durch nahezu jedes Exemplar einer Tageszeitung widerlegbare Fehleinschät-
zung, so sie denn vorläge, die Selbstverantwortung des offenbar Desinteressierten
ausschlösse. – Das Argument Schünemanns, kognitive Mängel bei der Beurteilung

II. Kritischer Bericht

1 Diese nur vermittelnde Pflicht zum Selbstschutz wird teils aus dem Begriff des Paternalismus ausge-
klammert; etwa Herrmann, Paternalismus, staatlicher, in: Gosepath u. a. (Hrsg.), Handbuch der poli-
tischen Philosophie und Sozialphilosophie, Bd. 2, 2008, S. 962 ff.

96 Günther Jakobs | Paternalismus im Strafrecht (von Hirsch, Neumann, Seelmann)

https://doi.org/10.5771/1868-8098-2011-1-95 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:21:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1868-8098-2011-1-95


einer Selbstschädigung dürfe der Staat durch „Zwangsaufklärung als soziale Maß-
nahme“ ausräumen (und dem gegenüber sei eine Geldbuße eine geringere Belastung;
a. a. O.), passt nicht zu der ansonsten zur Schau getragenen Liberalität.

2.) Heikel steht es um die Legitimität von Verboten, die eigene Würde wegzuwerfen;
Stichworte sind „Peepshows“ (wobei erstaunlicherweise nur von der Selbsterniedri-
gung der Frau die Rede ist), „Gladiatorenkämpfe“, „Selbstversklavung“. Nach Klei-
nig soll zwar allein wegen eines solchen Verhaltens ein paternalistischer Eingriff nicht
zu rechtfertigen sein, wohl aber dann, wenn es zu unumkehrbaren schweren Folgen
führt (S. 164; überhaupt gegen die Bestrafung jeglicher Selbsterniedrigung Kasach-
koff, Israel, S. 235 ff.), also nicht bei Peepshows (S. 168), jedoch bei Gladiatoren-
kämpfen und Selbstversklavung (S. 164, 170). Als Kern seiner Begründung formu-
liert Kleinig nach Auseinandersetzungen mit J. S. Mill, den er nicht radikal-liberal
verstehen will (S. 157), und T. H. Green: „Menschliche Freiheit kann nur in einem
wohlgeordneten sozialen Umfeld gelebt werden“ (S. 160), so dass neben die Würde
des Einzelnen die Würde als „soziale(r) Wert“ trete (S. 146). – Seelmann wendet sich
gegen eine Argumentation zugunsten einer „Würde der Gattung“ (S. 241 ff.), will
aber rechtliche Regelungen zulassen, „wenn der einzelne durch ein bestimmtes Ver-
halten anderer seine generelle Kompetenz, sich in der Welt zurecht zu finden, einbüßt,
wenn er also seiner Orientierungskompetenz verlustig geht“ (S. 250). Grund der
Reglementierungen ist dann die Unverträglichkeit des Verhaltens mit der „Rechts-
subjektivität“ der anderen (S. 252).

Gegen den Versuch, die Klippe der Kollision von Freiheit und Wohl mit der Annahme
einer Rechtspflicht gegen sich selbst zu umschiffen, wendet sich Vossenkuhl
(S. 275 ff., hauptsächlich zur Pflicht, sich nicht selbst zu töten,2 aber auch zur Selbst-
erniedrigung, etwa durch Selbstversklavung, S. 281). Er trennt – im Rahmen der
praktischen Philosophie Kants – scharf zwischen einer „Theorie des reinen Willens“,
aus dem ein (Selbst-) Instrumentalisierungsverbot als Tugendpflicht folge, und der
Handlungsfreiheit, die allein Gegenstand rechtlicher Regelungen sein könne
(S. 282 f.). „Ein rechtliches Verbot der Selbstverfügung formuliert Kant... nicht“
(S. 284). – Seelmann argumentiert vergleichbar: Rechtspflichten gegen sich selbst, im
18. Jahrhundert geläufig (Chr. Wolff!), würden bei Kant zu Tugendpflichten, und
der Würdebegriff sei ein solcher der Tugendlehre. Mit dem im Grundgesetz verwen-
deten Würdebegriff als Rechtsbegriff verbinde sich deshalb die Gefahr einer Ethisie-
rung des Rechts (S. 242 f.).

3.) Einen Schwerpunkt des Bandes bildet, wie zu erwarten, die Behandlung der Tö-
tung auf Verlangen (§ 216 StGB), wobei die Rechtslage in Deutschland komplizierter
ist als die international geläufige, da die Beteiligung an einer Selbsttötung straffrei,

2 Für eine solche Pflicht Köhler, Die Rechtspflicht gegen sich selbst, in: Jahrbuch für Recht und Ethik, 14
(2006), S. 425 ff.

RW – Heft 1 2011 97

https://doi.org/10.5771/1868-8098-2011-1-95 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:21:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1868-8098-2011-1-95


ja sogar unverboten bleibt. Die Problematik beginnt bereits bei den Versuchen, die
Vorschrift einzuordnen: Geht es um eine wegen des Verlangens privilegierte
Fremdtötung oder um eine vom Verlangenden durch fremde Hand arrangierte
Selbsttötung? Ersteres vertritt mit Nachdruck von der Pfordten mit der Begründung,
es sei bei der „äußere(n) Tathandlung als entscheidende(m) Gesichtspunkt für die
strafrechtliche Bewertung“ anzusetzen (S. 197 f.): „Das moderne Strafrecht ist ein
Tatstrafrecht und kein Interessenverletzungsstrafrecht“ (S. 198). Allerdings müsste
bei dieser Sicht begründet werden, warum die Tat mit dem sichtbaren Handlungs-
vollzug, dem Phänotyp, gleichzusetzen sein soll; etwa bei einer konsentierten Flug-
reise handelt es sich ja auch nicht um eine bis zur Straffreiheit privilegierte Entfüh-
rung, ganz zu schweigen von einer Sachbeschädigung auf Verlangen. Die letztere
Sicht verfolgen von Hirsch (Großbritannien) und Neumann: „Wenn man das Recht
hat, sein Leben zu beenden, sollte man auch das Recht haben, zu entscheiden, wie
das geschehen soll“ (S. 81). Mit anderen Worten, sich auf Verlangen töten zu lassen,
ist eine Weise, „sein Leben zu beenden“, also eine Selbsttötung durch fremde
Hand.3

Die unterschiedlichen Ansätze führen zu unterschiedlichen Argumentationslasten. Ist
die Tötung auf Verlangen eine privilegierte Fremdtötung, bleibt nur noch die Auf-
gabe, das Maß der Privilegierung zu bestimmen; jedenfalls kann es keine tatbestand-
lichen Ausnahmen von der Strafbarkeit geben. So erkennt von der Pfordten zwar an,
dass durch das Verbot „in sehr seltenen Fällen“ einem Lebensmüden jede Gelegenheit
genommen wird, aus dem Leben zu scheiden (S. 200), wobei er die Seltenheit durch-
aus plausibel dartut: Es wird sich bei den Verlangenden fast immer um moribunde
Personen handeln, die ihren Tod durch das verbindliche (!) Verlangen nach einem
Behandlungsabbruch herbeiführen können (S. 199 f.). Ist das ausnahmsweise nicht
der Fall, soll es bei dem Verbot bleiben: „Die Menschen in einer Gesellschaft können
sich... legitim dafür entscheiden, die so außerordentlich problematische, eine huma-
nistische Gesellschaft schwer beeinträchtigende Fremdtötung zu untersagen“
(S. 200), dies mit der Konsequenz, dass „man... nicht erwarten“ kann, „jede Form
der eigenen Selbstbestimmung durch das Tun anderer realisieren zu können“
(S. 201).

Gegenläufig argumentieren von Hirsch und Neumann. Da die Tötung auf Verlangen
nach ihrer Ansicht eine Ausführungsart der Selbsttötung ist, bedarf es besonderer
Gründe, sie zu verbieten oder gar zu bestrafen, und die Autoren erörtern das Risiko
eines mangelhaften, insbesondere vorschnellen Verlangens, den Wegfall der (viel-
leicht) vor einem Suicid stehenden „Hemmschwelle“ (S. 72 ff.) und die gegebenen-
falls dürftige und nicht überzeugende Begründung des Verlangens (S. 82 ff.). – Dazu

3 So auch Jakobs Tötung auf Verlangen, Euthanasie und Strafrechtsystem, 1998, S. 14 ff.; eingehend zu
den zu § 216 StGB vertretenen Lehrmeinungen Frank Müller, § 216 StGB als Verbot abstrakter Ge-
fährdung. Versuch der Apologie einer Strafnorm, 2010, S. 29 ff., 103 ff.

98 Günther Jakobs | Paternalismus im Strafrecht (von Hirsch, Neumann, Seelmann)

https://doi.org/10.5771/1868-8098-2011-1-95 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:21:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1868-8098-2011-1-95


einige Bemerkungen: Die genannten Mängel des Verlangens mögen im Einzelfall ge-
geben sein, können aber auch fehlen, und im letzteren Fall betrifft das Verbot der
Tötung auf Verlangen ein abstrakt gefährliches Verhalten, nicht aber ein Verlet-
zungsunrecht. Mit anderen Worten, wenn ein gültiges Verlangen vorliegt, geht es bei
der Tötung auf Verlangen nicht um Tötungsunrecht, da die verlangende Person nicht
vergewaltigt wird, sondern ihrerseits den Zweckzusammenhang bestimmt; ist das
Verlangen aber ungültig, so liegt Totschlagsunrecht vor. Die beiden Autoren nehmen
bei einem nicht überzeugend begründeten Verlangen an, es sei „respektlos“, ihm zu
entsprechen (S. 82 f. und passim); da aber auch in einem solchen Fall der Verlangende
den Zweckzusammenhang bestimmt, lässt sich ein Fremdverletzungsunrecht nicht
dartun.

Im Ergebnis plädieren von Hirsch und Neumann für eine „partielle Entkriminalisie-
rung“ der Tötung auf Verlangen, und zwar für diejenigen Fälle, in denen eine “zwei-
stufig“ vorzunehmende „Lebensstandardanalyse“ zu dem Ergebnis führe, es mangele
an „Lebensqualität“ (S. 89 ff.). Auf der ersten Stufe soll zu prüfen sein, „ob die Person
unter einer ernsthaften Beeinträchtigung der Ressourcen und Fähigkeiten leidet, die
unter normalen Umständen für ein Minimum an Lebensqualität erforderlich sind“
(S. 91). Auf der zweiten Stufe sollen die „persönlichen Präferenzen“ berücksichtigt
werden (S. 92), dies, wenn der Rezensent es recht sieht, jedoch nur zur Akzeptation
oder Verwerfung des positiven Ergebnisses der ersten Stufe (Die schwere Beeinträch-
tigung ist gegeben!), nicht aber um ein negatives Ergebnis zu überspielen. Die Analyse
soll „prozedural“ gesichert werden (S. 77 ff., 96), insbesondere zur Garantie der Ein-
sichtsfähigkeit des Verlangenden und der Vollzugsreife seines Wunsches. Die skiz-
zierte Entkriminalisierung dürfte nach der Ansicht der beiden Autoren „erheblich
weiter“ reichen, als das bei den geläufigen Vorschlägen für Fälle medizinischer Hoff-
nungslosigkeit der Fall ist: Weder der Beginn der Sterbephase noch akuter Schmerz
noch eine bevorstehende Verschlechterung des Zustands sollen conditiones sine quae
non bilden.

Trotz noch zu formulierender Bedenken überzeugt das Konzept den Rezensenten
insoweit, als anerkannt wird, das menschliches Leben heute (auch) medizinisch ge-
machtes Leben ist. Bei dieser Lage wäre es unaufrichtig, das Lebensende allein dem
Walten der Natur überlassen zu wollen, und die durch von Hirsch und Neumann
herausgearbeiteten Ausnahmen vom Verbot der Tötung auf Verlangen wirken, so
gesehen, noch recht eng. Aber die Ausnahmen müssen, sollen sie nicht entweder nur
auf dem Papier stehen oder, im Gegenteil, ausufern, verwaltbar sein. Mag sich diese
Verwaltung für die prozedurale Sicherung noch leisten lassen, so doch kaum, was
die Berücksichtigung persönlicher Präferenzen angeht: Soviel Einzelfallgerechtigkeit
bringt eine Komplexität, die mit rechtlicher garantierter Erwartenssicherheit unver-
träglich sein könnte. – Es wäre schon viel erreicht, wenn zunächst den ernsthaft

RW – Heft 1 2011 99

https://doi.org/10.5771/1868-8098-2011-1-95 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:21:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1868-8098-2011-1-95


Sterbewilligen die Gelegenheit geboten würde, sich auf eine sichere und würdige
Weise selbst zu töten. Wenn sich dann eine Sterbekultur gebildet hat („Kultur“ im
positiven Sinn verstanden), lässt sich auch die Tötung auf Verlangen entkriminali-
sieren, und zwar viel umfassender, als von Hirsch und Neumann vorschlagen. – Eines
ist noch anzumerken: Wenn die Autoren ihren Vorschlag auf Fälle aktuellen, aus-
drücklichen Verlangens beschränken wollen (S. 197), so wird ihnen das auf Dauer
nicht gelingen; denn sobald sich Standards herausgebildet haben, wäre es schiere
Grausamkeit, den zur Äußerung eines Verlangens Unfähigen das zu versagen, was
andere geläufig erhalten. Wer daran zweifelt, der führe sich vor Augen, wie längst
bei der indirekten Euthanasie verfahren wird.

4.) Hörnle nimmt sich das Verbot der Eizellenspende nach deutschem Recht und die
Restriktionen dieser Spende nach den Rechten anderer europäischer Länder vor
(S. 111 f.). Ein zu hohes Lebensalter der empfangenden Frau lässt sie als möglichen
Verbotsgrund noch durchgehen, nicht aber die Vermeidung einer „gespaltenen Mut-
terschaft“: Die soziale und die biologische Elternschaft würden ohnehin immer stär-
ker auseinanderfallen (S. 114). Körperliche Risiken für die Spenderin sollen „für die
Allgemeinheit von Belang“ sein, „weil diese als Solidargemeinschaft für die erhebli-
chen Kosten von Invalidität aufkommen muss“ (S. 118); allerdings müsse es sich um
„gravierende Gesundheitsrisiken“ handeln (S. 119). Verwundert registriert Hörnle,
dass vertreten wird, nicht die unentgeltliche Spende, wohl aber die entgeltliche
„Spende“ verletze die Menschenwürde (S. 120 ff.): Relevant sei einzig, ob die be-
troffene Person „ohne Autonomiedefizite“ eingewilligt hat (S. 124), und das könne
auch der Fall sein, wenn die Eizelle entgeltlich überlassen wird, insbesondere zur
Vermeidung der Folgen von Armut. Der Satz, „wer arm ist, kann nicht frei entschei-
den“, sei nicht plausibel (S. 126). – Die meisten Restriktionen verfallen somit dem
Verdikt „Rechtsmoralismus“ (S. 127).

Weitgehend vergleichbar argumentiert Schroth zur Nierenlebendspende (S. 205 ff.)
Die Beschränkung des Spenderrisikos auf das Operationsrisiko hält er für falsch;
etwa bei einer Leberteilspende würden auch höhere Risiken in den Kauf genommen
(S. 212. – Aber warum sollte dieses Höchstmaß immer vertretbar sein?). Auch die
Subsidiarität der (besser wirkenden!) Lebendspende lässt Schroth nicht durchgehen;
denn diese Regelung bewirke nur, dass ein anderer Leidender bei dem Bezug des
Leichenorgans hintan gesetzt werde (S. 212). Was das Verbot einer entgeltlichen
Spende betrifft, sucht Schroth nach der Ratio bei der Freiwilligkeit der Spende, die
er freilich dann nicht für eingeschränkt hält, wenn dem Spender „ein Rücktrittsrecht
bis zum Zeitpunkt der Narkotisierung eingeräumt“ wird (S,. 215); zu verbieten sei
nicht die Entgeltlichkeit, sondern wucherische Ausbeutung. – In der Tat, der explan-
tierende Arzt und der implantierende erhalten Honorar, der Empfänger erfährt eine
Förderung seiner Gesundheit, aber ausgerechnet den Spender kann man mit Imma-

100 Günther Jakobs | Paternalismus im Strafrecht (von Hirsch, Neumann, Seelmann)

https://doi.org/10.5771/1868-8098-2011-1-95 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:21:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1868-8098-2011-1-95


teriellem abspeisen? – Auch das erforderliche Näheverhältnis findet keine Gnade vor
Schroths Augen. Sein Hauptargument (gegen das BVerfG gerichtet) lautet: „Es gibt
keinen inhaltlichen Grund, der plausibel macht, dass die Freiheit des Organspenders
in engen persönlichen Beziehungen größer ist, als seine Freiheit gegenüber ihm un-
bekannten Dritten“ (S. 219). – Mag man bei unentgeltlichen Spenden zweifeln, ob
der Unbekannten geltende Altruismus valide durchdacht ist, so kann es sich bei ent-
geltlichen „Spenden“ doch anders verhalten. Aber vielleicht lassen sich die Gründe
für eine Spende nur rechtlich verwalten, wenn sie durch eine gesellschaftliche Insti-
tution, eben das Näheverhältnis, gestützt werden.

5.) Eine Diskussion über Paternalismus im Strafrecht kann an den Problemen des
Betäubungsmittelstrafrechts nicht vorbeigehen, und diese durchziehen demgemäß
den vorliegenden Band von Anfang bis Ende. Birnbacher hält die Bestrafung selbst-
schädigenden oder  -gefährdenden Verhaltens für falsch, da solches Verhalten keinen
Tadel verdiene (S. 25). Selbst moralische Pflichten gegen sich selbst schließt Birnba-
cher „vor dem Hintergrund einer säkularen Aufklärungsmoral“ aus. – Schüne-
mann verfasst eine Philippika gegen „die Strategien des BVerfG zu Aushebelung der
rechtsstaatlichen Einwände“ in der Cannabis-Entscheidung (S. 233 ff.); freilich wäre
bei seinem Vergleich zwischen Cannabis und Alkohol (S. 234 f.) auch zu berücksich-
tigen gewesen, was nun einmal kulturell überkommen und deshalb in die Gesellschaft
integriert ist; dass auch diese Integration Probleme bringt, ist kein Grund, sich weitere
aufzuhalsen.

Auch Wohlers und Went lehnen eine Drogenrepression, die aus paternalistischen
Erwägungen erfolgt, rundweg ab (S. 292 und passim). Solche Erwägungen seien in
der Regel vorgeschoben; der Sache nach gehe es um die Vermeidung sozialer Folge-
kosten, die Bekämpfung organisierter Kriminalität und „das Interesse, einer Desin-
tegration durch grundsätzlich abweichende Lebensstile entgegenzuwirken“ (S. 302).
Das wird am Beispiel des Betäubungsmittelstrafrechts der Niederlande eingehend
und eindrucksvoll belegt: Nicht der Schutz der Konsumenten bilde den Grund für
die Wende zu einer stärker restriktiven Drogenpolitik seit 1995, vielmehr „die ab-
nehmende gesellschaftliche Toleranz gegenüber den von Drogenabhängigen verur-
sachten Störungen des öffentlichen Friedens (overlast), die um sich greifende orga-
nisierte Kriminalität und die ausländische Kritik an der niederländischen Drogen-
politik“ (S. 313, 317, 321 f.).

Was die Abwehr abweichender Lebensstile angeht, so ist der Stil der Rauschmit-
telsüchtigen gewiss nicht vorzugswürdig, und meistens ist auch die Sucht nicht frei
gewählt, sondern der Abhängige ist in sie hineingeschlittert. Wer frei sein will, muss
die Konsequenzen seines Verhaltens tragen, aber es bleibt doch die Frage, ob eine
freiheitliche Gesellschaft verstehbar und akzeptierbar bleibt, wenn sie beliebige Ge-
brauchsweisen von Willkür nebeneinanderstellt (von einer Integration kann nicht

RW – Heft 1 2011 101

https://doi.org/10.5771/1868-8098-2011-1-95 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:21:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1868-8098-2011-1-95


einmal annähernd die Rede sein). Ein Gebrauch der Willkür, der in eine Sucht führt,
ohne dass dies durch kulturelle Gewinne ausgeglichen würde, desavouiert die Frei-
heit, ganz unabhängig von den Folgekosten. Der Konsument wäre nicht für die
Selbstzerstörung zu tadeln – insoweit kann es bei Birnbachers Feststellung bleiben –,
aber vielleicht doch dafür, dass er mit dem exzessiven Gebrauch seiner Willkür die
Akzeptation einer freiheitlichen Gesellschaft erschwert.

 

Wie gezeigt werden sollte, ist in dem Band viel von Freiheit die Rede, freilich weniger
von den institutionellen Voraussetzungen, die ein freiheitliches Miteinander erst er-
möglichen (immerhin bei Kleinig, von der Pfordten und Yamanaka, Japan,
S. 323 ff.). Der Grund dafür liegt in der Bindung an ein Rechtsgüterverletzungsdog-
ma oder ein principle of harm, wodurch die Bestandsbedingungen der Gesellschaft
ausgeblendet werden. Die den Band in weiten Teilen durchziehende Paternalismus-
feindlichkeit teilt der Rezensent durchaus und räumt auch ein, dass nicht bereits
ausgemacht ist, der Institutionenschutz müsse stets durch das Strafrecht erfolgen.
Aber allein aus einem mehr oder weniger abstrakten Begriff personaler Freiheit lässt
sich keine stabile gesellschaftliche Praxis herleiten.

Nicht auf alle Beiträge des Bandes konnte hier eingegangen werden, ansonsten nicht
stets mit der an sich gehörigen Gründlichkeit, und die Auswahl mag von den Präfe-
renzen des Rezensenten zeugen. Jedenfalls sollte deutlich geworden sein, dass ein
gewaltiges Thema von vielen Seiten her eingehend und ertragreich behandelt wird;
die Lektüre lohnt allemal, auch wenn sich, wie beim Rezensenten, ab und an eine
Neigung zum Widerspruch regt und auch wenn ein paar Beiträge bereits vorveröf-
fentlicht sind. Eines ist freilich ärgerlich: Die Sequenz der Tagungsbeiträge nach Re-
de, Ergänzung und Gegenrede wird zerstört, weil sich die Herausgeber zu einer al-
phabetischen Ordnung nach den Namen der Verfasser und Verfasserinnen ent-
schlossen haben, was zu „Sprüngen“ bei der Lektüre nötigt. Freilich ist diese Kritik
sogleich zu relativieren; denn selbstständig lesenswert sind sämtliche Beiträge, auch
die hier nicht erwähnten.

III. Schlussbemerkungen

102 Günther Jakobs | Paternalismus im Strafrecht (von Hirsch, Neumann, Seelmann)

https://doi.org/10.5771/1868-8098-2011-1-95 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:21:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1868-8098-2011-1-95

