|l. Erkenntnis

1) Philosophie und Erkenntnis

Daf die ptAogopia — die Philosophie als Liebe zur Weisheit, zum Wis-
sen — auch die Frage stellt, was dieses Wissen ausmacht, wie etwas si-
cher gewuf3t werden kann und wie der Prozef der Erkenntnis funktio-
niert, der zum Wissen fiihrt, scheint ihrem Wesen immanent, so dafl
damit zugleich gefragt wird, wie Philosophie diesem Wesen nach zu
bestimmen ist oder was die Funktionsweise und den Erkenntnisweg
einer spezifischen philosophischen Konzeption ausmacht. Da jede
Selbstreflexion der Philosophie immer schon eine Reflexion iiber das
Erkennen mit anspricht, ist eine uniiberschaubare Weite und Vielfaltig-
keit philosophischer Auseinandersetzungen mit der Erkenntnis ange-
legt, von denen die Erkenntnistheorie im engeren Sinne nur einen
Bruchteil ausmacht. In dieser Arbeit, die von der Frage nach der Er-
kenntnis aus zu den Fragen nach dem Selbst und der Problematik von
Gabe und Gegebenheit vordringen méchte, kann diese Weite der Frage
nach der Erkenntnis keinesfalls ganz oder auch nur in einem halbwegs
vollstandigen Uberblick eingeholt werden. Weder Ricceur noch Derrida
oder Marion sprechen zudem haufig explizit von >der Erkenntnise,
setzen sich aber dennoch gerade in der Entwicklung ihrer eigenen phi-
losophischen Methoden (und Kontra-Methoden)'? mit der Frage aus-
einander, wie wir das Gegebene und uns selbst >erkennen, verstehen
und befragen.

Ich méochte in den Untersuchungen der behandelten Werke zu-
nichst einen Zugriff iiber das Selbstverstindnis von Philosophie und
iiber die Methodik der Autoren wihlen, der nicht auf eine Bestimmung
der Erkenntnis im Allgemeinen abzielt, sondern auf ihre jeweilige kon-

2 Inwiefern Marion und Derrida >Kontra-Methoden« entwickeln, wird spiter noch ge-
nauer zu ergrtern sein.

25

https://dol.c am 16.01.2026, 08:42:12.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was zu erkennen gegeben werden soll

krete philosophische Anwendung rekurriert. Die zu Grunde liegende
Frage wird daher zunichst nicht lauten: Wie definieren die behandelten
Autoren Erkenntnis?, sondern: >Auf welche Art und Weise vollzieht
sich die philosophische Erkenntnis? Wie und was versuchen die Auto-
ren zu erkennen und zu erkennen zu geben . Dabei soll immer schon
versucht werden, Beziige zur Frage nach dem Selbst, zu seiner Rolle als
Erkennendem und Philosophierendem sowie zur Thematik der Gabe,
der Gegebenheit, der Gebung und zum Komplex des Einander-zu-er-
kennen-Gebens aufzuzeigen. Auf diesem Umweg soll sich wiederum
erweisen, ob sich dabei nicht doch mehr oder weniger implizite oder
explizite Bestimmungen von Erkenntnis gewinnen lassen und wie sich
diese unterscheiden oder erginzen. In der Auseinandersetzung mit der
Frage nach dem Selbst, die auch als eine Frage nach der personalen
Identitit menschlicher Individuen gestellt wird, sowie mit der Thematik
der Gabe, die aus der zunachst ebenfalls eher theoretisch zuginglichen
»Gegebenheit« in eine Theorie der Praxis, der zwischenmenschlichen
Handlungen von Geben und Nehmen hiniiberfiihrt, 6ffnen sich die ver-
folgten Denkwege stets auf eine >praktische Erkenntnisc. LaBt sich die
Betrachtung des Erkennenden von seiner Situiertheit in der Welt und
von seinem Handeln trennen? Ist die Weitergabe einer theoretischen
Erkenntnis in der Sprache, in Wort und Schrift selbst noch theoretisch
oder bereits ein dezidiert praktisches Miteinander-Handeln - insbeson-
dere wenn man die mogliche Performativitit von Sprechakten aus-
gehend von Austin und Searle berticksichtigt? Welche Rolle spielen die
Parallelen einer Theorie, die Erkenntnis in einem Spannungsfeld zwi-
schen Gegebenheiten, Geben und Empfangen verortet, zum prak-
tischen, sozialen, 6konomischen und kulturellen Feld der Gabe? Und
inwieweit bestimmt gerade die Fahigkeit zum Erkennen, sei es nun
theoretisch oder praktisch, ein personales Selbst, dessen Identifikation
wiederum Ausgangspunkt und Kern eines Weiterdenkens zu einer
praktischen Philosophie werden soll?

»Die Philosophie«, so heif3t es in der Definition von Erkenntnis,
die man im »Metzler Philosophie Lexikon« nachschlagen kann, »lat
sich als ein Prozef des stetigen Erkenntniszuwachses beschreiben. Thre
Aufgabe ist es, E.[rkenntnis]se von Irrtiimern zu unterscheiden.«'* Mit
tiberraschender Selbstverstindlichkeit tut sich in dieser Bestimmung

3 Metzler Philosophie Lexikon. Begriffe und Definitionen. Hrsg. von Peter Precht] und
Franz-Peter Burkhard, Stuttgart, Weimar 1999. S. 145.

26

https://dol.c am 16.01.2026, 08:42:12.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnis

des Zusammenhangs von Philosophie und Erkenntnis ein darin nicht
weiter thematisiertes Paradoxon auf, das die Entwicklung der philoso-
phischen Beschiftigung mit Erkenntnis insgesamt wesentlich zu prigen
scheint und bereits implizit auf eine Dialektik zwischen Formen des
Gebens und Nehmens verweist: Einerseits wird ein stetiger Zuwachs
und Gewinn von Erkenntnis angestrebt, Philosophie soll Erkenntnisse
woméglich auch hervorbringen und herstellen, um die Summe der Er-
kenntnis insgesamt zu vergroflern — sie soll Erkenntnisse geben und
weitergeben. Ein solches generatives, schopferisches >Geben, bildet
auch im Diskurs iiber >die Gabe« eine ihrer wesentlichen Dimensionen.
Andererseits liegt der Weg zum Zuwachs sicherer Erkenntnis gerade
darin, ihre Grenzen aufzuzeigen, unsichere, falsche Annahmen aus-
zuschlielen, also zu differenzieren, zu reduzieren — und aus dem Gebiet
des Erkannten das nur scheinbar Erkannte >wegzunehmenc. Diese zwei-
te Dimension des Umgangs der Philosophie mit der Erkenntnis mar-
kiert ihr Vorgehen als eine kritische, methodische Reflexion. Dabei
stellt sich die Frage, ob sich allgemeine Bedingungen fiir die Sicherheit
der Erkenntnis a priori bestimmen lassen — ob also schon vor dem Akt
oder Prozef des Erkennens selbst vorgegeben ist, wie dieser vollzogen
werden muf, um sich selbst als Erkenntnis zu erfiillen und ob diese
Vorgabe ausgehend von den Strukturen der Erkenntnis, vom Erken-
nenden, von der Pluralitit der Erkennenden, aus einem bestimmten
Kontext oder vom zu erkennenden Gegenstand aus erfolgt. Inwiefern
ist Erkenntnis nicht nur ein Vermittlungsgeschehen zwischen Subjekt
und Objekt, sondern immer auch ein Vermittlungsgeschehen zwischen
Subjekten — also ein Einander-zu-erkennen-Geben?

2) Der Versuch, das Erkennen zu erkennen, und die Wendung
zum Erkennenden

In der Renaissance scheint der »Prozef des stetigen Erkenntniszuwach-
ses« [s.0.] in Philosophie und Wissenschaften unaufhaltsam fort-
zuschreiten. Mit diesem Zugewinn an Erkenntnis wichst auch der
Zweifel, der sich wiederum bei Descartes als wirksames Instrument fiir
die methodische AusschlieBung, also fiir das >Wegnehmen« von nicht
sicherem Wissen herauskristallisiert. Wie aber kann es dem seiner
selbst gewissen Ego der Cogitatio gelingen, aus seiner eigenen Sicher-
heit heraus auf die Welt zuzugreifen, ohne diese Sicherheit wieder auf-

27

https://dol.c am 16.01.2026, 08:42:12.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was zu erkennen gegeben werden soll

zugeben? Die Erkenntnis wird aufgespannt zwischen dem Zweifel als
Loslosung von jeder vorausgesetzten, vorgegebenen Sicherheit, der
Riickkehr in die SelbstgewiBheit des Zweifelnden und der sicheren, aber
auch rigiden Ordnung einer mathesis universalis.

Die Spannung zwischen der Radikalitit des Zweifels und der Si-
cherheit des Ego, das den Zweifel vollzieht, bildet fiir Ricceur, Derrida
und Marion jeweils einen wichtigen Ausgangspunkt, um ihr eigenes
Verstindnis des Selbst als Denkendem zu entwickeln, stets in einer kri-
tischen Auseinandersetzung mit Descartes und mit den an ihn anschlie-
Benden rationalistischen Interpretationen. Verbunden ist damit die Fra-
ge nach den Grenzen der Ordnung der Erkenntnis als einer mathesis
universalis. Bedeutet die Kritik an einem zu eng gefafiten Rationalis-
mus, der der Position des Erkennenden als Empfinger von geschicht-
lichen, kulturellen oder textuellen Vorgaben oder von einer Gebung der
Phinomenalitit wenig Raum laBt, dafl eine Zuwendung zur empiristi-
schen Alternative erfolgt? Wird dadurch der Erkennende zu einem pas-
siven Empfinger der sinnlichen Erfahrung, dem erst in der Rezeption
des Gegebenen eine aktiv ordnende oder benennende Funktion zu-
kommt? Bei Ricceur, Derrida und Marion liegt, wie gezeigt werden soll,
weder eine rein aktive noch eine rein passive Positionierung des Erken-
nenden vor, sondern es zeigen sich Ansitze fiir eine unauflésbare Ver-
schrankung der Passivitit gegeniiber dem (Vor)Gegebenen und der Ak-
tivitit des Vollzugs von Zweifeln, Denken, Erkennen. Auch im Handeln
und im Vollzug der Gabe kann das personale Selbst stets ebenso aktiv
wie auch passiv, Gebender wie Empfangender sein. Dabei besteht mog-
licherweise in den Annaherungen der drei hier behandelten Autoren an
das >Subjekt« eine engere Verbindung zum transzendentalen Subjekt
Kants, als es von ihnen eingestanden wird. Dessen Kritik der reinen
Vernunft zielt darauf ab, zwischen Rationalismus und Empirismus zu
vermitteln, indem sich die Erkenntnis in einem Wechselspiel zwischen
der Aufnahme des sinnlich Gegebenen und den apriorischen Bedingun-
gen und kategorialen Vorstrukturierungen des Verstandes sowie letzt-
lich dem aktiven Vollzug der Erkenntnis synthetisiert. Allerdings lenkt
die Bewegung der kopernikanischen Wende den Fokus auf ein erken-
nendes Subjekt, welches in die Universalitit einer transzendentalen
Vernunft aufgehoben wird, die den Bezug zur empirischen, individuel-
len und geschichtlichen Dimension des Selbst oder der Person er-
schwert. So wird zwar der Zugang des Erkennenden zum empirisch
Gegebenen beriicksichtigt, weniger aber die empirische Gegebenheit

28

https://dol.c am 16.01.2026, 08:42:12.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnis

des Erkennenden selbst. Es ist wohl wesentlich diese Neutralisierung
und Universalisierung des Erkennenden sowie das Verstindnis eines
Subjekts, das von einem zentralen Punkt aus die Welt um sich herum
ordnet und auf diese zugreift, gegen die sich Ricceur, Derrida und
Marion wenden, wenn sie das cartesische Ego oder das transzendentale
Subjekt kategorisch fiir ihr Subjektverstindnis zuriickweisen. Das heif3t
aber nicht, daf sie nicht selber die Frage nach den Bedingungen der
Maglichkeit von Erkenntnis stellen wiirden. Wichtig ist in dieser Hin-
sicht die phanomenologische Pragung ihres Denkens.

Mit Husserls berithmtem Aufruf, >zu den Sachen selbst¢ zuriick-
zukehren, ist der Anspruch verbunden, den Blick von den Strukturen
der Erkenntnis des transzendentalen Subjekts aus wieder auf die er-
kannten Phianomene und ihre Gegebenheit zu richten. Die Intentiona-
litat aber geht auch hier von einem BewufStsein aus, dessen Selbstevi-
denz wiederum jeden Zugang zum Erkennen der Phinomene bedingt.
Die Sicherheit der Erkenntnis wird also erneut transzendental in einem
erkennenden Ich verankert, das die Erkenntnis gegen die Kontingenz
ihrer Gegenstinde absichern soll. Wie kann es nun gelingen, gerade
diese Kontingenz der >Sachen selbst« mit einzubeziehen, also die auf
uns einstromende Fiille der Phinomene sowie auch die Art und Weise,
wie wir diese benennen und interpretieren? Wie kann beriicksichtigt
werden, dafl wird dabei als Erkennende nicht in einem luftleeren Raum
als >reines Bewuftsein« agieren, sondern in einem historischen und kul-
turellen Kontext situiert sind, gebunden an die Kontingenz unserer ei-
genen Existenz? Wir sind dabei auf der Suche nach einem Sinn, nach
einer Ordnung, in die die Kontingenz und Arbitraritit integriert wer-
den sollen, um im BewuBtsein der Zweifelhaftigkeit jeder Gegebenheit
dennoch ein méglichst sicheres Erkennen zuzulassen.

Ricceur, Derrida und Marion entwickeln in ihren Werken keine
Erkenntnistheorien, die nach den formalen Strukturen und der inneren
Logik der Erkenntnis fragen, sondern zeigen sich geprigt durch die be-
stimmende Rolle und die offene Problematik, die die Hinwendung der
Frage nach der Erkenntnis zum Erkennenden ausgehend von Descartes,
Kant und in den Entwicklungen der Phanomenologie und daran an-
schlieender Theorien erhilt. Sie suchen dabei nach neuen, alternativen
Bestimmungen der Rolle des Erkennenden und des Zugangs zum Er-
kennbaren.

29

https://dol.c am 16.01.2026, 08:42:12.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was zu erkennen gegeben werden soll
3) Erkenntnis und Gegebenheit

Inwieweit wird oder ist uns gegeben, was wir erkennen? Sofern in den
betrachteten Denkwegen der Begriff der Gegebenheit ins Spiel kommt,
ist hier vor allem die phdanomenologische Verwendung dieses Begriffs
zu beachten. Das intendierte Phinomen soll als Sache selbst erfa8t wer-
den - als Sache, die sich selbst zeigt und gibt. Den Erlebnissen des
Wahrnehmens, Erinnerns etc., die dem Bewufltsein zunichst ohne
Sinn, Ordnung oder Einteilung gegeben sind, ist wiederum ein Sinn
zu geben, der das Wahrgenommene in die Grenzen eines Gegenstandes
gieBt, den ein vorphanomenologisches Verstindnis als erkanntes Ob-
jekt klassifizieren wiirde. Welche Wechselwirkung besteht also zwi-
schen dem Phinomen, das sich gibt, und dem BewuBtsein, das die Sinn-
gebung vollzieht?

Auch das an Husserl anschlieBende Vokabular von >Gegebenheit,
»Gabe« und es gibt« bei Heidegger wird im Hintergrund der Betrach-
tungen eine wichtige Rolle spielen. In »Zeit und Sein«'* verkniipft er
die genauere sprachliche Hinterfragung der Formulierung ses gibt
durch die zunichst eine tautologische, die ontologische Differenz unter-
laufende Rede davon, daf8 das Sein ist, vermieden werden soll, explizit
mit dem Ausdruck >Gabe«. Es wird notwendig, danach zu fragen, »wie
jenes Geben zu bestimmen sei, das sie [Zeit und Sein] als Verhiltnis erst
beide zueinander hilt und sie er-gibt«.'> Auch das >Es« soll vom Geben
her gedacht werden. Das Geben des Seins bestimmt Heidegger als ein
»Schicken« — »[e]in Geben, das nur seine Gabe gibt, sich selbst jedoch
dabei zuriickhilt«, woraus die Geschichte mit ihren Epochen hervor-
geht.'6 Mit >Gabe« scheint hier quasi die >gegebene Sache« bzw. die fak-
tisch gegebene geschichtliche Tatsache oder Entwicklung gemeint, die
so vorgefunden wird, da darin das »Geben« oder vielleicht auch >Sich-
Ergeben« verdeckt ist. Das Geben, das die Zeit gibt, wird (noch krypti-
scher) als »das lichtend-verbergende Reichen«!” bestimmt — ein Sich-
einander-Reichen von Zukunft, Gegenwart und Gewesenheit im Wech-
selspiel von >Anwesen< und >Abwesen«. Entscheidend ist hier, dal die

" Martin Heidegger: Zeit und Sein. In: Ders.: Zur Sache des Denkens, GA 14, Frankfurt
a. M. 1969. S. 3-30.

5 Ebd., S. 9.

'* Ebd., S.12.

7 Ebd., S. 20.

30

https://dol.c am 16.01.2026, 08:42:12.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnis

Zeit nicht in dem Sinne verfiigbar ist, da8 sie »machbar« wire. Umge-
kehrt ist es aber auch nicht die Zeit, die wie ein urspriingliches Subjekt
ihre Empfinger macht: »Es gibt hier kein Machen. Es gibt nur das Ge-
ben im Sinne des genannten den Zeit-Raum lichtenden Reichens«.® Ist
die Rede vom Geben hier und in anderen philosophischen Auseinander-
setzungen mit dem Geben und der Gabe auch ein Versuch, dem Aus-
druck zu verleihen, was sich dem >Machens, der >Machbarkeit< wider-
setzt, von denen im Diskurs unserer Zeit so haufig die Rede ist? Den
Schliissel zum Zusammenhang von Zeit und Sein bildet fiir Heidegger
der Begriff sEreignis¢, dessen Rolle fiir das Verstindnis der Rede von der
Gabe bei Derrida und auch bei Marion wesentlich sein wird." Versucht
man das Ereignen des Seins zu erfassen, stoft man laut Heidegger auf
»die durch das Reichen von Zeit gewihrte Gabe von Anwesenheit«? —
wobei hiermit nicht einfach eine prasentische Aktualitit, sondern ein
Uns-Anwesen oder Uns-Angehen gemeint ist. Verbunden ist damit
immer auch ein Entzug von Gegenwart, der notwendig erfolgen mufs,
damit unser Zugang zur Zeit sich auf die Dimensionen von Gewesen-
heit und Zukunft 6ffnen kann und nicht in der Prisenz stehenbleibt.
Entzogen und verborgen bleibt auch »das Schickende selbst«?!, also jeg-
liches »Gebende«. Wenn sich nun das Ereignis entzieht, anstatt sich ganz
zu entbergen oder zu zeigen, dann »heift dies: Es enteignet sich ...
seiner selbst. Zum Ereignis als solchem gehért die Enteignis. Durch sie
gibt das Ereignis sich nicht auf, sondern bewahrt sein Eigentum.«?
Diese eigentiimliche, paradoxe Konstellation einer Selbst-Enteig-
nung oder Selbst-Aufgabe, die zugleich ein Eigentum erst eigentlich
bewahrt oder auch dem Sich-Aufgebenden oder Sich-Hingebenden erst
eigentlich sein Selbst erméglicht, wird an verschiedenen Punkten der
folgenden Untersuchungen ein entscheidendes Element in den Verbin-
dungen zwischen dem >Selbst< und der Gabe bilden. Auch die Einfiih-
rung des Begriffs der Gabe im Zusammenhang der Frage nach der Zeit
wird (insbesondere bei Derrida) wiederaufgenommen werden. Voraus-

' Ebd., S. 21.

19 Vgl. ebd., S. 24. Gemeint ist damit ausdriicklich nicht ein Vorkommnis oder Gescheh-
nis wie im Begriff des historischen Ereignisses. Ebenso ist das Sein nicht als Ereignis zu
bestimmen - fiir Heidegger wire dies eine Fortsetzung der Metaphysik —, sondern es
gehort bereits in das Ereignis und ist eine Form des Ereignisses.

2 Ebd., S. 27.

2 Ebd.

2 Ebd,, S. 28.

31

https://dol.c am 16.01.2026, 08:42:12.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was zu erkennen gegeben werden soll

zusetzen ist dabei ein phanomenologisches Zeitverstindnis, verbunden
mit einer spezifischen Figur des Augenblicks. Der Begriff Augen-Blick
kniipft die Zeit an das Auge und den Blick des Sehenden, so daf8 auch die
Frage nach der Zeit und die Frage nach dem Selbst untrennbar mitein-
ander verkniipft werden. Neben der Zeitlichkeit des Daseins bei Heideg-
ger sei auch auf Merleau-Pontys »Zeit als Subjekt und ... Subjekt als
Zeit« verwiesen.? Dieser Ansatz ist im hier betrachteten Kontext be-
sonders interessant, weil damit eine Uberkreuzung zwischen Aktivitit
und Passivitat verbunden wird, die im Hinblick auf das Geben und Neh-
men in allen verfolgten Ansitzen weiter zu beachten sein wird. Wir
sind aus unserer Geburt heraus unserer zeitlichen Gegebenheit gegen-
iiber passiv und generieren zugleich durch unsere Spontaneitit die Zeit
unseres Erlebens:

»Wir sind nicht Aktivitdt, auf unbegreifliche Weise mit Passivitat verkniipft,
von Willen iiberstiegener Automatismus, von Urteilskraft iiberhéhte Wahr-
nehmung, sondern ginzlich aktiv und ginzlich passiv, da wir selber nichts
anderes sind als das Entspringen der Zeit.«?*

Es geht hier um eine Zeit, die sich fiir den sie Wahrnehmenden bzw. aus
dessen Bewuftsein heraus entfaltet und dabei durch seine Perspektive,
durch seine Endlichkeit aber auch durch seine Fihigkeit bestimmt ist,
sich auf die Vergangenheit zuriickzubeziehen und auf die Zukunft hin
zu entwerfen. Die >FlieBrichtungc des zeitlichen BewufBtseinsstroms
wird bei Husserl durch die Retention und Protention verkompliziert.
Heideggers Augenblick ist, anschliefend an eine Traditionslinie, die
u.a. bei Augustinus und Kierkegaard zu verfolgen ist, nicht der Jetzt-
punkt einer nach einem raumlichen Modell strukturierten Zeit abteil-
barer Einheiten und Intervalle, sondern der ekstatische Augenblick der
Entschlossenheit des Daseins. Der Augenblick der Entscheidung® wird
auch als Augenblick der Entscheidung zu geben an verschiedenen
Punkten meiner Untersuchungen eine Rolle spielen.

Der Zusammenhang zwischen Zeit und Gabe entfaltet sich im
Spannungsfeld zwischen yodvos und xatpdc, also zwischen einer quan-

2 Maurice Merleau-Ponty: Phanomenologie der Wahrnehmung. Ubers. von Rudlof Bo-
ehm, Berlin 1966. S. 478.

3 Ebd., S. 486.

% Zum Zusammenhang zwischen dem Augenblick der Entscheidung, der Freiheit, dem
Anfangenkénnen und der Wirksamkeit des Entschlusses iiber den Augenblick hinaus
vgl. ebd., S. 497.

32

https://dol.c am 16.01.2026, 08:42:12.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnis

titativen Zeit, die gegeben ist und vergeht, und einer qualitativen Ord-
nung des mehr oder weniger giinstigen Augenblicks, der ergriffen oder
verpaflt werden kann. Wie ist die Qualitit eines Augenblicks berechen-
bar? Welchen Preis hat sie oder wird sie zu einer Gabe, die sich der
Mefbarkeit sowohl des Preises als auch der quantitativen Zeit wider-
setzt? Die Zeit, die wir uns »)nehmenc< oder die wir anderen >geben¢, kann
nicht aus dem Zeitstrahl der einander folgenden Momente herausgeris-
sen werden, so dafl dann ein Stiick dieses Strahls auSerhalb seiner Kon-
tinuitdt >verfiigbar« wire — zumal wir generell nur begrenzt iiber Zeit
verfiigen. Jedoch wird unserer Zeiterfahrung hier eine Tiefendimension
hinzugefiigt, die die Bildebene ihres linearen Verlaufs iberschreitet.
Kann Zeit gegeben oder genommen werden oder wird >nur« die gegebe-
ne Zeit unterschiedlich ausgefiillt, erlebt und wahrgenommen? Wie
modifizieren sich im Durchgang durch den Augenblick der Entschei-
dung die Wirklichkeit, die Moglichkeiten und Notwendigkeiten, die
sich fiir die Zukunft ergeben? Verbunden werden diese Fragen mit der
aristotelischen Aporie der Frage nach dem Sein der Zeit,2 auf die Hei-
degger antwortet: »Die Zeit ist nicht. Es gibt die Zeit«.?’

Neben den sich von diesem Ausgangspunkt eréffnenden Zusam-
menhangen zwischen Zeit und Gabe wird auch die von Heidegger in
diesem Zusammenhang angesprochene Problematik weiterverfolgt
werden, das >Geben« und das >Ereignis< in Aussagesitzen wiederzuge-
ben, wie bei der Beschreibung eines Objektes, zu dem man die fiir eine
Erkenntnisleistung und Identifizierung notwendige Distanz besitzt, um
es iiberblicken und begreifen zu kénnen. Diese Distanz fehlt gegeniiber
dem Ereignis, in das der Mensch fiir Heidegger immer schon hinein-
gehort, das ihn ganz unmittelbar angeht und wodurch er gerade als

% Aristoteles definiert die Zeit ausgehend von der Frage nach ihrem MaB als »die Zahl
der Bewegung nach dem Vorher und Nachher.« Sie ist daher dasjenige, »was durch das
Jetzt begrenzt wird.« (Vgl.: Aristoteles: Physik. Vorlesung iiber Natur, iibers. von H. G.
Zekl, Hamburg 1987. Hier 219 b 2 und 11 219 a 29). Mitgedacht wird dabei der zihlende
und die Begrenzungen setzende Verstand, so da3, wie Ricceur betont, bereits ein Uber-
gang zum phianomenologischen Verstindnis eroffnet scheint. Die hier nur sehr knapp
skizzierten Aporien und Fragestellungen verschiedener Zeitauffassungen von Aristoteles
iiber Augustinus bis zu Husserl und Heidegger werden sehr klar dargestellt in: Paul
Ricceur: Zeit und Erziihlung Bd. IlI: Die erzihlte Zeit. Ubers. von Andreas Knop, Miin-
chen 1991. [Zitiert als: ZuE III] Auf den Zusammenhang zwischen Augenblick und Gabe
werde ich besonders im Abschnitt C. III. 2 zuriickkommen.

77 Martin Heidegger: Zeit und Sein, a.a.O. S. 16.

33

https://dol.c am 16.01.2026, 08:42:12.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was zu erkennen gegeben werden soll

Mensch bestimmt wird.? So ist der Mensch hier wesentlich Empfiinger
einer >Gabe«. Wie neutral kann sich ein solcher Empfinger erkennend
zu dem verhalten, was ihm gegeben ist, was er vernimmt, was ihn an-
geht? Inwiefern ist die Position dieses Empfingers an der Haltung des
Empfingers einer interpersonalen, einer zeremoniellen oder méglicher-
weise einer vertikalen, gottlichen Gabe orientiert? Diese Fragen werden
in den weiteren Untersuchungen zu verfolgen sein. Zu beachten ist
dabei jedoch, wie sich besonders Marion und Derrida von der Vorstel-
lung einer Gabe des Seins distanzieren.

Es soll hier tiber die >Verstrickungen« von Gegebenheit und Gabe
nicht in Vergessenheit geraten, dal die Auseinandersetzung mit der
»Gegebenheit« kein rein phinomenologisches Problem ist. Gerade die
Frage nach dem sprachlichen Ausdruck der empirischen Gegebenheit
wird in der analytischen Philosophie nach dem linguistic turn von
einem ganz anderen Zugang aus verfolgt, bei dem Uberginge zur The-
matik der Gabe sich weitaus schwieriger gestalten. Besonders die Kritik
am logischen Empirismus und an zu eng gefaften Theorien der Sinnes-
daten, die Ludwig Wittgenstein und Willard V. O. Quine duflern, sowie
in einer ganz expliziten Abgrenzung gegen den >-Mythos des Gegebe-
nenc Wilfried Sellars® ist in diesem Zusammenhang interessant. Glei-
ches gilt fiir Wolfgang Stegmiillers Kritik gegen jeden Reduktionismus,
da weder ein »Phinomenalismus« (er bezieht sich hier vor allem auf
Carnap) noch ein »Physikalismus« tatsichlich verifiziert haben, »daf3
es moglich sei, alle Begriffe und Urteile, die in den Einzelwissenschaften
vorkommen, auf solche zu reduzieren, die das sunmittelbare Gegebene
betreffen«*. Verschiedenste Positionen zur Gegebenheit kénnten, bei-

% »Wire der Mensch nicht der stete Empfinger der Gabe aus dem >Es gibt Anwesen-
heitc ..., dann bliebe beim Ausbleib dieser Gabe Sein nicht nur verborgen, auch nicht nur
verschlossen, sondern der Mensch bliebe ausgeschlossen aus der Reichweite des: Es gibt
Sein. Der Mensch wiire nicht Mensch.« (Vgl. ebd., S. 16f.).

¥ Vgl.: Wilfrid Sellars: Der Empirismus und die Philosophie des Geistes. Ubers. von
Thomas Blume, Paderborn 1999.

3 Wolfgang Stegmiiller: Metaphysik, Skepsis, Wissenschaft, Berlin u.a. 1969. S.75.
Wird die Frage gestellt, wie man iiber etwas sprechen kinne, das nicht gegeben sei, wird,
so Stegmiiller, »listigerweise unter dem Gegebenen dasjenige verstanden, was man ge-
wihnlich die »Sinnesgegebenheit: nennt. In Wahrheit aber ist »das Gegebene« iiberhaupt
nichts, das sich so oder so abgrenzen lieRe: es ist nicht moglich im voraus zu sagen, was
iiberhaupt gegeben werden kénne«. (S. 132). Diese Wendung gegen die Evidenz des
Gegebenen richtet sich auch gegen Husserls Evidenzbegriff der Selbstgegebenheit.
(S. 190-195) An die Stelle einer auf irgendeine Weise vorgegebenen Evidenz tritt fiir

34

https://dol.c am 16.01.2026, 08:42:12.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnis

spielsweise dort, wo das Sprachspiel, die Praxis der Sprachgemeinschaft
oder die Weitergabe in den Prozessen des Lernens untersucht werden,
wichtige Ergidnzungen oder Infragestellungen zu den hier betrachteten
Theorien bieten.

Ich mochte mich in meiner Arbeit jedoch darauf beschranken, die
bereits recht komplexen Zusammenhinge zwischen den drei Begriffs-
feldern von Erkenntnis, Selbst und Gabe bei Ricceur, Derrida und
Marion aufzuzeigen. Auch dort wird die Auseinandersetzung mit der
Sprache als Umgang mit Gegebenem, als Medium der Weitergabe und
als Vorgabe fiir das Denken auf unterschiedliche Art und Weise eine
wesentliche Rolle spielen.’’ Dabei wird besonders darauf zu achten sein,
wo der phanomenologische Diskurs der Gegebenheit oder Gebung, des
ses gibtc und der Verkniipfung von Gabe und Ereignis von einem prag-
matischen oder praktischen, interpersonalen, sozialen oder kultur-
anthropologischen Modell der Gabe ganz eindeutig zu unterscheiden
ist, und wo sich trotz dieser Unterscheidungen Uberginge eroffnen,
die einerseits zwar die Gefahr einer unzuldssigen Begriffsverwirrung
bergen, andererseits aber auch den Bezug auf eine Praxis des Mitein-
anders erlauben, in der wir als Gebende und Nehmende situiert sind.

Stegmiiller die Freilegung der Entscheidungen und Beschliisse die wir dort treffen, wo
immer wir etwas als Evidenz voraussetzen bzw. gelten lassen.

31 So setzt sich Ricceur systematisch mit dem Umweg zum Selbst iiber die Analyse und
sprachphilosophische Zuginge auseinander. Zudem wird die Performativitit von Spre-
chakten auch im Durchgang durch meine Untersuchungen immer wieder eine wesentli-
che Rolle spielen. Derridas Auseinandersetzung mit Searle 148t sich verfolgen in: Jacques
Derrida: Limited Inc., Wien 2001.

35

https://dol.c am 16.01.2026, 08:42:12.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1 Philosophie und Erkenntnis
	2 Der Versuch, das Erkennen zu erkennen, und die Wendung zum Erkennenden
	3 Erkenntnis und Gegebenheit

