
I. Erkenntnis

1) Philosophie und Erkenntnis

Daß die (ptAovotpia, - die Philosophie als Liebe zur Weisheit, zum Wis­
sen - auch die Frage stellt, was dieses Wissen ausmacht, wie etwas si­
cher gewußt werden kann und wie der Prozeß der Erkenntnis funktio­
niert, der zum Wissen führt, scheint ihrem Wesen immanent, so daß 
damit zugleich gefragt wird, wie Philosophie diesem Wesen nach zu 
bestimmen ist oder was die Funktionsweise und den Erkenntnisweg 
einer spezifischen philosophischen Konzeption ausmacht. Da jede 
Selbstreflexion der Philosophie immer schon eine Reflexion über das 
Erkennen mit anspricht, ist eine unüberschaubare Weite und Vielfältig­
keit philosophischer Auseinandersetzungen mit der Erkenntnis ange­
legt, von denen die Erkenntnistheorie im engeren Sinne nur einen 
Bruchteil ausmacht. In dieser Arbeit, die von der Frage nach der Er­
kenntnis aus zu den Fragen nach dem Selbst und der Problematik von 
Gabe und Gegebenheit vordringen möchte, kann diese Weite der Frage 
nach der Erkenntnis keinesfalls ganz oder auch nur in einem halbwegs 
vollständigen Überblick eingeholt werden. Weder Ricoeur noch Derrida 
oder Marion sprechen zudem häufig explizit von >der Erkenntnis<, 
setzen sich aber dennoch gerade in der Entwicklung ihrer eigenen phi­
losophischen Methoden (und Kontra-Methoden)12 mit der Frage aus­
einander, wie wir das Gegebene und uns selbst >erkennen<, verstehen 
und befragen.

Ich möchte in den Untersuchungen der behandelten Werke zu­
nächst einen Zugriff über das Selbstverständnis von Philosophie und 
über die Methodik der Autoren wählen, der nicht auf eine Bestimmung 
der Erkenntnis im Allgemeinen abzielt, sondern auf ihre jeweilige kon-

12 Inwiefern Marion und Derrida >Kontra-Methoden< entwickeln, wird später noch ge­
nauer zu erörtern sein.

25

https://doi.org/10.5771/9783495993606-25 - am 16.01.2026, 08:42:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was zu erkennen gegeben werden soll

krete philosophische Anwendung rekurriert. Die zu Grunde liegende 
Frage wird daher zunächst nicht lauten: >Wie definieren die behandelten 
Autoren Erkenntnis ?<, sondern: >Auf welche Art und Weise vollzieht 
sich die philosophische Erkenntnis? Wie und was versuchen die Auto­
ren zu erkennen und zu erkennen zu geben ?<. Dabei soll immer schon 
versucht werden, Bezüge zur Frage nach dem Selbst, zu seiner Rolle als 
Erkennendem und Philosophierendem sowie zur Thematik der Gabe, 
der Gegebenheit, der Gebung und zum Komplex des Einander-zu-er- 
kennen-Gebens aufzuzeigen. Auf diesem Umweg soll sich wiederum 
erweisen, ob sich dabei nicht doch mehr oder weniger implizite oder 
explizite Bestimmungen von Erkenntnis gewinnen lassen und wie sich 
diese unterscheiden oder ergänzen. In der Auseinandersetzung mit der 
Frage nach dem Selbst, die auch als eine Frage nach der personalen 
Identität menschlicher Individuen gestellt wird, sowie mit der Thematik 
der Gabe, die aus der zunächst ebenfalls eher theoretisch zugänglichen 
>Gegebenheit< in eine Theorie der Praxis, der zwischenmenschlichen 
Handlungen von Geben und Nehmen hinüberführt, öffnen sich die ver­
folgten Denkwege stets auf eine praktische Erkenntnis<. Läßt sich die 
Betrachtung des Erkennenden von seiner Situiertheit in der Welt und 
von seinem Handeln trennen? Ist die Weitergabe einer theoretischen 
Erkenntnis in der Sprache, in Wort und Schrift selbst noch theoretisch 
oder bereits ein dezidiert praktisches Miteinander-Handeln - insbeson­
dere wenn man die mögliche Performativität von Sprechakten aus­
gehend von Austin und Searle berücksichtigt? Welche Rolle spielen die 
Parallelen einer Theorie, die Erkenntnis in einem Spannungsfeld zwi­
schen Gegebenheiten, Geben und Empfangen verortet, zum prak­
tischen, sozialen, ökonomischen und kulturellen Feld der Gabe? Und 
inwieweit bestimmt gerade die Fähigkeit zum Erkennen, sei es nun 
theoretisch oder praktisch, ein personales Selbst, dessen Identifikation 
wiederum Ausgangspunkt und Kern eines Weiterdenkens zu einer 
praktischen Philosophie werden soll ?

»Die Philosophie«, so heißt es in der Definition von Erkenntnis, 
die man im »Metzler Philosophie Lexikon« nachschlagen kann, »läßt 
sich als ein Prozeß des stetigen Erkenntniszuwachses beschreiben. Ihre 
Aufgabe ist es, E.[rkenntnis]se von Irrtümern zu unterscheiden.«13 Mit 
überraschender Selbstverständlichkeit tut sich in dieser Bestimmung 

13 Metzler Philosophie Lexikon. Begriffe und Definitionen. Hrsg, von Peter Prechtl und 
Franz-Peter Burkhard, Stuttgart, Weimar 1999. S. 145.

26

https://doi.org/10.5771/9783495993606-25 - am 16.01.2026, 08:42:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnis

des Zusammenhangs von Philosophie und Erkenntnis ein darin nicht 
weiter thematisiertes Paradoxon auf, das die Entwicklung der philoso­
phischen Beschäftigung mit Erkenntnis insgesamt wesentlich zu prägen 
scheint und bereits implizit auf eine Dialektik zwischen Formen des 
Gebens und Nehmens verweist: Einerseits wird ein stetiger Zuwachs 
und Gewinn von Erkenntnis angestrebt, Philosophie soll Erkenntnisse 
womöglich auch hervorbringen und herstellen, um die Summe der Er­
kenntnis insgesamt zu vergrößern - sie soll Erkenntnisse geben und 
weitergeben. Ein solches generatives, schöpferisches >Geben<, bildet 
auch im Diskurs über >die Gabe< eine ihrer wesentlichen Dimensionen. 
Andererseits liegt der Weg zum Zuwachs sicherer Erkenntnis gerade 
darin, ihre Grenzen aufzuzeigen, unsichere, falsche Annahmen aus­
zuschließen, also zu differenzieren, zu reduzieren - und aus dem Gebiet 
des Erkannten das nur scheinbar Erkannte >wegzunehmen<. Diese zwei­
te Dimension des Umgangs der Philosophie mit der Erkenntnis mar­
kiert ihr Vorgehen als eine kritische, methodische Reflexion. Dabei 
stellt sich die Frage, ob sich allgemeine Bedingungen für die Sicherheit 
der Erkenntnis a priori bestimmen lassen - ob also schon vor dem Akt 
oder Prozeß des Erkennens selbst vorgegeben ist, wie dieser vollzogen 
werden muß, um sich selbst als Erkenntnis zu erfüllen und ob diese 
Vorgabe ausgehend von den Strukturen der Erkenntnis, vom Erken­
nenden, von der Pluralität der Erkennenden, aus einem bestimmten 
Kontext oder vom zu erkennenden Gegenstand aus erfolgt. Inwiefern 
ist Erkenntnis nicht nur ein Vermittlungsgeschehen zwischen Subjekt 
und Objekt, sondern immer auch ein Vermittlungsgeschehen zwischen 
Subjekten - also ein Einander-zu-erkennen-Geben?

2) Der Versuch, das Erkennen zu erkennen, und die Wendung 
zum Erkennenden

In der Renaissance scheint der »Prozeß des stetigen Erkenntniszuwach­
ses« [s. o.] in Philosophie und Wissenschaften unaufhaltsam fort­
zuschreiten. Mit diesem Zugewinn an Erkenntnis wächst auch der 
Zweifel, der sich wiederum bei Descartes als wirksames Instrument für 
die methodische Ausschließung, also für das >Wegnehmen< von nicht 
sicherem Wissen herauskristallisiert. Wie aber kann es dem seiner 
selbst gewissen Ego der Cogitatio gelingen, aus seiner eigenen Sicher­
heit heraus auf die Welt zuzugreifen, ohne diese Sicherheit wieder auf­

27

https://doi.org/10.5771/9783495993606-25 - am 16.01.2026, 08:42:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was zu erkennen gegeben werden soll

zugeben? Die Erkenntnis wird aufgespannt zwischen dem Zweifel als 
Loslösung von jeder vorausgesetzten, vorgegebenen Sicherheit, der 
Rückkehr in die Selbstgewißheit des Zweifelnden und der sicheren, aber 
auch rigiden Ordnung einer mathesis universalis.

Die Spannung zwischen der Radikalität des Zweifels und der Si­
cherheit des Ego, das den Zweifel vollzieht, bildet für Ricoeur, Derrida 
und Marion jeweils einen wichtigen Ausgangspunkt, um ihr eigenes 
Verständnis des Selbst als Denkendem zu entwickeln, stets in einer kri­
tischen Auseinandersetzung mit Descartes und mit den an ihn anschlie­
ßenden rationalistischen Interpretationen. Verbunden ist damit die Fra­
ge nach den Grenzen der Ordnung der Erkenntnis als einer mathesis 
universalis. Bedeutet die Kritik an einem zu eng gefaßten Rationalis­
mus, der der Position des Erkennenden als Empfänger von geschicht­
lichen, kulturellen oder textuellen Vorgaben oder von einer Gebung der 
Phänomenalität wenig Raum läßt, daß eine Zuwendung zur empiristi­
schen Alternative erfolgt? Wird dadurch der Erkennende zu einem pas­
siven Empfänger der sinnlichen Erfahrung, dem erst in der Rezeption 
des Gegebenen eine aktiv ordnende oder benennende Funktion zu­
kommt? Bei Ricoeur, Derrida und Marion liegt, wie gezeigt werden soll, 
weder eine rein aktive noch eine rein passive Positionierung des Erken­
nenden vor, sondern es zeigen sich Ansätze für eine unauflösbare Ver­
schränkung der Passivität gegenüber dem (Vor)Gegebenen und der Ak­
tivität des Vollzugs von Zweifeln, Denken, Erkennen. Auch im Handeln 
und im Vollzug der Gabe kann das personale Selbst stets ebenso aktiv 
wie auch passiv, Gebender wie Empfangender sein. Dabei besteht mög­
licherweise in den Annäherungen der drei hier behandelten Autoren an 
das >Subjekt< eine engere Verbindung zum transzendentalen Subjekt 
Kants, als es von ihnen eingestanden wird. Dessen Kritik der reinen 
Vernunft zielt darauf ab, zwischen Rationalismus und Empirismus zu 
vermitteln, indem sich die Erkenntnis in einem Wechselspiel zwischen 
der Aufnahme des sinnlich Gegebenen und den apriorischen Bedingun­
gen und kategorialen Vorstrukturierungen des Verstandes sowie letzt­
lich dem aktiven Vollzug der Erkenntnis synthetisiert. Allerdings lenkt 
die Bewegung der kopernikanischen Wende den Fokus auf ein erken­
nendes Subjekt, welches in die Universalität einer transzendentalen 
Vernunft aufgehoben wird, die den Bezug zur empirischen, individuel­
len und geschichtlichen Dimension des Selbst oder der Person er­
schwert. So wird zwar der Zugang des Erkennenden zum empirisch 
Gegebenen berücksichtigt, weniger aber die empirische Gegebenheit 

28

https://doi.org/10.5771/9783495993606-25 - am 16.01.2026, 08:42:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnis

des Erkennenden selbst. Es ist wohl wesentlich diese Neutralisierung 
und Universalisierung des Erkennenden sowie das Verständnis eines 
Subjekts, das von einem zentralen Punkt aus die Welt um sich herum 
ordnet und auf diese zugreift, gegen die sich Ricoeur, Derrida und 
Marion wenden, wenn sie das cartesische Ego oder das transzendentale 
Subjekt kategorisch für ihr Subjektverständnis zurückweisen. Das heißt 
aber nicht, daß sie nicht selber die Frage nach den Bedingungen der 
Möglichkeit von Erkenntnis stellen würden. Wichtig ist in dieser Hin­
sicht die phänomenologische Prägung ihres Denkens.

Mit Husserls berühmtem Aufruf, >zu den Sachen selbst< zurück­
zukehren, ist der Anspruch verbunden, den Blick von den Strukturen 
der Erkenntnis des transzendentalen Subjekts aus wieder auf die er­
kannten Phänomene und ihre Gegebenheit zu richten. Die Intentiona­
lität aber geht auch hier von einem Bewußtsein aus, dessen Selbstevi­
denz wiederum jeden Zugang zum Erkennen der Phänomene bedingt. 
Die Sicherheit der Erkenntnis wird also erneut transzendental in einem 
erkennenden Ich verankert, das die Erkenntnis gegen die Kontingenz 
ihrer Gegenstände absichern soll. Wie kann es nun gelingen, gerade 
diese Kontingenz der >Sachen selbst< mit einzubeziehen, also die auf 
uns einströmende Fülle der Phänomene sowie auch die Art und Weise, 
wie wir diese benennen und interpretieren? Wie kann berücksichtigt 
werden, daß wird dabei als Erkennende nicht in einem luftleeren Raum 
als >reines Bewußtsein< agieren, sondern in einem historischen und kul­
turellen Kontext situiert sind, gebunden an die Kontingenz unserer ei­
genen Existenz? Wir sind dabei auf der Suche nach einem Sinn, nach 
einer Ordnung, in die die Kontingenz und Arbitrarität integriert wer­
den sollen, um im Bewußtsein der Zweifelhaftigkeit jeder Gegebenheit 
dennoch ein möglichst sicheres Erkennen zuzulassen.

Ricoeur, Derrida und Marion entwickeln in ihren Werken keine 
Erkenntnistheorien, die nach den formalen Strukturen und der inneren 
Logik der Erkenntnis fragen, sondern zeigen sich geprägt durch die be­
stimmende Rolle und die offene Problematik, die die Hinwendung der 
Frage nach der Erkenntnis zum Erkennenden ausgehend von Descartes, 
Kant und in den Entwicklungen der Phänomenologie und daran an­
schließender Theorien erhält. Sie suchen dabei nach neuen, alternativen 
Bestimmungen der Rolle des Erkennenden und des Zugangs zum Er­
kennbaren.

29

https://doi.org/10.5771/9783495993606-25 - am 16.01.2026, 08:42:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was zu erkennen gegeben werden soll

3) Erkenntnis und Gegebenheit

Inwieweit wird oder ist uns gegeben, was wir erkennen? Sofern in den 
betrachteten Denkwegen der Begriff der Gegebenheit ins Spiel kommt, 
ist hier vor allem die phänomenologische Verwendung dieses Begriffs 
zu beachten. Das intendierte Phänomen soll als Sache selbst erfaßt wer­
den - als Sache, die sich selbst zeigt und gibt. Den Erlebnissen des 
Wahrnehmens, Erinnerns etc., die dem Bewußtsein zunächst ohne 
Sinn, Ordnung oder Einteilung gegeben sind, ist wiederum ein Sinn 
zu geben, der das Wahrgenommene in die Grenzen eines Gegenstandes 
gießt, den ein vorphänomenologisches Verständnis als erkanntes Ob­
jekt klassifizieren würde. Welche Wechselwirkung besteht also zwi­
schen dem Phänomen, das sich gibt, und dem Bewußtsein, das die Sinn­
gebung vollzieht?

Auch das an Husserl anschließende Vokabular von >Gegebenheit<, 
>Gabe< und >es gibt< bei Heidegger wird im Hintergrund der Betrach­
tungen eine wichtige Rolle spielen. In »Zeit und Sein«14 verknüpft er 
die genauere sprachliche Hinterfragung der Formulierung >es gibt<f 
durch die zunächst eine tautologische, die ontologische Differenz unter­
laufende Rede davon, daß das Sein ist, vermieden werden soll, explizit 
mit dem Ausdruck >Gabe<. Es wird notwendig, danach zu fragen, »wie 
jenes Geben zu bestimmen sei, das sie [Zeit und Sein] als Verhältnis erst 
beide zueinander hält und sie er-gibt«.15 Auch das >Es< soll vom Geben 
her gedacht werden. Das Geben des Seins bestimmt Heidegger als ein 
»Schicken« - »[e]in Geben, das nur seine Gabe gibt, sich selbst jedoch 
dabei zurückhält«, woraus die Geschichte mit ihren Epochen hervor­
geht.16 Mit >Gabe< scheint hier quasi die >gegebene Sache< bzw. die fak­
tisch gegebene geschichtliche Tatsache oder Entwicklung gemeint, die 
so vorgefunden wird, daß darin das >Geben< oder vielleicht auch >Sich- 
Ergebem verdeckt ist. Das Geben, das die Zeit gibt, wird (noch krypti­
scher) als »das lichtend-verbergende Reichen«17 bestimmt - ein Sich- 
einander-Reichen von Zukunft, Gegenwart und Gewesenheit im Wech­
selspiel von >Anwesen< und >Abwesen<. Entscheidend ist hier, daß die 

14 Martin Heidegger: Zeit und Sein. In: Ders.: Zur Sache des Denkens, GA 14, Frankfurt 
a.M. 1969. S. 3-30.
15 Ebd., S. 9.
16 Ebd., S. 12.
17 Ebd., S. 20.

30

https://doi.org/10.5771/9783495993606-25 - am 16.01.2026, 08:42:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnis

Zeit nicht in dem Sinne verfügbar ist, daß sie >machbar< wäre. Umge­
kehrt ist es aber auch nicht die Zeit, die wie ein ursprüngliches Subjekt 
ihre Empfänger macht: »Es gibt hier kein Machen. Es gibt nur das Ge­
ben im Sinne des genannten den Zeit-Raum lichtenden Reichens«.18 Ist 
die Rede vom Geben hier und in anderen philosophischen Auseinander­
setzungen mit dem Geben und der Gabe auch ein Versuch, dem Aus­
druck zu verleihen, was sich dem >Machen<, der >Machbarkeit< wider­
setzt, von denen im Diskurs unserer Zeit so häufig die Rede ist? Den 
Schlüssel zum Zusammenhang von Zeit und Sein bildet für Heidegger 
der Begriff >Ereignis<, dessen Rolle für das Verständnis der Rede von der 
Gabe bei Derrida und auch bei Marion wesentlich sein wird.19 Versucht 
man das Ereignen des Seins zu erfassen, stößt man laut Heidegger auf 
»die durch das Reichen von Zeit gewährte Gabe von Anwesenheit«20 - 
wobei hiermit nicht einfach eine präsentische Aktualität, sondern ein 
Uns-Anwesen oder Uns-Angehen gemeint ist. Verbunden ist damit 
immer auch ein Entzug von Gegenwart, der notwendig erfolgen muß, 
damit unser Zugang zur Zeit sich auf die Dimensionen von Gewesen- 
heit und Zukunft öffnen kann und nicht in der Präsenz stehenbleibt. 
Entzogen und verborgen bleibt auch »das Schickende selbst«21, also jeg­
liches >Gebende<. Wenn sich nun das Ereignis entzieht, anstatt sich ganz 
zu entbergen oder zu zeigen, dann »heißt dies: Es enteignet sich ... 
seiner selbst. Zum Ereignis als solchem gehört die Enteignis. Durch sie 
gibt das Ereignis sich nicht auf, sondern bewahrt sein Eigentum.«22

Diese eigentümliche, paradoxe Konstellation einer Selbst-Enteig­
nung oder Selbst-Aufgabe, die zugleich ein Eigentum erst eigentlich 
bewahrt oder auch dem Sich-Aufgebenden oder Sich-Hingebenden erst 
eigentlich sein Selbst ermöglicht, wird an verschiedenen Punkten der 
folgenden Untersuchungen ein entscheidendes Element in den Verbin­
dungen zwischen dem >Selbst< und der Gabe bilden. Auch die Einfüh­
rung des Begriffs der Gabe im Zusammenhang der Frage nach der Zeit 
wird (insbesondere bei Derrida) wiederaufgenommen werden. Voraus­

18 Ebd., S. 21.
19 Vgl. ebd., S. 24. Gemeint ist damit ausdrücklich nicht ein Vorkommnis oder Gescheh­
nis wie im Begriff des historischen Ereignisses. Ebenso ist das Sein nicht als Ereignis zu 
bestimmen - für Heidegger wäre dies eine Fortsetzung der Metaphysik sondern es 
gehört bereits in das Ereignis und ist eine Form des Ereignisses.
20 Ebd., S. 27.
21 Ebd.
22 Ebd., S. 28.

31

https://doi.org/10.5771/9783495993606-25 - am 16.01.2026, 08:42:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was zu erkennen gegeben werden soll

zusetzen ist dabei ein phänomenologisches Zeitverständnis, verbunden 
mit einer spezifischen Figur des Augenblicks. Der Begriff Augen-Blick 
knüpft die Zeit an das Auge und den Blick des Sehenden, so daß auch die 
Frage nach der Zeit und die Frage nach dem Selbst untrennbar mitein­
ander verknüpft werden. Neben der Zeitlichkeit des Daseins bei Heideg­
ger sei auch auf Merleau-Pontys »Zeit als Subjekt und ... Subjekt als 
Zeit« verwiesen.23 Dieser Ansatz ist im hier betrachteten Kontext be­
sonders interessant, weil damit eine Überkreuzung zwischen Aktivität 
und Passivität verbunden wird, die im Hinblick auf das Geben und Neh­
men in allen verfolgten Ansätzen weiter zu beachten sein wird. Wir 
sind aus unserer Geburt heraus unserer zeitlichen Gegebenheit gegen­
über passiv und generieren zugleich durch unsere Spontaneität die Zeit 
unseres Erlebens:

»Wir sind nicht Aktivität, auf unbegreifliche Weise mit Passivität verknüpft, 
von Willen überstiegener Automatismus, von Urteilskraft überhöhte Wahr­
nehmung, sondern gänzlich aktiv und gänzlich passiv, da wir selber nichts 
anderes sind als das Entspringen der Zeit.«24

Es geht hier um eine Zeit, die sich für den sie Wahrnehmenden bzw. aus 
dessen Bewußtsein heraus entfaltet und dabei durch seine Perspektive, 
durch seine Endlichkeit aber auch durch seine Fähigkeit bestimmt ist, 
sich auf die Vergangenheit zurückzubeziehen und auf die Zukunft hin 
zu entwerfen. Die >Fließrichtung< des zeitlichen Bewußtseinsstroms 
wird bei Husserl durch die Retention und Protention verkompliziert. 
Heideggers Augenblick ist, anschließend an eine Traditionslinie, die 
u. a. bei Augustinus und Kierkegaard zu verfolgen ist, nicht der Jetzt- 
punkt einer nach einem räumlichen Modell strukturierten Zeit abteil­
barer Einheiten und Intervalle, sondern der ekstatische Augenblick der 
Entschlossenheit des Daseins. Der Augenblick der Entscheidung25 wird 
auch als Augenblick der Entscheidung zu geben an verschiedenen 
Punkten meiner Untersuchungen eine Rolle spielen.

Der Zusammenhang zwischen Zeit und Gabe entfaltet sich im 
Spannungsfeld zwischen und xacpoq, also zwischen einer quan­

23 Maurice Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung. Übers, von Rudlof Bo­
ehm, Berlin 1966. S. 478.
24 Ebd., S. 486.
25 Zum Zusammenhang zwischen dem Augenblick der Entscheidung, der Freiheit, dem 
Anfangenkönnen und der Wirksamkeit des Entschlusses über den Augenblick hinaus 
vgl. ebd., S. 497.

32

https://doi.org/10.5771/9783495993606-25 - am 16.01.2026, 08:42:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnis

titativen Zeit, die gegeben ist und vergeht, und einer qualitativen Ord­
nung des mehr oder weniger günstigen Augenblicks, der ergriffen oder 
verpaßt werden kann. Wie ist die Qualität eines Augenblicks berechen­
bar? Welchen Preis hat sie oder wird sie zu einer Gabe, die sich der 
Meßbarkeit sowohl des Preises als auch der quantitativen Zeit wider­
setzt? Die Zeit, die wir uns >nehmen< oder die wir anderen >geben<, kann 
nicht aus dem Zeitstrahl der einander folgenden Momente herausgeris­
sen werden, so daß dann ein Stück dieses Strahls außerhalb seiner Kon­
tinuität >verfügbar< wäre - zumal wir generell nur begrenzt über Zeit 
verfügen. Jedoch wird unserer Zeiterfahrung hier eine Tiefendimension 
hinzugefügt, die die Bildebene ihres linearen Verlaufs überschreitet. 
Kann Zeit gegeben oder genommen werden oder wird >nur< die gegebe­
ne Zeit unterschiedlich ausgefüllt, erlebt und wahrgenommen? Wie 
modifizieren sich im Durchgang durch den Augenblick der Entschei­
dung die Wirklichkeit, die Möglichkeiten und Notwendigkeiten, die 
sich für die Zukunft ergeben ? Verbunden werden diese Fragen mit der 
aristotelischen Aporie der Frage nach dem Sein der Zeit,26 auf die Hei­
degger antwortet: »Die Zeit ist nicht. Es gibt die Zeit«.27

Neben den sich von diesem Ausgangspunkt eröffnenden Zusam­
menhängen zwischen Zeit und Gabe wird auch die von Heidegger in 
diesem Zusammenhang angesprochene Problematik weiterverfolgt 
werden, das >Geben< und das >Ereignis< in Aussagesätzen wiederzuge­
ben, wie bei der Beschreibung eines Objektes, zu dem man die für eine 
Erkenntnisleistung und Identifizierung notwendige Distanz besitzt, um 
es überblicken und begreifen zu können. Diese Distanz fehlt gegenüber 
dem Ereignis, in das der Mensch für Heidegger immer schon hinein­
gehört, das ihn ganz unmittelbar angeht und wodurch er gerade als 

26 Aristoteles definiert die Zeit ausgehend von der Frage nach ihrem Maß als »die Zahl 
der Bewegung nach dem Vorher und Nachher.« Sie ist daher dasjenige, »was durch das 
Jetzt begrenzt wird.« (Vgl.: Aristoteles: Physik. Vorlesung über Natur, übers, von H. G. 
Zeki, Hamburg 1987. Hier 219 b 2 und II 219 a 29). Mitgedacht wird dabei der zählende 
und die Begrenzungen setzende Verstand, so daß, wie Ricoeur betont, bereits ein Über­
gang zum phänomenologischen Verständnis eröffnet scheint. Die hier nur sehr knapp 
skizzierten Aporien und Fragestellungen verschiedener Zeitauffassungen von Aristoteles 
über Augustinus bis zu Husserl und Heidegger werden sehr klar dargestellt in: Paul 
Ricoeur: Zeit und Erzählung Bd. III: Die erzählte Zeit. Übers, von Andreas Knop, Mün­
chen 1991. [Zitiert als: ZuE III] Auf den Zusammenhang zwischen Augenblick und Gabe 
werde ich besonders im Abschnitt C. III. 2 zurückkommen.
27 Martin Heidegger: Zeit und Sein, a.a.O. S. 16.

33

https://doi.org/10.5771/9783495993606-25 - am 16.01.2026, 08:42:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was zu erkennen gegeben werden soll

Mensch bestimmt wird.28 So ist der Mensch hier wesentlich Empfänger 
einer >Gabe<. Wie neutral kann sich ein solcher Empfänger erkennend 
zu dem verhalten, was ihm gegeben ist, was er vernimmt, was ihn an­
geht? Inwiefern ist die Position dieses Empfängers an der Haltung des 
Empfängers einer interpersonalen, einer zeremoniellen oder möglicher­
weise einer vertikalen, göttlichen Gabe orientiert? Diese Fragen werden 
in den weiteren Untersuchungen zu verfolgen sein. Zu beachten ist 
dabei jedoch, wie sich besonders Marion und Derrida von der Vorstel­
lung einer Gabe des Seins distanzieren.

Es soll hier über die >Verstrickungen< von Gegebenheit und Gabe 
nicht in Vergessenheit geraten, daß die Auseinandersetzung mit der 
>Gegebenheit< kein rein phänomenologisches Problem ist. Gerade die 
Frage nach dem sprachlichen Ausdruck der empirischen Gegebenheit 
wird in der analytischen Philosophie nach dem linguistic turn von 
einem ganz anderen Zugang aus verfolgt, bei dem Übergänge zur The­
matik der Gabe sich weitaus schwieriger gestalten. Besonders die Kritik 
am logischen Empirismus und an zu eng gefaßten Theorien der Sinnes- 
daten, die Ludwig Wittgenstein und Willard V. O. Quine äußern, sowie 
in einer ganz expliziten Abgrenzung gegen den >Mythos des Gegebe­
nem Wilfried Sellars29 ist in diesem Zusammenhang interessant. Glei­
ches gilt für Wolfgang Stegmüllers Kritik gegen jeden Reduktionismus, 
da weder ein »Phänomenalismus« (er bezieht sich hier vor allem auf 
Carnap) noch ein »Physikalismus« tatsächlich verifiziert haben, »daß 
es möglich sei, alle Begriffe und Urteile, die in den Einzelwissenschaften 
vorkommen, auf solche zu reduzieren, die das unmittelbare Gegebene< 
betreffen«30. Verschiedenste Positionen zur Gegebenheit könnten, bei­

28 »Wäre der Mensch nicht der stete Empfänger der Gabe aus dem >Es gibt Anwesen- 
heit< ..., dann bliebe beim Ausbleib dieser Gabe Sein nicht nur verborgen, auch nicht nur 
verschlossen, sondern der Mensch bliebe ausgeschlossen aus der Reichweite des: Es gibt 
Sein. Der Mensch wäre nicht Mensch.« (Vgl. ebd., S. 16 f.).
29 Vgl.: Wilfrid Sellars: Der Empirismus und die Philosophie des Geistes. Übers, von 
Thomas Blume, Paderborn 1999.
30 Wolfgang Stegmüller: Metaphysik, Skepsis, Wissenschaft, Berlin u.a. 1969. S. 75. 
Wird die Frage gestellt, wie man über etwas sprechen könne, das nicht gegeben sei, wird, 
so Stegmüller, »listigerweise unter dem Gegebenen dasjenige verstanden, was man ge­
wöhnlich die >Sinnesgegebenheit< nennt. In Wahrheit aber ist >das Gegebene< überhaupt 
nichts, das sich so oder so abgrenzen ließe: es ist nicht möglich im voraus zu sagen, was 
überhaupt gegeben werden könne«. (S. 132). Diese Wendung gegen die Evidenz des 
Gegebenen richtet sich auch gegen Husserls Evidenzbegriff der Selbstgegebenheit. 
(S. 190-195) An die Stelle einer auf irgendeine Weise vorgegebenen Evidenz tritt für 

34

https://doi.org/10.5771/9783495993606-25 - am 16.01.2026, 08:42:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnis

spielsweise dort, wo das Sprachspiel, die Praxis der Sprachgemeinschaft 
oder die Weitergabe in den Prozessen des Lernens untersucht werden, 
wichtige Ergänzungen oder Infragestellungen zu den hier betrachteten 
Theorien bieten.

Ich möchte mich in meiner Arbeit jedoch darauf beschränken, die 
bereits recht komplexen Zusammenhänge zwischen den drei Begriffs­
feldern von Erkenntnis, Selbst und Gabe bei Ricoeur, Derrida und 
Marion aufzuzeigen. Auch dort wird die Auseinandersetzung mit der 
Sprache als Umgang mit Gegebenem, als Medium der Weitergabe und 
als Vorgabe für das Denken auf unterschiedliche Art und Weise eine 
wesentliche Rolle spielen.31 Dabei wird besonders darauf zu achten sein, 
wo der phänomenologische Diskurs der Gegebenheit oder Gebung, des 
>es gibt< und der Verknüpfung von Gabe und Ereignis von einem prag­
matischen oder praktischen, interpersonalen, sozialen oder kultur­
anthropologischen Modell der Gabe ganz eindeutig zu unterscheiden 
ist, und wo sich trotz dieser Unterscheidungen Übergänge eröffnen, 
die einerseits zwar die Gefahr einer unzulässigen Begriffsverwirrung 
bergen, andererseits aber auch den Bezug auf eine Praxis des Mitein­
anders erlauben, in der wir als Gebende und Nehmende situiert sind.

Stegmüller die Freilegung der Entscheidungen und Beschlüsse die wir dort treffen, wo 
immer wir etwas als Evidenz voraussetzen bzw. gelten lassen.
31 So setzt sich Ricoeur systematisch mit dem Umweg zum Selbst über die Analyse und 
sprachphilosophische Zugänge auseinander. Zudem wird die Performativität von Spre­
chakten auch im Durchgang durch meine Untersuchungen immer wieder eine wesentli­
che Rolle spielen. Derridas Auseinandersetzung mit Searle läßt sich verfolgen in: Jacques 
Derrida: Limited Inc., Wien 2001.

35

https://doi.org/10.5771/9783495993606-25 - am 16.01.2026, 08:42:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1 Philosophie und Erkenntnis
	2 Der Versuch, das Erkennen zu erkennen, und die Wendung zum Erkennenden
	3 Erkenntnis und Gegebenheit

