
38 Queere Zeitlichkeiten in dokumentarischen Filmen

Rassismus, nicht möglich ist. Und dass damit auch die psychoanalytische

Position Edelmans Ungleichheit und Machtverhältnisse zwar auf der Ba-

sis von Sex, Geschlechterkonstruktion und Begehren begreift, aber etwa

strukturellen Rassismus und andere Ungleichheitsverhältnisse nicht mitbe-

rücksichtigen kann. Queerness selbst wird bei Muñoz zu einer utopischen

Idee, zu einem Ideal. Er entwirft dabei eine Form von Bewegungsgeschichte:

Ausgangspunkt ist die Zeit vor den New Yorker Stonewall Riots von 1969. In

künstlerischen und popkulturellen Ausdrucksformen, die in dieser Zeit die

Artikulation eines politischen Begehrens nach Veränderung sind, erblickt er

ein utopisches Potential. Er bezieht sich explizit auf diese Vergangenheit,

um eine Zukunft zu imaginieren, einen utopischen Impuls zu reaktivie-

ren (vgl. Muñoz 2009, 116). Auf diese Weise verschiebt er die Idee einer

linearen Bewegungsgeschichte, nicht aber zugunsten einer nostalgischen

Idealisierung der Vergangenheit, sondern zugunsten einer Aktualisierung

zukünftiger Möglichkeiten. Gleichzeitig schließt er sich damit nicht einem

linearen Fortschrittsnarrativ an, die Positionen der Vergangenheit werden

vielmehr in ihrer Relevanz bestärkt.

Wie die in diesem Abschnitt vorgestellten Ansätze zeigen, führt die Aus-

einandersetzung mit der AIDS-Epidemie in den USA also zu der Frage nach

den (Un-)Möglichkeiten queerer Zeitlichkeit in Bezug auf queere Bewegungs-

geschichte, Historiografie und Identitätspolitiken. Edelman kommt in seiner

Analyse der normativen zeitlichen Strukturen von Politiken und Bedeutungs-

produktion zu dem Schluss, dass eine gesellschaftliche Anerkennung queerer

Personen und Gruppen nur über den Verlust von Queerness möglich ist. In

der Auseinandersetzung mit dieser negativen Positionierung und der darin

attestierten Unmöglichkeit queerer Politiken entfalten sich weitere Konzepte

zu Queerness und Zeitlichkeit, die sich Zeit als normative Ordnungsstruk-

tur anschauen. Sie stellen in Bezug auf Historiografie und Verkörperungen

immer weitere Aspekte einer solchen normativen Ordnungsstruktur heraus

und fragen oft gleichzeitig danach, was Queerness dann in Bezug auf Zeit

sein könnte.

2.3 Queere (affektive) Historiografie

Vor dem Hintergrund der Kritik an einer linearen queeren Fortschrittsge-

schichte setzen sich einigeTheoretiker*innen in Bezug auf Queerness stärker

mit den Zuschreibungen und Verortungen auseinander, die einer Vergangen-

https://doi.org/10.14361/9783839456767-008 - am 13.02.2026, 21:58:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456767-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Die Auseinandersetzung mit Zeitlichkeit in den Queer Studies 39

heit angehören. Der Aspekt queerer Historiografie als Teil der Auseinander-

setzung mit Zeitlichkeit in den Queer Studies ist auf der einen Seite mit der

Frage nachMöglichkeiten und Formen von Geschichtsschreibung verbunden,

auf der anderen Seite mit der Frage nach einer Kontextualisierung der Ver-

gangenheit in Bezug auf die Gegenwart. Hier finden sich identitätspolitische

Ereignisse als Gegenstand der Theorien wieder, weil sie mit politischen Vor-

stellungen von Zukunft agieren, weil sie zudem auch Vergangenheiten ein-

binden und narrativieren und weil sich über diese Narrative Kausalitäten

herstellen, Bedeutungen generiert werden. Fragen, die sich in Bezug auf his-

torische Perspektivierungen von Bewegungsgeschichte stellen, sind: Welche

Bedeutungen stellen sich über den Umgang mit Vergangenheit und Zukunft

her? Wie können Verbindungen zwischen Vergangenheit und Gegenwart ge-

zogen werden, die eben nicht linear sind, nicht auf dem Fortschrittskonzept

beruhen, nicht der Gegenwart die Bedeutungshoheit über die Vergangenheit

zusprechen und diese für erneute normative Bedeutungsproduktion instru-

mentalisieren?

Heather Love wählt in ihrem Beitrag zur Diskussion um Zeitlichkeit

in der Queer Theory Gefühle und Affekte, die im Rahmen einer lgbtiq13-

Emanzipationsgeschichte als unzeitgemäß gelten, zum Ausgangspunkt, um

nach der Möglichkeit queerer Historiografie zu fragen. Wie Edelman die

Funktion der Figur Zukunft untersucht, analysiert Love in Feeling Backward.

Loss and the Politics of Queer History (2009) die Funktion der Vergangenheit,

um aber über die verbreitete Annahme hinauszugehen, dass diese nur in der

Perspektive des Jetzt ihre Relevanz bekommt. Die Problematik der Bedeu-

tungsgenerierung ist auch bei Love zentral, sie aber fragt nach Perspektiven,

die Vergangenheit zu betrachten, ohne sie für eine Gegenwart zu funktio-

nalisieren, in Linearitäten aufzulösen, zu ihrem Gegenstand zu machen. In

Bezug auf Edelman selbst sagt sie:

»I am especially compelled by Edelman’s complete refusal of the affirma-

tive turn in gay, lesbian, and queer contexts. My own emphases in this book,

however, are rather different. I am ultimately less interested in accounts of

same-sex desire as antisocial or asocial than I am in instances of ruined or

failed sociality« (ebd., 22).

Dabei ist es auf der zeitlichen Ebene eine Frage nach Kontinuitäten, von der

sie zunächst ausgeht. Welche Gefühle bleiben mit Queerness verbunden? Sie

13 lgbtiq steht als Abkürzung für lesbian, gay, bisexual, trans*, inter*, queer.

https://doi.org/10.14361/9783839456767-008 - am 13.02.2026, 21:58:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456767-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 Queere Zeitlichkeiten in dokumentarischen Filmen

interessiert sich für ein Archiv der Gefühle, das die körperlichen und psychi-

schen Kosten vonHomophobie sichtbarmacht (vgl. ebd., 4). Zu den Gefühlen,

die sie aufzählt, zählen unter anderem Scham, Melancholie, Nostalgie, Be-

dauern, Verzweiflung, Selbsthass. Diesen Gefühlen wird in den identitätspo-

litischen Narrativen, die von einer kontinuierlichen Verbesserung ausgehen,

nur im Hinblick auf eine Vergangenheit Relevanz zugeschrieben. Diese Zu-

weisungen problematisiert Love. Ihr Gegenentwurf dazu setzt auf Kontinui-

täten von Affekten und auf eine Form der Historiografie, die Vergangenheit

nicht so beschreibt, dass sie auf eine Gegenwart zuläuft.

Für Love wird eine Rückwärtsgewandtheit, eine backwardness, zu einem

Ausgangspunkt ihrer Forschung. Sie möchte das Verhältnis von Politik und

Gefühlen neu bestimmen. Ikonische Figuren, mit denen sie arbeitet, sind da-

bei Lots Frau, die zur Salzsäule erstarrt, Walter Benjamins (bzw. Paul Klees)

Engel der Geschichte, der, gezogen von der Zukunft, den Blick auf die Trüm-

mer der Vergangenheit richten muss, ohne selbst handeln zu können, Or-

pheus, der sich nach Eurydike umdreht und damit ihr Verschwinden ver-

schuldet und Odysseus, der, an den Mast seines Schiffes gefesselt, dem be-

törenden Gesang der Sirenen nur lauschen kann, ohne sich ihnen nähern zu

können (vgl. ebd., 5). Zwei Aspekte in Bezug auf den Blick auf die Geschichte

bei Love sind hier wichtig. Zum einen schreibt sie gegen ein Verständnis, das

die von ihr hervorgehobenen Gefühle (wie zum Beispiel Scham, Melancholie

oder Trauer) nur einer falschen Zeit und falschen gesellschaftlichen Bedin-

gungen zuschreibt und das für deren Überwindung nur Stolz und Freude

kennt. Zum anderen schreibt sie im Interesse an dem politischen Potenti-

al ebendieser von ihr benannten Affekte. Genau hier gründet ihre Kritik an

identitätspolitischen Narrativen der Überwindung des Schmerzes hin zu ei-

ner besseren Zukunft. Die Erzählungen, die sie als identitätspolitische Er-

zählungen kennzeichnet, legen die Linearität vor allem in die Projektionen

der Zukunft und binden Subjekte in einer Linearität des Versprechens auf ei-

ne glückliche Zukunft zu einer gefühlsgebundenen homogenen Einheit. Die

schmerzvollen Gefühle der Vergangenheit und auch der Gegenwart werden so

nur noch als Passagen eines eindimensionalen Weges denkbar und schließ-

lich, so ihre Befürchtung, nur noch zu undenkbaren Positionen eines Außer-

halb (vgl. ebd., 30).

Loves Vorschlag ist, diejenigen, deren Geschichten erzählt und analysiert

werden, im Blick zurück in die Vergangenheit nicht von einem Standpunkt

aus zu betrachten, der heutige Bewegungen als ihre Zukunft begreift. Sie

besteht stattdessen darauf, die geschlossenen Bündnisse, die Beziehungen,

https://doi.org/10.14361/9783839456767-008 - am 13.02.2026, 21:58:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456767-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Die Auseinandersetzung mit Zeitlichkeit in den Queer Studies 41

die Blicke als historische Perspektiven oder akademische Auseinandersetzun-

gen, die gerichtet werden, als komplexer und wechselseitig zu begreifen. Sie

schließt sich zudem einem Verständnis von Geschichte an, wie sie es bei Fou-

cault findet, um sich gegen Linearitäten zu wenden und auch, um Bewe-

gungsgeschichte als eine Geschichte von Brüchen und Zufällen, als kontin-

gent begreifen zu können.

»In his description of the unpredictable and accidental nature of events,

Foucault argues against the idea that history’s movement is continuous or

marked by progress. As a result, he suggests that we can find no solid episte-

mological basis in the present for identifications in the past. Resemblances

across time are not dependable since over time the very terms of inquiry

shift« (ebd., 44).

Dabei macht Love in ihrer Theorie Freundschaft14 zu einer Denkfigur der

Verbindung von Vergangenheit und Gegenwart, die Intimität beschreibbar

macht, jedoch auch von einer Abwesenheit und Unmöglichkeit gekennzeich-

net ist, da diejenigen, die dieser Vergangenheit angehören, nicht mehr an-

wesend sind. In Bezug auf die Erzählung queerer Bewegungsgeschichte_n

ist es bei ihr das Betonen der Kontinuität von Affekten, die in Bewegungs-

geschichten als überwunden aus einer Jetztzeit ausgeschlossen werden, d.h.

nicht mehr artikulierbar sind.

Elizabeth Freemans Time Binds. Queer Temporalities, Queer Histories (2010)

erweitert die Frage nach queeren Möglichkeiten, historisch zu arbeiten. Ihr

14 Der Begriff der Freundschaft stellt bei Love eine Aktualisierung der Überlegungen

zur Freundschaft bei Michel Foucault dar, der die Freundschaft im Interview Von der

Freundschaft als Lebensweise als subversive Figur stark gemacht hat. Foucaults Wahl der

Freundschaft als Beziehungsentwurf begründet er wie folgt: »Sie müssen von A bis Z

eine Beziehung erfinden, die noch formlos ist: die Freundschaft, d.h. die Summe all

dessen, womit sie einander Freude bereiten können. Man gesteht es den anderen ja

auch zu, Homosexualität allein als unmittelbares Lusterleben zweier Typen hinzustel-

len, zweier Typen, die sich auf der Straße begegnen, sich mit einem Blick verführen,

sich amHintern fassen und sich für ein Viertelstündchen vergessen. Damit hatman so

etwas wie ein heiles Bild von Homosexualität, das den Anschein von Unruhe aus zwei-

erlei Gründen verliert: es entspricht einem gängigen Schönheitskanon und tilgt alles,

was an der Zuneigung und Zärtlichkeit, der Treue und der Freundschaft, der Kame-

radschaft und der Partnerschaft beunruhigend sein könnte – an Werten, denen eine

schon leicht angeschlagene Gesellschaft keinen Platz mehr zugestehen kann, ohne zu

befürchten, daß daraus Bindungen entstehen und Kraftlinien sich unerwartet mitein-

ander verknüpfen« (Foucault 1985, 87).

https://doi.org/10.14361/9783839456767-008 - am 13.02.2026, 21:58:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456767-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 Queere Zeitlichkeiten in dokumentarischen Filmen

geht es, wie Heather Love, um den Blick zurück, um den Umgang mit his-

torischem Material, um Archivierung mit Blick auf die Sprengkraft für die

Gegenwart. Ihre Arbeit hat transformierendes Potential im Sinne politischer

Vorstellungen undWünsche an die eigene akademische Arbeit. Sie fragt nach

demPotential vergangener Kämpfe und danach,welche Aspekte in die Gegen-

wart getragen werden können und dabei aktiv bleiben. Ihre Vorgehensweise

eines Close Reading wie auch ihre Gegenstände, die sich vor allem aus Film

und Video zusammensetzen, keine großen kanonischen Texte in den Fokus

stellen, beschreibt sie als ›minor‹ und zieht sie als historische Quellen heran

(vgl. ebd., xvii).

Sowohl Heather Love als auch Elizabeth Freeman lassen sich in Bezug auf

Lee Edelman als eine Erweiterung der Dekonstruktion von Bedeutung lesen,

die bei ihm über die Figur der Zukunft erfolgt. Das sinnfreie Genießen, die

jouissance, die Edelman als queere Praxis stark macht, kann mit ihnen über

die zeitliche Struktur von Gefühlen und körperlichen Einschreibungen/Nor-

mierungen vom Phantasma der Bedeutungslosigkeit befreit werden. Statt-

dessen muss die jouissance im Kontext anderer affektiver Politiken in Bezug

auf Zeitlichkeit verstanden werden und kann darum nicht isoliert als Verwei-

gerung für sich stehen. Eine queere Analyse von Zeitlichkeiten kann so über

die Sprache und Institutionen hinaus über Körper und Affekte weiter gegrif-

fen werden.

Dies arbeiten auch Sara Ahmed (2010) und Lauren Berlant (2011) wei-

ter aus. Ahmed beschäftigt sich mit der Konjunktur eines Versprechens auf

Glück (happiness) und dessen zeitlicher Dimension. Sie fragt, was dieses Ver-

sprechen gerade für Personen bedeutet, die nicht Teil solcher Glücks-Logiken

sind, weil sie zum Beispiel nicht verkörpern, was gesellschaftlich Glück ver-

spricht. Damit stelle sie auch heraus, dass Vorstellungen von Glück, die ge-

sellschaftlich zirkulieren, immer auch Anforderungen in sich bergen.

Für Lauren Berlant ist es nicht das Glück, sondern eine Form von (natio-

nal/staatlich/strukturell begründetem) Optimismus, den sie als cruel optimism

bezeichnet und an dem sie eine Bindung von Subjekten ausmacht. Dieser Op-

timismus verhindert widerständigesHandeln, ohne jedoch einzulösen,was er

verspricht. Marginalisierte Positionen werden damit weiter stillgestellt. Ein

gesellschaftlich tradierter, internalisierter Optimismus ist auch eine auf die

Zukunft ausgerichtete Figur, die hier – mit Blick auf Klasse – Prekarität er-

hält.

Unter dem Aspekt affektiver (Ver-)Bindungen werden somit Zukunft und

Vergangenheit neu kontextualisiert. Es findet nicht ausschließlich eine Ab-

https://doi.org/10.14361/9783839456767-008 - am 13.02.2026, 21:58:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456767-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Die Auseinandersetzung mit Zeitlichkeit in den Queer Studies 43

sage an mögliche Zukünfte statt, sondern stattdessen wird geschaut, unter

welchen affektiven Bedingungen Zukunft schon instrumentalisiert ist. Gegen

eine Festschreibung von Bedeutung werden auch Vergangenheiten geöffnet

und von einer linearen Zuschreibung gelöst.

2.4 Queere Archive

Als ein weiterer Teil der Auseinandersetzung mit Zeitlichkeit in den Queer

Studies können diejenigen Theorien begriffen werden, die sich für die Idee

queerer Archive interessieren. Ihnen geht es damit auch um einen Rückgriff

auf eine Vergangenheit und dies in Verbindung mit der Frage danach, was

genau bewahrt und gespeichert werden kann, um dann auch die Möglichkeit

zu bekommen, in einer Jetztzeit aufgerufen und aktualisiert zu werden.

Ann Cvetkovich schaut sich in ihrem Buch Archive of Feelings (2003) das

Dispositiv des Archivs an und entwirft in diesem Zusammenhang Ideen für

queere Archive. Auch und gerade angesichts der Normativität von Archiven,

fragt sie nach den Bedingungen, queere Geschichte zu bewahren und damit

auch nach den Voraussetzungen einer übergreifenden Bewegungsgeschichte.

Sie konzentriert sich dabei auf lesbische Geschichte – nicht so sehr als iden-

titätspolitische Geschichte, sondern als eine queere Geschichte. Diese Diffe-

renzierung bedeutet, dass sie nicht eine Figur lesbischer Identität über die

Zeit mit Bedeutung füllen möchte, sondern sich kulturelle Praktiken und Er-

fahrungen von Lesbischsein anschaut. Um ebendiese geht es in dem für das

Buch titelgebenden Archive of Feelings.

An der Idee des Archivs interessiert Cvetkovich zudemdie Frage nach dem

Material, nach den Gegenständen des Archivs. Auch diese unterliegen zeitli-

chen Logiken, sind unterschiedlich konservierbar, verfügbar, verwendbar. Es

geht also auch um Fragen der Aufspeicherung. Dabei bekommt in Cvetko-

vichs Perspektive der Dokumentarfilm einen besonderen Stellenwert als eine

Form eines queeren Archivs (vgl. ebd., 242ff.).15 In ausgewählten Dokumen-

tarfilmen findet Cvetkovich das Potential, ein vielfältiges Archiv unterschied-

lichster Dinge auf besondere Weise zugänglich zu machen:

15 Hier beschäftigt sie sich speziell auchmit dem Film TheWatermelonWoman (USA 1996,

R. Cheryl Dunye), der später in dieser Arbeit noch relevant werden wird.

https://doi.org/10.14361/9783839456767-008 - am 13.02.2026, 21:58:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456767-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

