
Eva Geulen 

Anagnorisis statt Identifikation 
(Raabes Altershausen)

›Du da, bin auch da! Auch du da?‹ – Wer war’s, 
der so fragte?

(Raabe, Altershausen)

I.

Bevor man sich mit literarischen Figuren identifizieren kann, müssen diese 
als solche – in und mit einer Geschichte – identifiziert worden sein. Wie 
problematisch und historisch unwahrscheinlich diese Voraussetzung ist, 
können Literaturwissenschaftler Clemens Lugowskis skrupulöser Studie 
zur »Form der Individualität im Roman« entnehmen.1 Ihr Gegenstand ist 
der frühneuzeitliche Prosaroman, insbesondere Wickrams, ihr Anliegen 
die literarische Genese der Identifizierbarkeit Einzelner und ihr Anspruch 
eine historische Rekonstruktion, die sich den anachronistischen Rekurs auf 
Begriffe wie Subjektivität, Identität, Individualität oder Selbstbewusstsein 
untersagt. Stattdessen wird die literarische Konstitution von Identifikati-
onsmöglichkeiten als Zersetzungsprozess eines Formengefüges beschrie-
ben, dessen Elemente im Zeichen der genannten Begriffe am Ende des 
18. Jahrhunderts in eine neue Selbstverständlichkeit überführt werden.  
Der Unger-Schüler Lugowski stieß auf das Problem der Identifizierung bei 

1	 Clemens Lugowski, Die Form der Individualität im Roman. Studien zur inneren Struktur 
der frühen deutschen Prosaerzählung, Berlin 1932, im Folgenden im laufenden Text zit. 
mit der Sigle L und Seitenangaben in runden Klammern. – Über die erzähltechnischen 
Voraussetzungen der Identifikation einzelner Charaktere kann man sich selbstverständlich 
auch bei der Narratologie kundig machen. Interessant ist Lugowski aber zum einen auf-
grund seiner exzentrischen Position im Rahmen der Romanpoetiken seit Blanckenburg; 
zum anderen dürfte es sich bei seinem Buch um einen der seltenen Versuche handeln, 
Problem- bzw. Geistesgeschichte und Narratologie einander nicht gegenüberzustellen, son-
dern zu verknüpfen. Vgl. Heinz Schlaffers Einleitung zur Neuausgabe des Buchs »Clemens 
Lugowskis Beitrag zur Disziplin der Literaturwissenschaft«, in: Clemens Lugowski, Die 
Form der Individualität im Roman. Studien zur inneren Struktur der frühen deutschen 
Prosaerzählung, Frankfurt a.M. 1976, VII-XXI.   

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205 - am 13.01.2026, 10:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


206 Eva Geulen 

dem Versuch, Literaturwissenschaft als Problemgeschichte so zu begrün-
den, dass sie Formanalyse sein muss. Während sich die Philosophie mit 
Gegenständen wie Liebe, Schicksal und Tod bzw. entsprechenden Liebes-, 
Schicksals- und Todesauffassungen umstandslos als gegebenen Problemen 
beschäftigen darf, hat die Literaturwissenschaft keine solchen Gegenstände. 
In der Literatur treten »vielmehr Gebilde auf mit dem Anspruch, als Men-
schen ernst genommen zu werden, die lieben, sterben oder eine bestimmte 
Beziehung zu Liebe oder Tod und Sterben haben« (L, 3). Das wirft die 
Frage nach der Identität der Träger bestimmter Probleme auf: »wer denn 
nun eigentlich liebt und stirbt« (ebd.). Lugowski beantwortet sie mit einer 
nüchtern-technischen Analyse der literarischen (Erzähl-)Formen, »in denen 
einzelmenschliche Gebilde dichterisch gegeben werden« (L, 7) – und Ein-
zelmensch ist einer, »soweit er identifiziert werden kann« als Einzelmensch 
(L, 14).2

Mit dem »mythischen Analogon« führt Lugowski den zweiten für seinen 
Ansatz entscheidenden Begriff ein. Er tritt bei ihm an jene Systemstelle der 
Argumentation, die in anderen Romantheorien, etwa bei Lukács, das Epos 
einnimmt. Die Konzeption des mythischen Analogons hat nicht nur, wie 
auch der Begriff der Einzelmenschlichkeit, den Vorteil, kategorische durch 
graduelle Unterscheidungen zu ersetzen, sondern bezieht überdies inter-
subjektive Rezeptionsphänomene in die Analyse literarischer Formen ein. 
Denn mit Ernst Cassirer definiert Lugowski Mythos als das »reale Einssein 
von Einzelmensch und übergreifendem Verband« (L, 8). Die Struktur dieses 
mythischen Verhaltens überlebe den Zerfall jener Realität und rette sich 
gleichsam in den Umgang mit den künstlichen Formen der Literatur. Bildet 
sich Gemeinsamkeit in der Rezeption künstlicher Gebilde in derselben Weise 
wie vormals im Hinblick auf den Mythos, so liegt ein mythisches Analogon 
vor. Mythisch darf dieses Rezeptionsverhalten heißen3, da die Gebilde von 
solchen, denen ihre künstliche Formenwelt als ein Ganzes gegenübertritt, 

2	 Generell unterscheidet Lugowski die zeitlich nicht gegliederte Einzelmenschlichkeit des 
Wesens einerseits von der zeitlich gegliederten andererseits, unter deren Bedingung »der 
Held sein Leben ist« (L, 16). In beiden Fällen ist die als Identifizierbarkeit bestimmte Ein-
zelmenschlichkeit jedoch nur ein Teilaspekt, denn der absolut Einzelne, der nur noch zu 
identifizieren und folglich »der Nichts-als-Einzelmensch wäre«, gilt Lugowski als »irrealer 
Grenzfall« (L, 17). 

3	 An den eigenwilligen Formulierungen darf man sich nicht stören. Was gemeint ist, be-
zeichnen die Russischen Formalisten (und mit ihnen später auch Jauß) sozusagen in 
umgekehrter Blickrichtung als Automatisierung: »Das Dienstmädchen liest den Hinter-
treppenroman mit unmittelbarer Hingebung. Der künstlerisch Urteilsfähige […] ist sich 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205 - am 13.01.2026, 10:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


207Anagnorisis statt Identifikation

als selbstverständlich hingenommen werden, anderen hingegen verschlossen 
bleiben. Nur Analogon aber und nicht wirklich Mythos ist die Literatur, 
weil das »reale Einsein« ausbleibt.
Unter Bedingungen eines mythischen Analogons stößt die angestrebte 
Untersuchung des »Menschendasein[s] als Einzeldasein im Wandel der 
Dichtungsgeschichte« auf Widerstände, »denn je fester Einzelnes in einer 
übergreifenden Ganzheit gebunden ist, desto weniger ist es eigentlich ein 
Einzelnes« (L, 12). Deshalb wählt Lugowski mit dem Prosaroman eine, etwa 
im Vergleich zur »sonderbündigen« Fabel, notorisch formlose Form, deren 
Künstlichkeitscharakter gering scheint und deren mythisches Analogon 
folglich nur schwach ausgeprägt sein dürfte. Lugowskis interpretatorische 
Leistung besteht darin, diese Erwartung nachdrücklich zu enttäuschen. 
Nachdem er in der Kompositionsstruktur der Romane Wickrams zunächst 
das jeweilig herrschende mythische Analogon aufgezeigt und den Nachweis 
erbracht hat, dass das Problem der Einzelmenschlichkeit literarisch durchaus 
auch »ohne den Einzelmenschen gelöst« werden kann (L, 201), ortet er auf 
dieser Folie punktuelle Zersetzungssymptome des mythischen Analogons 
(z.B. »Motivation von hinten«, L, 95f.). Dennoch kann von Einzelmen-
schen in der zur Totalität gerundeten Romanwelt Wickrams, in der Zeit nur 
als Wiederholung in Erscheinung tritt, die Rede nicht sein. Im vorletzten 
Kapitel seines Buchs wendet sich Lugowski abschließend den zeitgleichen 
autobiografischen Texten der »nicht kunstbewußten Prosa des 16. Jahrhun-
derts« (L, 158) zwecks Überprüfung seiner bisherigen Ergebnisse zu. Doch 
an den im Vergleich zum Prosaroman scheinbar noch weniger künstlichen 
Autobiografien erweist sich ebenfalls und im selben Maße wie bei Wickram, 
dass diese Figuren ihr Leben nicht als einzelnes erfassen. Vom Subjekt jeder 
untersuchten Lebensbeschreibung gilt: »er greift nach dem Leben und faßt 
die Welt« (L, 177). Allein in der Autobiografie von Thomas Platter findet 
Lugowski einen Passus, in dem sich eine andere Auffassung und Gestaltung 
abzeichnet. Nach der Flucht aus München setzt sich der Held auf »ein 
bühell« und beklagt weinend seine Einsamkeit, »›das ich ietz niemants mer 
hette, der sich minen anneme‹« (L, 198). Lugowski interessiert nicht der 
Affekt des Weinens, sondern die Art und Weise, wie die Welt, in diesem 
Fall die Stadt München, auf die der Schreiber vom »bühell« zurückschaut, 
und das autobiografische Subjekt auseinandertreten.

ihrer [d.i. der Literatur, E.G.] ›Künstlichkeit‹ bewußt geworden und scheidet damit aus 
der Gemeinsamkeit aus« (L, 10). 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205 - am 13.01.2026, 10:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


208 Eva Geulen 

Was Lugowski hier im Auge hat, gewinnt schärfere Kontur in einem an- 
deren Aufsatz anlässlich eines anderen weinenden Helden. In Grimmels-
hausens von einem dichten Gefüge heterogener, aber je sonderbündiger, 
Formwelten bestimmten Simplicissimus-Roman entdeckt er Momente, die an-
muten, »als dränge sich wirkliches Leben formlos in die Erzählung hinein«.4 
Dazu gehört eine Passage, in der Simplicissimus ähnlich wie Thomas Platter 
melancholisch zurückblickt. An diesem Punkt erfasst der Held für Lugowski 
zum ersten und einzigen Mal »sein Leben rückblickend als eine bloße Kette 
von Veränderungen, ohne die lastende Macht des Geschehenen durch eine 
wesensfremde, etwa moralische Sinngebung zu entkräften. Damit enträt die 
Figur im Selbstrückblick den Formen des Romans« und erfährt sich als »gewor-
den«; und in diesem Augenblick »schießt plötzlich das ganze Durcheinander 
sonderbündiger Formen zu einer neuen Ordnung zusammen, deren Mitte 
die Gestalt des weinenden Simplex ist« (Hervorh. E.G.).5 Dieser »Selbstrück-
blick« markiert nicht nur den literarischen Beginn modernen Geschichts- 
und Individualitätsbewusstseins, sondern er ist auch die Voraussetzung 
und das Schema aller im weitesten Sinne identifikatorischen Operationen: 
»Der Mensch distanziert sich nicht von dem, was ihm wirklich ist, sondern 
anerkennt und verleibt es sich ein als seine Geschichte« (L, 193). Vorher 
gibt es zwar ein mythisches Analogon, aber eben deshalb keine Identifika-
tion. Für all deren Spielarten, bis hin zur Freud’schen Psychoanalyse, die 
die Erzählbarkeit des Gewordenseins zur Bedingung der Identifikation des 
Patienten mit seiner Geschichte macht, ist das Auseinandertreten von Welt 
und Subjekt Voraussetzung.
Als Inaugural-Akt der Selbstwerdung weisen die »Selbstrückblicke« Plat-
ters und des Simplicissimus die latent paradoxale Struktur eines Wiederer
kennens ohne vorangegangenes Kennen auf, denn erst im Rückblick wird 

4	 Dieses »als ob« und sein Konjunktiv verdienen im Blick auf Lugowskis späteres Kleist-
Buch (Wirklichkeit und Dichtung. Untersuchungen zur Wirklichkeitsauffassung Heinrich 
von Kleists, Frankfurt a.M. 1936) einige Beachtung. Es muss verwundern, dass derselbe 
Autor, der so scharf erkannt hatte, dass die sich am Ende des 18. Jahrhunderts ausbildende 
»Idee des Individuums, die unsere Vorstellungen weithin beherrscht« (L, 204) ein neues, 
sozusagen ›unser‹ »mythisches Analogon« darstellt, in seinem Kleist-Buch hinter diese 
Einsicht zurück in eine Ideologie der Unmittelbarkeit gefallen sein sollte: Ist Individualität 
als mythisches Analogon identifiziert, ist es keins mehr. Zur Kritik an der Unmittelbar-
keitsideologie und ihrem Zusammenhang mit dem ersten Buch vgl. Rüdiger Campe, Spiel 
der Wahrscheinlichkeit. Literatur und Berechnung zwischen Pascal und Kleist, Göttingen 
2002, S. 424ff. 

5	 Clemens Lugowski, Literarische Formen und Lebendiger Gehalt im ›Simplizissimus‹, in: 
Zeitschrift für Deutschkunde (48) 1934, S. 163-178, hier S. 176. 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205 - am 13.01.2026, 10:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


209Anagnorisis statt Identifikation

die Figur, die sich vorher als einzelmenschliche nicht kannte und sich 
auch nicht als solche identifizieren ließ, sich und dadurch auch anderen  
als die bekannt, die sie im Laufe der Zeit geworden sein soll. Damit rückt 
Anagnorisis als wichtige und u.U. sogar paradigmatische Kontakt- und 
Schnittstelle zwischen narrativen Vollzügen und ihren Rezeptionsmodalitä-
ten in den Blick. In seiner einschlägigen Studie zur Anagnorisis hat Terence 
Cave deren Janusköpfigkeit zum Ausgangspunkt seiner Untersuchungen ge-
macht: »Structure and theme, poetics and interpretation, are thus curiously 
combined in this term as if the attempt to separate them had broken down.«6 
Dass Lugowskis rückblickende Helden weinen, ist dabei so belanglos nicht, 
wie dieser spröde behauptet. Seit der aristotelischen Poetik gilt Anagnorisis 
als stärkster literarischer Affekterreger; sie vermag die Figuren und Leser 
gleichermaßen bis zu Tränen zu rühren.7 Nimmt man im Ausgang von 
Lugowskis Problemskizze die als Selbstrückblick organisierte Aanagnorisis 
als eine Art Urszene an (in dem Sinne, dass mit ihr die Identifizierung derer 
möglich wird, mit denen man sich daraufhin, so oder anders, identifizieren 
kann), dann erscheinen die affektiven Reaktionen auf Seiten der Leser bzw. 
Rezipienten als eine Art Interpellationseffekt.8 Von ›einer Art‹ Interpellation 
muss die Rede insofern sein, als nicht ›ich‹ mich in den Figuren wieder
erkenne, sondern deren Wiedererkennen zunächst beobachtend beiwohne, 
gleichsam nur ›dabei bin‹, ohne wirklich dabei zu sein. Gerade wegen dieser 
Asymmetrie der für Produktion und Rezeption dennoch gleichermaßen 
zentralen Anagnorisis bietet sich das Wiedererkennen als lohnende Alter-
native zu weitgehend symmetrisch angelegten Identifikationsmodellen an9, 

6	 Terence Cave, Recognitions: A Study in Poetics, Oxford 1988, S. 3.
7	 Und dies nicht nur in der Tragödie, sondern auch in der Komödie, die entschieden von 

Verwechslungen und ihrer Enthüllung lebt. Zur Anagnorisis vgl. Aristoteles, Poetik, übers. 
von Manfred Fuhrmann, Stuttgart 1994 S. 33ff., 51, 53. Obwohl Anagnorisis zunächst an 
die Peripetie in der Tragödie gebunden scheint, ist ihre Bedeutung rasch erweitert worden. 
Als ihr Paradigma gilt bis heute die den verkleideten Odysseus an seiner Kindheitsnarbe 
wiedererkennende ehemalige Amme und greise Magd Eurykleia im 19. Gesang der Odys-
see, mit deren Deutung Erich Auerbach effektvoll sein Mimesis-Buch eröffnet (Mimesis. 
Dargestellte Wirklichkeit in der abendländischen Literatur, Stuttgart 1946) eröffnet. Vgl. 
auch Terence Cave, Recognitions.

8	 Zum Begriff vgl. Louis Althusser, Ideologie und ideologische Staatsapparate, Hamburg/
Berlin/West 1977, im Anschluss das Althusser-Kapitel in Judith Butler, Die Psyche der 
Macht, Frankfurt a.M. 2001, S. 102-125. 

9	 Das Symmetriemodell scheint auch in den neuro- und kognitionswissenschaftliche Ergeb-
nisse integrierenden Ansätzen zu überwiegen. Vgl. Katja Mellmann, Emotionalisierung. 
Von der Nebenstunden-Poesie zum Buch als Freund. Eine emotionspychologische Studie 
zur Literatur der Aufklärungsepoche, Paderborn 2006. Gegenwärtig spricht einiges für 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205 - am 13.01.2026, 10:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


210 Eva Geulen 

die den der Identifikation vorausliegenden Schritt der Identifizierung meist 
überspringen.10 
Einigen Aufschluss über diese Zusammenhänge darf man sich von den 
in den 70er und 80er Jahren erstmals wieder angestrengten Bemühungen 
um die Rehabilitierung ästhetischer Erfahrung erwarten11, deren Verfech-
tern es auf eine methodisch tragfähige Verschränkung von dynamischen 
Rezeptionsphänomenen mit objektivierbaren Textbefunden ankam. Die 
folgende kursorische Sichtung einiger Überlegungen aus diesem weiteren 
Umkreis zieht zum einen nur diejenigen Entwürfe in Betracht, die sich auf 
eine literarische Anagnorisis beziehen oder auf sie zurückführen.12 Und 
dabei interessiert zum anderen vor allem der jeweilige Umgang mit den 
latent paradoxalen Mischungsverhältnissen von Ferne und Nähe, Distanz 
und Identifikation in allem Wiedererkennen: Man kann entweder die dem 
Wiedererkennen vorangegangene Negativität des Vergessens, des Ver-

einen »emotional turn«. Vgl. u.a. die Mitteilungen des deutschen Germanistenverbandes 
Heft 3 (2007): Thomas Anz/Martin Huber (Hg.), Literatur und Emotion. Soeben wurde 
in Berlin ein Exzellenzcluster zum Thema »Languages of Emotion« eingerichtet. 

10	 Mit Cave, Recognitions, kann man zwischen moderner und klassischer Anagnorisis 
unterscheiden. Während letztere an sichtbare, aber kontingente Zeichen (wie etwa die 
berühmte Narbe des Odysseus) gebunden bleibt, setzt sich in der Moderne ein Typus des 
Wiedererkennens durch, der auf die innere Stimme (der Natur) setzt. Vgl. im Anschluss 
an Cave Helmut Müller-Sievers, Ahnen ahnen. Formen der Generationenerkennung um 
1800, in: Sigrid Weigel/Ohad Parnes/Ulrike Vedder/Stefan Willer (Hg.), Generation. Zur 
Genealogie des Konzepts. Konzepte von Genealogie, München 2005 (= Trajekte. Eine 
Reihe des Zentrums für Literaturforschung, hg. von Sigrid Weigel/Karlheinz Barck), 
S.157-169, hier S. 162. 

11	 Unter dem Stichwort »Einfühlung« hatte zu Beginn des 20. Jahrhunderts u.a. Theodor 
Lipps versucht, ästhetischer Erfahrung habhaft zu werden. Vgl. die für dieses Frühjahr 
angekündigte Studie: Robin Curtis/Gertrud Koch (Hg.), Einfühlung. Zu Geschichte und 
Gegenwart eines ästhetischen Konzepts, München 2008, sowie den Beitrag von Rüdiger 
Campe in diesem Band.

12	 An dieser Stelle könnte man den Einwand erheben oder mindestens den Verdacht formu-
lieren, dass die im Zeichen von Anagnorisis zwischen Text und jeweiliger Rezeptions- oder 
Identifikations-Theorie scheinbar naturwüchsig waltende Affinität sich stets einer allegori-
schen Interpretation und Abstraktion verdankt, die genau den Identifikationsmechanismen 
zuwiderläuft, die anhand des Textes entwickelt werden sollen. Mit anderen Worten: alles 
Wiedererkennen ist strukturell Verkennen. Vgl. Paul de Man, Allegories of Reading, New 
Haven 1979 und ders., The Resistance to Theory, Minneapolis 1986. Entkräften lässt 
sich der Einwand auf prinzipieller Ebene kaum. Man kann ihm aber dadurch begegnen, 
dass man sich, wie hier vorgeschlagen und wie auch Terence Cave es macht, besonders 
für die Mischungsverhältnisse der Anagnorisis interessiert und die Frage nach einer ver-
allgemeinerbaren Struktur der zwischen Poetik und Rezeption schillernden Anagnorisis 
schlicht nicht stellt. 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205 - am 13.01.2026, 10:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


211Anagnorisis statt Identifikation

lusts, ja sogar die radikale Negativität des Gar-nicht-gehabt-Habens und 
Gewesen-Seins betonen, oder umgekehrt die Positivität des Wieder-, Noch 
einmal- und vielleicht sogar Mehr-als-vorher-Habens hervorheben. Wie 
die Entscheidungen hier fallen, hat Konsequenzen für den Literaturbegriff 
und seinen Niederschlag in der Konzeption ästhetischer Erfahrung. Denn 
tatsächlich steht mit der Anagnorisis immer auch ein programmatischer Li-
teraturbegriff auf dem Spiel, in den Worten von Terence Cave: »anagnorisis 
is, or at least can be taken, as a synecdoche for literature or ›the literary‹ 
as a whole«.13 
Von Hans Robert Jaußens einschlägigem Aufsatz über »Negativität und 
Identifikation« von 1975, der die Vermittlung von ästhetischer Distanz und 
Identifikation forderte, kann man in diesem Kontext jedenfalls nicht ab-
sehen.14 »Nur ästhetischer Snobismus«, formulierte der Verfasser damals 
angriffslustig, könne primäre Identifikationen wie »Bewunderung, Rührung, 
Mitlachen, Mitweinen« für vulgär halten (J, 269). Ästhetische Erfahrung 
auch und gerade dieser Art gegen Adornos negativistische ästhetische Theo-
rie einschließlich ihrer Denunziation aller Identifikation als ›Banausentum‹15 
ins Feld führend, setzte Jauß auf die kommunikativen Leistungen der Pri-
märidentifikationen und versuchte, ihnen über die lebensweltliche Orien-
tierungsfunktion hinaus eine epistemologische und ethische Dimension zu 
erschließen.16 
Bezogen auf die überlieferten Begriffe poiesis, aisthesis und katharsis entwickelt 
Jauß eine produktive, eine rezeptive und eine kommunikative Dimension 
ästhetischer Erfahrung. Das Wiedererkennen spielt naturgemäß in den Aus-
führungen zur Rezeptivität eine wichtige, allerdings zunächst überraschend 
negative Rolle. Gegen platonische Anamnesis als Kontrollinstanz ästheti-
scher Erfahrung und gegen das im marxistischen Widerspiegelungsmodell 
geforderte Wiedererkennen (J, 290) mobilisiert Jauß in Theorie (Sklovskij, 
Konrad Fiedler) und Literatur (Flaubert, Proust) das Nicht-Wiedererkenn-
bare. Modern emanzipierte aisthesis bewährt sich daran, dass sie gerade 
nichts wieder finden lässt, sondern »gegen das Wiedererkennen von schon 

13	 Cave, Recognitions, S. 491. Zur Pointe seines Buches gehört, dass er dieser Verführung 
letztlich nicht nachgibt und von einer synekdochetischen Identifikation der Anagnorisis 
mit dem Literarischen an sich Abstand nimmt. 

14	 Hans Robert Jauß, Negativität und Identifikation, in: Harald Weinrich (Hg.), Positionen 
der Negativität (= Poetik und Hermeneutik IV), München 1975, S. 263-339, im Folgenden 
im laufenden Text zitiert mit der Sigle J und Seitenzahlen in runden Klammern. 

15	 Theodor W. Adorno, Ästhetische Theorie, Frankfurt a.M. 1970, S. 514 und passim. 
16	 Letzteres vor allem im inspirierten Rückgriff auf Kants Begriff des Exemplarischen. 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205 - am 13.01.2026, 10:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


212 Eva Geulen 

Erkanntem« opponiert (J, 290), um so (vergleichbar Brechts V-Effekt) einen 
neuen Blick auf scheinbar Bekanntes zu gewähren. Der durch habituelle 
Gewöhnung entstellte und nur mehr noch wiedererkennbare Charakter 
der Dinge könne in der Kunst nicht »durch«, sondern müsse »gegen Wie-
dererkennen gewonnen werden« (J, 294). Natürlich fällt es Proust zu, diese 
Behauptung und Forderung zu exemplifizieren, denn seine Recherche du temps 
perdu entdeckt ästhetische Erfahrung in der Erinnerung als das Vermögen, 
»die Oberfläche der Wahrnehmung zu hinterfragen« (J, 295f.). Um Proust 
vom Verdacht einer dem erkenntniskritischen Potenzial ästhetisch erneuerter 
Wahrnehmung abträglichen Re-Mythisierung des Erinnerns zu entlasten, 
muss Jauß für das Schema der Wieder-Erinnerung bei Proust der Distanz 
den Primat einräumen: »Wieder-Erinnerung bleibt […] in der Recherche auf 
die Immanenz einer Erfahrung verwiesen, die des Déjà vu, der gelebten 
zeitlichen Distanz zwischen erster, verlorener Wahrnehmung und späterem 
Wiedererkennen bedarf« (J, 297). Die Pointe der als Erinnerungspoetik 
gestalteten ästhetischen Erfahrung besteht in der Einsicht, dass die verlorene 
Zeit überhaupt nur aus der Erinnerung erwächst und »auch Paradiesen 
erst zufällt, wenn sie verloren sind« (J, 299).17 Aber diese Emphase der 
Distanz wird von anderen Tendenzen der Argumentation durchkreuzt. Wo 
ästhetische Erfahrung als ›Selbstgenuss im Fremdgenuss‹ begriffen werden 
soll, kommt dem Wiedererkennen von Schon-Bekanntem zwangsläufig eine 
andere Funktion und sehr viel positivere Bedeutung zu. 
Bereits in Poetik und Hermeneutik III hatte Hans Blumenberg im Diskussions-
teil über die Bedeutung von Distanz für den ästhetischen Genuss spekuliert. 
Er unterschied dort die »äußere Distanz des Zuschauers, der sich in seiner 
eigenen Unbetroffenheit erfährt und so seine Situation genießt« von einer 
»inneren Distanz, die zwischen dem Subjekt und seinen eigenen, von der 
ästhetischen Gegenständlichkeit affizierbaren Organen liegt«.18 Nach dem 
Modell der inneren Distanz genießt das Subjekt weder sich selbst noch 
sich in seiner Unbetroffenheit, sondern es genießt »die pure Funktion sei-
ner Vermögen« unabhängig von den es veranlassenden Gegenständen.19 
Lässt man sich auf dieses, deutlich Kants Kritik der Urteilskraft verpflich-
tete, Modell ein (wie es in der weiteren Entwicklung des Konzepts der 

17	 Vgl. auch Hans Robert Jauß, Zeit und Erinnerung in M. Prousts »A la recherche du temps 
perdu«, Heidelberg 21970. 

18	 Hans Robert Jauß (Hg.), Die nicht mehr schönen Künste. Grenzphänomene des Ästhe-
tischen (= Poetik und Hermeneutik III), München 1968, S. 647.

19	 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205 - am 13.01.2026, 10:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


213Anagnorisis statt Identifikation

ästhetischen Erfahrung auch getan wurde)20, wird damit die Dimension 
ästhetischer Erfahrung in einer dem rezeptionsästhetischen Ansatz wenig 
förderlichen Weise abgewertet.21 Folglich unterschlägt Jauß in seinem Blu-
menberg-Exkurs zunächst – verständlicher-, aber nicht redlicherweise – den 
fundamentalen Unterschied zwischen innerer und äußerer Distanz, um zu 
amalgamieren, was bei Blumenberg alternative Erklärungsversuche sind, 
und geht sodann zu Freud über. Neben die nun kompensationstheoretisch 
als »Entlastungs- und Schutzfunktion« (J, 276) firmierende (äußere) Distanz 
der Unbetroffenheit tritt der positive Genuss einer freien Fantasietätigkeit 
des Subjekts, auf die es nach Freud »in Wirklichkeit längst verzichtet hat« 
(J, 276). Was bei Kant und im Anschluss an Blumenberg das freie Spiel der 
verschiedenen, nicht auf die Einbildungskraft reduziblen Vermögen heißt, 
wird von Jauß anthropologisch gefasst und auf den Nenner des durch Fan-
tasietätigkeit erzielten Lustgewinns gebracht. Die »Verlockungsprämie der 
ästhetischen Identifikation« (J, 277) überwiegt gegenüber der Distanz der 
eigenen Unbetroffenheit, welche nur mehr als pragmatische Voraussetzung 
der identifikatorischen Fantasietätigkeit erscheint. Der »ästhetische Schock 
des Wiederfindens der im kindlichen Spiel gesetzten Erwartungen« (ebd.) 
ist ein entschieden positives Wiederhaben und Wiedererkennen. 
Die hier spürbaren Spannungen zwischen einem anthropologisch rückver-
sicherbaren, positiven Begriff ästhetischer Erfahrung einerseits und einem 
von der literarischen Moderne induzierten, negativen bzw. dialektisch 
vermittelnden andererseits hat Gotthart Wunberg Anfang der 80er Jahre 
zugunsten des letzteren gelöst und Anagnorisis in eine wenig beachtete, 
aber stimmige Theorie moderner ästhetischer Erfahrung überführt.22 »Es 

20	 Vgl. Joachim Küpper/Christoph Menke (Hg.), Dimensionen ästhetischer Erfahrung, 
Frankfurt a.M. 2003; Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.), Falsche Gegensätze. Positi-
onen zur zeitgenössischen Ästhetik, Frankfurt a.M. 2002; Carsten Zelle/Gregor Schwering 
(Hg.), Ästhetische Positionen nach Adorno, München 2002. 

21	 Natürlich polemisiert Jauß gerade in diesem Aufsatz gegen »die traditionelle, von Plato 
geprägte Ontologie des ästhetischen Gegenstandes« (J, 287), aber auf die Rückbindung 
des Horizontwandels an die Objektivität der (ästhetisch verfassten!) Gegenstände kann 
und will er keineswegs verzichten. Dies trennt ihn von jüngeren und jüngsten Überle-
gungen zur ästhetischen Erfahrung, die sich von einem Gegenstandsbezug gänzlich gelöst 
haben. 

22	 Gotthart Wunberg, Wiedererkennen. Literatur und ästhetische Wahrnehmung in der 
Moderne, Tübingen 1983, im Folgenden im laufenden Text mit der Sigle W und Seiten-
zahlen in runden Klammern zitiert. In gewisser Hinsicht handelt es sich um den Versuch 
einer Synthese von Rezeptionsästhetik und Adornos Negativitätsästhetik. Entscheidende 
Vermittlungsarbeit leistet dabei Walter Benjamin. 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205 - am 13.01.2026, 10:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


214 Eva Geulen 

geht um die Entfaltung eines einzigen Gedankens: daß wir schön finden, 
was wir wiederfinden. Und daß dieser Vorgang der Dialektik von Vergessen 
und Erinnern gehorcht« (W, 11). Wunbergs Anleihen bei Freud und vor 
allem bei Nietzsche dienen keiner anthropologischen oder psychologischen, 
sondern einer mediengeschichtlichen Perspektivierung der Anagnorisis. Für 
ihn gewinnt das Wiedererkennen seine Bedeutung nämlich erst auf dem 
Hintergrund des lebensweltlich notwendig gewordenen Vergessens. Unter 
den Bedingungen moderner Informationsflut avanciert das Vergessen zu 
einer unverzichtbaren Sozialtechnik. Sie ist die Voraussetzung für die beson-
dere, ehemals Gekanntes qualitativ gleichsam übertreffende, Dimension des 
Wiedererkennens: »In dem Augenblick, da ich zuviel Informationen habe 
und sie deshalb abstoßen muß, schafft mir das Erinnern des Gehabten, aber 
Vergessenen eine neue Erlebnisqualität« (W, 78). Der qualitative Sprung im 
Wiedererkennen des Vergessenen übersteigt die Wunscherfüllung gerade 
aufgrund des irreversiblen Verlusts. Deshalb gilt (nach dem Modell Proust): 
»Erinnern ist ein Wieder-Haben im Modus des Verlusts, ich habe es anders 
als vorher, auch gewisser« (W, 153). Neben die klasssische Anagnorisis-Epi-
sode aus der Odyssee tritt deshalb als weiteres Emblem Orpheus’ Rückblick 
auf Euridike während des Rückweges aus der Unterwelt. Im Augenblick, da 
sich der Sänger nach Euridike umdreht, hat er fatalerweise das literarische 
Wiederhaben im Modus des Verlusts mit dem realen verwechselt.23 
Eine radikale Alternative zu den Deutungen des Wiedererkennens bei 
Jauß und Wunberg stellt Werner Hamachers zwei Jahre später erschiene-
ner und ebenfalls programmatischer Aufsatz »Über einige Unterschiede 
zwischen der Geschichte literarischer und der Geschichte phänomenaler 
Ereignisse« dar.24 Dort figuriert Anagnorisis als anästhetische Erfahrung 

23	 Wunbergs von Benjamin inspirierte Überlegungen zum Ruinencharakter eines jeden 
Werkes (vgl. W, 208ff.) lassen keinen Zweifel, dass so verstandene Anagnorisis zwar nicht 
unmittelbar promesse du bonheur bedeutet, ihr aber doch eine erhebliche Erkenntnis-
leistung zukommt. Der Mehrwert ästhetischer Erfahrung besteht in einem »Bildgewinn« 
(W, 120), der nicht auf den Gegenstand der Erfahrung reduzibel ist, ihn gleichzeitig 
übersteigt und hinter ihm zurückbleibt (»Vor- und Vorausbilder«, ebd.). Allerdings weiß 
sich Wunberg Adorno hinreichend verpflichtet, um abschließend im Namen der schönen 
Anagnorisis negativitätstheoretisch das reale Leid zu entziffern (vgl. W, 242).

24	 Werner Hamacher, Über einige Unterschiede zwischen der Geschichte literarischer und 
der Geschichte phänomenaler Ereignisse, in: Albrecht Schöne (Hg.), Kontroversen – alte 
und neue (= Akten des VII. Internationalen Germanisten-Kongresses), Bd. II: Historische 
und aktuelle Konzepte der Literaturgeschichtsschreibung, Göttingen 1986, S. 5-15, im 
Folgenden zitiert im laufenden Text mit der Sigle H und Seitenzahlen in runden Klam-
mern. 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205 - am 13.01.2026, 10:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


215Anagnorisis statt Identifikation

nicht des Wiedererkennens im Verlust und als Verlorenes, sondern der 
Entfremdung und Enteignung. Hamacher entfaltet diesen Gedanken an-
hand einer Lektüre jener Stelle der Homerischen Odyssee, da der Held am 
fremden Hof der Phäaken mit seiner Literatur gewordenen Geschichte 
konfrontiert wird und darüber, ähnlich wie Simplicissimus oder Platter bei 
Lugowski, weinen muss. Hamachers Deutung dieser Tränen und der langen 
Homerischen Digression, in welcher der Schmerz des Helden demjenigen 
der um ihren gefallenen Mann trauernden Gattin verglichen wird, ist das 
genaue Gegenteil von ›Selbstgenuss im Fremdgenuss‹ und liegt auch quer 
zu Wunbergs Konzeption. Odysseus »genießt die Begegnung mit seiner 
Vergangenheit nicht als Wiederaneignung und Verinnerung seines zum 
Epos veräußerten Leben – so würde Hegel [und man darf hinzufügen: so 
würde wahrscheinlich auch Wunberg, E.G.] den Akt […] deuten«, sondern 
»die Erzählung ist Raub am Leben dessen, dem sie geschehen. […] Was 
geschieht, ist Abschied« (H, 8). Diesen Aspekt des Homerischen (Nicht-)
Wiedererkennens subjekttheoretisch radikalisierend heißt es vom Abschied 
weiter, er sei »Abschied vom eigenen und immer nur dem Scheine nach 
und auf Widerruf eigenen Leben, das erst im Schmerz des Abschieds als 
geschehenes und erst in der Gefahr seines Verlustes als erfahrenes, also 
immer erst post festum und unter den Bedingungen seines Verschwindens 
und also nie als solches darstellbar ist« (ebd.). Die latente Paradoxie des 
»Selbstrückblicks« bei Lugowski entscheidet Hamacher zugunsten einer 
radikalen Negativität; sie stellt nicht nur alle Formen identifikatorischer 
Lektüren von vergangenem Leben wie von Literatur, sondern überdies 
auch die Historisierbarkeit literarischer Texte ernsthaft in Frage. Weder 
die technisch perfektionierte Literaturgeschichtsschreibung eines Lugowski 
noch die Rezeptionsästhetik eines Jauß haben Chancen, wenn Hamacher 
normativ formuliert: »Literatur ist die Unmöglichkeitserklärung der Litera-
turgeschichtsschreibung« (H, 15). Aber am Ende wird eine Art mimetischen 
Verhaltens zu den anästhetischen Qualitäten von Literatur doch verlangt 
und als möglich immerhin in Aussicht gestellt: »Wenn Literatur eine Bruch-
stelle ist, muß jede Literaturwissenschaft, die ihr zu entsprechen versucht, 
zur Bruchstelle für die fundierenden Kategorien ihrer Geschichtsschreibung 
werden« (H, 15). 
Mit der Ambivalenz bei Jauß, Wunbergs dialektischer Positivierung und 
Hamachers anti-dialektischer Negativierung der Anagnorisis sind die prin-
zipiellen Möglichkeiten ihrer Interpretation im Horizont gegenläufiger Ver-
strebungen von Poetik und Rezeption gewiss nicht erschöpfend, aber doch 
typologisch hinreichend genug skizziert, um nun umgekehrt im Ausgang 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205 - am 13.01.2026, 10:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


216 Eva Geulen 

von erzählter Anagnorisis die Theorieentwürfe zu messen und zu befra-
gen. In dieser Absicht wurde ein Text gewählt, der zunächst nichts anderes 
als ein auf Romanlänge ausgedehnter Selbstrückblick ist, der aber doch 
zugleich die verschiedenen Möglichkeiten literarischer Anagnorisis einem 
gewissen Endpunkt zuzuführen scheint. Gleichsam durchdekliniert werden 
die verschiedenen Erfahrungsmodalitäten der Anagnorisis anhand des von 
der Erzählerstimme immer neu abgewandelten Leitmotivs des Dabei-Seins: 
des Noch- oder Mehr- oder Nicht-mehr-, Anders- und Wieder-Dabeiseins. 
Obwohl oder vielleicht gerade weil das Wiedererkennen in diesem Text 
als Beglückung und als Enteignung, als Nähe und als Ferne und vor allem 
in radikaler Ambivalenz erfahren und dargestellt wird, ist es in diesem (in 
verschiedenen Hinsichten späten) Text (fast) nicht mehr wiederzuerkennen. 
Aber gerade dieser Umstand erlaubt es, so soll im Folgenden gezeigt werden, 
die Frage nach dem Affekt, den Anagnorisis im Rezipienten zeitigt, noch 
einmal neu zu stellen. 

II.

»Überstanden!«25 lautet das erste Wort von Raabes Altershausen. Mit ihm 
beginnen die Aufzeichnungen des »Schreiber[s] dieser Blätter« (204) und 
weltberühmten Psychiaters Professor Dr. Friedrich Feyerabend, und es be-
zieht sich auf die am Tage zuvor begangenen Festlichkeiten zu dessen 70. 
Geburtstag. Den »gemischte[n] Gefühle[n]« (207), die ihn an diesem Morgen 
beschleichen, begegnet »der Greis dieser Federkritzeleien« (ebd.) mit einer 
Schreibtherapie.26 Damit setzt die in der dritten Person und weitgehend 
personal erzählte Geschichte der auf den Geburtstag folgenden Tage und 
Wochen ein.27 Die unwillkürliche Erinnerung an den ehemaligen Nachbarn 

25	 Wilhelm Raabe, Altershausen wird zitiert nach der historisch-kritischen Braunschweiger 
Ausgabe der Sämtlichen Werke, Gesamtausgabe, hg. von Karl Hoppe, Göttingen/Zürich 
1968, XX, S. 201-312, hier S. 201. Alle Zitate beziehen sich auf diese Ausgabe und 
werden im Folgenden ohne Sigle mit Seitenzahlen in runden Klammern im laufenden 
Text angeführt. Zur Entstehungsgeschichte vgl. Karl Hoppe, Entstehungs- und Veröffentli-
chungsgeschichte von Altershausen, in: Jahrbuch der Raabe-Gesellschaft (1967), S. 72-79. 

26	 Vgl. Ulrich Adolphs, Schreibakt als Suche nach Identität. Wilhelm Raabes Altershausen, 
in: Jahrbuch der Raabe-Gesellschaft (1985), S. 92-106.

27	 Der Wechsel von der Ich-Perspektive zur dritten Person ist viel beachtet worden als erzäh-
lerisches Experiment »am Rande des inneren Monologs«, vgl. Theo Buck, Am Rande des 
Inneren Monologs. Zur Erzählkonstruktion von Raabes Altershausen, in: Jahrbuch der 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205 - am 13.01.2026, 10:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


217Anagnorisis statt Identifikation

und Freund Ludchen Bock, die ihm während der Geburtstagsansprache des 
Kultusministers wie eine Laus (und gewissermaßen in Gestalt einer solchen) 
über die Leber gelaufen war28, und ein wachsendes Ungenügen am Gegen-
wärtigen verdichten sich allmählich zu einem sowohl kritisch beobachteten 
wie melancholisch genossenen »Heimweh nach der Jugend« (217). Den 
Hauptteil des Erzählten macht Feyerabends daraufhin beschlossene und 
von ihm als »seine letzte« bezeichnete Reise (227) in das Heimatstädtchen Al-
tershausen aus. »Arzt, hilf dir selber!?« (208) hatte sich der Greis im Vorfeld 
erinnert: »Im folgenden mag es sich denn ablagern, wie das Fragezeichen 
beantwortet worden ist« (ebd.). Über den Ausgang dieser reisenden und 
schreibenden Selbstbehandlung wird jedoch nichts berichtet; auch das Ende 
des Textes gibt keinen Aufschluss darüber, ob es Feyerabend gelungen ist, 
»sich gegen die toxischen und infektiösen Agenzien des Erdendaseins, auch 
nach zurückgelegtem siebenzigsten Jahr, ›immun‹«(ebd.) zu machen, denn 
die Aufzeichnungen und der Text brechen in Altershausen ab, ohne dass 
die Schreibsituation wieder aufgenommen worden wäre.29 
Altershausens letztes gesprochenes Wort hingegen, das auch des Autors letztes 
geblieben ist, fordert zum Erzählen auf: »Erzähle mir doch davon […]« 
(312), und »Minchen nahm den Strickstrumpf wieder auf. – – « (ebd.). In 
einer Lebensrückblick betitelten Notiz hat Wilhelm Raabe diesen so überdeut-
lich mit allen Zeichen des Späten, Alten und Letztmaligen ausgestatteten 
Text denn auch als Summe und Vermächtnis präsentiert: »Was ich hier 
am Orte [d.i. Braunschweig, E.G.] im Laufe eines Menschenalters weiter 

Raabe-Gesellschaft (1987), S. 24-45; zuvor schon Frank C. Maatje, Ein früher Ansatz zur 
›stream of consciousness-Dichtung‹. Wilhelm Raabes Altershausen, in: Neophilologicus 
45 (1962), S. 305-322; Lucia Salvato, Polyphones Erzählen. Zum Phänomen der Erlebten 
Rede in deutschen Romanen der Jahrhundertwende, Bern 2005. 

28	 »Und während dieser Rede […] ist es gewesen, daß Ludchen Bock plötzlich wieder neben 
Fritz Feyerabend auf der Schulbank vorm alten Rektor Schuster saß […], den Zeigefinger 
›petzend‹ zum Lehrstuhl aufreckte: ›Herr Rektor, Feyerabend ist unrein!‹« Das war so, 
als ob der Kulturminister »gesagt haben würde: ›Meine Herrschaften, mein lieber alter 
Freund und Whistgenosse Feyerabend hat eine Laus!‹« (219f.)

29	 Deshalb und wg. entsprechender Hinweise des Verfassers gilt Altershausen bis heute als 
Fragment, über dessen Status jahrzehntelang durchaus gewinnbringend diskutiert wurde. 
Vgl. Roy Pascal, Warum ist Altershausen Fragment geblieben?, in: Jahrbuch der Raabe- 
Gesellschaft (1962), S. 147-154; Fritz Martini, Wilhelm Raabes Altershausen, in: Jahrbuch 
der Raabe-Gesellschaft (1964), S. 78-105; Eckart Oehlenschläger, Erzählverfahren und 
Zeiterfahrung. Überlegungen zu Wilhelm Raabes Altershausen, in: Zeitschrift für deut-
sche Philologie 98 (1979), S. 242-267 sowie dessen vorzügliches Nachwort in der leider 
vergriffenen Reclam-Ausgabe, Altershausen, hg. von Eckart Oehlenschläger, Stuttgart 
1981, S. 141-156. 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205 - am 13.01.2026, 10:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


218 Eva Geulen 

zusammengeschrieben habe, überlasse ich auf dem Altersteil Altershausen 
als ›Schriftsteller a.D.‹ der Begutachtung der Nachwelt.«30 
Wie Anfang und Ende des Textes vertauscht worden zu sein scheinen, 
so erweist sich auch die zentrale Anagnorisis als eigentümlich verkehrt, 
denn statt dass ein einsames Subjekt auf seine Vergangenheit zurückblickte, 
blickt diese ihn an, bemächtigt sich das vermeintlich Abgelebte vielstim-
mig drängend der Gegenwart. In Altershausen wird dem weltberühmten 
Psychiater als »Abendvergnügen« nach »eine[m] heißen Lebenstag« (244) 
ein Wiedererkennen gewährt – man könnte auch sagen: zugemutet –, das 
seinesgleichen auch in der notorisch erinnerungssüchtigen Literatur des 
19. Jahrhunderts kaum haben dürfte. Man muss schon bis auf Jean Paul 
oder E.T.A. Hoffmann zurückgehen, um etwas dieser, vor allem in den 
beiden Traumprotokollen – Feyerabend als Nussknacker vom vorigen Jahr 
trifft auf seinen Nachfolger im Amte – grotesk gesteigerten Anagnorisis 
Vergleichbares zu finden.31 Was mit Selbstrückblick und Wiedererkennen 
für diesen Feyerabend-Einzelmenschen auf dem Spiel steht, wird an einer 
Stelle unverklausuliert zur Sprache gebracht: »›Liebster Freund, haben Sie 
auch einmal nackt vor dem furchtbaren Geheimnis des Selbstbewußtseins 
gestanden? Und wenn – wie verhielten Sie sich ihm gegenüber?‹« (240). 
Mit dieser Frage sieht sich Feyerabend konfrontiert, als ihm unversehens 
die Jahrzehnte, ja ein Leben lang verschüttete Kindheit leibhaftig und un-
erwartet unversehrt wie »Herkulanum und Pompeji« (203) oder »Vineta 
unter dem Wasser« (240) nicht nur in Altershausens Gebäuden, Gassen und 
Gärten, sondern sogar in seinen Menschen oder mindestens deren Namen 
entgegentritt: »Alles, was ihm aus dem Gedächtnis abhanden gekommen 
war, noch vorhanden ohne die geringste Veränderung seit dem Tage seines 
Auszugs« (238). 
Diese späte Wiederbegegnung mit einer subjektiv vergessenen und objektiv 
untergegangenen Welt32, die zugleich poetisch beschworen und ironisch 

30	 Wilhelm Raabe, Lebensrückblick, in: Wilhelm Raabe: Gesammelte Werke, hg. von Jürgen 
Meinerts, Gütersloh o.J., III, S. 1004.

31	 Etwa die »Ver- und Erkennung« Walts und Vults in Jean Pauls Flegeljahre. Zur Bedeutung 
Jean Pauls für Raabe vgl. Christoph Zeller, Allegorien des Erzählens. Wilhelm Raabes 
Jean-Paul-Lektüre, Stuttgart/Weimar 1999.

32	 Feyerabends subjektives Vergessen objektiviert sich in den ausführlichen Schilderungen 
einer irreparabel beschädigten Umwelt, dem Aussterben der »Buttervögels« (213) und 
dem Verschwinden der übrigens zur Familie der Raben gehörenden »hiesigen Dohlen« 
(213). Vgl. auch den Schluss des Lebensrückblicks (Raabe, Lebensrückblick). Dass zeitlich 
Vergangenes räumlich dargestellt wird, gehört bekanntlich zur Signatur des Werks, vgl. 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205 - am 13.01.2026, 10:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


219Anagnorisis statt Identifikation

gebrochen wird, hat jenen Eindruck verklärt-abgeklärter Alters-Idyllik erwe-
cken können, der die überwiegend enthusiastische zeitgenössische Rezeption 
und frühe Forschung zu Altershausen prägte.33 Jüngere Auseinandersetzungen 
widmen sich hingegen bevorzugt der anderen Seite des von Raabe als »ein 
bitteres Ding«34 bezeichneten Textes. Tatsächlich kann man das Abenteuer 
Altershausen auch als Dokument personaler Dissoziation entziffern und den 
endgültigen Zerfall eines kohärenten »Selbstbewußtseins« zum plötzlichen 
Abbruch des Erzählens in vielerlei Beziehungen setzen.35 Statt in diesem 
Streit Stellung zu beziehen, ist vorläufig an Feyerabends Diagnose »gemischte 
Gefühle!« (207) als Grundfigur dieses Textes festzuhalten. 
Das sonderbar Gemischte der Altershausener Anagnorisis verdankt sich 
der Disjunktion zwischen Wiedererkanntem und Wiedererkennendem. In 
all dem, was sich erhalten hat, ›noch dabei‹ ist und wiedergefunden wird, 
findet Feyerabend nämlich keineswegs sich selbst wieder: »nie in seinem 
Dasein so sehr in der Fremde wie jetzt!« (232). Allerdings hilft dem Heim-
kehrer zunächst noch die klassische Reminiszenz des auf Ithaka landenden 
Odysseus über die Fremderfahrung inmitten des Bekannten hinweg (vgl. 
ebd.).36 Doch dieser kulturelle Verständigungs- und Vermittlungshorizont 
verblasst zusehends; bald ist alles, was »im Selbstbewußtsein eines Gebil-
deten längeren irdischen Daseins Inhalt ausmacht und Formen bedingt« 
(252f.), ausgewischt. Wiederfinden und Selbstentfremdung bedingen sich: 
»je mehr Geheimrat Feyerabend sich in die Wirklichkeit und Greifbarkeit 
Altershausens von heute zu finden und zu vertiefen hatte, desto mehr mußte 
er sich selber zum Schatten, zum Gespenst werden, und – er wurde es!« 
(276). So ließe sich das Problem dieser Anagnorisis zuspitzen auf die Frage: 
Wiedererkennen – Glück oder Wahnsinn? In der berühmten Wiederer-
kennungsszene zwischen Orest und seiner Schwester in Goethes Iphigenie 

Hermann Meyer, Raum und Zeit in Wilhelm Raabes Erzählkunst, in: DVjs 27 (1953), 
S. 236-267, mit anderer Akzentsetzung dann auch Hubert Ohl, Bild und Wirklichkeit. 
Studien zur Romankunst Raabes und Fontanes, Heidelberg 1968. 

33	 Vgl. die Dokumentation in Raabe, Sämtliche Werke, S. 483–488. Vgl. auch Heinrich De-
tering, Theodizee und Erzählverfahren. Narrative Experimente mit religiösen Modellen, 
Göttingen 1990. 

34	 Brief an den Verleger vom 13. Juli 1910, zit. nach der Braunschweiger Ausgabe, XX, 
S. 483. 

35	 In Oehlenschlägers Deutung ist der Abbruch des Erzählens sozusagen der Preis für die 
geistige Stabilität Feyerabends, vgl. Oehlenschläger, Nachwort zur Reclam-Ausgabe. 

36	 Zu diesem Bildungshorizont gehört natürlich an erster Stelle »das hohe Wort« aus Goe-
thes Faust: »Was ich besitze, seh ich wie im Weiten, / Und was verschwand, wird mir zu 
Wirklichkeiten« (240).

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205 - am 13.01.2026, 10:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


220 Eva Geulen 

heilt die Anagnorisis vom Wahnsinn. Bei Raabe jedoch droht umgekehrt 
der Wahnsinn des Selbstverlusts durch die zwar beglückende, aber eben-
so gefährliche Anagnorisis. Unabweisbar wird die Ambivalenz von Glück 
und Wahnsinn in dem Deutungsstreit um die Figur Ludchen Bocks, des 
stadtbekannten Idioten und Feyerabends persönlichem Schattenführer 
ins Reich der Vergangenheit.37 In seiner Person kommen Vergangenheit 
und Gegenwart anders als bei Feyerabend restlos zur Deckung. Geistig 
auf der Stufe eines 12-jährigen stehengeblieben, ist der blödsinnige Greis 
tatsächlich »einer, der im ersten, schönsten, jüngsten Lebenssonnenschein 
und Kinderspiel der Erde noch immer mit dabei war! wirklich mit dabei war!« 
(300) Dagegen weiß Feyerabend um die Notwendigkeit der Distanz und 
vermeidet den Verwechslungsfehler, dem Orpheus zum Opfer fiel, als er 
sich nach Euridike umschaute. Feyerabends Identifikation mit dieser Art 
des wirklich Dabei-Seins wie z.B. in der ersten Nacht – »er war Kind mit 
dem Kinde, Idiot mit dem Idioten« (251) – ist vorübergehende Irritation. 
Was den Arzt Feyerabend folglich vom hoffnungslosen Fall Ludchen Bocks 
unterscheidet, ist dieser Sinn für den Unterschied zwischen Dabei-Sein und 
Nicht-wirklich-Dabei-Sein. Der nächtlich raunenden Aufforderung, »nimm 
hin und mache die Gegenwart zur Vergangenheit und die Vergangenheit 
zur Gegenwart« (244) widersteht Feyerabend im Vollbesitz seiner geistigen 
Kräfte38 – und ist infolgedessen nicht wirklich, wie Ludchen, aber mehr 
dabei. Ironischerweise macht sich Feyerabend die Fremdheit als Bedingung 
der intensivierten Erinnerung am kindlichen Schulalltag klar: »Geheimrat 
Feyerabend horchte heute nur in das Geschrill hinein, bei dem er vor zwei 
Menschenaltern so sehr selber beteiligt gewesen war […] und war heute 
mehr dabei als vor zwei Menschenaltern« (264). Hier verliefe folglich die 
Scheidelinie zwischen Wahnsinn und Glück. Ludchen, der »wirklich mit dabei 
war« (300) ist, recht besehen, überhaupt nicht mehr dabei, und »mehr dabei« 
(264) ist Feyerabend, weil er nicht wirklich mehr dabei ist. Damit befindet 
er sich auf der Höhe von Wunberg und Jauß. 
Diese Dialektik der Anagnorisis wird jedoch durch den Umstand verstört, 
dass Ludchen Bock, den alle kennen (vgl. 233) und der seinerseits nichts 

37	 In der Diskussion um seine Figur reproduzieren sich im Wesentlichen die Deutungsper-
spektiven der Erzählung insgesamt. Vgl. Martini, Wilhelm Raabes Altershausen, und 
Pascal, Warum ist Altershausen Fragment geblieben?. 

38	 In diesem Sinne weist Oehlenschläger mit Recht auf das distanzierende »als ob« in dem 
Satz »Da war er in dem gegenwärtigen Sonnenschein, als ob er nie aufgehört habe, darin 
mitzuspielen […]« (227) hin. Oehlenschläger, Nachwort zur Reclamausgabe, S. 148. 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205 - am 13.01.2026, 10:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


221Anagnorisis statt Identifikation

anderes als wiedererkennen kann, die Instanz im Text ist, die sich weigert, 
Feyerabend wieder zu erkennen. Der »Herre vom Bahnhof« und »Fritze 
Feyerabend« sind nicht dieselbe Person (277ff.).39 In Ludchen Bocks Nicht-
Wiederkennen objektiviert sich damit die tendenziell problematische Kehr-
seite von Feyerabends Zwischenzustand. Ludchen Bock hält die Erinnerung 
daran wach, dass nichts mehr so ist wie vor sechzig Jahren – auch und 
gerade nicht der Mann, von dem behauptet wird, er sei Fritze Feyerabend. 
Ludchen Bock ist aber nicht der einzige, der die Selbstentfremdung des See-
lendoktors artikuliert. Die sich hier aufdrängende Diagnose wird auch über 
Außenperspektiven wahrnehmbar gemacht, die zwar noch auf Rechnung 
eines »stream of consciousness« gesetzt werden mögen, dann allerdings die 
Spaltung der einen Person in mehrere voraussetzen. Anders formuliert: 
Dem Leser werden hier Entscheidungen abverlangt, die der Text in der 
Schwebe lässt. Noch vor der Abreise, als es den »stadtbekannte[n] – und 
weltberühmte[n]« (211) Feyerabend auf seinen Spaziergängen immer wieder 
zu den für Kindermädchen reservierten Parkbänken zieht, schaltet sich eine 
solche Beobachterfigur ein. Seine »große Bekanntschaft, die ihn da sitzen sah, 
schüttelte nur lächelnd den Kopf: hielt sich also mäßig bei ihren Betrachtun-
gen, und einige wußten dann und wann genauer als andere, weshalb« (ebd.). 
Was hier noch verhüllt angedeutet wird, verschärft sich in der Episode mit 
dem Barbier George, dessen »Schnitt in die Backe« Feyerabend »nur sich 
selber zuzuschreiben« hatte (261). Während Feyerabend glaubt, »aller seiner 
Seelenkräfte behaglichst mächtig« (260) zu sein, zeichnet sich das Gegenteil 
an den Reaktionen des gründlich verwirrten George ab; Feyerabends eigene 
Konfusion wird quasi auktorial und fachmännisch von außen kommentiert: 
»Mit einem ›Na, na, aber Herr Wirklicher Geheimrat!‹ würde schon der 
Stadtphysikus von Altershausen den Kopf geschüttelt haben« (261f.). Als 
Feyerabend seinen Kindheitsnamen zum ersten Mal aus Ludchen Bocks 
Mund vernimmt, besinnt er sich sogleich auf die hier waltenden Umstände, 
denn er »wäre nicht auch ein berühmter Seelenarzt gewesen, wenn er nicht 
den letzten Ausruf in seine Erfahrungen hätte einreihen können« (253). 
Aber »in eigensten Angelegenheiten von Körper und Seele wissen auch die 
bedeutendsten Ärzte nicht für sich Bescheid« (261). Vor diesem Hintergrund 

39	 Der Eindruck, dass es, nachdem Feyerabend Minchens Rat befolgt hat, wie sie selbst ihm 
»nach dem Munde zu sprechen« (278), doch noch zu einem Wiedererkennen gekommen 
wäre, täuscht. Als Ludchen schließlich im »Ton von vor sechzig Jahren« (308) Fritze 
Feyerabend direkt anspricht, indiziert sein Verweis auf dessen Mutter, dass nicht der 
gegenwärtige, sondern der alte Fritze gemeint ist. 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205 - am 13.01.2026, 10:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


222 Eva Geulen 

wird man die Frage, ob ein Arzt sich zu helfen wisse, wohl verneinen müs-
sen. Dafür sprechen auch die zahlreichen Parallelen zwischen Feyerabend 
und Ludchen Bock. Beide heißen ihren Kinderwärterinnen »alte Jungen« 
(z.B. 215), »alte Kinder von Altershausen« (235) mit »verrückten« Einfällen 
(226), und dieser lebt unter der Aufsicht seines Linchens nicht so viel anders 
als jener unter der seines Minchens. Allerdings ergibt sich daraus noch kein 
Zwang, diese Tendenzen zu verabsolutieren, Ludchen Bock zu Feyerabends 
alter ego und aus Altershausen einen Projektionsraum zu machen.40 Denn 
gleichzeitig mit dieser latenten Fallgeschichte und komplementär zu ihr ent-
faltet sich noch eine andere Geschichte eines anderen Wiederfindens. 
Um sich selbst in dem Wiedergefundenen wiederzufinden, die wieder-
auferstandene Vergangenheit »als Gegenwart sich wiederzuholen« (243) 
und dieses ›unverhoffte Wiedersehen‹41 in die narrative Kohärenz eines 
›Selbstrückblicks‹ zu überführen, bedarf es der erzählenden Aufarbeitung 
der eigenen Lebensgeschichte. Das Erzählen (wie das Schreiben) schließt die 
zwischen Jetzt und Damals klaffende Lücke. Diese Erzähltherapie vollzieht 
sich unter Anleitung der Therapeutin cum Muse und Parze Minchen Ahrens 
am Altershausener Maienborn, »welcher den Altershausenern nicht nur das 
Trinkwasser lieferte, sondern aus dem der Storch auch ihnen und ihren 
Frauen ihre Kinder heraufholte«.42 Aus diesem Brunnen holt Feyerabend 
im Dialog mit der Jugendfreundin seine eigene Geschichte hervor »und 
wunderte sich selbst mehrmals über das, was er da von sich erfuhr« (280). 
Wie Minchen Ahrens am Brunnen zum ersten und voraussichtlich letzten 
Mal die Gelegenheit erhält, »vom Herzen abschütteln, was drauf liegt seit« 

40	 So aber Zeller, Allegorien des Erzählens, S. 313-355. 
41	 Bei der Fülle der literarischen Anspielungen, mit denen Raabe in Altershausen einmal 

mehr gearbeitet hat, kann man sich eigentlich kaum vorstellen, dass er Hebels berühmte 
Anekdote »Unverhofftes Wiedersehen« nicht auch im Blick gehabt haben sollte. Die 
Struktur der bizarren Begegnung des alten Mütterchens mit dem unversehrten Leich-
nam des jugendlichen Bräutigams entspricht durchaus dem Verhältnis zwischen Fritz 
Feyerabend und Ludchen Bock. Selbstverständlich hat Hebels Anagnorisis auch Anlass 
zu programmatischen Überlegungen gegeben, unter didaktischen Gesichtspunkten in 
Gestalt einer exemplarischen Lektüre der Erzählstruktur: Karlheinz Stierle, Die Struktur 
narrativer Texte. Am Beispiel von Johann Peter Hebels Kalendergeschichte Unverhofftes 
Wiedersehen, in: Helmut Brackert/Eberhard Lämmert (Hg.), Funk-Kolleg Literatur 2, 
Frankfurt a.M. 1977, 168-187. 

42	 Der problematische Rest des Satzes soll nicht verschwiegen werden, »das eine in un-
erschöpflicher Fülle, die anderen in genügender Menge gegen ein- und andringendes 
Semiten-, Welschen- und Slawentum« (268). 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205 - am 13.01.2026, 10:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


223Anagnorisis statt Identifikation

langer Zeit (307) und »sich einer lange, lange getragenen Seelenlast« (308) 
zu entledigen, wird auch Feyerabend im Gespräch geheilt. 
Die Geschichten dieser beiden Alten werden nicht wiedergegeben, sondern 
es wird nur erzählt, dass sie erzählen. Aber das reicht schon aus, um das auf 
diesem Wege therapierte ›Trauma‹ zu rekonstruieren. Bei dem »Besten« aus 
»seinen besten Jahren«, aus der Zeit, da er und Minchen »noch dabei […] 
ganz und gar dabei« waren (281), handelt es sich mitnichten, wie immer 
angenommen, um die eigene Altershausener Kindheit. Ludchen Bock und 
Altershausen sind für Minchen und für Feyerabend Deckerinnerungen ei-
ner anderen unabgegoltenen Vergangenheit und einer anderen versäumten 
Kindheit. Nicht ihrer gelebten, sondern der ungelebten Kindheit ihrer längst 
toten Kinder gilt das »Heimweh« (ebd.). Die sind es, die »nicht mehr auch 
dabeisein konnte[n]« (ebd.). Die Klage der wie Feyerabends Kind eben-
falls früh verstorbenen Mutter – »Das schöne Wetter, und mein Kind nicht 
mehr dabei!« (204) – ist sozusagen die Originalfassung des Leitmotivs vom 
Dabei-Sein. Mit Hamacher zu reden: was geschieht, ist Abschied. Hinter 
der Dialektik von Entfremdung und Wiedererkennen klafft Uneinholbares. 
Jene Lücke, die die Abgeschiedenen in Feyerabends Leben gelassen haben 
und die sich in Altershausen erneut auftut, klafft bereits in der harten Fü-
gung jener anfänglichen Bemerkung: »mein Weib und mein Kind nicht 
mehr dabei; aber wir anderen recht vergnügt bei Tische« (205). Von toten 
Kindern und verlorener Liebe handelt auch Minchens Geschichte. Denn 
was anderes soll das schon gewesen sein, »was alle Tage passiert unter 
jungem Volk und was auch mir altem Weib passiert ist in jungen Jahren« 
(312), als ungewollte Schwangerschaft und Kindsmord oder Kindsverlust?43 
Mit Ludchen, ihrem »lebendige[n] Kind« (ebd.), und als Rat-Hole-Tante 
für junge Dorf-Mädchen mit Liebeskummer hat sie sich problematischen 
Ersatz geschaffen. Aufgrund ihrer eigenen Geschichte kann sie Feyerabend 
auch auf den Kopf zuzusagen, dass er nicht Ludchen Bocks wegen nach 
Altershausen zurückgekehrt sei, sondern um deren und dessentwillen, »was 
nicht mehr auch dabeisein konnte« (281). Das hatte Feyerabend freilich auch 
schon bei seiner Ankunft dumpf geahnt, denn »er war nicht allein auf dem 
Zug gewesen! Es stieg anderes Menschtum aus, das nicht – bloß Ludchen 
Bock besuchen wollte« (231). Und als es ihn von der Kirchturmuhr her 
fragt, »›du da, bin auch da, auch du da?‹«, hört er eben auch und »gerade 

43	 Gesehen hat das offenbar nur Zeller, Allegorien des Erzählens, S. 331. 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205 - am 13.01.2026, 10:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


224 Eva Geulen 

jetzt die klagende Stimme«: »›O, das schöne Wetter, und mein Kind nicht 
mehr dabei!‹« (240).44 
Das (dem Autor übrigens lebensweltlich vertraute) Trauma des verstorbe-
nen Kindes45 wird von beiden Figuren erzählend therapiert. Am Ende steht 
für Feyerabend die versöhnliche Erkenntnis, dass jene Zeit des familialen 
Glücks letztlich die Zeit war, »wo auch er noch dabeiwar, ganz und gar 
dabeiwar und vermißt worden wäre wie sein totes Kind von der Mutter, 
wenn – er seinem Mädchen, seinem Weibe seinem Kinde hätte ausbleiben 
müssen im Sonnenschein beim Spiel des Tages« (282). Die Bitte an Min-
chen, nun ihre Geschichte ausführlicher zu erzählen – »Jetzt sitze ich nur 
dessentwegen hier. Und nimm dir Zeit. Die haben wir beide jetzt« (312) – 
bezeichnet das Ende der Feyerabend’schen Heilungsgeschichte, und damit 
indirekt auch das von Minchens eigener, die dasselbe Motiv variiert. Was 
sich nach Wiederaufnahme des Strickstrumpfes noch anschließen könnte, 
gehört jedenfalls nicht mehr zum Narrativ eines traumatischen Verlusts, 
einer spät aufbrechenden Krise und deren glücklicher Therapierung durch 
das Sich-Wiederfinden im Erzählen. Nach der im Traum ausgerufenen De-
vise »es wird weiter geknackt!« (297), wird auch weiter erzählt. Aber es 
wird fortan ein anderer als Raabe erzählen46, und es wird wohl auch anders 
erzählt werden müssen. 
Wenn Altershausen in dieser Perspektive also kein Fragment im üblichen 
Sinne ist, so handelt es sich bei diesem Text doch auch nicht, wie jüngst 
behauptet wurde, um ein modern offenes Kunstwerk.47 Vielmehr liegt in 
doppelter Ausführung, nämlich als Zerfalls- und als Heilungsgeschichte, 
ein im 19. Jahrhundert gängiges Erzählschema vor, das dem Horizont der 
Möglichkeiten von Selbstbewusstsein und damit jener literarisch gegebenen 
Einzelmenschlichkeit zugerechnet werden darf, die am Ende des 18. Jahr-

44	 Bezeichnenderweise fallen Feyerabend bei Ludchen Bock neben Kaninchenzucht und 
Läusevermehrung auch jene Äckerväter ein, die nicht in ihren Nestern bei ihren Nach-
kommen sitzen. Hinter der verlorenen Mutter des eigenen verlorenen Kindes taucht als 
Vor- oder Nachbild die auratische Imago der eigenen Mutter auf (vgl. S. 224).

45	 Die jüngste Tochter verstarb sechzehnjährig in Braunschweig. Vgl. Raabe, Lebensrück-
blick.

46	 Gewiss bleibt der Ruin des Erzählansatzes zu verzeichnen, denn die beiden Erzählstränge 
werden nicht zusammengeführt, aber genau dies könnte man auch so deuten, dass der 
Erzähler sich abbrechend verabschiedet hat, das Erzählen aber weitergeht. 

47	 Vgl. Zeller, Allegorien des Erzählens. Dagegen hat Horst Thomé mit Recht die weiterhin 
gewährleistete Kohärenz des chronikalischen Ichs geltend gemacht in: Autonomes Ich 
und ›Inneres Ausland‹. Studien über Realismus, Tiefenspychologie und Psychiatrie in 
deutschen Erzähltexten (1848-1914), Tübingen 1993, S. 151-168.

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205 - am 13.01.2026, 10:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


225Anagnorisis statt Identifikation

hunderts erschlossen wurde. Wie Storms Späte Rosen oder Immensee, wie 
Stifters Turmalin oder Kalkstein, wie Kellers Pankraz, der Schmoller, Grillparzers 
Armer Spielmann48 und viele andere Prosatexte erzählt auch Raabes Alters-
hausen von einem versäumten, verkannten, verpassten Leben, dessen die 
Figuren sich im – durchaus auch problematischen – Selbstrückblick und mit 
sich auch im Erzählen niederschlagendem ›gemischtem Gefühl‹ versichern. 
In der Erzählliteratur des 19. Jahrhunderts erkennt man sich vorzugsweise 
an und in dem (wieder), was (man) nicht geworden ist. Raabes Altershausen 
erzählt zum letzten Mal, und sein Autor inszeniert als letztmalig, diesen 
Typus von Geschichte, in dem man sich im Versäumten, Verpassten, nicht 
Erzählten oder Geschehenen oder Gewordenen wiederfindet. Nicht dass 
solche Texte unberührt geblieben wären von den »Epoche machenden 
Veränderungen« (211) – gerade Raabe erweist sich hier rückblickend als 
prophetisch49 –, aber sie sind alle um den Erzählanlass des Unwiederbringlichen 
herum organisiert. Damit gehört Altershausen zu einem Paradigma, das sich 
vom weinenden Platter im 17. bis zu Raabe und Fontane am Ende des 19. 
Jahrhunderts spannen lässt und sich vor allem im 19. Jahrhundert großer 
Beliebtheit erfreut. 
Wer wissen möchte, wie sehr ihn das nun weit mehr als zwei Menschen-
alter zurückliegende 19. Jahrhundert noch bewegt, mag das am Grad der 
Rührung ermessen, die ihn bei der Lektüre von Altershausen ergreift. Ihr 
Gerührtsein hatten vor allem die unmittelbaren Rezipienten vielfach hervor-
gehoben, insbesondere natürlich bezüglich der Anagnorisis am Maienborn. 
Aber was rührt an dieser Erzählung vom nicht ergriffenen oder spät nur 
begriffenen und als versäumtes begriffenen Leben, und wie rührt es? Um 
die von Jauß gemeinsam mit Rührung und Bewunderung den »Primäriden-
tifikationen« zugezählten Reaktionen des Mitlachens und Mitweinens wird 
es sich kaum handeln, zumal letztere in Altershausen als Schwundstufe von 

48	 Die Verwandtschaft mit dieser Erzählung ist besonders auffällig, denn auch der arme 
Spielmann wird jeweils durch eine Außen- und durch eine Binnenperspektive so charak-
terisiert, dass sich dieselbe Alternative zwischen Glück und Wahnsinn wie in Altershausen 
aufdrängt. Auch bei Grillparzer besteht die ›Therapie‹ des in allem linkischen Spielmanns 
in der Erzählung. Vgl. Eva Geulen, Stellen-Lese, Modern Language Notes (2001), S. 475-
501. 

49	 Feyerabend äußert die Überzeugung, »daß wenn das so weitergehe, der Mensch sich zu 
Ende des zwanzigsten Jahrhunderts unzweifelhaft recht praktisch und verständig mit dem 
fünften Schöpfungstage und unseres Herrgotts großem Tiergarten auseinandergesetzt 
haben, aber eine Kinder-Naturgeschichte mit den dazu gehörigen Abbildungen aus dem 
Anfang des neunzehnten Säkulums ein bibliographischer Schatz sein werde« (214). 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205 - am 13.01.2026, 10:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


226 Eva Geulen 

Kommunikation vorgeführt werden: Ludchen Bock kann Minchen nicht 
weinen sehen, ohne selbst gleich weinen zu müssen (vgl. 311), und Minchen 
sagt: »mit ihm habe ich besonders mitweinen müssen, wenn er weinte, und 
mitlachen, wenn er lachte« (287). Mitlachen und Mitweinen sind Ludchen 
Bock und Minchen Ahrens geblieben – aber auch nur sie. Das kann es also 
nicht sein; mit dem ›gemischten Gefühl‹ der Rührung – »Irritabilität und 
Sensibilität zu gleichen Teilen in Tätigkeit und Mitleidenschaft gezogen« 
(239) – hat es wohl noch eine andere Bewandtnis. Rührung, wie sie die späte 
Anagnorisis in Raabes Erzählung zeitigt, ist zwar kein Skandalon50, aber 
nach Lessings Mitleidsästhetik kommt sie zunehmend in Verruf. Selbst Hans 
Robert Jauß, der den Affekt als »Lust am Schmerz« der sympathetischen 
Modalität der Identifikation zuordnet (J, 317), fügt einschränkend hinzu, 
dass »Rührseligkeit« im »Selbstgenuß« befangen bleibe wie »Bewunderung« 
(des Helden) in der Distanz (J, 325). 
Zu den wenigen, die sich mit dem Phänomen und seiner Kritik näher aus-
einandergesetzt haben, gehört Franco Moretti, dessen Essay sich kaum zu-
fällig mit Kinderliteratur und insbesondere mit Kindertod beschäftigt. Auch 
für Moretti ist es nicht die plötzliche (Wieder-)Erkenntnis allein, die rührt, 
sondern diese Einsicht muss zugleich auch »too late« und somit vergeblich 
sein: »Moving literature tells the story of a Bildung that did not occur.«51 
Vor diesem Hintergrund wird deutlich, dass Rührung sich durch einen 
affirmativen Zug auszeichnet; verdächtig ist das Einverstandensein mit dem 
Lauf der Welt: »It is a surrender to reality which at the same time plays 
blatant homage to that ideal which tried to wage war on it.«52 Besonders 
sinnfällig wird diese Problematik für Moretti an genau dem Motiv, das 
Raabes Altershausen latent organisiert, der frühe, aber natürliche Tod: »death 
by strictly natural causes is the one crucial topos of ›moving‹ literature, 
and its one great lie.«53 Die Lüge besteht aber nicht in der Projektion einer 
Ungerechtigkeit – »a young person’s death is always felt to be injust«54 –, 
sondern, so argumentiert Moretti in großer Nähe zu Adorno, »nature is 
demonized in order to absolve society by showing its sad powerlessness. 

50	 Cave, Recognition, betrachtet die Anagnorisis als einen »scandal«, weil ihr immer etwas 
Angestrengtes anhaftet.

51	 Franco Moretti, »Kindergarten«, in: ders., Signs Taken for Wonders. On the Sociology of 
Literary Forms, New York 2005 (1983), S. 157-181, hier S. 176. Für seinen Hinweis auf 
diesen Text danke ich Johannes von Moltke. 

52	 Ebd., S. 180.
53	 Ebd., S. 181.
54	 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205 - am 13.01.2026, 10:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


227Anagnorisis statt Identifikation

In this, its ultimate end, ›moving‹ literature consumes and repudiates that 
potential for knowledge which, by placing us in the presence of pain, it had 
managed to arouse.«55 
Gesetzt Raabes Erzählung löste auch heute noch diesen Affekt der Rührung 
aus, müsste man sie der von Moretti charakterisierten »phenomenology 
of resgination«56 zuordnen, durch die sich ›moving literature‹ auszeichnet. 
Doch das Besondere von Altershausen besteht darin, das alte Erzählschema 
versäumten Lebens und verpasster Identität überdeutlich und unter Einsatz 
erheblicher emotionaler Ressourcen – wer müsste denn bei der Erinnerung 
alter Menschen an ihre toten Kinder nicht schlucken? – zwar noch einmal 
zu bedienen, dieses Modell aber einerseits durch Überbietung gleichsam 
offenzulegen und damit als mythisches Analogon aufzuweisen, andererseits 
es zu hintertreiben. Auf der thematischen Ebene geschieht letzteres durch 
die umstrittene Figur Ludchen Bocks, die bei aller ironischen Brechung 
den Rahmen des unter realistischen Erzählbedingungen Gängigen doch 
drastisch überschreitet, denn Feyerabend kann eben nicht »herausbringen, 
was Ludchen Bock dazu zu sagen hatte« (289), und keiner weiß, was jenem »doch 
vielleicht aufstieg in der verdunkelten Seele aus ferneren, vergangenen, 
lichten Tagen« (ebd.). Hintertrieben wird das Erzählschema jedoch auch 
partiell durch das Erzählen selbst. Dessen Raffinesse besteht in einer sehr 
weitgehenden Auflösung des Erzählersubjekts in eine Stimmenvielfalt, die 
noch einmal kurz vor Anbruch der Moderne die bisher verfügbaren Er-
zählmöglichkeiten (und ein Gutteil des deutschen Bildungskanons) Revue 
passieren lässt. Dazu gehört nicht nur der erzählte Erzähler im Wechsel 
von der Ich-Perspektive zum personalen Erzähler, sondern auch die bereits 
erwähnte Einbeziehung von Außenperspektiven ebenso wie die Episches 
zitierenden auktorialen, pseudo-epischen Passagen.57 Altershausen bricht al-
lerdings ab, ohne diese Möglichkeiten voll entfaltet oder andere erprobt 
zu haben zu haben. Deshalb und weil dennoch ein ›Schluss‹ vorliegt, kann 
kein Zweifel daran sein, dass Raabe, der wie kaum ein anderer Schriftsteller 

55	 Ebd. 
56	 Ebd., S. 171.
57	 So z.B. bei der Ankunft am Bahnhof: »aber du siehst, wie wohlwollend wir obersten 

Mächte immer noch gegen dich gesinnt sind […] Wir sind’s gewesen, die ihn [d. i. Lud-
chen Bock] dir zur Begrüßung nach dem Bahnhof schickten […] altes närrisches Men-
schenkind!« (244). Man könnte solche Passagen auch als prosaische Effekte des evozierten 
Bildungshorizontes (»das hohe Wort«) betrachten. 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205 - am 13.01.2026, 10:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


228 Eva Geulen 

dieser Zeit sein Historisch-Werden zusehends empfand58, diesseits im 19. 
und nicht jenseits im 20. Jahrhundert anzusiedeln ist. Eines ist es, sich im 
Rückblick auf E.T.A. Hoffmann als Nussknacker vom vorigen Jahr im 
Traum zu begegnen, ein anderes, als Käfer zu erwachen. 
Natürlich könnte man einwenden, dass der Verweis auf erzähltechnische 
Raffinessen, ironische Brechungen und die Figur Ludchen Bocks nur dazu 
dient, das angesichts der rührenden Anagnorisis fällige schlechte Gewissen 
zu beruhigen. Aber es kommt damit auch etwas anderes ins Spiel, auf das 
der Autor mit dem Abbruch seines Textes im Jahre 1902 u.U. hat speku-
lieren können, das der Erzählung aber schwerlich als narrative Funktion 
zugeschrieben werden kann. »›Du da, bin auch da! Auch du da?‹ Wer war’s 
der so fragte? Die Glocke vom Turm der Stadtkirche, die acht schlug« (240). 
Aber wer läutet die Glocken? Bekanntlich nicht die Glöckner, sondern der 
»Geist der Erzählung«.59 Und dessen Stunde hat geschlagen. Vielleicht rührt 
auch das den auf seinem »bühell« der Moderne hockenden Leser an der 
Altershausener Anagnorisis. Denn als Raabes Text 1911 postum publiziert 
wird, erscheinen Prosatexte, die ganz anders organisiert sind. Robert Walser, 
Carl Einstein und andere entdecken ein literarisches Verfahren, das Moritz 
Baßler auf den Begriff der »Texturierung« gebracht hat.60 In Texten dieser 
Provenienz hat das mythische Analogon der Anagnorisis keinen Platz mehr. 
Die in ihnen wirksamen Verfahren literarischer Anordnung klingen bei 
Raabe allerdings schon an. Für die moderne Signatur sorgen weniger die 
grotesken Motive als vielmehr die tendenzielle Verselbständigung einzelner 
Lexeme wie des ›Dabei-Seins‹ oder der Zerfall des Wiedererkennens in ein 
Lallen ohne Sprecher. Das Motiv der toten oder ungeborenen Kinder, das 
verschwiegene Zentrum der rührenden Altershausener Anagnorisis und 
für Moretti problematischer Inbegriff ›bewegender‹ Literatur überhaupt, 
wandert jedoch zur gleichen Zeit in eine andere Gattung ab. In der Lyrik 
der Jahrhundertwende erscheinen diese Figuren in einer Perspektive, die das 
realistische Erzählen des 19. Jahrhunderts nicht kannte. So heißt es etwa 
in der vierten von Rilkes Duineser Elegien: »Wer macht den Kindertod / aus 
grauem Brot, das hart wird, – oder läßt / ihn drin im runden Mund, so wie 

58	 Vgl. das Kapitel »Die letzten Jahre«, in: Werner Fuld, Wilhelm Raabe. Eine Biographie, 
München/Wien 1993, S. 341-366.

59	 Thomas Mann, Der Erwählte, in: ders., Gesammelte Werke in Einzelbänden. Frankfurter 
Ausgabe, hg. von Peter de Mendelssohn, Frankfurt a.M., S. 8.

60	 Moritz Baßler, Die Entdeckung der Textur. Unverständlichkeit in der Kurzprosa der 
emphatischen Moderne 1910-1916, Tübingen 1994.

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205 - am 13.01.2026, 10:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


229Anagnorisis statt Identifikation

den Gröps / von einem schönen Apfel? …… Mörder sind / leicht einzuse-
hen. Aber dies: den Tod, / den ganzen Tod, noch vor dem Leben so / sanft 
zu enthalten und nicht bös zu sein, / ist unbeschreiblich.«61 Aber es ist nicht 
wirklich unbeschreiblich, denn den vom Schicksal der »Frühentrückten« 
besessenen Rilke werden die toten Kinder tatsächlich zu Identifikationsfi-
guren. Es ist ihre Perspektive, die er lyrisch imaginiert. 
Auf dem Hintergrund dieser Entwicklungen muss Anagnorisis als ein Erzähl-
schema erscheinen, das in Raabes Altershausen an seine Grenzen geführt und 
kurz darauf von anderen Darstellungsmustern und Erzähltechniken abgelöst 
wird. Wenn Anagnorisis in diesem Sinne bei Raabe als mythisches Analo-
gon erkennbar wird, dann müsste es mit dessen literarischer Wirksamkeit 
eigentlich auch vorbei sein. Dagegen spricht allerdings nicht nur die Lektüre-
erfahrung der Rührung, sondern auch, dass sich das fragliche Erzählschema 
im soeben skizzierten literarhistorischen Narrativ ungebrochen perpetuiert. 
Wenn Anagnorisis in der modernen Literatur dem Kanon des unwiderruf-
lich Abgelaufenen und Abgestorbenen zugeschlagen wird, dann erzählt eine 
derart organisierte Literaturgeschichte ihrerseits eine Anagnorisis-Geschichte 
wieder und weiter: Die Moderne erkennt sich in dem wieder, was sie nicht 
(mehr) ist oder sein kann. Der radikalen Lesart der Anagnorisis bei Werner 
Hamacher ist damit freilich nicht Genüge getan. Aber wenn sich das um 
Anagnorisis herum organisierte Erzählschema in den Literaturgeschichten 
fortsetzt, könnte das auch ein Hinweis darauf sein, dass man es in der Ana-
gnorisis mit einer gewissermaßen überzeitlichen Dimension allen Erzählens 
und somit nicht nur mit einem mythischen Analogon, sondern mit dem My-
thischen schlechthin zu tun hat, das, mit Blumenberg als »Arbeit des Mythos« 
verstanden62, allererst die Distanzen schafft, derer alles Wiedererkennen und 
derer auch noch das Verkennen bedarf.

61	 Rainer Maria Rilke, »Duineser Elegien«, in: ders., Gedichte 1910-1926, hg. von Manfred 
Engel/Ulrich Fülleborn, Frankfurt a.M./Leipzig 1996, 213.

62	 Vgl. Hans Blumenberg, Arbeit am Mythos, Frankfurt a.M. 1979.

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205 - am 13.01.2026, 10:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783968216669-205 - am 13.01.2026, 10:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216669-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

