
Wissenschaft als Quelle poetischer Inspiration
Baudelaires Poetik des Rausches

Einleitung

»[…] Les Paradis artificiels de Baudelaire sont un livre de prose, de descrip-
tion et d’analyse psycho-physiologique qu’il a faits sur souvenir, absolu-
ment comme un naturaliste étudie à la loupe les fibrilles d’une feuille de
mûrier.«1 Mit diesen Worten charakterisiert Jules Barbey d’Aurevilly Bau-
delaires Les Paradis artificiels, jenes Werk, das Claude Pichois zufolge das
einzige Buch war, welches der Autor als abgeschlossen und definitiv be-
trachtete: »Les Paradis artificiels sont, au fond, le seul livre que Baudelaire
ait considéré comme achevé, définitif.«2 Man darf vermuten, dass in
einem von dem Dichter und Ästhetiktheoretiker Charles Baudelaire als
abgeschlossen betrachteten Buch – neben manch anderem – auch grundle-
gende Auskünfte zu seiner eigenen Poetik enthalten sind. Folgt man der
Deutung von Barbey d’Aurevilly, der Baudelaire mit einem »naturaliste«
(einem Naturforscher) vergleicht, so darf man zudem annehmen, dass die-
se Poetik in einem Zusammenhang mit naturwissenschaftlichen Diskur-
sen, Auffassungen oder Verfahren steht. Ich möchte vor diesem Hinter-
grund im Folgenden Les Paradis artificiels und die damit zusammenhän-
gende Schrift Du vin et du hachisch, comparés comme moyens de multiplicati-
on de l’individualité unter der doppelten Perspektive von Poetik und Wis-
senschaft betrachten (1). Sodann werde ich, anhand von exemplarischen
Gedichtanalysen, die Ergebnisse dieser Betrachtung auf ihre Relevanz für
Baudelaires poetische Produktion hin untersuchen (2). Dies soll schließ-
lich in die allgemeine Frage nach dem Zusammenhang von Poesie und
Wissen münden, die abschließend kurz behandelt wird (3).

1 Jules Barbey d’Aurevilly, »Charles Baudelaire«, in: Poésie et poètes, Genève 1968 (Nach-
druck der Ausgabe Paris 1906), S. 97–123, hier S. 112. (Baudelaires Buch Les Paradis artifi-
ciels besteht aus Prosa, aus Beschreibungen und aus psychophysiologischen Analysen, die
er auf der Grundlage seiner Erinnerungen gemacht hat, exakt so wie ein Naturforscher
mit der Lupe die Fibrillen eines Maulbeerbaumblattes untersucht.)

2 Charles Baudelaire, Œuvres complètes, 2 Bde, hg. v. Claude Pichois, Paris 1975/76, Bd. 1,
S. 1367.

229

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Poetik und Wissenschaft in Baudelaires Rausch-Schriften

Die Paradis artificiels haben unterschiedliche Deutungen hervorgerufen.
So schreibt Teruo Inoue in seinem Buch Une poétique de l’ivresse chez
Charles Baudelaire: »L’objectif du poète est clair: il vise à examiner un
monde poétique, excessif, provoqué par l’ivresse des excitants. […] Ce qui
intéresse le poète, ce sont la poésie et la morale dans l’ivresse des exci-
tants.«3 Karin Westerwelle zufolge vertritt Baudelaire dagegen die These,
»daß die künstlichen, das heißt chemisch hervorgerufenen Halluzinatio-
nen und Träume […] den ästhetischen Phänomenen, die man kontrastiv
als die ›paradis naturels‹ bezeichnen könnte, nicht korrespondieren, da
zwischen den beiden Zuständlichkeiten und Erfahrungen kategoriale Un-
terschiede bestehen.«4 Inoue zufolge hat der Dichter Baudelaire demnach
das Ziel, eine durch Rauschmittel erzeugte poetische Wirklichkeit zu er-
kunden; Rausch und poetischer Zustand konvergieren somit. Westerwelle
dagegen diagnostiziert einen Gegensatz zwischen diesen beiden Bereichen
beziehungsweise Zuständen. Die divergierenden Positionen von Inoue
und Westerwelle sind, so möchte ich es deuten, Ausdruck der doppelten
Lesbarkeit von Baudelaires Text. Westerwelle verweist in einer Fußnote
im Übrigen darauf, dass ihre Auslegung eine andere, ebenfalls mögliche
Deutungsperspektive vernachlässige, nämlich die, »die Haschisch-
Erfahrung als Allegorese der poetischen Erfahrung zu lesen«,5 und bestä-
tigt damit die hier diagnostizierte doppelte Lesbarkeit des Textes.

Diese Mehrdeutigkeit korreliert mit der grundlegenden Ambivalenz
von Baudelaires Haltung gegenüber Rauschmitteln, die wiederum als eine
Manifestationsform seines in der christlich-katholischen Tradition fußen-
den Dualismus gedeutet werden kann.6 Betrachtet man Du vin et du ha-
chisch, so stellt man eine deutliche Unterscheidung zwischen den Wein

1.

3 Teruo Inoue, Une poétique de l’ivresse chez Charles Baudelaire. Essai d’analyse d’après »Les
Paradis Artificiels« et »Les Fleurs du Mal«, Tokyo 1977, S. 5. (Das Ziel des Dichters ist klar:
Er nimmt sich vor, eine poetische, exzessive, durch Rauschmittel erzeugte Welt zu unter-
suchen. […] Was den Dichter interessiert, das sind Dichtung und Moral im künstlich er-
zeugten Rausch.)

4 Karin Westerwelle, Ästhetisches Interesse und nervöse Krankheit. Balzac, Baudelaire, Flaubert,
Stuttgart/Weimar 1993, S. 263.

5 Ebd., S. 264, Fußnote 43.
6 David Carrier, »High Art: Les Paradis artificiels and the Origins of Modernism«, in: Nine-

teenth-Century Contexts 20 (1997), S. 215–238, postuliert eine Analogie zwischen der
durch Drogenkonsum bewirkten Unterscheidung zwischen »ecstatic highs, in which
Baudelaire is hyperreceptive to art works (and to seeing the world aesthetically)«

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

230

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und Haschisch zugeschriebenen Wirkungen fest. Diese unterschiedlichen
Wirkungen führen auch zu unterschiedlichen Bewertungen ihrer poetoge-
nen Qualitäten. So verweist Baudelaire gleich zu Beginn von Du vin et du
hachisch auf E. T. A. Hoffmanns Empfehlung, Wein oder Champagner als
kreativitätssteigernde Mittel zu verwenden.7 Sodann lässt er den Wein
selbst zu Wort kommen, indem er ihn in einer Prosopopöe Folgendes
zum Menschen sagen lässt: »Je tomberai au fond de ta poitrine comme
une ambroisie végétale. Je serai le grain qui fertilise le sillon douloureuse-
ment creusé. Notre intime réunion créera la poésie.«8 Auch die Anekdo-
ten, welche Baudelaire referiert, weisen auf die Affinität von Wein und
Poesie beziehungsweise künstlerischer Kreativität hin.9

Die Wirkung von Haschisch dagegen wird von Baudelaire deutlich an-
ders bewertet. Zwar löse die Einnahme dieser Droge ein vollkommenes
Glücksgefühl aus; Baudelaire spricht von »le bonheur absolu avec toutes
ses ivresses, toutes ses folies de jeunesse, et aussi ses béatitudes infinies.«10

Anders als der Wein habe Haschisch aber keine tröstende Wirkung, son-
dern führe zur Übersteigerung des gerade aktuellen emotionalen Zustan-
des und habe vor allem die Lähmung der Handlungsfähigkeit zur Folge:
»le hachisch est impropre à l’action«.11 Der Autor zitiert schließlich am

und »everyday lows, in which everything looks as boring as a photograph« (S. 220) und
der religiös fundierten Unterscheidung zwischen heilig und profan: »The good highs,
Baudelaire’s perverse equivalents to the sacred, are transitory and unreal.« (Ebd.) So sehr
man dieses Argument nachvollziehen kann, ist der Beitrag insgesamt in Bezug auf Bau-
delaire doch wenig ergiebig, da er einerseits in etwas sprunghafter Art und Weise die
historische Differenz zwischen Baudelaires Einstellung zu Drogen und der von Autoren
des 20. Jahrhunderts wie Aldous Huxley zu verdeutlichen versucht und andererseits oh-
ne wirklich gute Argumente behauptet, dass »Les Paradis artificiels, unlike his creative
writing and art criticism, does not sustain close analysis.« (S. 221)

7 Charles Baudelaire, Du vin et du hachisch, comparés comme moyens de multiplication de
l’individualité, in: Œuvres complètes, Bd. 1, S. 377–398, hier S. 378.

8 Ebd., S. 380f. (Ich werde wie eine pflanzliche Götterspeise in deine Brust hinabsinken.
Ich werde das Samenkorn sein, das die unter Schmerzen gepflügte Ackerfurche frucht-
bar macht. Aus unserer intimen Vereinigung wird Poesie entstehen.)

9 Baudelaire berichtet etwa von einem spanischen Gitarristen, der zusammen mit Pagani-
ni aufzutreten pflegt und eines Tages mit einem Steinmetz, mit dem zusammen er sich
betrunken hat, ein Konzert gibt (ebd., S. 384–386). Beflügelt durch den Wein, wird der
Steinmetz, der die Violine nur amateurhaft beherrscht, zum kreativen Musiker und be-
rauscht mit seiner Darbietung die Menge. Das Gegenbild hierzu ist jener Künstler, des-
sen Gemälde Baudelaire als »antithèse absolue de l’art« (S. 383) erscheint und von dem
sich herausstellt, dass er ausschließlich Milch zu trinken pflegt (S. 382f.).

10 Ebd., S. 389 (dem absoluten Glück mit all seinen Berauschungen, all seinen jugendtypi-
schen Überschwänglichkeiten und auch all seinen unendlichen Glückseligkeiten).

11 Ebd.

Wissenschaft als Quelle poetischer Inspiration

231

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ende von Du vin et du hachisch zustimmend eine Äußerung des Musik-
theoretikers und Philosophen Auguste Barbereau, dem zufolge es verach-
tenswert sei, wenn sich der Mensch künstlicher Mittel wie Haschisch be-
diene, um zur poetischen Glückseligkeit zu gelangen, da ja Enthusiasmus
und Wille ebenfalls in der Lage seien, ihn auf die Höhe einer »existence
supranaturelle« zu heben.

Dieser eindeutigen und grundlegenden Distanzierung von der Droge
stehen nun aber andere Textstellen entgegen, in denen Baudelaire auf die
Gemeinsamkeit von Wein und Haschisch hinweist, welche darin bestehe,
»le développement poétique excessif de l’homme«12 zu bewirken. Bei der
Beschreibung der Wirkungen von Haschisch verweist Baudelaire auf Phä-
nomene wie Halluzinationen, synästhetische Wahrnehmungen, Verände-
rungen des Zeitgefühls und Auflösung der Persönlichkeit. All diese Ver-
änderungen werden so beschrieben, dass man die Faszination des Autors
deutlich spüren kann. Außerdem korrelieren die beschriebenen Phänome-
ne teilweise mit der Darstellung in Baudelaires poetischen Texten.13 Inso-
fern kann man festhalten, dass sich in Du vin et du hachisch zwei verschie-
dene Einstellungen des Dichters zur Verwendung bewusstseinsverändern-
der Mittel gegenüberstehen: zum einen die kategorische Ablehnung sol-
cher Mittel, zum anderen die unverhohlene Faszination für Bewusstseins-
zustände, welche durch die Einnahme dieser Mittel hervorgerufen wer-
den.14

12 Ebd., S. 397 (die exzessive poetische Entwicklung des Menschen).
13 Vgl. hierzu die oben erwähnte Untersuchung von Inoue, Une poétique de l’ivresse chez

Charles Baudelaire, sowie Anny Kaehler, Untersuchungen über Baudelaires Drogenerfah-
rung. Beitrag zu einer Deutung seines dichterischen Werks, Diss. Berlin 1976. In beiden Ar-
beiten werden zahlreiche Stellen aus Baudelaires poetischen Texten aufgelistet und un-
tersucht, in denen sich (möglicherweise) Reflexe auf die Rauscherfahrung finden. Nicht
alle diese Beispiele sind indes überzeugend.

14 Alexander Kupfer, »Moderne Blasphemien eines Moralisten: Charles Baudelaire und die
künstlichen Paradiese«, in: ders., Die künstlichen Paradiese. Rausch und Realität seit der
Romantik,  Stuttgart/Weimar 1996, S. 563–592, zeigt auf, dass Baudelaires ambivalente
Faszination für Drogen in einem systematischen Bezug zu seiner Auffassung von der
Dichtung  als  blasphemischer  Gegenschöpfung  steht:  »Die  Poesie  als  Äußerung  der
imagination ist wie diese selbst der Anfang und das Ende, der Ursprung und das letzte Ziel
des Universums. Die Gesetze, auf denen die Operationen der imagination basieren, sind im
tiefsten Grund der Seele niedergelegt, dies ist aber der traditionelle Ort des göttlichen
Mysteriums. Innerhalb des künstlichen Universums, das der menschliche Geist erzeugt, ist
die imagination also genau das, was Gott in der sichtbaren Welt der Natur ist. Für Baudelaire
 […] erhält das Ideal des Künstlichen damit aber auch eine blasphemische Bedeutung […].«
(S. 577f.) Das Blasphemische der Kunst komme, so Kupfer, unter anderem im Titel von
Baudelaires Rausch-Buch, Les Paradis artificiels, zum Ausdruck: »Anscheinend markiert

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

232

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Beschäftigung mit Drogen hat ein wissenschaftliches Fundament.
Robert Kopp und Claude Pichois haben nachgewiesen, dass Baudelaire
sich im Kapitel »Qu’est-ce que le hachisch?« der Paradis artificiels insbeson-
dere auf L’Officine ou répertoire général de pharmacie pratique (erste Auflage
1844) von François Dorvault bezieht.15 In den ab 1850 erschienenen Auf-
lagen dieses Handbuchs findet sich ein umfangreicher, dreieinhalb (später
sogar viereinhalb) Spalten umfassender Eintrag zum Stichwort »Chanvre«
(Hanf), den Baudelaire zu drei Vierteln übernommen hat, ohne indes sei-
ne Quelle zu nennen. Die genauen Textkorrespondenzen sind in dem Bei-
trag von Kopp und Pichois aufgelistet.16 Besonders aufschlussreich ist ein
Passus, in dem es um eine neue, einfachere Methode der Herstellung von

Baudelaires Plural also einen Paradiesbegriff, der sich vom traditionellen christlichen
Verständnis entfernt, ja er impliziert den blasphemischen Gedanken, daß der Mensch auf
das Paradies Gottes möglicherweise nicht angewiesen sei, da ihm andere Alternativen zur
Auswahl stehen. Und was wären diese Alternativen? ›Künstliche‹ Paradiese, antwortet
Baudelaire, also Gärten der Seligkeit, die der Mensch selbst entworfen hat.« (S. 572) Bernd
Blaschke, »Innenwelt-Psychonauten und Ekstase: Die paradoxen Räume des Rausches bei
Baudelaire, Benjamin, Benn und Jünger«, in: Claudia Olk/Anne-Julia Zwierlein (Hg.),
Innenwelten vom Mittelalter zur Moderne. Interiorität in Literatur, Bild und Psychologiege-
schichte, Trier 2002, S. 211–231, situiert Baudelaires Drogenreflexion geistesgeschichtlich
in der (Post-)Romantik. Von der »romantischen Makrokosmos-Mikrokosmos Vorstellung
(die  eine  Erkennbarkeit  der  Seele  und  der  essentiellen  Welten  auf  dem  Wege  der
Naturstudien und der daraus abgeleiteten Analogieschlüsse auf den inneren Mikrokosmos
erlaubte)« (S. 214)  wechsle  Baudelaire  zum  »Kult  der  Künstlichkeit« (ebd.).  Da  die
Außenwelt nicht mehr als das Innenleben des Ichs spiegelndes Korrelat zur Verfügung
stehe,  suche Baudelaire den »Weg nach innen als  Weg zum Mysterium […] mittels
bewusstseinsverändernder  Substanzen« (ebd.).  Ernüchtert  durch  die  »Katererfahrung
nach den Rauschekstasen« (ebd.) gelange Baudelaire aber schließlich zu einer »Kritik an
der Droge« (ebd.), weil diese den menschlichen Willen schwäche und den Menschen
dadurch dem Tier annähere. Die von Blaschke suggerierte Stringenz der Argumentation
findet sich allerdings so nicht in Baudelaires Schriften. Hier ist nach meiner Auffassung
vielmehr eine grundsätzliche Ambivalenz gegenüber Drogen zu konstatieren, ein Hin-
und Herschwanken zwischen Faszination und Verurteilung, welches durch die Querver-
bindungen zwischen den Paradis artificiels und den poetischen Texten noch an Plausibilität
gewinnt. Für den vorliegenden Zusammenhang sehr interessant sind Blaschkes Hinweise
auf den Zusammenhang zwischen den paradoxen Innenwelten, welche Baudelaire in
seinen Rausch-Studien beschreibt, und der Psychoanalyse, also dem Bereich der Wissen-
schaft: »Rauschräume als Innenweltreisen und zugleich als Außersich-Sein. Eine paradoxe,
multiple Ich-Topographie, die ein cartesianisches Ego allemal sprengt, im freudschen Tri-
Topologischen Ego-Modell allerdings wissenschaftlich anschreibbar wird als Ekstase des
ICH, als Reise ins ES, oder zumindest als Veränderung der dynamischen Kräfteverhältnisse
zwischen den Ich-Instanzen.« (S. 215.)

15 Robert Kopp/Claude Pichois, »Baudelaire et le haschisch. Expérience et documenta-
tion«, in: Revue des Sciences humaines 32 (1967), S. 467–476.

16 Ebd., S. 471–473.

Wissenschaft als Quelle poetischer Inspiration

233

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Haschisch geht. Bei Dorvault wird diese Methode folgendermaßen be-
schrieben:

On traite la plante sèche par l’alcool à plusieurs reprises; on distille pour retirer
les trois quarts de l’alcool; on évapore le résidu en extrait (extrait alcoolique de
cannabis); on traite cet extrait par l’eau, qui dissout les matières gommo-
extractiques, et laisse la résine, qu’on n’a plus qu’à faire sécher à l’étuve.17

Man behandelt die getrocknete Pflanze mehrmals mit Alkohol; man destilliert
sie, um drei Viertel der Alkoholmenge herauszuziehen; man gewinnt durch
Verdunstung des Rests einen Extrakt (Alkoholextrakt aus Kannabis); man be-
handelt diesen Extrakt mit Wasser, wodurch die Gummistoffe des Extrakts auf-
gelöst werden, und behält das Harz bei, welches nun nur noch im Ofen getrock-
net werden muss.

Baudelaire reformuliert diesen Passus folgendermaßen:
Pour obtenir cette résine, on réduit la plante sèche en poudre grossière, et on la
lave plusieurs fois avec de l’alcool que l’on distille ensuite pour le retirer en par-
tie; on fait évaporer jusqu’à consistance d’extrait; on traite cet extrait par l’eau,
qui dissout les matières gommeuses étrangères, et la résine reste alors à l’état de
pureté.18

Um dieses Harz zu gewinnen, verwandelt man die getrocknete Pflanze in ein
grobkörniges Pulver und wäscht dieses mehrmals mit Alkohol, den man sodann
destilliert, um ihn teilweise zu eliminieren; man lässt den Rest so lange verduns-
ten, bis ein Extrakt übrigbleibt; man behandelt diesen Extrakt mit Wasser, wo-
durch die gummiartigen Fremdstoffe aufgelöst werden, und schließlich bleibt
das Harz im Reinzustand übrig.

Beschrieben wird hier ein Transformationsvorgang, in dessen Verlauf ein
Ausgangsprodukt so verändert wird, dass ein Endprodukt entsteht, wel-
ches durch Reinheit (»pureté«) ausgezeichnet ist. Es handelt sich um einen
Vorgang der Transformation und Veredelung, welcher metaphorisch auch
auf die künstlerische Aktivität bezogen werden kann.19 Baudelaire bedient
sich einer etwas komplexeren und weniger repetitiven Syntax als Dor-

17 Ebd., S. 473.
18 Baudelaire, Œuvres complètes, Bd. 1, S. 406f.
19 Vgl. hierzu Friedrich Kittler, »Der chemisch reine Konsum. Drogen bei Hegel, Hoff-

mann und Baudelaire«, in: Christoph Hoffmann/Caroline Welsh (Hg.), Umwege des Le-
sens. Aus dem Labor philologischer Neugierde, Berlin 2006, S. 111–125, hier S. 120: »Künst-
liche Paradiese als Titel, unter dem Baudelaire seine diversen Drogenstudien nachmals
versammelte, besagen zu allererst, dass sich eine autonome, von aller Produktion und
allem Herstellungswissen abgetrennte Konsumsphäre geschlossen hat.« Diese autonome
Sphäre des Konsums korreliert zum einen mit dem modernetypischen Umgang mit
Kunst, bei dem Produktion und Rezeption getrennt werden, zum anderen aber interfe-

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

234

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vault, veredelt also gewissermaßen stilistisch den von ihm als Vorlage ver-
wendeten Text. Das Verb »évaporer« (›verdunsten, verströmen‹) (»on fait
évaporer jusqu’à consistance d’extrait«), welches er bei Dorvault vorfindet,
behält er bei. Dieses Verb hat eine nicht auf den ersten Blick erkennbare
Schlüsselfunktion.

Es kommt in seinem Werk insgesamt nicht sehr häufig vor; eine Suche
in der Datenbank Frantext ergibt lediglich sechs Belegstellen: eine im Sa-
lon de 1846, zwei in den Paradis artificiels und drei in den Fleurs du Mal,
und zwar in den Gedichten Harmonie du soir, Le soleil und Les petites vieil-
les. Die zweite Stelle in den Paradis artificiels, an der das Verb »évaporer«
verwendet wird, findet sich im Abschnitt Le théâtre de Séraphin. Dort geht
es um eine der möglichen Wirkungen von Haschisch, nämlich die Auflö-
sung der Grenze zwischen Innen und Außen und das dadurch bewirkte
Verschmelzen von Ich und Umwelt, welches dazu führt, dass Ursache-
Wirkungs-Beziehungen in der Wahrnehmung des sich auflösenden Ichs
umgedreht werden:

Je vous suppose assis et fumant. Votre attention se reposera un peu trop long-
temps sur les nuages bleuâtres qui s’exhalent de votre pipe. L’idée d’une évapo-
ration, lente, successive, éternelle, s’emparera de votre esprit, et vous applique-
rez bientôt cette idée à vos propres pensées, à votre matière pensante. Par une
équivoque singulière, par une espèce de transposition ou de quiproquo intellec-
tuel, vous vous sentirez vous évaporant, et vous attribuerez à votre pipe (dans
laquelle vous vous sentez accroupi et ramassé comme le tabac) l’étrange faculté
de vous fumer.20

Ich gehe davon aus, dass Sie jetzt sitzen und rauchen. Ihre Aufmerksamkeit rich-
tet sich ein wenig zu lange auf die bläulichen Wolken, die aus Ihrer Pfeife her-
vorquellen. Die Idee einer langsamen, sukzessiven, ewig andauernden Verduns-
tung bemächtigt sich Ihres Geistes und Sie wenden alsbald diese Idee auf ihre
eigenen Gedanken an, auf Ihr Gehirn. Durch einen singulären Irrtum, durch
eine Art Transposition oder intellektuelle Verwechslung haben Sie das Gefühl,
dass Sie verdunsten, und Sie schreiben Ihrer Pfeife (in der Sie das Gefühl haben,

riert in der sozialen Praxis des Drogenkonsums die ästhetische mit der medizinisch-wis-
senschaftlichen Praxis, wie Kittler im Verweis auf Jacques-Joseph Moreau (de Tours),
den Verfasser der Schrift Du hachisch et de l’aliénation mentale (1845), verdeutlicht: »Die
objektive Folge war schlicht und einfach, dass die mentale Alienation, vordem ein pures
psychiatrisches Konstrukt Pinels, erstmals experimentelle Wirklichkeit erlangte. Mo-
reau de Tours behauptete nichts geringeres, als am Haschisch über eine Antimedizin zu
verfügen, die Geisteskrankheit künstlich herbeiführen und das hieß auch und gerade
Psychiatern hermeneutisch erschließen könne.« (S. 121f.)

20 Baudelaire, Œuvres complètes, Bd. 1, S. 420 (Hervorh. im Text).

Wissenschaft als Quelle poetischer Inspiration

235

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zu hocken und wie der Tabak drinzustecken) die seltsame Fähigkeit zu, Sie zu
rauchen.

Nicht mehr das Subjekt der Wahrnehmung raucht seine Pfeife, sondern es
hat umgekehrt den Eindruck, von seiner Pfeife ›geraucht zu werden‹ und
›sich zu evaporieren‹. Diese Auflösung des Ichs ist zwar einerseits eine be-
unruhigende Erfahrung. So heißt es im unmittelbaren Anschluss an die
zuletzt zitierte Stelle, dass diese scheinbar unendlich andauernde Vorstel-
lung in Wirklichkeit zum Glück nur eine Minute gedauert habe. Das Ich
schwankt zwischen Momenten der Hellsichtigkeit (»lucidité«) und Mo-
menten, in denen es vom Wirbel seiner eigenen Phantasievorstellungen
mitgerissen wird und sich sein Zeit- und Ichgefühl völlig auflösen. Das Er-
gebnis ist eine Multiplikation des Ichs: »On dirait qu’on vit plusieurs vies
d’homme en l’espace d’une heure. N’êtes-vous pas alors semblable à un ro-
man fantastique qui serait vivant au lieu d’être écrit?«21 Der letzte Satz ist
insofern besonders wichtig, als hier im Modus der metaphorischen
Gleichsetzung eine Verbindung von drogeninduzierter Bewusstseinsver-
änderung und Literatur hergestellt wird. Zwar bleibt die Ambivalenz in
der Bewertung dieses Zustandes durchaus bestehen, insofern im selben
Absatz des Textes die Rauscherfahrung als »ce dangereux exercice où la li-
berté disparaît«22 bezeichnet wird. Dennoch wird deutlich, dass diese ex-
perimentelle Veränderung von Bewusstseinszuständen eine starke Attrak-
tivität besitzt, und zwar nicht als ein in der Wirklichkeit anzustrebender
Zustand, sondern als ein gedankliches Konstrukt und als Sprachspiel. Bau-
delaire nutzt die ihm durch wissenschaftliche Publikationen, eigene Beob-
achtungen und teilweise auch den Konsum von Drogen verfügbar ge-
machten Erfahrungen, um diese sprachlich zu bearbeiten und daraus Bau-
steine einer Poetik des Rausches zu gewinnen.

Die Poetik des Rausches in den Fleurs du Mal

Die Relevanz dieser Poetik des Rausches für Baudelaires poetische Pro-
duktion möchte ich nun an Beispielen aus den Fleurs du Mal aufzeigen.
Ich wähle bewusst nicht jene Texte, in denen die Rauscherfahrung deut-

2.

21 Ebd. (Man hat den Eindruck, dass man im Lauf einer einzigen Stunde mehrere Men-
schenleben durchläuft. Ähnelt man jetzt etwa nicht einem fantastischen Roman, der
nicht geschrieben, sondern lebendig wäre?)

22 (diese gefährliche Übung, bei der die Freiheit verschwindet).

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

236

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lich thematisiert wird (wie etwa Le poison oder L’âme du vin), sondern je-
ne, die das eine Schnittstelle von Wissenschaft und Poetik bildende Lexem
»évaporer« enthalten. Zunächst geht es um das Gedicht Les petites vieilles
(1859) aus den Tableaux parisiens.23 In diesem Text, der aus vier Teilen be-
steht, betrachtet das Ich alte Frauen, die in der Großstadt umherwandern
und dem Sprecher als »êtres singuliers, décrépits et charmants« (V. 4),24 als
»monstres disloqués« (V. 5) beziehungsweise auch als »marionnettes«
(V. 13)25 erscheinen. Diese alten, hinfälligen Frauen besitzen allerdings
noch Merkmale ihrer Jugend; in ihnen scheint sich teilweise noch die Ver-
gangenheit zu manifestieren: »Ils [sc. les monstres disloqués] ont les yeux
divins de la petite fille« (V. 19).26 Die Frauen zeichnen sich somit durch
zeitliche Uneindeutigkeit aus, was auch durch weitere Textbefunde beleg-
bar ist: Bei ihrer Betrachtung denkt der Sprecher einerseits an den ihnen
bald bevorstehenden Tod, indem er die Särge evoziert, in denen die alten
Frauen beerdigt werden und die häufig nicht größer sind als Kindersärge.
Andererseits projiziert der Sprecher im zweiten Teil des Gedichts mögli-
che Vergangenheiten auf die »petites vieilles«:

De Frascati défunt Vestale enamourée;
Prêtresse de Thalie, hélas! dont le souffleur
Enterré sait le nom; célèbre évaporée
Que Tivoli jadis ombragea dans sa fleur,

Toutes m’enivrent! mais parmi ces êtres frêles
Il en est qui, faisant de la douleur un miel,
Ont dit au Dévouement qui leur prêtait ses ailes:
Hippogriffe puissant, mène-moi jusqu’au ciel!
 

23 Œuvres complètes, Bd. 1, S. 89–91.
24 Die deutsche Übersetzung wird hier und im Folgenden zitiert nach: Charles Baudelaire,

Die Blumen des Bösen. Der Spleen von Paris, übers. v. Sigmar Löffler/Fernand Nohr/Dieter
Tauchmann, Leipzig 1990, S. 166–173 (»Seltsame Wesen, reizend, alt und abgezehrt«).

25 (»verrenkte Fratzen«) bzw. (»Marionetten«).
26 (»Augen, die göttlich wie die eines Kindes sprechen«).

Wissenschaft als Quelle poetischer Inspiration

237

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


L’une, par sa patrie au malheur exercée,
L’autre, que son époux surchargea de douleurs,
L’autre, par son enfant Madone transpercée,
Toutes auraient pu faire un fleuve avec leurs pleurs!
(V. 37–48)

 
Vestalin aus Frascatis totem Liebesgarten,
Thalias Priesterin, die der Souffleur im Sarg,
Ach, kennt bei Namen, die berühmten Leichten, Zarten,
Die, als sie blühten, Tivoli im Schatten barg,

Alle berauschen mich! Doch einige von ihnen,
Den schwachen Wesen, finden Honig noch im Schmerz,
Und zur Ergebung, deren Schwingen ihnen dienen,
Sagen sie: Mächtges Flügelroß, trag himmelwärts!

Die eine, die ihr Heimatland ins Elend brachte,
Die andre, die ihr Mann mit Leiden überlud.
Die dritte, die ihr Kind zur Schmerzensmutter machte,
Sie füllten einen Fluß mit ihrer Tränenflut!

Der Sprecher stellt sich vor, dass die alten Frauen in ihrer Jugend mögli-
cherweise Schauspielerinnen oder Tänzerinnen waren, die einst berühmt
waren, heute aber völlig vergessen sind. In diesem Zusammenhang wird
die Partizipialform des Verbums »évaporer« verwendet, welche in übertra-
gener Bedeutung auch heißen kann: ›leichtfertig, flatterhaft, kopflos‹. Die-
ses Lexem wird nun syntaktisch verbunden mit dem Verbum »enivrer«.
Die alten, einst flatterhaften Frauen, denen der Sprecher imaginäre Ver-
gangenheiten zuschreibt, berauschen ihn im Hier und Jetzt. Sie selbst ha-
ben es in ihrer Vergangenheit vermocht, die Wirklichkeit zu transformie-
ren, den Schmerz in Honig zu verwandeln. Es geht in diesem Gedicht, wie
in vielen anderen der Fleurs du Mal und insbesondere der Tableaux pari-
siens, um die poetische Verwandlung der prosaischen Wirklichkeit. Dieser
Vorgang setzt ein wahrnehmendes Subjekt voraus, das in der Lage ist, das
poetische Potential in seiner Umwelt zu erkennen und sich in die Gegen-
stände oder Personen dieser Umwelt hineinzuversetzen. Diese empathi-
sche Haltung zur Umwelt wird am Ende des Gedichts Les petites vieilles
noch einmal expliziert. Dort heißt es:

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

238

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Mais moi, moi qui de loin tendrement vous surveille,
L’œil inquiet, fixé sur vos pas incertains,
Tout comme si j’étais votre père, ô merveille!
Je goûte à votre insu des plaisirs clandestins:

Je vois s’épanouir vos passions novices;
Sombres ou lumineux, je vis vos jours perdus;
Mon cœur multiplié jouit de tous vos vices!
Mon âme resplendit de toutes vos vertus!

Ruines! ma famille! ô cerveaux congénères!
Je vous fais chaque soir un solennel adieu!
Où serez-vous demain, Èves octogénaires,
Sur qui pèse la griffe effroyable de Dieu?
(V. 73–84)

 
Ich aber, dessen Augen zärtlich nach euch sehen,
Der ängstlich euren unbeholfnen Schritt ermißt,
Als wär ich euer Vater, – wunderlich Geschehen! –
Ich kost geheime Freuden, ohne daß ihr’s wißt:

Ich sehe eure erste Leidenschaft erblühen,
Seh die entschwundne Zeit, die Düsternis, das Glück,
Mein Herz laß ich von allen euren Lastern glühen,
Und meine Seele strahlt die Tugenden zurück!

Ruinen! meine Kinder! gleichgeborne Scharen!
Ich ruf euch zu: Schlaft wohl! sooft der Tag verfliegt.
Wo mögt ihr morgen sein, Evas von achtzig Jahren,
Auf denen Gottes fürchterliche Tatze liegt?

In diesen Schlussversen erfolgt eine Auflösung der Grenzen des Ichs, ver-
bunden mit seiner Multiplikation. Das Ich identifiziert sich so sehr mit
den »petites vieilles«, dass es deren verlorene Tage (nach-)erlebt und in sei-
nem Herzen und seiner Seele alle Laster und Tugenden der alten Frauen
verspürt. Die »Monstres brisés, bossus« (V. 6),27 die »ombres ratatinées«
(V. 69),28 die sich dafür schämen, dass sie existieren, verwandelt der sich in
sie hineinversetzende Sprecher in seinesgleichen (»ma famille! ô cerveaux
congénères!«, V. 81).29 Dies ist einerseits ein Grundprinzip der Baudelai-
re’schen Poetik, welche danach strebt, aus dem Vergänglichen das Ewige

27 (»Fratzen (…) Schief, zerbrochen, krumm«).
28 (»Verschrumpfte Schatten«).
29 (»meine Kinder! gleichgeborne Scharen!«).

Wissenschaft als Quelle poetischer Inspiration

239

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


herauszudestillieren;30 andererseits korrespondiert dieser Vorgang dem,
was wir bei der Analyse der Paradis artificiels erkennen konnten, das heißt
der Entgrenzung und Multiplikation des Ichs, welches sich im Zustand
des Rausches nicht mehr als distinkt von seiner Umwelt erfahren kann. Es
ist daher kein Zufall, dass Baudelaire in Les petites vieilles, wo die Verwand-
lungsfähigkeit des Dichters besondere zeitliche und konzeptuelle Distan-
zen überwinden muss, die Verben »enivrer« und »évaporer« in einen en-
gen Zusammenhang bringt. Um die Wirklichkeit verwandeln zu können,
muss der Sprecher sich selbst in einen Zustand des Rausches versetzen;
dieser Zustand vermag es dann, die evaporierte Vergangenheit imaginär
durch supplementäre Bilder und Wirklichkeitskonstruktionen zu substitu-
ieren.

Das Verb »évaporer« wird ebenfalls in dem Gedicht Harmonie du soir31

(1857) verwendet, und zwar in seiner reflexiven Form. Zweimal kommt in
diesem vierstrophigen Gedicht folgender Vers vor: »Chaque fleur s’éva-
pore ainsi qu’un encensoir« (V. 2 und 5). In der Abendstunde verströmen
die Blumen ihren Duft und tragen somit zu der »Harmonie du soir« bei,
welche sich aus einer Mischung von Klängen, Düften und visuellen Ein-
drücken ergibt.

Voici venir les temps où vibrant sur sa tige
Chaque fleur s’évapore ainsi qu’un encensoir;
Les sons et les parfums tournent dans l’air du soir;
Valse mélancolique et langoureux vertige!

Chaque fleur s’évapore ainsi qu’un encensoir;
Le violon frémit comme un cœur qu’on afflige
Valse mélancolique et langoureux vertige!
Le ciel est triste et beau comme un grand reposoir.

Le violon frémit comme un cœur qu’on afflige,
Un cœur tendre, qui hait le néant vaste et noir!
Le ciel est triste et beau comme un grand reposoir.
Le soleil s’est noyé dans son sang qui se fige.

30 Vgl. Le Peintre de la vie moderne, in: Œuvres complètes, Bd. 2, S. 683–724, hier S. 694: »Il
s’agit, pour [l’artiste], de dégager de la mode ce qu’elle peut contenir de poétique dans
l’historique, de tirer l’éternel du transitoire.« (Für den Künstler geht es darum, dass er
aus der Mode das herausdestilliert, was sie an Poesie im Geschichtlichen enthalten mag,
dass er das Ewige aus dem Vergänglichen gewinnt.)

31 Baudelaire, Œuvres complètes, Bd. 1, S. 47.

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

240

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Un cœur tendre, qui hait le néant vaste et noir!
Du passé lumineux recueille tout vestige!
Le soleil s’est noyé dans son sang qui se fige.…
Ton souvenir en moi luit comme un ostensoir!

 
Nun kommt die Stunde, da, erzitternd auf den Zweigen,
In Weihrauchdampf verströmt ein jeder Blütenkranz,
Arom und Ton durchziehn die Abendluft im Tanz,
Sehnsüchtiges Gewog und schwermutsvoller Reigen!

In Weihrauchdampf verströmt ein jeder Blütenkranz.
Wie ein gequältes Herz erschauern leis die Geigen,
Sehnsüchtiges Gewog und schwermutsvoller Reigen!
So traurig ist, so schön des Himmels Altarglanz!

Wie ein gequältes Herz erschauern leis die Geigen,
Zartherz, das haßt die Nacht des weiten, leeren Lands!
So traurig ist, so schön des Himmels Altarglanz,
Die Sonne schwamm im Blut bei ihrem Niedersteigen.

Zartherz, das haßt die Nacht des weiten, leeren Lands,
Greif zu, wo Spuren des entschwundnen Lichts sich zeigen!
Die Sonne schwamm im Blut bei ihrem Niedersteigen…
In meiner Seele strahlt dein Bild, du Goldmonstranz!32

Die vom Titel angekündigte Harmonie wird in den Versen der ersten
Strophe eingelöst, insbesondere durch die Wahrnehmung der in der
Abendluft schwebenden Klänge und Düfte (V. 3) und durch den Korres-
pondenzbezug zwischen den Sphären von Natur und Religion. Durch die
Reimwörter »encensoir« (›Weihrauchfass‹), »reposoir« (›Stationsaltar‹) und
»ostensoir« (›Monstranz‹), von denen sich »encensoir« und »reposoir« auch
jeweils einmal wiederholen, ist die Isotopie des Religiösen deutlich mar-
kiert. Naturschönheit und die Erhabenheit der religiösen Sphäre kommen
scheinbar zum harmonischen Einklang. Allerdings gibt es schon in der
ersten Strophe – und stärker noch in den folgenden – semantische Diskre-
panzen und Dissonanzen. Die religiös-feierliche Erhabenheit des Abends,
der durch das harmonische Schwingen von Tönen und Düften charakteri-
siert ist, wird gebrochen durch den verblosen vierten Vers, der die kreisen-
den Töne und Düfte in einen melancholischen Walzer und ein schmach-
tendes Schwindelgefühl umdeutet. Der semantische Gegenpol zum Har-
monischen wird sodann verstärkt, wenn die Violine, wie es in V. 6 heißt,

32 Baudelaire, Die Blumen des Bösen, S. 86–89.

Wissenschaft als Quelle poetischer Inspiration

241

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


»frémit comme un cœur qu’on afflige«.33 Auffällig ist in dieser zweiten
Strophe eine Häufung von Lexemen mit negativer Bedeutung: »afflige«,
»mélancolique«, »triste«. Vollends wird die Harmonie der Abendstim-
mung in V. 12 und dann erneut in V. 15 zerstört, wenn das gewaltgepräg-
te Bild der Sonne, die in ihrem eigenen gerinnenden Blut ertrunken ist,
evoziert wird. Der zentrale semantische Gegensatz des Gedichts ist also
der zwischen Harmonie, Friede, Ruhe auf der einen Seite und einer ex-
pressiven Metaphorik der Gewalt und des Todes auf der anderen. Wenn
»sons« und »parfums« zunächst eine »valse mélancolique« ergeben, so
kann man dies noch der Sphäre der Harmonie zuschreiben; wenn dage-
gen die Geige wie ein gequältes Herz erzittert, so kann man hier nicht
mehr von Abendharmonie sprechen. Vielmehr verweist dieser Vergleich
auf die Sphäre des »néant vaste et noir« (V. 13), welches von dem zarten
gequälten Herzen verabscheut wird. Die Gegensätze brechen also in sich
zusammen; das Traurige und das Schöne koinzidieren; die lebensspenden-
de Sonne verfällt dem Bereich des Todes.

Das zarte Herz, welches zuvor schon als leidendes markiert wurde, wird
nun in der letzten Strophe zum Träger von Erinnerungen, sammelt (»re-
cueille«) es doch alle Spuren des »passé lumineux«. Dieses Herz wird in
der letzten Strophe auch in die Nähe des Ichs gerückt, und zwar durch die
Gemeinsamkeit der Erinnerung an die Vergangenheit. So wie das Herz ak-
tiv alle Spuren der Vergangenheit bewahrt, leuchtet im Ich die Erinne-
rung an ein Du, welches hier erstmals apostrophiert wird, und diese Erin-
nerung wird verglichen mit einer Monstranz. Wenn zuvor mehrmals die
Sphäre der Natur durch Vergleiche in einen engen Zusammenhang mit
der religiösen Sphäre gebracht wurde, so wird nun das Ich selbst ebenfalls
mit der religiösen Sphäre verknüpft, sodass hier ein weiteres Beispiel jener
Ununterscheidbarkeit von Ich und Außenwelt vorliegt, von der oben im
Zusammenhang mit den Paradis artificiels, aber auch bei der Analyse von
Les petites vieilles die Rede war.

Interessanterweise wird diese semantische Struktur der Grenzauflösung
und der permanenten Transformation auf der Ebene der formalen Gestal-
tung des Gedichts abgebildet, insofern dieses durch identisch wiederkeh-
rende Verse gekennzeichnet ist, die aber jeweils in neue Bedeutungszu-
sammenhänge einrücken. Die Abendharmonie ist ein Dispositiv des
Schwingens, der Bewegung, der Verschiebung und des Zusammenbre-

33 (»Wie ein gequältes Herz erschauern leis die Geigen«).

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

242

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


chens von Gegensätzen. Harmonie und Disharmonie, Friede und Gewalt
lösen einander ab und stellen sich gegenseitig infrage. Durch das Schlüs-
sellexem »s’évaporer« wird ein impliziter Zusammenhang mit der Poetik
des Rausches hergestellt: Das Ich sieht sich Wahrnehmungen und Bildern
ausgesetzt, die es nicht kontrollieren kann; es leidet wie das Herz als Aus-
druck des Klanges, der von außen kommt. Insofern ist das Ich so wie ein
unter dem Einfluss von Rauschmitteln stehendes Subjekt bestimmten
Wirkungen hilflos ausgesetzt und kann diese nicht kontrollieren. Da aber
die Grenzen zwischen Innen und Außen aufgelöst werden, ist das Ich
doch zugleich auch Produzent dieser Bilder und Sinneseindrücke.

An einem dritten Beispiel, wiederum aus den Tableaux parisiens, seien
noch kurz einige weitere Aspekte der Poetik des Rausches dargestellt. Es
handelt sich um das Gedicht Le Soleil,34 in welchem explizit vom Dichter
und seiner Aktivität die Rede ist.

Le long du vieux faubourg, où pendent aux masures
Les persiennes, abri des secrètes luxures,
Quand le soleil cruel frappe à traits redoublés
Sur la ville et les champs, sur les toits et les blés,
Je vais m’exercer seul à ma fantasque escrime,
Flairant dans tous les coins les hasards de la rime,
Trébuchant sur les mots comme sur les pavés,
Heurtant parfois des vers depuis longtemps rêvés.

Ce père nourricier, ennemi des chloroses,
Éveille dans les champs les vers comme les roses;
Il fait s’évaporer les soucis vers le ciel,
Et remplit les cerveaux et les ruches de miel.
C’est lui qui rajeunit les porteurs de béquilles
Et les rend gais et doux comme des jeunes filles,
Et commande aux moissons de croître et de mûrir
Dans le cœur immortel qui toujours veut fleurir!

Quand, ainsi qu’un poète, il descend dans les villes,
Il ennoblit le sort des choses les plus viles,
Et s’introduit en roi, sans bruit et sans valets,
Dans tous les hôpitaux et dans tous les palais.

 

34 Œuvres complètes, Bd. 1, S. 83.

Wissenschaft als Quelle poetischer Inspiration

243

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Durchs alte Faubourg, wo an bröckligen Gebäuden
Die Jalousien hängen, Schirm geheimer Freuden,
Wenn die gestrenge Sonne mit vermehrter Wucht
Auf Stadt und Felder trifft, auf Dächermeer und Frucht,
Geh ich allein und üb gar wunderliche Künste:
In allen Winkeln spür ich Reime auf wie Dünste,
Ich gleit auf Wörtern aus wie auf des Bordsteins Rand
Und stoß an Verse an, die ich im Traum schon fand.

Sie, unsre Nährmutter, die Feindin des Blutlosen,
Erweckt in Feld und Flur die Reime wie die Rosen,
Verdampft die Sorgen all zum Himmelsraum hinan
Und füllt mit Honig Waben und Gehirne an.
Sie ist’s, durch die die Krückenträger jünger werden,
Daß sie so froh und sanft wie Mädchen sich gebärden,
Und die die Saat zu wachsen und zu reifen lehrt
Im Herzen, das nie stirbt, das stets zu blühn begehrt!

Steigt sie wie ein Poet herab mit ihrem Scheine
Zur Stadt, so adelt sie das Niedre und Gemeine
Und tritt als Königin lautlos und ohne Troß
In jedes Hospital ein und in jedes Schloß.35

In der ersten Strophe steht syntaktisch das Ich als Dichter im Mittelpunkt;
es ist Subjekt des Hauptsatzes »Je vais m’exercer seul à ma fantasque es-
crime«. Die Sonne als zweite zentrale Instanz des Textes ist syntaktisch im
Nebensatz untergebracht (»Quand le soleil cruel frappe à traits redou-
blés«) und bildet den Hintergrund für die Aktivität des Dichters. Diese
Aktivität wird als Kampfhandlung (»escrime«) ausgewiesen und korreliert
insofern mit der Grausamkeit der Sonne und ihren Schlägen. Der Um-
gang des Dichters mit dem Sprachmaterial (»rime«, »mots«, »vers«) ist
durch die Verben »flairer«, »trébucher« und »heurter« gekennzeichnet.
Das Verhältnis zwischen Dichter und Sprache ist insgesamt ein agonales,
die Sprache bringt dem, der sie in dichterische Form gießen will, einen
Widerstand entgegen. Ist es eine Überinterpretation, wenn man sich den
in der Einsamkeit des »faubourg« mit dem Wortmaterial fechtenden und
über die Wörter wie über Pflastersteine stolpernden Dichter als Betrunke-
nen vorstellt?

In der zweiten Strophe wird die Sonne, die ja gemäß dem Titel im Zen-
trum des Textes steht, in syntaktische Subjektposition gebracht. Der Him-
melskörper unterliegt einer Verwandlung: Nachdem er zuvor als »soleil

35 Baudelaire, Die Blumen des Bösen, S. 154–155.

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

244

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


cruel« bezeichnet worden war, erscheint er jetzt als »père nourricier«, von
dem positive Wirkungen ausgehen. Eine dieser Wirkungen ist es, dass die
Sorgen zum Himmel verdunsten (»s’évaporer«), das heißt, die sich ver-
wandelnde Sonne vermag es ihrerseits, Transformationsprozesse in Gang
zu setzen. Dazu gehört auch die Verjüngung der Krückenträger, die
»comme des jeunes filles« werden. Sowohl die Sonne als auch die von ihr
ausgehenden Wirkungen sind also durch das Prinzip der Transformation
gekennzeichnet. In der dritten Strophe schließlich kommt es zur syntakti-
schen Gleichsetzung von Sonne und Dichter, denn wie ein Dichter (»ainsi
qu’un poète«) verwandelt und veredelt die Sonne »le sort des choses les
plus viles«. Das Verhältnis zwischen dem Dichter und der Sonne ist also
insgesamt eines der Verwandlung, der Transformation, der Verschiebung.
Zunächst führt der Dichter im glühenden Sonnenlicht seine »fantasque
escrime« aus, sodann übernimmt die Sonne als Subjekt des Textes die Po-
sition des Dichters. Während die »petites vieilles« den Schmerz in Honig
verwandeln, füllt die Sonne die Gehirne und Bienenkörbe mit Honig. In
beiden Fällen geht es um die Überschreitung der irdischen Bedingtheit
und der Endlichkeit des Lebens (»le cœur immortel qui toujours veut
fleurir«).

Baudelaire und das Wissen der Poesie

Nun stellt sich abschließend die Frage nach dem Wissen der Poesie. Wenn
wir das bisher Gesagte rekapitulieren, dann können wir erkennen, dass
Baudelaire in seiner Poetik des Rausches von bestimmten Wissensbestän-
den, beruhend auf Erfahrungen und Beobachtungen, auf Erzählungen
und Anekdoten, aber auch auf wissenschaftlichen Texten, ausgeht und
diese sprachlich bearbeitet und miteinander verknüpft. Dabei ist zu be-
denken, dass, wie gezeigt wurde, unterschiedliche, ja gegensätzliche Be-
wertungen der Drogenerfahrung vorgenommen werden. Einerseits distan-
ziert Baudelaire sich deutlich von den künstlichen Paradiesen des Rau-
sches; andererseits lässt sich erkennen, dass die Darstellung von Rauschzu-
ständen und ihren Konsequenzen von großer Faszination geprägt ist. Bei-
de Bewertungen beziehen sich auf den möglichen Nutzen oder Nachteil
des Drogenkonsums für die dichterische Kreativität.

Man sollte diese Widersprüche nicht vereindeutigend auflösen, sondern
sie nutzen, um an das verborgene Sinnpotential von Baudelaires Texten
heranzukommen. Für ihn ist die Dichtung ein höherer Erkenntnismodus.

3.

Wissenschaft als Quelle poetischer Inspiration

245

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dieser Modus bedient sich zwar der sprachlichen Ordnung, überschreitet
diese aber zugleich. Er schreibt sich, wie wir sehen konnten, in die Modi
der wissenschaftlichen Darstellung ein, indem er Diskurselemente aus
Fachpublikationen paraphrasierend und reformulierend herausgreift. Es
geht Baudelaire dabei allerdings nicht in erster Linie darum, Wissen an
den Leser zu vermitteln, welches dieser sich auch im direkten Rekurs auf
die wissenschaftlichen Texte aneignen könnte; vielmehr ist ihm daran ge-
legen, unter Ausblendung des Urhebers und mittels einer in die Textform
eingreifenden künstlerischen Bearbeitung des zitierten Diskursmaterials
Bedeutungsnetze herzustellen, semantische und lexikalische Rekurrenzen
zu erzeugen, die unter anderem dafür verantwortlich sind, dass keine kla-
ren Grenzen zwischen den Gattungen (Poesie und Prosa, Essay und Dich-
tung) gezogen werden können.

Die in den Paradis artificiels entworfene Poetik des Rausches ist nicht
bloße Theorie, sondern sie wird je schon praktisch umgesetzt durch die
suggestiven Evokationen des Sprechers. Besonders interessant wäre es in
diesem Zusammenhang, Baudelaires réécriture von Thomas De Quinceys
Confessions of an English Opium Eater zu betrachten – es handelt sich kei-
neswegs um eine bloße Übersetzung, sondern um eine in den Text ein-
greifende, diesen kommentierende Reformulierung, die auf der Position
eines Beobachters zweiter Ordnung beruht.36 Eine solche Betrachtung
würde deutlich werden lassen, dass Baudelaire in den Paradis artificiels
nicht nur eine abstrakte Theorie entwirft, sondern dass diese Theorie mit
seiner poetischen Schreibpraxis in einem grundlegenden Zusammenhang
steht. Der poetische Text – und zu dieser Gattung gehört auch die Schrift
Les Paradis artificiels – zitiert Wissensbestände, die er aber sogleich trans-
formiert und poetologisch funktionalisiert. Die Beschreibung von Rausch-
zuständen kann zwar durchaus auf wissenschaftlicher Erkenntnis beru-
hen, doch ist das nicht ihre eigentliche semantische Funktion. Vielmehr
geht es Baudelaire darum, dieses Wissen einzubinden in einen Argumen-
tationszusammenhang, in dem der Dichter seine eigene dichterische Pra-
xis beschreibt, reflektiert und theoretisch-poetologisch fundiert.37

36 Baudelaire, Un mangeur d’opium, in: Œuvres complètes, Bd. 1, S. 442–517.
37 Insofern fügt sich das hier Dargelegte in einen breiteren Zusammenhang innerhalb des

Baudelaire’schen Werkes ein. Vgl. Thomas Klinkert, »Le spleen baudelairien comme ca-
talyseur poétique«, in: Gérard Peylet (Hg.), L’Ennui, Bordeaux 2013, S. 75–89, wo die
poetologische Selbstreflexivität der vier Spleen-Gedichte untersucht wird.

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

246

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Wissen des poetischen Textes ist somit zwar gespeist aus einem
Wissen über den Menschen und die Welt, und es kann auch, wie wir se-
hen konnten, ein wissenschaftlich validiertes Wissen in diesen Text einge-
hen, doch wird dieses Wissen dann im poetischen Text bearbeitet, akzen-
tuiert, reduziert, umgeformt, in Korrelation gestellt – und verändert durch
diese Prozesse seine Bedeutung. Es geht bei Baudelaire darum, das Wissen
über den Menschen und seine extremen Bewusstseinszustände, wie sie un-
ter Einsatz von Rauschmitteln künstlich herbeigeführt werden können, in
einen poetologischen Zusammenhang einzubinden, in dem dann selbst-
verständlich dieses lebensweltliche Wissen nicht einfach außer Kraft ge-
setzt wird und auch moralische Bewertungen eine wichtige Rolle spielen
können. Doch das Entscheidende ist die Transformation des Wissens in
poetologische Prinzipien, die Baudelaires Texte miteinander verknüpfen.
Die Wissenschaft wird somit zum Anlass und zur Quelle poetischer Inspi-
ration.

Literaturverzeichnis

Barbey d’Aurevilly, Jules, »Charles Baudelaire«, in: Poésie et poètes, Genève 1968
(Nachdruck der Ausgabe Paris 1906), S. 97–123.

Baudelaire, Charles, Œuvres complètes, 2 Bde, hg. v. Claude Pichois, Paris 1975/76.
–––, Die Blumen des Bösen. Der Spleen von Paris, übers. v. Sigmar Löffler/Fernand

Nohr/Dieter Tauchmann, Leipzig 1990.
Blaschke, Bernd, »Innenwelt-Psychonauten und Ekstase: Die paradoxen Räume des

Rausches bei Baudelaire, Benjamin, Benn und Jünger«, in: Claudia Olk/Anne-
Julia Zwierlein (Hg.), Innenwelten vom Mittelalter zur Moderne. Interiorität in Lite-
ratur, Bild und Psychologiegeschichte, Trier 2002, S. 211–231.

Carrier, David, »High Art: Les Paradis artificiels and the Origins of Modernism«, in:
Nineteenth-Century Contexts 20 (1997), S. 215–238.

Inoue, Teruo, Une poétique de l’ivresse chez Charles Baudelaire. Essai d’analyse d’après
»Les Paradis Artificiels« et »Les Fleurs du Mal«, Tokyo 1977.

Kaehler, Anny, Untersuchungen über Baudelaires Drogenerfahrung. Beitrag zu einer Deu-
tung seines dichterischen Werks, Diss. Berlin 1976.

Kittler, Friedrich, »Der chemisch reine Konsum. Drogen bei Hegel, Hoffmann und
Baudelaire«, in: Christoph Hoffmann/Caroline Welsh (Hg.), Umwege des Lesens.
Aus dem Labor philologischer Neugierde, Berlin 2006, S. 111–125.

Klinkert, Thomas, »Le spleen baudelairien comme catalyseur poétique«, in: Gérard
Peylet (Hg.), L’Ennui, Bordeaux 2013, S. 75–89.

Kopp, Robert/Pichois, Claude, »Baudelaire et le haschisch. Expérience et documenta-
tion«, in: Revue des Sciences humaines 32 (1967), S. 467–476.

Wissenschaft als Quelle poetischer Inspiration

247

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kupfer, Alexander, »Moderne Blasphemien eines Moralisten: Charles Baudelaire und
die künstlichen Paradiese«, in: ders., Die künstlichen Paradiese. Rausch und Realität
seit der Romantik, Stuttgart/Weimar 1996, S. 563–592

Westerwelle, Karin, Ästhetisches Interesse und nervöse Krankheit. Balzac, Baudelaire,
Flaubert, Stuttgart/Weimar 1993.

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

248

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Baudelaires Poetik des Rausches
	1. Poetik und Wissenschaft in Baudelaires Rausch-Schriften
	2. Die Poetik des Rausches in den Fleurs du Mal
	3. Baudelaire und das Wissen der Poesie
	Literaturverzeichnis

	Einleitung

