Wissenschaft als Quelle poetischer Inspiration
Baudelaires Poetik des Rausches

Einleitung

»[...] Les Paradis artificiels de Baudelaire sont un livre de prose, de descrip-
tion et d’analyse psycho-physiologique qu’il a faits sur souvenir, absolu-
ment comme un naturaliste étudie a la loupe les fibrilles d’une feuille de
mirier.<! Mit diesen Worten charakterisiert Jules Barbey d’Aurevilly Bau-
delaires Les Paradis artificiels, jenes Werk, das Claude Pichois zufolge das
einzige Buch war, welches der Autor als abgeschlossen und definitiv be-
trachtete: »Les Paradis artificiels sont, au fond, le seul livre que Baudelaire
ait considéré comme achevé, définitif.<? Man darf vermuten, dass in
einem von dem Dichter und Asthetiktheoretiker Charles Baudelaire als
abgeschlossen betrachteten Buch — neben manch anderem — auch grundle-
gende Auskiinfte zu seiner eigenen Poetik enthalten sind. Folgt man der
Deutung von Barbey d’Aurevilly, der Baudelaire mit einem »naturaliste«
(einem Naturforscher) vergleicht, so darf man zudem annehmen, dass die-
se Poetik in einem Zusammenhang mit naturwissenschaftlichen Diskur-
sen, Auffassungen oder Verfahren steht. Ich mdchte vor diesem Hinter-
grund im Folgenden Les Paradis artificiels und die damit zusammenhin-
gende Schrift Du vin et du hachisch, comparés comme moyens de multiplicati-
on de I'individualité unter der doppelten Perspektive von Poetik und Wis-
senschaft betrachten (1). Sodann werde ich, anhand von exemplarischen
Gedichtanalysen, die Ergebnisse dieser Betrachtung auf ihre Relevanz fir
Baudelaires poetische Produktion hin untersuchen (2). Dies soll schlief3-
lich in die allgemeine Frage nach dem Zusammenhang von Poesie und
Wissen miinden, die abschliefend kurz behandelt wird (3).

1 Jules Barbey d’Aurevilly, »Charles Baudelaire«, in: Poésze et poétes, Geneve 1968 (Nach-
druck der Ausgabe Paris 1906), S. 97-123, hier S. 112. (Baudelaires Buch Les Paradis artifi-
ciels besteht aus Prosa, aus Beschreibungen und aus psychophysiologischen Analysen, die
er auf der Grundlage seiner Erinnerungen gemacht hat, exakt so wie ein Naturforscher
mit der Lupe die Fibrillen eines Maulbeerbaumblattes untersucht.)

2 Charles Baudelaire, GEuvres complétes, 2 Bde, hg. v. Claude Pichois, Paris 1975/76, Bd. 1,
S.1367.

229

hittps://dol.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:46.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

1. Poetik und Wissenschaft in Baudelaires Rausch-Schriften

Die Paradis artificiels haben unterschiedliche Deutungen hervorgerufen.
So schreibt Teruo Inoue in seinem Buch Une poétique de livresse chez
Charles Baudelaire: »L’objectif du poete est clair: il vise a examiner un
monde poétique, excessif, provoqué par I'ivresse des excitants. [...] Ce qui
intéresse le poete, ce sont la poésie et la morale dans I'ivresse des exci-
tants.«> Karin Westerwelle zufolge vertritt Baudelaire dagegen die These,
»daf$ die kiinstlichen, das heifst chemisch hervorgerufenen Halluzinatio-
nen und Traume [...] den asthetischen Phinomenen, die man kontrastiv
als die »paradis naturels< bezeichnen koénnte, nicht korrespondieren, da
zwischen den beiden Zustindlichkeiten und Erfahrungen kategoriale Un-
terschiede bestehen.«* Inoue zufolge hat der Dichter Baudelaire demnach
das Ziel, eine durch Rauschmittel erzeugte poetische Wirklichkeit zu er-
kunden; Rausch und poetischer Zustand konvergieren somit. Westerwelle
dagegen diagnostiziert einen Gegensatz zwischen diesen beiden Bereichen
beziehungsweise Zustinden. Die divergierenden Positionen von Inoue
und Westerwelle sind, so mochte ich es deuten, Ausdruck der doppelten
Lesbarkeit von Baudelaires Text. Westerwelle verweist in einer FuSnote
im Ubrigen darauf, dass ihre Auslegung eine andere, ebenfalls mogliche
Deutungsperspektive vernachlassige, namlich die, »die Haschisch-
Erfahrung als Allegorese der poetischen Erfahrung zu lesen«,’ und besta-
tigt damit die hier diagnostizierte doppelte Lesbarkeit des Textes.

Diese Mehrdeutigkeit korreliert mit der grundlegenden Ambivalenz
von Baudelaires Haltung gegentiber Rauschmitteln, die wiederum als eine
Manifestationsform seines in der christlich-katholischen Tradition fuflen-
den Dualismus gedeutet werden kann.® Betrachtet man Du vin et du ha-
chisch, so stellt man eine deutliche Unterscheidung zwischen den Wein

3 Teruo Inoue, Une poctique de I'ivresse chez Charles Baudelaire. Essai d’analyse d’aprés »Les
Paradis Artificiels« et »Les Fleurs du Mal«, Tokyo 1977, S. 5. (Das Ziel des Dichters ist klar:
Er nimmt sich vor, eine poetische, exzessive, durch Rauschmittel erzeugte Welt zu unter-
suchen. [...] Was den Dichter interessiert, das sind Dichtung und Moral im kinstlich er-
zeugten Rausch.)

4 Karin Westerwelle, Asthetisches Interesse und nervise Krankbeit. Balzac, Baudelaire, Flaubert,
Stuttgart/Weimar 1993, S. 263.

5 Ebd., S. 264, Fulnote 43.

6 David Carrier, »High Art: Les Paradis artificiels and the Origins of Modernismg, in: Nine-
teenth-Century Contexts 20 (1997), S.215-238, postuliert eine Analogie zwischen der
durch Drogenkonsum bewirkten Unterscheidung zwischen »ecstatic highs, in which
Baudelaire is hyperreceptive to art works (and to seeing the world aesthetically)«

230

hittps://dol.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:46.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wissenschaft als Quelle poetischer Inspiration

und Haschisch zugeschriebenen Wirkungen fest. Diese unterschiedlichen
Wirkungen fihren auch zu unterschiedlichen Bewertungen ihrer poetoge-
nen Qualititen. So verweist Baudelaire gleich zu Beginn von Du vin et du
hachisch auf E. T. A. Hoffmanns Empfehlung, Wein oder Champagner als
kreativitatssteigernde Mittel zu verwenden.” Sodann lasst er den Wein
selbst zu Wort kommen, indem er ihn in einer Prosopopoe Folgendes
zum Menschen sagen ldsst: »Je tomberai au fond de ta poitrine comme
une ambroisie végétale. Je serai le grain qui fertilise le sillon douloureuse-
ment creusé. Notre intime réunion créera la poésie.«® Auch die Anekdo-
ten, welche Baudelaire referiert, weisen auf die Affinitat von Wein und
Poesie beziehungsweise kinstlerischer Kreativitat hin.?

Die Wirkung von Haschisch dagegen wird von Baudelaire deutlich an-
ders bewertet. Zwar l6se die Einnahme dieser Droge ein vollkommenes
Glicksgefithl aus; Baudelaire spricht von »le bonheur absolu avec toutes
ses ivresses, toutes ses folies de jeunesse, et aussi ses béatitudes infinies.«!?
Anders als der Wein habe Haschisch aber keine trostende Wirkung, son-
dern fiihre zur Ubersteigerung des gerade aktuellen emotionalen Zustan-
des und habe vor allem die Lihmung der Handlungsfahigkeit zur Folge:
»le hachisch est impropre a l'action«.!! Der Autor zitiert schlielich am

und »everyday lows, in which everything looks as boring as a photograph« (S. 220) und
der religios fundierten Unterscheidung zwischen heilig und profan: »The good highs,
Baudelaire’s perverse equivalents to the sacred, are transitory and unreal.« (Ebd.) So sehr
man dieses Argument nachvollzichen kann, ist der Beitrag insgesamt in Bezug auf Bau-
delaire doch wenig ergiebig, da er einerseits in etwas sprunghafter Art und Weise die
historische Differenz zwischen Baudelaires Einstellung zu Drogen und der von Autoren
des 20. Jahrhunderts wie Aldous Huxley zu verdeutlichen versucht und andererseits oh-
ne wirklich gute Argumente behauptet, dass »Les Paradis artificiels, unlike his creative
writing and art criticism, does not sustain close analysis.« (S. 221)

7 Charles Baudelaire, Du vin et du bachisch, comparés comme moyens de multiplication de
lindividualité, in: Euvres complétes, Bd. 1, S. 377-398, hier S. 378.

8 Ebd., S.380f. (Ich werde wie eine pflanzliche Gotterspeise in deine Brust hinabsinken.
Ich werde das Samenkorn sein, das die unter Schmerzen gepfliigte Ackerfurche frucht-
bar macht. Aus unserer intimen Vereinigung wird Poesie entstehen.)

9  Baudelaire berichtet etwa von einem spanischen Gitarristen, der zusammen mit Pagani-
ni aufzutreten pflegt und eines Tages mit einem Steinmetz, mit dem zusammen er sich
betrunken hat, ein Konzert gibt (ebd., S. 384-386). Befliigelt durch den Wein, wird der
Steinmetz, der die Violine nur amateurhaft beherrscht, zum kreativen Musiker und be-
rauscht mit seiner Darbietung die Menge. Das Gegenbild hierzu ist jener Kanstler, des-
sen Gemailde Baudelaire als »antithese absolue de lart« (S. 383) erscheint und von dem
sich herausstellt, dass er ausschliefSlich Milch zu trinken pflegt (S. 382f.).

10 Ebd., S. 389 (dem absoluten Glick mit all seinen Berauschungen, all seinen jugendtypi-
schen Uberschwinglichkeiten und auch all seinen unendlichen Gliickseligkeiten).

11 Ebd.

231

hittps://dol.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:46.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

Ende von Du vin et du hachisch zustimmend eine Auferung des Musik-
theoretikers und Philosophen Auguste Barbereau, dem zufolge es verach-
tenswert sei, wenn sich der Mensch kunstlicher Mittel wie Haschisch be-
diene, um zur poetischen Gluckseligkeit zu gelangen, da ja Enthusiasmus
und Wille ebenfalls in der Lage seien, ihn auf die Hohe einer »existence
supranaturelle« zu heben.

Dieser eindeutigen und grundlegenden Distanzierung von der Droge
stehen nun aber andere Textstellen entgegen, in denen Baudelaire auf die
Gemeinsamkeit von Wein und Haschisch hinweist, welche darin bestehe,
»le développement poétique excessif de I’homme«!? zu bewirken. Bei der
Beschreibung der Wirkungen von Haschisch verweist Baudelaire auf Phi-
nomene wie Halluzinationen, synisthetische Wahrnehmungen, Verande-
rungen des Zeitgefithls und Auflésung der Personlichkeit. All diese Ver-
anderungen werden so beschrieben, dass man die Faszination des Autors
deutlich spiren kann. Auflerdem korrelieren die beschriebenen Phinome-
ne teilweise mit der Darstellung in Baudelaires poetischen Texten.!3 Inso-
fern kann man festhalten, dass sich in Du vin et du hachisch zwei verschie-
dene Einstellungen des Dichters zur Verwendung bewusstseinsverandern-
der Mittel gegeniiberstehen: zum einen die kategorische Ablehnung sol-
cher Mittel, zum anderen die unverhohlene Faszination fiir Bewusstseins-

zustinde, welche durch die Einnahme dieser Mittel hervorgerufen wer-
den.™

12 Ebd., S.397 (die exzessive poetische Entwicklung des Menschen).

13 Vgl. hierzu die oben erwihnte Untersuchung von Inoue, Une poétique de livresse chez
Charles Baudelaire, sowie Anny Kaehler, Untersuchungen iiber Baudelaires Drogenerfab-
rung. Beitrag zu einer Deutung seines dichterischen Werks, Diss. Berlin 1976. In beiden Ar-
beiten werden zahlreiche Stellen aus Baudelaires poetischen Texten aufgelistet und un-
tersucht, in denen sich (méglicherweise) Reflexe auf die Rauscherfahrung finden. Nicht
alle diese Beispiele sind indes tiberzeugend.

14 Alexander Kupfer, »Moderne Blasphemien eines Moralisten: Charles Baudelaire und die
kunstlichen Paradiese«, in: ders., Die kiinstlichen Paradiese. Rausch und Realitdt seit der
Romantik, Stuttgart/Weimar 1996, S. 563-592, zeigt auf, dass Baudelaires ambivalente
Faszination fir Drogen in einem systematischen Bezug zu seiner Auffassung von der
Dichtung als blasphemischer Gegenschopfung steht: »Die Poesie als Auferung der
imagination ist wie diese selbst der Anfang und das Ende, der Ursprung und das letzte Ziel
des Universums. Die Gesetze, auf denen die Operationen der zmagination basieren, sind im
tiefsten Grund der Seele niedergelegt, dies ist aber der traditionelle Ort des gottlichen
Mysteriums. Innerhalb des kiinstlichen Universums, das der menschliche Geist erzeugt, ist
dieimagination also genau das, was Gottin der sichtbaren Weltder Natur ist. Fiir Baudelaire
[...Jerhaltdas Ideal des Kiinstlichen damitaber auch eine blasphemische Bedeutung|...].
(S. 577£.) Das Blasphemische der Kunst komme, so Kupfer, unter anderem im Titel von
Baudelaires Rausch-Buch, Les Paradis artificiels, zum Ausdruck: »Anscheinend markiert

232

hittps://dol.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:46.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wissenschaft als Quelle poetischer Inspiration

Die Beschiftigung mit Drogen hat ein wissenschaftliches Fundament.

Robert Kopp und Claude Pichois haben nachgewiesen, dass Baudelaire
sich im Kapitel »Qu’est-ce que le hachisch?« der Paradis artificiels insbeson-
dere auf L’Officine ou répertoire général de pharmacie pratique (erste Auflage
1844) von Frangois Dorvault bezieht.!S In den ab 1850 erschienenen Auf-
lagen dieses Handbuchs findet sich ein umfangreicher, dreieinhalb (spéter
sogar viereinhalb) Spalten umfassender Eintrag zum Stichwort »Chanvre«
(Hanf), den Baudelaire zu drei Vierteln tbernommen hat, ohne indes sei-
ne Quelle zu nennen. Die genauen Textkorrespondenzen sind in dem Bei-
trag von Kopp und Pichois aufgelistet.!® Besonders aufschlussreich ist ein
Passus, in dem es um eine neue, einfachere Methode der Herstellung von

15

16

Baudelaires Plural also einen Paradiesbegriff, der sich vom traditionellen christlichen
Verstindnis entfernt, ja er impliziert den blasphemischen Gedanken, daf§ der Mensch auf
das Paradies Gottes moglicherweise nicht angewiesen sei, da thm andere Alternativen zur
Auswahl stehen. Und was wiaren diese Alternativen? >Kiinstliche< Paradiese, antwortet
Baudelaire, also Garten der Seligkeit, die der Mensch selbst entworfen hat.« (S. 572) Bernd
Blaschke, »Innenwelt-Psychonauten und Ekstase: Die paradoxen Raume des Rausches bei
Baudelaire, Benjamin, Benn und Jinger«, in: Claudia Olk/Anne-Julia Zwierlein (Hg.),
Innenwelten vom Mittelalter zur Moderne. Interioritat in Literatur, Bild und Psychologiege-
schichte, Trier 2002, S. 211-231, situiert Baudelaires Drogenreflexion geistesgeschichtlich
in der (Post-)Romantik. Von der »romantischen Makrokosmos-Mikrokosmos Vorstellung
(die eine Erkennbarkeit der Seele und der essentiellen Welten auf dem Wege der
Naturstudien und der daraus abgeleiteten Analogieschliisse auf den inneren Mikrokosmos
erlaubte)« (S.214) wechsle Baudelaire zum »Kult der Kunstlichkeit« (ebd.). Da die
Auflenwelt nicht mehr als das Innenleben des Ichs spiegelndes Korrelat zur Verfiigung
stehe, suche Baudelaire den »Weg nach innen als Weg zum Mysterium [...] mittels
bewusstseinsverandernder Substanzen« (ebd.). Erndchtert durch die »Katererfahrung
nach den Rauschekstasen« (ebd.) gelange Baudelaire aber schlieflich zu einer »Kritik an
der Droge« (ebd.), weil diese den menschlichen Willen schwiche und den Menschen
dadurch dem Tier annahere. Die von Blaschke suggerierte Stringenz der Argumentation
findet sich allerdings so nicht in Baudelaires Schriften. Hier ist nach meiner Auffassung
vielmehr eine grundsitzliche Ambivalenz gegeniiber Drogen zu konstatieren, ein Hin-
und Herschwanken zwischen Faszination und Verurteilung, welches durch die Querver-
bindungen zwischen den Paradis artificiels und den poetischen Texten noch an Plausibilitit
gewinnt. Fir den vorliegenden Zusammenhang sehr interessant sind Blaschkes Hinweise
auf den Zusammenhang zwischen den paradoxen Innenwelten, welche Baudelaire in
seinen Rausch-Studien beschreibt, und der Psychoanalyse, also dem Bereich der Wissen-
schaft: »Rauschraume als Innenweltreisen und zugleich als AufSersich-Sein. Eine paradoxe,
multiple Ich-Topographie, die ein cartesianisches Ego allemal sprengt, im freudschen Tri-
Topologischen Ego-Modell allerdings wissenschaftlich anschreibbar wird als Ekstase des
ICH, als Reise ins ES, oder zumindestals Veranderung der dynamischen Krifteverhaltnisse
zwischen den Ich-Instanzen.« (S. 215.)

Robert Kopp/Claude Pichois, »Baudelaire et le haschisch. Expérience et documenta-
tion, in: Revue des Sciences humaines 32 (1967), S. 467—476.

Ebd., S. 471-473.

233

hittps://dol.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:46.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

Haschisch geht. Bei Dorvault wird diese Methode folgendermaflen be-
schrieben:

On traite la plante seche par I’alcool a plusieurs reprises; on distille pour retirer
les trois quarts de I’alcool; on évapore le résidu en extrait (extrait alcoolique de
cannabis); on traite cet extrait par I’eau, qui dissout les matieres gommo-
extractiques, et laisse la résine, qu’on n’a plus qu’a faire sécher a I’étuve.”

Man behandelt die getrocknete Pflanze mehrmals mit Alkohol; man destilliert
sie, um drei Viertel der Alkoholmenge herauszuziehen; man gewinnt durch
Verdunstung des Rests einen Extrakt (Alkoholextrakt aus Kannabis); man be-
handelt diesen Extrakt mit Wasser, wodurch die Gummistoffe des Extrakts auf-
gelost werden, und behalt das Harz bei, welches nun nur noch im Ofen getrock-
net werden muss.

Baudelaire reformuliert diesen Passus folgendermafSen:

Pour obtenir cette résine, on réduit la plante seche en poudre grossiere, et on la
lave plusieurs fois avec de I’alcool que I'on distille ensuite pour le retirer en par-
tie; on fait évaporer jusqu’a consistance d’extrait; on traite cet extrait par ’eau,
qui dissout les matieres gommeuses étrangeres, et la résine reste alors a I’état de
pureté.!

Um dieses Harz zu gewinnen, verwandelt man die getrocknete Pflanze in ein
grobkorniges Pulver und wischt dieses mehrmals mit Alkohol, den man sodann
destilliert, um ihn teilweise zu eliminieren; man ldsst den Rest so lange verduns-
ten, bis ein Extrakt Gbrigbleibt; man behandelt diesen Extrakt mit Wasser, wo-
durch die gummiartigen Fremdstoffe aufgelost werden, und schliefSlich bleibt
das Harz im Reinzustand tbrig.

Beschrieben wird hier ein Transformationsvorgang, in dessen Verlauf ein
Ausgangsprodukt so verindert wird, dass ein Endprodukt entsteht, wel-

che

s durch Reinheit (»pureté«) ausgezeichnet ist. Es handelt sich um einen

Vorgang der Transformation und Veredelung, welcher metaphorisch auch

auf

die kinstlerische Aktivitat bezogen werden kann.' Baudelaire bedient

sich einer etwas komplexeren und weniger repetitiven Syntax als Dor-

17
18
19

234

Ebd., S. 473.

Baudelaire, Euvres complétes, Bd. 1, S. 406f.

Vgl. hierzu Friedrich Kittler, »Der chemisch reine Konsum. Drogen bei Hegel, Hoff-
mann und Baudelaire«, in: Christoph Hoffmann/Caroline Welsh (Hg.), Umwege des Le-
sens. Aus dem Labor philologischer Neugierde, Berlin 2006, S. 111-125, hier S. 120: »Kinst-
liche Paradiese als Titel, unter dem Baudelaire seine diversen Drogenstudien nachmals
versammelte, besagen zu allererst, dass sich eine autonome, von aller Produktion und
allem Herstellungswissen abgetrennte Konsumsphire geschlossen hat.« Diese autonome
Sphire des Konsums korreliert zum einen mit dem modernetypischen Umgang mit
Kunst, bei dem Produktion und Rezeption getrennt werden, zum anderen aber interfe-

hittps://dol.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:46.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wissenschaft als Quelle poetischer Inspiration

vault, veredelt also gewissermafien stilistisch den von ihm als Vorlage ver-
wendeten Text. Das Verb »évaporer« (verdunsten, verstromenc) (»on fait
évaporer jusqu’a consistance d’extrait«), welches er bei Dorvault vorfindet,
behalt er bei. Dieses Verb hat eine nicht auf den ersten Blick erkennbare
Schlasselfunktion.

Es kommt in seinem Werk insgesamt nicht sehr haufig vor; eine Suche
in der Datenbank Frantext ergibt lediglich sechs Belegstellen: eine im Sa-
lon de 1846, zwei in den Paradis artificiels und drei in den Fleurs du Mal,
und zwar in den Gedichten Harmonie du soir, Le soleil und Les petites vieil-
les. Die zweite Stelle in den Paradis artificiels, an der das Verb »évaporer«
verwendet wird, findet sich im Abschnitt Le thédtre de Séraphin. Dort geht
es um eine der moglichen Wirkungen von Haschisch, nimlich die Auflo-
sung der Grenze zwischen Innen und Auflen und das dadurch bewirkte
Verschmelzen von Ich und Umwelt, welches dazu fihrt, dass Ursache-
Wirkungs-Beziehungen in der Wahrnehmung des sich auflésenden Ichs
umgedreht werden:

Je vous suppose assis et fumant. Votre attention se reposera un peu trop long-
temps sur les nuages bleuétres qui s’exhalent de votre pipe. L’idée d’une évapo-
ration, lente, successive, éternelle, s’emparera de votre esprit, et vous applique-
rez bientdt cette idée a vos propres pensées, a votre matiere pensante. Par une
équivoque singuliere, par une espece de transposition ou de quiproquo intellec-
tuel, vous vous sentirez vous évaporant, et vous attribuerez a votre pipe (dans
laquelle vous vous sentez accroupi et ramassé comme le tabac) I'étrange faculté
de vous fumer.?®

Ich gehe davon aus, dass Sie jetzt sitzen und rauchen. Ihre Aufmerksamkeit rich-
tet sich ein wenig zu lange auf die blaulichen Wolken, die aus Ihrer Pfeife her-
vorquellen. Die Idee einer langsamen, sukzessiven, ewig andauernden Verduns-
tung bemachtigt sich Thres Geistes und Sie wenden alsbald diese Idee auf ihre
eigenen Gedanken an, auf Thr Gehirn. Durch einen singuliren Irrtum, durch
eine Art Transposition oder intellektuelle Verwechslung haben Sie das Gefiihl,
dass Sie verdunsten, und Sie schreiben Ihrer Pfeife (in der Sie das Gefiihl haben,

riert in der sozialen Praxis des Drogenkonsums die asthetische mit der medizinisch-wis-
senschaftlichen Praxis, wie Kittler im Verweis auf Jacques-Joseph Moreau (de Tours),
den Verfasser der Schrift Du hachisch et de laliénation mentale (1845), verdeutlicht: »Die
objektive Folge war schlicht und einfach, dass die mentale Alienation, vordem ein pures
psychiatrisches Konstrukt Pinels, erstmals experimentelle Wirklichkeit erlangte. Mo-
reau de Tours behauptete nichts geringeres, als am Haschisch tber eine Antimedizin zu
verfiigen, die Geisteskrankheit kinstlich herbeifiihren und das hief auch und gerade
Psychiatern hermeneutisch erschliefen konne.« (S. 121f.)
20 Baudelaire, Euvres complétes, Bd. 1, S. 420 (Hervorh. im Text).

235

hittps://dol.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:46.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

zu hocken und wie der Tabak drinzustecken) die seltsame Fahigkeit zu, Sie zu
rauchen.

Nicht mehr das Subjekt der Wahrnehmung raucht seine Pfeife, sondern es
hat umgekehrt den Eindruck, von seiner Pfeife >geraucht zu werden< und
>sich zu evaporieren«. Diese Aufldsung des Ichs ist zwar einerseits eine be-
unruhigende Erfahrung. So heif§t es im unmittelbaren Anschluss an die
zuletzt zitierte Stelle, dass diese scheinbar unendlich andauernde Vorstel-
lung in Wirklichkeit zum Glick nur eine Minute gedauert habe. Das Ich
schwankt zwischen Momenten der Hellsichtigkeit (»lucidité«) und Mo-
menten, in denen es vom Wirbel seiner eigenen Phantasievorstellungen
mitgerissen wird und sich sein Zeit- und Ichgefiihl vollig auflésen. Das Er-
gebnis ist eine Multiplikation des Ichs: »On dirait qu’on vit plusieurs vies
d’homme en P’espace d’une heure. N’étes-vous pas alors semblable a un ro-
man fantastique qui serait vivant au lieu d’étre écrit>«?! Der letzte Satz ist
insofern besonders wichtig, als hier im Modus der metaphorischen
Gleichsetzung eine Verbindung von drogeninduzierter Bewusstseinsver-
anderung und Literatur hergestellt wird. Zwar bleibt die Ambivalenz in
der Bewertung dieses Zustandes durchaus bestehen, insofern im selben
Absatz des Textes die Rauscherfahrung als »ce dangereux exercice ou la li-
berté disparait«?? bezeichnet wird. Dennoch wird deutlich, dass diese ex-
perimentelle Veranderung von Bewusstseinszustinden eine starke Attrak-
tivitat besitzt, und zwar nicht als ein in der Wirklichkeit anzustrebender
Zustand, sondern als ein gedankliches Konstrukt und als Sprachspiel. Bau-
delaire nutzt die ihm durch wissenschaftliche Publikationen, eigene Beob-
achtungen und teilweise auch den Konsum von Drogen verfiigbar ge-
machten Erfahrungen, um diese sprachlich zu bearbeiten und daraus Bau-
steine einer Poetik des Rausches zu gewinnen.

2. Die Poetik des Rausches in den Fleurs du Mal

Die Relevanz dieser Poetik des Rausches fir Baudelaires poetische Pro-
duktion mochte ich nun an Beispielen aus den Fleurs du Mal aufzeigen.
Ich wihle bewusst nicht jene Texte, in denen die Rauscherfahrung deut-

21 Ebd. (Man hat den Eindruck, dass man im Lauf einer einzigen Stunde mehrere Men-
schenleben durchliuft. Ahnelt man jetzt etwa nicht einem fantastischen Roman, der
nicht geschrieben, sondern lebendig wire?)

22 (diese gefihrliche Ubung, bei der die Freiheit verschwindet).

236

hittps://dol.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:46.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wissenschaft als Quelle poetischer Inspiration

lich thematisiert wird (wie etwa Le pozson oder L’dme du vin), sondern je-
ne, die das eine Schnittstelle von Wissenschaft und Poetik bildende Lexem
»évaporer« enthalten. Zunichst geht es um das Gedicht Les petites vietlles
(1859) aus den Tableaux parisiens.?3 In diesem Text, der aus vier Teilen be-
steht, betrachtet das Ich alte Frauen, die in der Grof$stadt umherwandern
und dem Sprecher als »étres singuliers, décrépits et charmants« (V. 4),24 als
»monstres disloqués« (V. §) beziehungsweise auch als »marionnettes«
(V. 13)% erscheinen. Diese alten, hinfilligen Frauen besitzen allerdings
noch Merkmale ihrer Jugend; in ihnen scheint sich teilweise noch die Ver-
gangenheit zu manifestieren: »Ils [sc. les monstres disloqués] ont les yeux
divins de la petite fille« (V. 19).2¢ Die Frauen zeichnen sich somit durch
zeitliche Uneindeutigkeit aus, was auch durch weitere Textbefunde beleg-
bar ist: Bei ihrer Betrachtung denkt der Sprecher einerseits an den ihnen
bald bevorstehenden Tod, indem er die Sirge evoziert, in denen die alten
Frauen beerdigt werden und die haufig nicht grofSer sind als Kindersirge.
Andererseits projiziert der Sprecher im zweiten Teil des Gedichts mogli-
che Vergangenheiten auf die »petites vieilles«:

De Frascati défunt Vestale enamourée;
Prétresse de Thalie, hélas! dont le souffleur
Enterré sait le nom; célebre évaporée

Que Tivoli jadis ombragea dans sa fleur,

Toutes m’enivrent! mais parmi ces étres fréles

Il en est qui, faisant de la douleur un miel,

Ont dit au Dévouement qui leur prétait ses ailes:
Hippogriffe puissant, mene-moi jusqu’au ciel!

23 Euvres complétes, Bd. 1, S. 89-91.

24 Die deutsche Ubersetzung wird hier und im Folgenden zitiert nach: Charles Baudelaire,
Die Blumen des Bisen. Der Spleen von Paris, tGbers. v. Sigmar Loffler/Fernand Nohr/Dieter
Tauchmann, Leipzig 1990, S. 166-173 (»Seltsame Wesen, reizend, alt und abgezehrt).

25 (»verrenkte Fratzen«) bzw. (»Marionetten«).

26 (»Augen, die gottlich wie die eines Kindes sprechen).

237

hittps://dol.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:46.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

L’une, par sa patrie au malheur exercée,

L’autre, que son époux surchargea de douleurs,
L’autre, par son enfant Madone transpercée,
Toutes auraient pu faire un fleuve avec leurs pleurs!
(V. 37-48)

Vestalin aus Frascatis totem Liebesgarten,

Thalias Priesterin, die der Souffleur im Sarg,

Ach, kennt bei Namen, die berithmten Leichten, Zarten,
Die, als sie blihten, Tivoli im Schatten barg,

Alle berauschen mich! Doch einige von ihnen,

Den schwachen Wesen, finden Honig noch im Schmerz,
Und zur Ergebung, deren Schwingen ihnen dienen,
Sagen sie: Michtges Flugelrofs, trag himmelwirts!

Die eine, die ihr Heimatland ins Elend brachte,

Die andre, die ihr Mann mit Leiden tiberlud.

Die dritte, die ihr Kind zur Schmerzensmutter machte,
Sie fullten einen Fluf§ mit ihrer Tranenflut!

Der Sprecher stellt sich vor, dass die alten Frauen in ihrer Jugend mogli-
cherweise Schauspielerinnen oder Tanzerinnen waren, die einst berithmt
waren, heute aber vollig vergessen sind. In diesem Zusammenhang wird
die Partizipialform des Verbums »évaporer« verwendet, welche in tibertra-
gener Bedeutung auch heiflen kann:leichtfertig, flatterhaft, kopflos« Die-
ses Lexem wird nun syntaktisch verbunden mit dem Verbum »enivrer«.
Die alten, einst flatterhaften Frauen, denen der Sprecher imaginare Ver-
gangenheiten zuschreibt, berauschen ihn im Hier und Jetzt. Sie selbst ha-
ben es in ihrer Vergangenheit vermocht, die Wirklichkeit zu transformie-
ren, den Schmerz in Honig zu verwandeln. Es geht in diesem Gedicht, wie
in vielen anderen der Fleurs du Mal und insbesondere der Tableaux pari-
stens, um die poetische Verwandlung der prosaischen Wirklichkeit. Dieser
Vorgang setzt ein wahrnehmendes Subjekt voraus, das in der Lage ist, das
poetische Potential in seiner Umwelt zu erkennen und sich in die Gegen-
stinde oder Personen dieser Umwelt hineinzuversetzen. Diese empathi-
sche Haltung zur Umwelt wird am Ende des Gedichts Les petites vieilles
noch einmal expliziert. Dort heif3t es:

238

hittps://dol.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:46.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wissenschaft als Quelle poetischer Inspiration

Mais moi, moi qui de loin tendrement vous surveille,
L’ceil inquiet, fixé sur vos pas incertains,

Tout comme si j’étais votre pere, 6 merveille!

Je gotite a votre insu des plaisirs clandestins:

Je vois s’épanouir vos passions novices;
Sombres ou lumineus, je vis vos jours perdus;
Mon coeur multiplié jouit de tous vos vices!
Mon dme resplendit de toutes vos vertus!

Ruines! ma famille! 6 cerveaux congéneres!
Je vous fais chaque soir un solennel adieu!
Ou serez-vous demain, Eves octogénaires,
Sur qui pese la griffe effroyable de Dieu?
(V.73-84)

Ich aber, dessen Augen zértlich nach euch sehen,
Der angstlich euren unbeholfnen Schritt ermift,
Als war ich euer Vater, — wunderlich Geschehen! —
Ich kost geheime Freuden, ohne daf ihr’s wift:

Ich sehe eure erste Leidenschaft erblihen,

Seh die entschwundne Zeit, die Dusternis, das Gluck,
Mein Herz laf§ ich von allen euren Lastern glithen,
Und meine Seele strahlt die Tugenden zurick!

Ruinen! meine Kinder! gleichgeborne Scharen!

Ich ruf euch zu: Schlaft wohl! sooft der Tag verfliegt.
Wo mogt ihr morgen sein, Evas von achtzig Jahren,
Auf denen Gottes firchterliche Tatze liegt?

In diesen Schlussversen erfolgt eine Auflésung der Grenzen des Ichs, ver-
bunden mit seiner Multiplikation. Das Ich identifiziert sich so sehr mit
den »petites vieilles«, dass es deren verlorene Tage (nach-)erlebt und in sei-
nem Herzen und seiner Seele alle Laster und Tugenden der alten Frauen
verspurt. Die »Monstres brisés, bossus« (V. 6),% die »ombres ratatinées«
(V. 69),28 die sich dafiir schamen, dass sie existieren, verwandelt der sich in
sie hineinversetzende Sprecher in seinesgleichen (»ma famille! 6 cerveaux
congéneres!«, V. 81).2% Dies ist einerseits ein Grundprinzip der Baudelai-
re’schen Poetik, welche danach strebt, aus dem Verginglichen das Ewige

27 (»Fratzen (...) Schief, zerbrochen, krummuy).
28 (»Verschrumpfte Schattenc).
29  (»meine Kinder! gleichgeborne Scharen!«).

239

hittps://dol.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:46.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

I. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

herauszudestillieren;*® andererseits korrespondiert dieser Vorgang dem,
was wir bei der Analyse der Paradis artificiels erkennen konnten, das heifSt
der Entgrenzung und Multiplikation des Ichs, welches sich im Zustand
des Rausches nicht mehr als distinkt von seiner Umwelt erfahren kann. Es
ist daher kein Zufall, dass Baudelaire in Les petites vieilles, wo die Verwand-
lungsfihigkeit des Dichters besondere zeitliche und konzeptuelle Distan-
zen uberwinden muss, die Verben »enivrer« und »évaporer« in einen en-
gen Zusammenhang bringt. Um die Wirklichkeit verwandeln zu konnen,
muss der Sprecher sich selbst in einen Zustand des Rausches versetzen;
dieser Zustand vermag es dann, die evaporierte Vergangenheit imaginar
durch supplementare Bilder und Wirklichkeitskonstruktionen zu substitu-
ieren.

Das Verb »évaporer« wird ebenfalls in dem Gedicht Harmonie du soir3!
(1857) verwendet, und zwar in seiner reflexiven Form. Zweimal kommt in
diesem vierstrophigen Gedicht folgender Vers vor: »Chaque fleur s’éva-
pore ainsi qu’un encensoir« (V. 2 und 5). In der Abendstunde verstromen
die Blumen ihren Duft und tragen somit zu der »Harmonie du soir« bei,
welche sich aus einer Mischung von Kliangen, Diiften und visuellen Ein-
driicken ergibt.

Voici venir les temps ou vibrant sur sa tige
Chaque fleur s’évapore ainsi qu’un encensoir;

Les sons et les parfums tournent dans I’air du soir;
Valse mélancolique et langoureux vertige!

Chagque fleur s’évapore ainsi qu’un encensoir;

Le violon frémit comme un cceur qu’on afflige
Valse mélancolique et langoureux vertige!

Le ciel est triste et beau comme un grand reposoir.

Le violon frémit comme un coeur qu’on aftlige,
Un coeur tendre, qui hait le néant vaste et noir!

Le ciel est triste et beau comme un grand reposoir.
Le soleil s’est noyé dans son sang qui se fige.

30 Vgl. Le Peintre de la vie moderne, in: (Euvres complétes, Bd. 2, S. 683724, hier S. 694: »I1
s’agit, pour [l'artiste], de dégager de la mode ce qu’elle peut contenir de poétique dans
I’historique, de tirer I’éternel du transitoire.« (Fiir den Kunstler geht es darum, dass er
aus der Mode das herausdestilliert, was sie an Poesie im Geschichtlichen enthalten mag,
dass er das Ewige aus dem Verganglichen gewinnt.)

31 Baudelaire, Euvres complétes, Bd. 1, S. 47.

240

hittps://dol.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:46.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wissenschaft als Quelle poetischer Inspiration

Un coeur tendre, qui hait le néant vaste et noir!
Du passé lumineux recueille tout vestige!

Le soleil s’est noyé dans son sang qui se fige....
Ton souvenir en moi luit comme un ostensoir!

Nun kommt die Stunde, da, erzitternd auf den Zweigen,
In Weihrauchdampf verstrémt ein jeder Blatenkranz,
Arom und Ton durchziehn die Abendluft im Tanz,
Sehnsiichtiges Gewog und schwermutsvoller Reigen!

In Weihrauchdampf verstromt ein jeder Bliitenkranz.
Wie ein gequaltes Herz erschauern leis die Geigen,
Sehnstichtiges Gewog und schwermutsvoller Reigen!
So traurig ist, so schon des Himmels Altarglanz!

Wie ein gequiltes Herz erschauern leis die Geigen,
Zartherz, das haft die Nacht des weiten, leeren Lands!
So traurig ist, so schon des Himmels Altarglanz,

Die Sonne schwamm im Blut bei ihrem Niedersteigen.

Zartherz, das haf3t die Nacht des weiten, leeren Lands,
Greif zu, wo Spuren des entschwundnen Lichts sich zeigen!
Die Sonne schwamm im Blut bei ihrem Niedersteigen...

In meiner Seele strahlt dein Bild, du Goldmonstranz!3?

Die vom Titel angekiindigte Harmonie wird in den Versen der ersten
Strophe eingelost, insbesondere durch die Wahrnehmung der in der
Abendluft schwebenden Klinge und Difte (V. 3) und durch den Korres-
pondenzbezug zwischen den Sphiren von Natur und Religion. Durch die
Reimworter »encensoir« (>Weihrauchfass<), »reposoir« (>Stationsaltar<) und
»ostensoir« ((Monstranz«), von denen sich »encensoir« und »reposoir« auch
jeweils einmal wiederholen, ist die Isotopie des Religiosen deutlich mar-
kiert. Naturschonheit und die Erhabenheit der religiosen Sphare kommen
scheinbar zum harmonischen Einklang. Allerdings gibt es schon in der
ersten Strophe — und starker noch in den folgenden — semantische Diskre-
panzen und Dissonanzen. Die religios-feierliche Erhabenheit des Abends,
der durch das harmonische Schwingen von Ténen und Diiften charakteri-
siert ist, wird gebrochen durch den verblosen vierten Vers, der die kreisen-
den Toéne und Diifte in einen melancholischen Walzer und ein schmach-
tendes Schwindelgefithl umdeutet. Der semantische Gegenpol zum Har-
monischen wird sodann verstarkt, wenn die Violine, wie es in V. 6 heifdt,

32 Baudelaire, Die Blumen des Bosen, S. 86-89.

241

hittps://dol.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:46.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

»frémit comme un coeur qu'on afflige«.?? Auffillig ist in dieser zweiten
Strophe eine Hiaufung von Lexemen mit negativer Bedeutung: »afflige«,
»mélancolique«, »triste«. Vollends wird die Harmonie der Abendstim-
mung in V. 12 und dann erneut in V. 15 zerstort, wenn das gewaltgeprag-
te Bild der Sonne, die in ihrem eigenen gerinnenden Blut ertrunken ist,
evoziert wird. Der zentrale semantische Gegensatz des Gedichts ist also
der zwischen Harmonie, Friede, Ruhe auf der einen Seite und einer ex-
pressiven Metaphorik der Gewalt und des Todes auf der anderen. Wenn
»sons« und »parfums« zunichst eine »valse mélancolique« ergeben, so
kann man dies noch der Sphire der Harmonie zuschreiben; wenn dage-
gen die Geige wie ein gequiltes Herz erzittert, so kann man hier nicht
mehr von Abendharmonie sprechen. Vielmehr verweist dieser Vergleich
auf die Sphire des »néant vaste et noir« (V. 13), welches von dem zarten
gequilten Herzen verabscheut wird. Die Gegensitze brechen also in sich
zusammen; das Traurige und das Schone koinzidieren; die lebensspenden-
de Sonne verfallt dem Bereich des Todes.

Das zarte Herz, welches zuvor schon als leidendes markiert wurde, wird
nun in der letzten Strophe zum Triger von Erinnerungen, sammelt (»re-
cueille«) es doch alle Spuren des »passé lumineux«. Dieses Herz wird in
der letzten Strophe auch in die Nihe des Ichs gertickt, und zwar durch die
Gemeinsamkeit der Erinnerung an die Vergangenheit. So wie das Herz ak-
tiv alle Spuren der Vergangenheit bewahrt, leuchtet im Ich die Erinne-
rung an ein Du, welches hier erstmals apostrophiert wird, und diese Erin-
nerung wird verglichen mit einer Monstranz. Wenn zuvor mehrmals die
Sphire der Natur durch Vergleiche in einen engen Zusammenhang mit
der religiésen Sphire gebracht wurde, so wird nun das Ich selbst ebenfalls
mit der religiosen Sphare verkntpft, sodass hier ein weiteres Beispiel jener
Ununterscheidbarkeit von Ich und Auflenwelt vorliegt, von der oben im
Zusammenhang mit den Paradis artificiels, aber auch bei der Analyse von
Les pettes vietlles die Rede war.

Interessanterweise wird diese semantische Struktur der Grenzauflosung
und der permanenten Transformation auf der Ebene der formalen Gestal-
tung des Gedichts abgebildet, insofern dieses durch identisch wiederkeh-
rende Verse gekennzeichnet ist, die aber jeweils in neue Bedeutungszu-
sammenhange einricken. Die Abendharmonie ist ein Dispositiv des
Schwingens, der Bewegung, der Verschiebung und des Zusammenbre-

33 (»Wie ein gequiltes Herz erschauern leis die Geigenc).

242

hittps://dol.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:46.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wissenschaft als Quelle poetischer Inspiration

chens von Gegensatzen. Harmonie und Disharmonie, Friede und Gewalt
losen einander ab und stellen sich gegenseitig infrage. Durch das Schlis-
sellexem »s’évaporer« wird ein impliziter Zusammenhang mit der Poetik
des Rausches hergestellt: Das Ich sieht sich Wahrnehmungen und Bildern
ausgesetzt, die es nicht kontrollieren kann; es leidet wie das Herz als Aus-
druck des Klanges, der von auflen kommt. Insofern ist das Ich so wie ein
unter dem Einfluss von Rauschmitteln stehendes Subjekt bestimmten
Wirkungen hilflos ausgesetzt und kann diese nicht kontrollieren. Da aber
die Grenzen zwischen Innen und Auflen aufgelost werden, ist das Ich
doch zugleich auch Produzent dieser Bilder und Sinneseindricke.

An einem dritten Beispiel, wiederum aus den Tableaux parisiens, seien
noch kurz einige weitere Aspekte der Poetik des Rausches dargestellt. Es
handelt sich um das Gedicht Le Soleil,3* in welchem explizit vom Dichter
und seiner Aktivitat die Rede ist.

Le long du vieux faubourg, o pendent aux masures
Les persiennes, abri des secretes luxures,

Quand le soleil cruel frappe a traits redoublés

Sur la ville et les champs, sur les toits et les blés,

Je vais m’exercer seul a ma fantasque escrime,
Flairant dans tous les coins les hasards de la rime,
Trébuchant sur les mots comme sur les pavés,
Heurtant parfois des vers depuis longtemps révés.

Ce pere nourricier, ennemi des chloroses,

Eveille dans les champs les vers comme les roses;
Il fait s’évaporer les soucis vers le ciel,

Et remplit les cerveaux et les ruches de miel.

C’est lui qui rajeunit les porteurs de béquilles

Et les rend gais et doux comme des jeunes filles,
Et commande aux moissons de croitre et de mirir
Dans le coeur immortel qui toujours veut fleurir!

Quand, ainsi qu’un poete, il descend dans les villes,
Il ennoblit le sort des choses les plus viles,

Et s’introduit en roi, sans bruit et sans valets,

Dans tous les hdpitaux et dans tous les palais.

34  Euvres complétes, Bd. 1, S. 83.

243

hittps://dol.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:46.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

Durchs alte Faubourg, wo an brockligen Gebauden

Die Jalousien hingen, Schirm geheimer Freuden,
Wenn die gestrenge Sonne mit vermehrter Wucht

Auf Stadt und Felder trifft, auf Diachermeer und Frucht,
Geh ich allein und b gar wunderliche Kiinste:

In allen Winkeln spiir ich Reime auf wie Dunste,

Ich gleit auf Wortern aus wie auf des Bordsteins Rand
Und stof§ an Verse an, die ich im Traum schon fand.

Sie, unsre Nahrmutter, die Feindin des Blutlosen,
Erweckt in Feld und Flur die Reime wie die Rosen,
Verdampft die Sorgen all zum Himmelsraum hinan
Und fiillt mit Honig Waben und Gehirne an.

Sie ist’s, durch die die Kriickentriger jinger werden,
Dafs sie so froh und sanft wie Midchen sich gebérden,
Und die die Saat zu wachsen und zu reifen lehrt

Im Herzen, das nie stirbt, das stets zu blihn begehrt!

Steigt sie wie ein Poet herab mit ihrem Scheine
Zur Stadt, so adelt sie das Niedre und Gemeine
Und tritt als Konigin lautlos und ohne Trof§

In jedes Hospital ein und in jedes Schlof.3*

In der ersten Strophe steht syntaktisch das Ich als Dichter im Mittelpunkt;
es ist Subjekt des Hauptsatzes »Je vais m’exercer seul 2 ma fantasque es-
crime«. Die Sonne als zweite zentrale Instanz des Textes ist syntaktisch im
Nebensatz untergebracht (»Quand le soleil cruel frappe a traits redou-
blés«) und bildet den Hintergrund fiir die Aktivitit des Dichters. Diese
Aktivitat wird als Kampfhandlung (»escrime«) ausgewiesen und korreliert
insofern mit der Grausamkeit der Sonne und ihren Schligen. Der Um-
gang des Dichters mit dem Sprachmaterial (»rime«, »mots«, »vers«) ist
durch die Verben »flairer«, »trébucher« und »heurter« gekennzeichnet.
Das Verhiltnis zwischen Dichter und Sprache ist insgesamt ein agonales,
die Sprache bringt dem, der sie in dichterische Form gielen will, einen
Widerstand entgegen. Ist es eine Uberinterpretation, wenn man sich den
in der Einsamkeit des »faubourg« mit dem Wortmaterial fechtenden und
tber die Worter wie tber Pflastersteine stolpernden Dichter als Betrunke-
nen vorstellt?

In der zweiten Strophe wird die Sonne, die ja gemaf§ dem Titel im Zen-
trum des Textes steht, in syntaktische Subjektposition gebracht. Der Him-
melskorper unterliegt einer Verwandlung: Nachdem er zuvor als »soleil

35 Baudelaire, Die Blumen des Bisen, S. 154-155.

244

hittps://dol.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:46.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wissenschaft als Quelle poetischer Inspiration

cruel« bezeichnet worden war, erscheint er jetzt als »pere nourricier«, von
dem positive Wirkungen ausgehen. Eine dieser Wirkungen ist es, dass die
Sorgen zum Himmel verdunsten (»s’évaporer«), das heifdt, die sich ver-
wandelnde Sonne vermag es ihrerseits, Transformationsprozesse in Gang
zu setzen. Dazu gehort auch die Verjungung der Krickentrager, die
»comme des jeunes filles« werden. Sowohl die Sonne als auch die von ihr
ausgehenden Wirkungen sind also durch das Prinzip der Transformation
gekennzeichnet. In der dritten Strophe schlieflich kommt es zur syntakti-
schen Gleichsetzung von Sonne und Dichter, denn wie ein Dichter (»ainsi
qu’un poete«) verwandelt und veredelt die Sonne »le sort des choses les
plus viles«. Das Verhaltnis zwischen dem Dichter und der Sonne ist also
insgesamt eines der Verwandlung, der Transformation, der Verschiebung.
Zunachst fithrt der Dichter im glihenden Sonnenlicht seine »fantasque
escrime« aus, sodann tibernimmt die Sonne als Subjekt des Textes die Po-
sition des Dichters. Wahrend die »petites vieilles« den Schmerz in Honig
verwandeln, fillt die Sonne die Gehirne und Bienenkérbe mit Honig. In
beiden Fallen geht es um die Uberschreitung der irdischen Bedingtheit
und der Endlichkeit des Lebens (»le coeur immortel qui toujours veut
fleurir«).

3. Baudelaire und das Wissen der Poesie

Nun stellt sich abschliefend die Frage nach dem Wissen der Poesie. Wenn
wir das bisher Gesagte rekapitulieren, dann kénnen wir erkennen, dass
Baudelaire in seiner Poetik des Rausches von bestimmten Wissensbestin-
den, beruhend auf Erfahrungen und Beobachtungen, auf Erzihlungen
und Anekdoten, aber auch auf wissenschaftlichen Texten, ausgeht und
diese sprachlich bearbeitet und miteinander verkntpft. Dabei ist zu be-
denken, dass, wie gezeigt wurde, unterschiedliche, ja gegensatzliche Be-
wertungen der Drogenerfahrung vorgenommen werden. Einerseits distan-
ziert Baudelaire sich deutlich von den kinstlichen Paradiesen des Rau-
sches; andererseits lasst sich erkennen, dass die Darstellung von Rauschzu-
stinden und ihren Konsequenzen von grofer Faszination gepragt ist. Bei-
de Bewertungen bezichen sich auf den moglichen Nutzen oder Nachteil
des Drogenkonsums fiir die dichterische Kreativitat.

Man sollte diese Widerspriiche nicht vereindeutigend auflésen, sondern
sie nutzen, um an das verborgene Sinnpotential von Baudelaires Texten
heranzukommen. Fir ihn ist die Dichtung ein hoherer Erkenntnismodus.

245

hittps://dol.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:46.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

Dieser Modus bedient sich zwar der sprachlichen Ordnung, tiberschreitet
diese aber zugleich. Er schreibt sich, wie wir sehen konnten, in die Modi
der wissenschaftlichen Darstellung ein, indem er Diskurselemente aus
Fachpublikationen paraphrasierend und reformulierend herausgreift. Es
geht Baudelaire dabei allerdings nicht in erster Linie darum, Wissen an
den Leser zu vermitteln, welches dieser sich auch im direkten Rekurs auf
die wissenschaftlichen Texte aneignen konnte; vielmehr ist ihm daran ge-
legen, unter Ausblendung des Urhebers und mittels einer in die Textform
eingreifenden kinstlerischen Bearbeitung des zitierten Diskursmaterials
Bedeutungsnetze herzustellen, semantische und lexikalische Rekurrenzen
zu erzeugen, die unter anderem dafiir verantwortlich sind, dass keine kla-
ren Grenzen zwischen den Gattungen (Poesie und Prosa, Essay und Dich-
tung) gezogen werden konnen.

Die in den Paradis artificiels entwortene Poetik des Rausches ist nicht
blofe Theorie, sondern sie wird je schon praktisch umgesetzt durch die
suggestiven Evokationen des Sprechers. Besonders interessant wire es in
diesem Zusammenhang, Baudelaires réécriture von Thomas De Quinceys
Confessions of an English Opium Eater zu betrachten — es handelt sich kei-
neswegs um eine blofe Ubersetzung, sondern um eine in den Text ein-
greifende, diesen kommentierende Reformulierung, die auf der Position
eines Beobachters zweiter Ordnung beruht.3¢ Eine solche Betrachtung
wirde deutlich werden lassen, dass Baudelaire in den Paradis artificiels
nicht nur eine abstrakte Theorie entwirft, sondern dass diese Theorie mit
seiner poetischen Schreibpraxis in einem grundlegenden Zusammenhang
steht. Der poetische Text — und zu dieser Gattung gehort auch die Schrift
Les Paradis artificiels — zitiert Wissensbestande, die er aber sogleich trans-
formiert und poetologisch funktionalisiert. Die Beschreibung von Rausch-
zustainden kann zwar durchaus auf wissenschaftlicher Erkenntnis beru-
hen, doch ist das nicht ihre eigentliche semantische Funktion. Vielmehr
geht es Baudelaire darum, dieses Wissen einzubinden in einen Argumen-
tationszusammenhang, in dem der Dichter seine eigene dichterische Pra-
xis beschreibt, reflektiert und theoretisch-poetologisch fundiert.?”

36 Baudelaire, Un mangeur d’opium, in: GEuvres complétes, Bd. 1, S. 442-517.

37 Insofern fiigt sich das hier Dargelegte in einen breiteren Zusammenhang innerhalb des
Baudelaire’schen Werkes ein. Vgl. Thomas Klinkert, »Le spleen baudelairien comme ca-
talyseur poétiques, in: Gérard Peylet (Hg.), L’Ennuz, Bordeaux 2013, S.75-89, wo die
poetologische Selbstreflexivitat der vier Spleen-Gedichte untersucht wird.

246

hittps://dol.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:46.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wissenschaft als Quelle poetischer Inspiration

Das Wissen des poetischen Textes ist somit zwar gespeist aus einem
Wissen tber den Menschen und die Welt, und es kann auch, wie wir se-
hen konnten, ein wissenschaftlich validiertes Wissen in diesen Text einge-
hen, doch wird dieses Wissen dann im poetischen Text bearbeitet, akzen-
tuiert, reduziert, umgeformt, in Korrelation gestellt — und verindert durch
diese Prozesse seine Bedeutung. Es geht bei Baudelaire darum, das Wissen
tber den Menschen und seine extremen Bewusstseinszustinde, wie sie un-
ter Einsatz von Rauschmitteln kinstlich herbeigefithrt werden konnen, in
einen poetologischen Zusammenhang einzubinden, in dem dann selbst-
verstandlich dieses lebensweltliche Wissen nicht einfach aufler Kraft ge-
setzt wird und auch moralische Bewertungen eine wichtige Rolle spielen
konnen. Doch das Entscheidende ist die Transformation des Wissens in
poetologische Prinzipien, die Baudelaires Texte miteinander verkniipfen.
Die Wissenschaft wird somit zum Anlass und zur Quelle poetischer Inspi-
ration.

Literaturverzeichnis

Barbey d’Aurevilly, Jules, »Charles Baudelaire«, in: Poésze et poétes, Geneve 1968
(Nachdruck der Ausgabe Paris 1906), S. 97-123.

Baudelaire, Charles, Euvres complétes, 2 Bde, hg. v. Claude Pichois, Paris 1975/76.

———, Die Blumen des Bisen. Der Spleen von Paris, Gbers. v. Sigmar Loffler/Fernand
Nohr/Dieter Tauchmann, Leipzig 1990.

Blaschke, Bernd, »Innenwelt-Psychonauten und Ekstase: Die paradoxen Riume des
Rausches bei Baudelaire, Benjamin, Benn und Jinger«, in: Claudia Olk/Anne-
Julia Zwierlein (Hg.), Innenwelten vom Mittelalter zur Moderne. Interioritat in Lite-
ratur, Bild und Psychologiegeschichte, Trier 2002, S.211-231.

Carrier, David, »High Art: Les Paradis artificiels and the Origins of Modernisms, in:
Nineteenth-Century Contexts 20 (1997), S. 215-238.

Inoue, Teruo, Une poétique de ivresse chez Charles Baudelaire. Essai d’analyse d’apres
»Les Paradis Artificiels« et »Les Fleurs du Mal<, Tokyo 1977.

Kaehler, Anny, Untersuchungen iiber Baudelaires Drogenerfabrung. Beitrag zu einer Deu-
tung seines dichterischen Werks, Diss. Berlin 1976.

Kittler, Friedrich, »Der chemisch reine Konsum. Drogen bei Hegel, Hoffmann und
Baudelaire«, in: Christoph Hoffmann/Caroline Welsh (Hg.), Umwege des Lesens.
Aus dem Labor philologischer Neugierde, Berlin 2006, S. 111-125.

Klinkert, Thomas, »Le spleen baudelairien comme catalyseur poétiques, in: Gérard
Peylet (Hg.), L’Ennui, Bordeaux 2013, S. 75-89.

Kopp, Robert/Pichois, Claude, »Baudelaire et le haschisch. Expérience et documenta-
tion«, in: Revue des Sciences humaines 32 (1967), S. 467-476.

247

hittps://dol.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:46.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

Kupfer, Alexander, »Moderne Blasphemien eines Moralisten: Charles Baudelaire und
die kiunstlichen Paradiese, in: ders., Die kiinstlichen Paradiese. Rausch und Realitdt
sett der Romantik, Stuttgart/Weimar 1996, S. 563-592

Westerwelle, Karin, Asthetisches Interesse und nervise Krankbeit. Balzac, Baudelaire,
Flaubert, Stuttgart/Weimar 1993.

248

hittps://dol.org/10.5771/9783968210230-229 - am 13.01.2026, 08:44:46.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Baudelaires Poetik des Rausches
	1. Poetik und Wissenschaft in Baudelaires Rausch-Schriften
	2. Die Poetik des Rausches in den Fleurs du Mal
	3. Baudelaire und das Wissen der Poesie
	Literaturverzeichnis

	Einleitung

