
612 Rezensionen

See Themselves to Be at the Center and on the Edge at
the Same Time,” is about an interesting case of ethno-
genetic formation in northeastern South America (in the
region of today’s French Guyana and Brazil’s Amapá
state), a region of refuge for various indigenous peoples
since colonial times. By using historical and ethno-
graphic information for analyzing spatial metaphors
and symbolism, the author concludes that centrality of
place seems to constitute a major ideological theme for
Arawak-speaking peoples.

In the last part (“Power, Cultism, and Sacred Land-
scapes”), which concentrates on northwestern Amazo-
nia, the Venezuelan anthropologist Alberta Zucchi, in
her chapter entitled “A New Model of the Northern
Arawakan Expansion,” presents recent archeological,
ethnographic, historical, linguistic, and ecological data
for a new model of ancestral homelands, exploratory
travels, permanent migrations, and occupation of new
territories of the Maipuran branch of Arawak peoples in
the Upper Orinoco and Upper Rio Negro regions. This
Arawakan regional diaspora was characterized, among
other features, according to Zucchi, by peaceful mech-
anisms, inclusive types of sociolinguistic organization,
and ritual processes of topographic writing, converting
specific elements of the landscape into topographs and
topograms, thus transforming new land symbolically
into a group’s own territory.

Jonathan Hill’s “Shamanism, Colonialism, and the
Wild Woman: Fertility Cultism and Historical Dynamics
in the Upper Rio Negro Region” has two goals: (1)
retheorizing the culture area concept and (2) showing the
mystic and ritual dimensions of landscape construction
among the Wakuénai (or Curripaco), underlining their
gender aspects. The second goal was achieved in a more
convincing manner.

Venezuelan anthropologist Silvia Vidal, in her chap-
ter on “Secret Religious Cults and Political Leadership:
Multiethnic Confederacies from Northwestern Amazo-
nia,” examines the emergence and transformations of
regional multiethnic political organizations along the
Rio Negro and Upper Orinoco in the eighteenth century
by stressing the importance of sacred landscapes, mythic
knowledge, and male-dominated ritual hierarchies.

The final chapter is Robin Wright’s “Prophetic Tra-
ditions among the Baniwa and Other Arawakan Peoples
of the Northwest Amazon,” where the author also ex-
amines the construction of indigenous leaderships based
on ritual power and mythic knowledge, but focusing on
their role in millenarian movements and as shamanic
leaders.

This volume is a true treasure-house for all those
interested in South American indigenous ethnology for
being highly informative, rich in details, and really inter-
disciplinary. Another very positive aspect is that the sin-
gle contributions are interrelated and refer one to the oth-
er, producing a high level of coherence rarely achieved
by volumes of this kind. The most important conclu-
sion is that it is possible to define “Arawakanness”
by a set of features described as a distinctive pattern
of sociogeographic flow, connectedness, openness, and

expansiveness: (1) a pattern of continuous expansion;
(2) frequency of regional and macroregional sociopo-
litical formations around sacred places; (3) orientation
around regional centers; (4) creation of ethnoscapes; (5)
open and inclusive character of sociopolitical forma-
tions; (6) widespread networks of ceremonial exchange;
(7) relative frequency and intensity of multilingualism,
cross-linguistic ties, and transethnic identities; and (8)
avoidance or suppression of endo-warfare (16–19).

On the other hand, one of the promises contained
in the volume’s subtitle, that is, to rethink the concept
of culture area, is badly fulfilled, because only two
authors (Hill and Wright) really tried it. They stress its
usefulness and even propose a series of new features
to be considered for constructing them, especially in-
digenous historical and political visions, but they fail in
exemplifying their points (for instance, demonstrating
their applicability by proposing some new or reframed
culture areas). But this is the only weak point of this
excellent volume. Peter Schröder

Izard, Michel (éd.): Claude Lévi-Strauss. Paris:
Editions de l’Herne, 2004. 482 pp. ISBN 2-85197-096-8.
Price: € 49,00

Cet énorme cahier in-quarto de plus de 50 collabora-
teurs, collectif donc composite, avec des textes rares de
Lévi-Strauss, une chronologie de l’homme et de l’oeu-
vre, des articles parfois éblouissants de quelques ténors
de l’anthropologie actuelle, équivaut à plus de 1000
pages in-octavo. Pansu comme une bible, pensé comme
le summum des hommages, il n’a ni le ton constamment
dithyrambique d’un “Liber amicorum”, ni la rigueur
fade d’un “Dictionnaire des oeuvres”, ni le mordant cri-
tique d’aigris aux mots déjà fanés avant que le soleil ne
décline. Si les grands moments d’écriture (Tristes Tro-
piques, Structures élémentaires de la parenté, Anthropo-
logie structurale, Totémisme, Pensée sauvage, Mytho-
logiques, Masques) sont particulièrement célébrés, ils
sont aussi passés au crible d’une analyse qui en dit
les antécédents, les jeux d’influences, les sous-entendus,
les forces et faiblesses. On doit à Michel Izard, figure
importante du Laboratoire d’anthropologie sociale du
Collège de France, ce labeur peu aisé de rassembler les
disciples, d’exciter les mémoires, de préciser à chacun
sa tâche pour éviter les doublons et en définitive de
remettre sur la scène actuelle un structuralisme, exploité
en diverses disciplines, qui a permis à l’anthropologie de
conquérir bien des lettres de noblesse durant la seconde
moitié du vingtième siècle en France et ailleurs. Ceux
qui chantaient après 1968, le requiem du structuralisme
puis la fin des mythes, ceux qui dénonçaient l’anti-
humanisme, le scientisme ou l’idéalisme du maı̂tre ont
ravalé leur verbe acide quand I. Chiva, J. Pouillon,
C. Tardits, F. Héritier ont montré que persistaient les
manières de penser lévi-straussiennes par delà quelques
accointances entre structuralisme et marxisme (énoncées
par L. Sebag), structuralisme et écologie (bien que l’idée
de nature ne soit jamais au net). L’Ecole a désormais une
place historique dans l’étude des relations de parenté,

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-612 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:35:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-612


Rezensionen 613

des visions mythiques, des analyses linguistiques et des
schèmes artistiques.

Quelques textes de Lévi-Strauss datés de 1933
à 1997, glanés dans des revues, exposent ce que
les mathématiques apportent aux sciences humaines
d’outre-Atlantique, combien la pensée mythique est
nourrissante pour la réflexion scientifique et pourquoi
le cannibale (que nous sommes aussi) espère s’identifier
à l’autre en lui dévorant le coeur ou la cervelle. L’auteur
a déjà dépassé l’apport théorique de Mauss et conçu les
échanges de communications, de femmes et de biens
comme essentiels.

Au fidèle Luc de Heusch, l’honneur d’entonner après
M. Izard l’hymne éclatant, quoique bien tempéré, de
ceux qui ont vécu en longue symbiose intellectuelle avec
le maı̂tre! L’anthropologue belge soutient l’utilité d’une
réhabilitation nuancée de la notion d’aire culturelle vu
les différences entre abondance des mythes dans les
sociétés amérindiennes et richesse en rites des sociétés
africaines qui connaissent habituellement une sacralisa-
tion du pouvoir. Il fait en même temps saisir pourquoi
est absente de l’oeuvre lévi-straussienne la construction
d’une mythologie générale, encore que Nicole Belmont
redresse la barre en montrant comment le monde des
contes européens (garçon paresseux face à “Histoire de
Lynx”) s’éclaire par référence aux méthodes de Lévi-
Strauss. Viennent ensuite, exprimés chaleureusement,
les souvenirs de rencontres, de lectures, de recherches
communes avec extraits de correspondance, conversa-
tions et controverses amicales (Pierre Maranda, Michael
Oppitz). Isac Chiva parle brillamment de l’émulation
scientifique suscitée par le maı̂tre au sein du Labora-
toire d’anthropologie sociale du Collège de France (en
ce qui concerne la conjugaison de la recherche, de la
formation, de la documentation et des publications), qui
sera le modèle des laboratoires universitaires de sciences
humaines. On y apprend aussi les liens créés avec de
multiples institutions et l’infléchissement des recherches
par une arrivée d’africanistes après les années soixante.

La chronologie importe aussi dans la biographie:
Naissance de Claude Lévi-Strauss à Bruxelles le 25
novembre 1908. Parents juifs alsaciens, aı̈eul paternel
chef d’orchestre, maternel rabbin. Wagnérien, bricoleur,
athée, se pensant marxiste à 17 ans, adhérant à la SFIO
en 1926, l’année de son entrée en Faculté de droit,
menant de front une licence de philosophie avec des
maı̂tres comme Bréhier, Laporte, Robin en philoso-
phie grecque, admirateur de Rousseau contre Hobbes,
ayant pour condisciples Simone de Beauvoir et Maurice
Merleau-Ponty, Lévi-Strauss passe l’agrégation de phi-
losophie, puis de 1935 à 1938, enseigne à l’Université
de Sâo Paulo (à son départ, il sera remplacé par R. Bas-
tide). Il effectue des recherches chez les Nambikwara,
Caduveo, Bororo du Mato Grosso dans des cultures
matérielles rudimentaires mais cérémoniellement foi-
sonnantes. Les sociétés étudiées par Lévi-Strauss ont
comme une béance douloureuse entre un passé culturel-
lement riche et un présent d’abandon et de déchéance.
Les matériaux de Colombie britannique qu’il utilise
après Boas sont saturés de schèmes d’oppositions bi-

naires et l’art kwakiutl a donné lieu depuis André Breton
à quelques intuitions du surréalisme. Sont évoquées en-
suite des impressions de New York, de Roman Jakobson,
du “Prince Igor” et des chats de Baudelaire crayonnés
comme femmes-félins dans un commentaire de sonnet.
Portrait judicieux de Lévi-Strauss: “Homme simple, dis-
cret; ami fidèle et indulgent, homme à la fois de douceur
et d’exigence”, selon P. Maranda (58). “Sa rencontre
avec les Indiens a marqué en profondeur sa sensibilité
et son imaginaire scientifiques”, dit A.-C. Taylor (92).

Finies ses années de formation, l’auteur cherche à
positionner l’anthropologie par rapport à la sociologie
et à bâtir un programme théorique cohérent. “Tristes
tropiques” “est un curieux mélange des genres, en partie
autobiographie, en partie traité d’ethnologie, en partie
quête philosophique, mais sa structure profonde est celle
d’un voyage intérieur, quête spirituelle et rite de passage,
comportant typiquement trois étapes: le moment de
la révélation (la prise de conscience d’une vocation
d’ethnologue); puis celui de l’initiation (l’expérience
du terrain); enfin celui du ‘retour’, de la réintégration
sociale” (Christopher Johnson, 140).

A propos de parenté et de ses structures élémentaires
ou semi-complexes s’écrit ensuite le meilleur de l’ou-
vrage à mon sens, comme si restaient encore immenses
et partiellement contestés les champs ouverts par Lévi-
Strauss, alors que le terrain des mythes s’est quelque peu
épuisé une fois appliquées les formules d’interprétation.
A Marcel Granet et au système de parenté chinois,
Lévi-Strauss doit quelques idées-forces de sa thèse de
doctorat: systèmes élémentaires et restreints d’échanges
matrimoniaux, exogamie, réciprocité des prestations,
circulation liée à l’échange différé, modalités de trans-
formations internes d’un système et conditions histo-
riques d’évolution. Et Yves Goudineau d’être relayé
sur l’inceste de second type (évitement du cumul de
l’identique) par Françoise Héritier et sur les thèmes de
la sorcellerie à l’intérieur de la parenté par Charles Pra-
delles de Latour, lequel énonce les limites et nombreuses
exceptions à la théorie du maı̂tre: chez les Sioux la
femme idéale est une captive, non échangée; pour les
Arabes, le mariage préférentiel a lieu avec la cousine
parallèle patrilatérale; dans les sociétés matrilinéaires,
il s’agit plus de prêt que d’échange de femmes. Fran-
cis Zimmerman montre, lui, que notre droit ratifie une
“sortie” de la parenté en ce que la famille et la fi-
liation n’ont plus le pouvoir de structurer la société;
l’échange matrimonial est vu désormais du point de
vue des individus; les catégories terminologiques ne
recouvrent pas exactement les données sociologiques:
le mariage dit préférentiel ne répond pas à une inclina-
tion subjective; les connotations biologiques que nous
attribuons à la consanguinité et les présupposés utili-
taristes des alliances matrimoniales relèvent seulement
de notre idéologie à nous, tout comme l’idée de degré
de proximité parentale vient de notre manière occiden-
tale de catégoriser des groupes. Aussi clairement que
les spécialistes de la parenté disent: gardons en gros
les thèses tout en les modulant, Alfred Adler assure:
les totems? Pas partout, mais quelque part certaine-

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-612 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:35:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-612


614 Rezensionen

ment! Il suffit d’en retoucher la théorie simplificatrice
comme on l’a fait du fétichisme et de l’animisme.
Après relecture d’Evans-Pritchard, de Radcliffe-Brown
et même de Sartre, Adler remarque justement qu’une
déférence spécifique envers le monde caractérise ces
types d’attitudes, de comportements, de morale qualifiés
de totémiques. De Michel Cartry, un “Père Noël”, beau
comme les katchina hopi, est dit opérer une transac-
tion entre deux générations, les croyances des adultes
au bonheur reposant dans beaucoup de sociétés sur la
crédulité des enfants. Si Philippe Descola démolit le
triangle culinaire, il met encore plus en cause l’ambiguı̈té
de l’opposition nature-culture. Chacun de ces auteurs,
tout comme Gérard Lenclud voyant dans “l’identité”
un foyer virtuel, a l’insigne mérite d’aller au-delà de
la pensée de Lévi-Strauss après l’avoir interrogée avec
précision.

Ensuite certains soupèsent dans l’oeuvre les parts
du symbolique, de l’inconscient, de l’architecture de
l’esprit, tandis que d’autres nous perdent dans les
modèles mathématiques et formels de l’anthropologie
ou dans une philosophie boursouflée à propos du Fi-
nale des “Mythologiques”. La plupart des étrangers ex-
cellent dans un bilan des recherches structuralistes en
leur pays. Au Japon, l’émotion et le sentiment lient la
nature aux mythes, et Kawada au Maı̂tre. Si la Bel-
gique tend fort l’oreille vers les Hautes Etudes et le
Collège de France, l’anthropologie britannique se veut
sociale plutôt que structurale (et Leach insiste sur la
manipulation des règles de mariage); l’Espagne suit
l’Angleterre plus que la France. Si au Québec, on teste
sur les Inuit les structures de parenté et d’échange,
aux Etats-Unis, l’anthropologie culturelle ne reçoit que
tardivement des échos brouillés du structuralisme. En
Russie, seulement des traductions récentes forcent des
folkloristes à l’écoute et à la réception de l’oeuvre de
Lévi-Strauss. Au Portugal, da Silva réduit l’importance
de la relation avunculaire. En Italie, on a été attentif aux
accents marxistes du structuralisme.

Je suis conscient d’avoir omis bien des grands noms
et caricaturé en comprimant. Ce dont je suis sûr, c’est
qu’aucun historien de l’anthropologie ne pourra se
passer désormais de cette synthèse critique et réhabi-
litatrice, dans laquelle on lit (avec réponse) parmi les
reproches adressés au structuralisme: 1) une philosophie
ondoyante, tantôt idéaliste tantôt matérialiste, à visée
holiste mais souvent individualiste, dont la prétendue
rigueur formaliste cacherait une certaine téléologie de
la structure (cf. Scubla, 207); 2) une incapacité à saisir
la praxis, le sujet, les acteurs, à partir souvent d’étude
de données récoltées par d’autres; 3) une certaine im-
perméabilité à la causalité historique et à la saisie du
changement (cf. Hartog, 313; Ortiz Rescaniere, 385). Il
n’empêche que le structuralisme est désormais intégré
aux acquis de l’anthropologie de la parenté, des mythes
et rites, des arts premiers ou de l’échange. Lévi-Strauss
(peut-être l’anthropologie avec lui) est entré sous la
coupole de l’Académie française en 1973 au fauteuil
de Henri de Montherlant avec un discours de réception
de Roger Caillois. Il reste à son égard, même chez

ceux qui ont suivi d’autres voies que lui, la saudade
qui est mélancolie sans morosité ni tristesse (Nathan
Wachtel). F. Héritier profile à la fin un avenir pour le
structuralisme: une anthropologie moins structurale que
structurante, peut-être moins intellectualiste mais plus
liée à des corps sensibles et à des cultures aux chaı̂nes
de significations et aux cadres relativement invariants.
Découverte passionnée de gens et de culture, rigueur
mentale dans l’observation et l’interprétation, espoir
d’une unité ultime des savoirs, voilà la modélisation
d’un idéal pour l’anthropologue, selon Denis Bertholet!
Que vienne le temps où structuralistes et dynamistes
se réconcilieront! Pour se structurer et se dynamiser
l’esprit, rien de mieux que de fréquenter quelques grands
noms de l’ethnologie actuelle réunis dans ce riche ser-
vice de cru et de cuit et dans ce magnifique ouvrage de
paroles données autour de l’histoire d’un Sphinx!

Claude Rivière

Jackson, Jason Baird: Yuchi Ceremonial Life. Per-
formance, Meaning, and Tradition in a Contemporary
American Indian Community. Lincoln: University of
Nebraska Press, 2003. 345 pp. ISBN 0-8032-2594-6.
Price: £ 60.00

The Yuchi (or Euchee) are a people speaking a
unique language of the Uchean stock distinct from other
Native American languages. They answer to Yuchi, but
also know themselves as Tsoyaha, “Descendants of the
Sun.” A population estimate of 1715 numbered them
at only 400 people. The present numbers are obscure
because they are enrolled as members of the Creek
Nation or another tribe and an undetermined number is
dispersed across the United States. First encountered by
White settlers in the Southeast of what is now the United
States, in the eighteenth century they were gradually
absorbed into the Creek Confederacy. The removal
policy of the government of President Andrew Jackson
led to the expulsion of southeast Native Americans
west of the Mississippi. The resulting journey west is
popularly known as the “Trail of Tears.” The Creek
peoples, among whom the Yuchi were included, were
sent west in 1836 and 1837. Today the Yuchi inhabit an
arc of land south and southwest of Tulsa, Oklahoma.

Yuchi identity tends to be absorbed into that of their
Creek allies. “In the eyes of United States federal Indian
policy, the Yuchi do not exist. They are Creeks” (4). At
first contact they inhabited primarily what is now eastern
Tennessee and Georgia, with a small number living in
present South Carolina. Whereas other southeast groups,
including the Muskogean Creek, had matrilineal descent
groups, Yuchi society is characterized by patrilineal
men’s societies assigned political and ritual functions
reserved for clans among the Creek. Jackson interprets
the available evidence as indicating that the Yuchi were
culturally distinct from the Creek and other Musko-
gean peoples among whom they lived interspersed and
that, “they are positioned as a cultural bridge between
more distinctly Northeastern and Southeastern cultural
groups.” Despite living at present in the west, they are

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-612 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:35:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-612

