612

See Themselves to Be at the Center and on the Edge at
the Same Time,” is about an interesting case of ethno-
genetic formation in northeastern South America (in the
region of today’s French Guyana and Brazil’s Amapa
state), a region of refuge for various indigenous peoples
since colonial times. By using historical and ethno-
graphic information for analyzing spatial metaphors
and symbolism, the author concludes that centrality of
place seems to constitute a major ideological theme for
Arawak-speaking peoples.

In the last part (“Power, Cultism, and Sacred Land-
scapes”), which concentrates on northwestern Amazo-
nia, the Venezuelan anthropologist Alberta Zucchi, in
her chapter entitled “A New Model of the Northern
Arawakan Expansion,” presents recent archeological,
ethnographic, historical, linguistic, and ecological data
for a new model of ancestral homelands, exploratory
travels, permanent migrations, and occupation of new
territories of the Maipuran branch of Arawak peoples in
the Upper Orinoco and Upper Rio Negro regions. This
Arawakan regional diaspora was characterized, among
other features, according to Zucchi, by peaceful mech-
anisms, inclusive types of sociolinguistic organization,
and ritual processes of topographic writing, converting
specific elements of the landscape into topographs and
topograms, thus transforming new land symbolically
into a group’s own territory.

Jonathan Hill’s “Shamanism, Colonialism, and the
Wild Woman: Fertility Cultism and Historical Dynamics
in the Upper Rio Negro Region” has two goals: (1)
retheorizing the culture area concept and (2) showing the
mystic and ritual dimensions of landscape construction
among the Wakuénai (or Curripaco), underlining their
gender aspects. The second goal was achieved in a more
convincing manner.

Venezuelan anthropologist Silvia Vidal, in her chap-
ter on “Secret Religious Cults and Political Leadership:
Multiethnic Confederacies from Northwestern Amazo-
nia,” examines the emergence and transformations of
regional multiethnic political organizations along the
Rio Negro and Upper Orinoco in the eighteenth century
by stressing the importance of sacred landscapes, mythic
knowledge, and male-dominated ritual hierarchies.

The final chapter is Robin Wright’s “Prophetic Tra-
ditions among the Baniwa and Other Arawakan Peoples
of the Northwest Amazon,” where the author also ex-
amines the construction of indigenous leaderships based
on ritual power and mythic knowledge, but focusing on
their role in millenarian movements and as shamanic
leaders.

This volume is a true treasure-house for all those
interested in South American indigenous ethnology for
being highly informative, rich in details, and really inter-
disciplinary. Another very positive aspect is that the sin-
gle contributions are interrelated and refer one to the oth-
er, producing a high level of coherence rarely achieved
by volumes of this kind. The most important conclu-
sion is that it is possible to define “Arawakanness”
by a set of features described as a distinctive pattern
of sociogeographic flow, connectedness, openness, and

untersagt,

.73.216:11, am 12.01.2026, 03:35:57.
m

Rezensionen

expansiveness: (1) a pattern of continuous expansion;
(2) frequency of regional and macroregional sociopo-
litical formations around sacred places; (3) orientation
around regional centers; (4) creation of ethnoscapes; (5)
open and inclusive character of sociopolitical forma-
tions; (6) widespread networks of ceremonial exchange;
(7) relative frequency and intensity of multilingualism,
cross-linguistic ties, and transethnic identities; and (8)
avoidance or suppression of endo-warfare (16—19).

On the other hand, one of the promises contained
in the volume’s subtitle, that is, to rethink the concept
of culture area, is badly fulfilled, because only two
authors (Hill and Wright) really tried it. They stress its
usefulness and even propose a series of new features
to be considered for constructing them, especially in-
digenous historical and political visions, but they fail in
exemplifying their points (for instance, demonstrating
their applicability by proposing some new or reframed
culture areas). But this is the only weak point of this
excellent volume. Peter Schroder

Izard, Michel (éd.): Claude Lévi-Strauss. Paris:
Editions de 1’Herne, 2004. 482 pp. ISBN 2-85197-096-8.
Price: € 49,00

Cet énorme cahier in-quarto de plus de 50 collabora-
teurs, collectif donc composite, avec des textes rares de
Lévi-Strauss, une chronologie de I’homme et de 1’oeu-
vre, des articles parfois éblouissants de quelques ténors
de I’anthropologie actuelle, équivaut a plus de 1000
pages in-octavo. Pansu comme une bible, pensé comme
le summum des hommages, il n’a ni le ton constamment
dithyrambique d’un “Liber amicorum”, ni la rigueur
fade d’un “Dictionnaire des oeuvres”, ni le mordant cri-
tique d’aigris aux mots déja fanés avant que le soleil ne
décline. Si les grands moments d’écriture (Tristes Tro-
piques, Structures élémentaires de la parenté, Anthropo-
logie structurale, Totémisme, Pensée sauvage, Mytho-
logiques, Masques) sont particulierement célébrés, ils
sont aussi passés au crible d’une analyse qui en dit
les antécédents, les jeux d’influences, les sous-entendus,
les forces et faiblesses. On doit a Michel Izard, figure
importante du Laboratoire d’anthropologie sociale du
College de France, ce labeur peu aisé de rassembler les
disciples, d’exciter les mémoires, de préciser a chacun
sa tiche pour éviter les doublons et en définitive de
remettre sur la scéne actuelle un structuralisme, exploité
en diverses disciplines, qui a permis a I’anthropologie de
conquérir bien des lettres de noblesse durant la seconde
moitié du vingtieme siecle en France et ailleurs. Ceux
qui chantaient apres 1968, le requiem du structuralisme
puis la fin des mythes, ceux qui dénoncaient 1’anti-
humanisme, le scientisme ou 1’idéalisme du maitre ont
ravalé leur verbe acide quand I. Chiva, J. Pouillon,
C. Tardits, F. Héritier ont montré que persistaient les
manieres de penser 1évi-straussiennes par dela quelques
accointances entre structuralisme et marxisme (énoncées
par L. Sebag), structuralisme et écologie (bien que I’'idée
de nature ne soit jamais au net). L’Ecole a désormais une
place historique dans I’étude des relations de parenté,

Anthropos 100.2005

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-612

Rezensionen

des visions mythiques, des analyses linguistiques et des
schemes artistiques.

Quelques textes de Lévi-Strauss datés de 1933
a 1997, glanés dans des revues, exposent ce que
les mathématiques apportent aux sciences humaines
d’outre-Atlantique, combien la pensée mythique est
nourrissante pour la réflexion scientifique et pourquoi
le cannibale (que nous sommes aussi) espere s’identifier
a l’autre en lui dévorant le coeur ou la cervelle. L’ auteur
a déja dépassé 1’apport théorique de Mauss et congu les
échanges de communications, de femmes et de biens
comme essentiels.

Au fidele Luc de Heusch, ’honneur d’entonner apres
M. Izard ’hymne éclatant, quoique bien tempéré, de
ceux qui ont vécu en longue symbiose intellectuelle avec
le maitre! L’anthropologue belge soutient I’utilité d’une
réhabilitation nuancée de la notion d’aire culturelle vu
les différences entre abondance des mythes dans les
sociétés amérindiennes et richesse en rites des sociétés
africaines qui connaissent habituellement une sacralisa-
tion du pouvoir. Il fait en méme temps saisir pourquoi
est absente de I’oeuvre 1évi-straussienne la construction
d’une mythologie générale, encore que Nicole Belmont
redresse la barre en montrant comment le monde des
contes européens (garcon paresseux face a “Histoire de
Lynx”) s’éclaire par référence aux méthodes de Lévi-
Strauss. Viennent ensuite, exprimés chaleureusement,
les souvenirs de rencontres, de lectures, de recherches
communes avec extraits de correspondance, conversa-
tions et controverses amicales (Pierre Maranda, Michael
Oppitz). Isac Chiva parle brillamment de 1’émulation
scientifique suscitée par le maitre au sein du Labora-
toire d’anthropologie sociale du College de France (en
ce qui concerne la conjugaison de la recherche, de la
formation, de la documentation et des publications), qui
sera le modele des laboratoires universitaires de sciences
humaines. On y apprend aussi les liens créés avec de
multiples institutions et ’infléchissement des recherches
par une arrivée d’africanistes apres les années soixante.

La chronologie importe aussi dans la biographie:
Naissance de Claude Lévi-Strauss a Bruxelles le 25
novembre 1908. Parents juifs alsaciens, aieul paternel
chef d’orchestre, maternel rabbin. Wagnérien, bricoleur,
athée, se pensant marxiste a 17 ans, adhérant a la SFIO
en 1926, I'année de son entrée en Faculté de droit,
menant de front une licence de philosophie avec des
maitres comme Bréhier, Laporte, Robin en philoso-
phie grecque, admirateur de Rousseau contre Hobbes,
ayant pour condisciples Simone de Beauvoir et Maurice
Merleau-Ponty, Lévi-Strauss passe 1’agrégation de phi-
losophie, puis de 1935 a 1938, enseigne a 1’Université
de Sao Paulo (a son départ, il sera remplacé par R. Bas-
tide). Il effectue des recherches chez les Nambikwara,
Caduveo, Bororo du Mato Grosso dans des cultures
matérielles rudimentaires mais cérémoniellement foi-
sonnantes. Les sociétés étudiées par Lévi-Strauss ont
comme une béance douloureuse entre un passé culturel-
lement riche et un présent d’abandon et de déchéance.
Les matériaux de Colombie britannique qu’il utilise
apres Boas sont saturés de scheémes d’oppositions bi-

Anthropos 100.2005

untersagt,

.73.216:11, am 12.01.2026, 03:35:57.
m

613

naires et I’art kwakiutl a donné lieu depuis André Breton
a quelques intuitions du surréalisme. Sont évoquées en-
suite des impressions de New York, de Roman Jakobson,
du “Prince Igor” et des chats de Baudelaire crayonnés
comme femmes-félins dans un commentaire de sonnet.
Portrait judicieux de Lévi-Strauss: “Homme simple, dis-
cret; ami fidele et indulgent, homme a la fois de douceur
et d’exigence”, selon P. Maranda (58). “Sa rencontre
avec les Indiens a marqué en profondeur sa sensibilité
et son imaginaire scientifiques”, dit A.-C. Taylor (92).

Finies ses années de formation, 1’auteur cherche a
positionner 1’anthropologie par rapport a la sociologie
et a batir un programme théorique cohérent. “Tristes
tropiques” “est un curieux mélange des genres, en partie
autobiographie, en partie traité d’ethnologie, en partie
quéte philosophique, mais sa structure profonde est celle
d’un voyage intérieur, quéte spirituelle et rite de passage,
comportant typiquement trois étapes: le moment de
la révélation (la prise de conscience d’une vocation
d’ethnologue); puis celui de linitiation (I’expérience
du terrain); enfin celui du ‘retour’, de la réintégration
sociale” (Christopher Johnson, 140).

A propos de parenté et de ses structures élémentaires
ou semi-complexes s’écrit ensuite le meilleur de 1’ou-
vrage a mon sens, comme Si restaient encore immenses
et partiellement contestés les champs ouverts par Lévi-
Strauss, alors que le terrain des mythes s’est quelque peu
épuisé une fois appliquées les formules d’interprétation.
A Marcel Granet et au systtme de parenté chinois,
Lévi-Strauss doit quelques idées-forces de sa theése de
doctorat: systemes €lémentaires et restreints d’échanges
matrimoniaux, exogamie, réciprocité des prestations,
circulation liée a 1’échange différé, modalités de trans-
formations internes d’un systeme et conditions histo-
riques d’évolution. Et Yves Goudineau d’étre relayé
sur I’inceste de second type (évitement du cumul de
I’identique) par Francoise Héritier et sur les themes de
la sorcellerie a I’intérieur de la parenté par Charles Pra-
delles de Latour, lequel énonce les limites et nombreuses
exceptions a la théorie du maitre: chez les Sioux la
femme idéale est une captive, non échangée; pour les
Arabes, le mariage préférentiel a lieu avec la cousine
paralléle patrilatérale; dans les sociétés matrilinéaires,
il s’agit plus de prét que d’échange de femmes. Fran-
cis Zimmerman montre, lui, que notre droit ratifie une
“sortie” de la parenté en ce que la famille et la fi-
liation n’ont plus le pouvoir de structurer la société;
I’échange matrimonial est vu désormais du point de
vue des individus; les catégories terminologiques ne
recouvrent pas exactement les données sociologiques:
le mariage dit préférentiel ne répond pas a une inclina-
tion subjective; les connotations biologiques que nous
attribuons a la consanguinité et les présupposés utili-
taristes des alliances matrimoniales relévent seulement
de notre idéologie a nous, tout comme 1’'idée de degré
de proximité parentale vient de notre maniere occiden-
tale de catégoriser des groupes. Aussi clairement que
les spécialistes de la parenté disent: gardons en gros
les theses tout en les modulant, Alfred Adler assure:
les totems? Pas partout, mais quelque part certaine-

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-612

614

ment! Il suffit d’en retoucher la théorie simplificatrice
comme on I’a fait du fétichisme et de I’animisme.
Apres relecture d’Evans-Pritchard, de Radcliffe-Brown
et méme de Sartre, Adler remarque justement qu’une
déférence spécifique envers le monde caractérise ces
types d’attitudes, de comportements, de morale qualifiés
de totémiques. De Michel Cartry, un “Pere Noél”, beau
comme les katchina hopi, est dit opérer une transac-
tion entre deux générations, les croyances des adultes
au bonheur reposant dans beaucoup de sociétés sur la
crédulité des enfants. Si Philippe Descola démolit le
triangle culinaire, il met encore plus en cause I’ambiguité
de I'opposition nature-culture. Chacun de ces auteurs,
tout comme Gérard Lenclud voyant dans “I’identité”
un foyer virtuel, a 1’insigne mérite d’aller au-dela de
la pensée de Lévi-Strauss apres I’avoir interrogée avec
précision.

Ensuite certains soupesent dans ’oeuvre les parts
du symbolique, de I’inconscient, de I’architecture de
Iesprit, tandis que d’autres nous perdent dans les
modeles mathématiques et formels de 1’anthropologie
ou dans une philosophie boursouflée a propos du Fi-
nale des “Mythologiques”. La plupart des étrangers ex-
cellent dans un bilan des recherches structuralistes en
leur pays. Au Japon, I’émotion et le sentiment lient la
nature aux mythes, et Kawada au Maitre. Si la Bel-
gique tend fort I'oreille vers les Hautes Etudes et le
College de France, 1’anthropologie britannique se veut
sociale plutdt que structurale (et Leach insiste sur la
manipulation des régles de mariage); 1’Espagne suit
I’ Angleterre plus que la France. Si au Québec, on teste
sur les Inuit les structures de parenté et d’échange,
aux Etats-Unis, I’anthropologie culturelle ne recoit que
tardivement des échos brouillés du structuralisme. En
Russie, seulement des traductions récentes forcent des
folkloristes a 1I’écoute et a la réception de I’oeuvre de
Lévi-Strauss. Au Portugal, da Silva réduit I’importance
de la relation avunculaire. En Italie, on a été attentif aux
accents marxistes du structuralisme.

Je suis conscient d’avoir omis bien des grands noms
et caricaturé en comprimant. Ce dont je suis siir, c’est
qu’aucun historien de 1’anthropologie ne pourra se
passer désormais de cette synthése critique et réhabi-
litatrice, dans laquelle on lit (avec réponse) parmi les
reproches adressés au structuralisme: 1) une philosophie
ondoyante, tantot idéaliste tantdt matérialiste, a visée
holiste mais souvent individualiste, dont la prétendue
rigueur formaliste cacherait une certaine téléologie de
la structure (cf. Scubla, 207); 2) une incapacité a saisir
la praxis, le sujet, les acteurs, a partir souvent d’étude
de données récoltées par d’autres; 3) une certaine im-
perméabilité a la causalité historique et a la saisie du
changement (cf. Hartog, 313; Ortiz Rescaniere, 385). Il
n’empéche que le structuralisme est désormais intégré
aux acquis de 1’anthropologie de la parenté, des mythes
et rites, des arts premiers ou de 1’échange. Lévi-Strauss
(peut-étre I’anthropologie avec lui) est entré sous la
coupole de 1’Académie frangaise en 1973 au fauteuil
de Henri de Montherlant avec un discours de réception
de Roger Caillois. Il reste & son égard, méme chez

untersagt,

.73.216:11, am 12.01.2026, 03:35:57.
m

Rezensionen

ceux qui ont suivi d’autres voies que lui, la saudade
qui est mélancolie sans morosité ni tristesse (Nathan
Wachtel). F. Héritier profile a la fin un avenir pour le
structuralisme: une anthropologie moins structurale que
structurante, peut-étre moins intellectualiste mais plus
liée a des corps sensibles et a des cultures aux chaines
de significations et aux cadres relativement invariants.
Découverte passionnée de gens et de culture, rigueur
mentale dans 1’observation et 1’interprétation, espoir
d’une unité ultime des savoirs, voila la modélisation
d’un idéal pour I’anthropologue, selon Denis Bertholet!
Que vienne le temps ou structuralistes et dynamistes
se réconcilieront! Pour se structurer et se dynamiser
I’esprit, rien de mieux que de fréquenter quelques grands
noms de I’ethnologie actuelle réunis dans ce riche ser-
vice de cru et de cuit et dans ce magnifique ouvrage de
paroles données autour de I’histoire d’un Sphinx!
Claude Riviere

Jackson, Jason Baird: Yuchi Ceremonial Life. Per-
formance, Meaning, and Tradition in a Contemporary
American Indian Community. Lincoln: University of
Nebraska Press, 2003. 345 pp. ISBN 0-8032-2594-6.
Price: £ 60.00

The Yuchi (or Euchee) are a people speaking a
unique language of the Uchean stock distinct from other
Native American languages. They answer to Yuchi, but
also know themselves as Tsoyaha, “Descendants of the
Sun.” A population estimate of 1715 numbered them
at only 400 people. The present numbers are obscure
because they are enrolled as members of the Creek
Nation or another tribe and an undetermined number is
dispersed across the United States. First encountered by
White settlers in the Southeast of what is now the United
States, in the eighteenth century they were gradually
absorbed into the Creek Confederacy. The removal
policy of the government of President Andrew Jackson
led to the expulsion of southeast Native Americans
west of the Mississippi. The resulting journey west is
popularly known as the “Trail of Tears.” The Creek
peoples, among whom the Yuchi were included, were
sent west in 1836 and 1837. Today the Yuchi inhabit an
arc of land south and southwest of Tulsa, Oklahoma.

Yuchi identity tends to be absorbed into that of their
Creek allies. “In the eyes of United States federal Indian
policy, the Yuchi do not exist. They are Creeks” (4). At
first contact they inhabited primarily what is now eastern
Tennessee and Georgia, with a small number living in
present South Carolina. Whereas other southeast groups,
including the Muskogean Creek, had matrilineal descent
groups, Yuchi society is characterized by patrilineal
men’s societies assigned political and ritual functions
reserved for clans among the Creek. Jackson interprets
the available evidence as indicating that the Yuchi were
culturally distinct from the Creek and other Musko-
gean peoples among whom they lived interspersed and
that, “they are positioned as a cultural bridge between
more distinctly Northeastern and Southeastern cultural
groups.” Despite living at present in the west, they are

Anthropos 100.2005

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-612

