Der hl. Franziskus, Papst Franziskus und die Wurde des Tieres

Peter Kunzmann

1. Eine Theologie franziskanischer Tierbeziehung

Im bemerkenswerten Werk Alles, was atmet. Eine Theologie der Tiere, wel-
ches er mit Simone Horstmann und Thomas Ruster verfasst hat, hat Gre-
gor Taxacher einen besonders bemerkenswerten Beitrag unter dem Titel
»Christlicher Animismus®“ veroffentlicht (Gregor Taxacher 2018). Zentra-
les Thema ist eine ,Theologie franziskanischer Tierbeziehung®, die hier
Ausgangspunkt werden soll fiir eine Erkundung zum Potential, aber auch
zu einem moglichen Defizit einer geistigen Verortung des Tieres, der Tie-
re, die tiber das derzeit viel diskutierte Franziskanische hinausgeht.

Nun ist hier nicht der Ort, eine originar ,franziskanische“ Deutung des
Tieres zu versuchen, mit all den Dimensionen, die einer solchen Deutung
innewohnte: die biographische Dimension um die historische Figur des
Franz von Assisi mit allen Untiefen einer authentischen Interpretation, die
hagiographische Schicht (Brandon Alakas/Day Bulger 2020, 23-32) in den
vielen Erzahlungen tber ihn und die Tiere (Stefan Federbusch 2019,
13-14) und das Fortwirken in den Traditionen, die ,franziskanisch® ge-
nannt werden konnen. Zu den grindlichsten Interpreten dieser vielen
Schichten und ihres Zusammenhangs gehorte etwa Anton Rotzetter (An-
ton Rotzetter 2011 und 2013).

2. Animismus, Analogie und ein franziskanischer Gegenentwurf

Taxacher selbst arbeitet einen wichtigen ,Zug® des Denkens heraus, in
dem sich eine zentrale Ambivalenz christlicher, zumal katholischer Ver-
haltnisse zum Tier abzeichnet.! Er deutet das Denken von Franz von Assisi
mithilfe einer Typologie, die er selbst von Philippe Descola (Gregor Taxa-
cher 2018, 298-303) tibernommen hat und die drei grundsitzliche Denk-
modelle kontrastiert: der ,Animismus“ oder die animistische Weltsicht

1 Fir die Diskurslage im Raum des Protestantischen vgl. Stefan SchleifSing/Herwig
Grimm 2012.

181

- am 13.01.2026, 11:48:26. [—


https://doi.org/10.5771/9783748907084-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Peter Kunzmann

steht dort neben dem ,,Analogismus® (s. u.) und dem ,Naturalismus®. Da-
bei entspricht Letzterem die Phase der modernen Sicht der Natur als ,,Uhr-
werk® (Gregor Taxacher 2018, 301).

,Nicht nur Descola beobachtet nun, dass heute ein gewisses Unbeha-
gen an dieser Weltanschauung wichst. Das Bewusstsein einer Entfrem-
dung von der Natur ist Allgemeingut geworden. Unsere darauf ge-
grindete Praxis im Umgang mit der Natur bedroht deren und damit
schlieflich auch unseren Bestand® (Gregor Taxacher 2018, 301).

In diese Suche nach einem alternativen Verstindnis und Verhaltnis zur
»Natur® (ausdricklich erwahnt sind dabei die Tiere) stellt Taxacher ,sei-
nen“ Franziskus und einen durch Franziskus realisierten ,,christlichen Ani-
mismus“ (Gregor Taxacher 2018, 305).

Es geht hier im Folgenden nicht darum zu beurteilen, ob und wie weit
Taxacher Franziskus richtig portritiert oder adiquat versteht. Vielmehr
soll sich das Augenmerk darauf richten, ob sich von hier aus nicht ein lin-
gerer Faden ziehen lasst, etwa zu einem Papst Franziskus in unserer Ge-
genwart. Und ob man daraus nicht eine systematische Positionierung ge-
winnen kann, die den theologischen und den ethischen Impetus dieses
franziskanischen Denkens aufnimmt und ihm gerecht wird, aber zugleich
seine Begrenzung kennzeichnet und ihn darin erginzt, um daraus eine
theologisch inspirierte und ethisch ausweisbare Positionierung der Tiere in
der Ethik zu gewinnen.

»Es ist genau diese offene, von diffusem Unbehagen und tastender Su-
che in Theorie und Praxis gepragte Situation, in der es nicht mehr als
mifiges romantisches Spiel erscheint, sich mit Animismus und Analo-
gismus und der merkwiirdigen Zivilisationskritik des Franziskus zu
beschiftigen®,

schreibt Gregor Taxacher (2018, 302). Im Unterschied zu den zeitgendssi-
schen politischen und ideologischen Hierarchien, mit denen der histo-
rische Franziskus zu tun hatte und die sich im ,,Analogismus® abbilden,

»lebt seine Inspiration aus einer ginzlich anderen Haltung: Gott ist in
der Welt, in der Natur nicht vermittelt, nicht via komplexer Ver-
schachtelung gegenwirtig, sondern direkt und lebendig. Nicht die
Ordnung der Elemente bertihrt Francesco, sondern ihre Prasenz: des-
halb sind die Gestirne ebenso wie das Feuer direkt ansprechbare Ge-
schwister, die Tiere, Pflanzen und mitunter sogar die ,toten Dinge*
sind direkt Mitgeschdpfe, also gewissermaflen als Subjekte, gewisser-
maflen auf einer Ebene mit den Menschen, weil vom einen Gott ge-

182

- am 13.01.2026, 11:48:26. e [


https://doi.org/10.5771/9783748907084-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der hl. Franziskus, Papst Franziskus und die Wiirde des Tieres

schaffen und belebt. Es gibt da keine Hierarchie, sondern ein Mitein-
ander® (Gregor Taxacher 2018, 299-300).

Besonders aus der Gegentiberstellung kann man vielleicht folgende Inter-
pretation versuchen: Auf der einen Seite steht der Analogismus, das analo-
gische Denken. Es ist gekennzeichnet dadurch, dass es ,,Sein” stets in Gra-
den und in Abstufungen denkt. Ontologisch und metaphysisch bestimmt
sich der Rang der Seienden nach ihrer Nihe oder Distanz zum einen wirk-
lich Seienden. Im mittelalterlichen Denken entstehen Ordnung und Ord-
nungen vor allem durch Hierarchien; dies gilt auch politisch und theolo-
gisch (wobei fir Letzteres die beiden Schriften tber ,Hierarchien“ des
Dionysios Areopagita das Muster abgaben). Das analogische Denken funk-
tioniert sozusagen vertikal: Was etwas ist und was etwas wert ist, ergibt
sich aus der Einordnung in diese Stufenbauten.

Ein metaphysischer Schlisselbegriff ist dafir die (neuplatonisch inspi-
rierte) ,,Teilhabe®: Je nach ihrem Ort in der Welt haben die Dinge teil am
Sein, mal stirker und mal schwicher (zur ontologischen und metaphysi-
schen Figur von Analogie und Teilhabe vgl. Peter Kunzmann 1998, 27-35).
Daraus ergeben sich auch ihr Rang und die Abstufungen unter ihnen. Hei-
ke Baranzke stellt diese folgendermafSen in Zusammenhang;:

»An der Spitze einer naturphilosophischen, hierarchischen Seinsstu-
fenordnung (Unbelebtes — Pflanze — Tier — Mensch) steht im christli-
chen Mittelalter der Mensch als #mago Dei, dem auch Thomas von
Aquin (STh I 93,2) die augustinischen ,vestigia Dei* als bloffe ,Spuren
Gottes* deutlich unterordnet. Einzig Franz von Assisi stellt sich in ein
geschwisterliches Verhiltnis zu den Tieren und den tbrigen Schépfun-
gen, um sie in seinem ,Sonnengesang‘ oder seiner Vogelpredigt gemafs
Mk 16,15 zum gemeinsamen Schopferlob aufzufordern (Heike Baran-
zke 2018, 174).

Vor dieser Folie lasst sich auch der Terminus ,komplexe Verschachtelung®
in Taxachers Worten lesen: Vor oder zumindest anders als Franziskus sieht
das christlich-mittelalterliche Denken ein dichtes Netz von Ahnlichkeiten
und Differenzen, die aus Nihe und Distanz der Geschdpfe zum gottlichen
Schopfer resultieren und die sich darin spiegeln.

Dem setzt Taxachers Franziskus also eine andere Sicht der Dinge entge-
gen, indem er sie gleichsam vertikal zueinander stellt. Als Geschopfe sind
sie gleich, ,sind Geschwister, weil sie einen gemeinsamen Vater haben®
(Gregor Taxacher 2018, 300; vgl. auch Monika Amlinger 2019, 316). In
ihrer ,,Geschopflichkeit® kennen sie damit kein mehr oder weniger Wirk-
lichsein (wie in vielen Formen der sog. Seins-Analogie), sondern sie sind

183

- am 13.01.2026, 11:48:26. [—


https://doi.org/10.5771/9783748907084-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Peter Kunzmann

alle unmittelbar und sie sind gleich und sie sind gleichdirekt auf ihren
Schopfer bezogen.

Taxacher malt diese neue, franziskanische Vision auf wenigen Seiten
sehr kraftvoll aus. Dazu dient ihm auch eine (diesmal von Giorgio Agam-
ben inspirierte) Deutung jener Weihnachtskrippen, die ebenfalls eine fran-
ziskanische Erfindung sind:

»Von unserem kulturgeschichtlich-ethnologischen Ausflug her gese-
hen erscheint die Krippe so als eine Darstellung befreiter, zu sich selbst
gekommener Welt aus Dingen, Tieren und Menschen [...] die Utopie
der Krippe bestinde darin, dass alle Geschopfe sie selbst sein durfen
und darin untereinander doch zutiefst zusammengehoéren. [...] Christ-
liche Erlosung, wie sie diese Krippen predigen [...] wire die Befreiung
dazu, ganz schlicht miteinander Kreatur zu sein“ (Gregor Taxacher
2018, 305).

Das ist eine dufSerst tiefe Interpretation, die allen, den Menschen, den Tie-
ren, allen Geschopfen, einen metaphysischen Rang zugesteht, aber der
ihren Wert nicht mehr nach oben und unten, nicht mehr nach ihrer ver-
muteten grofferen oder weniger grofen Nihe zum gottlichen Schopfer ta-
xiert.

Die Dinge, die Menschen, die Tiere sind, was sie sind, und sie sind darin
alle gleich. Sie sind auch gleich wirklich; das mag sonderbar klingen, aber
vor der Kontrastfolie des analogischen Denkens wird die Sprengkraft die-
ser Weltsicht deutlich.

Es ist vielleicht der Erwahnung wert, dass es mit Duns Scotus ein fran-
ziskanischer Theologe war, der zwei Formeln in die Welt gesetzt hat, die
diese Kerngedanken zuspitzen:

Die eine ist die ,Haecceitas“, die (an dieser Stelle ohne metaphysische
Quisquilien) zum Ausdruck bringt, dass alles Individuelle radikal individu-
ell ist: Alles, was ist, ist genau ,dieses eine®, es ist lateinisch also: haec. Jedes
Seiende ist nicht Exemplar einer Gattung, nicht individuelle Ausformung
eines allgemeinen Musters, sondern genau: haec, ,einzigartige, letzte, nicht
weiter zerlegbare und nicht mitteilbare Realitdt (ultima realitas entis) und
Einheit (unitas signata ut haec) des je Einzelnen® (Jan Beckmann 1974).

Der zweite Gedanke, den Scotus pointieren half: dass alles, was ist, in
genau ein und demselben Sinne ,,ist“. Im Unterschied zu den vielen Figu-
ren analogen Denkens kennt die Wirklichkeit bei ihm keine Abstufungen
und Grade. Alles, was wirklich ist, ist in einem einheitlichen Sinne (univo-
ce) wirklich.

184

- am 13.01.2026, 11:48:26. e [


https://doi.org/10.5771/9783748907084-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der hl. Franziskus, Papst Franziskus und die Wiirde des Tieres

Von hier aus konnen wir Taxachers Meditation vor der Krippe gut ins
Metaphysische wenden und darin einen tiefen Zug franziskanischen Den-
kens vermuten.

3. Die Enzyklika Laudato si’ und die Tiere

Fir unsere Zwecke ist die religids schopfungstheologische, eigentlich
schopfungsmystische Perspektive relevanter, die alle Geschopfe zu Ge-
schwistern erklart, was eine Briicke zum Franziskus unserer Tage, zu Papst
Franziskus schlagt.

Wie sehr Papst Franziskus in seiner Enzyklika tber die ,Sorge um das
gemeinsame Haus“ von seinem selbst gewihlten Namenspatron inspiriert
und getragen ist, driickt sich nicht nur im Titel aus, der sich mit Laudato s’
(LS) fast plakativ, jedenfalls programmatisch an Franziskus’ ,Sonnenge-
sang” anlehnt.

»Die Geschopfe dieser Welt konnen nicht als ein herrenloses Gut be-
trachtet werden: Alles ist dein Eigentum, Herr, du Freund des Lebens
(Weish 11,26). Das gibt Anlass zu der Uberzeugung, dass simtliche Ge-
schopfe des Universums, da sie von ein und demselben Vater erschaf-
fen wurden, durch unsichtbare Bande verbunden sind und wir alle
miteinander eine Art universale Familie bilden, eine sublime Gemein-
schaft, die uns zu einem heiligen, liebevollen und demdtigen Respekt
bewegt®,

heifdt es im Text (LS 89).

Es klingt wie eine moralische und religiése Fortfihrung, Ausdeutung
und Uberhohung der Darstellung bei Taxacher. Aus der Beziehung aller
Geschopfe, besser: jedes einzelnen Geschopfes zum Schopfergott ent-
springt zugleich der moralische Anspruch an den Menschen, sie alle als
dessen Eigentum zu betrachten und entsprechend schonend zu behandeln.

Doch wie stehen die Tiere in diesem Gesamt?

Uber die theologische Stofrichtung der Enzyklika ist viel gesagt und ge-
schrieben worden (z. B. Georg Toepfer 2017). Es geht hier nicht um eine
Referenz oder eine Neuinterpretation der unbestreitbar markanten und
wichtigen Positionen in diesem Lehrschreiben, die schopfungstheologi-
sche Perspektiven energisch mit sozialethischen verbindet. Nichts davon
soll hier in seinem Rang bestritten werden. Es geht um die Tiere in diesem
Kontext und um die Frage, ob sich aus dem im beschriebenen Sinne ,,fran-
ziskanisch® inspirierten Duktus der ganzen Enzyklika ein neues, prigendes

185

- am 13.01.2026, 11:48:26. [—


https://doi.org/10.5771/9783748907084-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Peter Kunzmann

Motiv oder ein besonderes Movens fiir eine neue theologische oder schop-
fungsmetaphysische Bestimmung der T7ere gewinnen lasst.

Der Befund ist eher erntichternd (Martin M. Lintner 2020): Eine erste,
uninteressierte Bestandsaufnahme der einschligigen Stellen in LS zeigt,
wie oft der Papst in Fragen der menschlichen Rechte und Pflichten gegen-
uber Tieren Rekurs nimmt auf den Katechismus der Katholischen Kirche (LS
69, 86, 130). Dieser wiederum sticht nicht durch eine revolutionire Ab-
kehr von jenem im Wesentlichen anthropozentrischen und hierarchischen
Muster hervor, das den Menschen eine Nutzung von Tieren erlaubt, aber
eine gewisse ,Schonung® gebietet und einfordert. LS zitiert Sitze wie:

»Obschon der Mensch in die Pflanzen- und Tierwelt eingreifen und
sich ihrer bedienen kann, wenn es fiir sein Leben notwendig ist, lehrt
der Katechismus, dass Tierversuche nur dann legitim sind, ,wenn sie in
verniinftigen Grenzen bleiben und dazu beitragen, menschliches Le-
ben zu heilen und zu retten‘. Er erinnert mit Nachdruck daran, dass
die menschliche Macht Grenzen hat: ,Es widerspricht der Wiirde des
Menschen, Tiere nutzlos leiden zu lassen und zu téten* (LS 130).

4. Rechte der Tiere?

Die Enzyklika verwahrt sich dabei ausdriicklich gegen jenen Anthropozen-
trismus, den Kritiker des Christentums gerne als dessen Signum hervorhe-
ben (s. u.). ,Auf diese Weise bemerken wir, dass die Bibel keinen Anlass
gibt fir einen despotischen Anthropozentrismus, der sich nicht um die an-
deren Geschopfe kiimmert* (LS 68). Man beachte: ,Geschopfe®, nicht
»Tiere“. Denn der Akzent liegt auf einer bestimmten Haltung gegeniiber
dem Mitseienden und dessen Zusammenhang. Achtsam, schonend, nicht
instrumentell-ausbeuterisch. Das gilt aber fir alles, was der Mensch in der
Welt vorfindet.

Darin ist nicht zu erkennen, dass in LS aus franziskanischem Geist jene
michtige ,Revolution der Denkart“ (Kant) aufgegriffen und verstarkt wiir-
de, die in westlichen Gesellschaften (inklusive ihrer zur Reflexion berufe-
nen wissenschaftlichen Subsysteme) Tieren oder den Tieren in Ethik, Mo-
ral und Recht eine neue Stelle zuweist oder zuweisen mochte. LS schliagt
zu dieser, meist aus ganz anderen Quellen stammenden Bewegung keine
der moglichen Briicken zu Franziskus.

Nun gibt es Interpreten von LS, die die Enzyklika gerade in dieser Hin-
sicht anders lesen und ihr eine besondere Stirke unterstellen.

186

- am 13.01.2026, 11:48:26. e [


https://doi.org/10.5771/9783748907084-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der hl. Franziskus, Papst Franziskus und die Wiirde des Tieres

»Einiges weist darauf hin, dass der Papst auch Rechte der Tiere aner-
kennt (vgl. LS 68, 71, 89 f., 237). Sie selbst und ihr Wohlergehen gehen
uns etwas an (vgl. LS 68). Wir haben dafiir zu sorgen, dass ihre berech-
tigten Anspriche geachtet und geschiitzt werden® (Andreas Lienkamp
2019, 176).

Nun liegt dem eine gewisse eigenwillige Interpretation durch Lienkamp
zugrunde, die er andernorts zu Protokoll gegeben hat:

»Einiges weist darauf hin, dass der Papst auch Rechte der Tiere aner-
kennt. Er spricht zunidchst neutral von ,Rechte[n] der anderen (LS
237). Man muss aber den Zusammenhang bertcksichtigen. Unmittel-
bar davor zitiert Franziskus das ,Gesetz der wochentlichen Ruhe‘ (LS
237, vgl. 68, 71), das die Arbeit am Sabbat nicht nur um des Menschen
willen untersagt, sondern auch, damit ,dein Rind und dein Esel ausru-
hen [...] und zu Atem kommen‘ (Ex 23,12). Im Kontext der Forderung
nach Verantwortung und Respekt gegeniiber der Natur (vgl. LS 68,
89-90) nimmt der Papst Bezug auf folgende Bibelstelle: ,Du sollst nicht
untitig zusehen, wie ein Esel oder ein Ochse deines Bruders auf dem
Weg zusammenbricht. Du sollst dann nicht so tun, als gingen sie dich
nichts an‘ (Dtn 22,4). Auch die Tiere und deren Wohlergehen gehen
uns etwas an (vgl. LS 68). Die Menschen haben dafir zu sorgen, dass
die berechtigten Anspriiche der Tiere geachtet und geschutzt werden®
(Andreas Lienkamp 2016, 38).

Aus ,Forderung nach Verantwortung und Respekt gegeniiber der Natur®
wird eine besondere Schutzpflicht gegentber Tieren. Diese wiederum
miindet — nach Lienkamps eigenwilliger Lesart der Stelle — gleich in die
Anerkennung der ,,Rechte von Tieren“. Er nimmt dabei quasi zwei Stufen
auf einmal: Zum einen den Uberstieg von ,Natur® zu ,, Tier, zum anderen
den von der moralischen ,Achtung® zu ausgesprochenen ,Rechten® von
Tieren (hier unabhiangig davon, was genau mit ,Rechten® hier bezeichnet
werden soll).

Da geht doch vieles durcheinander und ineinander, was man besser aus-
einanderhilt.

S. Neues Schopfungsdenken — neue Beziehungen zum Tier

Allerdings ist diese Verschiebung lehrreich, weil sie auf eine fundamentale
Ungenauigkeit verweist, die permanent oder zumindest auffallend hiufig

187

- am 13.01.2026, 11:48:26. [—



https://doi.org/10.5771/9783748907084-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Peter Kunzmann

wiederkehrt. Das systematische Defizit kann deutlicher aufgezeigt werden,
wenn wir diesen einen Punkt klarer darlegen.

Das vorschnelle Ineinander von religids durchdrungener Achtung alles
Weltlichen als Geschopflichem einerseits und andererseits einer neu ent-
deckten Verbundenheit mit den Tieren durchdringt zahlreiche theologi-
sche und kirchliche Stellungnahmen. Anders gesagt: Dass, in besagtem
Sinne ,franziskanisch“ gesehen, alle Geschopfe zuniachst Geschopfe Gottes
sind und damit die Verfiigung des Menschen iber sie eingeschrankt ist, ist
eine Sache.

Dies wird konstant beachtlich verbunden mit einer besonderen Verbin-
dung und einer besonderen Verpflichtung des Menschen gegeniiber Tie-
ren. Und das ist eine andere.

Um ein Beispiel zu geben: Zum Thema , Tierbestattungen® schrieb Mi-
chael Rosenberger:

»In ,Laudato si’* ist Papst Franziskus voller Hoffnung im Blick auf die
Zukunft aller Geschopfe. Er entwickelt das Bild einer Prozession, die
menschliche und nichtmenschliche Geschopfe gemeinsam durch die
Zeit gehen — unterwegs zur Herrlichkeit des Himmels“ (Michael Ro-
senberger 2019, 25).

Rosenberger beruft sich dabei auf die Nummern 244, 83, 243, bei Letzterer
auf die Formel ,,wo jedes Geschopf in leuchtender Verklarung seinen Platz
einnehmen [...] wird“. Er fihrt fort: ,,Wenn wir diesen theologischen Para-
digmenwechsel an- und ernstnehmen, sind Tierbestattungen kein Tabu
mehr® (Michael Rosenberger 2019, 25).

Die grofe Vision einer ,leuchtenden Verklarung® soll hier gar nicht dis-
kutiert werden. Um diese Fragen zu kliren, misste ein tiefer Exkurs in die
Eschatologie, die theologische Lehre von den letzten Dingen, stattfinden.
Eine solche Vision soll an dieser Stelle Gberhaupt nicht bestritten oder be-
kimpft werden. Auf der anderen Seite: Auch die Sehnsucht von Men-
schen, Tieren eine wiirdige Bestattung zu gewahren, mit denen sie sich zu
ihren Lebzeiten aufs Innigste verbunden fihlten, ist in sich gut nachvoll-
ziehbar. In diesem Bereich erwarten Menschen ein Angebot von Kirche
und Theologie; dass dies in christlicher Tradition heikel wird, ist gar nicht
der ausschlaggebende Punkt. ,Jedes Geschopf in leuchtender Verklarung®
zu sehen, erklirt nicht, warum Menschen, Christen, sich in besonderer
Weise um die Jenseitigkeit ihrer tierlichen Gefibrten bemihen missten
oder auf sie hoffen diirfen. Verzichtet eine solche Eschatologie (eine solche
Deutung des Endes von Leben und von der Welt iberhaupt) auf eine Aus-
zeichnung der Tiere? Gehen Tiere also doch den Weg alles Irdischen, auch
wenn er hier in die leuchtende Verklirung fihrt? Das wiederum unterbie-

188

- am 13.01.2026, 11:48:26. e [


https://doi.org/10.5771/9783748907084-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der hl. Franziskus, Papst Franziskus und die Wiirde des Tieres

tet vermutlich die enge Beziehung, die Menschen nicht zu allem Geschopf-
lichen, sondern zu Tieren oder sogar nur zu zhren Tieren empfinden.

6. Tiere und die ,Mitgeschopflichkeit*

Das ist ein Beispiel unter vielen, bei denen der Respekt und die Verbun-
denheit und auch das Verantwortungsgefiihl vor den ,,Geschdpfen®, also
allem Vorfindlichen, herausgestellt und im nichsten Atemzug, wie selbst-
verstandlich, zur Grundlage einer anderen, neuen, besseren Moral gegen-
tiber den Tieren gemacht wird.

Dazu zihlt auch die gingige Rede von der Mitgeschopflichkeit. Das
deutsche (und in seinem Kielwasser auch das osterreichische) Tierschutzge-
setz sprechen jeweils in ihren programmatischen Paragraphen 1 von der
Verantwortung des Menschen fiir das Tier als ,Mitgeschopf*. Deshalb lie-
fert der Rekurs auf ,Mitgeschopf* im wortlichen, eigentlichen Sinne gera-
de keine Begrindung fir den Tierschutz. Zumindest nicht, wenn der Ak-
zent auf dem ,,Geschopf® liegt. Durch das ,Mit“ im Mitgeschopf konnen
andere, moralisch aufgeladene Konnotationen einbezogen sein, die aber ei-
gens ausgewiesen und ausgedeutet sein mussten.

Einmal davon abgesehen, dass die Gesetzgebung des sikularen Staates
sich den Rekurs auf eine religiose Begriindungsfigur gar nicht erlauben
sollte. Dagegen ist frith schon und dann konstant opponiert worden, z. B.
bei Carl Friedrich Gethmann:

»Durch den Begriff der ,Mitgeschopflichkeit* wiirde die religiése Vor-
stellung von der Schopfung der Welt in die Verfassung transferiert. Es
ist staatstheoretisch und verfassungsrechtlich jedoch hochst problema-
tisch, eine solche religidse Vorstellung zu einem substanziellen Be-
standteil der Rechtsordnung eines sakularisierten Staates zu machen®
(Carl Friedrich Gethmann 2001, 50-51).

Der Terminus ist streng genommen auch theologisch inadiquat: Denn wie
LKreatur® passt auch ,Mitgeschopf“ auf jeden Gegenstand, der nicht Gott
selbst ist. Und dann sollte es ,Geschopf* und nicht ,Mit-Geschdpf* hei-
Ben. Der Ausdruck hebt gerade nichts heraus, was die Tiere in besonderer
Weise auszeichnet und ihre besondere Behandlung begriinden sollte. In
seiner 500 Seiten starken Dissertation zum Thema ,Mitgeschopflichkeit®
(die abrigens die Aufnahme des Terminus in das Tierschutzgesetz bedau-
ert: Eberhard Rohrig 2000, 21) erwahnt Eberhard Rohrig an keiner Stelle,
dass es sprachlogisch schwierig ist, ,Mitgeschopf* quasi unbesehen auf das
Tier und nur auf das Tier zu beziehen. Er scheint ihm gar zu selbstver-

189

- am 13.01.2026, 11:48:26. [—


https://doi.org/10.5771/9783748907084-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Peter Kunzmann

standlich. Sehr selten nur finden sich Hinweise, wie inhaltsleer die Formel
bei Licht besehen ist. Anders hat zur selben Zeit schon Gethmann darauf
hingewiesen, dass Mitgeschopf eben nicht aus sich heraus zum Synonym
fur ,Tiere® taugt:

sDer Begriff der ,Mitgeschopflichkeit® zeichnet die Tiere tberhaupt
nicht aus. Sowohl die Menschen als auch die unbelebte Natur sind
nach der christlichen religiosen Schopfungsvorstellung Geschopfe. Die
spezifische Stellung von Tieren beispielsweise gegeniber Menschen
und beispielsweise im Unterschied zu Pflanzen wird auf diese Weise
nicht zum Ausdruck gebracht“ (Carl Friedrich Gethmann 2001, 51).

Deshalb noch einmal allgemeiner gefragt: Woraus resultieren die besonde-
ren Pflichten von Menschen gegeniiber Tieren? Daraus, dass sie Teil der
»Natur® oder der ,,Umwelt sind, in die der Mensch sich gestellt weif, der
in ihrer ,Vorgegebenheit® und ihrer ,Unverfiigbarkeit® einen Fingerzeig
darauf sieht, dass er diese alle zu schonen, zu schiitzen, zu bewahren habe?
Darin sind Tiere Teile der Schopfung, eben ,Mitgeschopfe, wie dies mit
Pathos auch das deutsche Tierschutzgesetz in seinem ersten Paragrafen be-
tont.

Doch wird dies den Tieren gerecht? Reicht dies, um die Verfigungsge-
walt des Menschen gegenitiber Tieren von innen heraus strenger zu begren-
zen als die Verfigungsgewalt gegeniiber anderen Naturdingen, wie Wol-
ken oder Steinen oder Landschaften? Dass sie in Schopfungsperspektive
»Mitgeschopfe” sind, kann nur ein Teil der Antwort auf die Frage sein,
warum wir eine besondere Verantwortung gegentiber Tieren haben, die an-
ders ist und weiter geht, als wir sie (wenn wir sie iberhaupt wahrnehmen)
gegentber anderen Dingen dieser Welt begreifen und wahrnehmen sollen.
Aus dem Preis der Geschopfe ein Signum zu gewinnen, das den Tieren
einen besonderen Rang zusichert, ist auf dieser Linie eben nicht leicht,
wenn nicht unmoglich. Wenn es heiffen soll, dass es besser sei, dass etwas
da ist, als dass es in der Welt fehlte, dann haben wir damit eine metaphysi-
sche oder pseudometaphysische oder auch religiose Wertung tiber das Gut-
Sein der Dinge in der Welt getroffen, jedoch keine, aus der sich der beson-
dere Wert von Lebewesen oder auch der von Tieren erwiese. Diese Guite
des Geschaffenen (religios) oder des Seienden (metaphysisch) adelt dann
Mikroben, Miilltonnen, Briefmarken und Primzahlen gleichermafen.
Denn alles, was nicht Schopfer ist, ist Geschopf.

LS bleibt in dieser Frage bemerkenswerterweise doch eher stumm und
stumpf. Freilich, die Tiere waren nicht das Thema der Enzyklika. Deshalb
gibt es keinen Grund, tiber den Befund traurig zu sein, wenn er denn zu-
trifft. Dann bleibt immer noch wahr, dass es auch keinen Grund gibt, in

190

- am 13.01.2026, 11:48:26. e [


https://doi.org/10.5771/9783748907084-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der hl. Franziskus, Papst Franziskus und die Wiirde des Tieres

LS im Verhalenis des kirchlichen Lehramts zu den heute innig diskutierten
zentralen Themen der Trerethik einen grofSen Fortschritt zu lesen.

7. Geschopfe, Lebewesen, Tiere

Doch enthilt LS 69 mit dem Verweis auf Lebewesen einen Fingerzeig:

»Wihrend wir die Dinge in verantwortlicher Weise gebrauchen diir-
fen, sind wir zugleich aufgerufen zu erkennen, dass die anderen Lebe-
wesen vor Gott einen Eigenwert besitzen und ihn ,schon allein durch
ihr Dasein preisen und verherrlichen’, denn der Herr freut sich seiner
Werke (vgl. Ps 104,31).°

Wenn von ,Lebewesen® die Rede ist, lasst sich eine andere Tur offnen, die
auch in die Diskussion um eine ,Wirde der Kreatur® in der Schweizer
Bundesverfassung (SBV) fiihrt (vgl. Ina Praetorius 2008).

Also doch ,Kreatur? Das genannte Missverhalenis, ,,Kreatur® zu schrei-
ben, aber ,Lebewesen“ zu meinen, wurde auch im Schweizer Kontext aus-
fuhrlich diskutiert. Im Jahr 2000z. B. ersetzte die franzosische Version
einer neuen Schweizer Bundesverfassung den Ausdruck ,,Wirde der Krea-
tur” durch die ,intégrité des organismes vivants“, die ,Integritit lebender Or-
ganismen®“. Wieweit hier sprachlich bedingte Uberlegungen zwischen
deutscher und franzosischer Terminologie entscheidend waren oder hier
ein ,,Akt der Resistance gegen den Willen des Bundesgesetzgebers® (Dag-
mar Richter 2015, 99) vorliegt, muss uns hier nicht interessieren. Dass mit
»Kreatur® im Kontext der Schweizer Bundesverfassung Lebewesen gemeint
sind, ergibt sich auch aus der Aufzihlung im einschligigen Art. 120 SBV,
wo ausdriicklich von ,Tieren, Pflanzen und anderen Organismen®, also
von Lebewesen, gesprochen wird. Zentral und einschlagig ist die Literatur,
die sich mit diesen Verhaltnissen im Rahmen der Schweizer Rechtsord-
nung befasst. Es ist bezeichnend, dass die ,Wirde der Kreatur® Aufnahme
in die Bundesverfassung der Schweiz im Kontext der Gentechnologie fand,
also in einem Bereich, bei dem in die Lebensformen von Lebewesen einge-
griffen wird, ohne dass diese damit notwendigerweise geschadigt werden
und ohne dass dieser Schaden von ihnen subjektiv empfunden werden
muss.

Es heifdt:

»Art. 120 Gentechnologie im AufSerhumanbereich
" Der Mensch und seine Umwelt sind vor Missbriauchen der Gentech-
nologie geschiitzt.

191

- am 13.01.2026, 11:48:26. [—


https://doi.org/10.5771/9783748907084-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Peter Kunzmann

* Der Bund erlisst Vorschriften tiber den Umgang mit Keim- und Erb-
gut von Tieren, Pflanzen und anderen Organismen. Er trigt dabei der
Wiirde der Kreatur sowie der Sicherheit von Mensch, Tier und Um-
welt Rechnung und schiitzt die genetische Vielfalt der Tier- und Pflan-
zenarten.“

Die genaueren Umstinde der Entstehung des Artikels bis 1992 hat Heike
Baranzke griindlich aufgearbeitet und nachgezeichnet (Heike Baranzke
2002), die ,,Wirkungsgeschichte® skizziert Margot Michel (2012, 102-109).
Vermutlich ist eine Figur wie die ,,Wirde der Kreatur® gar nicht zu den-
ken ohne jene ,Bonitas®, die Heike Baranzke in ihrer groffen Monographie
2002 als eine Wurzel des Konzepts herausgearbeitet hat: die Gute der Krea-
tur als Kreatur. Aber das allein wire fir die Wiirde von Lebewesen zu we-
nig, weil eben nicht fir sie bezeichnend im Unterschied zu all dem ande-
ren, was es in der Welt gibt.

Ein weiterer Punkt muss hinzukommen, um die Lebewesen unter all
dem Geschaffenen auszuzeichnen.

Nachdem trotz vieler Widerstinde und mehrerer luzider Gutachten (ei-
nes davon von Ina Praetorius zusammen mit Peter Saladin [1996], das an-
dere von Philipp Balzer, Klaus Peter Rippe und Peter Schaber [1998]) der
Sprachgebrauch von der Wiirde der Kreatur etabliert war, schien es nahe-
liegend, entsprechende Konkretisierungen auch in das Tierschutzrecht ein-
zufiihren. Wenn schon eine Rechtsordnung den Lebewesen eine Wiirde
der Kreatur zuspricht, dann sollte dies a fortior: fiir die Tiere gelten. Waren
die Tiere schon in der Verfassung als Kreaturen mit Wiirde ausgezeichnet,
sollte thnen auch im Tierschutzgesetz eine Wiirde zugesprochen werden,
was dann auch geschah.

8. Der Eigenwert der Tiere

Ein Begriff, der die beiden Verwendungsweisen, die ,,Wiirde der Kreatur®
und die ,,Wirde des Tieres“, verbindet, scheint in unserem Kontext ent-
scheidend: , Eigenwert“. Denn ein recht verstandener ,,Eigenwert“ hebt Le-
bewesen (zumindest in den hier einschligigen Theoriegebauden) moralre-
levant von anderen Geschopfen, Kreaturen, Mitgeschdpfen ab.

Im Schweizer Tierschutzgesetz ist die Wirde eingegangen in den Arti-
kel 3a, der die Wirde unter Ruckgriff auf den ,Eigenwert® bestimmt:
»Wiirde: Eigenwert des Tieres, der im Umgang mit ihm geachtet werden
muss. Die Wirde des Tieres wird missachtet, wenn eine Belastung des Tie-
res nicht durch iberwiegende Interessen gerechtfertigt werden kann.“

192

- am 13.01.2026, 11:48:26. e [


https://doi.org/10.5771/9783748907084-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der hl. Franziskus, Papst Franziskus und die Wiirde des Tieres

Festzuhalten ist bei der Eigenwertformel: Tiere sind zunachst um ihrer
selbst willen zu schiitzen. Das ist das elementare Bekenntnis des so ge-
nannten ,ethischen Tierschutzes“, der die anthropozentrischen Begriin-
dungsfiguren abgelost hat, die rein menschliche Nutzungsinteressen zum
Pfeiler und zum Mafstab fiir ein moralisches Verhalten dem Tier gegen-
liber gefestigt hatten. Jede auf irgendeine Art und Weise geartete Schadi-
gung des Tieres verlangt einen rechtfertigenden Grund, der ein plausibles
Verhiltnis zwischen den Interessen des Menschen und denen des Tieres
ausdrickt. Es macht den Kern der Redeweise von der ,Wiirde“ aus, vom
instrumentellen Wert abzusehen und ihren eigenen ,Wert“ anzuerkennen:

»Die Vorstellung von einer Wiirde der Kreatur scheint davon auszuge-
hen, dass wir Kreaturen um ihretwillen moralisch Rechnung zu tragen
haben. Pflanzen und Tiere sind, so die Intention der Redeweise, nicht
allein deshalb Objekte moralischen Handelns, weil sie uns nitzen und
erfreuen. Wir sollten diesen Lebewesen Rechnung tragen, unabhingig
von dem Wert, den sie fiir Menschen und andere Lebewesen darstel-
len. Wir sollten uns gegentber Tieren und Pflanzen um ihretwillen
moralisch verhalten® (Philipp Balzer et al. 1998, 42).

Damit korreliert, dass die ,,Wiirde® etwas wie das jeweils eigene Gut der
Lebewesen ins Zentrum riicke, ihre ,,spezifische Werthaftigkeit® als spezifi-
schen Eigenwert:

»Wer mit ihnen umgeht, darf nicht nur an seine eigenen Interessen
denken, sondern er muss auch die Bedurfnisse, die Emotionen, den
,Willen® des Tieres [...] erfassen und respektieren. [...] Leben, Fortle-
ben, Zusammenleben, Wohlleben, Absenz von Leiden, Entwicklung®
(Ina Praetorius/Peter Saladin 1996, 86).

Dies hat sich in der Literatur verdichtet in der Diskussion um den ,,inha-
renten Wert®:

»[Blei allen Lebewesen [...] ist deren inhdrenter Wert, deren eigenes
Gut, zu bertcksichtigen. Die Konzeption eines inhiarenten Wertes ent-
spricht damit dem, was der Verfassungsgeber durch die Aufnahme des
Begriffs ,Wiirde der Kreatur® intendierte® (Philipp Balzer et al. 1998,
48).

Dies kommt einer Denkfigur nahe, die auf Paul Taylors ,inberent worth®
zurtickgeht und die Anne Siegetsleitner auf den Punkt bringt: ,,x hat inhé-
renten Wert genau dann, wenn sein Wohlergehen um seiner selbst willen
beriicksichtigt werden muss® (Anne Siegetsleitner 2007, 113). Damit unter-
scheidet sich ein inharenter auch von einem intrinsischen Wert: Im Unter-

193

- am 13.01.2026, 11:48:26. [—


https://doi.org/10.5771/9783748907084-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Peter Kunzmann

schied zum instrumentellen Wertvollen ist intrinsisch wertvoll, was i sich
selbst schon einen Wert darstellt, nicht nur in Hinblick auf etwas oder je-
mand anderen. So kann Sport instrumentell wertvoll sein fiir die Gesund-
heit, aber auch intrinsisch wertvoll, wenn er ,an sich“ schon Spaf$ macht.
Eingedenk dieses Unterschieds kann auch LS den Gedanken der Umwelt-
ethik aufgreifen, dass die Existenz der Vielfalt an Tier- und Pflanzenarten
wertvoll sein kann, eben intrinsisch wertvoll:

»Doch es gentigt nicht, an die verschiedenen Arten nur als eventuelle
nutzbare ,Ressourcen‘ zu denken und zu vergessen, dass sie einen Ei-
genwert besitzen. Jedes Jahr verschwinden Tausende Pflanzen- und
Tierarten, die wir nicht mehr kennen konnen, die unsere Kinder nicht
mehr sehen konnen, verloren fir immer (LS 33).

Aber das ist ein anderer Eigenwert als der inharente, Gber den wir bei Tie-
ren oder vielleicht auch Pflanzen sprechen, die fir sich selbst, nicht nur an
sich selbst einen Wert haben. Der inhdrente Wert bleibt auf seinen Trager
bezogen.

Martin M. Lintner prazisiert entsprechend Siegetsleitners These: ,,,Um
seiner selbst willen‘ wird hier nicht im Sinne der Selbstwirklichkeit ver-
standen, sondern in Bezug gesetzt zu dem subjektiven Wohlergehen eines
Lebewesens, entsprechend seiner ihm eigenen Natur und seinen individu-
ellen Bedurfnissen“ (Martin M. Lintner 2017, 126-127).

Begriindet wird dies in zahlreichen Spielarten durch den Verweis, dass
Lebewesen auf etwas hin angelegt sind, das zu erreichen fiir sie selbst wert-
haft ist. In einer sehr einfachen Formel kdnnte man sagen: Tiere und Pflan-
zen seien moralisch zu bertcksichtigen, weil sie selbst in doppelter Per-
spektive ,einen Sinn“ haben: Zum einen in der alten Bedeutung des Wor-
tes Sinn, wie er noch im Wort ,,Drehsinn® erkennbar wird: Sinn bedeutet
Richtung haben. Tiere und Pflanzen sind auf bestimmte priferierte Zu-
stande ausgerichtet und zugleich hat die Erreichung solcher Zustande fiir
sie selbst ,einen Sinn“. In der Diskussion hat sich daftir der aristotelische
(oder pseudo-aristotelische) Terminus ,,felos“ (Michael Hauskeller 2005,
62-75), also ,Ziel“ eingebiirgert, das je in ihnen angelegt ist. Das Aristoteli-
sche (oder Pseudo-aristotelische) daran ist die Vorstellung, ,,dass Lebewe-
sen [...] das Prinzip ihrer Veranderung in sich haben und sich entspre-
chend ihrer Natur bzw. ihres Wesens verandern, d. h. wachsen und entfal-
ten“ (Martin M. Lintner 2017, 121).

Es diirfte uns schwerfallen, ganz darauf zu verzichten wahrzunehmen,
dass Pflanzen und Tiere ,,s0 gebaut sind“ bzw. ,darauf angelegt sind*, dass
sie mit ihrer Umwelt zurechtkommen und sich in ihr erhalten kdénnen.
Die moralphilosophische und ethische Kernfrage lautet dann, warum dies

194

- am 13.01.2026, 11:48:26. e [


https://doi.org/10.5771/9783748907084-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der hl. Franziskus, Papst Franziskus und die Wiirde des Tieres

normative Bewandtnis fiir uns hat. Dies hier zu beantworten, wiirde uns
sehr tief in die Grundsatzfragen und Begriindungsfiguren von Ethik diber-
haupt fihren. Fir die Uberlegungen zum Thema ,,Wirde“ gentige: Tiere
haben Anlagen, die nach Entfaltung streben, und dieses Streben wird in
der Achtung ihrer Wiirde als moralisch relevant anerkannt. Im Wortlaut
von Sabine Odparlik ,gilt es also angesichts der Wirde nichtmenschlicher
Lebewesen nicht nur menschliche Interessen zu verfolgen, sondern auch
das je eigene Gut von Tieren und Pflanzen zu beriicksichtigen® (Sabine
Odparlik 2011, 35).

Damit offnet sich eine zweite Dimension, sehr eng damit verbunden:
»Worin das Wohlergehen eines Lebewesens besteht, divergiert von Art zu
Art je nach artspezifischen Bedurfnissen, Vermogen und Fihigkeiten und
kann [...] zudem auch von Individuum zu Individuum unterschiedlich
sein“ (Martin M. Lintner 2017, 127).

9. Eigenwert und Eigenart

Wie an anderer Stelle dargetan (Peter Kunzmann 2007), verbindet sich in
der ,,Wirde“ die Achtung vor Eigenart und Eigenwert des Anderen, eben
auch des nicht-menschlichen Lebewesens. In der Wiirde lasst sich beides,
Eigenwert und Eigenart, zusammenfihren: Warum namlich sollte ein Le-
bewesen je einen besonderen, inhdrenten Wert haben? Doch wohl, weil
Lebewesen auf ein solches Wohlergehen hin angelegt sind, das bei Tieren
tblicherweise mit ihrem Wohlbefinden korreliert. Dies ist fiir sie selbst ein
Gutes. Durch die Eigenart ihrer spezifischen Lebensweise ist festgelegt, wo-
rin fir sie dieses ,Gut“ liegt und wie sie es erreichen. Die Einbeziehung des
Eigenwertes bedeutet, dass dieses ,,Gute® fiir unser Handeln zum Maf3stab
werden kann.

Wir respektieren Tiere, wenn wir ihr Bestreben unterstitzen, das zu er-
reichen, was in ihrem Leben und in ihrer Lebensform ,,Wert“ hat. Dies
wiederum hangt natirlich davon ab, mit welcher Art von Lebewesen wir
es zu tun haben. Bei Balzer et al. heiflt es: ,,Ein Verstof§ gegen die kreatiirli-
che Wiirde liegt dann vor, [...] wenn Lebewesen darin beeintrichtigt wer-
den, jene Funktionen und Fihigkeiten auszuiiben, die Wesen ihrer Art in
der Regel haben® (Philipp Balzer et al. 1998, 60).

Damit wird moralisch relevant, was das jeweilige Wesen zu dem macht,
was es ist, als reale, individuelle Konkretisierung eines ezdos, eines ,,We-
sens“; besser: einer ,Natur®, die es zu dem macht, was es ist. Etwas, das
Bernard E. Rollin einmal fiir die Tiere in die schone Fassung ,.the pigness of
the pig, the cowness of the cow” (Bernard E. Rollin 1995, 157) gebracht hat.

195

- am 13.01.2026, 11:48:26. [—


https://doi.org/10.5771/9783748907084-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Peter Kunzmann

Wie problematisch eine solche Rede sowohl biologisch wie philosophisch
ist, kann gar nicht bestritten werden. Dennoch gilt: ,Um den Eigenwert
[...] eines Tieres zu respektieren, muss folglich unterschieden werden, um
welches Tier es sich handelt“ (Martin M. Lintner 2017, 127).

Umgekehrt 16st die Wiirde damit den Anspruch ein, gleichsam vom
Tier aus zu denken und zu urteilen. Es ist gerade der Auftrag, sich bei der
Bestimmung dessen, was Tieren zutraglich ist, von deren Eigenarten leiten
zu lassen. Damit schliefSt die Achtung vor der Wiirde des Tieres bei Licht
besehen eine sogenannte ,zoorelationale Perspektive notwendig ein.

Parallel zur Ausbreitung des Wirdegedankens lisst sich zum Beispiel
mit Blick auf das Nutztier eine Wende zum animal welfare konstatieren,
die nicht oder nicht notwendig auf dem Wiirde-Konzept aufbaut, aber es
kongenial illustriert und in die Praxis iberfithrt: ein Mafinehmen an dem,
was den Tieren, je ihrer Art nach, an Moglichkeiten offen steht und was
nach groftmoglicher Realisierung durch entsprechende Haltungsbedin-
gungen und entsprechendes Management dringt.

Wiirde gleichzusetzen mit der Anerkennung des Eigenwerts von Tieren,
ist deshalb nur die halbe Wahrheit oder nur eine Seite von ihr. Im funktio-
nalen Ganzen der Sprachspiele um die Wiirde des Tieres geht es eigentlich
nur in einer Perspektive um Eigenwert, nimlich bei der Beantwortung der
Frage, warum wir Tieren moralisch verpflichtet seien, und die Antwort lau-
tet: um ihrer selbst willen. Die Anerkennung ihrer Andersartigkeit ist aber
auch ein gegenstandliches Prinzip der Tierethik, jenes, was unter Eigenart
zu fassen ist. Tiere sind ihrer Natur nach auf Selbsterhalt und Ausprigung
ihrer Eigenart angelegte Entitaten. Die Respektierung ihrer Eigenart bietet
daher eine inhaltliche Bestimmung des Ausdrucks ,,Wiirde des Tieres“.

10. Tiere: Grade und Stufen

Lintner scheut sich nicht, von der oft diffamierten scala naturae, einer Lei-
ter, einer Stufung, einer Rangfolge in der Natur zu sprechen: ,In Bezug
auf die Tiere ist ein wesentliches Kriterium die Schmerz- und Leidfihig-
keit. [...] Es gibt also eine Abstufung der Leidensfahigkeit bei Tieren, die
auch moralisch relevant ist“ (Martin M. Lintner 2017, 127).

Ganz sicher gewinnen wir auch daraus noch eine Zuspitzung: Was zu-
mindest die ,hoheren Tiere, die empfindlicheren und bewussteren unter
ihnen, von anderen Lebewesen — wie etwa den Pflanzen (soweit wir wis-
sen) — unterscheidet, ist, dass eine Stérung ihres Wohlergehens fiir sie
selbst subjektiv erlebbar ist als im weitesten Sinne leidvoll. Dieser Um-

196

- am 13.01.2026, 11:48:26. e [


https://doi.org/10.5771/9783748907084-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der hl. Franziskus, Papst Franziskus und die Wiirde des Tieres

stand legt dem Menschen, der an solchen Tieren handelt, weitere Pflichten
der Vorsicht auf.

Es sei im Ubrigen darauf verwiesen, dass sehr, sehr oft von ,,den“ Tieren
die Rede ist und vieles, was dann tiber sie gesagt wird — tiber ihre Subjekti-
vitat, ihre kognitiven Fahigkeiten, ihre Sozialitit etc. —, nur auf einige
Gruppen, Klassen, Arten von Tieren anwendbar ist. Die mit Abstand gro§-
te Gruppe von Tieren auf diesem Planeten, sowohl gemessen an der Zahl
der Spezies wie der Individuen, bilden die Insekten.

Mit solchen Differenzierungen sind wir, und das war ein Zweck der
Operation, schon ein grofSes Stiick weggekommen von einer allgemeinen
Bestimmung des Rangs der Tiere aus ihrer Rolle als Mitgeschopfe. Diesen
Rang gewinnen wir, indem wir Tiere als Tiere ernstnehmen.

Das zieht auch den Versuchen Grenzen, den Tieren einen neuen, ande-
ren, hoheren Status zuzuschreiben, indem wir ihre , Wirde“ starker an die
Menschenwiirde anlehnen und nach deren Vorbild denken. Heike Baranz-
ke hatte in ihrem frihen, grofen Werk von 2002 von der ,Dignitas® als
zweitem Bestimmungsstiick von Wirde gesprochen, die neben die ,,Boni-
tas“ trete. Mehr als 15 Jahre spéter konstatiert sie ein ,,Bemiihen, durch das
Kreaturwiirdekonzept starke, quasi vorpositiv geltende Tierrechte zu fun-
dieren, u. zw. in funktionaler Aquivalenz zum Begriff der Menschenwiir-
de“ (Heike Baranzke 2018, 177). Und:

»Wihrend die éltere Theologie der Mitgeschopflichkeit einer schop-
fungstheologisch fundierten Tierschutzethik verpflichtet ist, die sich
an moralisch kompetente Verantwortungssubjekte richtete, steht die
neue Debatte tber eine Kreaturwiirde zunehmend im Zeichen der
neueren sikularen politischen Tierrechtsdebatte, die auf die Etablie-
rung subjektiver Rechte von Tieren (und Pflanzen) dringt® (Heike
Baranzke 2018, 177).

Wir mussen diese Versuche hier nicht bewerten, denn schon im von Ba-
ranzke selbst notierten Rahmen ,einer schopfungstheologisch fundierten
Tierschutzethik® kann man mit der ,Wirde des Tieres“, wie sie hier skiz-
ziert ist, andere Wege gehen, wie sie etwa Lintners kategorischer Imperativ
formuliert:

,Handle so, dass du die Tiere sowohl im einzelnen Individuum wie in
der gesamten Gemeinschaft der Tiere nicht blof§ als Mittel zur Befrie-
digung eigener Interessen und Bediirfnisse brauchst, sondern ihnen
zugleich auch entsprechend ihren je eigenen artspezifischen und indi-
viduellen Bediirfnissen, emotionalen Vermégen und kognitiven Fahig-
keiten gerecht wirst“ (Martin M. Lintner 2017, 124-125).

197

- am 13.01.2026, 11:48:26. [—



https://doi.org/10.5771/9783748907084-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Peter Kunzmann

Darin stecken die wesentlichen Elemente einer Wiirde des Tieres, namlich
das Maflnehmen am Bediirfnis des Tieres in seiner jeweiligen artspezifi-
schen Auspriagung und ein Verbot der ,ibermifigen Instrumentalisie-
rung®, wie es auch das Schweizer Tierschutzgesetz im einschligigen Arti-
kel 3 a benennt.

Schon 1984 hatte Robert Spaemann in einem Beitrag tiber , Tierschutz
und Menschenwiirde® darauf hingewiesen, dass es zur geistigen Begabung
des Menschen und zu seiner moralischen Pflicht gehort, dieses Andere der
Tiere zu respektieren. Er sprach von der Fihigkeit, der naturwichsigen Ex-
pansion des eigenen Machtwillens Grenzen zu setzen, einen nicht auf eige-
ne Bedurfnisse bezogenen Wert anzuerkennen, und damit von der Fahig-
keit, anderes in Freiheit ,sein zu lassen“ (Robert Spaemann 1984, 76). In
Spaemanns Worten macht es gerade die Menschenwirde aus, ,im Um-
gang mit der Wirklichkeit deren eigenem Wesen Rechnung zu tragen®
(Robert Spaemann 1984, 77).

Es geht nicht um die ,Eingemeindung® des Tieres in die Sphare des
Menschen (Peter Kunzmann 2013), sondern um den wachen Sensus fir
das dem Tier Eigene und seine eigenen Bedirfnisse. Ein wiirdiger Umgang
mit Tieren nimmt Maf§ an ihnen. Dies lasst sich zwanglos mit einem Be-
stimmungsstick von ,,Wiirde“ ganz allgemein verbinden, die damit eine
Ausdeutung erfihrt: Jemanden menschenwiirdig behandeln heifft: Einem
Menschen das Seine zukommen lassen, ihn als Mensch behandeln, allge-
meiner: ihn angemessen behandeln. Entsprechend gehort es zur Bestim-
mung der Wirde der Kreatur: Wirdigen heifft, etwas als das behandeln,
was es ist.

11. Das je Eigene der Tiere

Damit ist die Wiirde ein analoger Begriff, und zwar in einem sehr strengen
Sinn.

»Jedes Geschopf besitzt seine eigene Giite und Vollkommenheit [...]
Die unterschiedlichen Geschopfe spiegeln in ihrem gottgewollten Ei-
gensein, jedes auf seine Art, einen Strahl der unendlichen Weisheit
und Gute Gottes wider. Deswegen muss der Mensch die gute Natur ei-
nes jeden Geschopfes achten und sich hiten, die Dinge gegen ihre
Ordnung zu gebrauchen.”

So heifSt es in LS 69, was uns an den Anfang zurtckfiihrt: Mit alledem he-
ben wir Taxachers franziskanische Vision auf und fithren Analogien und
Hierarchien wieder ein, wenn wir anerkennen, dass der moralische An-

198

- am 13.01.2026, 11:48:26. e [


https://doi.org/10.5771/9783748907084-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der hl. Franziskus, Papst Franziskus und die Wiirde des Tieres

spruch, den das Vorfindliche in der Welt an uns richtet, wenn tberhaupt,
grofSe Unterscheide kennt. Wiirde ist ein analoger Begriff: Die Wirde der
Kreatur ist darin anders als die Wirde des Tieres und noch einmal anders
als die Wirde des Menschen, tber den der Papst in LS sagt: ,Das bedeutet
nicht, alle Lebewesen gleichzustellen und dem Menschen jenen besonde-
ren Wert zu nehmen, der zugleich eine unermessliche Verantwortung mit
sich bringt“ (LS 90).

Dies alles bedeutet nicht, die ,Bonitas“ zu negieren, die Gutheit des Sei-
enden, die Gutheit jedes Seienden, in dem eine Metaphysik der Schopfung
ein bestimmtes entsprechendes moralisches Verhiltnis zum Seienden be-
grindet. Aber es buchstabiert sie so aus, dass die moralische Verpflichtung
des Menschen angesichts des jeweiligen, ja sogar des jeweiligen individuel-
len Gegeniibers Inhalt und Richtung bekommt. Darin geht eine Wirde
des Tieres Uber ein ,Ethos der Mitgeschopflichkeit® (o. 4.) hinaus. Sie ist
nur ein Weg herauszustellen, warum Tiere etwas ganz Besonderes sind un-
ter den Geschopfen, etwa ,,Sakramente der Transzendenz®, wie es bei Taxa-
cher und seinen Mitstreitern heift. Oder noch etwas Anderes. Es kommt
fir erkennende und handelnde Menschen darauf an, das zu bergen und
auch moralisch zu beriicksichtigen, ,was ihnen in den Tieren entgegen-
kommt“ (Gregor Taxacher 2018, 134). Etwas, was sie nicht als Geschopfe
mit allen anderen teilen, vielleicht noch nicht einmal mit uns. Das, was
Menschen an Tieren und nur an Tieren finden.

Um es ungebiihrlich zuzuspitzen: Im vielzitierten Sonnengesang des hl.
Franziskus kommen Tiere nicht vor.

Literatur

Alakas, Brandon/Bulger, Day 2020, Francis’s animal brotherhood in Thomas of Ce-
lano’s Vita Prima, in: Postmedieval: A Journal of Medieval Cultural Studies 11,
23-32.

Amlinger, Monika 2019, Gottes Gemeinschaft als Urgrund der Schopfung, Regens-
burg.

Balzer, Philipp/Rippe, Klaus Peter/Schaber, Peter 1998, Menschenwiirde vs. Wiirde
der Kreatur. Begriffsbestimmung, Gentechnik, Ethikkommissionen, Freiburg
i. Br. etc.

Baranzke, Heike 2002, Wiirde der Kreatur? Die Idee der Wiirde im Horizont der
Bioethik (Epistemata. Wirzburger Wissenschaftliche Schriften/Reihe Philoso-
phie 328), Wiirzburg,.

Baranzke, Heike 2018, Kreaturwiirde, in: Ach, Johann S./Borchers, Dagmar (Hg.)
2018, Handbuch Tierethik. Grundlagen — Kontexte — Perspektiven, Stuttgart,
173-178.

199

- am 13.01.2026, 11:48:26. [—


https://doi.org/10.5771/9783748907084-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Peter Kunzmann

Beckmann, Jan 1974, Art. Haecceitas, in: Historisches Worterbuch der Philosophie
online; DOI: 10.24894/HWPh.1476 (abgerufen am 11.10.2020).

Federbusch, Stefan 2019, Franziskus und die Tiere, in: Franziskaner. Magazin fir
franziskanische Kultur und Lebensart — Winter, 13-14.

Franziskus 2015, Laudato si’. Enzyklika tber die Sorge fiir das gemeinsame Haus
(24.05.2015).

Gethmann, Carl Friedrich 2001, Tierschutz als Staatsziel — Ethische Probleme, in:
Thiele, Felix (Hg.) 2001, Tierschutz als Staatsziel? Naturwissenschaftliche, recht-
liche und ethische Aspekte (Europiische Akademie/Graue Reihe 25), 50-76.

Horstmann, Simone/Ruster, Thomas/Taxacher, Gregor 2018, Alles, was atmet. Eine
Theologie der Tiere, Regensburg.

Hauskeller, Michael 2005, Telos: The Revival of an Aristotelian Concept in Present
Day Ethics, in: Inquiry (Oslo) 48 (1), 62-75.

Kunzmann, Peter 1998, Dimensionen von Analogie: Wittgensteins Neuentde-
ckung eines klassischen Prinzips, Diisseldorf.

Kunzmann, Peter 2007, Die Wirde des Tieres zwischen Leerformel und Prinzip.
Freiburg/Miinchen.

Kunzmann, Peter 2013, Die ,Wirde des Tieres“ — Derivat der Menschenwirde
oder eine Form der ,Wiirde der Kreatur?, in: Baranzke, Heike/Duttge, Gunnar
(Hg.) 2013, Autonomie und Wirde: Leitprinzipien in Bioethik und Medizin-
recht, Wirzburg, 529-549.

Lienkamp, Andreas 2016, Die Sorge fiir unser gemeinsames Haus! Herausforderun-
gen der bahnbrechenden Enzyklika Laudato s’ von Papst Franziskus (Linzer
WiEGe Reihe 8), in: https://ku-linz.at/fileadmin/user_upload/Publikationen/div/
liwirei_band_8.pdf (abgerufen am 11.10.2020).

Lienkamp, Andreas 2019, Der 6kumenische Einsatz fiir das Gemeinsame Haus. Im-
pulse der Enzyklika Laudato si’ fur die christlich-theologische Ethik, in: Lau-
bach, Thomas (Hg.) 2019, Okumenische Ethik (Studien zur Theologischen
Ethik 153), Basel/Wiirzburg, 163-190.

Lintner, Martin M. 2017, Der Mensch und das liebe Vieh. Ethische Fragen im Um-
gang mit Tieren. Mit Beitrigen von Christoph J. Amor und Markus Moling,
Innsbruck.

Lintner, Martin M. 2020, Respect for the Proper Value of Each Creature. An Ani-
mal-Ethical Rethinking of the Encyclical Laudato si°, in: Louvain Studies 43 (1),
26-48.

Michel, Margot 2012, Die Wiirde der Kreatur und die Wiirde des Tieres im schwei-
zerischen Recht. Eine Standortbestimmung anlésslich der bundesgerichtlichen
Rechtsprechung, in: Natur und Recht 34 (2), 102-109; DOI: 10.1007/
s10357-012-2214-3.

Odparlik, Sabine 2011, Die Wiirde nichtmenschlicher Lebewesen jenseits des bio-
konservativen Sprachspiels, in: Kunzmann, Peter/Odparlik, Sabine (Hg.) 2011,
Gentechnik — Pflanzen, Tiere und das Humane (Kritisches Jahrbuch der Philo-
sophie 14), 31-42.

200

- am 13.01.2026, 11:48:26. e [


https://ku-linz.at/fileadmin/user_upload/Publikationen/div/liwirei_band_8.pdf
https://ku-linz.at/fileadmin/user_upload/Publikationen/div/liwirei_band_8.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748907084-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://ku-linz.at/fileadmin/user_upload/Publikationen/div/liwirei_band_8.pdf
https://ku-linz.at/fileadmin/user_upload/Publikationen/div/liwirei_band_8.pdf

Der hl. Franziskus, Papst Franziskus und die Wiirde des Tieres

Praetorius, Ina 2008, Auf dem Weg in eine postsikulare Metaphysik, in: Odparlik,
Sabine/Kunzmann, Peter/Knoepffler, Nikolaus (Hg.) 2008, Wie die Wirde ge-
deiht. Pflanzen in der Bioethik (ta ethika 6), Miinchen, 85-110.

Praetorius, Ina/Saladin, Peter 1996, Die Wirde der Kreatur (Art. 24novies Abs. 3
BV) (Schriftenreihe Umwelt 260), Bern.

Richter, Dagmar 2015, Recht des Tieres und menschliche Interessen, in: Menschen-
Rechts-Magazin 20 (2), 97-106.

Rohrig, Eberhard 2000, Mitgeschopflichkeit. Die Mensch-Tier-Beziehung als ethi-
sche Herausforderung im biblischen Zeugnis, in der Theologiegeschichte seit
der Reformation und in schopfungstheologischen Aussagen der Gegenwart (Eu-
ropdische Hochschulschriften/Reihe 23/Theologie 706), Frankfurt a. M. etc.

Rollin, Bernard E. 1995, The Frankenstein Syndrome. Ethical and Social Issues in
the Genetic Engineering of Animals, Cambridge.

Rosenberger, Michael 2019, Tierbestattungen kein Tabu mehr, in: Loccumer Peli-
kan 4, 24-25.

Rotzetter, Anton 2011, Die Freigelassenen: Franz von Assisi und die Tiere, Frei-
burg/Schweiz.

Rotzetter, Anton 2013, Das Tier als Subjekt bei Franz von Assisi. Eine bis heute
nicht eingeholte Perspektive, in: Grof, Claudius (Hg.) 2013, Das Buch der
Schopfung lesen: Die Natur zwischen Mystik und Missbrauch, Bonn, 24-28.

Schleiffing, Stefan/Grimm, Herwig 2012, Tierethik als Thema der Theologie und
des kirchlichen Handelns, in: Evangelische Kirche in Deutschland u. a. (Hg.)
2012, Dokumente zum kirchlichen Zeitgeschehen (Kirchliches Jahrbuch fiir die
Evangelische Kirche in Deutschland 2010), Gitersloh, 45-86.

Siegetsleitner, Anne 2007, Zur Wiirde nichtmenschlicher Lebewesen, in: Odparlik,
Sabine/Kunzmann, Peter (Hg.) 2007, Eine Wiirde fiir alle Lebewesen? (ta ethica
4), Miinchen, 103-118.

Spaemann, Robert 1984, Tierschutz und Menschenwiirde, in: Hindel, Ursula (Hg.)
1984, Tierschutz — Testfall unserer Menschlichkeit, Frankfurt a. M., 71-81.

Taxacher, Gregor 2018: Christlicher Animismus? Zur Theologie franziskanischer
Tierbeziehung, in: Horstmann, Simone/Ruster, Thomas/Taxacher, Gregor 2018,
Alles, was atmet. Eine Theologie der Tiere, Regensburg, 292-306.

Toepfer, Georg 2017, Pipstliche Verschrainkungen. Kapitalistische Moderne, Ar-
mut und Umweltzerstérung, Mensch und Niche-Mensch, Religion und Wissen-
schaft, in: George, Wolfgang (Hg.) 2017, Laudato Si’. Wissenschaftler antworten
auf die Enzyklika von Papst Franziskus, Gieflen, 245-256.

201

- am 13.01.2026, 11:48:26. [—


https://doi.org/10.5771/9783748907084-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

- am 13.01.2026, 11:48:26.


https://doi.org/10.5771/9783748907084-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Eine Theologie franziskanischer Tierbeziehung
	2. Animismus, Analogie und ein franziskanischer Gegenentwurf
	3. Die Enzyklika Laudato si’ und die Tiere
	4. Rechte der Tiere?
	5. Neues Schöpfungsdenken – neue Beziehungen zum Tier
	6. Tiere und die „Mitgeschöpflichkeit“
	7. Geschöpfe, Lebewesen, Tiere
	8. Der Eigenwert der Tiere
	9. Eigenwert und Eigenart
	10. Tiere: Grade und Stufen
	11. Das je Eigene der Tiere
	Literatur

