
https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Paul Drogla

Humanity Dies 
Screaming

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Paul Drogla

Humanity Dies Screaming
Die Ikonographie apokalyptischer Zombienarrative  
als Metastasen der Zeitgeschichte

Tectum Verlag

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Paul Drogla
Humanity Dies Screaming
Die Ikonographie apokalyptischer Zombienarrative als Metastasen der Zeitgeschichte 
Zugl. Diss. Technische Universität Dresden, 2017

© Tectum Verlag – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2019 
eISBN: 978-3-8288-7259-2
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN 978-3-8288-4319-6 im 
Tectum Verlag erschienen.)

Umschlaggestaltung: Tectum Verlag, unter Verwendung des Bildes # 538255015 
von Vandathai | shutterstock.com
Zitat Seite V: Ruf der Toten zu Noman (um 580 n. Chr.), dem König von Hira. Zit. n. 
Künstle, Karl: Die Legende der drei Lebenden und der drei Toten und der Totentanz. 
Nebst einem Exkurs uber die Jakobslegende, Freiburg im Breisgau 1908, S. 29.

Alle Rechte vorbehalten

Informationen zum Verlagsprogramm finden Sie unter
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben
sind im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.

Bibliographic information published by the Deutsche Nationalbibliothek
The Deutsche Nationalbibliothek lists this publication in the Deutsche  
Nationalbibliografie; detailed bibliographic data are available online 
at http://dnb.ddb.de.

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Wir waren, was ihr seid;
Doch kommen wird die Zeit,
Und kommen wird sie euch geschwind,
Wo ihr sein werdet, was wir sind.

Für meine Kinder.

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Inhaltsverzeichnis

Danksagung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . XI

Einleitung
»Just what is a zombie?« – »A ghoul, a living dead. It’s also a drink.«. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

1  
1

Magna Mortalitas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2  13

Ein Leichenregen und menschliches Handeln in Extremsituationen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.1 13

Die Pest und die Fiktion, der Mensch und der Untote . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.2 16

3   Der Weg nach Westen. Von der Folklore in den f ilmischen Text . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  27

Provenienzen und Kontexte des Zombis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.1 28

Bedeutungen und Funktionen des Zombis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.2 32

Vodou- und Zombifaszination als Exportprodukt. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.3 34

Seabrook und der klassische Archetypus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.4 37

Zombies auf Celluloid und die Etablierung in der Popkultur. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.5 39

Scharnier zwischen Mythos und Moderne: Der Zombie in den Pre-Code-Comics . . . . . . . . . . . . . . .4  47

Die Rückwirkungen des Krieges . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.1 50

Impulse für den New Trend . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.2 54

Verdrängte Schuld kriecht aus den Gräbern . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.3 57

Zombiehorror als Reflexionsfläche für Zeitgeist und Krieg . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.4 60

Der Kalte Krieg im B-Movie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.5 68

They’re coming for you!  Die Geburt des modernen Archetyps . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5. 75

Die Romero-Kreatur als Vampir-Zombie-Hybrid . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.1 78
Brennendes Fleisch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1. 84
Mediale Krisenberichterstattung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2. 87

VII

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Search-and-Destroy-Missionen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3. 90
Der Kopfschuss als Ultima Ratio . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4. 92

Der Abspann als Destillat des Terrors . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.2 96

Romeros Zombiehorror im Vietnamkriegs- und Antikriegsfilmdiskurs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.3 101

Exkurs: Schwellenzeit und Blütezeit
Über DAWN OF THE DEAD zum Genreboom und Epigonentum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

6  
107

Religion und Ekel
Lucio Fulcis Zombiezyklus und die Absolutheit der Apokalypse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

7  
115

ZOMBI 2 als skizzierte Motivpolarität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .7.1 116

Fulcis mépris du monde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .7.2 121

Zombies als Ekelpersonifizierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .7.3 123
Naturekel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .7.3.1 125
Fäkal- und Körperekel als Verdichtung der Naturangst. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .7.3.2 125
Kultur- und Religionsekel als Zivilisationsekel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .7.3.3 128
Religion und Körperekel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .7.3.4 132

Bestattung und kathartische Auflösung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .7.4 134

Exkurs: Individuelle und kollektive, theologische und philosophische Körperauflösung. . . . . . . . . . . .7.5 137

Zombies als théâtre de la cruauté . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .7.6 140

Die avantgardistische Apokalypse Fulcis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .7.7 143

Der Zombie als säkulare Essenz der Apokalypse. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .8. 147

Prototypische Schwerpunkte apokalyptischer Zombienarrationen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .8.1 147

Traditionslinien apokalyptischer Vernichtungsbeschreibungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .8.2 153

Die apokalyptischen Reiter als Sinnbild . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .8.3 157

Wie die Apokalypse ihre Unschuld verlor und der Zombie sich ihrer annahm . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .8.4 162

Säkularisierung trotz Kupierung – Ein Diskussionsbeitrag . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .8.5 168

Lacrimosa dies illa – Die Ödnis als Garten Eden. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .8.6 171

Apokalyptische Diskurslinien, Paradigmenwechsel und Zombies . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .8.7 180

Inhaltsverzeichnis

VIII

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Exkurs: Popularitätsphasen und Rahmenmodelle
– RESIDENT EVIL als Zäsurfilm? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

9  
185

Von NIGHT OF THE LIVING DEAD zu 28 DAYS LATER

Allegorien auf asymmetrische Verwüstungs- und Massakerkriege . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
10  

189

Die Post-9/11-Ästhetik neuer Katastrophen und alter Diskurse
oder: Big Brother ain’t watching us . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

11  
197

Die Leichen im Keller von 9/11 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .11.1 200

TV-Bilder und Medienkriege im Netzzeitalter . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .11.2 209

Exkurse, Anmerkungen und neue Perspektiven . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .12  221

Grenzsituationen und Bewegungsräume. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .12.1 221

Die Rückkehr ins Private – ein neuer Umgang mit der Hoffnungslosigkeit? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .12.2 229

Imaginierte Millenniumspanik der Zitadellenkultur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .12.3 234

Liniennetze und Knotenpunkte: TRAIN TO BUSAN und das Schlusswort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .13  239

Anhang . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .14  251

Zitierte Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .14.1 251
Quellen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .14.1.1 251
Belletristik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .14.1.2 252
Sekundärliteratur, Monographien und Aufsätze . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .14.1.3 253

Filmographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .14.2 264

Inhaltsverzeichnis

IX

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Danksagung

Zombies sind populärer denn je! Trotz ihrer langjährigen Erfolgsgeschichte vermoch-
ten sie nie eine solche Reichweite zu generieren, wie in den vergangenen Jahren. Da-
für muss es Gründe geben, die in dieser Arbeit untersucht werden sollen.

Ursprünglich begann ich interdisziplinär an soziologischen Reflexionen im Zom-
bienarrativ zu arbeiten. Punktuell scheint dies in der vorliegenden Arbeit auch noch
durch. Doch in diesem Themenfeld grast die Forschung momentan verstärkt, was
wohl Publikations- und Konkurrenzdruck erzeugt. Glücklicherweise offenbarte sich
mir schnell eine notwendige Fokusverschiebung auf Pfade, die nicht nur nicht ausge-
treten, sondern bisweilen auch unsichtbar geblieben waren. Bei aller in Forschung
und Populärwissenschaft angestrebten Analyse wurde nämlich sukzessive ein wichti-
ger Bestandteil der filmischen Texte aus den Augen verloren: Der Zombie selbst! Dar-
stellungsarbeiten kranken häufig daran, dass sie durch Reduktion der Motivfülle mit-
unter wichtige Details auslassen, wodurch sie in Jahren reger Forschungstätigkeit
schlichtweg verschwunden sind. Zudem perpetuiert die Berufung auf reduzierte
Überblickswerke auch Fehler, Interpretationsproblematiken und Ähnliches mehr.
Hier möchte die vorliegende Arbeit Lücken schließen und neue Impulse setzen.

Wichtige Teilergebnisse sind bereits publiziert und vor Fachpublikum diskutiert
worden. Danken möchte ich dabei besonders dem Arbeitskreis Weiter sehen. Dresdener
Beiträge zur interdisziplinären Serienforschung der Technischen Universität Dresden, wo
meine Thesen (überaus) kritisch geprüft wurden. Dies gilt zudem Gwendolin Kremer,
Kuratorin der ALTANA Galerie. Wiederholt bot sie mir im Programm zum Ausstel-
lungskonzept Hope der Künstlergruppe New Scenario und der Kustodie der TU Dresden
ein Podium vor kritischem Publikum. Weiterhin gaben Gutachten und redaktionelle
Betreuung durch die Gesellschaft für Fantastikforschung meinem Arbeitsweg wichtige
Impulse, wofür mein Dank ausgesprochen sei. Ferner sind die Splendid Film GmbH und
in Vertretung besonders Yves Gilbert eingeschlossen, deren Unterstützung mir neue
Möglichkeiten eröffneten. Ihr Vertrauen in meine Arbeit stellte einen unschätzbaren
und motivierenden Beistand dar.

Ohne Fürsprache, konstruktive Kritik und Unterstützung wäre diese Untersu-
chung nicht zustande gekommen. Allen Begleitern sei mein uneingeschränkter Dank
gewiss. Besonders gilt dies für Mara Blum, deren Leihgaben mir bereits zu Arbeitsbe-
ginn wichtige Perspektiven aufzeigten. Für Gespräche, die meine Thesen auf ihre
Haltbarkeit hin abklopften, danke ich vor allem Norbert Herms, Dr. Sebastian Exner,
Christoph Seelinger und Daniel Wendorf, für die Unterstützung mit Filmmaterial Jo-
chen Kulmer, Harald L. und Gunnar Stelling. Letzterem besonders, da er zudem ver-
lässlich und kompetent das Lektorat des Skripts übernommen hat. Die finale Fassung

XI

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


lag schließlich dem Kollegen Holger Schindler lang und schwer im Magen. Für seine
ausdauernde Tapferkeit bei der Lektüre danke ich ihm.

Weiterhin möchte ich meinen Gutachtern Prof. Dr. Gilbert Lupfer und Prof. Dr.
paed. habil. Marie-Luise Lange nachdrücklich danken. Herrn Prof. Lupfer habe ich
mit der Lektüre dieses Textes wissentlich viel abverlangt. Ich hoffe inständig, dass sie
ihm weniger Mühen bereitete, als befürchtet. Besonders Frau Prof. Lange, die meinen
wissenschaftlichen Weg schon seit über 10 Jahren konstruktiv begleitete, dürfte der
Tag der Disputation gleich doppelt erfreut haben. Knapp zwei Stunden nachdem wir
in der Mittagszeit des 05. Juli 2017 die künstlerische Nutzung des Zombiemotivs dis-
kutierten, marschierten hunderte schlammverkrustete Gestalten durch die Hambur-
ger Innenstadt. Starke Bilder einer starken Performance, die nicht von ungefähr an
die Zombieklassiker der 1930er und 40er Jahre erinnerten, wirkten hier als Protest im
Rahmen des G20-Gipfels. Und die folgenden Tage und Wochen waren von Medien-
bildern bürgerkriegsähnlicher Zustände dominiert, wie sie die vorliegende Arbeit
umreißt. Zufälle, die das Leben schreibt. In jedem Filmskript wäre das wohl unrealis-
tisch.

Abschließend möchte ich meinem Doktorvater Prof. Dr. Jürgen Müller tiefsten
Respekt und Dankbarkeit aussprechen. Seine langjährige Fürsprache, Unterstützung
und Inspiration öffneten mir Türen und wiesen meinem Weg die Richtung. Von Her-
zen: Vielen Dank!

Paul Drogla, August 2018

Danksagung

XII

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Einleitung

»Just what is a zombie?« – »A ghoul, a living dead. It’s also a drink.«

Christus, der als Wiedergänger die abendländische Geschichte, deren Kultur und
Weltbild prägte,1 fand in den Grabhügeln nahe Gadara einen Besessenen. Auf die Fra-
ge an den Dämon, wie sein Name sei, entrann es den Lippen des Gepeinigten:

„Legion heiße ich; denn wir sind viele.“ (Mk 5,9; vgl. auch Lk 8,30)

Eine Vielzahl verschmilzt hier, bündelt sich hinter einer für alle sprechenden Stimme
und trägt einen einzigen Namen, der alle bezeichnet. Der Zombie ist hierzu äquiva-
lent angelegt. Er liegt in einer Formenvielfalt vor, die eine eindeutige Bezeichnung er-
schwert, obwohl eine konkrete und popkulturell manifeste Vorstellung assoziiert wird.
Vereinfacht bezeichnet der Schlüsselbegriff Zombie einen Leichnam, der aufersteht
und über Menschen herfällt, um sie zu fressen. Werden sie nicht vertilgt, verwandeln
sie sich ebenfalls in Zombies. In dieser Motivkombination aus (un-)totem Leib, po-
tenziell ansteckender Masse und dem Menschenfresser-Topos taucht das Filmmons-
trum erstmals 1968 auf. Jedoch greift der Monstrentypus auch vorhandene Untoten-
bilder auf und erinnert an kulturkreisübergreifende Mythen.

Der Zombie ist ein Toter, der durch irgendwen oder irgendetwas (wieder-)er-
weckt wurde. Damit ist sein Zustand zwar umrissen, aber in Anbetracht variantenrei-
cher Toten- und Untotenmythen auch uneindeutig. Wann fängt also das Zombiesein
an? Findet es sich bereits beim Gespräch zwischen Odysseus und dem toten Achil-
les?2 Oder sind die fleischfressenden Toten im Gilgamesch-Epos als Zombies lesbar?3

Wie verhält es sich mit dem Leichenteile-Sammelsurium, welches Mary Shelley in
Frankenstein; or, The Modern Prometheus (1818) beschreibt? Wie wären schädigende
Tote, Vampire, Nachzehrer, Neuntöter, der leichenfressende Ghul/Ghoul aus dem ara-

1  

1 Nicht, ohne zuvor schon Wiedergänger in Form von Lazarus (vgl. Joh 11,41-44) und der Tochter des
Jaïrus (vgl. Mk 5,35-43; Mt 9,23-26 und Lk 8,49-56) generiert zu haben. Bibelverweise erfolgen, sofern
nicht anders angegeben, hier und im Folgenden nach: Die Bibel. Nach der Übersetzung Martin Lu-
thers. Mit Apokryphen, (rev. Fassung von 1984) Stuttgart 1985.

2 Vgl. Homer: Ilias. Odyssee, in der Übers. von Johann Heinrich Voß, München 2002, XI. Gesang, 467ff.
3 Ohne sumerische Geistervorstellungen wäre die Drohung der jungen Göttin Ischtar als Beginn einer

Zombienarration denkbar: „Mein Vater! Schaff mir den Himmelsstier, dass er den Gilgamesch in sei-
ner Behausung töte! Gibst du mir aber den Himmelsstier nicht, so werde ich die Unterwelt nebst ihren
Gemächern zerschmettern, werde das Untere plattmachen und heraufsteigen lassen die Toten, dass sie
die Lebenden fressen, werde dafür sorgen, dass die Toten die Lebendigen an Zahl übertreffen.“ Das
Gilgamesch-Epos, übers., kommentiert und hrsg. von Wolfgang Röllig, Stuttgart 2009, Tafel 6, Vers
94ff., Herv. i. O. Vgl. auch Zani, Steven; Meaux, Kevin: Lucio Fulci and the Decaying Definition of
Zombie Narratives. In: Christie, Deborah; Lauro, Juliet (Hrsg.): Better Off Dead. The Evolution of the
Zombie as Post-Human, New York 2011, S. 98-115, hier die nachgestellte Anm. 2, S. 254.

1

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


bischen Raum, der jüdische Dibbuk, der Kablag der philippinischen Alangan-Man-
gyan, wiedererwachte Mumien und weitere zu bewerten? Und grenzte man diese Vor-
formen trotz der Gemeinsamkeiten aus, so bliebe zu fragen, warum solche mythi-
schen und literarischen Vorlagen nicht schon früher den Zombie als ergänzenden To-
pos hervorgebracht haben. Zani und Meaux schlossen hieraus, dass er ein reines, ge-
nuines Filmmonster und damit in allen Belangen modern sei (vgl. Zani und Meaux,
S. 100).

Dieser Annahme folgend kommt dem Entstehungszeitpunkt eine große Gewich-
tung zu. Das Filmmonster Zombie taucht offenbar als Kind seiner Gegenwart auf. Sei-
ne Ausprägung zur markanten Form ist auf seine Entstehung in einer mediendomi-
nierten Umgebung rückführbar. Darum müssen für die angestrebte (1) ikonographi-
sche Analyse und die Betrachtung der visuellen Semiotik auch (2) die Zeitgeschichte
und ihre Rückwirkungen auf die Bildästhetik im Auge behalten werden. Durch die
Untersuchung dieser Interdependenz sei eine Dechiffrierung des Monsters angestrebt,
um bei aller Figurenvarianz einen gemeinsamen Nenner als Konstanz zu finden. Aus-
gangspunkt sind folgende Annahmen:
(1) Zombies stehen in einer Traditionslinie von Unheilspersonifikationen. Klassi-

sches Deutungs- und Bewältigungspotenzial wird so zitiert und fortgeschrieben,
wodurch die Figur auf eine höhere Bedeutungsebene verweist. Dies liegt bereits
im Begriff Monster begründet, vom lat. monstrum (Mahnzeichen), monere (erin-
nern, mahnen) und monstrare (zeigen, auf etwas hinweisen).

(2) Sie erfahren verstärkte Popularität (in Produktion und Rezeption) bei krisenhaft
wahrgenommener Zeitgeschichte.

(3) Zombiefilme nehmen das medienästhetische Potenzial ihrer Entstehungszeit auf.
Damit stehen sie analog zu Figuren und Funktionen klassischer Apokalypsen und
bilden in Summe ein Symbol der Kulturgeschichte der Gewalt.

Es ist dabei nicht meine Absicht, die zwangsläufig kriegs- und krisenreflexiven Ereig-
nisketten als monokausale Totalität darzustellen. Sie bilden den notwendigen Unter-
suchungsfokus der vorliegenden Arbeit und werden auf ihre apokalyptische Dimensi-
on und Lesbarkeit hin verdichtet. Dabei werden sie stets als nur eines von vielen Bin-
degliedern in der Motiventwicklung verstanden. Für den apokalyptisch-ikonographi-
schen Korpus stellen jedoch gerade diese Elemente eine Traditionslinie dar. Hier will
die Untersuchung eine modellhafte Lesmöglichkeit erbringen, welche der derzeit in
Populärkultur und Forschung so beliebten Figur tiefergehendes allegorisches Potenzi-
al entlockt.

Obwohl ein lebender Leichnam und der Menschenverzehr als Stilfiguren des
Horrors erscheinen, ist der Zombie in der öffentlichen Wahrnehmung, ja sogar im
Kinderzimmer, angekommen. Zombiekenner sind nicht mehr auf den kleinen Kreis
eingeweihter Gewaltfilmkonsumenten beschränkt. Und das Monster fristet kein Da-
sein mehr in den Nischen der Videotheken. Eine unglaubliche Menge an Produktio-
nen für jede Alters- und Interessengruppe bestätigt dies. Pars pro toto: Warm Bodies
(USA 2013, Regie: Jonathan Levine) mit einer Zielgruppe ab zwölf Jahren (so die Al-

1 Einleitung

2

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


tersempfehlung in Deutschland),4 Schauspielstar Brad Pitt in World War Z (USA,
Malta 2013, Regie: Marc Forster) und die populäre AMC-Serie The Walking Dead
(USA 2010ff., Regie: Frank Darabont et. al.). Darüber hinaus dringt die Kreatur in
den Alltag, findet sich in den Innenstädten bei Zombie Walks5, in einem breiten Spek-
trum zwischen Horror und Nonsens in Musik(-videos)6 und Computerspielen, Co-
mics, Zeichentrickfilmen, Kostümen, in Werbung, Sketch-Shows usw.7 Selbst das
Bundesministerium für Umwelt, Naturschutz, Bau- und Reaktorsicherheit (BMUB)
hat die Kampagne Zusammen ist es Klimaschutz (ziek) mit einem Zombieclip begon-
nen. In Zombies (Deutschland 2014, Regie: Georg von Mitzlaff, Agentur: tinkerbelle,
Berlin) wird unter dem Slogan „Schluss mit Dauerkipp im Winter, denn Stoßlüften ist
besser fürs Klima!“ (zit. n. O-Ton) nicht nur der Klimasünde durch Dauerlüften, son-
dern auch dem Lärm der Zombies Einhalt geboten.

Diese Beispiele handeln allesamt von dem, was allgemeinhin unter Zombie subsu-
miert wird. Darum benötigen sie keine Erklärungen, ihre Eigenschaften sind bekannt.
Jedoch fallen schon bei diesen wenigen Proben Irritationen auf. So Kreaturen, die als
Zombies erkannt werden, aber im Habitus nicht deckungsgleich den Erwartungen
entsprechen. Warm Bodies zeigt langsame Zombies (als Protagonisten) und zugleich
richtig tote Tote, skelettierte Superzombies, die Jagd auf die dem Leben näherstehen-
den „normalen“ Untoten machen. Ihr Tempo bringt sie motivisch in die Nähe der

4 Auf die Vielzahl an Trickfilmserien wird nicht eingegangen. Angebracht sei aber, dass nahezu jede epi-
sodische (Trickfilm- und Anime-)Reihe jüngeren Datums, die ihre Helden von Abenteuer zu Abenteu-
er hetzt, auch eine oder mehrere Episoden mit Zombies und Untoten (oder äquivalenten Verkleidun-
gen) aufweisen kann. Begonnen bei Scooby Doo, wo bist du? (Scooby-Doo, Where Are You!,
USA 1969, nach einer Idee von Joe Ruby und Ken Spears) und den Real Ghostbusters (The Real
Ghostbusters, USA 1986, nach einer Idee von Dan Aykroyd und Harold Ramis), basierend auf dem
Kinofilm Ghostbusters – die Geisterjäger (Ghost Busters, USA 1984, Regie: Ivan Reitman), sei
u. a. die von Disney Television Animation entwickelte Serie Willkommen in Gravity Falls (Gravi-
ty Falls, USA 2012ff., nach einer Idee von Alex Hirsch) angeführt. Mitunter werden Zombies sogar
zu Protagonisten, wie in der (an ein älteres Publikum gerichteten) Serie Ugly Americans (USA
2010-2012, nach einer Idee von Devin Clark und David M. Stern). In den 1990er Jahren dienen beson-
ders die Popkultur reflektierenden Serien Die Simpsons (The Simpsons, USA 1989ff., nach einer Idee
von Matt Groening) und South Park (USA 1997ff., nach einer Idee von Trey Parker und Matt Stone)
mit ihren zombiethematischen Halloween-Episoden als Indikatoren für die Bekanntheit des Mons-
trenmotivs, über deren Habitus auch jüngere Rezipienten nicht aufgeklärt werden müssen. Vgl. Dend-
le, Peter: The Zombie Movie Encyclopedia, Jefferson 2001, S. 58 für die Simpsons-Episode Dial “Z”
for Zombies (1992) und ebd., S. 133 für die South Park-Episode Pink Eye (1997). Diese Schlaglich-
ter stellen nur einen kleinen Auszug der tatsächlichen Verbreitungsdimension dar. Und der Verweis
auf die untoten Piraten in Fluch der Karibik (Pirates of the Caribbean: The Curse of the
Black Pearl, USA 2003, Regie: Gore Verbinski) erübrigt sich schon beinahe.

5 Den ersten Zombie Walk gab es bereits 1932 mit neun Teilnehmern als Werbestrategie für Im Bann
des weissen Zombies (White Zombie, USA 1932, Regie: Victor Halperin) in New York, vgl. Russell,
Jamie: Book of the Dead. The Complete History of Zombie Cinema, (4. Aufl.) Godalming 2008, S. 22.

6 Hier sei besonders auf das Lied Junge (2007) der Band Die Ärzte verwiesen. Während der Text elter-
lich-kleinbürgerliche Kritik an Kindern ironisiert, zeigt das Musikvideo, Junge (Deutschland 2007,
Regie: Norbert Heitker), Zombies in einer Reihenhaussiedlung, welche die Bewohner fressen.

7 Einleitende Verweise auf die medienübergreifende Varianz an Zombienarrativen finden sich in der
Forschung nahezu obligatorisch, so pars pro toto bei Canavan, Gerry: „We Are the Walking Dead“:
Race, Time, and Survival in Zombie Narrative. In: Extrapolation, Bd. 51, Heft 3 (2010), S. 431-453,
hier S. 431f.

1 Einleitung

3

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


sich mittels Schwarmintelligenz nahezu liquide bewegenden Horden in World War
Z. Auch thematisiert Warm Bodies fragmentarische Erinnerungen, Kommunikati-
onsversuche und rudimentäre Gefühle, wodurch die Untoten sympathisch werden.8
Erste Fragen ergeben sich also schon anhand eines Films und seiner Rekurse: Was ist
charakteristisch für einen Zombie? Welche Bedingungen sind notwendig, damit er als
solcher gelesen wird? Wie konnte eine so grausame Figur den Weg in die Kinderzim-
mer finden?9 Und wie ist dieses Faszinationspotenzial zu begründen?

Schon der Begriff Zombie ist eigendynamisch, sperrig und uneindeutig. Hinter
ihm verbirgt sich mehr, als ad hoc aus der Populärkultur subsumierbar wäre. So ist
„»Zombie« ein Wort mit instabiler Beziehung zu dem, was es bezeichnet, bringt so-
wohl ein Zuviel im Namen als auch ein Zuviel an Namen ins Spiel.“10 Diese Uneindeu-
tigkeit gilt im Hinblick auf den Terminus, auf den Variantenreichtum und auf die
Kompatibilität mit jeder Altersgruppe. Ein Zombie ist schon als Einzelner schwer zu
fassen und war von Anfang an mehr, als ein lebender Toter. Kaum

„ist der Zombie eine Filmfigur, ist er auch schon Name eines Cocktails: Auf die Frage, was
ein Zombie sei, erklärt ein Arzt in dem Klassiker I Walked With A Zombie (…): »A ghoul,
a living dead. It’s also a drink.«“ (Robnik, S. 60)

Diese schwer fassbare Bandbreite soll hier auf einen konkreten ikonographischen Ge-
genstand fokussiert werden. Dafür wird der Monstrenstammbaum aufgearbeitet und
nach einer inhaltlichen Klammer befragt, unter der sich die Analogien der kreatürli-
chen Variationen zusammenfassen lassen. Es geht dabei konkret um Narrationen mit
einem apokalyptischen Duktus.11 Sich argumentativ in diesem Rahmen zu bewegen
liegt nahe. Die Erfahrung einer Weltspaltung in Auserwählte und Ausgestoßene bei
zeitgleicher existenzieller Bedrohungswahrnehmung bildet schon in der Bibel den
geistigen Hintergrund der Apokalypsen. Diese potenzielle Parallelstellung soll am
Film untersucht werden. Und wenn sich in den Zombiegeschichten florierende

8 Dies sind Eigenschaften, die bereits in den 1980ern erprobt wurden, vornehmlich in Zombie 2 – Das
letzte Kapitel (Day of the Dead, USA 1985, Regie: George A. Romero) [Erinnerungen an das
einstige Leben] sowie den Splatter-Komödien Verdammt, die Zombies kommen (Return of the
Living Dead, USA 1985, Regie: Dan O’Bannon) [Sprachfähigkeit und Laufgeschwindigkeit] und Re-
Animator (USA 1985, Regie: Stuart Gordon) [Sprachfähigkeit, Logik und Erinnerungen].

9 Der Zombie ist als kindertaugliche Figur hochgradig paradox, denn er ist grausam und ekelhaft.
Menninghaus erhebt den toten Leib zum Inbegriff des Ekels: „Der verwesende Leichnam ist (…)
nicht nur eines unter vielen anderen übelriechenden und defigurierten Ekelobjekten. Er ist vielmehr
die Chiffre der Bedrohung, die im Ekel auf eine so entschiedene Abwehr mit extremem Ausschlag auf
der Skala der Unlust-Affekte stößt. Jedes Buch über den Ekel ist nicht zuletzt ein Buch über den ver-
wesenden Leichnam.“ Menninghaus, Winfried: Ekel. Theorie und Geschichte einer starken Empfin-
dung, Frankfurt am Main 1999, S. 7, Herv. i. O. Analog muss jedes Buch über den Zombie auch ein
Buch über den Ekel sein. Im Kontext von Lucio Fulci wird dem gerecht zu werden versucht.

10 Vgl. Robnik, Drehli: Kontrollhorrorkino. Gegenwartsfilme zum prekären Regieren, Wien 2015, S. 60.
Vgl. insgesamt ebd., S. 59ff. Die Terminologie prägt dennoch den allgemeinen und akademischen
Sprachgebrauch, vgl. etwa Kleinschnittger, Vanessa: Zombie Society. Mediale Modulationen der Figur
des Zombie in Vergangenheit und Gegenwart, Baden-Baden 2015, S. 10f.

11 In diesem Punkt sind Zombiehorrornarrative absolut. Dracula, der Werwolf, Freddy Krueger, Micha-
el Myers, Jason und alle anderen aus dem Sortiment ikonischer Monstrenfiguren betreffen stets nur
wenige Menschen, eine stark eingeschränkte Lokalität und einen kurz gefassten zeitlichen Rahmen.
Zombies jedoch betreffen, wenn die Epidemie um sich greift, den gesamten Planeten.

1 Einleitung

4

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Angstbilder verdichten, kann das Verunsicherungspotenzial der jeweiligen Geschich-
te als Indikator zeitgenössischen Krisenempfindens ausgearbeitet werden. Zombiefil-
me wären dann (1) Formen der Krisenkommunikation und (2) Formen traditioneller
apokalyptischer Erzählungen. Da sie in der Filmgeschichte phasenweise verdichtet
auftauchen, wird diese These vorrangig an den Schlüssel- und Referenzfilmen erprobt.
Ausgangspunkt ist die Annahme, dass der Zombie ebenso auf äußere Impulse re-
agiert, wie es Katastrophenfilme tun:

„Das zyklische Auftauchen besonders heftiger und populärer Katastrophenbilder ist in der
soziologischen Betrachtungsweise an die Wirtschaftskrisen gekoppelt worden. Es gehört
zu den Krisenjahren nach dem »schwarzen Freitag« bis zum New Deal so sehr wie zur Öl-
krise und zum Börsencrash, daß Katastrophenbilder Konjunktur haben. (…) Das Medium
therapiert stets die »sichtbare« Welt und sich selbst. (…) Es erzeugt die Katastrophen-
phantasie für die dankbaren Zuschauer, denen die Bilder für ihre Ängste gefehlt haben,
und es erzeugt sie, um sich selbst als Heilung anzubieten.“12

Ein apokalyptischer Text reagiert auf eine krisenhafte Umwelt und der Zombie gene-
riert, so soll aufgezeigt werden, glaubhaft apokalyptische weil realitätsentlehnte Bilder.
Und wenn diese vom Rezipienten als realistisch empfunden werden, wenn stets eine
soziopolitische Ebene dekodiert werden kann und wenn so das Faszinationspotenzial
erklärt wird, so sagt dies etwas über die qualitative Dimension der Figur aus. Ist viel-
leicht gerade dieses Filmmonstrum die perfekte Allegorie auf die Ängste und Sorgen,
welche den modernen Konsumenten umtreiben? Zur Beantwortung wird der Fokus
geändert, um neue Parallelen und Analogien aufzudecken und die Figur in ihrer ge-
sellschaftsreflexiven Tragweite zu vertiefen. Dies geschieht innerhalb des heute gel-
tenden Erkenntnisrahmens. Das Bündel an Traditionslinien wird entwirrt, um eine
neue Kontinuitätslinie einzuflechten.

Die Diversität des Monstrums soll nach grundlegenden Gemeinsamkeiten befragt
werden. Dazu werden ästhetische und inhaltlich-ikonographische Verdichtungsver-
fahren gesucht, die sich trotz aller Ausdrucks-, Inhalts- und Genreformen als Einheit
darstellen lassen. Einen ähnlichen Ansatz verfolgte Peter Riedel für den Horror im
Allgemeinen. Dabei stellte er fest, dass dieser eine „transversale Größe“ ist, also „eine
Vielheit ohne gemeinsamen Grund“ zu bilden scheint.13 Und doch extrahierte er
einen Bricolage-Charakter:

„Das Genre akkumuliert bestimmte Themen und Motivkomplexe, die ihm präexistent
sein mögen, verdichtet sie jedoch, wenngleich auf hohem Abstraktionsniveau, zu relativ
konstanten Ensembles.“ (Ebd., S. 284)

Dem „Reichtum der Ausdrucksformen“ stehe „eine relative Armut an Inhaltsformen“
gegenüber. Wesentlich sei die „Kehrseite bürgerlicher Ratio“ und die „Zersetzung be-
stehender Ordnung“ durch „die Reinterpretation der geknechteten Substanz einer
durchrationalisierten Gesellschaft“. Dies geschehe durch die „Konzentration auf

12 Seeßlen, Georg; Metz, Markus: Krieg der Bilder – Bilder des Krieges. Abhandlung über die Katastro-
phe und die mediale Wirklichkeit, Berlin 2002, S. 73.

13 Vgl. Riedel, Peter: It’s nothing personal, babe. Andenken an den Horrorfilm. In: MEDIENwissenschaft,
Heft 3 (2004), S. 284-295, hier S. 284.

1 Einleitung

5

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


‚Emotionen‘, gerade in ihren gewaltsamen Ausprägungen“ und lege den Leib als das
„Greif- und Zerlegbare“ zugrunde (ebd., S. 285f.). Auf dieser Basis entfalte sich die vi-
talistische Dimension der Vielfalt. Der Horrorfilm lebe von Sex und Gewalt, von Lust,
die sich am gesamten Körper generiere (vgl. ebd. S. 288ff.). Zudem fänden sich das
Tier- und Meute-Werden (vgl. ebd., S. 290ff.), die Ordnungsauflösung, Massesymbo-
le14 und der Exzess (vgl. ebd., S. 293).

Ein Zombie fügt sich hier deckungsgleich. Doch während Visualisierungsfiguren
des Horrors, wie Pinhead (Doug Bradley) aus Hellraiser – Das Tor zur Hölle
(Hellraiser, Großbritannien 1987, Regie: Clive Barker), Ikonen des Slasherfilms,
Alienfiguren u. ä., selten eine umfassende Genre- und Altersgrenzenkompatibilität
erreichen, gelingt dies dem Zombie. Auf die Frage, woran das liegt – verstärkt da-
durch, dass er eine transkulturelle Faszinationsdimension offenbart, die es ebenso zu
befragen gilt –, soll eine Antwort umrissen werden.

Es wird gesetzt, dass die Bildsprache von Filmen ebenso les- und interpretierbar
ist, wie die von Werken der bildenden Kunst oder den sprachlichen Bildern literari-
scher Texte. Das Ziel einer intensiven Auseinandersetzung ist stets die Interpretation.
Wobei der Konsens der Forschung an dem Punkt verdichtet ist, dass der Zombie als
Nebenfigur, als Handlungsimpuls fungiert und der Fokus auf den Überlebendengrup-
pen liegt.15 Dass die Figur Zombie dabei auch auf der Interpretationsebene eine Rolle
spielt, soll aufgezeigt werden. Sein sekundärer Status wird seiner Bedeutungsdimensi-
on nicht gerecht. Die ikonographische Idee der Figur und ihres ästhetischen Umfelds
kann die von der Forschung fokussierte Ebene der Gesellschaftsspiegelung erweitern.
Dazu ist eine ikonographische Aufschlüsselung angestrebt. Gestützt wird dies auf Er-
win Panofsky. Er setzte einen Dreischritt zur (stets nur individuell und nie vollständi-
gen) Interpretations- und Verständniserarbeitung als Kern des Bildanalyseverfahrens.
Diese wären (1) die vorikonographische Beschreibung, (2) die ikonographische Analy-
se und (3) die ikonologische Interpretation.16 Ikonographie befasst sich dabei ganz all-
gemein mit dem Bildgegenstand und dessen Bedeutung, wobei die Grenzen rein for-
maler Wahrnehmung überschritten werden (vgl. ebd., S. 207 und 210). Die ikonogra-
phische Erfassung bildet die Grundlage jeder Interpretation (Ikonologie). Um eine
Bedeutung zu verstehen, „muß ich nicht nur mit der praktischen Welt von Gegen-
ständen und Ereignissen vertraut sein, sondern auch mit der mehr als bloß prakti-
schen Welt von Bräuchen und kulturellen Traditionen, die einer bestimmten Zivilisa-
tion eigentümlich sind.“ (Ebd., S. 208) Oder anders: Da Ikonographie in einen kultu-

14 Ein forciertes Auftreten von Massensymbolen als Hort von Verführung und Bedrohung sei charakte-
ristisch (Korn, Wald, Regen, Wind, Sand, Fluss, Meer, Feuer), vgl. ebd., S. 292.

15 Robert Kirkman, Schöpfer des Endlosnarrativs The Walking Dead (2003ff.), formulierte es in der Ein-
leitung zu seinem Mammutwerk: „Wenn Sie mich fragen, dann sind die besten Zombiefilme nicht die
Splatterorgien voller Blut und Gewalt, mit albernen Figuren und haarsträubender Handlung. Was uns
gute Zombiefilme zeigen, ist, wie kaputt wir doch eigentlich sind. Sie bringen uns dazu, unseren Platz
in der Gesellschaft zu hinterfragen, ebenso wie die Gesellschaft selbst.“ Kirkman, Robert; Moore, To-
ny; Rathburn, Cliff: The Walking Dead (Bd. 1). Gute alte Zeit, (8. Aufl.) Ludwigsburg 2012, S. 4.

16 Vgl. Panofsky, Erwin: Ikonographie und Ikonologie. In: Kaemmerling, Ekkehard (Hrsg.): Ikonographie
und Ikonologie. Theorien – Entwicklung – Probleme (Bildende Kunst als Zeichensystem, Bd. 1),
(5. Aufl.) Köln 1991, S. 207-225, hier S. 210-214.

1 Einleitung

6

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


rellen Kontext gebettet ist, muss dieser in die Analyse einbezogen werden (vgl. ebd.,
S. 217f.).

Für die aus den Subtexten der Narrative dechiffrierten ikonographischen Be-
standteile werden verallgemeinerbare Grundbausteine gesucht. Dies kann eine Basis
für die Interpretation von Einzelfällen liefern, die – unabhängig vom jeweiligen Kern
ihrer Narration – doch stets mit dem Zombie als apokalyptisch-narrativem Gehalt
operieren. Dass die Ikonologie variiert, wird hier indes nur umrissen. Es geht nicht
um die Bedeutungsebene des jeweiligen (und jedes einzelnen) Films, sondern um die
Bedeutung, die der Zombiefigur immanent ist. Darum muss betont werden, dass der
Zombie als Projektionsfläche für Bedeutungsinhalte stets über die grundlegende Iko-
nographie hinaus mit weiterreichenden Sinnaussagen beladen werden kann. Diese
bedürfen einer individuellen, enger am Fallbeispiel orientierten Analyse, welche hier
nicht erbracht werden kann. Potenzielle Absichten einzelner Regisseure können nur
exemplarisch benannt werden und so die analytisch-interpretative Weiterführung in
die ikonologische Gesamterfassung eines Aussagegehalts illustrieren. Die Erfassung
der Ikonographie in relativer Chronologie dient der Herausarbeitung der wiederkeh-
renden Allegorien und Metaphern, auf deren Basis ein Film interpretiert werden
muss.

Zu Fragen nach Parallelen in der Figurenikonographie kommen die nach den je-
weiligen Entstehungskontexten. Wenn man so möchte: Welcher zeitgeschichtliche
Rahmen bedingt ein neues Zombie-Modul und welche Gemeinsamkeiten zwischen
den Modulen lassen sich finden? Dabei gilt: Realisierbar ist, was vorstellbar ist. Und
was vorstellbar ist, bestimmt die populäre Mythologie! Um zum Mythos zu werden,
muss stetige Wiederholung die Akzeptanz belegen (vgl. Seeßlen und Metz, S. 114). Es
wird deshalb auch der Blick über den Tellerrand in andere Produktionen der Populär-
kultur angestrebt, um die ermittelten Sujets und Chiffren jeweils als zeitgenössisch ge-
läufig und umfassend verhandelt herauszustellen (ein Vollständigkeitsanspruch wird
dabei nicht erhoben, die gewählten Beispiele stehen stets pars pro toto). Dazu sei ge-
setzt, dass Filme die Gesellschaft und die Entstehungszeit spiegeln:

„Im Film (…) werden Fragen und Aspekte thematisiert, die die Menschen lebensweltlich
beschäftigen. Im Medium werden existenzielle, gesellschaftliche, politische und auch theo-
logische Fragen implizit oder explizit verhandelt.“17

Im Horrorfilm werden kollektive Erfahrungen, Traumata und gesellschaftliche Miss-
stände verarbeitet und im allegorischen Gewand ausgegeben. Die Ergebnisse bieten
folglich Einblicke in die Gesellschaft und illustrieren ihre Angsttropen:

17 Unter Berufung auf Siegfried Kracauer Grimmer, Karl F.: (Post)modern Times. Theologische Anmer-
kungen zur Zeiterfahrung im Film. In: Sommer, Wolfgang (Hrsg.): Zeitenwende – Zeitenende. Beiträ-
ge zur Apokalyptik und Eschatologie, Stuttgart, Berlin, Köln 1997, S. 191-211, hier S. 192. Die For-
schung stellte eine ideologische und reflexive Verortung der Science-Fiction, des Endzeitfilms, der
Dystopie und des Horrors in der Gegenwart fest: „Wie man sich eine Zukunft denkt, sagt etliches da-
rüber aus, was die impliziten Grundannahmen der jeweiligen ›Jetztzeit‹ sind.“ Krah, Hans: Weltunter-
gangsszenarien und Zukunftsentwürfe. Narrationen vom ›Ende‹ in Literatur und Film 1945-1990,
Kiel 2004, S. 7.

1 Einleitung

7

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


„Innerhalb einer Apokalypse wird die Krise ihres Entstehungskontextes verhandelt, der
Prozess der Narrativierung ist hierbei ein krisenbewältigender Mechanismus, denn durch
ihn werden diffuse Belastungsempfindungen in eine konkrete – wenn auch (…) symbo-
lisch chiffrierte – und kommunizierbare Form gebracht. Diese Formgebung schafft Dis-
tanz zur Krisenerfahrung, sensibilisiert das Krisenbewusstsein und kann so Räume für
Reflexionen über folgende Bewältigungsmechanismen eröffnen.“18

Da Zombieapokalypsen spätestens seit 1967/68 zeitgenössisches Krisenempfinden re-
flektieren und in einen Diskurs einbinden, sind sie auch Krisenindikatoren. Dies ha-
ben sie mit klassischen Apokalypsen gemein, weshalb sie als apokalyptische Texte ge-
lesen werden können und sollen. Als Schwerpunkte seien die krisenreflexive Dimen-
sion sowie das apokalyptische Potenzial der Figur gesetzt. Da diese für den Zombie so
wichtigen Ebenen jedoch nicht oder nur rudimentär in der bisherigen Figureninter-
pretation enthalten sind, muss diese Kontinuitätslinie neu nachgezogen werden. Be-
sonders, da sich parallel zur gesteigerten Popularität der Figur die apokalyptischen
Diskurse wandelten. Für den westlichen Kulturkreis muss ab den 1950er Jahren die
atomare Bedrohung als Einflussgröße betrachtet werden. Es stellten sich plötzlich
Sinnfragen, die mit Religion nicht zu beantworten waren. Mit diesem historischen
Punkt ist die Kreaturwerdung einer diffusen Furcht für den modernen Menschen er-
klärbar. Denn die radikale Umwälzung apokalyptischer Vorstellungen durch die
Bombe generierte auch neue Monster. Bereits die Explosion selbst wird von Augen-
zeugen als organisch beschrieben. Die Unfassbarkeit lässt rationalere Beschreibungen
mangels Präzedenz nicht zu:

„Awestruck, we watched it shoot upward […] It was no more smoke, or dust, or even a
cloud of fire. It was a living thing, a new species of being, born right before our eyes.“ (D.
Seed, zit. n. Podrez, S. 89)

Die Verlebendigung des Vernichtungspotenzials, wie sie sich kulturhistorisch bereits
als Reaktion auf die Pest findet, lässt sich aus filmischen Reflexionen ablesen. God-
zilla (Gojira, Japan 1954, Regie: Ishirô Honda) sei hier als größte rekursive Mons-
trenfigur angeführt. In den Kanon der neuen Bestien, die aus dem atomic age hervor-
gehen, reiht sich der Zombie ein. Der Tod wird in ihm zum Subjekt, bekommt eine
Form und wird zur fassbaren Bedrohung (die bewältigt werden kann). Die Subjekti-
vierung nimmt ihm die Anonymität. Der amorphe apokalyptische Schrecken ist in
der Gestalt gebannt.

Apokalypse wird dabei als theologischer Terminus verstanden. Also nicht als ein
Ereignis, dem eine Nach-Zeit folgt, sondern als Prozess. Streng genommen dürfte es
den Begriff der Postapokalypse nicht geben, da die Apokalypse nicht den in sich ge-
schlossenen Moment der Menschheitsvernichtung meint, sondern den Weg bis hin
zur Erlösung.19 Darum werden die Termini zombieapokalyptischer Text oder zombie-

18 Podrez, Peter: Der Sinn im Untergang. Filmische Apokalypsen als Krisentexte im atomaren und öko-
logischen Diskurs, Stuttgart 2011, S. 32f.

19 Obwohl es geläufig ist, können die Genrebezeichnungen Apokalypse und Postapokalypse nicht trenn-
scharf verwendet werden, da sie theologisch zwingend ein Verschränkungsverhältnis innehaben und
nahtlos ineinander übergehen. Deshalb wird nicht trotz Überschneidungen differenziert, wie es bspw.
Mitchell vorschlägt (vgl. Podrez, S. 79), sondern wegen dieser nicht unterschieden.

1 Einleitung

8

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


apokalyptische Narration als der Zeitausschnitt verstanden, der sich zwischen dem
Zusammenbruch der Gesellschaft (oder im Moment des Kollabierens) und dem nicht
näher definierten Ende befindet.20

Die Apokalypse ist kein reales, sondern ein diskursives Szenario, eines, das nicht
nach seinem Stattfinden beschrieben wird, sondern fiktiv gedacht wird. Es existiert
also nur dadurch, dass ein Diskurs stattfindet.21 Dieser ist „in spezifischem und em-
phatischem Sinne ein Diskurs, etabliert er doch erst das, worüber er redet und schafft
er dadurch eine Machtposition über das, worüber geredet wird.“22 Der Film spielt
hier eine wichtige Rolle. Selbst literarische Arbeiten beziehen seit den 1970ern und
verdichtet in den 1980ern23 ihr Rhetorikarsenal aus Filmbildern, „um das Unbe-
schreibliche beschreiben zu können“ (Krah, S. 374):

„Film gilt als Maßstab dessen, was Mimesis sein kann, eine Verknüpfung, die durchaus
plausibel ist, da hauptsächlich durch dieses Medium eine gewisse Realität dessen erzeugt
wird, worüber hier die Rede ist: die globale Katastrophe.“ (Ebd., S. 375)

Da die Bilder durch spezifische Kontexte generiert wurden, sind sie keineswegs pro-
phetisch, sondern hauptsächlich zeitreflexiv. Prophetie kann nur nachträglich festge-
stellt werden und ist wohl kaum eine Intention der Filmemacher.24 Viel eher sind sie
bemüht, Entwicklungslinien vom krisenhaften Ist-Zustand in die (nahe) Zukunft zu
entfalten, um vor Tendenzen zu Katastrophen zu warnen. Dies ermöglicht im Um-
kehrschluss die analytische Dekodierung eines zeitgenössischen Gesellschafts- und
Gefahrenbildes. Eine Krise ist als wahrgenommen nur belegbar, wenn ein Diskurs
über sie stattfindet (vgl. Podrez, S. 28). Und ein solcher ist in Spielfilmen, ihrer Kri-
senverhandlung und Krisenkodierung lesbar. Als genuine Filmapokalypsen sind be-

20 Zombiefilme sind grundsätzlich nicht nach, sondern in der Katastrophe situiert, da ein Danach zu-
gleich bedeuten müsste, dass die Zombies verschwunden sind. Die Katastrophe ist die Gegenwart der
Diegesis, vgl. Krah, S. 82. Mit Diegesis sei nachfolgend die narrativ dargestellte Welt gemeint, vgl. u. a.
ebd., S. 78 Anm. 61 und weiterführende Literaturhinweise a. a. O.

21 Vgl. Nanz, Tobias; Pause, Johannes: Das Undenkbare filmen. Einleitung. In: Nanz, Tobias; Pause, Jo-
hannes (Hrsg.): Das Undenkbare filmen. Atomkrieg im Kino, Bielefeld 2013, S. 7-24, hier S. 8.

22 Krah, zit. n. Nanz und Pause, S. 8f. Anm. 7.
23 Nach Vondung setzt die Konjunktur des Apokalypse-Begriffs in der deutschsprachigen Literatur in

diesen Jahren ein. In den 1980er Jahren war die Gefahr atomarer Zerstörung für Jedermann sichtbar.
Spuren von Umweltzerstörungen (Waldsterben, Verseuchung von Flüssen, Seen und Meeren) und die
im Zuge der Nachrüstungsdebatte plötzlich im Zentrum Europas gegeneinander gerichteten SS-20-
und Pershing-2-Raketen, die Reaktorkatastrophe in Tschernobyl, welche die Illusion friedlicher Nut-
zung der Atomenergie im radioaktiven Schutt begrub, und die Gewissheit, dass das Abrüstungsab-
kommen nur einen Bruchteil des tatsächlichen Overkill-Potenzials beseitigt, machten das Ausmaß
der Bedrohung allgegenwärtig, vgl. Vondung, Klaus: Die Apokalypse in Deutschland, München 1988,
S. 7f.

24 So könnte man ebenso fragen, ob World War Z Bilder der Flüchtlingskrise 2015 vorweggreift oder
ob er unter Bezug auf die apokalyptischen Völker Gog und Magog auf theologische Motive referiert.
Diese Massen unter der Führung des Satans sind schließlich schon Mitte des 10. Jahrhunderts wäh-
rend des Ungarneinfalls als apokalyptische Völkerwanderung referiert worden, vgl. Görich, Knut: Das
Jahr 999 und die Angst vor der Jahrtausendwende. In: Halter, Ernst; Müller, Martin (Hrsg.): Der Welt-
untergang, Zürich 1999, S. 31-40, hier S. 32 und die Textbasis in Off 20,8f. Einem Film eine Prophetie
zuzuschreiben, ist leicht. Die Bilder werden schließlich assoziativ erinnert, nachdem sie eingetreten
sind.

1 Einleitung

9

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


sonders diese mit Zombies zu Formen der Krisenkommunikation geworden. Sie do-
kumentieren eine Erschütterung der Ordnung und erzwingen eine Neuorientierung:

„Ein erster Schritt für jegliche Bewältigung ist (…) die Formulierung der Krise (…). Hier-
durch erfolgt eine Entlastung von diffusen Spannungszuständen, es wird eine notwendige
Distanz geschaffen und das Bewusstsein über die Krise geschärft (…). Somit erzeugt die
Artikulation einer Krise sie zwar erst, gleichzeitig ist sie aber unabdingbar Bestandteil
ihrer Bewältigung.“ (Podrez, S. 30)

Das Medium Film muss als Form der Krisenartikulation und als Beitrag zum apoka-
lyptischen Diskurs ernst genommen werden. Apokalyptische Filme operieren mit
drastischen Strategien der Emotionalisierung. Schock, Schrecken und der Rekurs auf
bekannte Bilder sensibilisieren das Gegenwartsbewusstsein und betonen Dringlich-
keit und Handlungsnotwendigkeit. Diese Filme warnen! Sie etablieren einen kritisch-
diskursiven Fokus. Und wo einstmals Handlungspassivität geboten war, da die klassi-
sche Apokalypse eine Hoffnung auf das Ende beinhaltete, fordert die Filmapokalypse
zur Aktivität auf. Denn das moderne Ende, wie auch immer es sich gestaltet, ist irre-
versibel und frei von Erlösungshoffnungen. Um den Rezipienten hierzu zu bewegen,
bedient sich die Narration verschiedener Reflexions- und Erzählstrategien, die in der
Figurenikonographie des Monstrums verdichtet auftreten.

Innerhalb solcher apokalyptischen Diskurse sollen die Zombienarrationen mit
einem besonderen Stellenwert bedacht werden. Die modernen Zombies fungieren als
Brandbeschleuniger vorstellbarer Katastrophen. Was als möglich gedacht ist, wird an-
hand des mystischen Katalysators Zombie weiter und zu Ende gedacht. Aber warum
funktionieren sie so? Seit wann werden sie so kodiert und rezipiert und warum stellen
gerade diese Monstrenfiguren den (hier vorerst unterstellten) Beitrag zu glaubhaften
Apokalypsebildern? Der moderne Diskurs wird in modernen Medien verhandelt und
der Zombie ist eine seiner weitreichendsten Metaphern. Aber welche Rolle spielt die
Apokalypse für den modernen Menschen? Wie ist zu erklären, dass der Zombie seit
2002 nicht nur ein Revival verzeichnet, sondern auch in den Mainstream einsickert?
Aus der einstigen persona non grata ist ein akzeptiertes Motiv geworden. Zombieapo-
kalyptische Narrationen sollen hier erstmals als reflexive Krisentexte gelesen werden.
So lassen sich die Traditionslinien des Monsters in neuem Licht darstellen, wodurch
auch ein entscheidender Baustein zur Beantwortung der Frage beigefügt wird, warum
dieses eigentlich inhaltslose Monstrum nachhaltig populär ist.

Das Ziel der Arbeit ergibt sich dabei in Anlehnung an Klaus Vondungs allgemein
erfasster analytischer Annäherung:

„Die Vorstellung gewaltsamer Zerstörung ist zentral (…). Innerhalb des apokalyptischen
Szenariums haben diese Bilder eine spezifische Funktion, die sich daraus ergibt, daß Er-
fahrungen in bestimmten Situationen auf eine ganz besondere, eben ‚apokalyptische‘ Wei-
se ausgelegt und vergegenwärtigt werden. Wenn man daher die in Frage stehenden Bilder
der Gewalt und des Schreckens als ästhetische Repräsentationen apokalyptischer Erfah-
rungsauslegungen begreift, (…) ergibt sich ein analytischer Zugang, der die Funktion der

1 Einleitung

10

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Schreckensbilder alter wie neuer Texte in eine gemeinsame, vergleichende Perspektive
bringt.“25

Nachdem gesellschaftliche Ordnungssysteme weggebrochen sind, verändern sich die
Verhaltensmuster der Menschen. Dies lässt sich in der (Medien-)Realität beobachten.
Die Zombiekatastrophe funktioniert hier als überspitzte Metapher. Solche Narrative
werden nachfolgend dann als tatsächlich apokalyptisch erfasst, wenn (1) die Apoka-
lypse innerdiegetisch als diese auch wahrgenommen und semantisiert wird und wenn
(2) die apokalyptischen Bilder für den Rezipienten als solche erkennbar sind. Darum
müssen sie sich an der Visualität realer Katastrophenbilder messen lassen, denen eine
annähernde und assoziative Vorbildfunktion unterstellt werden kann. Hierfür werden
auch äquivalente filmische Motive betrachtet, bspw. Katastrophennarrative. Trotz der
Eigenständigkeit von Katastrophen- und Endzeitfilmen müssen einige vergleichend
bedacht werden, da sie ähnliche Themen tangieren. Eine lokale Katastrophe setzt da-
bei aber einen sicheren Außenbereich voraus und gibt dem Szenario einen temporä-
ren Charakter, eine zeitliche und diegetisch fassbare Geschlossenheit. Entsprechend
gilt abgrenzend: Es bedarf apokalyptischer Topoi, die auf etablierte Diskurse Bezug
nehmen und die Akutphase der Katastrophe muss global und dauerhaft sein (oder
zumindest so wahrgenommen werden).

Welche Ikonographie, welche apokalyptische Formensprache, ist zur Darstellung
dieser Katastrophe also notwendig? Diese Frage muss für jede Narration verhandelt
werden – wie das im Zombiefilm geschieht, soll gezeigt werden. Um diese apokalypti-
sche Dimension in Gänze und als potenziell glaubhaft zu erfassen, wird an zwei
Punkten begonnen: (1) im mittelalterlichen und frühneuzeitlichen Europa und (2) in
der Karibik. Von diesen beiden Startpunkten ausgehend können die Traditionslinien
der apokalyptischen Furcht verfolgt und in der modernen Filmfigur Zombie gebün-
delt werden.

25 Vondung, Klaus: „Überall stinkt es nach Leichen.“ Über die ästhetische Ambivalenz apokalyptischer
Visionen. In: Gendolla, Peter; Zelle, Carsten (Hrsg.): Schönheit und Schrecken. Entsetzen, Gewalt und
Tod in alten und neuen Medien, Heidelberg 1990, S. 129-144, hier S. 130.

1 Einleitung

11

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Magna Mortalitas

Ein Leichenregen und menschliches Handeln in Extremsituationen

Beinahe alle Arbeiten zum Zombie beginnen in der Karibik.26 Diese aber beginnt in
Europa:

Nachdem am 25. Mai 1720 die Grand-Saint-Antoine nach einer Handelsreise an
der Levante-Küste an der Île de Pomègues, knapp 6 km vor der florierenden Stadt
Marseille, vor Anker ging, dauerte es nur noch wenige Wochen, bis die Pest ein letztes
Mal mit all ihrer verheerenden Kraft auf westeuropäischem Boden wütete. Trotz ge-
meldeter Todesfälle an Bord wurde das Schiff nicht zur Quarantäneinsel Île de Jarre
verlegt.27 Das lokale Gesundheitsministerium hatte den Quarantänebestimmungen
der ohnehin anfälligen Hafenstadt nicht ausreichend Bedeutung beigemessen,28 die
Lage unterschätzt und die wertvolle Fracht, Baumwolle und Garn, Tuchwaren, Seide,
Leder, Gemälde und die Leichen von Bord schaffen lassen. Wirtschaftliche Interessen
der Stadträte und Händler dürften ausschlaggebend gewesen sein, da die Beamten
keinesfalls unabhängig von Handelsinteressen entschieden.29 Die Gier wurde zum
Auslösefaktor der Katastrophe. So gelangten kontaminierte Waren und Passagiere in
die Krankenstation auf dem Festland nördlich der Stadt. Von hier aus begann die Pest
ihren grausamen Zug in die Marseiller Altstadt.

Schnell potenzierten sich die Ereignisse, die in der Seuchenhistorie dem eigentli-
chen Drama, den tausenden Toten und den qualvoll Leidenden, immer vorausgingen
und die ersten Hochphasen der Pandemie einleiteten: Unterschätzen und Verdrän-
gen, Verschweigen und Verleugnen innerhalb der zuständigen Behörden,30 Beruhi-
gen, schließlich hektische und überstürzte Eindämmungsversuche und final die Ak-

2  

2.1

26 So pars pro toto die Überblickswerke Flint, David: Zombie Holocaust. How the Living Dead devou-
red Pop Culture, London 2009 und Russell 2008 sowie jüngst Kleinschnittger 2015.

27 Die Fälle schrieb man schlechter Hygiene und verdorbener Nahrung zu, vgl. Gaffarel, Paul; Duranty,
Marquis de: La Peste de 1720 a Marseille & en France. D’apres des documents inédits, Paris 1911,
S. 38.

28 Die Quarantäne, eine Isolation von vierzig Tagen, wurde 1384 in Marseille verfügt, welches, wie alle
starkfrequentierten Mittelmeerhäfen, regelmäßig von Seuchen betroffen war, vgl. Vasold, Manfred:
Pest, Not und schwere Plagen. Seuchen und Epidemien vom Mittelalter bis heute, München 1991,
S. 98.

29 Vgl. Carrière, Charles; Courdurié, Marcel; Rebuffat, Ferréol: Marseille ville morte. La peste de 1720,
Gémenos 2008, S. 169f.

30 „Das ist üblich so, die Behörden möchten Unruhen vermeiden, daher spielen sie das Übel zunächst
herunter.“ Vasold, S. 127. Vgl. auch Mauelshagen, Franz: Pestepidemien im Europa der Frühen Neu-
zeit (1500-1800). In: Meier, Mischa (Hrsg.): Pest. Die Geschichte eine Menschheitstraumas, Stuttgart
2005, S. 237-265, hier S. 244f. Auch die Landbevölkerung verheimlicht ausbrechende Seuchen, um
die Quarantänemaßnahmen zu vermeiden, welche ökonomische Schäden verursachen würden, vgl.
ebd., S. 190. Insgesamt muss die Ignoranz eines Pestausbruchs auch als psychischer Schutzmechanis-

13

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


zeptanz, während die Pest bereits ganze Stadtteile dahinrafft.31 Es folgen die Dämoni-
sierung vermeintlich Schuldiger, die Flucht in den Glauben und Aberglauben mit der
Hoffnung auf Verschonung32 und die Hinwendung zu einem ausschweifenden, deka-
denten Lebensstil.

Im Juli war die Epidemie nicht mehr zu verleugnen, im August wütete sie in allen
Stadtteilen und im Umland, in Kleinstädten und Dörfern und griff auf angrenzende
Provinzen über. Während außerhalb der hastig eingerichteten Quarantänezone das
Leben weiterging, stürzte innerhalb die soziale Ordnung unter dem Damoklesschwert
des Todes ins Chaos.

Der Bischof von Marseille, Henri François-Xavier de Belsunce-Castelmoron, ver-
ließ die Stadt nicht. Dieses Handlungsmuster wäre eigentlich üblich für diejenigen ge-
wesen, die sich einen Exilaufenthalt finanzieren konnten, wodurch die Seuche nicht
selten erst ins Umland gelangte. Denn Krankheitserreger greifen jeden Menschen je-
der sozialen Schicht an, ohne zu differenzieren. Zu Schwankungen in der Anfälligkeit
bestimmter Gruppen kommt es, da sich unterschiedliche soziale Schichten unter-
schiedlich stark dem Infektionsherd aussetzen (bspw. durch das Lebensumfeld, die
Nutzung von Hygieneartikeln und die Verfügbarkeit von Ärzten und Medikalisie-
rung). So treten Infektionskrankheiten, deren Überträger Flöhe (bspw. Pest) oder
Kleiderläuse (bspw. Fleckfieber) sind, in ärmeren Schichten signifikant häufiger auf,
als bei Reichen und dem hohen Klerus (der kleine Kleriker, der bei den Kranken weil-
te, blieb nicht verschont). Dennoch betrifft die rapide um sich greifende Pandemie
früher oder später auch finanzkräftigere Schichten, trotz oder gerade wegen der ver-
suchten Flucht.33 Die Inkubationszeiten von mehreren Tagen führen zur verzögerten
Entdeckung, wenn der Infektionsherd längst verlassen wurde.

Bischof Belsunce verweilte jedoch in Marseille und tat sein Möglichstes als Trost-
spender. Zeugnisse derartiger Aufopferung kirchlicher und weltlicher Würdenträger

mus bewertet werden, vgl. Schürmann, Thomas: Nachzehrerglauben in Mitteleuropa, Marburg 1990,
S. 72.

31 Bemerkenswert ist, dass diese Reaktionsmuster dem Modell der Auseinandersetzung mit dem Ster-
ben nicht unähnlich sind, demnach der Nachricht vom bevorstehenden Tod ein fünfphasiger Akzep-
tanzprozess folgt. „Es sind Verteidigungsmechanismen im psychiatrischen Sinn, Mechanismen zur
Bewältigung extrem schwieriger Situationen.“ Kübler-Ross, Elisabeth: Interviews mit Sterbenden,
(5. Aufl.) Stuttgart 2013, S. 163. (1) Nicht-wahrhaben-Wollen, Isolierung, Ignoranz, vgl. ebd.,
S. 66-77. (2) Zorn, Wut, Neid, vgl. ebd., S. 78-110. (3) Verhandeln, vgl. ebd., S. 111-113. (4) Depressi-
on, vgl. ebd., S. 114-136. (5) Zustimmung, Akzeptanz, vgl. ebd., S. 137-162.

32 Ausgeprägte Frömmigkeit in Form von Heiligenverehrung (bspw. Rochus, Sebastian, Christopherus),
Buße und eine Hochkonjunktur apokalyptischer Deutungen sind in Seuchenzeiten signifikante Indi-
katoren, vgl. Mauelshagen, S. 237f.

33 Die Flucht Prominenter findet sich vielfältig in der Geschichte. So ist bspw. Dürer zweimal aus Nürn-
berg vor der Pest geflohen. Auch Luther, dessen Lebensweg regelmäßig von Epidemien gekreuzt wur-
de, hielt dies für ratsam und verfasste zu dem Thema gar die Schrift Ob man vor dem Sterben fliehen
möge (1527), vgl. Vasold, S. 117-120. Insgesamt sind Mauelshagens Ausführungen zu Flucht und
Standesunterschieden sowie zu Risikogruppen (Totengräber, Ärzte, Kleriker) aufschlussreich, vgl.
Mauelshagen, S. 252-259.

2 Magna Mortalitas

14

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


tauchten zwar gelegentlich auf, blieben aber Ausnahmen.34 Bis heute würdigt man
seinen Kampf: Ein Stadtteil ist nach ihm benannt und linkerhand der Kathedrale, mit
exponierter Hafenlage, steht hoch aufgesockelt eine Gedenkstatue.

Sehr selten findet sich im düsteren Kapitel dieser Epidemie allerdings eine beson-
ders grausame Geschichte um seine Person: Im September, als die Pest unkontrollier-
bar wütete, sich umliegende Städte und Handelspartner abgeschottet hatten und sich
die Leichen vor seiner Haustür türmten,35 ließ sich der Bischof im Angesicht des aus-
weglosen Kampfes mit Lebensmitteln in seinem Haus einmauern. Auf diese Art schuf
er sich eine Insel inmitten des großen Sterbens. Als die Bürger sich dessen bewusst
wurden, kehrte sich ihre Dankbarkeit in Zorn. Sie stapelten die Pestleichen vor sei-
nem Haus, um den Pesthauch mit dem seit Anfang September wehenden Mistral in
seinen Garten zu treiben. Um ganz sicher zu gehen, dass er infiziert werden und sich
sein Haus in ein einsames Grab wandeln würde, warf man ihm schließlich die Lei-
chen über die Mauer und ließ sie auf ihn niederregnen.36

34 So verhielt sich der Bischof Carlo Borromeo ähnlich, als die Pest 1576-1578 Mailand heimsuchte, vgl.
Mauelshagen, S. 240f. Dieser war ein Vorbild für Belsunce, vgl. Carrière, Courdurié und Rebuffat,
S. 75 und S. 91f. Als weltliches Pendant sei auf Fürst Ferdinand Wilhelm Eusebius Schwarzenberg
verwiesen, der sich während der Wiener Pest (1679) hervortat, Lazarettbauten finanzierte und rigo-
ros gegen Verbrechen am leidenden Volk, wie Plünderung und Korruption, vorging, vgl. Mauelsha-
gen, S. 243.

35 „In Marseille sind 1720 die Anhäufungen der Leichen so furchtbar, daß man die Straße nicht mehr
passieren kann. Allein vor der Haustür des heldenmütigen Bischofs Belsunzo lagen mehr als 150 Lei-
chen, halb verwest und zerrissen von den Hunden.“ Nohl, Johannes: Der Schwarze Tod. Eine Chronik
der Pest, 1348 bis 1720, Potsdam 1924, S. 33f. Der Bericht im Wortlaut des Bischofs: „Par le peu d’od-
re qui se pratique, lisonsnous dans cette même lettre du 3 septembre, les morts gisent dans les rues.
Ils y pourrissent à demi sans être enterrés. J’ai eu bien de la peine à en faire enlever plus de cent cin-
quante qui étaient autour de ma maison à demi pourris et rongés par les chiens. Déjà l’infection
s’etendait chez mois, de sorte que je me voyais forcé d’aller loger ailleurs. Le spectacle et l’odeur des
cadavres dont les rues sont pleines ne pouvait se soutenir ni l’un ni l’autre. J’ai été forcé de demander
un corps de garde pour empêcher en partie qu’on n’apporte encore des cadavres dans les rues envi-
ronnantes.“ Zit. n. Gaffarel und Duranty, S. 165.

36 So berichtete es Marais am 25. September 1720: „L’évêque (1) [Anm. a. a. O.: Le fameux Belzunce],
qui a fait merveille jusqu’à présent, voyant qu’il n’y a plus de remède, s’est enfermé avec des vivres
dans sa maison qu’il a fait murer. Le peuple (qui n’a jamais guère de raison et qui en a encore moins
dans cet état de douleur, car la douleur est injuste) s’est fâché contre l’évêque; ils ont entouré sa mai-
son de corps morts pour le faire périr; ils en ont jeté par-dessus les murs, et c’est un siége d’un nou-
veau genre qu’il est obligé de soutenir. Le mal gagne la Provence et a détruit plusieurs gros villages.“
Marais, Mathieu: Journal et mémoires de Mathieu Marais, avocat au parlement de Paris sur la régence
et le règne de Louis XV (1715-1737). Publiés pour la première fois d’apres le manuscrit de la bi-
bliothèque impériale. Par autorisation de S.E. te Ministre de l’Instruction publique avec une introduc-
tion et des notes par M. de Lescure, (Bd. 1) Paris 1863, S. 454f. Solche Formen biologischer Kriegs-
führung sind auch aus dem Mittelalter überliefert, so im Kontext des großen Pestzuges 1348. Die Sei-
denstraße und die Stabilität der mongolischen Herrschaft, die den Handel förderte, dürften der von
Osten kommenden Pest den Weg nach Europa geebnet haben, vgl. Bergdolt, Klaus: Der Schwarze Tod
in Europa. Die Große Pest und das Ende des Mittelalters, München 1994, S. 34. Als Einfallstor zur
Levanteküste und in die italienischen Handelsbereiche gilt u. a. die Stadt Caffa auf der Krim (heute
Feodossija), die 1346 von den Tartaren belagert wurde. Unter den Belagerungstruppen brach die Pest
aus und raffte das Heer dahin. Um die Stadt dennoch zur Kapitulation zu zwingen, wurden die Pest-
leichen mit Katapulten über die Stadtmauer geschleudert, vgl. ebd., S. 35f.

2.1 Ein Leichenregen und menschliches Handeln in Extremsituationen

15

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Die Pest und die Fiktion, der Mensch und der Untote

Diese Episode um den Bischof hatte Albert Camus im Roman Die Pest (1946) promi-
nent in der zweiten Pestpredigt des Jesuitenpaters Paneloux rekurriert. Das gesamte
Buch lässt die Seuche als kulturimmanente Horrortrope erscheinen. Sie besteht als
Sinn- und Angstbild fort und konfrontiert nachhaltig die Strukturvertreter in Familie,
Regierung und Religion mit dem Strukturverlust in Gesetz und (sozialer) Ordnung.
Bekanntermaßen wurde die Pest 1894 entdeckt und mit prophylaktischen Maßnah-
men bekämpft. Sie war zu diesem Zeitpunkt jedoch ein etablierter Topos der katak-
lysmischen Menschheitsdämmerung und fester Bestandteil von Volksglauben, Kunst
und Kultur sowie des theologischen Katastrophenkanons. In ihrer mythischen Form
bestand sie über die Zeit ihrer Entmystifizierung fort, blieb Angstträger und nachhal-
tiges Synonym für die Hilflosigkeit angesichts höherer Mächte.37

Zudem legte die Pest latent lauerndes Bestientum in zwei wesentlichen Punkten
offen: (1) Der reichhaltige Kanon europäischer Untotenvariationen ist eng an existen-
zielle Krisenzeiten gebunden, wie sie durch die Pandemien kaum nachhaltiger sein
konnten. Die Pest und einige außerordentlich böswillige Untote sind untrennbar ver-
knüpfte Motive. (2) Als Folgeerscheinung der Seuchenzüge trat der Mensch als Be-
drohung auf. Der Tod bittet ebenso den Kleriker, den Bauern, den Arzt, den Händler
und den Herrscher zum Tanz. Und der Selbsterhaltungstrieb lässt Menschen zu Ego-
isten werden. Diese sonst hinter Frieden und Zivilisation verborgene Fratze wurde
durch die Seuche entblößt.

Camus, der eine eindringliche Beschreibung menschlichen Verhaltens im Ange-
sicht physischen und moralischen Verfalls anstrebte, bezog die Episode um den
Bischof als Mahnparabel ein. Als in der algerischen Hafenstadt Oran die Pest auf
ihren Höhepunkt zusteuerte, hielt Pater Paneloux eine erste Predigt. In dieser peit-
schenden Rede beschwor er die Pest als Strafe Gottes. Später hält er eine weitere, nun
allerdings unter dem gewachsenen Eindruck, dass die Seuche mehr sein müsse als
eine Gottesstrafe. Der Sinneswandel folgte dem Todeskampf eines Kindes und der
Einsicht, dass auch unschuldiges Leben nicht verschont bleibt. Ein Serum wurde am
erkrankten Knaben erprobt. Statt zu heilen, verlängerte es die Qual jedoch, was die
Anwesenden emotional überforderte. Weder Religion noch Wissenschaft und Medi-
zin konnten die Unschuld vor dem Tod bewahren. Entsprechend übermannte Ver-
zweiflung, Hoffnungslosigkeit und Wut die Zeugen des grausamen Schauspiels.

Unter diesem Eindruck hielt der Pater seine zweite Predigt. Als markantes Bild
zum Verhältnis von Glaube und Nächstenliebe einerseits und Zweifel sowie Angst
ums eigene Wohl andererseits, griff er auf die Geschichte des Marseiller Bischofs zu-
rück:

2.2

37 Zum kulturellen Erbe der Pest vgl. u. a. Cooke, Jennifer: Legacies of Plague in Literature, Theory and
Film, Basingstoke, New York 2009. Vertiefend zu Camus und Parallelen mit Daniel Defoes Die Pest
zu London (A Journal of the Plague Year, 1722), welches unter dem Eindruck der Marseiller Pest ver-
fasst wurde, vgl. ebd., S. 16-43. Vgl. einführend zu Defoe auch Vasold, S. 162f.

2 Magna Mortalitas

16

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


„So hatte der Bischof in einer letzten Schwäche geglaubt, sich in der Welt des Todes ab-
sondern zu können, und die Toten fielen ihm vom Himmel auf den Kopf.“38

Camus’ Roman liegt intensive Recherche zugrunde, bei der er auch auf den bereits
zitierten Mathieu Marais stieß. Die identische Schreibweise des Bischofs, Belzunce,
legt dies nahe.39 Es kamen ihm offenbar keine Zweifel an der düsteren Geschichte,40

deren Motive als glaubwürdiges Exemplum für menschliches Verhalten erschienen.
Sie zeigt, dass nach Bändigung der Pestgefahr der Mensch als Risikofaktor bleibt. Der
Erzählung ist der schnelle Wandel von Hoffnung zu Verzweiflung entnehmbar und
wie ungewöhnlich grausam Menschen darauf reagieren. Hier wird die Seuche sogar
als biologische Waffe eingesetzt. Sie trennt demnach nicht nur den Menschen vom
Leben, sondern auch den Menschen vom Menschen.41

Unabhängig von der umstrittenen Authentizität der Episode, lassen sich aus ihr
inhaltlich und formal Parallelen ableiten, die nachfolgend deckungsgleich wiederkeh-
ren werden. Sie dient als Sinnbild, sie ist als Parabel angelegt, sie illustriert die Taten
und moralisch fragwürdigen Fähigkeiten von Menschen und sie unterliegt einer
künstlerischen Ausgestaltung, die als Mahnung ein Beispiel geben soll. Sie offenbart
anhand der Seuche, stellvertretend für die großen historischen Katastrophen, Leitthe-
men und Impulse, die für diese Arbeit von Bedeutung sein werden:

Erstens illustriert die Pest wie kaum eine andere Katastrophe die Machtlosigkeit
und die Dimension menschlichen Unglücks. Nicht umsonst prägt sie das Bild apoka-
lyptischer Vorboten. Weiterhin legt sie die Brüchigkeit von Moral und Norm offen.
Als derart tiefgreifende Katastrophe kulminiert sie regelmäßig in Ausdrucksformen
von Kunst und Kultur.

Zweitens beflügelt sie die Fantasie und kristallisiert sich in Literatur und Kunst.
Dies mitunter sogar auf formaler Ebene. Der Schauspieler, Theoretiker und Literat
Antonin Artaud entwickelte bspw. ein Theaterkonzept, welches sich auf den moder-
nen Horrorfilm übertragen lässt. In Das Theater und die Pest42 leitete der gebürtige
Marseiller aus der Seuche Überlegungen zu Form und Funktion seines Theaters ab,
dem Theater der Grausamkeit.43 Er betrachtete die Pest und das Theater als Abbilder

38 Camus, Albert: Die Pest, (in Übers. von Uli Aumüller) Reinbek bei Hamburg 1998, S. 258.
39 Zudem verweist Camus am Ende der ersten Pestpredigt auf den Chronisten, vgl. ebd., S. 114. Nach

Duchêne habe Camus sich u. a. auf Adrien Prousts Arbeit Défense de l’Europe contre la peste (1897)
gestützt, der wiederum Mathieu Marais als Quelle genutzt habe, vgl. Duchêne, Rémi: L’embarcadère
des lettres. Marseille et les écrivains, Paris 2013, S. 34.

40 Aveline, seit Januar 2014 Auxiliarbischof von Marseille, nennt die Geschichte eine Erfindung Camus’,
um mit diesem einsamen Ende die Unmöglichkeit einer sicheren Insel zu verdeutlichen, vgl. Aveline,
Jean-Marc: Présentation. In: Ders. (Hrsg.): Humanismes et religions. Albert Camus et Paul Ricoeur,
Berlin, Münster 2014, S. 11-17, hier S. 12, Anm. 1.

41 Dessen war man sich bewusst: „Eine Druckschrift von 1720 (…) beschrieb die Pest als ein »scharff-
schneidendes Messer/welches nicht nur in wenigen Stunden und Tagen den Lebens = Faden ab =
sondern das Band der Menschlichen Gesellschaft entzwey schneidet«.“ Mauelshagen, S. 259.

42 Vgl. Artaud, Antonin: Das Theater und sein Double, Frankfurt am Main 1969, S. 17-34. Bereits Au-
gustinus hatte die Parallelen von Pest und Theater erkannt, da die Pest tötet, ohne das Innere funda-
mental zu verändern und da das Theater das Innere fundamental verändert, ohne zu töten, vgl. ebd.,
S. 28. Theater und Pest sind ansteckend und führen zu Raserei, vgl. ebd., S. 29.

43 Detaillierter wird dieses im Kontext von Lucio Fulci besprochen, vgl. Kap. 7.6.

2.2 Die Pest und die Fiktion, der Mensch und der Untote

17

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


eines menschheitsformenden Gemetzels. Beide, und ergänzend der Film,44 besäßen
die Macht zur Entfesselung formender Kräfte. Sie fungieren allesamt als rächende
Geißel, als Auflösung des gesellschaftlichen Körpers und als heilsame Epidemie, mit
den Mitteln der rohen Gewalt (vgl. ebd., S. 33f.). Sie können das Leben und die Ge-
sellschaft spiegeln, die Gewalt überspitzen, benennen und schließlich Veränderungen
(sprich: die Zersetzung des geschlossenen Körpers) hervorrufen. Dies deckt sich mit
filmwissenschaftlichen Überlegungen zur Kraft des Mediums und besonders des
Genres, dem die Gewalt immanent ist.45

Pest, Theater und Film enden mit Tod oder Heilung, mit Tod oder Läuterung
über den Weg der Zerstörung. Der heilende Kern liege in der Erkenntnis des mensch-
lichen Wesens, die Konfrontation sei also wohltuend. Indem die Pest „den Kollektiven
ihre düstre Macht, ihre verborgene Stärke offenbart, fordert sie auf, (…) eine überle-
gene, heroische Haltung einzunehmen, zu der sie ohne sie niemals gefunden hätten.“
(Artaud, S. 34) Äquivalent zur Pest müssten Bewußtsein und Willen angegriffen wer-
den, um den Zuschauer zu erschüttern und ihm so eine Katharsis zu ermöglichen
(vgl. ebd., S. 23).

Artaud fand das Double seines Theaters repräsentiert in der Pest, der Metaphysik
und der Grausamkeit. Dieser Elemente müsse sich ein Theater bedienen, welches
„uns wachrüttelt: Herz und Nerven.“ (Ebd., S. 89) Sein Fazit ist entsprechend wegwei-
send:

„Wenn das Theater wie die Träume blutrünstig und unmenschlich ist, so nur deshalb, um
sehr viel mehr noch als dies, in uns die Vorstellung eines ewigen Konfliktes und eines
Kampfes zum Ausdruck zu bringen und zu verankern, in denen das Leben in jedem Au-
genblick durchgehauen wird, in dem alles Geschaffene gegen unsern Stand als erschaffene
Wesen erhebt und auflehnt, so deshalb, um auf konkrete und aktuelle Weise die metaphy-
sischen Ideen einiger Sagen zu verewigen, deren Entsetzlichkeit und Wucht ihren Ur-
sprung und Inhalt in wesentlichen Grundzügen zur Genüge veranschaulichen.“ (Ebd.,
S. 98f.)

Das heißt, da Artaud eine emotionale Wirkung auf die Zuschauer anstrebt, die aus
ihrer Zeit, ihrem Erfahrungsschatz und ihrem Umfeld heraus wirken soll, muss das
Theater wie die Umwelt funktionieren, also frei von poetischer, stilisierter Dramatik,
frei von Kunst um der Kunst willen sein (vgl. ebd., S. 95). Und wenn die Welt grau-
sam ist, dann muss auch das Theater grausam sein (vgl. ebd., S. 98f.). Das erklärte
Ziel: Körperliches Erfahren, Mitfühlen, Mitleiden. Und: Das Übernatürliche,
(Alp-)Traumhafte und Unerklärliche wird zum Träger von Emotionen. Hiermit sind
bereits vielzählige Strategien umrissen, die auch der Zombiefilm generieren wird. Die
Grausamkeit schwingt über jede Entwicklungsstufe des Zombies hinweg nahezu au-
tomatisch in seiner Mischform aus Vampirismus und Exotismus im Kontext von Me-

44 Dem Kino gegenüber ist Artaud skeptisch, da es nicht allen Erfordernissen des Lebens gehorche (vgl.
ebd., S. 106) und da die Projektionsmaschine filtere und die gespiegelten Bilder so wirkungslos blie-
ben, den Rezipienten lediglich betäubten, vgl. ebd., S. 89-93, speziell S. 89. Eine Einschätzung, die auf
den Splatter- und Horrorfilm nicht mehr zutreffen kann, da er physische Reaktionen provozieren
kann und will.

45 Vgl. passim diverse analytische Ansätze in Köhne, Julia; Kuschke, Ralph; Meteling, Arno (Hrsg.): Splat-
ter Movies. Essays zum modernen Horrorfilm, (3. überarb. Aufl.) Berlin 2012.

2 Magna Mortalitas

18

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


taphysik und Religion mit. Er spricht Ängste und Ekel, also extremste Empfindungen,
direkt an. Viele der konzeptuellen Ideen Artauds spiegeln sich in der motivischen An-
lage des Untoten. Dabei wird es auch von großer Wichtigkeit sein, dass er die Begriffe
„Krieg, Pest, Hungersnot und Massenabschlachtungen“ (ebd., S. 84) rekurriert, wo-
durch er ein Begriffskompendium erfasst, welches die Menschheitsgeschichte nach-
haltig prägte.

Aber vorerst zurück zur Pest: Drittens treten in ihrem Kontext beinahe automa-
tisch Untotenmotive auf. Philippe Ariès vertiefte in den Studien zur Geschichte des To-
des im Abendland die Interpretationen der Gefahren durch von Leichen übertragene
Infektionen und toxische Gase in Gräbern. Die hygienischen Bedingungen auf mittel-
alterlichen und frühneuzeitlichen Friedhöfen sind offenbar derart katastrophal gewe-
sen, dass in Kombination mit Unwissenheit und Unbedachtheit unerklärliche Kon-
frontationen mit den Toten beobachtbar waren. Mehrere Berichte sind bekannt, nach
denen beim Öffnen einer Gruft oder beim Verrücken von Särgen die Beteiligten zu-
sammensackten und starben.46 Besonders rätselhaft dürfte der Fall eines Totengrä-
bers gewesen sein, der einer seit einem Jahr bestatteten Leiche einen Spatenstich ver-
setzte, die daraufhin explodierte. Die unter Druck stehende Giftblase aus Gasen und
Gärstoffen riss beim Zerbersten den Mann in den Tod.47

In der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts führte man die Verbreitung von Epide-
mien auf solche Beobachtungen zurück. Da man weder Erreger noch Überträger
kannte, erschienen die Schwaden aus dem Erdreich naheliegend. Der Friedhof stellte
sich nun als Infektionsherd innerhalb der Städte dar. Und so wurden in nur drei Jahr-
zehnten jahrhundertealte Bestattungsgewohnheiten geändert. Die Hygieniker ver-
suchten, die Dämonen der Friedhöfe zu bändigen (vgl. ebd., S. 118f.). Der Friedhof
wurde, mentalitätshistorisch betrachtet, zu einer Trope des Schreckens. Die Vorstel-
lung von Toten, die aus Gräbern steigen, um über die Lebenden herzufallen, über-
schattete den einstigen Ort von Austausch und Zusammenkunft. Dieser Wandel
zeugt vom zunehmenden Misstrauen gegenüber den toten Verwandten.

Der Gedanke ist verführerisch, dass solche Ereignisse als Angriffe der Toten auf
die Lebenden interpretiert worden sein könnten. Jedoch waren Friedhöfe hochfre-
quentierte Begegnungsstätten, an denen geselliges Beisammensein, Spiel und Handel
Alltäglichkeit waren (vgl. ebd., S. 30). Hätte diese Interpretation eine Verbreitung er-
fahren, wäre der Lokalität schon eher mit Furcht begegnet worden. Zudem merkt
Ariès an, dass derlei Interpretationen überwiegend bei den litterati aufkamen, also
„bei den Männern der Wissenschaft und der Kirche (…).“ (Ebd., S. 124) Darum muss
betont werden, dass das Volk dem allgegenwärtigen Tod und seinen Erscheinungen
(inkl. des Verwesungsgeruchs und gelegentlich aus dem Boden ragender, schlecht be-
statteter Leiber und Körperteile) ebenso begegnet wie dem eigenen Tod: Mit Ver-
trautheit. Er war als Teil des Lebens akzeptiert. Charakteristisch war ein „dauerhaftes
und sehr intensives Gefühl von Vertrautheit (…), ohne Angst und Verzweiflung, auf

46 Vgl. Ariès, Philippe: Studien zur Geschichte des Todes im Abendland, München, Wien 1976, darin
besonders das Kapitel „Der »schmätzende« Tod“, S. 117-125, hier S. 117f.

47 Vgl. die Schilderung der Begebenheit auf dem Friedhof von Montmorency ebd., S. 118.

2.2 Die Pest und die Fiktion, der Mensch und der Untote

19

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


halbem Wege zwischen passiver Resignation und mystischem Vertrauen.“ (Ebd.,
S. 68)

Ursprünglich scheute man jedoch die Nachbarschaft der Toten. Die Antike kennt
Erlasse, welche die Aufbewahrung Verstorbener in Städten untersagten (so bspw. das
Zwölftafelgesetz in Rom, welches Bestattungen in urbe verbot, vgl. ebd., S. 25f.). Erst
im Zuge der Märtyrerkulte und dem einhergehenden Wunsch, den Heiligen auch im
Tode nahe zu sein, bündelten sich die Toten um die geistlichen Zentren. Nun konnten
unerklärliche Begebenheiten zwar beobachtet werden, jedoch ist davon auszugehen,
dass diese Seltenheitswerte gehabt haben, die vom wissenschaftlichen Interesse eher
bemerkt wurden als vom Volk.

Wichtig ist nun, dass die Furcht vor dem Tod und den Toten mit der Verbannung
der Friedhöfe aus den Städten anwuchsen. Nun konnten die Ängste durch einen
reichhaltigen Fundus an Mythen und Märchen der Landbevölkerung gespeist werden.
Denn dort war eine Randerscheinung der Verwesung bekannt, die durchaus ernst ge-
nommen wurde: Schmatzende Geräusche aus den Gräbern. Eine Vielzahl solcher Be-
gebenheiten hat der Arzt Garman zusammengetragen.48 Darunter finden sich auch
Nachzehrerüberlieferungen, also solche von Leichen, die Teile ihrer Kleidung, von
Tüchern und Laken oder gar Teile ihres Körpers durch den Mund aufnehmen.49 So
entziehen sie Lebenden (die Spannbreite reicht von einer geliebten Person über die
Verwandten bis hin zu ganzen Dörfern) die Lebensenergie, ohne jedoch ihr Grab zu
verlassen. Diese vermeintliche Fressgier der Toten wurde durch Graböffnung und
Enthauptung unterbunden.50 Solche Eingriffe sind vor allem für Pestzeiten belegt, da
kausale Zusammenhänge zwischen der Epidemie und den ruhelosen Toten vermutet
wurden.51

48 Auch Christian Friedrich Garmann (1640-1708), vgl. Schürmann, S. 7. In seinem Buch De miraculis
mortuorum (1660) findet sich hierfür eigens ein Kapitel: De cadaveribus, porcorum mandentium in-
star, in cryptis feralibus sonantibus, vulgò Schmaetzende Tode, vgl. Ariès, S. 120ff. und besonders
S. 221 Anm. 1.

49 Für Beispiele vom Autokannibalismus der Leichen vgl. Schürmann, S. 61ff.
50 Das Motiv des Kopfabschlagens und Drapierens fand in Sagen Einzug, vgl. bspw. Petzoldt, Leander

(Hrsg.): Deutsche Volkssagen, München 1970, S. 116f. und die zugehörige Anm. S. 384f.
51 Vgl. Ariès, S. 122f. Nach Günter Wiegelmann tauche die von den Slawen übernommene Nachzehrer-

vorstellung „vor allem in Zeiten von Epidemien immer wieder auf.“ Bräunlein, Peter J.: Die Rückkehr
zu den ‚lebenden Leichen‘. Das Problem der Untoten und die Grenzen ethnologischen Erkennens. In:
KEA, Bd. 9 (1996), S. 97-126, hier S. 114 Anm. 26. Vgl. weiterhin Klapper, J.: Die schlesischen Ge-
schichten von den schädigenden Toten. In: Mitteilungen der Schlesischen Gesellschaft für Volkskun-
de, Bd. 11, Heft 1 (1909), S. 58-93, hier S. 59f., der die Chroniken zu Nachzehrern in Pestzeiten da-
tiert, und Schürmann, der Nachzehrerberichte im 16. Jahrhundert stets im Kontext großen Sterbens
auftauchen sieht, vgl. Schürmann, S. 66. Weiter südöstlich sind die Handlungsprozesse und Kontexte
ähnlich: „1709 berichtete Samuel Köleséri, ein ungarischer Arzt, der den Verlauf der Pest in Transsyl-
vanien schilderte, voller Entsetzen über die Anzahl der ausgegrabenen Leichen, die mit einem Pfahl
durchbohrt oder enthauptet wurden, weil man sie für die Ausbreitung der Seuche verantwortlich ge-
macht hatte (…).“Klaniczay, Gábor: Der Niedergang der Hexen und der Aufstieg der Vampire im
Habsburgerreich des achtzehnten Jahrhunderts. In: Ders.: Heilige, Hexen, Vampire. Vom Nutzen des
Übernatürlichen, Berlin 1991, S. 73-97, hier S. 86. Unter den Erklärungen für die Nachzehrerphäno-
mene (Vampir- und Hexentätigkeit, leichenfressende Tiere, Einfluss der Pest auf den Leichnam, Hitze
im Erdinneren) nennt Garman den Teufel als Urheber, der sub persona mortuorum (also in Gestalt
des Verstorbenen) in den Gräbern wütet, vgl. Ariès, S. 123.

2 Magna Mortalitas

20

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Schürmann versteht die Pest als unverzichtbaren „Schlüssel zum Verständnis der
Nachzehrervorstellung.“ (Schürmann, S. 9) Dafür muss sie aus zeithistorischer Per-
spektive betrachtet werden. Sie war keine infektiöse Krankheit, sondern ein nicht
fassbares Übel, das interpretiert werden musste. In der Folge wurde sie personifiziert
und – gleichsam wie die vermeintlichen Verursacher eines Pestzuges52 – dämonisiert.
Der Monstrenkanon, der sich hieraus entwickelte, offenbart unter den materialisier-
ten Erscheinungsformen lebender Toter (im Unterschied zu Gespenstern u. ä.) je
nach Ethnie und Lokalität ein großes Variantenspektrum. Die Personifizierung gibt
der Krankheit ein Gesicht jenseits der Opfer. Sie erzeugt Täter (vgl. Schürmann,
S. 70f.). Wenn schon nicht die Krankheit überwunden werden kann, dann doch zu-
mindest ihre Unfassbarkeit, ihre Unsichtbarkeit und ihre Irrationalität.

„Menschen verursachen und verbreiten die Pest, Menschen werden ihr geopfert oder als
ihr Urheber bestraft, und auch die Krankheit selbst tritt in menschlicher Gestalt auf. In
der Nachzehrervorstellung sind all diese anthropomorphen Züge der Pest vereint.“ (Ebd.,
S. 71)

Der Nachzehrerglauben fand seinen Nutzen darin, dass er dem Schrecken ein Gesicht
und eine Möglichkeit zur Bekämpfung gab (vgl. ebd., S. 140). Für die Nachzehrer-
furcht lässt sich darum eine revitalisierende Wirkung der Pest bestätigen (vgl. ebd.,
S. 139f.).

Solche ins Mythische überhöhte Personifizierungen finden Einzug in den Volks-
glauben und bleiben dort verankert.53 Während der Nachzehrer jedoch allmählich
zum Relikt degeneriert (vgl. Schürmann, S. 53), überdauert eine andere Horrortrope
und wird literarisch tradiert.54 Dies hängt ebenso mit seiner physischen Präsenz jen-
seits des Sarges als auch damit zusammen, dass er zu einem signifikanten historischen
Zeitpunkt in die Wahrnehmung von Wissenschaft und Volk drang. Die Rede ist vom
Vampir.55 Gábor Klaniczay grenzt an Beispielen aus Österreich-Ungarn einen zäsura-
len Zeitraum für diesen Popularitätswandel ein. Denn das Abklingen der dortigen

52 „Die Tendenz, Schuldige für das Peststerben auszumachen, findet sich zu allen Zeiten, denn das Be-
strafen vermeintlich Schuldiger hilft gegen die Demoralisierung der noch Lebenden und hat für sie
angesichts ihrer unerträglichen Lage eine Ventilfunktion.“ Ebd., S. 70, vgl. auch Mauelshagen, S. 257f.
Aussätzige, Minderheiten und Randgruppen waren als Schuldige ebenso prädestiniert wie militäri-
sche Feinde. Hier schwingt die Vorstellung biologischer Kriegsführung mit.

53 Für Beispiele aus der Sagenwelt vgl. Petzoldt, insbesondere das Kapitel IV, Der Tod und die Toten,
S. 65-126 und die ertragreichen Anmerkungen S. 369-388 sowie Klapper ab S. 71ff. und passim
Schürmann.

54 Bereits hier sei die Analogiebrücke zu Themen umrissen, die später erarbeitet werden: „Zur selben
Zeit, in der die Friedhöfe hinter die Stadtgrenzen verlegt wurden, in der die Toten – durch die Institu-
tionalisierung von Leichenschauhäusern, pathologischen Instituten und Kliniken – zunehmend un-
sichtbar gemacht wurden, entwickelten sich die Gothic Novels, der Kult um Totenmasken und Lei-
chenfotografien.“ Macho, Thomas: Vorwort. In: Köhne, Julia; Kuschke, Ralph; Meteling, Arno (Hrsg.):
Splatter Movies. Essays zum modernen Horrorfilm, (3. überarb. Aufl.) Berlin 2012, S. 7. Der Tod lässt
sich nicht unsichtbar machen! Wenn sein reales Antlitz verschwindet, dann kehrt seine wesentlich
grausamere Fiktion zurück. Literatur und Film verhindern die Verdrängung.

55 Der Vampir selbst ist bereits ein synkretistisches Merkmalbündel aus „Wiedergänger; der alp-ähnli-
chen, nächtlichen heimsuchenden Geister; die Wesen von der Art der blutsaugenden stryx des Alter-
tums; jene Hexen aus slawischen und balkanischen Gebieten, die auch nach ihrem Tod angeblich
Schaden anrichten, und schließlich die Werwölfe (…).“ Klaniczay, S. 85, Herv. i. O. Bräunlein er-

2.2 Die Pest und die Fiktion, der Mensch und der Untote

21

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Hexenprozesse hänge nicht mit dem Abklingen des Aberglaubens zusammen (vgl.
ebd., S. 74), sondern mit einer Veränderung der Horrortrope. Besonders in Ungarn
ging das Ende der Hexenverfolgungen mit dem Aufblühen des Vampirglaubens ein-
her. Das Gesicht des Bösen wandelte sich. Wenige Vampirgeschichten erhielten mehr
Aufmerksamkeit als hunderte zeitgleiche Hexenverbrennungen.56 Daraus ist ableitbar,
dass „die Mythologie des Vampirismus die Menschen jener Zeit in mehrfacher Hin-
sicht faszinierte und ihnen eine neue Möglichkeit bot, ein Ventil für drängende Pro-
bleme zu finden, ihrer Neugierde zu frönen und ihre Phantasie auszutoben.“ (Ebd.,
S. 91)

Direkt nach der Etablierung des Vampirs in der europäischen Wahrnehmung
wurde er von der Literatur aufgegriffen und um eine entscheidende Komponente er-
weitert: Sexualität. Klaniczay sieht dies als Erweiterung und Variation des symboli-
schen Todes im (männlichen) Skelett, kontrastiert mit der irdischen Schönheit einer
nackten jungen Frau im Der-Tod-und das-Mädchen-Motiv. Demnach in der klassi-
schen Anziehungskraft von Eros und Thanatos, wobei bspw. auf Gemälden von Hans
Baldung Grien der Tod das Mädchen zärtlich beißt. Erinnert sei, dass auch die Hexen
dem sexuellen Verkehr mit dem Teufel frönten – es schreiben sich folglich alte Motive
in neuem Gewand fort.57

Der Vampir bot greifbare Beweise für seine Existenz.58 Und er ließ sich metapho-
risch festigen. Ausgehend von Voltaire wurde der Blutsauger zur soziologischen Me-

gänzt, dass neben blutrünstigen historischen Figuren wie Vlad Tepes oder Elisabeth Báthory auch die
Nora berücksichtigt werden müssten. „Die Nora (…) entsteht aus der Leiche von Neugeborenen. Als
kleine nackte Gestalt bewegt sie sich auf allen Vieren, setzt sich auf die Brust ihrer Opfer und saugt
Milch oder Blut.“ Bräunlein, in Anlehnung an die Volkskundlerin Thekla Dömötör, S. 115f. Anm. 29.

56 Aktenkundige Verdichtungen seien „1591 aus Schlesien und 1618 aus Böhmen gemeldet [worden],
und 1624 gab es ein paar upierzyca-Berichte aus Polen (…).“ Klaniczay, S. 85. Die mediale Reichweite
muss wenig später immens gewesen sein. So schildert er für die 1720er Jahre am Beispiel Arnold
Pauls, dass der Fall in den meisten europäischen Zeitungen berichtet worden sei und in kaum einem
Handbuch zum Vampirismus fehle. Er sei ein Soldat gewesen, der geglaubt habe, von einem türki-
schen Vampir gequält zu werden. Seine Leiche, die Zeichen noch intakten Lebens aufgezeigt habe,
habe während der Pfählung einen grauenhaften Schrei ausgestoßen, vgl. ebd., S. 87.

57 Klaniczay verweist darauf, dass diese Verknüpfung von Vampirmythos und Sexualität in dem histori-
schen Moment aufgetaucht sei, in dem auch der Marquis de Sade extreme Gewalt, den Tod und die
Sexualität verknüpft habe, vgl. ebd., S. 91. Zum vorher existenten postmortalen Eros vgl. auch Schür-
mann, S. 129ff.

58 Eine mögliche Ursache für Untotenbeweise an exhumierten Körpern kann die Beerdigung von
Scheintoten gewesen sein. Unachtsamkeit bei einer Überzahl an Leibern kann gerade in Pestzeiten
auch zur versehentlichen Bestattung geführt haben, vgl. Schürmann, S. 63. Erinnert sei bspw. an das
Lied vom lieben Augustin, der, volltrunken zwischen Pestleichen liegend, mit diesen in ein Massen-
grab geworfen worden sei, vgl. ebd., S. 64, Vasold, S. 165 und Mauelshagen, S. 243. Hinzu kämen un-
gewöhnliche Positionen durch unachtsames Werfen, Fäulnisauftrieb und Fehldeutungen von Verwe-
sungsspuren, vgl. Schürmann, S. 64. Auch sei die Vorstellung fressender Toter stets schnell zur Hand,
„weil es ein auf der ganzen Welt nachweisbarer Glaube ist, daß auch die Toten Hunger haben und
essen. Aus dieser Vorstellung heraus ist ja das interkulturelle Phänomen entstanden, daß Verstorbe-
nen Nahrung oder ein Ersatz hierfür mitgegeben bzw. in (fiktiver) Gemeinschaft mit dem Toten ge-
speist wird (…).“ Ebd., S. 65. Vgl. ergänzend auch das aufschlussreiche Interview mit dem Kriminal-
biologen Mark Benecke, der die Interpretationen von variantenreichen Fäulnis- und Verwesungspro-
zessen als vampirisch und die Austrocknungsprozesse (unter anderen klimatischen Bedingungen) als
potenziellen Zombieleichnam liest, in Knieper, Thomas; Krautkrämer, Florian: Psychopath_Innen

2 Magna Mortalitas

22

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


tapher für Steuereintreiber, den Adel und die Reichen (erinnert sei an Stokers Figur
des Grafen Dracula), welche die Armen unterdrückten und aussaugten (vgl. Kla-
niczay, S. 96f.).

Vom Mythos zur gesellschaftsreflexiven Metapher – diesen Weg beschreitet auch
die Zombiefigur in tadelloser Analogie. Das Element der pandemischen Verbreitung
bleibt dabei wirkmächtig. Und der Kausalzusammenhang von Untotenglauben und
Pest bleibt ebenso bestehen und offenbart ein Zurücktreten individueller Züge und
eine Konstante des zwischenmenschlichen Misstrauens, welche in Krisenzeiten her-
vorbricht:

„Vielmehr mag neben der in Seuchenzeiten gewonnenen Erkenntnis der Gefährlichkeit je-
des Menschen auch die allgemeine Erfahrung, daß die Menschen einander oft als bösartig
kennenlernen, den Verdacht gegenüber bestimmten Begrabenen gefördert haben. Denn
grundsätzlich ist der Glaube an Nachzehrung wohl nur dadurch möglich, daß auch im Le-
ben der Mensch den Menschen fürchtet.“ (Schürmann, S. 140)

Bereits der antike Historiker Thukydides berichtet vom Sittenverfall während der Pest,
die im zweiten Kriegsjahr des Peleponnesischen Krieges in Athen ausbrach (und of-
fenbar über den Seeweg aus Ägypten und Äthiopien kam, vgl. Thuk. II 48, 1f.).59 Da
Krieg herrschte und Attika belagert wurde, strömte die Landbevölkerung in die Stadt,
wodurch die Seuche um sich greifen konnte (vgl. Thuk. II 52, 1ff.). In diesem Klima
wurden ethische und moralische Fragen ebenso schnell bestimmend wie allerorts be-
obachtbare Exzesse und Verbrechen. Angesichts der Katastrophe ergriff die Men-
schen Resignation (vgl. Thuk. II 47, 4).

„Völlig überwältigt vom Leid und ratlos, was aus ihnen werden solle, kehrten sie sich nicht
mehr an göttliches und menschliches Gebot.“ (Thuk. II 52, 3)

Derlei Beobachtungen gleichen sich stets. Die wohl berühmteste literarische Ausein-
andersetzung stammt von Boccaccio und bestätigt dies.60 Hier bildet die Pest in Flo-
renz die Rahmenhandlung, die „entweder durch die Einwirkung der Himmelskörper
oder wegen unseres schlechten Wandels von dem gerechten Zorne Gottes zu unserer
Besserung über die Sterblichen geschickt“ worden sei (ebd., S. 89). Es folgen Flucht
und/oder Mäßigung sowie Isolation in einem entlegenen Haus. Andere schwelgen in
Genuss und Laster (vgl. ebd., S. 92). Zudem wird der Kontakt zu Mitmenschen, bis
hin zum eigenen Kind, gemieden (vgl. ebd., S. 93f.). Die Angst lässt die sozialen Bän-
der reißen. Entsprechend decken sich die Feststellungen zur Soziologie mit denen, die
Thukydides über 1750 Jahre zuvor anstellte (vgl. Thuk. II 53, 4):

„Und in der also verheerenden Not unserer Stadt war das ehrwürdige Ansehen der Geset-
ze, der göttlichen wie der menschlichen, schier völlig gesunken und vernichtet, (…) aus
diesem Grunde war jeglichem erlaubt zu tun, was er wollte.“ (Boccaccio, S. 92f.)

sind nichts anderes als kultivierte Zombies. Die Genese und Genealogie des Zombie-Mythos in na-
turwissenschaftlicher Perspektive. In: Fürst, Michael; Krautkrämer, Florian; Wiemer, Serjoscha (Hrsg.):
Untot. Zombie Film Theorie, München 2011, S. 275-286, hier besonders S. 275f.

59 Hier und im Folgenden zit. n. Thukydides: Der Peloponnesische Krieg, übers. und hrsg. von Helmuth
Vretska und Werner Rinner, Stuttgart 2004.

60 Nachf. zit. n. Boccaccio, Giovanni di: Das Dekameron, Deutsch von Albert Wesselski, Leipzig 1988.

2.2 Die Pest und die Fiktion, der Mensch und der Untote

23

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Das annähernd apokalyptische Wüten der Seuche wird stets von annähernd apoka-
lyptischem Wüten der Menschen im Bruderkrieg begleitet. Neben den immer glei-
chen Bildern von Verheerungen sei hier ebenso auf die häufige Verquickung von gro-
ßen Seuchen und großen Kriegen verwiesen, die nachfolgend von Wichtigkeit sein
wird. Besonders auffällig wurde dies bei langandauernden Konflikten wie bspw. dem
Dreißigjährigen Krieg:

„Nach (…) Maréchal war die Pest von 1636 in Metz "die mörderischste und unheilvollste
in unserem Lande in seiner neueren Geschichte". In den linksrheinischen Landstrichen
am Oberrhein sah es gräßlich aus. "Alle Gewerbe lagen darnieder, der Landbau stand ver-
ödet, ganze Dörfer waren ausgestorben; […] kein Gesetz galt mehr, rücksichtslos überließ
man sich jeder angeflogenen Neigung, nährte sich vom Plündern, Rauben und Mor-
den."“61

Die Pest offenbarte in ihrer verheerenden Geschichte (1) die Machtlosigkeit der Men-
schen gegenüber der Infektion, (2) apokalyptische Dimensionen und Analogien zu
untotem Unwesen und (3) das wahre Gesicht der Menschen und ihrer Soziologie in
kultur- und rechtsfernen Extremsituationen.

Es ist nach allem bisher Gesagten weder verwunderlich, dass sich das Epidemi-
sche und der Untote in Kombination manifestierten, noch, dass die Pest sich schon
früh zu einem Sinnbild für die beginnende Apokalypse entwickelte. Dies lag an den
unfassbaren Dimensionen,62 der Machtlosigkeit und an den Umwälzungen, die sie
nach sich zog. Sie markiert Wendezeiten, die als apokalyptisch empfunden werden.
Ungeachtet der Vielzahl anderer Katastrophen, die ebenfalls theologisch gedeutet
wurden, stellte bspw. Gudrun Beckmann die dramatischsten Zusammenhänge zwi-
schen der Pest und europäischen Gesellschaftsveränderungen her.63 Sie erfasste die
Seuche als Impuls und fokussierte die Krisenanfälligkeit der mitmenschlichen Bezie-

61 Vasold, S. 148. Seuchen treten häufig im Zuge großer Kriege auf. Émile Zola berichtet bspw. in Der
Zusammenbruch (Le Debâcle, 1892), gestützt auf dem Deutsch-Französischen Krieg, vom Ausbruch
epidemischer Krankheiten unter Soldaten, vgl. ebd., S. 237. Mit der Krise kommt die Seuche – Eine
Faustformel der Menschheitsgeschichte, deren Synergieeffekt sich in den Apokalyptischen Reitern
manifestierte.

62 „In Frankreich gab es zwischen 1348 und 1670 kein Jahr, in dem nicht an irgendeinem Ort Pestfälle
auftraten. Eine Studie über Zentraleuropa im Zeitraum 1560 – 1640 konnte nachweisen, daß etwa
alle 10 Jahre größere Pestwellen zu vermerken sind.“ Mauelshagen, S. 238.

63 Vgl. Beckmann, Gudrun: Europa und die Große Pest 1348-1720. In: Beckmann, Gudrun; Ewinkel, Ire-
ne; Keim, Christiane; Möller, Joachim: Eine Zeit großer Traurigkeit. Die Pest und ihre Auswirkungen,
Marburg 1987, S. 11-71. Auch Vasold stößt auf Zäsuren, in denen politische, wirtschaftliche und
mentalitätsgeschichtliche Veränderungen mit Seuchen in Verbindung gebracht werden können und
fragt: „Die Rationalität der Europäer im Zeitalter der Industrialisierung – hat sie mit dem Rückgang
der Epidemien und der Fieber zu tun?“ Vasold, S. 246. Denn plötzlich, so wie die Seuchenzüge ver-
schwinden, nähmen auch Berichte von übernatürlichen Ereignissen ab, vgl. ebd., S. 251ff. Aus einer
überstandenen Krise gehe eine gestärkte, an den Schwachstellen optimierte Gesellschaft hervor. Bei
Mauelshagen findet sich speziell für die Ausbildung nationalstaatlicher Strukturen (Einrichtung per-
manenter Sanitätsräte, Bau von Spitälern, stehende Heere, welche großräumige Kontrolle der cordon
sanitaires ermöglichen etc.) der thesenhafte Hinweis, dass „Staatsbildung und Pestbekämpfung (…)
sich gegenseitig bedingende Prozesse“ seien (Mauelshagen, S. 261). Die Geschichte der Menschheit
ist geprägt durch Seuchen, Menschheitsgeschichte ist immer auch Seuchengeschichte. Und da der
Mensch auf sich verändernde Bedingungen reagiert, wohnt den Epidemien eine reformatorische
Kraft inne.

2 Magna Mortalitas

24

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


hungen (Beckmann, S. 30ff.), des Lebensgefühls (ebd., S. 38ff.), des Glaubens (ebd.,
S. 44ff.), der Wirtschaft (ebd., S. 50ff.) und der Herrschaft (ebd., S. 58ff.). Fallen diese
der Krise zum Opfer, fällt die Gesellschaft. Der fiktionalen Übersteigerung solcher
und anderer Katastrophen zu apokalyptischen Szenarien wird darum nachfolgend
auch die Intention unterstellt, gegenwartsreflexiv als Warntrope zu funktionieren. Be-
sonders der Zombie hat aufgrund seiner globalen Beliebtheit eine Reichweite, die zur
Reflexion animieren möchte. Dass dessen ikonographischer Kanon dabei eng an die
klassische Bild- und Metaphernsprache der Pest und der Apokalypse anknüpfbar ist,
soll aufgezeigt werden.

2.2 Die Pest und die Fiktion, der Mensch und der Untote

25

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Der Weg nach Westen. 
Von der Folklore in den filmischen Text

Um den Zombie motivisch in Gänze zu erfassen, muss ein Blick auf seine folkloris-
tisch-mythologischen Wurzeln im Vodou64 geworfen werden. Diese Ursprünge sind
hinreichend untersucht und in der einschlägigen ethnologischen und filmwissen-
schaftlichen Literatur vertreten.65 Doch eine Funktionsuntersuchung und die Kon-
textualisierung der Parallelen zwischen dem folkloristischen Zombi66 und der Filmfi-
gur Zombie und ihrer gesellschaftsreflexiven Dimensionen können hier nicht unter-
lassen werden.

Im filmwissenschaftlichen Verständnis der Motivursprünge wurde das Paradies
in der westlichen Interpretation zum Alptraum verklärt. Aus exotischen Zielen der
Stadtflucht, wohin sehnsüchtig der träumerische Blick schwelgte, ging die Figur als
Horrortopos hervor. Zweifellos fußen ihre Charakteristika auf der haitianischen My-
thenwelt. Aber ein wesentliches Element wurde bisher außer Acht gelassen: Parallel
zum Import war kontextuelle Gewalt bestimmend. Und diese Gewalt, dem Gegen-
stand Zombi ursprünglich fremd, wurde mit importiert und sukzessive in die Figur
integriert. Unterdrückung, militärische Intervention und rassistische Faszination bil-
deten den Grundstein für dessen popkulturelle Wahrnehmung.

Die Provenienzen und Funktionen des Zombi-Konzepts werden im Spiegel der
Zeitgeschichte darstellend beleuchtet. Dies vor allem, da bereits die Ursprünge unter-
mauern, dass das Motiv in Gewaltkontexten floriert. Diese Parallele wird von Bedeu-
tung sein. Es soll die mythologische Figur darum umrissen und der Moment ihres

3  

64 Das englische Voodoo für die Volksreligion (seit 2003 staatlich anerkannt) wird für Filmbesprechun-
gen genutzt. Zur Differenzierung und zur Unterstützung der sich in der Forschung abzeichnenden
Einheitlichkeit wird jedoch folgende Unterscheidung beibehalten: Voodoo wird stets nur die Interpre-
tation meinen, Vodou hingegen die tatsächliche Religion, vgl. u. a. Kleinschnittger, S. 23f. und Dendle
2001, S. 13. Abweichungen in Zitationen bleiben jedoch unverändert. So lassen sich für die Religion
die Bezeichnungen Vodun, das deutsche Wodu, französisch Vaudou oder das haitianische Kreol, Vo-
dou, nicht vermeiden, vgl. etwa Kremser, Manfred: Afroamerikanische Religionen in der Karibik. In:
Hausberger, Bernd; Pfeisinger, Gerhard (Hrsg.): Die Karibik. Geschichte und Gesellschaft 1492 – 2000,
Wien 2005, S. 173-188, hier S. 180. Nach Davis gibt vodoun die Phonetik am genauesten wieder, vgl.
Davis, E. Wade: Die Toten kommen zurück. Die Erforschung der Voodoo-Kultur und ihrer geheimen
Drogen, München 1986, S. 11.

65 Hinweise auf vertiefende Texte werden in den Anmerkungen zusammengetragen.
66 Äquivalent zum Begriff Vodou wird sich eine Terminusvariation des Zombies nicht vermeiden lassen,

da gerade in historischen und etymologischen Arbeiten auf andere Schreibweisen zurückgegriffen
wird. Um eine Differenzierung vorzunehmen, sei mit Zombi der historisch karibische Typus bezeich-
net, vgl. Rath, Gudrun: Zombi/e/s. Zur Einleitung. In: Rath, Gudrun (Hrsg.): Zombies, ZfK, Heft 1
(2014), S. 11-19, hier S. 11. Nachfolgend zit. als Rath 2014-A.

27

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Auftauchens fokussiert werden. Dabei werden motivgeschichtliche Schwerpunkte er-
arbeitet, die zur Grundlage für die Wahrnehmung des Zombiefilms werden.

Provenienzen und Kontexte des Zombis

Die Geschichte Haitis ist von der Kolonialgeschichte geprägt. Mit der wirtschaftlichen
Nutzbarmachung wurden Zwangsarbeiter unverzichtbar, doch die Ureinwohner wa-
ren innerhalb weniger Jahrzehnte durch die Arbeitsbedingungen und eingeschleppte
Krankheiten dezimiert. Der Import von Sklaven setzte vermehrt ab 1697 ein, siknifi-
kant mit dem Herrschaftswechsel von Spanien an Frankreich. Nun wurde Saint-Do-
mingue (vormals Hispaniola) zur rentabelsten Kolonie.67 Zyklisch wuchs die Zahl der
Sklaven an und führte zu einer Bündelung verschiedener Glaubenssysteme vom afri-
kanischen Kontinent.68 Die Kolonie wurde zum Schmelztiegel afrikanischer Riten,
Traditionen und Legenden, gemischt mit den indigenen Relikten69 und des von den
Kolonialherrn verordneten Katholizismus.70 Die katholische Doktrin blieb allerdings
nur ein selektiv angeeignetes Fragment. Der hervorgehende Synkretismus71 ist der
Vodou, eine gelebte Religion, die sich in alle Alltagsbereiche erstreckt.

1791 wurde die Halbinsel von einem Sklavenaufstand erfasst, welcher Impulsen
der französischen Revolution folgte (und – so der Mythos – mit einer Vodou-Zere-
monie begann).72 Die organisierte Revolution fiel mitten in eine ohnehin krisenge-
schüttelte Zeit, in welcher Aufstände der Schwarzen stets blutig niedergeschlagen
wurden. Nun jedoch gerieten auch die petits blancs (der überwiegende Teil der Plan-

3.1

67 Nebst Zucker wurden Indigo und Kaffee angebaut. Später vervollständigte Baumwolle die tropische
Produktpalette der vier Cash crops, vgl. Gliech, Oliver: Die Sklavenrevolution von Saint-Domingue/
Haiti und ihre internationalen Auswirkungen (1789/91-1804/25). In: Hausberger, Bernd; Pfeisinger,
Gerhard (Hrsg.): Die Karibik. Geschichte und Gesellschaft 1492-2000, Wien 2005, S. 85-99, hier S. 87.

68 Sie „kamen aus Senegambia, vom Golf von Guinea und aus dem Kongobecken, aber auch aus ent-
fernten Teilen Ost- und Südafrikas, vor allem aus Mosambik.“ Beauvoir-Dominique, Rachel: Die
künstlerische Tradition des Makaya-Vodou im Kulturerbe Haitis. In: Hainard, Jacques; Mathez, Phil-
ippe (Hrsg.): Vodou. Kunst und Kult aus Haiti [Ausstellungskatalog], Berlin 2010, S. 167-174, hier
S. 171.

69 Die „Urbevölkerung Haitis ist völlig ausgelöscht worden, aber ihr Erbe bildet noch heute den Kern
traditioneller kultureller Praktiken.“ Beauvoir-Dominique, S. 167. Vgl. für Beispiele ebd., S. 167-170.

70 Wobei gerade der Katholizismus an der Oberfläche zu sehen ist. Je tiefer jedoch in den Vodou vorge-
drungen wird, desto mehr verschwimmt er mit dem Nativen und verliert an Bedeutung, vgl. Robert,
Anaud: Interview mit Max Beauvoir in Port-au-Prince. In: Hainard, Jacques; Mathez, Philippe (Hrsg.):
Vodou. Kunst und Kult aus Haiti [Ausstellungskatalog], Berlin 2010, S. 25-33, hier S. 29f. Katholische
Elemente sind zur Tarnung der nativen Kulturpflege aufgenommen worden, konnten jedoch auch
nicht vertieft Einzug finden, da die Lehre fehlte, vgl. Gliech, Oliver: Saint-Domingue und die Franzö-
sische Revolution. Das Ende der weißen Herrschaft in einer karibischen Plantagenwirtschaft, Köln,
Weimar, Wien 2011, S. 127. Vertiefend zum Vaudou vgl. ebd., S. 126-136.

71 Nach Manfred Kremser geht der Begriff der synkretistischen Kulte in der Anthropologie auf Hersko-
vits (1937) zurück und meint die „intensive Vermischung von afrikanischen religiösen Inhalten mit
christlichen Formen“ durch „Identifizierung von Heiligen der Kirche mit afrikanischen (…) Gotthei-
ten und (…) Neudeutung der beiden Quellen religiöser Inspiration.“ Kremser, S. 176.

72 Vgl. Dayan, Joan: Haiti, History, and the Gods, Berkeley, Los Angeles, London 1995, S. 29. Ausführ-
lich zur Revolution vgl. Gliech 2011, besonders S. 310-373.

3 Der Weg nach Westen. Von der Folklore in den flmschen Text

28

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


tagenverwalter, Händler und Handwerker) in Konflikt mit den grands blancs (der
Oberschicht der Plantagenbesitzer und Bürokraten), forderten sich mehr Rechte ein
und versuchten, sich von Paris loszusagen. Zudem begriffen sich die Mulatten als ei-
gene Schicht, die sich von den Sklaven absetzen wollte. Es gab keinerlei Konsens, was
andauernde, mal schwelende und mal bürgerkriegsähnliche Konflikte zur Folge hatte
(vgl. Gliech 2005, S. 90-92).

Die französische Revolution und die Revolutionskriege beeinflussten das Gesche-
hen auf Haiti zu Gunsten der Sklaven. Der Hexenkessel des Kolonialkriegs zerfiel in
viele Teilkonflikte, die von Paris aus nicht zu kontrollieren waren. Während die Spa-
nier die Aufständischen mit Waffen belieferten, landeten britische Truppen, um die
Kolonie zu erobern (vgl. ebd., S. 95f.). Die Halbinsel versank in unüberschaubaren
Kriegswirren, die Wirtschaft kam zum Erliegen, dass Land wurde verheert. 1802 ent-
sandte Napoleon als letzten restaurativen Kraftakt ein Expeditionsheer. Dieser Über-
macht war nichts entgegenzusetzen, bis die Franzosen begannen, die Sklaverei wieder
einzuführen. Ein grausamer Guerillakrieg folgte, der 1803 mit der Niederlage Frank-
reichs und ab dem 1. Januar 1804 mit der Unabhängigkeit endete (vgl. ebd., S. 96f.).
Haiti wurde zur ersten Black Republic.73

Von nun an findet sich der Zombi vermehrt in der Literatur. Erst in der französi-
schen, wo die Auseinandersetzung mit haitianischer Mystik mit dem Verlust der Ko-
lonie einhergeht, wenig später auch in der englischsprachigen und US-amerikani-
schen Literatur, wo zeitgleich das ökonomische Interesse an Haiti wächst. Gewalttäti-
ge Konflikte rahmen demnach die Wahrnehmung des Terminus in der nicht-karibi-
schen Welt. Ein Umstand, der zum Charakteristikum der Figur werden wird. Die
Selbstbefreiung ging ebenso brutal vonstatten wie die davor herrschenden Gräuel der
Sklaverei. Und der Zombi trägt diese Gewaltkontexte in sich.

Die etymologischen Erklärungsversuche zeigen, dass die Figur eine Vielzahl von
Ursprüngen hat. So zeugt das französische les ombres (Schatten) ebenso von der
Wahrnehmung durch die Kolonialherren, wie mögliche Begriffsprovenienzen aus
Afrika den Ursprung der Vodou-Praxis im Schmelztiegel verschleppter Ethnien bele-
gen. Der westafrikanische Begriff für Geist, jumbie, als auch die Gottheit Nzambi di-
verser Bantu-Ethnien in Äquatorial- und Südafrika unterstützen dies.74 Ergänzt sei
zemis, ein Begriff der indigenen Arawak-Indianer zur Beschreibung der Seele eines
Verstorbenen.75

Ebenso uneindeutig wie die Provenienz des Begriffs, ist vorerst der bezeichnete
Gegenstand. Es muss jedoch von zwei Hauptgruppen ausgegangen werden: Die Va-
riationen als (1) körperlose Seelen (zombi astral) und (2) seelenlose Körper (zombi
corps cadavre) fußen auf einem dualen Seelenkonzept (gros bon ange und ti bon ange)

73 „Als einzige erfolgreiche Sklavenrevolution in der modernen Geschichte und eine der ersten anti-ko-
lonialen Revolutionen markiert sie einen weltgeschichtlichen Meilenstein.“ Hörmann, Raphael: Tro-
pen des Terrors. Zombies und die Haitianische Revolution. In: Rath, Gudrun (Hrsg.): Zombies, ZfK,
Heft 1 (2014), S. 61-72, hier S. 61.

74 Vgl. Rath 2014-A, S. 12 und vertiefend Ackermann, Hans-W.; Gauthier, Jeanine: The Ways and Nature
of the Zombi. In: JAF, Bd. 104, Heft 414 (1991), S. 467-469.

75 Vgl. Russell, S. 11 sowie Ackermann und Gauthier, S. 467.

3.1 Provenienzen und Kontexte des Zombis

29

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


und dem Verlust einer der beiden.76 Diese Seelendualität geht auf afrikanische Reli-
gionen zurück, weshalb der mythologische Ursprung dort zu suchen ist.77 Demzufol-
ge ist eine Manifestation als kulturelles Imaginarium auch nicht auf Haiti beschränk-
bar, sondern gesamtkaribisch.78 Die Beschränkung rührt von der Transkriptionsge-
schichte in die westliche Kultur. Sie generiert sich nicht aus der Lesart der Monsterfi-
gur von ihrem Ursprung, sondern erst aus der deutenden Retrospektive. Die heutige
Verwebung des Zombies mit dem Vodou geht auf die amerikanische Interpretation
zurück. Und diese steht in einem engen Verhältnis zur Revolution und den Befürch-
tungen innerhalb der „transatlantische[n] Wirtschaftsordnung, die auf Sklavenhan-
del, Plantagensklaverei und dem Handel zwischen Kolonien und Metropolen basier-
te.“ (Hörmann, S. 62) Die Impulse der geglückten Unabhängigkeit wurden mit einem
„zu Schreckensszenarien tendierende[n] Diskurs über Haiti“ beantwortet (ebd., S. 62
und weiterführend S. 62ff.).

Das heute in der westlichen Wahrnehmung geläufige Konzept des zombi corps ca-
davre ist Gegenstand vielfältiger Erklärungsversuche. Der bekannteste stammt vom
kanadischen Ethnobotaniker E. Wade Davis und geht von einer Tetrodotoxinvergif-
tung aus. Dies klärt zugleich die Frage nach dem katatonischen und psychomotorisch
gestörten Zustand der Zombis, da sie hier scheintot statt tatsächlich tot sind.79 Dem

76 Eine Seele könne von einem Zauberer gestohlen werden, wenn sie sich auf Wanderschaft von ihrem
Körper entferne, vgl. Ackermann und Gauthier, S. 469. Vgl. zum Seelendualismus auch Davis,
S. 247ff.

77 Vgl. Ackermann und Gauthier, S. 469-473 und S. 489f. Für Untotenerklärungen sind Zweiseelenkon-
zepte auch andernorts zu finden. In Polen und Oberschlesien sind bspw. die Strzygoń (männlich)
und Strzyga (weiblich) mit nicht unerheblicher Artverwandtheit zum Vampir als Nachzehrervariatio-
nen bekannt. Auch diese sind an ein Zweiseelenkonzept gekoppelt. Nach dem Tod verbleibe eine im
Leib und lasse diesen umgehen, vgl. Schürmann, S. 113ff. Auch in Island gab es Untotenmotive, die
körperlich auftraten. Um diese zu erklären, lieferte Claude Lecouteux eine Aufschlüsselung des zu-
grunde liegenden Seelenkonzepts, vgl. Bräunlein, S. 117, speziell Anm. 32 und weiterführende Litera-
tur a. a. O. „Ein Mensch ist mehr als sein Körper, ihm wohnt als "dynamisches Prinzip" oder "innere
Form" eine dreiteilige "Seele" inne. Sie ist von seinem Träger in gewisser Weise unabhängig. Sie kann
nach dem Ableben eines Menschen eine eigenständige Existenz fortführen. Die Leiche wird dazu als
materielle Hülle benutzt. Diese Konzeptionen vom Wesen des Menschen stehen selbstredend im Wi-
derspruch zur christlich dualen Leib-Seele Auffassung (…).“ Bräunlein, S. 117 und weiterführend
ebd., S. 116ff.

78 Als Beleg dient Pierre-Corneille Blessebois’ Roman Le zombi du Grand Pérou, ou la comtesse de Coca-
gne, der bereits 1697 den Begriff zombi führt und auf Guadeloupe spielt. Ergänzend sei auf The
Country of the Comers-Back (1889) von Lafcadio Hearn verwiesen. Der Titel basiert auf der folkloris-
tischen Bezeichnung der Insel Martinique, Le pays des revenants, vgl. Russell, S. 9. Ein Nachdruck fin-
det sich in einer der thematisch sortierten Sammlungen von Peter Haining, vgl. Hearn, Lafcadio: The
Country of the Comers-Back. In: Haining, Peter (Hrsg.): Zombie! Stories of the Walking Dead, Lon-
don 1985, S. 54-70. Auch hier findet sich der zombi außerhalb Haitis, wobei er auf Guadeloupe und
Martinique einen bösen Geist bezeichne, vgl. Dayan, S. 37 und weiterführend Ackermann und Gaut-
hier, S. 478ff. Eine Alleinstellungshoheit für den Vodou ist im Kontext der Kolonialisierungsgeschich-
te nicht haltbar, denn solche synkretistische Glaubenskomplexe entstanden überall in den karibi-
schen Kolonien, vgl. Gliech 2005, S. 88f.

79 Nach Davis benötige es nicht nur eines Giftes, um den scheintoten Zustand hervorzurufen, sondern
auch einer Droge, die ihn nach der Erweckung dauerhaft aufrechterhalte. Hierbei soll es sich um die
Pflanze Datura stramomiun handeln, die Concombre Zombi (Zombi-Gurke), vgl. Kleinschnittger,
S. 43.

3 Der Weg nach Westen. Von der Folklore in den flmschen Text

30

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Zombiefizierungsprozess (eine Person wird nach ihrer Bestattung von einem Magier,
bòkò, ausgegraben und seinem Willen unterworfen) sei die gezielte Vergiftung vorge-
schaltet.80

Derzeit gelten als rationale Möglichkeiten: (1) Die Beobachtung von Geisteskran-
ken und Menschen mit psychischen Störungen wie Amnesie oder katatonischer Schi-
zophrenie.81 (2) Leichen(-teile) sind ein häufiger Bestandteil von Vodou-Zeremonien,
weshalb beobachteter Grabraub entsprechende Gerüchte in Umlauf gebracht haben
kann. (3) Versuche, eine Seele mittels giftigen Pulvers zu fangen, können den Mythos
bestätigende Menschen hervorgebracht haben. Bereits eine kleine Dosis kann den Be-
troffenen derartig schaden, dass er als Zombi wahrgenommen werden könnte (vgl.
Ackermann und Gauthier, S. 490). Mysteriösen Beobachtungen stehen folglich Riten
gegenüber, die mit Vergiftung und Hypnose einhergehen (vgl. ebd., S. 474ff.). Und
dass eine Vergiftung keine unwesentliche Rolle spielen kann, legt schon der Artikel
249 im Strafgesetzbuch, dem haitianischen Code Pénal, nahe:

„Als versuchter Mord soll außerdem gelten die gegen andere Personen gerichtete Verwen-
dung solcher Substanzen, die, ohne den tatsächlichen Tod zu verursachen, doch ein tiefes
Koma herbeiführen, dessen Dauer von Fall zu Fall unterschiedlich ist. Wenn nach Verab-
reichung selbiger Substanzen die Person begraben worden ist, soll die Tat als Mord gelten
ungeachtet der sich ergebenden Folgen.“82

80 Davis beschreibt verschiedene Pulver, vgl. Davis, S. 126ff., S. 204 ff. und S. 221ff. Ergänzend weist er
auf die Notwendigkeit des Glaubens an ihre Wirkung hin, denn Vodoutode stehen im psychischen
Kontext des Selbstaufgabe-Komplexes, vgl. ebd., S. 185-187. Dass das Pulver als nicht transportabel
beschrieben wird, zeuge von einem notwendigen Glauben, der nur lokal vorhanden sei, vgl. ebd.,
S. 230f. Das Opfer kenne die Zombi-Geschichten. Wenn es nun (in Trance) mitbekäme, dass es beer-
digt worden sei, füge es sich seinem Schicksal und nähme die Rolle an – das Opfer glaube tatsächlich,
dass es tot sei. Zudem sollte angenommen werden, dass dies eine psychische Störung nach sich zie-
hen kann, unabhängig von den potenziellen Hirnschädigungen durch Sauerstoffmangel. Die psycho-
logische Vorarbeit im Kulturkreis muss als wichtigster Faktor angesehen werden. Walter Cannon un-
ternahm in den frühen 1940er Jahren einen Versuch zur Erklärung, warum Menschen durch Flüche
sterben. Sie glaubten an die Macht des Zaubers und würden im emotionalen Stress passiv, was inner-
halb kürzester Zeit zum Tod führe, vgl. Cannon, Walter B.: „Wodu“-Tod. In: Seabrook, William Büh-
ler: Geheimnisvolles Haiti. Rätsel und Symbolik des Wodu-Kultes, München 1982, S. 235-249 und
den Kommentar des Übersetzers, ebd., S. 250-252.

81 Dass Schizophrenie streng medizinisch und psychologisch mit den Erscheinungsmerkmalen von
Zombis verglichen und verwechselt werden kann, findet sich auch bei Davis, S. 79f.

82 Zit. n. Davis, S. 393. Vgl. auch Seabrook, William Bühler: Geheimnisvolles Haiti. Rätsel und Symbolik
des Wodu-Kultes, München 1982, S. 109 und Kleinschnittger, S. 42.

3.1 Provenienzen und Kontexte des Zombis

31

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Bedeutungen und Funktionen des Zombis

Für Haitianer erfüllt der Zombi erinnerungskulturelle und soziopolitische Funktio-
nen. Franck Degoul verglich das haitianische Imaginäre83 mit der Sklavenvergangen-
heit und kristallisierte so ein verschlüsseltes soziales Gedächtnis an die Sklaverei he-
raus. Diese ist in der kollektiven Furcht vor dem Zombi-Sein verdichtet: Nicht die
Angst, von einem Zombi angegriffen zu werden, sondern die Angst, selbst einer zu
werden. Während direkte Erinnerungen an die Sklaverei kaum vorhanden seien, blei-
be diese Zombifurcht in Haiti präsent:

„Sind denn diese Vorstellungen nicht gerade Ausschnitte aus einer anderen, impliziten, la-
tenten, unterschwelligen Art des kollektiven Erinnerns, das nicht verbalisiert wird, son-
dern in ein Konglomerat von imaginären Ängsten vor Deportation, Unterwerfung und
Ausbeutung eingeschmolzen, verdünnt und »einverleibt« ist, ohne jedoch einen bewussten
Bezug auf Ereignisse der Vergangenheit zu nehmen, die auf manchmal erstaunlich präzise
Art und Weise deren Darstellungen bedingen?“84

Der Zombi tritt also seit seinen Ursprüngen als Sinnbild für etwas Verdrängtes auf. Er
verhindert das Vergessen. In dieser Funktion sind die (ungeklärten) Umstände seiner
Entstehung und die Intentionen der Magier nebensächlich, denn die Figur erhält
durch ihre bloße Existenz kulturelle Aufgaben. Wichtig ist aber, dass die Entstehung
des Zombis zwar an physische und psychische Gewalt gekoppelt ist, er selbst jedoch
nicht gefährlich ist. Der Magier als Kontrollmacht ist die gefürchtete Instanz.

Max Beauvoir, der als houngan bereits Wade Davis half und in beratender Vorbe-
reitung auf die Dreharbeiten zu Die Schlange im Regenbogen (The Serpent and
the Rainbow, USA 1988, Regie: Wes Craven) auch den Regisseur empfing, erklärte,
dass die Zombiefizierung „eine Form gesellschaftlicher Verurteilung“ sei:

„Ein Zombie ist kein Leichnam. Er ist gerade deshalb ein Zombie, weil er nicht tot ist. Er
ist jemand, dessen Seele – und zwar diejenige Seele, die wir ti bon anj nennen – vorüber-
gehend verfault ist. Seine Mitmenschen haben über ihn gerichtet und ihn für seine unmo-
ralischen und asozialen Taten verurteilt (…).“ (Robert, S. 31, Herv. i. O.)

3.2

83 Sein Fokus lag auf Zombi-Häusern und der darin rituell stattfindenden Anrufung des Arbeitszombis,
sowie der anschließenden Umbenennung. Ein Zombi erhielte spartanische Bekleidung. Diese sei
identisch zur Sklavenkleidung und diene der klaren Differenzierung zwischen ‚uns‘ und den ‚Ande-
ren‘, vgl. Degoul, Franck: Die Vergangenheit ist für alle da. Vom Umgang mit dem zombi im haitiani-
schen Imaginären und seinen historischen Ursprüngen [in Übers. von Maercker, Paul]. In: Rath,
Gudrun (Hrsg.): Zombies, ZfK, Heft 1 (2014), S. 35-47, hier S. 38-40. Die Umbenennung diene dem
Bruch mit der Vergangenheit, vgl. ebd., S. 40-42. So erfahre das Opfer, wie der Sklave, nach der ge-
waltsamen Lösung aus dem sozialen Kontext auch eine Entpersonalisierung, vgl. auch Davis, S. 226.
Degoul verweist auch auf den zweiten Tod eines Zombis. Dieser resultiere daraus, dass er auch im
haitianisch-kultischen Sinne als Scheintod angesehen werden müsse. Er sterbe im Anschluss an sei-
nen vermeintlichen (und primär sozialen) Tod auch biologisch, vgl. Degoul, S. 42-45.

84 Ebd., S. 45f. Oder mit Joël Candau (1998): Eine „Präsenz der Vergangenheit“ anstatt eines „Erinnerns
an die Vergangenheit“, ebd., S. 46. Vergleichbares beschreibt Davis im Bezug auf Clairvius Narcisse,
einem (vermeintlich) ehemaligen Zombi, vgl. Davis, S. 188ff. Angemerkt sei, dass sich auch frühere
Berichte auf das Ansichtigwerden eines Zombis berufen, so Zora Neal Hurston und William B. Seab-
rook.

3 Der Weg nach Westen. Von der Folklore in den flmschen Text

32

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Das Opfer werde durch die Zombiefikation bestraft. „In ihren Vodou-Gerichtsver-
fahren fanden die Haitianer einen Weg, Tötungen zu imitieren. (…) Vodou-Anhänger
wollen kein Leben nehmen, denn es ist ein Geschenk Gottes an jeden Menschen.“
(Ebd., S. 31) Der Schrecken des Zombis gründet in dessen Schicksal: Nie endende Ar-
beit unter dem Diktum eines Herrn und ohne freien Willen. Und dies in der ersten
Black Republic! Die Angst vor dem Zombi besteht auch aus der Angst vor dem Rück-
fall in die Sklaverei. Er ist folglich Erinnerungstrope und Mahnung zu sozialem Be-
wusstsein.

Die Abwesenheit der/einer Seele verstärkt diesen Topos, da sie auf reine Leiblich-
keit reduziert. So konstatiert Kleinschnittger,

„dass der Glaube an eine höhere, gar religiöse Bedeutung des Körpers nicht aufrechterhal-
ten werden kann: Jahrhunderte der Nichtachtung und Erniedrigung durch die Sklaverei
verunmöglichen dies. Der Körper erscheint entweder als leeres Gefäss für Seele und geisti-
ge Essenz, oder aber als (Er-)Träger von Leid und Elend – eine spirituelle Erhöhung des
Körperlichen ist ausgeschlossen.“ (Kleinschnittger, S. 33, vertiefend ebd., S. 50ff.)

Hier kommt es zu Parallelen mit Vorstellungen im Katholizismus. Ein Aspekt, den
auch Lucio Fulci später für seinen synkretistischen Filmzombie erarbeitet. Der Kör-
per ist als Materie ohne spirituellen Glanz und von sekundärer Bedeutung. Und als
Zombi steht er nicht für die Person, sondern verweist nur auf sich selbst als Leiche –
er ist Objekt (vgl. ebd., S. 51f.).

Äquivalent ist das Wiedergängermotiv auch für das Mittelalter belegt worden.85

Die Knüpfung des Untoten an Formen der Gewalt (Zwang, Sklaverei, Unterdrückung,
Haft, Marter etc.) bildet folglich eine charakteristische, kulturkreisübergreifende Kon-
stante.86

85 Vgl. Schmitt, Jean-Claude: Bilder als Erinnerung und Vorstellung. Die Erscheinungen der Toten im
Mittelalter. In: Historische Anthropologie, Bd. 1, Heft 3 (1993, 1. Jg.), S. 347-358.

86 Zwischen dem Zombi-, dem Vampir- und dem Nachzehrerglauben finden sich auch Parallelen in der
Prävention. Auf Haiti traf man Vorkehrungen, die solchen in Europa ähneln: „Die Sargträger gehen
auf ihrem Weg zum Friedhof Umwege, um zu verhindern, dass der Tote wieder nach Hause findet
(…).“ Kleinschnittger, S. 34. Um den Bokor abzuhalten, wurden Pflanzensamen im Sarg platziert, die
der Magier zählen muss (vgl. ebd., S. 34 Anm. 26). Ähnliches findet sich in Ost- und Mitteleuropa. So
wurde zum Transport eines Toten die Dielenschwelle angehoben und der Leichnam darunter hin-
durch aus dem Haus geschafft. Dann wurde sie wieder abgesenkt. Da der rückkehrende Tote densel-
ben Weg nehmen müsse, könne ihm dies nicht mehr gelingen. Im Eifelgebiet wurden Leichen mit
dem Gesicht nach unten beerdigt. Auch soll eine mit geöffneten Klingen auf der Brust platzierte
Schere Nachzehrung verhindern. Ebenso wurden Papierbögen, ein Brett und feuchte Erde unter dem
Kinn abgelegt. Es kam zur Beigabe von Fischernetzen, die der Tote aufknoten müsse, oder Erbsen,
Mohn- und Getreidekörnern, die gezählt werden müssten. Vgl. für diese und weitere Beispiele aus
Europa Schürmann passim und besonders S. 79-116.

3.2 Bedeutungen und Funktionen des Zombis

33

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Vodou- und Zombifaszination als Exportprodukt

Der erste bekannte Text mit dem Terminus zombi ist Le zombi du Grand Pérou, ou la
comtesse de Cocagne (1697).87 Verdichtet findet er sich jedoch erst seit der Revolution.
Gemäß des französischen »esprit, revenant« taucht er um 1797 in einer Abhandlung
von Moreau de Saint-Mérys88 auf und 1809 bei Michel-Étienne Descourtilz (vgl. Hör-
mann, S. 63f.). Von Bedeutung ist die Abweichung in der Histoire d’Haïti (1848) von
Thomas Madiou. Hier ist der Zombi ein kaltblütiger Mensch namens Jean Zombi, ein
Mulatte, der die Brutalität der Franzosen und Schwarzen übertraf. Aus Rache für die
Gewalttaten der Kolonialisten befahl Gouverneur Dessalines 1804 Massaker an den
verbliebenen französischen Streitkräften (vgl. ebd., S. 65). Hier tat sich Jean Zombi
besonders aktiv hervor, was zu einer Verknüpfung des Terminus Zombi mit der Revo-
lution und auffälliger Grausamkeit führte.89

Wie Degoul den Zombi als Erinnerungstrope erarbeitete, so findet nun Dayan
anhand der Namen einiger Götter und Geister (lwa) Parallelen, die das soziale Ge-
dächtnis speisen:

„The other Petwo gods that bear in the names of revolt, the traces of torture and revenge,
like Brisé Pimba, Baron Ravage, Ti-Jean-Dantor, Ezili-je-wouj (Ezili with red eyes), and
Jean Zombi, recall the strange promiscuity between masters and slaves; white, black, and
mulatto; old world and new.“ (Ebd., S. 35)

In dieser Aufzählung taucht auch Jean Zombi auf. Seine Rohheit ist im Vodou-Göt-
terkosmos zur Mythologie geworden. Der Zombi wird für Franzosen auf diese Weise
mit dem Verlust der Kolonie in einem brutalen Kampf verknüpft. Für Haitianer
schürt er zwar Furcht, als lwa Jean Zombi impliziert er jedoch nicht mehr die Sklave-
rei, sondern die Befreiung von dieser:

„The name zombi, once attached to the body of Jean, who killed off whites and avenged
those formerly enslaved, revealed the effects of the new dispensation. Names, gods, and
heroes from an oppressive colonial past remained in order to infuse ordinary citizens and
devotees with a stubborn sense of independence and survival. The undead zombi, recalled
in the name of Jean Zombi, thus became a terrible composite power: slave turned rebel
ancestor turned lwa, an incongruous, demonic spirit (…).“ (Ebd., S. 37)

Nicht, dass die Figur hier schon mit der Brutalität in direktem (selbst ausübenden)
Bezug steht, aber das verdichtete Auftauchen und kontextuelle Gewalt sind schon eng
verknüpft.

3.3

87 Vgl. vertiefend Rath, Gudrun: Zombifizierung als Provokation. Zum ersten zombi-Text. In: Rath,
Gudrun (Hrsg.): Zombies, ZfK, Heft 1 (2014), S. 49-59.

88 Saint-Méry spottet über den naiven Glauben, vgl. Hörmann, S. 64. Um die Untoten zu beschreiben,
nutzt er neben zombis auch „revenans (spirits)“ und „loupgaroux (vampires)“, vgl. Dayan, S. 37.

89 Jean Zombi „earned a reputation for brutality. Known to be one of the fiercest slaughterers, Madiou
described his "vile face," "red hair," and "wild eyes." He would leave his house, wild with fury, stop a
white, then strip him naked. In Madiou’s words, he "led him then to the steps of the government pa-
lace and thrust a dagger in his chest. This gesture horrified all the spectators, including Dessalines."“
Dayan, S. 36.

3 Der Weg nach Westen. Von der Folklore in den flmschen Text

34

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Der sklavische Zombi sei nach Kleinschnittger „ein Monster des Kolonialis-
mus.“90 In dieser Form wird er während der US-Okkupation Haitis bekannt (vgl.
Hörmann, S. 66). Aus der Begriffsverknüpfung mit Grausamkeiten wird hier nun suk-
zessive die Figurenverknüpfung mit Gewalt. Und dieses Charakteristikum wird sich
im phasigen Auftauchen des Zombies in der Filmgeschichte fortsetzen.

Im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts häuft sich der Voodoo im englischsprachi-
gen Raum,91 wobei allen Texten eine kolonialistisch-rassistische Perspektive geläufig
ist.92 In der US-Öffentlichkeit steht dies in besonders enger Verbindung zu imperia-
listischen Bestrebungen. Deren Interventionen begannen 1898 mit der Invasion auf
Kuba. Es folgten 1905 die Dominikanische Republik und 1915 Haiti.93 Vermeintlich
revolutionäre, feindliche oder instabile Regierungen sowie paternalistische Gründe
rechtfertigten den Interventionismus.94 Zusätzlich ist das Stigma des Kannibalismus
einer klaren Grenzziehung dienlich, weshalb Voodoo und Menschenfresserei als ver-
breitete amerikanische Horrortropen angenommen werden können (vgl. Hörmann,
S. 66).

Die wirtschaftliche Erschließung Haitis ging mit Übergriffen durch Gendarmerie
und Marines, vornehmlich gegen die Cacos, einher (vgl. Bernecker, S. 128). Dieses so-
zialdarwinistisch motivierte Klima der Gewalt bildete sich „im Schatten des Ersten
Weltkrieges und von der Öffentlichkeit beinahe unbeachtet“ (ebd., S. 116). Es war zu-
gleich der Kontext, in dem der Zombiemythos zu gären begann. Mit den Marines ka-
men Firmen, Versicherungsunternehmen und Banken. Bald zog es auch Abenteurer
und Journalisten in die Karibik, die sich begeisterte Leser sicherten. Wildheit, Kanni-
balismus, Voodoo – eine Fülle an Klischees und verzerrten Bildern ergoss sich auf
den Markt. Dies diente auch der Legitimation der Besatzung.95 Das große Interesse
wurde zudem dadurch begünstigt, dass es den Voodoo in Louisiana, im Großraum

90 Kleinschnittger, S. 40. Hieraus leitet sie die Basis für die sinnflexible Allegorie ab, „da der Zombi (…)
an sich als entindividualisierter, objektivierter Körper ohne Geist oder Beseelung konzipiert ist und
dadurch primär Sinn-entleert erscheint.“ Ebd., S. 54. Auch Rath attestiert bereits der frühen Zombifi-
gur ihre unterschiedliche Kodierbarkeit: „Das verdankt sie nicht zuletzt den Zuständen der Nicht-
Zuordenbarkeit, aus denen sie sich speist – zwischen Leben/Tod, Subjekt/Objekt, Mensch/Nicht-
Mensch.“ Rath 2014-A, S. 11.

91 Die bisher fast ausnahmslos französischen Berichte könnten auf eine Vodou-Faszination deuten, die
sich nach dem Verlust der Kolonie verdichtet. Spätestens jedoch, wenn Michel Leiris 1929 feststellt,
dass „die haitianische Hexerei und die Wodu-Riten in Frankreich höchstens durch irgendwelches,
mehr oder weniger journalistisches Geschwätz bekannt“ waren, wird aber nach der Nachhaltigkeit
der Faszination zu fragen sein, vgl. Leiris, Michel: Die Magische Insel. In: Seabrook, William Bühler:
Geheimnisvolles Haiti. Rätsel und Symbolik des Wodu-Kultes, München 1982, S. 8-10, hier S. 8.

92 Vgl. u. a. Rhodes, Gary D.: White Zombie. Anatomy of a Horror Film, Jefferson 2001, S. 70ff. Das
wohl einflussreichste Werk war Spencer St. Johns Hayti, or the Black Republic (1884). Zahlreiche Arti-
kel und Essays folgten und schrieben dessen rassistischen Ethnozentrismus fort. Für Beispiele früher
literarischer Verarbeitung des Untotenkonzepts vgl. ebd., S. 76ff.

93 Vgl. Fischer, Thomas: Der Interventionismus der USA in der Karibik. Formen – Rechtfertigungsmus-
ter – Auswirkungen, 1898-1934. In: Hausberger, Bernd; Pfeisinger, Gerhard (Hrsg.): Die Karibik. Ge-
schichte und Gesellschaft 1492 – 2000, Wien 2005, S. 101-118.

94 Vgl. ebd., S. 106 und Bernecker, Walther L.: Kleine Geschichte Haitis, Frankfurt am Main 1996,
S. 121ff.

95 Vgl. ebd., S. 136. Es „entstanden schließlich die bis heute dominanten rassistischen Repräsentationen
des haitianischen Vodou, die untrennbar mit der US-amerikanischen Schreibweise ›voodoo‹ und

3.3 Vodou- und Zombifaszination als Exportprodukt

35

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


New Orleans, gab. Dorthin gelangte er durch Fluchtbewegungen aus den Krisenge-
bieten der haitianischen Revolution. Der Louisiana-Voodoo unterscheidet sich zwar
von seinem Vorbild, ist aber ebenso mysteriös und darum Gegenstand fiktionaler Be-
arbeitungen (vgl. Rhodes, S. 78). Auch Variationen des Zombis sind dort bekannt, fin-
den sich jedoch nur vereinzelt in der Literatur gespiegelt.96 Voodoo wird allerdings
verstärkt wahrgenommen. Beide Termini sind zwar noch nicht in der heute charakte-
ristischen Weise verknüpft, die separaten Stränge laufen aber allmählich ihrem ent-
scheidenden Knotenpunkt entgegen.

In den 1920er Jahren wird Voodoo verstärkt zum Filmthema. Er bietet sich hier
gerade durch die Verbindung von Religion mit Musik, Tanz und Rhythmus an. Die
seither beinahe ungebrochene Faszination kann in Dokumentationen (bpw. Von der
Avantgarde-Regisseurin Maya Deren)97 und im Spielfilm belegt werden. In den
1970er Jahren wäre exemplarisch der Blaxploitationfilm Die schwarzen Zombies
von Sugar Hill (Sugar Hill, USA 1974, Regie: Paul Maslansky) anzuführen, der
sich mit Baron Samedi, erkennbar an den typischen Attributen wie Schädelzeichnung,
Zylinder und einem langen Jackett, sogar direkt auf den haitianischen Totenkult be-
zieht. Selbiger Baron Samedi war im Jahr zuvor im Bond-Film Leben und sterben
lassen (Live and Let Die, Großbritannien 1973, Regie: Guy Hamilton) ein Gegen-
spieler. Angel Heart (USA, Kanada, Großbritannien 1987, Regie: Alan Parker) so-
wie Die Schlange im Regenbogen belegen dies für die 1980er Jahre. Der verbote-
ne Schlüssel (The Skeleton Key, USA, Deutschland 2005, Regie: Iain Softley)
zeigt für das neue Jahrtausend eine Variation des Voodoo als dauerhaftes und weiter-
hin beliebtes Horrorkonzept. Auch in anderen Medien setzen sich die Klischees als
Elemente geheimnisvoller und exotischer Mächte fest. Durch den popkulturellen Fil-
ter von Comics ist die Voodoo-Magie zur Karikatur überspitzt worden, so in der Fi-
gur des Magiers und Superhelden Brother Voodoo, den Marvel seit 1973 im Pro-
gramm hat und heute noch, als Doctor Voodoo, weiterführt.

popkulturellen Phantasien über vermeintlich unzivilisierten teuflischen Totenkult, Zauberei und
Voodoo-Puppen verbunden sind (…).“ Ehrmann, Jeanette: Working Dead. Walking Debt. Der Zom-
bie als Metapher der Kapitalismuskritik. In: Rath, Gudrun (Hrsg.): Zombies, ZfK, Heft 1 (2014),
S. 21-34, hier S. 25.

96 Vgl. ebd., S. 75 und bei Ackermann und Gauthier, S. 485.
97 Zwischen 1947 und 1955 gefilmte Rituale erschienen als Divine Horsemen: The Living Gods of

Haiti (USA 1985, Regie: Maya Deren, nach deren Tod vervollständigt von Cherel Ito und Teiji Ito),
vgl. Ehrmann, S. 26. Divine Horsemen bezieht sich auf extatische Besessenheit. Ein Besessener, nicht
in der negativ belasteten, christlichen Interpretation, wird von einem Geistwesen geritten, vgl. Klein-
schnittger, S. 28. Das Pferd (Cheval) als Metapher (vgl. das Glossar von Davis, S. 370) ist häufig in
Berichten übernommen worden, so von Zora Neale Hurston in Tell my Horse (1938). Vgl. zu Hurston
auch Davis, S. 284ff.

3 Der Weg nach Westen. Von der Folklore in den flmschen Text

36

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Seabrook und der klassische Archetypus

In den 1920er Jahren ist das haitianische Untotenkonzept und die Nutzung eines Gif-
tes in der Literatur bekannt,98 sowie der Begriff Zombi/e aufgetaucht. Die Verknüp-
fung des Terminus mit dem lebenden Toten oblag schließlich 1929 dem populärwis-
senschaftlichen Abenteuerbericht von William B. Seabrook, The Magic Island.

Seabrook steht in der Tradition seiner Vorgänger und bedient vor allem Schau-
werte. So berichtet er von Menschenopfern (vgl. Seabrook, S. 76), Nekromantie (vgl.
ebd., S. 88ff.), Fällen von rituellen Tötungen und von erzwungenem Kannibalismus,
so dem von Cadeus Bellegardes, der 1920 in Amerika für großes Aufsehen sorgte (vgl.
ebd., S. 77). Obwohl er um Objektivität bemüht ist, wirken seine sorgfältigen Be-
schreibungen rassischer Differenzen befremdlich.99 Dennoch ist Seabrook vielschich-
tig und lässt durch Zitate die Haitianer selbst zu Wort kommen. Dies suggeriert zwar
Multiperspektivität, ist letztlich aber auch dem Umstand geschuldet, dass er viele Er-
eignisse nur vom Hörensagen kannte und so auch vermittelt.

Ein Kapitel stellt Berichte und Beobachtungen zu einer Collage zusammen, die
für die Popkultur prägend werden sollte. Hier wird die Motivpalette für die westliche
Interpretation des Zombies geliefert, die sich vor allem filmisch manifestiert.100 Seab-
rook berichtet zwar auch von Brandhexen, Vampiren und Werwölfen,101 diese wer-
den allerdings von seinen haitianischen Gesprächspartnern als Aberglaube abgetan.
Hingegen verstummt deren Rationalität, als Seabrook Zombies anspricht. Es seien
Sklaven, „menschliche Leichname, die keine Seele besaßen und wirklich tot waren“,
so glaubten es die Befragten (vgl. ebd., S. 100). Seabrook berichtet ferner, dass Tote
etwa an vielbefahrenen Straßen, dicht am Haus oder unter Mauerwerk begraben wür-
den, damit ein Hexer nur schwer herankomme. Häufig würden Beerdigte noch bis
zum Einsetzen der Verwesung bewacht (vgl. ebd., S. 101).

Der Autor erfährt vom Einsatz einiger Zombies auf den Feldern der HASCO
(Haitian-American-Sugar-Company). Die HASCO habe Arbeiter eingestellt und fin-
dige Magier hätten Zombies gebracht. Viel hätten die Hexer bei ihnen schließlich
nicht zu beachten, lediglich an abgeschiedenen Plätzen hätten sie arbeiten müssen,
um nicht entdeckt zu werden. Zudem habe ein Magier darauf zu achten, dass die
Speisen weder Salz noch Fleisch enthielten (vgl. ebd., S. 103). Dieser Geschmack ließe
den Zombies ihr Totsein gewahr werden, woraufhin sie sich in ihre Gräber zurückzie-
hen würden (vgl. ebd., S. 105). Den Vorgang schildert Seabrook besonders bildlich
und grauenhaft:

3.4

98 Die erste Beschreibung eines durch Gift verursachten, todesähnlichen Zustands findet sich 1912 in
einem Artikel Henry Austins, The Worship of the Snake Voodooism in Hayti Today, vgl. Rhodes,
S. 75.

99 Vgl. bspw. das Kapitel „Schwarz-Weiss“, vor allem S. 131-140.
100 Einführend zu Seabrook vgl. Russell, S. 9-17 und bekräftigt mit filmischen Reflexionen ebd.,

S. 19-50.
101 Vgl. Seabrook, S. 99ff. Die Parallelität zum Volksglauben „der Neger in Georgia und Karolina“ so-

wie zur „mittelalterlichen Folklore im kaukasischen Europa“ fiel ihm auf, vgl. ebd., S. 100.

3.4 Seabrook und der klassische Archetypus

37

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


„Als die "zombies" zum Friedhof kamen, da beschleunigten sie ihre Schritte, irrten su-
chend zwischen den Gräbern herum, bis ein jedes [sic!] sein eigenes, leeres Grab gefunden
hatte, und kratzten und wühlten mit den Händen in der steinigen Erde, denn sie hatten es
eilig, wieder ihren Grabesfrieden zu finden. Und als ihre Hände die Erde ihrer eigenen
Gräber berührten, da stürzten sie hin, und das verweste Fleisch fiel von ihren Knochen
ab.“102

Der Autor bekommt selbst Zombies zu Gesicht: „Das Schlimmste waren die Augen.
(…) Es waren in Wahrheit die Augen eines Toten, nicht blind, aber starr ins Leere ge-
richtet, ohne Ausdruck, leblos, nicht sehend.“ (Ebd., S. 107) Er beginnt sogleich relati-
vierende Erklärungsversuche anzubringen und meint, dass es „bedauernswerte Geis-
teskranke [seien], Idioten, die gezwungen wurden, schwere Feldarbeit zu verrichten.“
(Ebd., S. 108) Dr. Antoine Villiers verweist ihn schließlich auf Artikel 249 im Code
Pénal und stellt den Zusammenhang zu verbrecherischer Magie her (vgl. ebd.,
S. 108f.).

Als der Bericht 1929 erschien, bediente Seabrook mit dem zombi corps cadavre
die Gier der Öffentlichkeit nach Mystik.103 Dieser war ein Novum und deutlich von
den europäischen Monstren, die sich gerade im Filmkanon etablierten, absetzbar. Da
das Interesse an der neuen Kreatur groß war, offenbarte sie sich auch als Geldquelle.
Und das unerforschte Spektrum an Erklärungen erwies sich als Vorteil. Der Zombie
barg Faszinationspotenzial und den Reiz des Unheimlichen. Daher ist es nicht ver-
wunderlich, dass der Film die Motivik umgehend aufgriff. Der nahtlose Übergang aus
der mündlich tradierten Folklore mit Seabrook als Transmitter in den Film lässt sich
an Im Bann des weissen Zombies (White Zombie), veröffentlicht am 28. Juli
1932,104 nachvollziehen.

Dass Seabrook auch Abenteuer-, Dokumentar- und Kuriositätenfilmer, seinerzeit
war das alles eins, nachfolgten, ist hier nicht weiter von Bedeutung. Verwiesen sei
pars pro toto auf die Reihe Walter Futter’s Curiosities (USA 1930ff., Regie: Wal-
ter Futter), die Aufnahmen von Voodoozeremonien und vermeintlichen Zombies
präsentierte (vgl. Rhodes, S. 83). In der Literatur häuften sich diese Themen eben-
falls.105

102 Ebd., S. 105f. In umgekehrter Abfolge, einprägsam verbildlicht im verwesenden Fleisch, welches aus
den Gräbern kriecht, wird das Zombiebild ikonisch.

103 Die gewandelte Schreibweise vom Zombi zum Zombie setzt Kleinschnittger mit Seabrook an, da hier
die westlich-amerikanische Interpretation der Figur einsetzt, vgl. Kleinschnittger, S. 47, Anm. 42.

104 Vgl. Kleinschnittger, S. 60 Anm. 50.
105 Vgl. Russell, S. 17 und Rhodes, S. 70-88. Hervorgehoben sei ein Text, der im Juli 1932 erschien und

die Figur bereits auf amerikanischen Boden verlegte, vgl. Derleth, August: The House in the Magno-
lias. In: Haining, Peter (Hrsg.): Zombie! Stories of the Walking Dead, London 1985, S. 141-161.

3 Der Weg nach Westen. Von der Folklore in den flmschen Text

38

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Zombies auf Celluloid und die Etablierung in der Popkultur

Auf einer sandigen Straße findet eine Beerdigungszeremonie statt. In Majuskeln wird
darüber der Filmtitel eingeblendet. Dessen Substantiv geht aus Strahlen vom Zentrum
des unteren Bildrandes Buchstabe für Buchstabe hervor, akustisch jeweils begleitet von
Trommelschlägen. Es umfasst die Szenerie wie ein Sonnenhalbkreis: WHITE ZOMBIE!
Die Rahmung setzt sich in schweren, überhängenden Palmenblättern fort.

Eine Kutsche biegt ins Bild. Im Inneren befinden sich Madeline Short (Madge
Bellamy) und Neil Parker (John Harron). Sie kommt vor dem Begräbnis zum Stehen und
der farbige Kutscher (Clarence Muse) klärt die fragende Insassin auf, dass ein Leichen-
diebstahl befürchtet wird, weshalb man den Körper auf der Straße bestattet. So erfährt
auch der Rezipient, dass er nun mit einem exotischen Kulturkreis konfrontiert wird, der
einer eigenen Logik folgt.

Die Reise wird fortgesetzt. Dabei umfassen große, überblendete Augen die Kutsche.
Ein hypnotischer, bestechender Blick, der direkt auf den Zuschauer gerichtet ist. Die
Überblendung bündelt sich auf einem Mann, vor dem die Kutsche hält. Er wird sich
später  als  Murder  Legendre  (Bela  Lugosi)  entpuppen,  ein  Plantagenbesitzer  und
Schwarzmagier.106 Der nach dem Weg fragende Kutscher wird von dem Herrn ignoriert,
der seine Aufmerksamkeit einzig der jungen Dame schenkt. Plötzlich schreiten Men-
schen den Hügel im Hintergrund hinunter. Schockiert ruft der Kutscher aus: „ZOM-
BIES!“, spornt die Pferde an und jagt davon. Erst jetzt wird deutlich, dass es sich um
einen Friedhofshügel handelt, dessen helle Grabsteine und Kreuze die Nacht durch-
schneiden. Legendre verlässt die Szene, gefolgt von den katatonisch und motorisch
laufenden Leibern. Nach der Ankunft an der Villa des aristokratischen Plantagenbesit-
zers Beaumont (Robert Frazer) klärt der Kutscher seine Insassen auf: Es handele sich um
leere Hüllen, lebende Tote, die in Zuckermühlen und auf den Plantagen arbeiten.

So  beginnt  der  erste  Auftritt  der  Figur  im neuen Medium.  Deutlich  sind  die
Inspirationsquellen erkennbar.107 Die Charakteristika des Monstrums, die in Seabrooks
Erfolgsbuch kulminierten, kristallisierten sich hier zur rezipierbaren Filmfigur und zum
Archetyp des durch Gifte in einen todesähnlichen Zustand versetzten Opfers.108 Es
vegetiert als somnambuler, identitäts- und willenloser Sklave. Die Halperin-Brüder
Edward (Produktion) und Victor (Regie) schufen mit White Zombie109 den klassi-
schen Filmzombie und bedienten damit das große Interesse an Exotik110 und den Kulten

3.5

106 Bela Lugosis Augen sind auch in Dracula (USA 1931, Regie: Tod Browning, Karl Freund) ein zentrales
Element.

107 White Zombie weist auch Parallelen zu Goethes Faust auf, vgl. Rhodes, S. 23ff. und speist sich zudem
aus George Du Maurier’s Trilby (1894) und dem darauf basierenden Film Svengali (USA 1931, Regie:
Archie Mayo), vgl. ebd., S. 26ff. Ein unzweifelhafter Beleg für die Bezugnahme auf Seabrook ist die
spätere, wörtliche Zitation des Art. 249 des Code Pénal, vgl. Kleinschnittger, S. 62.

108 Die Literatur kennt ein solches Gift wenigstens seit Shakespeares Romeo und Julia (1597).
109 Für White Zombie als Impulsfilm der klassischen Zombieperiode und seiner popkulturellen Nachwir-

kungen sind die Ausführungen von Rhodes, S. 161-193, elementar.
110 Gefahr und Exotik finden sich zeitgleich auch in (Graf Zaroff) Genie des Bösen (The most

dangerous Game, USA 1932, Regie: Ernest B. Schoedsack, Irving Pichel). Dieser in Sets von Die Fabel

3.5 Zombies auf Celluloid und die Etablierung in der Popkultur

39

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Haitis.111 Neben die Figur trat bereits hier ein Katalog an Begrifflichkeiten: Zombie, the
Living Dead, the Walking Dead, the Undead, Ghouls. Ihr Verhalten blieb den Wurzeln im
Voodoo treu, apathisch, unselbstständig, einzig von Befehlen des Magiers oder – seit
den 1950er Jahren verstärkt variiert – von denen eines Mad Scientists und ähnlichem
abhängig. Hier ist die Figur als Monster etabliert und vervollständigt den Schritt in die
mythologische Trias. Nach Kevin Boon ist die Zombiemythologie in drei sich überlap-
pende Perioden einteilbar: Von (1) Afrika in die (2) synkretistische Transformation in
der Karibik und von dort in die (3) westliche Welt.112 Diese drei Phasen markieren den
Wandel vom Geist zum Körper zum Monster.113

Bedenkt  man,  dass  das  Thema  Voodoo  der  Rechtfertigung  der  neokolonialen
Bestrebungen diente, ist White Zombie spannend. Der Film steht zwar in der legiti-
mierenden Medientradition, doch er projiziert die Sklaventhematik auch auf Weiße,
besonders auf die Frau. Alle Männer im Film wollen sie (sexuell) besitzen und wenden
auf ihre Art Gewalt an: (1) die Fesseln der Ehe, (2) Lug, Trug und Missgunst und (3) die
Zombiefizierung sollen sie gefügig machen. Weitergehend ist es auch kein Zufall, dass
der sklavisch lebende Tote als Sinnbild kapitalistischer Ausbeutung und als soziopoliti-
sche Reflexion dient. Dafür spricht bereits, dass die Furcht vor Sklaverei, die sich in der
Furcht vor dem Zombie-Werden zeigt, im Titel auf die Weißen übertragen wurde. Diese
Analogie setzt sich in mehreren klassischen Zombiefilmen fort, bspw. in Ich folgte
einem Zombie (I Walked with a Zombie, USA 1943, Regie: Jacques Tourneur). Die
Reflexionen von Gegenwart  und Vergangenheit,  welche die  Kreatur nicht  nur zur
Erinnerungstrope,  sondern auch zu einem Katalysator  aktueller  Debatten machen,
werden  später  charakteristisch.114  Hier  ist  dies  jedoch  besonders  im Rahmen der
Bildfindungsstrategien zu beurteilen, die sich u. a. an den Universal-Horrorklassikern

von King Kong – Ein amerikanischer Trick- und Sensationsfilm (King Kong, USA 1933, Regie:
Merian C. Cooper, Ernest B. Schoedsack) entstandene Film handelt von Menschenjagd aus purer Lust.

111 Für kritische und ausführliche Betrachtungen des Films vgl. Kleinschnittger, S. 62ff. und Rhodes
passim.

112 Vgl. Boon, Kevin: The Zombie as Other: Mortality and the Monstrous in the Post-Nuclear Age. In:
Christie, Deborah; Lauro, Juliet (Hrsg.): Better Off Dead. The Evolution of the Zombie as Post-Human,
New York 2011, S. 50-60, hier S. 50. „Metaphysical, epistomological, and ontological issues distinguish
these three periods and link the evolution of zombie mythology to shifts in Western thought during the
past several centuries.“ Ebd., S. 50. Für Beispiele, wie Voodoo und Zombies nach White Zombie von
Film  und  Theater  aufgegriffen  wurden,  vgl.  Rhodes,  S. 177ff.  und  Kleinschnittger  S. 58ff.  Für
wissenschaftliche und populärwissenschaftliche Texte nach der zäsuralen Phase von 1929 bis 1932 vgl.
Rhodes, S. 181ff. Die dort zusammengetragene Vielfalt belegt die weitreichende Auswirkung auf die
amerikanische Kultur.

113 Für das Monster sind filmhistorisch abermals drei Phasen erkennbar: (1) vom karibischen Zombie über
(2) die archetypische Menschenfresseretablierung ab 1968 hin zur (3) zweiten modernen Phase ab 2002.

114 Die Sklaverei als Bedrohung für Weiße wirkt im Nachbeben der Weltwirtschaftskrise: „Die schwüle und
morbide  Stimmung  (…)  entsprach  dem  Geschmack  einer  Ära,  in  welcher  sich  ein  durch  die
Wirtschaftskrise desillusioniertes Publikum zunehmend vom faktenbezogenen Denken der Moderne
abwandte und Ablenkung in irrationalen, übernatürlichen Gefilden suchte.“ Neumann, Frank: Leichen
im Keller, Untote auf der Straße. Das Echo sozialer Traumata im Zombiefilm. In: Fürst, Michael;
Krautkrämer, Florian; Wiemer, Serjoscha (Hrsg.): Untot. Zombie Film Theorie, München 2011, S. 65-84,
hier S. 67. „Das Bild grauer, sich in Apathie langsam bewegender Menschenmassen war im Amerika der
1930er Jahre zum realen Horror geworden: Hoffnungslose standen Schlange, um Arbeit zu bekommen,
Hungrige vor Suppenküchen. In der Großen Depression erlebten Millionen, wie ihnen die Kontrolle

3 Der Weg nach Westen. Von der Folklore in den flmschen Text

40

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


orientieren. White Zombie ist ein Schmelztiegel populärer Themen und Bilder, der
selbst popkulturell prägend wurde. Dessen Visualisierungsstrategien sollen zwar nicht
weiter untersucht werden, jedoch sei auf zeitgleich in Europa hervorgegangene Paralle-
len zumindest verwiesen. Carl Theodor Dreyers Vampyr (Deutschland, Frankreich
1932, Regie: Ders.), dessen Visualität zwischen Spätexpressionismus und Surrealismus
anzusiedeln ist, zeigt bildästhetische Analogien.115 Es ist bemerkenswert, dass bereits
hier Überschneidungen zwischen der ersten kinematographischen Zombiegeschichte
und einer Vampirgeschichte vorhanden sind.

Ein später ebenso elementares Charakteristikum des Monsters findet in der klas-
sischen Phase kaum Anwendung: Die Masse. So brachte Kenneth Webb 1932, zwi-
schen Seabrook und den Halperins, im Theaterstück Zombie die Masse zwar ein, fiel
bei Kritik und Publikum jedoch durch (vgl. ebd., S. 83ff.). Aufschlussreich ist eine Re-
zension, die feststellte:

„[Webb] multiplied his zombies endlessly and then set them parading around the stage, a
veritable army of the dead. Where one zombie might have been fearfully effective, a long
line of them became merely funny.“ (Eugene Burr am 20. Feb. 1932 im The Billboard, zit.
n. ebd., S. 85)

Zwei Schwerpunkte lassen sich hier festmachen. Zum einen geht der Rezensent be-
reits sicher mit dem Begriff Zombie um. Demgegenüber darf nämlich nicht uner-
wähnt bleiben, dass sich in den Werbekampagnen zu White Zombie ein Beispiel fin-
det, welches Gegenteiliges erwarten ließe. Eine Annonce aus Pittsburgh belegt, dass
Interesse mit der Frage „What is a Zombie?“ geweckt werden sollte (vgl. ebd., S. 131
und S. 155). Und 1942 notierte Seabrook, dass er den Begriff erst eingeführt habe.
Unabhängig davon, dass er sich so eine bedeutende Rolle für dieses Monsterphäno-
men zuschreibt, zeugt dies auch davon, dass außerhalb eines marginalen wissen-
schaftlichen Diskurses vor 1929 kaum jemand Kenntnis davon gehabt hatte:

„I didn’t invent the word zombie, nor the concept or the zombies. But I brought the word
and concept to America from Haiti and gave it in print to the American public – for the
first time. The word is now a part of American language. It flames in neon lights for na-
mes of bars, and drinks, is applied to starved surrendering soldiers, replaces robot, and
runs the pulps ragged for new plots in which the principal zombie instead of being a black

über ihr Leben entglitt und sie zum Spielball nicht greifbarer Mächte wurden.“ Ebd., S. 68. Eskapismus,
günstige Tickets und die kathartische Funktion des Horrorfilms begünstigten das Kino, vgl. Klein-
schnittger, S. 64 Anm. 56.

115 Hier erreicht Allan Gray (Nicolas de Gunzburg) den Ort Courtempierre, wo er von einem Vampir
terrorisiert wird. Beide Filme verfügen über eine subjektive Kamera (Point-of-view-Shot) jeweils dann,
wenn sich jemand seines nahen Todes bewusst ist. Die Visualisierung der Furcht vor dem lebendig
Begrabenwerden gleicht sich in beiden Filmen. Auch verfügen sie über eine bedrückende Mühlenszene,
wobei sie in Vampyr das Finale bildet und in White Zombie die Monstrenfiguren einführend
illustriert.  Beide  nutzen  formal  ansprechend  Licht  und  Schatten  (für  White  Zombie  sei  die
Alptraumsequenz in einer Bar angeführt, für Vampyr die irreführenden Schattenkinder). Zudem
verfestigen sie das Motiv der Reise in das Land des Schreckens. Die Bedrohung liegt (noch) nicht in der
Nachbarschaft. Dieses klassische Reisemotiv (bspw. auch in Dracula) offenbart eine subtile Form der
Xenophobie, vgl. Rhodes, S. 19. Sonst unterscheiden sich beide Filme jedoch formal und inhaltlich, vgl.
Rhodes, S. 14f.

3.5 Zombies auf Celluloid und die Etablierung in der Popkultur

41

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


man is a white girl – preferably blond. The word had never appeared in English print befo-
re I wrote The Magic Island.“116

Zum zweiten ist aus den Zeilen Eugene Burrs lesbar, dass die Masse kritisiert wird. Also
der Punkt, der dem filmischen Zombiekonzept später seine Wucht verleihen soll. Und in
der Tat ist  es auffällig,  dass sich das Konzept anfangs nur bedingt durchsetzt.  Die
Klassiker kommen allesamt mit einem oder einer Handvoll Zombies aus. Lediglich im
Kontext militärischer Intentionen taucht es  auf,  so in Die Revolte der Zombies
(Revolt of the Zombies, USA 1936, Regie: Victor Halperin) (vgl. ebd., S. 171-177).
Dessen  Grundidee  schlägt  bereits  Brücken,  die  noch  wichtig  werden  sollen:  Auf
Betreiben eines kambodschanischen Priesters kommt im Ersten Weltkrieg ein Zombie-
regiment  zum  Einsatz.  Nach  Kriegsende  plagen  jedoch  moralische  Bedenken  die
alliierte  Militärführung,  weshalb sie  eine Search-and-Destroy-Mission nach Kambo-
dscha schickt. Diese soll alle Spuren des Zombiegeheimnisses aus der antiken Stadt
Angkor tilgen. Doch Intrigen, Ruhmsucht und Machtfantasien, Rachegelüste und eine
Dreiecksbeziehung zwischen einstmals besten Freunden lassen die Zombiemagie in
falschen Händen zurück. Die Folge sind zombiefizierte Expeditionsteilnehmer und ein
französisches  Kambodschanerregiment  als  willenlose  Sklaven.  Der  Zombie,  selbst
ungefährlich, wird hier durch Fremdbestimmung zur Waffe.

Revenge of the Zombies (USA 1943, Regie: Steve Sekely) nimmt die Idee mit
zeithistorischen Entlehnungen beim Zweiten Weltkrieg auf. Unter Rückgriff auf die
Gruselkomödie Herr der Zombies – Das Land der lebenden Toten (King of
the Zombies, USA 1941, Regie: Jean Yarbrough)117 wird mit Dr. von Ottermann
(John Carradine) ein Mad Scientist eingeführt, der für das Dritte Reich eine Untoten-
armee erschaffen will. Ihm zufolge sind die Kreaturen so lange unbesiegbar, wie sie
ihre Befehle empfangen können (sprich: der Kopf unbeschädigt ist). Hier werden also
die Masse und die Notwendigkeit eines intakten Schädels rekurriert. Wo in King of
the Zombies noch Voodoo zur Spionage missbraucht wurde, verlässt Revenge den
Pfad des religiösen Impetus118 und lässt durch Wissenschaft und giftige Pflanzen die
Zombies aus den Sümpfen auferstehen. In eben diese wird Dr. von Ottermann von
seiner reanimierten Ehefrau getrieben, wo beide in den schlammigen Tiefen ver-
schwinden. Diese Finalszene greift diverse Horrorcomic-Geschichten der 1950er Jah-
re vorweg.

Die dominierenden Tendenzen klassischer Zombiefilme seien nach Kleinschnitt-
ger (1) die unkreative Anlehnung an White Zombie, (2) die Potenzierung der Masse

116 Seabrook, zit. n. ebd., S. 183. Rhodes ergänzt, die Popularität von Seabrook etwas mindernd, dass
wohl White Zombie den Terminus tatsächlich erst populär machte, vgl. ebd., S. 183.

117 Als verbindendes Element (neben dem exotischen Setting und dem Anwesen eines deutschen Wis-
senschaftlers) tritt in beiden Filmen der Neger-Diener Jeff(erson) auf (maßlos übertrieben und ras-
sistisch verklärt gespielt von Mantan Moreland). Interessant ist, dass Jeff in King of the Zombies
glaubt, dass er gefressen werden soll, jedoch beruhigt wird: „Zombies don’t eat meat!“ Es wird die
Möglichkeit des Gefressenwerdens zumindest in Betracht gezogen. Jedoch scheint es eher ein rassis-
tisches Stereotyp zu sein, dass bei Farbigen als Bedrohung der Kannibalismus wie selbstverständlich
unterstellt wird.

118 Einzig der Diener Lazarus fungiert als biblischer Verweis. Dieser ist sich seines Zustandes bewusst
und spricht von der Zeit, als er noch lebte.

3 Der Weg nach Westen. Von der Folklore in den flmschen Text

42

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


und (3) die komödiantische Umsetzung (vgl. Kleinschnittger, S. 66). Die Massevor-
stellung muss jedoch zwingend vom modernen Massekonzept des Zombienarrativs
abgesetzt werden. Es ist zwar festzuhalten, dass der Zombie kurz nach seiner westli-
chen Interpretation den Bezug zu Kriegen herstellt und sich der Masse annimmt. Die
nachfolgenden Filme beschränken sich jedoch auf die Erarbeitung der Idee, die an
eine Zombiearmee in falschen – sprich deutschen – Händen anknüpfbar ist, und ver-
meiden deren Inszenierung (sicherlich auch aus ökonomischen Gründen). Das Be-
drohungspotenzial begründet sich schließlich nicht in der Masse, sondern in der len-
kenden Instanz. Ist diese böswillig, sind es die Monster auch.

Auffallender ist da schon das Hervorgehen aus Kriegs- und Krisenkontexten. In
diesem Zusammenhang lohnt auch ein Blick auf andere Toten- und Untotenmythen,
die beliebte Topoi für den frühen Film darstellten. Der Wiedergänger, der sich varian-
tenreich und teils ikonisch im Motivkanon verdichtete, brachte diese Parallele schon
deutlich früher mit sich. Neben dem Vampir als Monstrenarchetyp, der in Nosfera-
tu – Eine Symphonie des Grauens (Deutschland 1922, Regie: Friedrich Wilhelm
Murnau) seine filmische Manifestation und seine kanonisierte Zuspitzung im Grafen
Dracula fand, sind Mumien,119 das Leichenteile-Potpourri Frankensteins120 sowie
Geister und Poltergeister als Ausprägungen im frühen Film zu nennen.121 In dieser
Vielzahl an Narrativen finden sich auch solche, die in Kriegskontexten entstanden
sind oder auf diese referieren. Und sie weisen nicht unerhebliche Parallelen zur Zom-
biefigur auf, können demnach quasi als Vorformen gelten.

119 Bereits 1903 findet sich die Erweckung einer Toten in ägyptischem Kontext, vgl. Le Monstre
(Frankreich 1903, Regie: Georges Méliès).

120 Erstmals 1910 als Kurzfilmadaption Frankenstein (USA, 1910, Regie: James Searle Dawley). Fer-
ner kann hier eine allgemeine Faszination für belebtes Material vermerkt werden, wofür sich popu-
läre Beispiele finden. So in Der Golem – Wie er in die Welt kam (Deutschland, 1920, Regie: Paul
Wegener, Carl Boese) und als Maschinenmensch in Metropolis (Deutschland 1927, Regie: Fritz
Lang). In Metropolis verweist ein Pentagramm als Teil der Erweckungszeremonie über die Tech-
nologie hinaus auf (schwarze) Magie, wohingegen der Golem rein magisch entsteht. Frankensteins
Monster ist, um die Bandbreite künstlicher Monstren zu erfassen, genuin auf Basis der Wissenschaft
erschaffen. Hier liest Meteling den Zombie in der Traditionslinie animierter Materia von Automata,
Homunculi und Golems, vgl. Meteling, Arno: Wiedergänger. Die filmische Lebendigkeit der Toten.
In: Macho, Thomas; Marek, Kristin (Hrsg.): Die neue Sichtbarkeit des Todes, München 2007,
S. 519-539, hier S. 522 Anm. 7. Vgl. vertiefend zur im Labor künstlich erzeugten Lebendigkeit als
biotechnologisches Artefakt und zur Interpretation des hybriden Charakters biotechnischer Pro-
dukte durch Bioethik, Wissenschaftssoziologie und -geschichte Gehring, Petra: Leben frisst Tod?
Sterben in einer Epoche des Lebens. In: Das Magazin der Kulturstiftung des Bundes, Heft 16 (2010),
S. 9-10, hier S. 10.

121 Diese uneinheitliche Motivvielfalt ist es auch, die der überschaubaren Struktur des Zombies einen
Vorteil verschafft. Hier schließe ich mich Neumanns Argumentation an: „Der Zombie unterscheidet
sich [Anm. P. D.: in seiner Einheitlichkeit] grundlegend von anderen Spezies des cineastischen Bes-
tiariums. Werwolf und Vampir als Symbole einer virilen oder morbiden Erotik kommen zur Wir-
kung in einem komplexen dramaturgischen Arrangement aus Anziehung und Abstoßung, Begierde
und Gefahr. Aliens sind Eindringlinge aus einer anderen Welt (…). Dämonen und Geister wiede-
rum verwirren durch eine unübersichtliche Vielfalt hinsichtlich Erscheinung, Mitteln und Gegen-
mitteln; ihre metaphysische Diffusität macht sie zu isolierten Phänomenen ohne einheitliche Wir-
kung.“ Neumann, S. 65.

3.5 Zombies auf Celluloid und die Etablierung in der Popkultur

43

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Überaus prägnant scheint dies auf Der Gefangene von Dahomey (Deutschland
1918, Regie: Hubert Moest) zuzutreffen. Die Deutsche Kolonial-Filmgesellschaft
m.b.H., DEUKO, versuchte in den letzten Kriegsmonaten die Kolonialpropaganda
mittels dieses Films aufrechtzuerhalten. Darin gerät der deutsche Pflanzer Burgsdorf
zu Kriegsbeginn im westafrikanischen Dahomey (im heutigen Benin) in französische
Gefangenschaft, wo er vom Lagerkommandanten drangsaliert und gequält wird. Um
ihn zu schützen, verabreicht ihm eine afrikanische Bedienstete einen Trank, der
Burgsdorf in einen todesähnlichen Zustand versetzt. Von den Wachen bestattet und
von der Helferin exhumiert, kehrt er nachts zurück, um die Franzosen zu töten.122

Zwei Auffälligkeiten sind hier hervorhebenswert: Zum einen die Parallelen zum hai-
tianischen Vodou, zumal dieser seine mythisch-paganistischen Ursprünge in West-
afrika hat.123 Zum anderen der zeithistorische Kontext des Ersten Weltkriegs. Leider
gilt der Film aber als verschollen, weshalb tiefergehende Analogisierungen zum hier
erarbeiteten Argumentationsrahmen nicht möglich sind.

Als Reflexion der Werte- und Welterschütterungen durch den Weltkrieg (und so-
mit explizit in politischem Kontext) tauchte der wandelnde Tote auch in Ich klage
an (J’Accuse!, Frankreich 1919, Regie: Abel Gance) auf. Im dritten Teil seines Anti-
kriegsepos lässt Gance die Toten aus den Schlachtfeldern auferstehen. Sie kehren in
schlammverkrusteten und zerrissenen Uniformen in ihre Heimat zurück und messen
den Sinn ihres Todes am Verhalten und Weiterleben ihrer Angehörigen.124

Ebenso ist Das Cabinet des Dr. Caligari (Deutschland 1920, Regie: Robert
Wiene) als Reflexion des Weltkrieges lesbar. Der Film zeigt den Zerfall von Autoritä-
ten und Gesellschaft in diffusem und schwerlich fixierbarem Irrsinn innerhalb einer
aus den Fugen geratenen, expressionistisch-windschiefen Welt. Der in einem Sarg
schlafende Somnambule Cesare (Conrad Veidt) kann als Vorform des Zombies be-
trachtet werden, da er den willenlos wandelnden Menschen als Dispositiv von Herr
und Diener beschreibt. Sein hypnotisierter Zustand zeigt zudem Parallelen zu Lucy
im Dracula-Stoff, wo sich der apathische, vom Vampir lenkbare Hypnosezustand als
Vorstufe des vampirischen und somit untoten Schicksals offenbart. Zugleich ist dieses
sklavische Verhältnis zwischen aristokratischem Vampir und willenlosem Opfer ein
Sklaventopos, der den des Zombi/e/s vorweggreift.

Nach den Wirren des Ersten Weltkrieges manifestieren sich folglich erste reflexive
Verbindungen mit Untoten. Dies gilt jedoch vorwiegend für den europäischen Film.
In Amerika bediente sich das Kino der europäischen Horrorbilder, ohne ihnen einen
eigenständigen Wert beimessen zu können. Die rasche und vielfältige Übernahme des

122 Weitergehend vgl. die Inhaltsangabe bei Fuhrmann, Wolfgang: Der Gefangene von Dahomey. Ein
kolonialer Zombie. In: Fürst, Michael; Krautkrämer, Florian; Wiemer, Serjoscha (Hrsg.): Untot. Zom-
bie Film Theorie, München 2011, S. 37-43, hier S. 38f.

123 Leider ist die Frage, wie die Drehbuchautorin Lene/Lena Haase zu diesen Informationen kam, über
Vermutungen hinaus nicht rekonstruierbar, vgl. ebd., S. 41.

124 Zum Remake von J’Accuse!, welches Abel Gance 1938 am Vorabend eines neuen Weltkriegs drehte,
vgl. Neumann, S. 70f. „Bei Gance liegt offen zutage, dass sie [Anm. P. D.: die Toten] ihre Existenz
einem Trauma und einem Sendungsbewusstsein verdanken (…).“ Ebd., S. 71. Der Rekurs auf die
Toten der Vergangenheit wird zur Mahnung vor der Zukunft.

3 Der Weg nach Westen. Von der Folklore in den flmschen Text

44

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Zombies in den Horrorfilmkanon offenbart darum auch ein Bedürfnis nach Abgren-
zung zu den variantenreichen Monstern europäischer Provenienz. Zwar sind mit Ed-
gar Allen Poe und H. P. Lovecraft (als prominenteste Vertreter) ikonische Horror-
und Gruselschriftsteller aus den USA hervorgegangen, in den Kinos tummelten sich
jedoch kaum Adaptionen ihrer Stoffe.125 Stattdessen finden sich die europäischen
Mythen mit ihren belletristischen Traditionen als Vertreter einer europäischen Unto-
tenkultur. Der Rekurs blieb unumgänglich, denn etwas Äquivalentes gab der amerika-
nische Kulturraum kaum her. Der Zombie tritt nun aber als Novum auf, während
kurz zuvor noch Frankenstein (USA 1931, Regie: James Whale), Dracula sowie
Dr. Jekyll und Mr. Hyde (Dr. Jekyll and Mr. Hyde, USA 1931, Regie: Rouben
Mamoulian) die Hochphase des klassischen Universal-Horrors einläuteten (vgl. ebd.,
S. 319 Anm. 12).

125 In Amerika ist bereits im 19. Jahrhundert eine Faszination für „mesmerism, somnabulism, and hyp-
notism“ erkennbar, was Poe, Hoffmann, Balzac, Dickens, Melville und andere literarisch verarbei-
ten, vgl. Rhodes, S. 29. Geschichten von Toten, die ins Leben zurückkommen, gab es zahlreich.

3.5 Zombies auf Celluloid und die Etablierung in der Popkultur

45

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Scharnier zwischen Mythos und Moderne: 
Der Zombie in den Pre-Code-Comics

Der Zombie ist vom Medium der Mündlichkeit direkt in das Medium des Films ein-
gegangen. Eine lange belletristische Tradition gab es nicht. Dieser Forschungskonsens
(vgl. pars pro toto Kleinschnittger, S. 17) bedarf jedoch einer Einschränkung. Er gilt
einzig für den haitianischen Urmythos und dessen Monstreninterpretation. Filmische
und literarische Be- und Verarbeitung, Rezeption und Weiterinszenierung fanden
überwiegend parallel statt. Für den modernen Filmzombie kann dies jedoch nicht
verallgemeinerbar gelten. In einem einstmals als simpelste Literaturform wahrgenom-
menen Medium tauchte er in einer Form, die heute gemeinhin mit ihm assoziiert
wird, bereits in den frühen 1950er Jahren auf – also lange vor der Zäsur 1967/68 mit
Die Nacht der lebenden Toten (Night of the Living Dead, USA 1968, Regie:
George A. Romero). Und eben dort, im Pulp- und Horrorcomic, blieb der Zombie
von der Forschung unbeachtet. Es wurde nie eine Verknüpfung von Film- und Co-
miczombie sowie eine Darstellung der zusammenhängenden Traditionslinie erbracht,
die über die bloße Verfallsästhetik hinausreicht. Das Comic entwickelte jedoch eine
Figur, die sich von den karibischen Wurzeln löste und ikonographische Bestandteile
mitbrachte, die im Zombiefilm später prägend werden sollten. So die selbstständige
Auferstehung aus dem Grab. Diese findet sich ein Jahrzehnt später in Nächte des
Grauens (Plague of the Zombies, Großbritannien 1966, Regie: John Gilling)126

und wird mit Lucio Fulcis Woodoo – Die Schreckensinsel der Zombies (Zombi 2,
Italien 1979, Regie: Ders.) archetypisch inszeniert. Mit Michael Jacksons Musikkurz-
film Thriller (USA 1983, Regie: John Landis), der Zombie-Episode in Die unheim-
lich verrückte Geisterstunde (Creepshow, USA 1982, Regie: George A. Rome-
ro)127 und Return of the Living Dead erfährt das Motiv verzögert seine Fest-
schreibung im modernen Kanon.

4  

126 Der Film ist vor allem als Rückgriff auf die klassischen Motive aus britischer Perspektive interessant.
„Das Vereinigte Königreich verlor zwischen 1945 und 1966 rund 25 Kolonien, eine schmerzliche
und widersprüchliche Erfahrung, die dazu beigetragen haben mag, sich auf vertrautes Terrain zu-
rückzuziehen [Anm. P. D.: Der Film spielt in der englischen Provinz]. Statt idyllischer Verklärung
anheimzufallen (wie etwa im deutschen Heimatfilm), fördert Gillings Blick zurück jedoch schwä-
rende und auch im England der 1960er Jahre immer noch aktuelle Konflikte zutage.“ Neumann,
S. 73.

127 Creepshow bezieht sich direkt auf die Pre-Code-Ära. Der Film ist in eine Rahmenhandlung und
diverse Horrorkurzgeschichten gegliedert, wobei die erste, Vatertag, eine im Geiste der 1950er Jahre
charakteristische Zombiegeschichte mit einer Auferstehungsszene zeigt. Bereits ein Jahr zuvor er-
schien Zurück bleibt die Angst (Ghost Story, USA 1981, Regie: John Irvin), in welchem eine
Altherrenrunde (Fred Astaire, Melvyn Douglas, Douglas Fairbanks Jr. und John Housman) von der
Hybris ihrer Jugendjahre heimgesucht wird. Die Verbildlichung der vor 50 Jahren ermordeten Frau
pendelt zwischen zartem Geistwesen und zombiehafter Körperlichkeit, die detailreiche Verwesungs-

47

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Auch der grafische Gewaltgrad wird auf der Leinwand erst später erreicht, so
bspw. mit Blood Feast (USA 1963, Regie: Herschell Gordon Lewis).128 Und weitere
Parallelen zwischen den Medien sind unter der Oberfläche verborgen, weshalb Co-
mic- und Filmforschung zusammengebracht werden sollen. Denn noch vor dem Film
wandelte sich der Zombie unbemerkt, oder nur durch Verweise pflichtbewusst er-
wähnt,129 im Printmedium rabiater. Die Reflexion zeitgenössischer Kriegsereignisse,
die Rückkehr verdrängter Schuld, die metaphorische Funktion und die Spiegelung an
der körperlichen, sich zersetzenden Oberfläche des Untoten sind für diejenigen Re-
gisseure und Autoren, die das Bild des menschenfressenden Leichnams erarbeiten,
aber derart wichtig, dass der marginale Verweis auf deren Medienkonsum nicht aus-
reichen kann. Die New Generation der Horrorfilmregisseure war in den 1950ern im
adoleszenten Alter. Ihre Auseinandersetzung mit popkulturellen Medien war enorm,
also müssen diese auch als Einflussgrößen in Betracht gezogen werden.

Zudem ist deren politische und mentalitätsgeschichtliche Gegenwart derart von
Krisen gezeichnet, dass diese und ihre Rückwirkungen auf die Medien eine Fokussie-
rung wert sind. Gerade die Fragen nach Form und Funktion des Zombies im Pre-
Code-Comic sowie die Frage nach den Ursachen dieses Motivwandels sind für das ab
1967/68 entwickelte Motiv ertragreich. Ein intermedialer Exkurs wird hier als unver-
zichtbar erachtet, um die apokalyptische und allegorische Dimension des Filmmons-
trums in Gänze erfassen zu können.

Mit einem Verweis auf die Literaturwissenschaft sei bereits die vergangenheitsre-
flexive Dimension der Zombiefigur fokussiert, welche nun vollständig aus ihrem folk-
loristischen Kontext gelöst ist und potenzielle Traumata aufgreift. Ein klassisches Bild
für „die Entdifferenzierung von Vergangenheit und Gegenwart, die das Trauma her-
vorbringt“ und im Zustand der Latenz zwar ausgeschlossen ist, aber „in unregelmäßi-
gen Eruptionen“ zurückkehrt, ist das Gespenst oder der Wiedergänger. Aus einer un-
bewältigten, aber aktiven Vergangenheit drängen diese Figuren ins Bewusstsein zu-
rück.130 Der Zombie ist als Latenz eines Traumas lesbar. Aber die literaturwissen-
schaftliche Annäherung an das Gespenst offenbart weitere Parallelen. Und das nicht
nur, weil der Zombie auch seinen Ursprung in der Folklore findet, sondern viel eher,
weil er die Rückkehr des Verdrängten und die allegorische Aufarbeitungsmöglichkeit

stadien aufweist. Hier wird der Zombie/Geist zum Sinnbild verdrängter Schuld, die ihre individuelle
Rache einfordert.

128 Lewis etablierte die Splatterästhetik. Es folgten Two Thousand Maniacs! (USA 1964, Regie:
Ders.), Color Me Blood Red (USA 1965, Regie: Ders.), The Gruesome Twosome (USA 1967,
Regie: Ders.) und weitere. In Europa ist eine solche Tendenz ebenso feststellbar, besonders in Italien.
Pars pro toto sei auf Mario Bava verwiesen, u. a. Blutige Seide (Sei donne per l’assassino, Itali-
en 1964, Regie: Ders.).

129 So bspw. Stephen Thrower, für den die Zombies in Zombi 2 wirken, als seien sie in Orientierung an
Comics entwickelt, vgl. Thrower, Stephen: Beyond Terror. The Films of Lucio Fulci, Guildford 1999,
S. 148. Dies ist eine visuelle Linie, die er auch für Das Haus an der Friedhofmauer (Quella
villa accanto al cimitero, Italien 1981, Regie: Lucio Fulci) anmerkt, vgl. ebd., S. 186.

130 Vgl. Assmann, Aleida; Jeftic, Karolina; Wappler, Friederike: Einleitung. In: Dies. (Hrsg.): Rendezvous
mit dem Realen. Die Spur des Traumas in den Künsten, Bielefeld 2014, S. 9-23, hier S. 13.

4 Scharnier zwischen Mythos und Moderne: Der Zombie in den Pre-Code-Comics

48

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


von kulturellen Missständen darstellt. In seiner Motivradikalisierung ab 1967/68 tritt
schließlich noch die Medienreflexion hinzu:

„Für Medien gilt ganz allgemein, dass sie in einer spezifischen Form das Raum-Zeit-Ver-
hältnis organisieren. Genau dies gilt auch für das Gespenst. Eine zeitlich entfernte Vergan-
genheit gerät im Spuk in eine räumliche Nähe, in eine unheimliche Präsenz.“131

Zusammengefasst: „Geistererscheinungen markieren eine spezifische Störung im
Raum-Zeit-Kontinuum, was als zentrales Charakteristikum von traumatischer Tem-
poralität verstanden werden muss.“ (Ebd., S. 163) Dies sei mit »Cultural Haunting«
subsumierbar und meint die Rückkehr des Verdrängten (in Form von Gespens-
tern).132 Das Gespenst tritt als unbewältigte Präsenz der Vergangenheit auf und ist so-
mit Symptom einer Traumatisierung (vgl. Kraft, S. 141). Der Adressat kann ebenso
individuell wie gesamtgesellschaftlich gemeint sein und wird im Rahmen des »Cultu-
ral Haunting« von der unverarbeiteten Geschichte heimgesucht (vgl. ebd.,
S. 147-149). Hier wird deutlich,

„dass das Reale der traumatischen Vergangenheit, das nicht ohne Weiteres in die vorherr-
schenden Realitätsmodelle der Gesellschaft und ihre symbolische Ordnung überführt
werden kann, im Phantastischen Ausdruck findet.“133

131 Kraft, Andreas: Gespenstische Botschaften an die Nachgeborenen: »Cultural Haunting« in der neue-
ren deutschen Literatur. In: Assmann, Aleida; Jeftic, Karolina; Wappler, Friederike (Hrsg.): Rendez-
vous mit dem Realen. Die Spur des Traumas in den Künsten, Bielefeld 2014, S. 141-165, hier S. 147.

132 Vgl. ebd., S. 141. Kathleen Brognan hat aufgezeigt, dass Geistermotive „für die intergenerationelle
Langzeitkommunikation eine ganz neue Bedeutung gewonnen haben. Sie ermöglichen es insbeson-
dere den Autorinnen ethnischer Minderheiten, sich auf neue Weise mit ihren gewaltsam zerstörten
kulturellen Traditionen zu verbinden. Im Idiom des ›Magischen Realismus‹ der Geister-Erzählun-
gen können Sklaverei-, Kolonialisierungs- und Immigrations-Geschichten auf eine Weise erzählt
werden, die das traumatisch Abwesende in die Vorstellung zurückholt und damit ermöglicht, dass
eine zerstörte kulturelle Tradition durch ›Re-Imagination‹ in die Gegenwart aufgenommen werden
kann.“ Assmann, Jeftic und Wappler, S. 19. Hier knüpft auch Robnik an, um die Nazi-Zombies vom
Zombie-Terminus zu separieren. Zu Filmen wie Outpost – Zum Kämpfen geboren (Outpost,
Großbritannien 2007, Regie: Steve Barker) und dessen Nachfolgern, Dead Snow (Død snø, Nor-
wegen 2009, Regie: Tommy Wirkola) und Dead Snow – Red vs. Dead (Død snø 2, Norwegen,
Island 2014, Regie: Tommy Wirkola) sei „einzuwenden, dass es sich bei all den (…) untoten SS-
Männern im Horrorkino eigentlich eher um Gespenster (…) handelt. Gespenster bringen die Nicht-
Vergangenheit, das Nachlasten und Anhalten von etwas Gewesenem (…), spukförmig zur Wirkung.
Moderne Zombies hingegen stehen beinahe gleich wieder auf (…).“ Robnik, S. 35.

133 Assmann, Jeftic und Wappler, S. 23. Für Beispiele aus einem anderen Kultur- und Ideologiekreis sei
auf Etkind, Alexander: Postsowjetische Heimsuchungen: Die kulturelle Erinnerung an den Sowjet-
terror. In: Assmann, Aleida; Jeftic, Karolina; Wappler, Friederike (Hrsg.): Rendezvous mit dem Rea-
len. Die Spur des Traumas in den Künsten, Bielefeld 2014, S. 191-212 verwiesen. „In einem Land, in
dem Millionen von Menschen unbestattet geblieben sind, kehren die Toten als Untote zurück.“
(Ebd., S. 191) Hierauf fußen Erinnerungspraktiken, die Etkind zur Erweiterung der ›Hauntologie‹
von Derrida (›Hardware‹, also Denkmäler, und ›Software‹, folglich Texte, insgesamt als post-trau-
matische Variante seiner ›Ontologie‹, vgl. ebd., S. 212) um die Kategorie der ›Ghostware‹ bewegten.
„Damit meine ich (…) von Menschen geschaffene und imaginierte Simulakren, die die Erinnerung
an die Toten verkörpern.“ Ebd., S. 206.

4 Scharnier zwischen Mythos und Moderne: Der Zombie in den Pre-Code-Comics

49

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Die Rückwirkungen des Krieges

Am 22. Mai 1944 erschien im Life magazine ein picture of the week, welches eine jun-
ge Frau im Halbprofil an einem Schreibtisch zeigt.134 Sie ist zeitgemäß modisch ge-
kleidet, ihr Haar ist geordnet und von einem floralen Band gehalten. Mit Tinte und
Feder verfasst sie einen Brief und blickt, kurz innehaltend, gedankenversunken auf
einen Schädel, der oberhalb ihres Briefpapiers auf dem Schreibtisch ruht. Er ist von
links im Halbprofil zu sehen, dem Betrachter mehr zugewandt als ihr. Die dunkle Tür
im Hintergrund hebt den bleichen Schädel, dem die Schneidezähne fehlen, noch her-
vor, betont ihn und verleiht ihm eine unheimliche Plastizität. Das Foto mutet wie eine
klassische Vanitas-Szenerie an, es schreit das memento mori förmlich heraus, ist me-
lancholisch und – zusammen mit dem jungen Leben – erschreckend kontrastreich,
man möchte sogar an die Der-Tod-und-das-Mädchen-Ikonographie denken. Die
Komposition ist anspruchsvoll, eine Vielzahl von gedachten Diagonalen strukturiert
innerhalb von durch Überschneidungen entstehenden Dreiecken diverse Sinnzusam-
menhänge und Bündelungen. So zwischen Schreibfeder, Tischkante und dem Feder-
halter, wodurch die schreibende Hand fokussiert wird. Was schreibt sie? An wen?
Welchen Bezug gibt es zum Schädel, der vor ihr liegt? Eine weitere Bündelung erfolgt
über den oberen Türrahmen, die blumige Umfassung der gebundenen Haare und von
dort über die Diagonale durch den kopfstützenden Arm, zum Schädel und der Bilde-
cke rechts unten, wodurch das Nachdenkliche als Beziehung zwischen dem jungen
Leben und dem Tod hervorgehoben wird.

Richtet man die Aufmerksamkeit auf den Schädel, fallen die Linien auf ihm auf,
die sich zu Schrift verdichten. Er ist beschrieben worden! Offenbar aus unterschiedli-
chen Richtungen, womöglich von mehreren Personen. Es stellt sich die Frage, ob die
junge Frau in sich gekehrt, nachdenklich, melancholisch vor dem Schädel verharrt
oder ob sie die Texte darauf studiert. Unterhalb der Tischkante findet sich, in das Bild
gedruckt, die redaktionelle Erklärung des Motivs: „Arizona war worker writes her
Navy boyfriend a thank-you note for the Jap skull he sent her.“ Der Schädel gehört
demnach zu einem japanischen Soldaten und ist ein makabres Souvenir, die Signatu-
ren sind Grußbotschaften vom fernen Kriegsschauplatz. Ein erläuternder Text auf der
links gegenüberliegenden Seite im Magazin nennt weitere Details. Der Lieutenant
und seine Freunde haben den Schädel signiert, zudem trägt er eine Inschrift:

‚This is a good Jap – a dead one picked up on the New Guinea beach.‘

Offenbar war die Frau von dem Relikt wenig schockiert, taufte sie ihren Totenkopf
doch umgehend Tojo, so gibt es der begleitende Text zu verstehen. Abschließend ist
beiläufig erwähnt, dass die Militärführung das Schädelsammeln missbilligt (vgl.
Weingartner, S. 58).

4.1

134 Vgl. Weingartner, James J.: Trophies of War: U.S. Troops and the Mutilation of Japanese War Dead,
1941-1945. In: PHR, Bd. 61, Heft 1 (1992), S. 53-67, hier S. 57f. Ebenso Harrison, Simon: Skull tro-
phies of the Pacific War: transgressive objects of remembrance. In: JRAI, Bd. 12, Heft 4 (2006),
S. 817-836, hier S. 824f. und weiterführende Literatur a. a. O.

4 Scharnier zwischen Mythos und Moderne: Der Zombie in den Pre-Code-Comics

50

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Tatsächlich etablierte sich seit der Schlacht um Guadalcanal die Angewohnheit,
Schädel getöteter Japaner zu sammeln, in die Heimat zu schicken oder vor Ort orna-
mental in Lagern und an Fahrzeugen anzubringen.135 Belege hierfür finden sich in
der privaten Kriegsfotographie der GIs. Neben Skelettteilen wurden auch Ohren und
Zähne gesammelt (vgl. u. a. Harrison, S. 822f.). Harrison meint, dass dies Parallelen
zur Jagd- und Trophäenpraxis nativer Stämmen aufweise, und dass ähnliche Situatio-
nen (durch Rassismus begünstigte Entmenschlichung des Gegners, Krieg als Ausnah-
mesituation, Dschungel als wildes und der gewohnten Umgebung diametrales Terri-
torium) auch ähnliches Verhalten hervorrufe. Dies klammere auch zukünftige Kon-
flikte nicht explizit aus.136 Er beruft sich dabei auf Fälle aus der Zeit des Imperialis-
mus, vornehmlich dokumentiert für deutsche und britische Kolonialherren.

Damit dieses Handlungsmuster auftritt, müssen bestimmte Vorbedingungen vor-
handen sein, so ein spezifischer sozialer Rückhalt, der mit der Jagd vertraut ist, sowie
ein gewisser rassistischer Hintergrund (vgl. ebd., S. 819 sowie das Fazit S. 831f.). Be-
reits bei indigenen Völkern ist auffällig, dass Trophäen von Gegnern genommen wer-
den, zu denen eine große Distanz besteht (geographisch, physiognomisch etc.), so-
dass sie nicht als äquivalente Menschen wahrgenommen werden.137 Da sich ein ver-
gleichbares Handeln im Krieg auf europäischem Boden nicht findet, ist die niedrige
Hemmschwelle der GIs speziell auf das rassistische Verhältnis zu den Japanern zu-
rückzuführen. Diese wurde ideologisch und propagandistisch herabgesetzt, was zur
Entmenschlichung des Feindes führte.138 Der Krieg gegen die Japaner wurde gar als
Jagd charakterisiert. In einigen US-Bundesstaaten wurden zum Anwerben der Rekru-

135 Vgl. Trombetta, Jim: The Horror! The Horror! Comic Books the government didn’t want you to
read, New York 2010, S. 115, Weingartner, S. 56 Anm. 10 und Harrison, S. 827. Erwähnt sei, dass
auch australische Soldaten Schädel sammelten, vgl. Harrison S. 832, Anm. 3 für weiterführende Li-
teratur.

136 Vgl. Harrison, S. 818. Rassismus gegen Asiaten und der Kriegskontext setzen sich in Korea und
äquivalent in Vietnam fort. Auch hier kommt es erneut zum Sammeln von Trophäen, vgl.: Larson,
Frances: Severed. A History of Heads Lost and Heads Found, New York 2014, S. 47-75 und weiter-
führende Literatur a. a. O., S. 283-285. Auch Harrison verweist darauf, dass die Praktik nach dem
Pazifikkrieg vergessen wurde und in Vietnam wieder auftauchte, vgl. Harrison, S. 832 sowie die wei-
terführende Literatur a. a. O., Anm. 1.

137 Vgl. Harrison, S. 819f. Bräunlein verweist für die philippinischen Alangan-Mangyan explizit darauf,
dass auch diese „die polare Unterscheidung von "wild" – "zivilisiert", bzw. "fremd" – "eigen"“ kennen.
„Dieses räumliche Ordnungsmuster, eine topografische Raumordnungsstruktur, die in Korrelation
zu soziographischen Gruppenordnungsstrukturen steht,“ habe der Entstehung und Aufrechterhal-
tung von Identität gedient, vgl. Bräunlein, S. 98 Anm. 4. Darüber hinaus verweist er auf Edmund
Leach, der die Polarität durch eine Dreiteilung ausdifferenzierte, um mit dieser Typologie ein
Kriegserklärungsmodell zu liefern. Near (= home, kinsfolk, friends, tame animals, local village, wit-
ches), Intermediate (= the familiar outside, affinal relatives, enemies, wild animals of familiar
sorts, ghosts, village fields and neighbouring villages), Far (= the great unknown, ancestors, stran-
gers, fabulous wild animals, gods, demons, remote unfamiliar parts of the real world; metaphysical
worlds of the „heaven“ and „hell type“), vgl. ebd., S. 98, Anm. 4 in Anlehnung an Leachs The Nature
of War (1965).

138 Vgl. Weingartner, S. 53ff. Vgl. zur tierischen Darstellung der Japaner, bspw. als Ratten, auch Harri-
son, S. 820. Die Wahrnehmungsverschiebung hin zum Nicht-Menschen durch propagandistisch
verbreitete tierische Attribute findet sich ebenso im Dritten Reich. Und auch hier ermöglichte die
ideologische Vorarbeit einen enthemmten Exzess im Umgang mit menschlichem Leben.

4.1 Die Rückwirkungen des Krieges

51

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


ten Jagdlizenzen ausgegeben (vgl. Weingartner, S. 55). Der Schritt hin zum Trophäen-
sammeln ist von hier aus nicht weit und auch nur konsequent, denn an waidmänni-
sche Erfolge hat man schließlich traditionell gern ein Andenken.

Die Dimension dieser Praxis muss enorm gewesen sein, gab es doch 1944 mehre-
re Direktiven und Anordnungen, die das Fortschaffen von Leichenteilen als Trophäen
unterbinden sollten (vgl. ebd., S. 57). Selbst an Präsident Franklin D. Roosevelt ging
dies nicht unbemerkt vorüber, da ihm am 13. Juni 1944 ein Brieföffner aus dem Arm-
knochen eines japanischen Soldaten geschenkt wurde (vgl. ebd., S. 60f. und Harrison,
S. 825).

Die vielen Reaktionen auf das Bild der Frau mit dem Schädel zeugen von der öf-
fentlichen Wahrnehmung, die sich als Schuldgefühl ins kollektive Gedächtnis hätte
einschreiben können.139 Auch muss eine außerordentliche Menge an Schädeln in Re-
galen und auf Dachböden amerikanischer Haushalte vorhanden sein, die stets ge-
mahnen.140 Jedoch fand ein Verdrängungsprozess statt. In der amerikanischen Zivil-
gesellschaft gab es kein kulturelles Schema, wie mit solchen Artefakten verfahren wer-
den solle. Und da das Schädelsammeln kein Bestandteil der amerikanischen Kultur
ist, konnten die Vorkommnisse nicht ins soziale Gedächtnis eingeschrieben wer-
den.141 Zusätzlich dokumentierten die Nürnberger Prozesse der Weltöffentlichkeit ein
in der Menschheitsgeschichte einmaliges Verbrechen, welches die Gräuel der GIs
überschattete. Durch diese Verbrechen bekam der Zweite Weltkrieg den Ruf des ge-
rechten Krieges.142 Eine ganze Generation junger Männer dürfte und sollte sich des-
halb als ruhmreicher Sieger fühlen. Ihre eigenen Taten wurden verdrängt. Allerdings

139 Vgl. zivile Reaktionen in Form von Leserbriefen (Weingartner, S. 58f.), militärische Reaktionen
(ebd., S. 60) und die Positionierung der Kirche (ebd., S. 65f.). Es liegt auf der Hand, dass in Japan
propagandistisch darauf reagiert wurde, vgl. bspw. ebd., S. 63.

140 So berichtet Kenneth V. Iserson, dass 1984 bei der Repatriierung japanischer Soldaten von den Ma-
rianen 60% ohne Schädel gewesen seien, vgl. Trombetta, S. 115 und Harrison, S. 828.

141 „After their trophies were sent home, or brought home, it seems that many veterans and their fami-
lies did not know what to do with them, because there were no accepted cultural schemata for the
use of such objects. It was not so much that their existence was deliberately suppressed or denied
after the war. Certainly they were distasteful, even potentially incriminating, but worse wartime
atrocities are remembered and openly acknowledged. More basically, the skull trophies of the Pacific
War, a class of artefacts whose origins seem so radically to confound the distinction between per-
sons and things, proved too aberrant and anomalous to be readily assimilated into social memory.
After the war, their existence was in large part lost to public historical consciousness, ultimately be-
cause this consciousness lacked categories to accommodate such transgressive objects, embodying
as they did incongruous ideas of the inalienable alienated, and the inappropriable appropriated.“
Harrison, S. 831.

142 Vgl. Sontag, Susan: Das Leiden anderer betrachten, (4. Aufl.) Frankfurt am Main 2013, S. 42. Der
Krieg als alliierter Widerstand werde als gerecht wahrgenommen, wodurch auch Stellung gegen das
Verbrechen bezogen werde. Vgl. auch Terkel, Studs: „Der gute Krieg“. Amerika im Zweiten Welt-
krieg. Zeitzeugen sprechen, München 1989. Die Anführungszeichen, im Original »The good War«
(1984), betonen die Widersinnigkeit der Begriffe „gut“ und „Krieg“. Diese Phrase wurde von der
Generation kriegsteilnehmender Amerikaner genutzt, vgl. ebd., S. 6. Angemerkt sei, dass auf den
Seiten 69-103 auch Interviews mit Teilnehmern am Pazifikkrieg zu finden sind. Besonders der erste
Bericht (vgl. ebd., S. 69-77) zeugt vom Hass gegen die Japaner, hier begründet damit, dass deren
Bushido die Kapitulation verweigere und jeden Soldaten bis zum Tod kämpfen lasse. Der Berichten-
de ist sich dessen bewusst, dass sich der Pazifikkrieg im Hinblick auf die Gräuel auf dem Schlacht-

4 Scharnier zwischen Mythos und Moderne: Der Zombie in den Pre-Code-Comics

52

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


tauchten sie gemahnend am Ende der 1940er Jahre wieder auf und sprangen den Kin-
dern und Jugendlichen aus ihren Comics entgegen. Dabei hatte die Verarbeitung rea-
ler Ereignisse in den Panels einen entscheidenden Schritt absolviert. Es sind nicht
mehr die Superhelden,143 die auf den Krieg referieren, sondern es ist der Horror, der
allegorisch Bezüge herstellt.

Bereits im Zweiten Weltkrieg waren Comics überaus populär:
„Vierundvierzig Prozent der zwölf Millionen GIs lasen regelmäßig Comic-Hefte, weitere
zwanzig Prozent zumindest gelegentlich. Allein von Superman verschiffte DC jeden Mo-
nat fünfunddreißigtausend Exemplare an die Front; insgesamt machten Comic-Hefte ein
Viertel der von den USA exportierten Druckerzeugnisse aus.“ (Knigge, zit. n. Palandt,
S. 261)

Zu Superman gesellte sich 1940 im Hause Marvel (seinerzeit Timely Publications)
Captain America. Im Gegensatz zu Superman, der an der Heimatfront amerikanische
Werte verteidigte (vgl. ebd., S. 260f.), ging er in den Kampfeinsatz gegen Hitler (vgl.
ebd., S. 262f.). Das Ende des Krieges entzog den Figuren und ihren Trittbrettfahrern
jedoch die realen Gegner, was ihrer Akzeptanz wenig zuträglich war. Konstatierend
arbeitet Palandt heraus:

„Der Rückblick (…) zeigt: Der konstruierten Welt der Comics, dem Mythos, werden
Grenzen gesetzt durch die reale Zeitgeschichte und die zeitgenössischen Einstellungen
und Überzeugungen der Leser. Werden diese Grenzen überschritten, verliert der Mythos
seine Glaubwürdigkeit bzw. der Verlag die Käufer.“ (Ebd., S. 272)

So ist es bezeichnend, dass auf den Kalten Krieg und dessen erste Eskalation in Korea
keine Superhelden mehr reagierten. Kritik wurde weder durch Helden noch durch
Comic-GIs eingebracht. Dies gelang jedoch der im episodischen Horrorcomic über-
spitzten Kriegsallegorie. Hier wurden freigewordene Nischen besetzt und ein neues
Publikum erschlossen.

feld deutlich vom Krieg in Europa unterscheidet. Er weiß um die Barbarei, der die GIs verfielen,
und berichtet bspw. vom Ausschlagen der Goldzähne von Japanern. Das Sammeln anderer Leichen-
teile findet hingegen keine Erwähnung.

143 Für Superman als Archetypus des Helden und seine Geburtsstunde zu Zeiten von Depression und
dramatischer Zuspitzungen in Europa vgl. Palandt, Ralf: Gezeichnete Bilder vom Krieg: Konstruier-
te Wirklichkeit in US-amerikanischen Superhelden-Comics. In: Knieper, Thomas; Müller, Marion G.
(Hrsg.): War Visions. Bildkommunikation und Krieg, Köln 2005, S. 256-275, hier S. 258ff.

4.1 Die Rückwirkungen des Krieges

53

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Impulse für den New Trend

Das Comic war fester Bestandteil der Jugendkultur und füllte in der sich dem Ende
zuneigenden Prä-TV-Ära hundertfach die Läden. Es war im Amerika der ausgehen-
den 1940er Jahre das populärste Medium mit einem wöchentlichen Verkauf von
80-100 Millionen Exemplaren. 1952 produzierten über 20 Verleger annähernd 650
Comictitel pro Monat.144 Äquivalent zum Film (speziell in Orientierung an den Neu-
ausrichtungen durch Science-Fiction und Film Noir) änderten Comics in den Nach-
kriegsjahren ihren Charakter und erschlossen neue Themenspektren. Die berühmten
Crime-Comics etablierten sich zwar eher, so CRIME does not pay ab Juni 1942 oder
das von J. Edgar Hoover initiierte War on Crime seit 1936.145 In der zweiten Hälfte
der 1940er Jahre wurden sie jedoch zum führenden Trend. Der Anteil an allen Co-
mics stieg von 3% im Jahr 1946 auf 14% 1948.146 Auf Basis einer angenommenen Ver-
rohung der Kinder entwickelte sich jedoch auch Widerstand gegen die Hefte (vgl. Ha-
jdu, S. 71ff.), der sich sogar in Bücherverbrennungen entlud.147 Die grafische und in-
haltliche Drastik der Crime-Comics wurden unter diesem Druck reduziert.

Das Verlagshaus E.C. suchte 1949 verstärkt nach einem New Trend und veröffent-
lichte in der Reihe Crime Patrol zunehmend Horrorgeschichten. William Maxwell
Gaines, der den Verlag von seinem Vater übernahm, stellte die thematische Ausrich-
tung schließlich vollständig um. Es wurden Kriminal-, Romantik- und Westernge-
schichten umgesetzt (zudem wurde aus Educational Comics das prägende Entertai-
ning Comics). Dies waren jedoch Imitationen erfolgreicher Konzepte am umkämpften
Markt. Der eigene und innovative New Trend wurde erst durch Horrorgeschichten er-
reicht, von denen bereits die frühen auch aus ihren Gräbern zurückkehrende Tote
enthielten. Die wahrscheinlich erste Zombiegeschichte von E.C. war „Zombie Terror“,
die 1948 in Moon Girl erschien. Den Anstoß für eine vollständige Neuorientierung
gab indes der Erfolg von „Return from the Grave“ in Crime Patrol (vgl. Flint, S. 63).
Nach der inhaltlichen Neuausrichtung wurden die Titel geändert und die Crime-Co-
mics gingen in die Horrorcomics über. Crime Patrol wurde zu The Crypt of Terror und
War Against Crime wurde zu The Vault of Horror.148 Beide Heftreihen gelten als die

4.2

144 Vgl. Hajdu, David: The Ten-Cent Plague. The great Comic-Book Scare and how it changed Ameri-
ca, New York 2008, S. 5.

145 Vgl. Hajdu, S. 60-62 und insgesamt zu den Crime-Comics a. a. O., S. 53-70.
146 Vgl. ebd., S. 110. Dass die Crime-Comics das Verbrechen wesentlich stärker betonten als die Justiz,

zeigen bereits die Cover. Stets wurde der Schwerpunktbegriff groß und farbig hervorgehoben, wäh-
rend die Ergänzungen winzig und aus der Ferne nicht erkennbar waren, wie bspw. CRIME and
justice, GANGSTERS – can’t win, CRIMINALS – on the run, GUNS against gangsters. Vgl. Fuchs,
Wolfgang J.; Reitberger, Reinhold C.: Comics. Anatomie eines Massenmediums, München 1971,
S. 134f.

147 Vgl. Hajdu., S. 114ff. und S. 147ff. Der mitunter bedenklichen Parallelen zu den Bücherverbrennun-
gen der Nazis war man sich durchaus bewusst, vgl. ebd., S. 118. In diesem Kontext muss auch Ray
Bradburys Fahrenheit 451 (1953) verstanden werden, worin vor Zensur (durch Verbrennung der
Bücher!) und der zunehmenden Übermacht des Fernsehens als Instrument einer ideologischen
Gleichschaltung gewarnt wird, vgl. u. a. ebd., S. 303f.

148 Vgl. Hajdu, S. 176. Nach diesem Verfahren seien aus Romantikcomics, die sich an ein weibliches
Publikum richteten und kurzzeitig als Ersatz für den Interessenschwund an Crime-Comics herge-

4 Scharnier zwischen Mythos und Moderne: Der Zombie in den Pre-Code-Comics

54

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Speerspitzen der Pre-Code-Horrorcomics. Obwohl sich E.C. zu den Herren der Hor-
rorreihen aufschwangen (was sich auch in einer Vielzahl an Trittbrettfahrern äußer-
te), waren sie nicht die Ersten (vgl. ebd., S. 140-142 und S. 176f.). Jedoch war ihr Ti-
ming perfekt: Seit dem 3. September 1949 wusste man, dass die Sowjetunion im Be-
sitz der Atombombe war, wodurch jede vorstellbare Form von Horror plötzlich real
erschien. Und hier nun wurde der Zombie zur Verbildlichung des eigenen Schicksals
im nuklearen Holocaust.149 Der fiktive Horror wird im Kontext realen Horrors popu-
lär. Und der Comiczombie wird zu einem Kristallisationspunkt des Schreckens, der
nun auf den Schultern der westlichen Welt lastet.

Horror wurde zum Erfolgskonzept. 1952 waren annähernd ein Drittel aller Co-
mictitel solche, die am Makabren orientiert sind (vgl. Hajdu, S. 189f.). Da ließ der Wi-
derstand natürlich nicht lange auf sich warten. Die Schlinge für die über alle Stränge
schlagenden Geschichten zog sich allmählich zu,150 bis letztlich, im finalen Akt der
Selbstzensur, die Comicindustrie einknickte. Die CMAA (Comics Magazine Associa-
tion of America) entwickelte unter dem wachsenden Druck im Oktober 1954 ihren
Comic Code selbst.151 Die größte Wirkung auf die Entstehung des Codes ist dabei Dr.
Frederic Wertham zuzuschreiben, dessen Verurteilungen des Mediums 1954 in das
Buch Seduction of the Innocent kulminierten. Dieses ist nicht die erste Anti-Comic-
Schrift, aber die einflussreichste, da sie enorme Reichweite durch Werbung erzielte.
Erst durch sie wurde den Eltern landesweit aufgezeigt, womit sich ihre Kinder ausein-
andersetzen.152 Es folgte ein briefmarkenähnliches Siegel auf den Heften, welches die
Kinder- und Jugendverträglichkeit und die Einhaltung des Codes bestätigte. Da er
unter anderem die Verwendung von Begriffen wie Fear, Horror und Terror auf den
Covern verbot, wurde E.C. über Nacht vom Markt verdrängt.153

halten hätten (vgl. ebd., S. 156), zunehmend Weird und Science-Reihen geworden, vgl. ebd., S. 177f.
Dieses typische E.C.-Vorgehen einer inhaltlichen Korrektur mit hintangestellter Titeländerung habe
dazu geführt, dass die Titel nicht verlässlich gewesen seien. Deshalb wurde das Verlagslabel für die
Käufer zu Marke und Gütesiegel gleichermaßen. E.C. entwickelte sich zum Synonym für Horrorco-
mics, vgl. ebd., S. 176-178.

149 Vgl. ebd., S. 177. Gezündet wurde die Bombe bereits am 29. August 1949, vgl. Stöver, Bernd: Ge-
schichte des Koreakriegs. Schlachtfeld der Supermächte und ungelöster Konflikt, (2. durchg. Aufl.)
München 2013, S. 148.

150 1955 folgten abermals Bücherverbrennungen, vgl. Hajdu, S. 303.
151 Das dreiteilige Regularium regelte sogar die Werbung, vgl. Fuchs und Reitberger, S. 139 und im voll-

ständigen Nachdruck ebd., S. 258ff. Tatsächliche gesetzliche Verbote folgten wenig später, vgl. ebd.,
S. 138 und Hajdu, S. 311ff. Zur Planung und Umsetzung des Codes und den teilnehmenden Verle-
gern vgl. ebd., S. 274-304. Erst zehn Jahre später wurde die Lücke wieder gefüllt. Der Comic Code
bezog sich explizit auf die farbigen Hefte. So nutzte James Warren 1965 das Schlupfloch der Comi-
cheft-Definition und brachte erneut Horrorbildgeschichten in Creepy heraus, nur diesmal in
Schwarz-Weiß und in Form eines Magazins. Ein Jahr später folgte Eerie und 1969 Vampirella. In den
1970er Jahren erschienen weitere Publikationen nach diesem Vorbild und brachten den Horror zu-
rück ins Printmedium, vgl. Flint, S. 67.

152 Vgl. Hajdu, S. 229ff. Außerdem sehen sich Zeichner und Verleger verstärkt öffentlicher Ächtung
ausgesetzt, vgl. ebd., S. 240-244.

153 1955 geht E.C. vollständig in die Knie, vgl. ebd., S. 319ff., lediglich das MAD-Magazine wird bis
heute erfolgreich und mittlerweile ikonisch fortgeführt, vgl. ebd., S. 323-326.

4.2 Impulse für den New Trend

55

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Die fünf Jahre zwischen 1949 und 1954 gelten jedoch unzweifelhaft als die Hoch-
phase, als das Golden Age der Horrorcomics. Der Ausstoß an Heften war beispiellos,
die Qualität pendelte zwischen Trash und künstlerisch wertvoll. Der Output auf dem
Horrorcomicmarkt war derartig groß, dass nahezu alles, was als Inspirationsquelle für
die Horrorgeschichten dienen konnte, genutzt wurde. Edgar Allan Poe, der bspw. mit
The Tell-Tale Heart (1843) den Archetypus für das Motiv verdrängter Schuld schuf, ist
hier das prominenteste Beispiel. Jedoch diente jede verfügbare Horror- und Science-
Fiction-Geschichte als Quelle (vgl. bspw. ebd., S. 181f.). Und natürlich sollte der zeit-
geschichtliche Einfluss realer Ereignisse nicht unterschätzt werden. Mitunter spiegel-
ten die Horrorcomics die Zeitgeschichte in verschlüsselter Form, ohne jedoch derart
reißerisch und offensiv mit der (vermeintlichen) Realitätsentlehnung zu werben, wie
es noch die Crime-Comics taten. Durch die subtextuelle Kodierung entwickelten die
Comics eine subversive Kraft, die der durch den Mainstream-Film domestizierten
Idylle von Suburbs und Familie (als Wert und Lebensstil, den es zu verteidigen gilt)
entgegenstand.154 Die Comics gaben dem Krieg keinen Sinn, sie zeigten nicht auf,
wofür es sich zu kämpfen lohne, sie illustrierten keine erhaltenswerten Normen- oder
Gesellschaftssysteme. Es gab keine Happy Ends und auch keinen Respekt vor Gren-
zen (Familien, Sexualität, Kinder, Religion, Wissenschaft). Sie brachen mit Klischees,
verhinderten Verdrängung, zeigten die schrecklichen Seiten der Norm und blickten
unter die geschönten Oberflächen.155

154 „Globales Wettrüsten, der kalte Krieg zwischen Ost und West und das Bewußtsein um die apokalyp-
tischen Kräfte der Atom- und der Wasserstoffbombe verdeutlichten die Fragilität der bürgerlichen
Existenz.“ Tormin, Ulrich: Alptraum Großstadt. Urbane Dystopien in ausgewählten Science-Fiction-
Filmen, Alfeld 1996, S. 44. Demgegenüber stand eine gefestigte Familien- und Wertegesellschaft so-
wie die Stärkung der Lebens- und Alltagsstabilität durch Konsum und Kapitalismus. Dies war der
Zwiespalt der US-amerikanischen Gesellschaft der 1950er Jahre.

155 Jedoch darf nicht unerwähnt bleiben, dass sie nach wie vor rassistisch waren. Die klassischen Topoi
von Rassismus und Kannibalismus blieben oft eng verknüpft. Farbige waren, wenn überhaupt vor-
handen, immer böse, vgl. Trombetta, S. 247. Dies zeugt von einer dominanten postkolonialistischen
Perspektive.

4 Scharnier zwischen Mythos und Moderne: Der Zombie in den Pre-Code-Comics

56

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Verdrängte Schuld kriecht aus den Gräbern

Leitmotive der Wiederkehr des Verdrängten sind schreiende Schädel, Schrumpfköpfe
und künstlich am Leben gehaltene Köpfe.156 Der Schrumpfkopf taucht als Chiffre ma-
gisch-nativer Rituale auf, die man in Afrika, Südamerika, der Karibik und auf pazifi-
schen Inseln antrifft. Nach Trombetta kannten ihn die Amerikaner als Trophäe und
Reliquie vornehmlich von den Jivaro-Indianern im Amazonas (vgl. Trombetta,
S. 116). Auch war das Beweisstück USA-254, welches am 13. Dezember 1945 im
Nürnberger Prozess vorgeführt wurde, bekannt. Es handelte sich um einen faustgro-
ßen Schrumpfkopf, der zum Briefbeschwerer umgearbeitet wurde und beim Kom-
mandanten des Lagers Buchenwald, Karl Otto Koch, gefunden worden war.157 Diese
Einflüsse bündeln sich in den Comics. Und dort konfrontieren sie die Leser mit der
verdrängten Schuld ihrer Elterngeneration. Obwohl der nach Rache schreiende Kopf
die Verdrängung verhindern soll, lässt die assoziative Verknüpfung mit den Konzen-
trationslagern oder den Jivaro-Indianern diese auch zu. Schließlich lenken das Barba-
rische und das Native deutlich von den Schädeln ab, die auf amerikanischen Dachbö-
den einstauben. In Zeiten des Kalten Krieges, der in Korea zeitgleich in eine heiße
Phase überging, musste die moralische Integrität der GIs integer bleiben, weshalb die
Verschlüsselung an Stelle der Verdrängung trat. Und hier sind die Köpfe das Gewis-
sen, welches Schuld sühnen will und die Täter mit der Vergangenheit konfrontiert.158

Die Rückkehr verdrängter Schuld wird zum Topos und findet sich in vielen Figu-
ren verbildlicht. Die prägnanteste ist neben dem Schrumpfkopf und dem Skelett der
Zombie. Das Skelett, gänzlich vom organischen Material entblößt, tritt traditionell als
(Sinn-)Bild des Todes auf. Der blanke Knochen ist nicht ekelhaft, aber unheimlich.

4.3

156 Diese fanden auch Einzug in den Film. Verwiesen sei auf Die Nackte und der Satan auch als Des
Satans nackte Sklavin (Deutschland 1959, Regie: Victor Trivas), Der Kopf, der nicht sterben
durfte (The brain that wouldn’t die, USA 1962, Regie: Joseph Green), später Re-Animator
und die häufige Zitation des lebenden Kopfes im Glas in der Animationsserie Futurama (USA
1998-2003, 2007-2013, nach einer Idee von Matt Groening und David X. Cohen).

157 Vgl. Trombetta, S. 116f. Koch und seine Ehefrau Ilse wurden nach Trombetta (vgl. ebd., S. 117) für
Horrorcomics zu mythisch-verklärten Personen. Die Abscheulichkeiten, die im Umkreis dieser bei-
den aufgedeckt wurden, schrieben sich in das kollektive Gedächtnis ein. So ist die Sammlung von
Menschenhäuten mit Tätowierungen, die Ilse sich hat beschaffen lassen und die teilweise zu Lam-
penschirmen und Ähnlichem verarbeitet wurden, ein für Horrorgeschichten wirkmächtiges Motiv.
Auch waren Experimente der Wissenschaftler in den Konzentrationslagern bekannt und flossen re-
gelmäßig in die Comics ein, vgl. bspw. The Living-Dead, erschienen in Dark Mysteries no. 20, Okto-
ber 1954, bei Trombetta, S. 178-183.

158 Im Jahr 2000 wurde in Illinois in einem See ein Schädel gefunden, der von seinem Besitzer dort hin-
eingeworfen wurde. Er hatte nach eigenen Angaben Angst vor dem Objekt bekommen, welches er
im Nachlass seines Großvaters fand und längere Zeit als Dekoartikel nutzte. Die (späte) Rache des
Schädels, in diesem Fall in Form psychischer Belastung, erschien in den frühen 1950er Jahren als
klassischer Comic-Topos. Und auch der Ausgang des Schädelfunds könnte sich so in einer Ge-
schichte finden: Der Schädel gelangte 2003, drei Jahre nachdem seine Provenienz geklärt wurde,
nach Okinawa zurück, vgl. Harrison, S. 828. Er hatte sein Ziel also erreicht, Gerechtigkeit und To-
tenruhe waren wiederhergestellt. Harrison führt mehrere solcher Fälle auf, in denen sich Veteranen
von ihren Souvenirschädeln trennen wollten. Der ideologische Hintergrund ist verschwunden, die
Objekte erscheinen nicht mehr als Souvenirs, sondern als Menschenteile und entsprechend als eine
mit moralischer Schuld konfrontierende Belastung, vgl. ebd., 828ff.

4.3 Verdrängte Schuld kriecht aus den Gräbern

57

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Nach Trombetta ist die Rache von Skeletten spezifisch und rational, mitunter perfide
geplant und ausgeführt. Die Anatomie bringt es zudem mit sich, dass die Skelette
meistens zu lächeln scheinen. Sie genießen ihre Rache, sie foltern und peinigen, ohne
selbst Konsequenzen fürchten zu müssen.159

Comic-Zombies gehen anders vor. Sie sind gepeinigte Körper, die Leiblichkeit,
nicht die symbolische Reduktion auf das tragende Gerüst. Sie überwinden den Tod,
wodurch ihre Rache zu einer von Naturgesetzen unbehelligten Antriebskraft wird.
Die Verdrängung fand hier durch die Tilgung des Leibes von der Erdoberfläche statt.
Der Zombie widersetzt sich jedoch und fordert Gerechtigkeit ein. Zugleich ist er der
Inbegriff des Ekels: Verfärbte Haut, Fleisch und Kleidung hängen in Fetzen vom Leib,
die Augen liegen tief in den Höhlen, schimmern gelblich, das Gesicht ist eingefallen;
er ist schmutzig, das Haar hängt strähnig herab, ist feucht von Regen und Fäulnis. Als
dergestaltige Wiedergängervisualisierung ist er jedoch nicht neu. Wie Jean-Claude
Schmitt zu Erscheinungsformen der Toten herausarbeitet, hat es bereits im 13.
und 14. Jahrhundert vier nebeneinander existierende Darstellungsformen von Wie-
dergängern160 gegeben, unter denen sich auch das visuelle Äquivalent zum Zombie
findet: (1) „Die Darstellung des Wiedergängers in Gestalt eines Lebenden, der ohne
ergänzenden Kommentar nicht als Toter identifiziert werden könnte“ (ebd., S. 357),
(2) Gespenster mit einem semidurchsichtigen Schleier, ein Motiv, welches sich bis
heute als Sinnbild einer Geistererscheinung perpetuiert (vgl. ebd., S. 357). (3) Ein
Bildtypus, der im Spätmittelalter erfolgreich war: Die „makabre Darstellung des Wie-
dergängers, der vorgeführt wird als ein noch nicht allzulange Verstorbener, dessen
Fleisch eben erst zu verwesen beginnt und der gerade sein Grab verläßt.“ (Ebd.,
S. 357) Dieser ist überaus körperlich und taucht in Totentänzen und dem Bildtypus
der drei Lebenden und drei Toten auf. Zuletzt (4) ein lediglich akustisch wahrnehmba-
rer Wiedergänger (vgl. ebd., S. 357f.).

Schrecken und Faszination wohnen dem Motiv des verwesenden Leichnams
schon im Mittelalter inne. Und in ähnlicher Form und Funktion zieht er nun als
Zombie in Comics ein. Die Funktionen leitet Schmitt aus den Erscheinungsformen
ab: (1) Erscheinungen im Traum (vgl. ebd., S. 351f.), (2) Visionen (vgl. ebd., S. 352f.),

159 Vgl. Trombetta, S. 185f. Hinzu tritt häufig ein nekrophiles Motiv. Die Skelette sind aktive Parts, tar-
nen sich als Lebende unter Masken und Häuten, verführen und fallen dann über Frauen her. Hier
kommen Vergewaltigungsmotive ins Spiel, zugleich aber auch Rache an der (Ex-)Frau. Letzteres
korrespondiert mit dem Femme-fatale-Motiv, bei welchem die verführerische und unheilbringende
Frau nach ihren Untaten der Gerechtigkeit zugeführt wird, was ebenso einen klassischen Comicto-
pos darstellt. Zum Der-Tod-und-das-Mädchen-Motiv mit sexuellen Konnotationen vgl. ebd.,
S. 201-203.

160 Im Kontext des Mittelalters erwecke der Ausdruck „Wiedergänger“ den Eindruck, als würde der
Leichnam aus eigener Kraft bleiben. Jedoch meine er eine Unregelmäßigkeit in der Trauer- und Ver-
drängungsarbeit, die keine Loslösung ermögliche. Die Ursachen seien bspw. anthropologisch, be-
dingt durch atypische Tode, die eine Furcht vor fortbestehendem Einfluss der Toten provozieren,
vgl. Schmitt, S. 349f. Auch theologisch liege eine Bindung Lebender an Tote vor. Verstürbe man oh-
ne Beichte aller Sünden, müsse die Ableistung im Fegefeuer nachgeholt werden. Ein Prozess, der
durch Fürbitten Lebender verkürzt werden könne, wodurch diese sich in die Pflicht des Toten begä-
ben, vgl. ebd., S. 350. Zudem sei eine imaginierte Totenrückkehr auf Unterlassungen der Hinterblie-
benen bei Trennungsritualen rückführbar, vgl. ebd., S. 350f.

4 Scharnier zwischen Mythos und Moderne: Der Zombie in den Pre-Code-Comics

58

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


(3) Heimsuchungen von Verstorbenen, die durch Exorzismen unterbunden werden
müssen (vgl. ebd., S. 353f.) und (4) rituelle Maskenbräuche zur kollektiven Inszenie-
rung einer Rückkehr (vgl. ebd., S. 354f.):

„Erzählungen und Rituale zeigen also, wie vielfältig jene Brauchformen waren, in denen
sich die Lebenden der Wiedergänger, jener besonderen Toten, bedienten, um sich selbst
und anderen ein Modell des gesellschaftskonformen, normgerechten, geregelten Verhal-
tens zu geben.“ (Ebd., S. 355)

Die Wiedergänger werden zur Stimme der ethischen und politischen Ordnung, „Zeu-
gen für die Wirklichkeit der Jenseitsstrafen“ und Verteidiger der Ordnung, die sie
einst störten (ebd., S. 355). Motive also, die Bestand haben.

In dieser Traditionslinie sind die Comiczombies mit ihrem reißerisch schreckli-
chen Aussehen besonders für die Cover der Heftchen prädestiniert, wodurch sie (mit
den Skeletten) zu Inbegriffen der Vergeltung wurden.161 Schuld und Sühne treten to-
pisch im Comic auf und zeugen von einer Gesellschaft, die mit sich selbst nicht mehr
im Reinen ist. Und wie schon der haitianische Zombi richtet sich der Comiczombie
auch als Erinnerungstrope gegen das Vergessenwerden. Da seine Rache aber indivi-
duell ist, tritt er einzeln oder in Kleingruppen auf (je nachdem, wie emsig der Täter
war) und verfolgt ein spezifisches Ziel. Ist es erfüllt, kehrt er zu seiner Ruhestätte zu-
rück. Eine apokalyptische Dimension liegt ihm fern. Seine Präsenz erinnert dennoch
nachdrücklich an die Sterblichkeit und konfrontiert mit dem Anblick des Todes und
der eigenen Zukunft.162

Die reißerischsten Darstellungen von Verwesung entstanden im Hause E.C.. Dort
bot man den Mitarbeitern ein ideales Arbeitsklima und schnitt Storys auf die Vorlie-
ben der Künstler zu (vgl. Hajdu, S. 183f.). So sammelten sich die besten Comic-Ar-
tists und kreativsten Köpfe im Verlag. Einer von ihnen wurde zum Inbegriff für alles
Ekelhafte, für das Verweste und Verwesende: Graham Ingels. Ingels schlug sich bei
E.C. bereits in diversen Reihen als Zeichner durch, bis man ihn dem Horror-Segment
zuteilte. Bill Gaines konstatierte rückblickend: „[I]t didn’t take us very long to realize
(…) that Graham Ingels was ‚Mr. Horror‘ himself!”163 Hier fand er zu seinem stilprä-
genden Talent.164 Ingels’ unverwechselbare Toten- und Untotenfiguren speisten sich
aus einer Mischung aus sumpfigem Gothic-Horror und Moderne.165 Jedoch bleibt die
Frage nur spekulativ zu beantworten, woher diese so nie zuvor zu sehenden Figuren
kamen, die er zu Papier brachte. Er war zwar Soldat im Zweiten Weltkrieg und hier

161 Ikonisch verdichtet findet sich der Zombie in der Figur des Crypt-Keepers aus den Tales from the
Crypt (E.C.), der stets als Mittler und Geschichtenerzähler auftritt.

162 Comiczombies wollen eine Nachricht überbringen, können aber (meist) nicht sprechen. Darum sind
sie die Nachricht, vgl. Trombetta, S. 167. Zudem stigmatisieren sie ihr Opfer als Täter, sie brennen
ihm sprichwörtlich (hin und wieder sogar tatsächlich) das Mal der Schuld ein, das Kainsmal, wo-
durch sie selbst zu Abel werden, der einem verbrecherischen Mord zum Opfer fiel, vgl. ebd., S. 168.

163 Vgl. Geissman, Grant: Foul Play! The art and artists of the notorious 1950s E.C. Comics!, New York
2005, S. 93.

164 Mit den Horrorcomics verschwand auch Ingels aus der Wahrnehmung, denn nirgends sonst passten
sein Stil und die Geschichten so gut zusammen, vgl. ebd., S. 96 und insgesamt zu Ingels ebd.,
S. 90-109.

165 Vgl. ebd., S. 93. Bezeichnenderweise war „Ghastly“ seit Ende 1951 seine Signatur, vgl. ebd., S. 91.

4.3 Verdrängte Schuld kriecht aus den Gräbern

59

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


sogar bei der Navy, was Bögen zu Inspirationsquellen schlagen könnte, welche an die
oben formulierten Ausgangspunkte anknüpfen. Jedoch war er nie in Kampfhandlun-
gen verwickelt und verbrachte das Gros der Dienstzeit in Long Island (vgl. ebd.,
S. 91). Ein anderer Anhaltspunkt wird beiläufig von Geissman geliefert: Ingels war
frommer Katholik und hatte mitunter Skrupel gegenüber seinen Arbeiten (vgl. ebd.,
S. 95). Und dass sich aus dem Zusammenhang von Zombies und Katholizismus Inspi-
rationsgrundlagen ableiten lassen, wird andernorts, im Kontext von Lucio Fulcis Mor-
ti-viventi-Trilogie, dargelegt werden. Fulci schuf für den Zombiefilm, was Ingels
knapp 30 Jahre früher für den Horrorcomic erbrachte: Eine vorher nie derart visuali-
sierte Verwesungsstufe am Leichnam. Die Fokussierung auf Körperdestruktionen
durch Zerfall könnte in einem Zusammenhang zum Katholizismus stehen, was zu ge-
gebenem Zeitpunkt vertieft werden wird.

Dass die Zombiefigur hier bereits im emanzipatorischen Wandel begriffen ist und
dass der Comiczombie dabei eine Schnittstelle markiert, zeigt sich bspw. an Zombie
von Stan Lee auf Basis einer Geschichte von Bill Everett. Diese 1954 erschienene Story
handelt von Simon Garth, der als Untoter in variierter Form eines Voodoo-Zombies
auftritt, da er unter der Kontrolle eines Außenstehenden agiert. Als er seinem Herrn
eine Frau bringen soll, wendet er sich gegen ihn und tötet ihn, da es sich bei der aus-
erwählten Dame um seine frühere Tochter handelt, derer er sich erinnert.166

Zombiehorror als Reflexionsfläche für Zeitgeist und Krieg

Um aufzuzeigen, dass sich die Visualität und Charakteristika von Zombiebildern nun
verstärkt aus zeitgenössischen Kriegs- und Krisenbildern speisen (und so auch zu
ihrer apokalyptischen Dimension gelangen), muss ein tagespolitischer Krisenherd in
den Fokus gerückt werden. In der Comicforschung ist dieser Zusammenhang bereits
erfasst worden. Für die Film- und Motivforschung soll dies hier aufgearbeitet werden,
da der Comiczombie nun sukzessive in größeren Gruppen auftaucht. Verstärkt findet
sich dieses Massekonzept auch parallel im Film. Hierfür ist der Krisenkontext aus-
schlaggebend.

‚Das Ende der Welt ist nahe‘ ist eine Aussage, die seit August 1945 fassbar wurde.
Nichts hatte zuvor die Menschheit so nah an die irreversible Vernichtung geführt, wie
die Detonationen von Fat Man und Little Boy. Die Wissenschaft, die die Religion suk-
zessive verdrängte, war plötzlich zum Garanten prophetischer Untergangsverheißun-
gen geworden. Den Amerikanern steckte noch die große Depression im Hinterkopf,
der letzte globale Krieg ist erst jüngst vergangen, der Sieg über Nazideutschland för-
derte zugleich das schlimmste Verbrechen der Menschheit zutage. Zudem wurde der
Sieg über Japan mit der Entfesselung der Atombombe errungen, die nur für kurze

4.4

166 The Zombie bekommt im Hause Marvel mit Tales of the Zombie (in Großbritannien als Tales of Ter-
ror) sogar eine eigene, wenn auch kurzlebige Heftreihe, vgl. Flint, S. 68-70. Für weitere populäre Bei-
spiele von Zombiecomics und Comiczombies, die mitunter bis heute von Bedeutung sind, vgl. ebd.,
S. 63-73.

4 Scharnier zwischen Mythos und Moderne: Der Zombie in den Pre-Code-Comics

60

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Zeit einzig in der monopolen Verfügungsgewalt der USA lag, alsbald aber auch eine
Blockbildung forcierte und zur dauerhaften Bedrohung wurde. Hinzu kommt, dass
die USA sich wieder im Krieg befanden. Auch wurde die Androhung massiver nu-
klearer Vergeltung zum Usus, um einen Angriff der Sowjetunion in Mitteleuropa zu
verhindern. Diese Befürchtung schürte nämlich Nordkorea, welches überraschend
und massiv ins südkoreanische Kernland eindrang (vgl. Stöver, S. 144f.). Wie massiv
das allgemeine Bedrohungsempfinden und die Angst um die Landessicherheit durch
den Koreakrieg verstärkt wurden, zeigt der 16. Dezember 1950, als „Truman den Na-
tionalen Notstand erklärte, nachdem sich die amerikanischen Truppen nach dem
Eingreifen Chinas am Yalu auf dem längsten Rückzug ihrer Militärgeschichte befan-
den (…).“ (Ebd., S. 133) Diese Bedrohung ebnete den Weg in die Aufrüstung, die im
Wettrüsten gipfelte.167

Während die Altlasten des letzten Krieges allmählich in den Panels der Comics
versickern, setzt sich der nächste Jahrgang amerikanischer Jugend dem Wahnsinn des
Krieges aus. Und hier finden sich plötzlich rückwirkende Bilder, welche an die Co-
miczombies erinnern aber wesentlich stärker noch auf die Zombiemodernisierung ab
1968 deuten. Diese Modernisierung wurde von Regisseuren der Generation vorge-
nommen, die sich als Kinder und Jugendliche den vielfältigen medialen Bildern von
Zeitungs- und Radioberichten, Newsreels168 und der fiktionalen Bearbeitung in Co-
mics und B-Movies ausgesetzt sahen.

Die Kriegscomics waren Propagandamittel mit Helden in glorreichen Gefechten.
Traumata, Verstümmelung und Schuld wurden weitestgehend ausgeblendet. Im Co-
mic fanden diese jedoch kodiert als Reflexion realer Kriegsereignisse Einzug.169 Zu-
gleich ergaben sich so Ventile für die kritische Kriegsfolgenwahrnehmung und emo-
tionale Veränderungen der Opfer. Kriegsfolgen wurden mit Horrorbildern zu Allego-
rien vermengt. Die Geschichten dienten zwar keiner ernsthaften Traumaverarbei-
tung, die Traumata entwickelten sich jedoch zu Inspirationsquellen. Erlebtes oder be-

167 Vgl. ebd., S. 133 und Schaefer, Bernd: „Die for a Tie“ und Grenzerfahrungen – Die USA im Korea-
krieg. In: Bonwetsch, Bernd; Uhl, Matthias (Hrsg.): Korea – ein vergessener Krieg? Der militärische
Konflikt auf der koreanischen Halbinsel 1950-1953 im internationalen Kontext, München 2012,
S. 85-91, hier S. 88.

168 Aus vormals gezeigten Aktualitäten der Brüder Lumière entstanden 1908 durch die französische
Firma Pathé Frères die ersten Newsreels im eigentlichen Sinne, also separate Filmrollen, die im ein-
bis zweiwöchentlichen Wechsel vor dem Hauptfilm das Publikum mit Informationen zu Politik,
Zeitgeschehen und Unterhaltung versorgten. Die Newsreel etablierte sich zum festen Bestandteil
einer Filmvorführung und hielt sich bis weit in die 1960er Jahre hinein, erlag letztlich aber der Kon-
kurrenz zum Fernsehen und dessen aktuelleren Nachrichtenübertragungen. Auch Radio und Zei-
tung waren schneller, konnten aber kein bewegtes Bild liefern. Vgl. Winkel, Roel Vande: Newsreel
Series: World Overview. In: Aitken, Ian (Hrsg.): Encyclopedia of the Documentary Film, (Bd. 2)
New York 2006, S. 985-991.

169 „One function that horror comics served during the Korean War era was to portray the experiences
that war comics were too delicate to show. (…) The mainstream war comics (…) attempted to pro-
vide an inoculation or escape from a horror that was all too real.“ Trombetta, S. 139.

4.4 Zombiehorror als Reflexionsfläche für Zeitgeist und Krieg

61

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


richtetes Grauen, Todessehnsucht und Fremdheit in der eigenen Gesellschaft170 wur-
den in eine neue Bildsprache transformiert. Häufig finden sich Geschichten, in denen
das Weiterleben zur Strafe wird oder die Möglichkeit für Rache beinhaltet. Unsterb-
lichkeit und die Verdammung zu ewigem Leben sind ohnehin beliebte Horrortropen.
Es findet sich demnach allegorischer Antikriegshorror, der den Krieg und seine Fol-
gen wesentlich authentischer wiedergibt, als es die Kriegscomics wollen und können.

Wie eng der Krieg mit dem Schrecken des Horrors verknüpfbar ist, zeigen zwei
Coverillustrationen von Don Heck. Das Titelbild für War Fury No. 1 (September
1952) präsentiert einen GI, der von einem koreanischen Soldaten durch Kopfschuss
getötet wurde. Rückwärts über einen Mauervorsprung gestürzt, ragt der Kopf mit ge-
öffnetem Mund, aufgerissenen Augen und dem markanten Loch in der Stirn dem Be-
trachter entgegen. Die Tat bleibt jedoch nicht ungesühnt. Im Hintergrund tritt ein GI
mit einem Flammenwerfer aus dem Kampfgeschehen und steckt den Koreaner in
Brand. Der Kopf des Soldaten wurde von Heck für ein weiteres Cover isoliert: Horrific
No. 3 (Januar 1953) zeigt ihn mit den vor Grauen aufgerissenen Augen und dem
Loch in der Stirn ganzseitig und um 180° gedreht auf grünem Grund, sodass die ur-
sprünglich herabhängenden Haare zu Berge stehen. Es ist das Antlitz eines Mannes,
der den Tod kommen sah und offenbar noch immer sieht.171

Der Comiczombie als Toter, der einem unbestimmten Ziel folgt, der gelegentlich
anonym in einer Masse untergeht und durch nichts aufzuhalten ist, findet motivische
Ursprünge im Koreakrieg. Der Subtext der Geschichten speist sich daraus und hält
die (assoziative) Erinnerung wach. Dies gilt allerdings nur für das zeitgenössische Pu-
blikum. Heute ist die Dekodierung schwieriger. Besonders die Massaker sind derart
schnell aus den Erinnerungen verschwunden, dass dieser Krieg als „der vergessene
Krieg“ gilt.172 Die Berichterstattung fiel indess umfangreich aus. Und nicht nur die
Medien zeichneten grausame Details nach: 1951 stellte Pablo Picasso sein Gemälde

170 Soziale Entfremdung reflektiert der (Anti-)Kriegsfilm bis heute. So jüngst in Tödliches Komman-
do – The Hurt Locker (The Hurt Locker, USA 2008, Regie: Kathryn Bigelow), wo der Protago-
nist (Jeremy Renner) in der zivilen Welt mit Ehefrau, Kind und Konsumüberfluss jeglichen sozialen
Kontakt und Lebenswillen verliert. Der Veteran wird durch die lange Abwesenheit selbst zum mons-
trösen Anderen. Zurück in der Heimat, finden Familie und Gesellschaft keinen Zugang zu ihm, da
das Kriegsgrauen nicht nachvollziehbar ist. Er wiederum erinnert ein verklärtes Heimatbild, findet
es aber nicht vor. Seine Zeit blieb stehen, während sich Familie und Gesellschaft veränderten. Die
entstandene Differenz führt zur Desorientierung, vgl. hierzu Cain, Jimmie: The Combat Veteran as a
Monstrous Other. In: Dellwing, Michael; Harbusch, Martin (Hrsg.): Vergemeinschaftung in Zeiten
der Zombie-Apokalypse. Gesellschaftskonstruktionen am fantastischen Anderen, Wiesbaden 2015,
S. 341-376, besonders S. 341-348.

171 Vgl. Trombetta S. 140 sowie die Coverabbildungen ebd., S. 144f.
172 Der Geschichtssoziologe Dong-Choon Kim attestiert, dass 30 Jahre später niemand mehr gewusst

habe, was die US-Truppen in Korea für Massaker und „Menschenjagden“ angerichtet hätten, vgl.
Kim, Dong-Choon: Der Korea-Krieg und die Gesellschaft, Münster 2007, S. 163. Gleiches gelte für
die beispiellosen Massaker der Koreaner untereinander, vgl. ebd., S. 163ff. Der Krieg sei schnell in
Vergessenheit geraten, da ihn andere Krisenherde überlagert hätten, vgl. Stöver, S. 193ff. Zudem war
er „ein verwirrender, grauer, weit entfernter Konflikt. Es war ein Krieg, der weiter und weiter ging,
scheinbar ohne Hoffnung oder Ergebnis, von dem die meisten Amerikaner, außer den kämpfenden
Soldaten und ihren Familien, so wenig wie möglich wissen wollten.“ David Halberstam, zit. n.
Schaefer, S. 85.

4 Scharnier zwischen Mythos und Moderne: Der Zombie in den Pre-Code-Comics

62

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Massaker in Korea (Massacre en Corée, Öl auf Speerholz, 110 x 210cm, Musée Picas-
so, Paris) vor. Es bezieht sich auf das seit dem 17. Oktober 1950 über mehrere Wo-
chen in Sinch’ŏn-ri verübte Gemetzel. „Vermutlich 35000 Menschen fielen dieser
Massentötung zum Opfer. Wie es dazu kam und ob die US-Truppen an diesen Ver-
brechen beteiligt waren (…) blieb unklar.“ (Stöver, S. 116) Picasso stellte hier einer
anonymen und nicht an Nationalitäten festzumachenden Soldatengruppe die un-
schuldigen Opfer (Frauen, auch Schwangere, und Kinder) gegenüber. Mit dem Werk
reagierte er unmittelbar auf die Ereignisse. Und auch das Comic war ein visuelles
Narrationsmedium, welches auf den Krieg reagierte, die Bilder absorbierte und alle-
gorisch wieder ausgab.

Jim Trombetta sieht zwei Punkte als wesentliche Parallelen von Krieg und Comic,
die auch auf das zeitgleich dominanter werdende Zombiemotiv im Film übertragbar
sind: Das Konzept der Gehirnwäsche, welche lebende Körper hervorbringt, die im In-
neren tot sind, und das Massekonzept.

Durch chinesische und nordkoreanische Kommunisten wurde psychische Folter
getestet.173 Zugleich waren die Haftbedingungen unbarmherzig. „Die Sterberate der
gefangenen US-Soldaten betrug nach offiziellen amerikanischen Angaben rund 38
Prozent (…).“ (Ebd., S. 136f.) Folter, Mangelernährung, ausbleibende medizinische
Versorgung, Exekutionen – diese Themen wurden regelmäßig auch in den Medien
kommuniziert.

„Zum Sprengsatz an der «Heimatfront» wurde dies seit September 1950, als Edward Hun-
ter, ein mit der CIA eng verbundener US-Journalist, zunächst in einem Artikel in den
Miami Daily News, 1951 dann auch in einem vielbeachteten Buch über «Gehirnwäsche in
Rot-China» berichtete. Hunter erzählte von den Bolschewiki, den osteuropäischen Dikta-
toren, aber auch von «xi-nao», der chinesischen Form der Gehirnwäsche durch eine raffi-
nierte Mischung aus Misshandlungen, Strafen und Belohnungen zur «Gedankensäube-
rung» (…).“ (Ebd., S. 137. Für Beispiele und Gegenreaktionen vgl. ebd. S. 137f.)

Diese Manipulation des freien Willens durch fremde Mächte wurde ein weiterer To-
pos im Horrorcomic. Und nicht jeder Aspekt der Kriegsgefangenenfrage wurde öf-
fentlich debattiert (vgl. ebd., S. 134), was die Fantasie der Autoren befeuerte. Über die
Gehirnwäsche durch Magie, kosmische Strahlung, Aliens etc. weist das Ergebnis am
Menschen aber auch Parallelen zu einem Zombie auf, welche dem haitianischen zom-
bie corps cadavre nicht unähnlich sind. Der Körper ist im Anschluss ein Relikt des
Menschen, leer, verändert, verloren.174

173 Kriegsgefangene hatten ein hartes Los. Vor allem Piloten galten als Kriegsverbrecher und erfuhren
harte Verhörmethoden, vgl. Stöver, S. 107. Es soll in diesem Zusammenhang auch zu Desertionen
gekommen sein, vgl. ebd., S. 69. Der Unwillen zur Rückkehr wurde von US-Geheimdiensten auf
„Propaganda, Drogen und Folter“ zurückgeführt, vgl. ebd., S. 122f. Dass GIs in Nordkorea blieben
und Informationen weitergaben, empfand man als Schande. Darum folgten „in den Jahren nach
dem Koreakrieg (…) [eine] Fülle von Arbeiten zum Gefangenen- und Überläuferthema in den USA
(…).“ Ebd., S. 135. Bleibegründe seien Propaganda und Gehirnwäsche gewesen, in einigen Fällen
aber auch politische Gründe einer Jugendgeneration, der sich der Sinn des Krieges nicht erschloss,
vgl. ebd., S. 139ff.

174 Vgl. Trombetta, S. 129f. Zugleich waren diejenigen heimgekehrten Gefangenen, die nach psychi-
scher Folter mit verändertem Habitus auftraten (gedämpfte, kaum modulierte Stimme, kommentar-

4.4 Zombiehorror als Reflexionsfläche für Zeitgeist und Krieg

63

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Andere, direkt dem Kriegsgeschehen entlehnte Bilder haben das Massekonzept
beeinflusst. Mit den Comics verdichtet es sich allmählich und in den Monster- und
Science-Fiction-B-Movies tritt es schließlich verstärkt zutage. Die Toten schließen
sich hier zu gefährlichen Gruppen zusammen und gehen in der Masse auf. Den Ur-
sprung solcher Bilder sieht Trombetta in Massenangriffen (oder besser: als Angriffe
interpretierte Fluchtbewegungen), in denen keine Individuen auszumachen sind.
Eine große Menschengruppe, die in den sicheren Tod läuft, deren Ziel allein durch
die Bewegungsrichtung vorbestimmt ist, birgt das Bild des Todgeweihten und quasi
lebenden Toten in sich. Dies fand sich in einer perfiden Angriffstaktik, der human-
wave attack. Hierbei stürzt sich eine unzureichend bewaffnete Menschenmasse fron-
tal auf die Stellungen, um durch die Übermacht an Leibern einen Sieg zu erringen.
Als Beispiel führt Trombetta eine US-Marine-Kompanie an, die 1953 am Toktong-
Pass überfallen wurde (vgl. Trombetta, S. 168). Weitere Massenschlachten, die an die
Grabenkämpfe des Ersten Weltkrieges erinnern und sich meist um militärisch un-
wichtige Ziele drehten, fanden seit 1951 statt (vgl. Stöver, S. 118f.). Die Dimensionen
seien mit der Schlacht von Heartbreak Ridge veranschaulicht: Hier lagen 3700 ameri-
kanischen und französischen über 25000 nordkoreanische und chinesische Gefallene
gegenüber (vgl. ebd., S. 119). Dieses Gefälle fußt auf der Idee Maos, Kampfkraft durch
Masse zu erreichen. Seit Oktober 1950 strömten die chinesischen „Freiwilligen“-Ver-
bände unaufhaltsam und unter enormen Verlusten über den Yalu nach Korea. Die
wenigen UN-Truppen hatten den ungeheuren Menschenmassen nichts entgegenzu-
setzen (vgl. ebd., S. 88, S. 92 und S. 151). Ihnen blieb nur der Abzug, da sie schlicht-
weg überrannt wurden – ein Motiv, welches unzweifelhaft in das Zombiebild Einzug
hielt.

Das Menschenleben hatte auf chinesischer Seite keinen Wert. Der Verlust eines
solchen war für Mao der notwendigerweise zu entrichtende Preis für die Weltrevolu-
tion. Dafür nahm er sogar die Bombardierung Chinas mit Nuklearwaffen in Kauf.175

„Selbst nach den Verlusten in einem Atomkrieg, so ist von Mao überliefert, hätte Chi-

loser Gehorsam, Emotionslosigkeit), ein vermeintlicher Beleg für die Anfälligkeit der Jugend. So
wurden sie zum Argument in der Anticomic-Kampagne, vgl. Hajdu, S. 213f. Die Fremdsteuerung
entwickelte sich zu einer eigenständigen Horrortrope und mündete bspw. in den Film Botschaf-
ter der Angst (The Manchurian Candidate, USA 1962, Regie: John Frankenheimer), der auf
Richard Condons The Manchurian Candidate (1959) basierte und direkten Bezug zum Koreakrieg
herstellt. Diverse Alien-Invasionsfilme der 1950er Jahre thematisieren dies kodiert. Bis heute wird
die Gehirnwäsche als Topos fortgeschrieben und zeigt sich unter anderem im nun zum Irakkrieg
kontextualisierten Remake Der Manchurian Kandidat (The Manchurian Candidate, USA
2004, Regie: Jonathan Demme) oder in so skurrilen Nebenfiguren wie der Hypnosekröte und der
Gehirnschnecke in Futurama.

175 Der Einsatz von Kernwaffen wurde seit Kriegsbeginn von MacArthur und den Präsidenten Truman
und Eisenhower in Erwägung gezogen, vgl. ebd., S. 94f. MacArthur schwebte „die Schaffung eines
undurchdringbaren Schutzgürtels durch gezielte radioaktive Verstrahlung am Yalu [vor], die eine er-
neute Invasion Chinas oder auch der Sowjetunion auf Jahrzehnte unmöglich machen würde. Dazu
sollte Kobalt-60 mit Hilfe einer Wasserstoffbombe einen bis zu 120 Jahre lang nicht betretbaren
Landstrich schaffen.“ Ebd., S. 97. Zu Recht schlägt Stöver hier den Bogen zu Dr. Seltsam oder:
Wie ich lernte, die Bombe zu lieben (Dr. Strangelove or: How I Learned to Stop Worry-
ing and Love the Bomb, Großbritannien 1964, Regie: Stanley Kubrick).

4 Scharnier zwischen Mythos und Moderne: Der Zombie in den Pre-Code-Comics

64

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


na immer noch genügend Menschen, um die Weltrevolution zu vollenden.“ (Ebd.,
S. 93) Die psychologische Wirkung einer solchen Mentalität und Kriegsführung auf
einen einfachen Soldaten, der sich solchen unaufhaltsamen Menschenmassen ausge-
setzt sieht, ist kaum abzuschätzen.

Im Zusammenhang mit dem Massekonzept muss auch die infiltrator attack ge-
nannt werden, bei der sich, so glaubten die GIs, bewaffnete Guerillas in Flüchtlings-
züge mischten.176 Die Berufung auf Putativnotwehr, da zwischen Kombattanten und
Nichtkombattanten nicht zu unterscheiden ist, findet sich von hier an als roter Faden
durch die Gefechtsgeschichte der US-Streitkräfte über Vietnam bis nach Afghanistan
und in den Irak (vgl. Stöver, S. 71).

Am 25. Juli 1950 ereignete sich in No Gun Ri, aus Furcht vor versteckten Kämp-
fern in Flüchtlingsströmen, ein Massaker. Unter den südkoreanischen und amerikani-
schen Kräften herrschte in den ersten Wochen Panik, da der nordkoreanische Vor-
stoß scheinbar unaufhaltsam war (bereits am 28. Juni war Seoul vollständig unter
Kontrolle, bis Ende August 1950 hatte Nordkorea den Süden fast vollständig über-
rannt, vgl. Stöver, S. 68f.). Angst, Fluchtgedanken und Hysterie waren dominant.177

Nur gelegentlich wurden in Verzweiflungstaten Stellungen verteidigt, anstatt sie zu
räumen. In No Gun Ri flohen Zivilisten vor den nordkoreanischen Truppen zu den
Stellungen eines US-Kavallerie-Regiments am Ende einer Eisenbahnbrücke. Von dort
aus wurde im Angesicht der Menschenmasse das Feuer eröffnet. Die unter den Brü-
ckenbögen Schutzsuchenden wurden drei Tage lang unter Beschuss gehalten. Dabei
starben wahrscheinlich zwei Drittel der bis zu 700 Flüchtlinge (vgl. ebd., S. 69f.). No
Gun Ri steht somit neben dem Massaker von Mỹ Lai 1968 als in der jüngeren ameri-
kanischen Geschichte nahezu beispielloses Kriegsverbrechen. Und solche Ereignisse
waren keine Einzelfälle: Im Januar 1951 versperrte eine Straßensperre den Dorfbe-
wohnern aus Yeongcheon den Fluchtweg. Daraufhin versteckten sie sich in einer na-

176 „Wegen der häufigen Schwierigkeiten der US-Truppen, zwischen den (…) Flüchtlingen und den zu-
rückgebliebenen Guerillakämpfern zu unterscheiden, töteten Soldaten der UNO oder der USA bei
mehreren Zwischenfällen unbewaffnete und unbeteiligte südkoreanische Zivilisten (oder nordkorea-
nische Flüchtlinge). Dies war zum Teil zurückzuführen auf das Vorgehen der nordkoreanischen In-
vasoren: Sie mischten sich unter zivile Flüchtlinge, um überraschend auf US-Soldaten das Feuer zu
eröffnen. Diese Taktik sorgte unter den Truppen verständlicherweise für besondere Nervosität.“
Bechtol (Jr.), Bruce E.: Paradigmenwandel des Kalten Krieges. Der Koreakrieg 1950-1953. In: Grei-
ner, Bernd; Müller, Christian Th.; Walter, Dierk (Hrsg.): Heiße Kriege im Kalten Krieg. Studien zum
Kalten Krieg, (Bd. 1) Hamburg 2006, S. 141-166, hier S. 160. Joseph C. Goulden sagte aus: „Dass die
Volksarmee die Zivilbevölkerung als menschlichen Schutzschild benutzte, war der Grund für die
äußerst barbarischen Maßnahmen, mit denen unsere Truppen dann begannen. Sie legten die Dörfer
in Schutt und Asche, in denen versteckte Feinde vermutet wurden, oder sie schossen auf flüchtende
Gruppen, unter denen sich möglicherweise nordkoreanische Soldaten versteckt haben konnten.“ Zit.
n. Kim 2007, S. 178.

177 „Berichte sprachen davon, dass einige [GIs] auf dem Rückzug ihre Waffen wegwarfen und versuch-
ten, möglichst rasch nach Süden zu entkommen. (…) Noch bis in den September 1950 hinein regis-
trierte der US-Sanitätsdienst einen gravierenden Anstieg von psychischen Erkrankungen, (…) Er-
schöpfung, Emotionslosigkeit, aber auch Furcht, hohem Puls, Zittern, Weinen, Schlaf- und Appetit-
losigkeit sowie nicht zuletzt Albträumen (…). Es waren Symptome, die erst viel später unter den
Begriffen PTBS oder Posttraumatische Belastungsstörung bekannt wurden.“ Stöver, S. 69.

4.4 Zombiehorror als Reflexionsfläche für Zeitgeist und Krieg

65

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


hegelegenen Höhle, die von den Amerikanern mit Napalm bombardiert wurde.178

Bombardements treffen Nichtkombattanten regelmäßig. Flächiger Beschuss durch
Wolkendecken, radargesteuert oder per Schiffsartillerie, differenziert nicht zwischen
Kombattant und Zivilist, was die vorangegangenen Kriege zeigten und die nachfol-
genden stets aufs Neue zeigen würden.179 Und auch wenn der Rassismus der US-
Truppen wieder zu diversen Kriegsverbrechen führt, ist er nicht zwingend als (alleini-
ger) Grund für die rücksichtslose Bombardierung auszumachen (vgl. ebd., S. 71 und
Kim 2007, S. 179). Erst die Kombination aus Rassismus und Furcht ist das wirklich
gefährliche Gemisch. Und Furcht ist durch Medienberichte in hohem Maße befeuert
worden:

„Berichte über Einheiten der nordkoreanischen Volksarmee, die Zivilisten als Schutzschil-
de missbrauchten, gehörten ebenso dazu wie Erschießungen von gefangenen UN-Solda-
ten. (…) Eine der ersten Meldungen sprach bereits am 10. Juli 1950 von offensichtlich
nach ihrer Gefangennahme durch Kopfschuss hingerichteten Soldaten.“180

In den Bildern von No Gun Ri und ähnlichen Ereignissen finden sich Analogien zum
modernen Zombie: Eine endindividualisierte Masse, die unablässig auf die Stellungen
eindringt. Freund und Feind sind nicht unterscheidbar. Die hier gebrauchte Wellen-
und Wassermetapher hält sich entsprechend bis heute. So nutzt sie der Infanterist
Todd Waino in Max Brooks’ Bestseller Operation Zombie (World War Z, 2006),181 um
die angestrebte Entscheidungsschlacht unweit von New York zu beschreiben, die er
beobachtete: „Zuerst handelte es sich nur um ein Rinnsal, einer oder zwei stolperten
zwischen den verlassenen Autos herum (…).“182 „Aus dem Rinnsal wurde ein Bach.
Mehr Zombies, Dutzende, ganze Scharen zwischen den brennenden Autos.“ (Ebd.,
S. 133) „Aus dem Bach war mittlerweile ein Strom geworden, eine Flut an Leibern,
die schlurften, stöhnten, über ihre gefallenen, verstümmelten Kameraden hinwegstie-

178 Vgl. Trombetta, S. 168f. Die grausamen Beschreibungen von Napalm-Angriffen wurden im Februar
1951 untersagt. Vorausgegangen war „die Reportage des Kriegskorrespondenten George Barrett
(…) über einen Napalmangriff der US-Luftwaffe bei Anyang, einer kleinen Ortschaft südlich von
Seoul: «Im Dorf und auf den Feldern waren die Dorfbewohner getroffen und getötet worden, und
alle waren in der Bewegung erstarrt, die sie ausführten, als sie der Napalmangriff traf: Ein Mann
stieg gerade auf sein Fahrrad, in einem Waisenhaus spielten fünfzig Jungen und Mädchen, eine
Hausfrau, der man merkwürdig wenig ansah, hielt eine aus dem Sears-Roebuck-Katalog herausge-
rissene verkohlte Seite in der Hand, auf der sie den Artikel Nr. 3 811 294 angekreuzt hatte, eine ‹be-
zaubernde rosa Bettjacke› für 2,98 Dollar.»“ Stöver, S. 103.

179 Auch die eigenen Verbände werden durch sogenanntes Friendly Fire getroffen. „Es gibt Berichte,
dass amerikanische Soldaten, die [von Napalm] getroffen worden waren und deren Haut «wie frit-
tierte Kartoffelchips» herunterhing, ihre Kameraden anflehten, sie zu erschießen (…).“ Ebd., S. 103.
Selbst in der computergestützten Kriegsführung ist der Beschuss eigener Truppen noch nicht zu
einem Relikt geworden.

180 Stöver, S. 71 „Eines der schon damals bekanntesten Kriegsverbrechen war (…) die Tötung von ge-
fangenen US-Soldaten in der Schlacht von Taegu am 17. August 1950. Das Massaker (…) kostete 41
Soldaten das Leben.“ Ebd., S. 72f.

181 In Form von Interviews mit Überlebenden unterschiedlichster sozialer Stellung und Nationalität
wird der Konflikt retrospektiv aufgearbeitet. Das Buch ist dabei detailreich, durchdacht und um-
fangreich. Die Struktur, welche ein umfassendes Panorama der Katastrophe erzeugt, erinnert an
Terkels Der gute Krieg.

182 Brooks, Max: Operation Zombie, (2. Auf.) München 2010, S. 132.

4 Scharnier zwischen Mythos und Moderne: Der Zombie in den Pre-Code-Comics

66

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


gen und sich uns so unaufhaltsam näherten wie eine Flutwelle in Zeitlupe.“ (Ebd.,
S. 134f.) „Sie kamen zu Tausenden, quollen über die Leitplanke des Freeway, strömten
aus den Nebenstraßen, kamen um die Häuser herum, durch sie hindurch (…).“
(Ebd., S. 136f.) Die Verfilmung übertrug diese Metapher auf die schnelle Zombiemas-
se, die wie Wellen durch die Straßen schlägt und an Hindernissen regelrecht anbran-
det.

Die allegorische Erinnerung an No Gun Ri, dessen offizielle Aufarbeitung
bis 1999 auf sich warten ließ,183 stellte sich in eine Reihe von Bildern, welche die jün-
gere Geschichte zuhauf produziert hatte. Newsreels in der zweiten Hälfte der 1940er
Jahre zeigten vielfach abgemagerte Leichen in den Schaufeln von Bulldozern und
wandelnde Skelette hinter Stacheldraht. Die Zombies der 1950er sind auch die, die es
nicht aus Auschwitz und anderen Vernichtungslagern schafften, die aus den Gulags,
die Toten aus den großen Schlachten in Europa, von den Stränden der Normandie,
aus den verschneiten Wäldern der Ardennen, aber auch die Ertrunkenen im Pazifik,
die Verbrannten aus Hiroshima und Nagasaki, die Toten der Massaker und Genozide
der Regime in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts.184 Die Flut an grausamen Bil-
dern fand in den Motivkanon des Untoten Einzug und beeinflusste dessen Wandel
zum modernen Typus maßgeblich – ein Zusammenhang, der von der Motiv- und
Filmforschung bisher nicht berücksichtigt wurde.

Diese Zombies rächen sich nicht mehr individuell, sondern an der Menschheit als
Ganzes. Die Comicvariationen markieren diese Schnittstelle. Und so tauchen auch
Zombies auf, deren Rache keine persönliche ist, sondern eine solche, deren Hass sich
schlicht aus der Differenz von Leben und Tod speist. Neid auf das Leben wird zur An-
triebskraft. Der Untote tritt ebenso willkürlich mordend wie rachesuchend auf. Eine
gelungene Rache löst aber nicht die Sinnlosigkeit des Krieges auf, der die Impulsbil-
der generierte. Zumindest wird jedoch daran gemahnt, dass Krieg weder Sieger, Sinn
noch Unschuld kennt. Denn nach Kenneth N. Waltz (Man, the State and War) gleicht
die Frage nach dem Sieger eines Krieges der Frage, wer beim großen Erdbeben von
San Francisco gewonnen habe. Der Krieg kenne „nur vielfältige Formen von Nieder-
lagen.“ (Kim 2007, S. 285f. Anm. 14)

183 Vgl. Trombetta, S. 169 und Kim, Dong-Choon: Die kollektive Erinnerung an die Massaker während
des Koreakrieges und die historische Aufarbeitung in Südkorea. In: Kleßmann, Christoph; Stöver,
Bernd (Hrsg.): Der Koreakrieg. Wahrnehmung – Wirkung – Erinnerung, Köln, Weimar, Wien 2008,
S. 161-178, hier S. 161f. und passim.

184 Vgl. Trombetta, S. 171. Die Geschichte „Corpses … Coast to Coast“, erschienen in Voodoo no. 14
(März/April 1954) und nachgedruckt bei Trombetta, S. 193-199, zeigt bspw. eine ganze Zombiere-
publik, eine Revolution der Untoten, die unter der Führung einer Einzelperson nach der Weltherr-
schaft greifen. Sie richten Konzentrationslager für Lebende ein, sie marschieren in Heeren, sie tole-
rieren keine Alternativen neben sich. Hier sind Analogien zu Diktaturen erkennbar. Zudem macht
ein Panel deutlich, dass man sich dessen bewusst ist, dass es sich um eine neue Form im Kontrast
zum klassischen Voodoo-Zombie handelt. In einer Fabrik wird innerhalb von drei Minuten aus
einer Leiche ein Zombie hergestellt, woraufhin angesichts der Untotenarmee geäußert wird: „Heh –
Heh! Not much like the old days, eh? Those old fools with their voodoo and charms – took them
days to produce one zombie!“ Vgl. ebd., S. 196.

4.4 Zombiehorror als Reflexionsfläche für Zeitgeist und Krieg

67

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Der Kalte Krieg im B-Movie

Die 1950er Jahre sind für das Zombiemotiv prägend. Unmittelbar betroffen von den
Nachwirkungen des Weltkrieges befindet sich die Welt im Wandel. Die Blockbildung
mündet in den ersten heißen Konflikt der Ideologien, zugleich beginnt der Wettlauf
ins All. Die antisowjetische Hysterie mündet in der McCarthy-Ära in Verfolgungen
und Prozesse. Die Furcht vor feindlichen Infiltrationen und vor einem nuklearen
Krieg wirken überpräsent.

„In der Literatur unserer Zeit sind Utopien, die konservativ auf den mythologisch ahisto-
rischen paradiesischen Urzustand zurückgehen (…), kaum mehr möglich. Statt dessen
[sic!] überwiegen bei weitem die apokalyptischen Visionen von einem gerade durch Tech-
nik und Wissenschaft herbeigeführten Untergang der Menschheit. Die Utopie des Fort-
schritts verkehrt sich zu ihrer eigenen Perversion.“185

Aus der utopischen/utopistischen Annahme der Aufklärung, dass der Mensch sich
Kraft seiner Ratio optimieren wird, wurde im Verlauf der Industrialisierung die An-
nahme, dass dies Kraft des Fortschritts gelingen könne (vgl. ebd., S. 15). Die hoch-
technisierten Weltkriege und der von zwei Blitzen über Japan gekrönte Abschluss des
Massenschlachtens in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts veränderten diese Vor-
stellung jedoch nachhaltig.186 Sie offenbarten das bedrohliche Zuviel an Technik, wel-
ches die Menschen umgab. Die Atombombe wurde hier zum sicht- und fassbaren
Höhepunkt des wissenschaftlich generierten Selbstvernichtungspotenzials und mach-
te den Untergang zum Bestandteil allgemeinen Geschichtsbewusstseins jenseits der
Religion. Die Apokalypse ist nun aus dem einstmals religiösen Kontext gelöst, das
dystopische Bild dominiert und überlagert die Utopien.

Diese Eckpunkte färben auch Hollywood und haben eine kaum zu überschätzen-
de Wirkung auf die Kindergeneration. Aus dieser gehen später Regisseure und Auto-
ren hervor, die den Horror auf eine neue, realistische Stufe heben. In vielen ihrer Fil-
me sind Spuren solcher Einflüsse nachweisbar. So pars pro toto bei Tobe Hooper und
seinem Blutgericht in Texas (The Texas Chain Saw Massacre, USA 1974, Re-
gie: Ders.). Hier richtet sich eine degenerierte Metzgerfamilie gegen die eigene Gesell-
schaft (wie die Zombies) und nutzt Menschenknochen zu Dekorationszwecken (wie
die GIs im Pazifikkrieg).187

4.5

185 Benno von Wiese, zit. n. Leppin, Ralf: Die postnukleare Endzeitvision im Film der achtziger Jahre,
Köln 1997, S. 12f.

186 Vgl. zur Entwicklung des Technikpessimismus seit der Industrialisierung Busch, Roger J.: Technik-
Kritik als Phänomen der Krise. Zum Zusammenhang von apokalyptischem Lebensgefühl und Wi-
derstand gegen die Technisierung unserer Gesellschaft. In: Sommer, Wolfgang (Hrsg.): Zeitenwende
– Zeitenende. Beiträge zur Apokalyptik und Eschatologie, Stuttgart, Berlin, Köln 1997, S. 177-189.

187 „A creeping sense of horror vacui fuelled the seventies horror genre in America. Many of the direc-
tors who spearheaded the US independent horror ‘scene’ – Tobe Hooper, Wes Craven, Larry Cohen,
Romero – were disillusioned liberals or ex-radical activists.” Thrower, S. 21, Herv. i. O. Diese Regis-
seure greifen allesamt die Motivpalette realer Grausamkeiten auf. So eben auch die prägenden Pa-
nels und Filme ihrer Jungendzeit, deren Fiktionen sich nun plötzlich in der staatlichen Gewalt gegen
Bürgerrechts- und Antikriegsproteste spiegeln oder in Vietnam (abermals) sichtbare Realität wer-

4 Scharnier zwischen Mythos und Moderne: Der Zombie in den Pre-Code-Comics

68

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


In den 10 Jahren von 1944 bis 1954 hat sich die Wahrnehmung der Welt, der
Kriege, der Soziologie in Extremsituationen derart fundamental gewandelt, dass Ven-
tile für die aufgebrochene Angst gefunden werden mussten. Der Boom an Horrorco-
mics ist hier ein Indikator mit dem Zombie als Katalysator für Kriegsverbrechen und
Zeitgeschehen. Die Bedrohung ereilt ihre Opfer besonders aus dem Inneren, aus den
Sümpfen, aus dem Boden der Friedhöfe, aus dem Verborgenen in der Nachbarschaft
– sie geht aus der Gesellschaft hervor. Der Film setzt diese Entwicklung fort, findet
aber auch weitere Schwerpunkte. Gefahr droht nämlich ebenso häufig als Invasion(-
splan) von außen und wird so zur Allegorie auf die Sowjetunion. Mit Film sind hier
jedoch nicht vorrangig die Produktionen Hollywoods gemeint, sondern die B-Movies
kleiner Studios und unabhängige Produktionen, die gerade ihre Blütezeit erleben.

Im Film der 1930er und 40er Jahre lag der als klassisch zu bezeichnende Typus
des Voodoo-Zombies vor. Dessen Charakteristika werden beibehalten, nun jedoch
ausdifferenziert und aus dem nativ-religiösen und (schwarz-)magischen Kontext ge-
löst. Primär ändert sich die externe Steuerungsinstanz. Die extraterrestrische Lebens-
form ist hierbei die häufigste, so bspw. in Die Dämonischen (Invasion of the
Body Snatchers, USA 1956, Regie: Don Siegel).188 Es finden sich aber auch Strah-
lung als Urheber, so in Creature with the Atom Brain (USA 1955, Regie: Edward
L. Cahn), und zunehmend der Mad Scientist, wie in Teenage Zombies (USA 1959,
Regie: Jerry Warren). Es ist die Zeit der atomic age zombies (Terminus n. Zani und
Meaux, S. 98). Hier entsteht eine Motiverweiterung durch die Motivmischung aus
klassischem Typus und modernen Einflüssen.

Zwei Szenarien des zeitaktuellen Bedrohungsempfindens prägen das Science-Fic-
tion- und Monsterkino: (1) Invasionen (durch Außerirdische, die überaus häufig vom
roten Planeten ihre Angriffe starten)189 und (2) Gefahren durch radioaktive Strah-
lung. Science-Fiction und Horror stehen in dieser Zeit dicht beisammen. In Danse
Macabre schildert Stephen King eine Episode aus seiner Kindheit als Erstkontakt mit
diesem Sci-Fi-Realitätshorror:

„Für mich begann der Horror (…) eines Nachmittags im Oktober des Jahres 1957. Ich war
gerade zehn geworden. Und es geschah in einem Kino: dem Stratford Theater in der In-
nenstadt von Stratford, Connecticut.“190

den. Erschwerend sind in diesem Jahrzehnt auch groteske Mordserien (Ed Gein, Charles Manson
etc.) medienpräsent, vgl. ebd., S. 21.

188 Hier fertigen Sporen aus dem All Kopien von Menschen an. Eine ganze Kleinstadt wird so durch
leere Hüllen von einstigen Individuen ersetzt, die als Kollektiv einem externen Willen gehorchen.

189 Aus der „Roten Gefahr“ wird die „Gefahr vom roten Planeten“ und mit dem Zombie wird die „rote
Gefahr“ zur „toten Gefahr“, vgl. Kleinschnittger, S. 73. Wolfschlag betont, dass aus dem Alien-Inva-
sionsfilm in posthumer Interpretation die metaphorische Verarbeitung wurde. Nicht beachtet werde
dabei, dass auch Western, Indianer- und Monumentalfilme auf diese Art interpretiert werden kön-
nen. Jedoch: „Kaum wird in dieser Interpretationslinie das Bewußtsein für Invasionen, für Gefahren
von "Außen" als ein universelles Element menschlichen Denkens akzeptiert (…).“ Wolfschlag, Claus
M.: Traumstadt und Armageddon. Zukunftsvisionen und Weltuntergang im Science-Fiction-Film,
Graz 2007, S. 35. „In der Dichotomie "WE" versus "THE OTHER" wurde das typische Gut/Böse
Schema des Western-Films auf die gesamte Gesellschaft, ja das gesamte Sonnensystem ausgedehnt.“
Tormin, S. 45.

190 King, Stephen: Danse Macabre. Die Welt des Horrors, München 2000, S. 21.

4.5 Der Kalte Krieg im B-Movie

69

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Obwohl sich der junge King hier einen der beliebten B-Movies ansah, Fliegende
Untertassen greifen an (Earth vs. the Flying Saucers, USA 1956, Regie: Fred
F. Sears), meint er nicht den Film. Er schildert eine Situation, die er in ihrer Nachwir-
kung mit der Bekanntgabe der Ermordung Kennedys gleichsetzt (vgl. ebd., S. 24). Die
Filmvorführung wird unterbrochen, das Licht geht an und der Geschäftsführer tritt
vor die Leinwand. Er teilt den Kindern und Jugendlichen im Saal mit,

„daß die Russen einen Weltraumsatelliten in die Erdumlaufbahn geschossen haben. Sie
nennen ihn … Sputnik.“ (Ebd., S. 30, Herv. i. O.)

Rückblickend formuliert King: „Entsetzen (…) entsteht häufig aus dem Eindruck,
daß die Welt aus den Fugen gerät (…).“ (Ebd., S. 31) Für die Generation von Kindern,
die im propagandistischen Glauben an die Unbesiegbarkeit der Nation aufwuchsen,
war dies ein erschütternder Moment – es war Horror! In dieser Zeit ersetzte die Wis-
senschaft das Übernatürliche. Sie hatte mit der Atombombe bewiesen, wie destruktiv
ihre Macht sein kann. Und der Sputnik zeigte den Amerikanern, dass Wissenschaftler
auch anderswo heimisch sind.

Der Zombie erhält hier neue Kontrollinstanzen und taucht in der Nachbarschaft
auf. Das Böse ist weder weit weg, noch auf Magie beschränkt. Angst und Ekel vor
dem Anderen werden direkt auf den Nachbarn übertragen. Ein Spezifikum, welches
für die Transformation des Zombiegenres zum Gradmesser der sozialen Befasstheit
der Gesellschaft und ihrer apokalyptischen Ängste nicht unerheblich ist. Allerdings
bleibt die Zombiehorde als Massekonzept noch vereinzelt. Zumal der später charakte-
ristische Aspekt des Kannibalismus191 und die Virulenz des Zombieseins fehlen. Aber
das Bedrohungspotenzial riesiger Massen wird zunehmend erwogen und ausgeprägt.
In der Literatur verdichten sich diese Topoi 1954 in Richard Mathesons I am Legend,
wo Vampire die Erde übernehmen.

Auch teils absurde und komisch-groteske Zombiefilme wie Plan 9 from Outer
Space (USA 1959, Regie: Edward D. Wood Jr.), Invisible Invaders (USA 1959, Re-
gie: Edward L. Cahn) oder auch The Earth Dies Screaming (Großbritannien, USA
1964, Regie: Terence Fisher) entrücken das Motiv seiner Wurzeln. Sie transferieren
Charakteristika der Kontrollinstanz und des Habitus jedoch weiter und greifen ver-
mehrt die (gedachte) Masse auf. Invisible Invaders bezieht sich bspw. vermittels ei-
nes Off-Sprechers zu Dokumentaraufnahmen von Atomtests schon einleitend auf die
Veränderungen im Atomzeitalter. Der Eintritt der Menschheit in dieses und die sich
abzeichnende Schwelle zum Weltraumzeitalter bewegen eine Spezies von unsichtba-
ren, radioaktiv strahlenden Außerirdischen zur Invasion des Planeten. Da sie über
keine Waffentechnologie verfügen, bemächtigen sie sich verstorbener Menschen. Und
so überrennen Massen wandelnder Leichen den Planeten. „Walking dead, who kill
but cannot be killed!“ – so formuliert es diegetisch ein TV-Sprecher. Neben dem Mas-
sekonzept und der (vermittels Archivaufnahmen von Fabriksprengungen, Feuer-

191 Vgl. zum Hunger als gebrochenes Horrortabu in Comics Trombetta, S. 243-247. Das Fressen findet
sich hier in vielfältiger Form, bspw. bei den Ghouls, vgl. besonders ebd., S. 243f. Auch Vampire und
Werwölfe werden vom Hunger angetrieben. Hinzu gesellt sich auf den Covern noch der aufgerisse-
ne Mund als Ekelstigma, vgl. hierzu Menninghaus 1999, besonders S. 90-99.

4 Scharnier zwischen Mythos und Moderne: Der Zombie in den Pre-Code-Comics

70

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


löscharbeiten etc. angedeuteten) apokalyptischen Dimension generiert der Film auch
eine Visualität der Toten, die nach Night of the Living Dead maßgebend werden
sollte: Menschen aus der Nachbarschaft, überwiegend Weiße in Anzügen, mit teils
schweren Verwundungen. Sie bewegen sich steif und ungelenk. Auch die finale Ge-
genwehr der Überlebenden erzeugt schon Bilder, die sich auch im Finale von Rome-
ros Film finden lassen.

Eine Tendenzverdichtung von Masse und Absolutheit der Untotenattacke (bis hin
zur Apokalypse)192 lässt sich in diesem Zeitraum allmählich ausmachen und kulmi-
niert Ende der 1960er Jahre in ihren Archetypus. Der Zweck der Instrumentalisie-
rung eines Toten ist keine sklavische Arbeitstätigkeit mehr, sondern die Zerstörung!
Die Zerstörung der Heimat und der Gesellschaft, also des Kontexts, dem der Tote ent-
stammt. Er richtet sich gegen seine Welt. Es sind keine Fremden aus der Ferne, son-
dern die eigenen Toten, die zur Bedrohung des Lebens(-stils) werden. Die Selektion
der Zombies geschieht grundlos und zufällig. Die Zombiefizierung richtet sich gegen
die Gesellschaft als Ganzes.

Aus dem komplexen haitianischen Kontext gelöst, schreibt sich der Zombie fort
und erfüllt als leere Projektionsfläche Funktionen für Erinnerungskultur und Zeitkri-
tik (Neokolonialismus, Sklaverei, Okkupationen). Als entscheidende Entwicklungs-
stufe für die Transformation zum modernen Archetypus sei abermals die parallele
Entwicklung in unterschiedlichen Medien betont. Das neue Bild etablierte sich durch
Reproduktion und Variation parallel und sich gegenseitig beeinflussend im Comic
und im Film und prägte eine allgemeine Vorstellung von dem, was ein Zombie ist. Be-
legt sei dies mit Michael Powells Augen der Angst (Peeping Tom, Großbritannien
1960, Regie: Ders.). Darin arbeitet der Serienkiller Mark Lewis (Karlheinz Böhm) als
Fotograf, doch sein letztes Modell (und Opfer) Milly (Pamela Green) ignoriert er. Die
halbnackte Frau stellt schließlich frustriert fest, dass sie ebenso mit einem Zombie re-
den könne. Sein lethargisches Verhalten entspricht dem eines Zombies, wie er seiner-
zeit populär war. Darum bedarf die Bemerkung keiner Erläuterung. Acht Jahre später
sollte jedoch eine modifizierte Form der Kreatur die Leinwand betreten, die dieses
Bild fundamental wandelt. In diesem neuerlichen Schub an Motiverweiterungen, ent-
wickelt sich die Kreatur zum perfekten, kriegsreflexiven Monstermotiv. Und dies ge-
schieht auffälliger Weise abermals im Kontext eines Krieges.

In den filmhistorischen Zusammenhängen kommt dieser verstärkt aus kriegskon-
textuellen Wirren entstehenden Figur eine entscheidende Rolle für die Gegenwartsre-
flexion zu. Denn während nach den Krisen der frühen 1960er Jahre die Furcht vor

192 Hier tauchen nun auch Filme auf, die nach der Atomkatastrophe spielen: „Es scheint fast so, daß
man zu dieser Zeit trotz großem Skeptizismus einer Atomkatastrophe durchaus etwas Gutes abge-
winnen wollte, denn analog zur religiösen Apokalypse beseitigt der atomare Weltuntergang das Zu-
viel und damit auch das Negative der Gesellschaft und bietet einer extremen Minderheit die einma-
lige Chance zum Neuanfang.“ Leppin, S. 21. Beispiele wären Die Letzten Fünf (Five, USA 1951,
Regie: Arch Oboler), Die Letzten Sieben (Day the World Ended, USA 1955, Regie: Roger Cor-
man), Die Welt, das Fleisch und der Teufel (The World, the Flesh and the Devil, USA
1959, Regie: Ranald MacDougall) und Panik im Jahre Null (Panic in Year Zero!, USA 1962,
Regie: Ray Milland). Hier tritt verstärkt die postkatastrophale Soziologie in den Fokus, die für zom-
bieapokalyptische Narrationen wichtig wird.

4.5 Der Kalte Krieg im B-Movie

71

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


dem atomaren Overkill schwindet, bleibt der Krieg als Einflussgröße auf die Gegen-
wartswahrnehmung vorhanden. Der Zombie holt diesen auf die Leinwände, während
die bis dahin vielfältigen Reflexionen des Bedrohungsempfindens der 1950er Jahre in
Sonderwegen auslaufen. Auf die Zuspitzung der international-politischen Lage durch
die Kubakrise folgt eine Entspannungsphase,193 auf die Sci-Fi-Filme reagieren. Sie
entfernen sich von Dystopien und thematisieren bspw. Reisen in ferne Welten, wie et-
wa Die Zeitmaschine (The Time Machine, USA 1960, Regie: George Pal) (vgl.
auch Leppin, S. 23f.). Es zeichnet sich zudem ein „Intellektualisierungsprozeß“ ab
(ebd., S. 24), so mit Lemmy Caution gegen Alpha 60 (Alphaville, une étrange
aventure de Lemmy Caution, Frankreich, Italien 1965, Regie: Jean-Luc Godard)
(vgl. Wolfschlag, S. 46f.) und Fahrenheit 451 (Großbritannien 1966, Regie: François
Truffaut).

Die satirische Aufarbeitung des Diskurses in Dr. Seltsam wirft zuletzt die Frage
auf, wie es zum Krieg kommen kann und deckt die systemimmanenten Schwachstel-
len, die Wichtung von Zufällen und böswilliger Individuen u. ä. m. auf. Hier werden
zunehmend systemreflexive Ebenen einbezogen. Im Kontext der Schwachstellenana-
lyse tritt auch das (heldenhafte) Opfer für die Gesellschaft auf, wie in Angriffsziel
Moskau (Fail-Safe, USA 1964, Regie: Sidney Lumet) und in Zwischenfall im
Atlantik (The Bedford Incident, USA, Großbritannien 1965, Regie: James B.
Harris). Ebenfalls findet sich, als beispiellose Singularität in der Reflexion des atoma-
ren Diskurses, der Ultrarealismus von Peter Watkins Kriegsspiel (The War Game,
Großbritannien 1965, Regie: Ders.).194 Und letztlich korrelieren der Jungendbuch-
Klassiker Herr der Fliegen (1954) von William Golding und dessen Verfilmung, Herr
der Fliegen (Lord of the Flies, Großbritannien 1963, Regie: Peter Brook), mit
dem atomaren Diskurs und spielen die Soziologie von Überlebendengruppen anhand
von Kindern in modernen Robinsonaden durch.195

193 So stellt Feldvoß für Kubricks Dr. Seltsam fest: „Das naiv-chauvinistische Verhältnis zur Atom-
bombe, der hier fast symbiotische Umgang mit diesem hochbrisanten Vernichtungsmaterial, wird
zu einem Zeitpunkt serviert, als die mediale Behandlung des Themas gänzlich zum Erliegen kommt.
Da mögen der Abbau des ‚Kalten Krieges‘ und des Antikommunismus‘ eine Rolle spielen, auch das
Atomteststopp-Abkommen von 1963. Die anschließende Filmentwicklung zeichnet sich jedenfalls
durch eine auffällige Enthaltsamkeit gegenüber diesem Thema aus.“ Feldvoß, Marli: Vom schwieri-
gen Umgang mit dem atomaren Holocaust. In: Gemeinschaftswerk der Evangelischen Publizistik e.V.
(Hrsg.): The Atomic Cinema. Fiktion und Wirklichkeit nuklearer Bedrohung, Frankfurt am Main
1984, S. 18-22, hier S. 19.

194 Vgl. Leppin S. 27. „Die BBC hat seinerzeit die Fernsehausstrahlung weltweit untersagt (…). In der
offiziellen Begründung war von einer Überschreitung der Gefahrenschwelle für die Zuschauer die
Rede, von der Gefahr einer Selbstmordwelle. Der Verzicht auf die Ausstrahlung konnte so als Wah-
rung der "öffentlichen Verantwortung" verbucht und zu den Akten gelegt werden.“ Feldvoß, S. 19.
Zensur und Repression sensibler Themen findet sich auch in Deutschland (kein Wunder also, dass
der allegorisch kodierte Horrorfilm die Aufgabe übernimmt, den Finger in die Wunde zu drücken).
So hat Im Zeichen des Kreuzes (Deutschland 1983, Regie: Rainer Boldt) eine ähnliche Vorge-
schichte, vgl. ebd., S. 20 und Leppin, S. 51.

195 In den Sci-Fi-Trash überhöht finden sich Gesellschaftsentwürfe und Systemprobleme von Kindern
auch in Wild in den Strassen (Wild in the Streets, USA 1968, Regie: Barry Shear), in dem ein
Sänger die jugendlichen Massen manipuliert, die wiederum jeden über 35 Jahren in Konzentrati-
onslagern zusammenführen, und in G.A.S.S. oder Es war notwendig, die Erde zu vernichten,

4 Scharnier zwischen Mythos und Moderne: Der Zombie in den Pre-Code-Comics

72

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Was ist aus diesem Abriss ablesbar? Die Fülle an Filmen nimmt im Vergleich zur
riesigen Menge an B-Movies der 50er Jahre rapide ab, steigert sich jedoch in der Qua-
lität der Produktionen.196 In der Folge kommt der filmische Atomdiskurs zum Erlie-
gen. Parallel zum Vietnamkrieg entsteht nun das Filmmonster, welches zum neuen
apokalyptischen Sinnbild kulminiert: der moderne Zombie. Zeitgleich zur Entspan-
nung auf internationaler Ebene verschärft sich der (Stellvertreter-)Krieg in Indochina,
wodurch wieder das wissenschafts- und technikunabhängige, eigene Handeln als po-
tenzieller Auslöser von Katastrophen in den Fokus rückt. Der Blockkonflikt als offen-
sichtliche Ursache globaler Apokalypsen wird aus dem Bewusstsein verdrängt. Die
Katastrophe wird menschlich, individuell, von weniger abstrakten Einzelpersonen
initiiert und ausgehalten. Und dagegen formieren sich sukzessive Gegen- und Protest-
bewegungen. Der Feind in der eigenen Gesellschaft wird benannt, während die Bilder
vom Krieg die Grausamkeiten und das Leid wieder vorstell-, fühl- und erfahrbar ma-
chen und das nicht fassbare Abstraktum einer globalen Vernichtung verdrängen.

um sie zu retten (Gas! or It Became Necessary to Destroy the World in Order to Save It,
USA 1970, Regie: Roger Corman), in dem ein Kampfgas jeden über 25 Jahren tötet.

196 Der Zenit der Science-Fiction war in den 1960er Jahren überschritten. Als Gründe sind die Abnut-
zung der Genrevariationen, die Hinwendung zu „realistischen“ innen- und außenpolitischen The-
men und die wirtschaftliche Krise des Studiosystems erfassbar, vgl. Tormin, S. 26.

4.5 Der Kalte Krieg im B-Movie

73

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


They’re coming for you!  
Die Geburt des modernen Archetyps

Ein Fahrzeug bewegt sich über eine staubige Landstraße. Die schwarz-weiß gehalte-
nen Bilder wirken herbstlich, kühl und düster, die latent-bedrohliche Stimmung wird
durch die schlichte akustische Untermalung verstärkt. Die steile Auffahrt zum Fried-
hof von Evans City steigert das Unbehagen, als sich der Wagen emporschiebt. Im In-
neren streiten sich Johnny (Russell Streiner) und seine Schwester Barbara (Judith
O’Dea) über den Sinn der Ausfahrt. Die Geschwister besuchen das Grab ihres Vaters,
um einen Kranz niederzulegen. Ein Ritual, welches sie alljährlich wiederholen. Wäh-
rend die Nacht hereinbricht und von fern ein Gewitter heranzuziehen scheint, suchen
die Zwei die Grabstätte auf. Barbara stellt das Gesteck ab und kniet sich zum Gebet.
Johnny, der schon lange nicht mehr in der Kirche war, beschwert sich über diese bra-
ve und fromme Geste und zieht ungeduldig an seiner Zigarette. Er nutzt den Rückweg
durch die Gräberlandschaft, um seinem Unmut Luft zu machen und seiner Schwester
Angst einzuflößen, wie er es als Kind gern tat. „They’re coming to get you, Barbara!“
(Zit. n. O-Ton) Die Toten würden aus ihren Gräbern steigen, um sie zu holen. Wäh-
rend Barbara auch als junge Erwachsene noch Furcht bei diesem Gedanken empfin-
det, ahnt Johnny nicht, wie recht er hat. Kurze Zeit später ist er das Opfer des ersten
modernen Zombies. Während seine Schwester sich in ein abgelegenes Farmhaus ret-
ten kann, wird ihm der Schädel am Bruchstein eines Grabes zerschlagen.197 Der soge-
nannte Cemetery Ghoul (Bill Hinzman) näherte sich langsam, unauffällig, anfangs
unbemerkt. Er schwankte seit Längerem schemenhaft sichtbar durch die mise en scène
– die Bedrohung war wahrnehmbar. Ernst genommen wird er jedoch erst, als er bei-
den zu nahe gekommen ist. Zu spät fallen die Irritationen der Norm auf, seine Klei-
dung ist schmutzig, zerrissen, sein Blick gierig auf Barbara geheftet.

Dieses Zombiemotiv hat eine radikale Modernisierung hinter sich, deren Ursa-
chen nachfolgend beleuchtet werden. Dabei schließe ich mich der Position Klein-
schnittgers an, dass Romeros Kreatur keinen Bruch, sondern eine konsequente Wei-
terentwicklung entlang vorhandener Traditionslinien darstellt (vgl. Kleinschnittger,
S. 88), jedoch wandelt sich die Figur durch die zeitgeschichtlichen und populärkultu-
rellen Rahmenbedingungen derart radikal, dass über die Motiv-Evolution hinweg
auch ein radikalerer Terminus in Betracht gezogen werden kann. Eine revolutionäre
Zäsur ist hier unzweifelhaft vorhanden.

5.  

197 Kane betont, dass dieses Intro auch Parallelen zu Hänsel und Gretel aufweist, vgl. Kane, John: Night
of the Living Dead. Behind the Scenes of the most terrifying Zombie Movie ever, New York 2010,
S. 42.

75

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Fragt man nach den Einflussgrößen auf George A. Romero und Die Nacht der
lebenden Toten (Night of the Living Dead), stechen drei entscheidende Para-
meter hervor:
(1) Das Filmbudget, denn schließlich fußen der Charme und der künstlerische An-
spruch dieses Independent-B-Movies auf der erzwungenen Mittelreduktion, (2) die
zeitgenössische Populärkultur, so das Sci-Fi- und Monsterkino der 1950er Jahre sowie
die (Jugend-)Literatur (Comics und Sci-Fi-Romane). Und schließlich (3) die politi-
schen Rahmenbedingungen, allen voran der Vietnamkrieg und seine Rückwirkungen
auf die US-amerikanische Gesellschaft. In kaum einer Analyse des Films fehlen diese
Verweise und besonders die Parallelen zum Krieg in Indochina sind dabei für eine
Interpretation unumgänglich, worüber im Forschungsdiskurs Konsens besteht.198 So
verwundert es aber, dass bis heute keine umfassende Aufschlüsselung der Kriegsein-
flüsse und ihres inhaltlichen, formalen und visuellen Niederschlags erbracht worden
ist.199 Denn gerade diese sollen nachfolgend als bedeutendster Einfluss auf die Ikono-
graphie des Zombies erarbeitet werden.

Wenn Horrorfilme kollektive Ängste auf Basis kollektiver Erfahrungen spiegeln,
muss Vietnam seinerzeit eine Bildquelle gewesen sein.200 Im Zuge dieser Feststellung
verweist Higashi auf ikonische Fotografien, ohne jedoch ihrer Gewichtung als Reprä-
sentanten des medialen Einflusses vertiefende Bedeutung beizumessen. In kollektiver

198 Higashi, die umfassend Verbindungen zu Vietnam herausarbeitete, führt für den Interpretationsdis-
kurs u. a. Gregory A. Waller an, der in The Living and the Undead (1986) zwar die Bedeutung der
militärischen Motive erkenne, aber den Bogenschlag zu Vietnam verpasse. Demgegenüber habe
Stuart Samuels (1983) den Bezug zum Zeitgeschehen angemerkt. Ebenso R. W. H. Dillard (1976),
der den Film im Kriegskontext betrachte, aber resümiere, „that its real horror cannot adequately be
explained thereby.“ Zit. n. Higashi, Sumiko: Night of the Living Dead. A Horror Film about the Hor-
rors of the Vietnam Era. In: Dittmar, Linda; Michaud, Gene (Hrsg.): From Hanoi to Hollywood. The
Vietnam War in American Film, (2. Aufl.) New Brunswick, London 1997, S. 175-188, hier S. 188
Anm. 22. Wie noch gezeigt wird, hatten bereits zeitgenössische Rezensenten die Lesbarkeit im Kon-
text des Krieges erkannt. Eine Verdichtung zeigt sich seit den 1980er Jahren, spätestens in den
1990er Jahren, und wird seither perpetuiert. Je nach Untersuchungsschwerpunkt variiert dieser Fo-
kus jedoch: So analysiert bspw. Kendall Phillips den Film im Zeitkontext, konzentriert sich auf
Counterculture und Protestbewegungen, vermag die Reflexion des Vietnamkriegs aber nur in den
Fotografien des Abspanns zu erkennen, vgl. Phillips, Kendall R.: Projected Fears: Night of the Living
Dead and American Culture. In: Walters, Jerad; Lanzagorta, Marco (Hrsg.): Night of the Living
Dead. Studies in the Horror Film, Teller Court, Lakewood 2008, S. 91-119, hier S. 116.

199 Verweise finden sich ebenso obligatorisch wie marginal. Pars pro toto: In der ersten deutschen Mo-
nografie zu Romero bespricht Seeßlen u. a. den „Sommer des Terrors“ im Kino (1968), der sich an
der Schnittstelle von „Vietnamkrieg“, neuerlicher „Erkaltung des sozialen Klimas“, „Rassenkonflik-
te[n]“ und „besinnungslose[r] Betäubung durch Konsum“ formierte, Seeßlen, Georg: George A.
Romero und seine Filme, Bellheim 2010, S. 89, nachfolgend verkürzt zu Seeßlen 2010-B. Für Night
beschreibt er die Bürgerwehren als „eine Ordnungsmacht, die sich in Gesten und Worten als Abbil-
dung der amerikanischen Militärs in Vietnam zu erkennen geben (…).“ Ebd., S. 96f. Und bei The
Crazies (USA 1973, Regie: Ders.) wird auf die abermalige „Analogie zu Vietnam“ verwiesen (ebd.,
S. 106f.), jedoch ohne umfassende Aufschlüsselung.

200 „Film theorists have yet to delineate the ways in which social and historical factors are related to the
unconscious as opposed to constructing a spectator based on (Lacanian) psychoanalytic models.
But if horror films are a collective nightmare rendered intelligible by a shared ideology, as [Robin]
Wood asserts, a source of the images of that nightmare during the 1960s and ‘70s was coverage of
the Vietnam War.“ Higashi, S. 184.

5. They’re coming for you! Die Geburt des modernen Archetyps

76

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Erinnerung blieben diese Ikonen letztlich aber nicht aufgrund ihres einzigartigen
Bildgegenstandes, sondern aufgrund der einzigartig dramatischen Verdichtung des
alltäglichen Schreckens.201 Die Handvoll ikonischer Bilder subsumiert, was über eine
Dekade die öffentliche Wahrnehmung prägte.202

Ich schließe mich nachfolgend dem Diskurs an, der die parabelhafte Funktion auf
Vietnam und die Reflexion der gesellschaftlichen Krise in den USA betont. Ich erach-
te aber den Einfluss des Krieges auf den Film, seine Figuren und besonders auf die
Variation des Filmmonsters als bisher unterschätzt. Darum sollen anhand der Kriegs-
ikonen der Einfluss auf Night in den Fokus gerückt und die Auswirkung auf das
neue Monster betrachtet werden. Denn so ließe sich die politische und gesellschafts-
allegorische Dimension der Romero-Zombies in Gänze beschreiben und als ikono-
graphischer Bestandteil erfassen, der die Charakteristika des Genres definierte. Es
werden darum Inhalt, Form und Bildästhetik auf Kriegseinflüsse und ihrer Auswir-
kungen untersucht. So kann Night of the Living Dead innerhalb der Traditionsli-
nien des Untoten- und Zombiefilms als Zäsurfilm klassifiziert werden.

201 Ikonische Kriegsbilder „›funktionieren‹ (…) auch ohne (…) Vorwissen, und da sie einer im kollekti-
ven Gedächtnis verankerten Ikonografie folgen, sind sie reproduzierbar im Sinne von wieder-her-
stellbar.“ Schneider, Thomas F.: Reduktion, Emotionalisierung, Ikonisierung. Bilder des Todes in der
Kriegsberichterstattung (Fotografie, Fernsehen, Internet). In: Fauth, Søren R.; Krejberg, Kasper
Green; Süselbeck, Jan (Hrsg.): Repräsentationen des Krieges. Emotionalisierungsstrategien in der Li-
teratur und in den audiovisuellen Medien vom 18. bis zum 21. Jahrhundert, Göttingen 2012,
S. 135-148, hier S. 137. Sie verzichten auf Komplexität und blenden Nebensächliches aus, vgl. ebd.,
S. 137. Hintergründe sind stets in Paratexte ausgelagert. Auch ist die Medialität ausgeblendet, also
jedes Anzeichen ihrer Gemachtheit, vgl. ebd., S. 138. Ikonen „appellieren direkt an die Emotionen
des Betrachters“ und „schließen eine rationale Auseinandersetzung aus“, was verstärkt wird durch
die „Reduktion von Komplexität des Bildinhaltes, den Anschluss an ikonografische Traditionslinien,
Stereotypen und Wertemuster, die Ausblendung der Medialität sowie die Erfüllung von Erwartungs-
erwartungen, die im Wesentlichen auf den ins kollektive Gedächtnis eingeschriebenen Traditionsli-
nien beruhen“, ebd., S. 146. Kurz: Entscheidend für das Entstehen von Ikonen ist unter bildtheoreti-
schen Gesichtspunkten die Bildentschlüsselung, das Aufdecken der Bedeutungsebenen und ihre In-
terpretation, vgl. Schwingeler, Stephan; Weber, Dorothée: Das wahre Gesicht des Krieges: Die Hin-
richtung in Saigon von Eddie Adams. Das Entstehen einer Ikone vor dem Hintergrund ihrer Publi-
kationsgeschichte in den Printmedien. In: Kritische Berichte, Bd. 33, Heft 1 (2005), S. 36-50, hier
S. 36.

202 Ebenfalls verweisen ikonisierte Repräsentationen des Krieges „nicht nur auf den jeweils relevanten
Krieg, sondern auf über- und umfassende Traditionslinien und Wertemuster, die unserer kulturellen
Tradition eingeschrieben sind. Es ist dabei überraschenderweise unwichtig, ob die Traditionen und
Muster vom Betrachter erkannt werden, sie funktionieren unbewusst (…).“ Schneider, S. 141f.

5. They’re coming for you! Die Geburt des modernen Archetyps

77

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Die Romero-Kreatur als Vampir-Zombie-Hybrid

Der Wandel der Darstellungstradition und die Modernisierung des untoten Film-
monsters begannen an einem Januarabend 1967 in Pittsburgh. Die drei Betreiber der
Werbefilmagentur The Latent Image, Inc., George A. Romero, John A. Russo und Ru-
dy Ricci, planten ihren ersten unabhängigen Feature-Film.203 Ihr geringes Budget be-
einflusste die inhaltlichen und formalen Überlegungen,204 was sich auch auf den Ent-
wurf eines inszenierbaren Monsters auswirkte. Es wurde die vollständige Anpassung
des Bedrohungsszenarios an die Gegenwart vollzogen und vor allem der Habitus der
Figur verändert, wodurch Traditionsbrüche zum Zombieklischee der atomaren und
invasorischen Diskurse der 1950er Jahre hervortreten.

Romeros Entwurf205 basierte auf Richard Mathesons I Am Legend. Das 1954 ver-
öffentlichte Erstlingswerk erlangte große Popularität und wurde zehn Jahre später als
The last Man on Earth (L'ultimo uomo della terra, Italien, USA 1964, Regie:
Ubaldo Ragona, Sidney Salkow) verfilmt.206 Hier fließen zwei Entwicklungslinien zu-
sammen:
(1) Das Motiv des Zombies, der in den Pre-Code-Comics eine krisenreflektierende

Funktion erhielt und beachtliche Verwesungsstadien aufwies.
(2) Untote Vampire und Seuchenzüge, deren Traditionslinien von Nachzehrer- und

Vampirmythen bis zu Matheson mit einer globalen Pandemie reichen.
Bereits für die religiösen Polemiker der frühen Neuzeit waren Vampire ein Problem,
traten sie doch als Umkehrungen theologischer Dogmen auf. Sie waren, wie die
christlichen Heiligen, keine gewöhnlichen Toten. Ihre Lebensenergien überdauerten,
es gab keine Verwesung, Fingernägel und Haare wuchsen weiter. Sie waren „negative
Spiegelbilder der Attribute der Heiligen.“ (Klaniczay, S. 89) Der Vampir war ur-
sprünglich ein Individuum und meist allein. Seine popkulturelle Weiterentwicklung
über die globale Bedrohung bei Matheson hin zum Zombie extrapolierte das archety-
pische Massekonzept. Hier nun wird der Untote zum negativ überspitzten Bild der
Gesellschaft. Und der Zombiefilm wird seismographisch in dem Sinne, dass spezifi-

5.1

203 Hierzu wurde die Produktionsfirma Image Ten gegründet, deren Name sich auf die zehn Freunde
bezieht, die Startkapital beisteuerten. Die Gesamtkosten beliefen sich auf 114.000 $, vgl. Kane, S. 88.

204 So wurde bspw. in Schwarz-Weiß gedreht, da eine gebrauchte 35mm-Arriflex-Kamera bereits zur
Ausrüstung der Werbefirma gehörte, vgl. Russo, John: The Complete Night of the Living Dead
Filmbook, Pittsburgh 1985, S. 48 und Kane, S. 28. Zu der Zeit verspürte das Kino jedoch verstärkt
die Konkurrenz zum Schwarz-Weiß-Fernsehen, weshalb man um Farbfilme bemüht war, was für die
Vermarktung von Night ein potenzielles Hindernis darstellte.

205 Das vierzigseitige Skript The Anubis reichte inhaltlich bis zum Auftritt von Harry und Tom. Die Be-
lagerung der Farm und die menschenfressenden Toten waren bereits enthalten. Der weitere Verlauf
wurde in Kollektivarbeit entwickelt und von John Russo zum Drehbuch umgeschrieben. The Anubis,
Night of Anubis, Flesh Eaters und Night of the Flesh Eaters ergänzten als Arbeitstitel die Umschrei-
bung als „Monster Flick“, vgl. Kane, S. 20ff. und Russo 1985, S. 31ff.

206 Bemerkenswert ist, dass der US-Trailer die Begriffe Zombies und Vampires parallel verwendet und
so bereits auf Analogien verweist, die nach Romero prägend sein sollten. 1971 erschien die Verfil-
mung Der Omega-Mann (The Omega Man, USA 1971, Regie: Boris Sagal). 2007 folgten I am
Legend (I am Legend, USA 2007, Regie: Francis Lawrence) und die parallel gedrehte B-Produktion
I am Omega (I am Omega, USA 2007, Regie: Griff Furst) aus dem Produktionshaus The Asylum.

5. They’re coming for you! Die Geburt des modernen Archetyps

78

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


sche Sorgen, Denkweisen, Werte und Mentalitäten seiner Entstehungszeit extrahier-
bar sind, da sie darin kodiert verarbeitet wurden.

Zwei Bestandteile des Romans dienten Romero als Folie: Zum einen das einsam
stehende Haus als Zuflucht und letztes Bollwerk,207 zum anderen die Charakteristika
der Monster.208 Mathesons Geschichte, die in Sequenzen die letzten drei Lebensjahre
(Januar 1976, März 1976, Juni 1978 und Januar 1979) Robert Nevilles beschreibt,
spielt in einer vom Menschen entvölkerten Welt. Neville, der Familienmensch, der die
Trauer über den Verlust von Ehefrau und Tochter im Alkohol zu ertränken sucht, ver-
bringt seinen monotonen Alltag mit der Nahrungs- und Materialsuche und der Aus-
besserung des kleinen Bollwerks, zu dem er sein Haus umgebaut hat. Dieses zwischen
den niedergebrannten Nachbarhäusern einsam stehende Gebäude befindet sich
Nacht für Nacht in einem Belagerungszustand, gegen den sich Neville angesichts er-
müdender Routine und in gelegentlicher Resignation unterschiedlich engagiert
wappnet. Die Erde ist von einer Seuche heimgesucht worden, welche die Menschheit
in Vampire verwandelt hat, jene Relikte alteuropäischen Aberglaubens. Auf Nah-
rungssuche belagern sie Neville, fallen getrieben vom Fressbedürfnis aber auch über-
einander her.209 Die Monster im Buch und in der ersten Verfilmung ernähren sich
von Blut und werden – ganz klassisch – durch Sonne und Pfählung getötet, mit Spie-
geln und Knoblauch ferngehalten. Dennoch „handelt es sich nicht um agile Vampire
wie Dracula, sondern um langsame, stolpernde, unintelligente Wesen, die visuell klar
als Verstorbene erkennbar sind und in ihrem feindseligen Gebaren gegenüber den Le-

207 Ein begrenzter Handlungsort spart Kosten. Phillips sieht in der Wahl des Ortes Referenzen an
Hitchcocks Psycho (USA 1960, Regie: Ders.), hier auch verstärkt durch den frühen Wechsel der
Protagonisten, und Die Vögel (The Birds, USA 1963, Regie: Ders.). In beiden finden sich einsam
stehende Häuser, welches in The Birds zudem einem Belagerungszustand ausgesetzt ist, vgl. Phil-
lips, S. 93f., S. 104f. und S. 116.

208 Romeros wandelnde (Un-)Tote finden sich mit bemerkenswerten Parallelen bei Matheson. „Die
Welt ist ein Irrenhaus, dachte er. Die Toten spazieren herum, und ich denke mir nichts mehr dabei.
Die Rückkehr der Toten war von geringer Bedeutung. Wie schnell man doch das Unglaubliche ak-
zeptiert, wenn man es lange genug zu Gesicht bekommt.“ Matheson, Richard: Ich bin Legende, (5.
vollst. überarb. Aufl.) München 2013, S. 74. Kleinschnittger merkt unter Verweis auf Heffernan an,
dass Romero sich eher von der Verfilmung als vom Buch habe inspirieren lassen, vgl. Kleinschnitt-
ger, S. 84, Anm. 77.

209 „Das taten sie oft. Es gab keinen Zusammenhalt unter ihnen – nur ihr Bedürfnis.“ Matheson, S. 24.
Neville forscht nach Ursprüngen und Heilmitteln für die Seuche. Dazu sucht er nach schlafenden
Vampiren, viele tötet er. Im Finale folgt ein Perspektivwechsel zu mutierten und intelligenten Vam-
piren, die ein neues Gesellschaftssystem aufbauen. Die übrigen, auch für sie fremdartigen Vampire
werden bekämpft. Aus ihrer Perspektive ist Neville das Monster. Die Legende vom schwarzen Mann,
der sich, während man schläft, in das Haus schleicht und einen kaltblütig ermordet. Er ist die Hor-
rorgeschichte, die man Kindern erzählt. Robert Neville und seine verfilmten Äquivalente sind die
jeweils letzten ihrer Art in einer ihnen feindlich gesinnten Umwelt. Entsprechend „geht es (…)
darum, wie das Vertraute zum Fremden wird (…). Von Interesse ist nicht mehr der allgemeine, ex-
terne Konflikt des Guten gegen das (mutmassliche) Böse, sondern der Konflikt innerhalb der Fami-
lie oder des Subjekts.“ Kleinschnittger, S. 80f. Die Erkenntnis, dass es verschiedene Spezies gibt (vgl.
Matheson, S. 106ff.), erschließt sich Neville durch Forschungen, deren Resultate für die Romero-
Zombies wichtig werden. Matheson beschreibt einen Vampir-Bazillus (vgl. ebd., S. 98-105), wo-
durch Vampirismus und der wandelnde Tote vom Mythos zur Krankheit werden.

5.1 Die Romero-Kreatur als Vampir-Zombie-Hybrid

79

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


benden deutlich von ihrem vormaligen Verhalten – und generell, menschlichen Ver-
haltensweisen – abweichen.“ (Kleinschnittger, S. 79)

Das Fressbedürfnis und die schiere Masse der Monster wurden zu Eckpfeilern des
Zombiearchetyps.210 Dieses Motiv weist grundlegende Veränderungen auf. Es wurde
seinen schwarzmagischen Wurzeln entfremdet und verlor das Charakteristikum der
Beherrschbarkeit, welches trotz invasorischer Re-Interpretation auch in den 1950er
Jahren Bestand hatte.211 Der Zombie geht nun aus der nachbarschaftlichen, heteroge-
nen Menschenmasse hervor, die in jeder Gesellschaftsschicht verwurzelt ist. Und er
schließt sich zu amorphen Gruppen zusammen. Das entscheidende Novum ist seine
Kontagiosität in Anlehnung an den Vampirismus,212 die – dies liegt in der Natur einer
Ansteckung – nicht differenziert. Ohne Kontrollinstanzen bleibt dem Wesen nur der
eigene, auf rudimentären Instinkt reduzierte Wille als Antriebskraft. Auch dieser An-
satz ist der Natur der Virulenz entlehnt: Die Erhaltung des Wirtkörpers (durch Fres-
sen) und die Verbreitung der eigenen Art (durch ansteckende Bisse).213 Die Bisse die-
nen der septischen Übertragung, die mitunter durch Nekrose und sich deutlich ver-
färbende Adern angezeigt wird. Und diese Kontagiosität macht das Massekonzept erst

210 Der Begriff Zombie ist für Night noch nicht etabliert. Mehr noch: Bis auf eine Beschreibung im
Drehbuch, „the zombie thing“, taucht er nie auf, vgl. Russo, Jack: Night of the Living Dead. The
Anubis, Clairton 1967. Nachdruck in: Kane, S. 219-300, hier S. 268. Angreifer, Monster, Ghouls, die
Toten und ähnliche Umschreibungen finden sich. Der Zombie hingegen wurde erst mit Dario Ar-
gentos Europavermarktung von Zombie (Dawn of the Dead, USA, Italien 1978, Regie: George A.
Romero) mit Romeros Kreaturen verknüpft. Romero meinte, „dass er nie Zombies im Sinn gehabt
habe, sondern dass er Mathesons Vampire kopieren und etwas Neues daraus machen wollte.“ Klein-
schnittger, S. 84, Anm. 78.

211 Cooke sieht auch bei Romero noch Anzeichen von Hypnose, besonders in Visualität und Habitus
der Kreaturen im Vergleich zu Herz aus Glas (Deutschland 1976, Regie: Werner Herzog), vgl.
Cooke, S. 165f.

212 Bezeichnend, dass James B. Twitchell bereits 1985 für den Zombie die Formulierung „a vampire
with a lobotomy“ fand, zit. n. Russell, S. 7. Romeros Faszination für den Vampir ist in seinen Arbei-
ten kaum zu übersehen und manifestiert sich in Martin (USA 1977, Regie: Ders.). Dieser zeigt die
Beerdigung des amerikanischen Traums in Industrie- und Großstadtbrachen, denen jedes Leben
ausgesaugt wurde. Hier verkümmert der Vampir, wobei der Film dessen Identität zwischen Krank-
heit, Einbildung und Realität pendeln lässt. Romero schrieb auch das Script für die Comic-Reihe
Empire of the Dead (2014ff.), in welcher Vampire die Gesellschaft durchdringen und Zombies eine
von außen einbrechende Bedrohung sind. Bereits Bd. 1 sucht mit Barbaras Schwester den Anschluss
an Night, vgl. Romero, George A.; Maleev, Alex: Empire of the Dead. Erster Akt, Stuttgart 2014.
Anm. P. D.: Seitenzahlen führt diese Reihe nicht.

213 Referenzen belegen, dass die Kreatur auf den Darstellungstraditionen des Untoten fußt. So entlehn-
te Bill Hinzman seine Bewegungen von Boris Karloff in Die Rache des Toten (The Walking
Dead, USA 1936, Regie: Michael Curtiz), die Karloff wiederum selbst in traditioneller Verpflich-
tung zu seiner ikonischen Frankenstein-Performance anlegte, vgl. Kane 48f. Arno Meteling sieht zu-
dem gerade den Beginn von Night als Referenz an Frankenstein (1931), der ebenfalls auf einem
Friedhof eröffnet, was als Betonung seines „Status als Epitaph und Monument“ diene, vgl. Meteling
2007, S. 523. Auch sei die Bildästhetik an Klassikern von Val Lewton und Jacques Tourneur orien-
tiert, vgl. Kane, S 55. Für weitere kinematographische Einflüsse auf Romero vgl. ebd., S. 24ff. und
Seeßlen 2010-B, S. 62ff. Kane deutet zudem eine mögliche Vorbildwirkung von Tanz der toten
Seelen (Carnival of Souls, USA 1962, Regie: Herk Harvey) an, vgl. Kane, S. 7. Design-Parallelen
der Kreaturen könnten tatsächlich gezogen werden. Definitiv aber wird die Verfilmung The Last
Man on Earth einen visuellen Einfluss gehabt haben, die eine Vielzahl an Bildern aufweist, die für
Night wichtig wurden.

5. They’re coming for you! Die Geburt des modernen Archetyps

80

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


beängstigend, da sich die Verbreitungswege jeder Kontrolle entziehen.214 Der künst-
lich geschaffene Zombietypus erreichte diese unkontrollierbare Wucht nie.

Ergänzt seien die visuellen Irritationen. Klaffende Wunden, schmutzige Haut und
zerrissene Kleidung machen den Gesamteindruck bedrohlicher und lassen keinen
Zweifel am Zustand der Kreaturen: sie sind tot. Das Grauen resultiert aus der Devianz
zu den Protagonisten und ihrer sozialen Klientel. Als Vorform seien die Voodoo-
Zombies in Nächte des Grauens angeführt, deren verwesender Eindruck daraus
resultiert, dass sie sich selbst aus der Erde graben mussten, um fortan in einem vikto-
rianischen Bergwerk zu arbeiten. Ihr Zustand des Totseins schlägt sich visuell nieder.
Die Haut ist verkrustet, hängt in Fetzen am Leib herab, die Kleidung ist erdig. Die
dumpfen und leeren Augen sind auf die Opfer geheftet, nach denen die Arme gierig
ausgestreckt werden.215 Diese Kreaturen verweisen auf den bald einsetzenden Motiv-
wandel und belegen durch die Motivtranslation nach Großbritannien den Urbanisie-
rungsschub. Wo Kleinschnittger bis Mitte der 1960er Jahre eine Scheu vor (1) der
körperlichen Darstellung des Totseins und (2) der Bedrohung des privaten Raumes,
der kleinsten sozialen Einheit, feststellt (vgl. Kleinschnittger, S. 76), kann mit Plague
bereits ein Grenzübertritt markiert werden. Romero führt diesen weiter und greift die
Familie direkt an. Er setzt dem Monster als soziopolitische Komponente eine kon-
fliktzerrüttete Krisengemeinschaft innerhalb des belagerten Hauses entgegen. In
Struktur und Habitus spiegelt die Überlebendengruppe den Zustand der gespaltenen
amerikanischen Gesellschaft. Barbara und der Farbige Ben (Duane Jones) sind an-
fangs allein. Es folgen Tom (Keith Wayne) und seine Freundin Judy (Judith Ridley)
als Gegenentwurf der Jugendlichen zum konservativen Bürgertum, repräsentiert
durch die in jungen Jahren erschreckend zugeknöpfte Barbara und ihren bereits ver-
storbenen Bruder Johnny. Als Antagonist tritt Harry Cooper (Karl Hardman) in Er-
scheinung.216 Er ist Vertreter einer patriarchalen Familienstruktur, der sich seine Ehe-

214 Jennifer Cooke teilt die Präsenz der Seuche im Kino in drei flexible Gruppen: (1) Filme über Seu-
chen und mysteriöses Massensterben, die Fragen des Glaubens, der Religion aufwerfen, wie bspw.
Das Siebente Siegel (Det Sjunde Inseglet, Schweden 1957, Regie: Ingmar Bergman), vgl.
Cooke, S. 163. (2) Die zweite Gruppe umfasst die Pandemie als Krise und die Reaktionen von Poli-
tik, Wissenschaft, Militär und Bevölkerung, hinterfragt ethische und medizinische Problemstellun-
gen etc., bspw. Andromeda – Tödlicher Staub aus dem All (The Andromeda Strain, USA
1971, Regie: Robert Wise), Outbreak – Lautlose Killer (Outbreak, USA 1995, Regie: Wolf-
gang Petersen) und Contagion (USA, Vereinigte Arabische Emirate 2011, Regie: Steven Soder-
bergh), vgl. ebd., S. 163. Diese reagieren häufig auf reale Epidemien, vgl. ebd., S. 164. Und die (3)
letzte Kategorie umfasst Filme, die eine Epidemie als Ausgangspunkt einer Untoteninvasion setzen:
die Zombiefilme, vgl. ebd., S. 164. Romeros Übernahme der pandemischen Verbreitung ist hier als
Ausgangspunkt einer Legacy of Plague im Film gesetzt.

215 Seit den 1960er Jahren verrottet der diegetische Leib. „This trend actually took root in Mexico in
advance of other countries, especially in such gems as Rafael Portillo’s The Aztec Mummy series
(starting 1957).“ Dendle 2001, S. 5. In England ziehen Doctor Blood’s Coffin (Großbritannien
1961, Regie: Sidney J. Furie) und The Plague of the Zombies nach. Dendle begeht hier jedoch
den geläufigen Wahrnehmungsfehler, die Comickultur nicht als transmedialen Einflussfaktor auf
die Bildästhetik zu berücksichtigen.

216 Duane Jones war nach Sidney Poitier der zweite Farbige, der eine nicht ethnisch-spezifische Haupt-
rolle bekam. Der im Drehbuch vorgesehene Charakter war ein Stereotyp: Ein weißer, ungebildeter

5.1 Die Romero-Kreatur als Vampir-Zombie-Hybrid

81

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


frau Helen (Marilyn Eastman) zunehmend widersetzt. Sie pflegt im anfangs verbor-
genen Keller die verwundete Tochter Karen (Kyra Schon, Karl Hardmans Tochter).

Die Eskalation der latenten Konflikte entzündet sich an der lähmenden Feigheit
Harrys, während Ben die Sicherung des Hauses alleine bewerkstelligt. Die anschlie-
ßende Diskussion um den Verbleib im Erdgeschoss oder die von Harry verteidigte
trutzige Verbarrikadierung im Keller offenbart Assoziationen zur bipolaren Landes-
politik der USA.217 Dass zwischen den Parteien letztlich Judy und Tom aufgerieben
und beim Fluchtversuch durch eine Explosion getötet werden, manifestiert das Bild
einer destruktiven Gesellschaft, die ihre Jugendgeneration frisst.218 Bezeichnend, dass
der Exzess, in dem sich die Zombies an den Leichen der beiden vergehen, genau dies
zeigt: Das animalische Fressen der jugendlichen Leiber, das Laben an ihrem Fleisch
und Innereien.219

In Night kann die Epidemie (scheinbar) schnell eingedämmt werden. Es besteht
keine dauerhafte Bedrohung für die Gesellschaft, jedoch für ihre kleinsten Einheiten.
Das emanzipierte Individuum (Ben), Geschwister (Barbara und Johnny), die große
Liebe (Judy und Tom) sowie die Familie (die Coopers) werden die Ziele der Atta-

Proletarier. Jones gab der Rolle einen eigenen Anstrich, vgl. Kane, S. 32f. Bens ethnische Zugehörig-
keit wird nie thematisiert, Harrys Misstrauen und latente Aggressivität sind jedoch auch als rassis-
tisch motiviert lesbar. Für Deutungsmöglichkeiten auf Basis visueller Analogien zu Aufnahmen von
Lynchmorden vgl. Wünsch, Michaela: Horror und Herrschaft. Regierungstechniken im Zombiefilm.
In: Henschel, Linda (Hrsg.): Bilderpolitik in Zeiten von Krieg und Terror. Medien, Macht und Ge-
schlechterverhältnisse, Berlin 2008, S. 93-116, hier S. 105-108. In Tom Savinis Remake Night of
the Living Dead – Die Rückkehr der Untoten (Night of the Living Dead, USA 1990, Re-
gie: Ders.) wird Harry ganz offen zum Rassisten.

217 Weitergehend kommt hier die Umbruchstimmung der 1960er Jahre zum Tragen, in der Ben die
Neue Linke gegenüber der Alten Rechten symbolisiert. „Die ‚Neue Linke‘ (New Left) verstand sich
selbst, die Jugend und die kritische Studentenschaft, als Motor sozialer Erneuerung.“ Frey, Marc:
Geschichte des Vietnamkriegs. Die Tragödie in Asien und das Ende des amerikanischen Traums,
(3. Aufl.) München 1999, S. 152f. Vgl. vertiefend zur New Left in Night auch Higashi, S. 178 und
S. 185f.

218 Romero benannte den Konfliktschwerpunkt so: „I think there are several underlying themes in
Night of the Living Dead: People’s inability to communicate – the protagonists are in a situation that
they could probably easily solve if they would stop fighting among themselves. They cause their own
downfall. They don’t really address the problem because everyone has a different perspective on it,
and they can’t bring their views together. Tribalism keeps people from the end goal. The thing that I
was working with foremost in my mind was the idea of a revolutionary society taking over, and, in
this case, literally swallowing the outgoing civilization that doesn’t even realize it’s being overcome.“
Zit. n. Kane, S. 84, abgeschwächt durch die Ergänzung: „It was 1968, man. Everybody had a ‚messa-
ge.‘ I was just making a horror film, and I think the anger, and the attitude, and all that’s there is just
there because it was 1968.“ Zit. n. ebd., S. 84.

219 Wie sich der Horror an die Realität annähert, so nähert sich die Kamera dem Fleisch. Die Filme
zeichnen eine berstende Gesellschaft, „die Welt als Pulverfass, an dem die Lunte schon brennt“, und
machen „den Untergang der Menschheit vor allem an den hässlichen Details einzelner zerstörter
Körper“ fest, vgl. Meteling, Arno: Endspiele. Erhabene Groteske in BRAINDEAD, KOROSHIYA 1
und HOUSE OF 1000 CORPSES. In: Köhne, Julia; Kuschke, Ralph; Meteling, Arno (Hrsg.): Splatter
Movies. Essays zum modernen Horrorfilm, (3. überarb. Aufl.) Berlin 2012, S. 51-66, hier S. 52. Das
Medium wird düster prophetisch, oder, im Schulterschluss mit James McFarland, „ein haruspizie-
rendes Medium, als eine Entzifferung der Zukunft, gelesen aus den Eingeweiden geöffneter Leiber.“
Ebd., S. 52.

5. They’re coming for you! Die Geburt des modernen Archetyps

82

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


cken.220 Und angesichts der finalen Offensive der Zombies finden auch die zwischen-
menschlichen Konflikte ihre eskalierende Zuspitzung. Plötzlich ist sich jeder selbst
der Nächste und selbst die Tötung des Aggressors Harry führt nicht zur Rettung der
übrigen Personen. Der Kampf Mensch gegen Mensch bringt hier nicht etwa einen
Sieger und einen Verlierer hervor, sondern ebnet dem gemeinsamen Feind den Weg.
Es verliert jeder, der gerade noch für (s)eine scheinbar gerechte Sache gekämpft hat,
jeder, der nur (über-)leben wollte. Im Zuge dessen wird die sich zerstörende Familie
(Bruder tötet Schwester, Tochter tötet Eltern) zum Indikator für die zerbrechende Ge-
sellschaft. Wenn die kleinsten strukturellen Einheiten fallen, fällt das gesamte Sys-
tem.221 Dies wird filmisch manifestiert, während der zeitgleiche Kriegsverlauf im Zu-
ge der Tet-Offensive und dessen Rezeption dem von Romero gezeichneten Modell be-
merkenswert entsprach.

Während Habitus und Konflikte der Gruppe die gesellschaftliche und politische
Zerrissenheit spiegelten, konzipierte Romero die Visualität des Films und Charakte-
ristika seines Monsters als zum Vietnamkrieg assoziierbar, unter dessen medialer
Überpräsenz alle Produktionsphasen standen. Vietnam dominierte die öffentliche
Wahrnehmung und beeinflusste das politische, soziale und kulturelle Leben funda-
mental.222 Jener Krieg gilt zweifellos als Medienkrieg und Medienereignis223 und übte

220 Ergänzt seien auch die vormaligen Bewohner des Farmhauses. Deren Schicksal wurde in der 1974
veröffentlichten Romanfassung beleuchtet. Der zerrissene Leichnam im Obergeschoss, der im Film
zu sehen ist, entpuppt sich als Mrs. Miller, von ihrem Enkel findet Ben lediglich Blutspuren auf zer-
wühlten Laken, vgl. Russo, John: Die Nacht der lebenden Toten, Rastatt 1979, S. 56ff. sowie Ders.:
Die Nacht der lebenden Toten. Der Roman zu George A. Romeros klassischem Kultfilm, München
1993, S. 82ff., zzgl. der Originalfassung im Nachdruck: Ders.: Night of the Living Dead. Based on the
screenplay by John Russo and George Romero, Bridgeport 2014, S. 60ff.

221 In den 1950er Jahren fanden Science-Fiction und Horror in Suburbs und ländlicher Idylle statt,
dort, wo sich auch das ideologisch richtige Leben abspielte, vgl. Tormin, S. 45. Großstädte und Me-
tropolen fanden selten einen Platz. Wenn überhaupt, dann für den Showdown und hemmungslose
Zerstörungsorgien (stets allerdings austauschbar und ohne narrative Wichtung, vgl. ebd., S. 46). Die
steinernen Monumente und Ikonen des Urbanen sind die Angriffsziele. Ihr Fall illustriert den po-
tenziellen Fall der Gesellschaft (der letztlich jedoch abgewendet werden kann). Hier wird eine Rück-
besinnung auf das ländliche, dörfliche Zusammenleben in Kleinfamilien jenseits der anonymen
Stadt propagiert, vgl. ebd., S. 46. Romero übernimmt dies traditionsbewusst und führt den ideologi-
schen Ansatz seiner Vernichtung zu.

222 Der Krieg traf relativ unzensiert auf die Öffentlichkeit. Es fehlte der propagandistische Filter, der auf
die Berichte aus vorangegangenen Kriegen wirkte, vgl. Wölfl, Jan: Kriegsberichterstattung im Viet-
namkrieg, Münster 2005, S. 28. Der Journalismus emanzipierte sich jedoch erst in der zweiten Hälf-
te der Johnson-Ära und forcierte die kritische Berichterstattung. Die endgültige Wende kam mit der
Tet-Offensive, vgl. ebd., S. 63-113. Vietnam gilt als einziger unkontrollierter Medienkrieg. „Die Er-
fahrung, wie stark unzensierte Fernsehberichterstattung zur Delegitimierung des Einsatzes beitra-
gen kann, führte im Golfkrieg sowie bei den Balkaneinsätzen der NATO zu einer strengen Regle-
mentierung der Pressearbeit. Das Militär behielt das Monopol auf die Bilder vom Kriegsgeschehen
(…).“ Heinecke, Herbert: Die Debatte um The Deer Hunter – politische und künstlerische Dimensio-
nen. In: Strübel, Michael (Hrsg.): Film und Krieg. Die Inszenierung von Politik zwischen Apologetik
und Apokalypse, Opladen 2002, S. 109-126, hier S. 109. Zur Bildkontrolle im Netzkrieg vgl. auch
Seeßlen und Metz, S. 138-146.

223 Der Vietnamkrieg sei darum „weniger ein reales als ein mediales Ereignis. (…) [F]ür den größten
Teil der amerikanischen Bevölkerung ein durch die Medien vermitteltes, wenn nicht – in seiner me-

5.1 Die Romero-Kreatur als Vampir-Zombie-Hybrid

83

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


einen immensen Einfluss auf die Entstehung des Films aus,224 dessen allegorische
Verinnerlichung ihn widerspiegelt. Und auch die Monsterfigur wurde als soziopoliti-
scher Kommentar funktionalisiert. Romeros pessimistische Grundeinstellung und
Wut sollten den gesamten Film aussagekräftig und assoziativ eindeutig tragen. In vier
konkreten Punkten manifestiert sich die realitätsentlehnte Entsprechung und unter-
mauert die Prägnanz der gewählten Bildsprache.

Brennendes Fleisch

Szenen der Kadaververbrennung, der gewaltsamen Entzündung der Angreifer mittels
selbstgebauter Fackeln und Molotow-Cocktails, die intradiegetisch durch die Medien
verbreitete Aufforderung zur umgehenden Verbrennung verstorbener Angehöriger
und der Flammentod von Judy und Tom führen zur filmischen Allgegenwart bren-
nender Körper. Dieses Motiv fand seine zeitgenössische Entlehnung zwischen Berich-
ten und Bildern von Napalmeinsätzen (in Form von Brandbomben, Brandgranaten,
Flammenwerfern), der Praxis des Zippo raids225 und dem ikonischen Pressefoto der
Selbstverbrennung des buddhistischen Mönches.226 Die Fotografie entstand am
11. Juni 1963 und fand sich bereits am Folgetag in der Presse.227 Sie zeigt Thich
Quang Duc auf einer belebten Straße in Saigon, der mit einer brennbaren Flüssigkeit
übergossen wurde und nun in meditativer Haltung verharrend von den Flammen ver-

1.

dialen Realität – erst generiertes Ereignis“ gewesen, vgl. Petersen, Christer: Der unbekannte Feind:
Vietnam im filmischen Diskurs. In: Petersen, Christer (Hrsg.): Zeichen des Krieges in Literatur, Film
und den Medien. (Bd. 1) Nordamerika und Europa, Kiel 2004, S. 194-230, hier S. 194. Schon 1988
arbeitete J. Hoberman die Parallelen dieses Kriegs zu einem Blockbuster heraus: „If anything, the
Vietnam War was like a bloated Hollywood blockbuster in itself. As critic J. Hoberman wrote, it ‘be-
came the greatest episode in American show-business – the longest, costliest, most ambitious, best
attended catastrophe ever staged… Cleopatra and Heaven’s Gate had nothing on this debacle – a
cost of billions, a cast of millions.’ With Vietnam the first modern war receive blanket news coverage,
it’s little wonder there are numerous references to the media in the films it spawned.” Mottram, Ja-
mes: Jungle Fever. How Vietnam Changed the Hollywood War Movie. In: Slater, Jay (Hrsg.): Under
Fire. A Century of War Movies, Surrey 2009, S. 145-160, hier S. 146f. Gerhard Paul klassifiziert Viet-
nam als Fernsehkrieg, vgl. Paul, Gerhard: Bilder des Krieges – Krieg der Bilder. Die Visualisierung
des modernen Krieges, Paderborn u. a. 2004, S. 312.

224 Er wirkte bereits vor Drehbeginn direkt auf die Crew, da Tom Savini gerade als Kriegsfotograf nach
Vietnam geschickt wurde. Er hätte eigentlich das Make-up übernehmen sollen, vgl. Kane, S. 25ff.
und S. 120.

225 Gemeint ist die Verbrennung von Dörfern nach Razzien, die Vernichtung von Ernten etc., was zum
Kriegsalltag gehörte, vgl. Raeithel, Gert: Kriegsphotographie. US-Militärs und die vietnamesische
Zivilbevölkerung. In: Schneider, Thomas F. (Hrsg.): Kriegserlebnis und Legendenbildung. Das Bild
des »modernen« Krieges in Literatur, Theater, Photographie und Film, (Bd. 3) Osnabrück 1999,
S. 739-784, hier S. 763.

226 Hier wird Schwingeler und Weber gefolgt, welche folgende vier als ikonische Fotografien des Viet-
namkriegs erachten, also Schlüsselbilder im Sinne einer Ikone, die sich als eidetische Bilder in per-
manenter Zirkulation in Massenmedien befinden: Malcom Brownes Die Selbstverbrennung des bud-
dhistischen Mönches (1963), Eddie Adams‘ Hinrichtung in Saigon (1968), John Filos Tod auf dem
Campus (1971) und Nick Uts Napalm-Mädchen von Trang Bang (1972), vgl. Schwingeler und
Weber, S. 36.

227 Vgl. Graitl, Lorenz: Sterben als Spektakel. Zur kommunikativen Dimension des politisch motivier-
ten Suizids, Wiesbaden 2012, S. 41.

5. They’re coming for you! Die Geburt des modernen Archetyps

84

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


zehrt wird.228 Die Fotografie verursachte einen öffentlichen Aufschrei und etablierte
zugleich die politisch motivierte Selbstverbrennung in der Wahrnehmung der Weltöf-
fentlichkeit. Zusätzlich führte sie zur globalen Diffusion dieser Proteststrategie.229

Das Foto rückte den Krieg in Indochina ins öffentliche Bewusstsein (vgl. Wölfl,
S. 60ff.). In den Folgejahren wurde der brennende Mensch ein stetiges Bild, weshalb
die mediale Präsenz von Feuer im Krieg als allgegenwärtig zu kennzeichnen ist.230

Weitere Ursprünge, die bis zum Holocaust reichen, stehen im Verhältnis zur aktuellen
Politik hintan. Einerseits ist dessen medial aufbereitete Unfassbarkeit im Rahmen der
Lagerbefreiungen, des Nürnberger Prozesses und der Nachfolgeprozesse, des Eich-
mann-Prozesses (1961/62) und der Auschwitz-Prozesse in Frankfurt in den 1960er
Jahren im visuellen Gedächtnis verankert. Andererseits wird gerade der Holocaust für
Romeros Antikriegshaltung nur eine untergeordnete Rolle gespielt haben, ist er doch
argumentativer Bestandteil des gerechten und gerechtfertigten Krieges, als der der
Zweite Weltkrieg empfunden wird. Auch ist Night auf die amerikanische Kriegsfüh-
rung zugeschnitten, wohingegen der Holocaust als Singularität spezifisch deutsch ist.
Schließlich findet sich die Nutzung von Feuer als überdauerndes Charakteristikum
sowohl in Korea als auch in Vietnam. Die Dimension der Bombardierungen in Korea
stellte das Vorspiel dar.

„Aus einem Mangel an strategisch bedeutsamen Zielen wichen die Angreifer deshalb auf
die Taktik aus, sämtliche größeren Städte Nord-Koreas mit Flächenbombardements zu
überziehen. (…) Der legendäre US-Luftwaffengeneral Curtis LeMay fasste es so zusam-
men: »Wir haben fast jede Stadt in Nord- wie Süd-Korea niedergebrannt. Wir haben über
eine Million koreanische Zivilisten getötet und mehrere Millionen aus ihren Häusern ver-
trieben.«“231

228 Die Mönche hätten mit Brennstoffen experimentiert, Journalisten informiert und Feuerwehren am
Ausrücken gehindert. Dieser Suizid sei zum Medienspektakel inszeniert worden, vgl. ebd., S. 40. Der
Auslandskorrespondent David Halberstam beschrieb die Szene wie folgt: „Ich sollte es später noch
einmal sehen, aber dieses genügte. Ein Mensch stand dort in Flammen; der Körper verbrannte lang-
sam und krümmte sich, der Kopf wurde schwarz und verkohlte. In der Luft hing der Geruch von
versengtem Fleisch. Ein Mensch verbrennt erstaunlich schnell. Hinter mir hörte ich das Schluchzen
der Vietnamesen, die sich ansammelten. Ich war zu entsetzt, um zu schreien, zu verstört, um Fragen
zu stellen oder etwas zu notieren, zu verwirrt, um überhaupt zu denken.“ Halberstam, David: Viet-
nam oder Wird der Dschungel entlaubt? Reinbek b. Hamburg 1965, S. 127.

229 Die Tradition sei zwar im indisch-asiatischen Raum wesentlich älter (vgl. Graitl, S. 38ff.), aber
„[f]ast alle Fälle von Protestsuizid nach 1963 (…) lassen sich entweder direkt oder indirekt auf
Quang Duc zurückführen (…).“ Ebd., S. 41. Und weiter: „Während der nächsten Jahre kam es zu
vielen weiteren Protestsuiziden (zumeist durch Feuer) in Indien, Malaysia, Japan, der Sowjetunion,
den USA sowie weiterhin Vietnam. Die Mehrheit dieser Fälle bezog sich auf die Außenpolitik der
USA (…).“ Ebd., S. 41.

230 Den Zeitraum von Produktion und Distribution von Night rahmend sei hier auf die abermalige
Ikonisierung eines Pressefotos verwiesen, welches 1972 entstand und Feuer als Waffe thematisierte:
Nick Uts Napalm-Mädchen von Trang Bang zeigt das Mädchen Kim Phúc, verbrannt, schreiend vor
Schmerz, nackt, nachdem die umstehenden Soldaten ihr die brennende Kleidung vom Leib gerissen
hatten. Es entstand auf der Straße vor ihrem Dorf, unweit von Saigon, wenige Minuten, nachdem es
bombardiert wurde.

231 Bechtol (Jr.), Bruce E.: Paradigmenwandel des Kalten Krieges. Der Koreakrieg 1950-1953. In: Grei-
ner, Bernd; Müller, Christian Th.; Walter, Dierk (Hrsg.): Heiße Kriege im Kalten Krieg. Studien zum
Kalten Krieg, (Bd. 1) Hamburg 2006, S. 141-166, hier S. 159.

5.1 Die Romero-Kreatur als Vampir-Zombie-Hybrid

85

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Die Napalmbombardierungen gehörten seit dem 29. Juni 1950 zum festen Repertoire
der Kriegsführung, was Stöver zum Begriff „apokalyptischer Verwüstung“ animiert
(vgl. Stöver, S. 100). Ihm zufolge kamen Napalmbomben sogar häufiger zum Einsatz
als in Vietnam, obwohl sie aufgrund der Bilder eher mit letzterem verbunden werden
(vgl. ebd., S. 102f.). Weitergehend kann in diese Analogie die Bombardierung von
Städten im Zweiten Weltkrieg aufgenommen werden, eine Strategie, die sich bei Alli-
ierten und Deutschen fand. Sie zeugt davon, dass die moralische Hemmschwelle bei
Attacken auf zivile Ziele im Zuge optimierter Luftkriegsführung derart weit gesunken
war, dass sie zur Kriegsstrategie wurden. Der Vietnamkrieg jedoch übertraf dies alles:

„[Er] unterschied sich in seiner materiellen Wirklichkeit von allem, was bisher aus ande-
ren Kriegen bekannt war. Die US-Militärs führten ihn mit einem bis dato beispiellosen
Einsatz nichtnuklearer technologischer Vernichtungswaffen. Noch 1988 (…) waren 30%
des fruchtbaren Bodens Vietnams durch den Chemiekrieg der USA verseucht. Die US-Air
Force warf über Vietnam siebenmal mehr detonierendes Material ab, als insgesamt im
Zweiten Weltkrieg zum Einsatz gekommen war. 28 Millionen Bomben und Granaten setz-
ten die USA in Vietnam ein. Mit Dioxin entlaubte die Air Force etwa 40% der Wälder
Vietnams.“232

Die zeitgleiche Wahrnehmung der Holocaustprozesse kann Romeros Antikriegshal-
tung aber durchaus verstärkt haben, muss er demgegenüber doch unweigerlich die
kriegerische Nutzung der Atombombe als eine spezifisch amerikanische Singularität
wahrgenommen haben.233 Allgemeine Furcht und das Wissen um die Folgewirkun-
gen einer nuklearen Detonation müssen entsprechend als Einflussgrößen berücksich-
tigt werden, denn die Bombe wurde zur permanenten Bedrohung, deren cineastische
Verarbeitung im Film der 1950er Jahre Romero beeinflusste. Auffällig wird dies bei
der musikalischen Zitation des Lehrfilms Fallout: When and how to protect
yourself against it (USA 1959, produziert von Creative Arts Studio Inc. im Auf-
trag des Office of Civil and Defense Mobilization). Was in dem Aufklärungsfilm ein-
leitend Aufnahmen von Nuklearexplosionen begleitet, unterlegt in Night den Ab-
spann.234 Die inhumane Kriegsführung mit Feuer muss für Romero als wichtigster
und zu verarbeitender Faktor angenommen werden. Schließlich ist es sein eigenes

232 Reinecke, Stefan: Hollywood goes Vietnam. Der Vietnamkrieg im US-amerikanischen Film, Mar-
burg 1993, S. 18. Vgl. auch Greiner, Bernd: Die Blutpumpe. Zur Strategie und Praxis des Abnut-
zungskrieges in Vietnam 1965-1973. In: Greiner, Bernd; Müller, Christian Th.; Walter, Dierk (Hrsg.):
Heiße Kriege im Kalten Krieg. Studien zum Kalten Krieg, (Bd. 1) Hamburg 2006, S. 167-238, hier
S. 167. In kriegsideologischer Selbstauskunft vernimmt sich die Taktik wie folgt: „Die Lösung in
Vietnam sind mehr Bomben, mehr Granaten, mehr Napalm […], bis die andere Seite zusammen-
bricht und aufgibt. […] Wir werden sie zu Brei zerstampfen.“ William De-Puy, zit. n. ebd., S. 199.

233 „Der Koreakrieg war der letzte Konflikt, in dem die Vereinigten Staaten den Einsatz von Atomwaf-
fen in Erwägung zogen.“ Bechtol, S. 161. Der Einsatz wurde öffentlich kommuniziert (vgl. ebd.,
S. 161f.), sodass dies am seinerzeit jugendlichen Romero nicht unbemerkt vorbei ging.

234 Vgl. zu Romeros Monsterfilmkonsum in der Jugend Kane, S. 24f. und vertiefend zu Fallout Hölt-
gen, Stefan: Face the Future – Imagine the Facts! Fakten und Fiktionen des Atomkriegs im Civil-
Defense-Film. In: Hoffstadt, Christian; Höltgen, Stefan (Hrsg.): This is the End… Mediale Visionen
vom Untergang der Menschheit, Bochum, Freiburg 2011, S. 11-32, hier S. 23. Das Vorspann-Thema
des Lehrfilms begleitet in Night auch die Search and Destroy-Sequenz und den finalen Angriff der
Zombies.

5. They’re coming for you! Die Geburt des modernen Archetyps

86

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Land, von dem er sich abwendet und das er in seiner filmischen Apokalypse unterge-
hen lässt.235

Feuer lässt über seine kriegsassoziative Wirkung hinaus auch allegorische Aussa-
gen über die Masse zu, handelt es doch identisch wahllos und sich unkontrollierbar
verbreitend:

„Es ist sich überall gleich; es greift rapid um sich; es ist ansteckend und unersättlich; es
kann überall entstehen, sehr plötzlich; es ist vielfach; es ist zerstörend; es hat einen Feind;
es erlischt: es wirkt, als ob es lebte, und wird so behandelt.“236

Die Masse, die den Flammen ähnlich agiert, wird für den Zombie-Archetypus zum
entscheidenden Begriff. Es „verweist jeder Zombie, selbst wenn er zufällig als Einzel-
ner auftritt, als Bruchstück auf eine Masse von anderen, so wie sein Handeln darauf
ausgerichtet ist, diese Masse per Bissinfektion zu vergrößern (…).“ (Ebd., S. 47) Der
Drang zur Selbstvermehrung und Selbsterhaltung durch den massiven Schaden An-
derer ist demnach charakteristisch für Feuer, Zombies und Kriege gleichermaßen.
Entsprechend kann in Susan Sontags Aufzählung von Handlungen des Krieges der
Krieg durch das Feuer oder der Zombie ersetzt werden, ohne zur Falschaussage zu ge-
raten: Kriegsfotos

„zeigen, wie der Krieg die gebaute Welt entleert, zertrümmert, einreißt, einebnet. (…) Sieh
her, sagen die Fotos, so sieht das aus. Das alles richtet der Krieg an (…). Der Krieg zer-
trümmert, läßt bersten, reißt auf, weidet aus, versengt, zerstückelt. Der Krieg ruiniert.“
(Sontag 2013, S. 14, Herv. i. O.)

Mediale Krisenberichterstattung

Night of the Living Dead spiegelt die zeitgenössischen Massenmedien und mani-
festiert deren allgemeine, Krisen begleitende Überpräsenz als authentisches Leitmo-
tiv.237 Zu Beginn wird ein altes Röhrenradio zur wichtigen Informationsquelle. Es er-
fasst, was Rezipienten und Filmfiguren bereits wissen oder ahnen und gibt einen Aus-
blick auf die Regierungsarbeit. Hinweise zum Verbarrikadieren und Unterlassen von

2.

235 Feuer ist auch eine wirkungsvolle Waffe in den Monsterfilmen der 1950er Jahre. Einige Beispiele aus
dem Fundus an Klassikern: Das Ding aus einer anderen Welt (The Thing from another
World, USA 1951, Regie: Christian Nyby, Howard Hawks), Formicula (Them!, USA 1954, Regie:
Gordon Douglas) und Tarantula (USA 1955, Regie: Jack Arnold). Feuer ist immer die Waffe, wel-
che das/die Monster vernichtet. Und das Militär tritt als heldenhafter Retter in der Not auf. Für
Romero müssen die 1960er Jahre darum aufgezeigt haben, dass die USA andere Menschen, genauer:
Nicht-Amerikaner respektive Kommunisten, ebenso bekämpfen, wie sie in den Filmen Monster be-
kämpfen. Er greift dies auf und macht die Amerikaner zu Monstern, die mit den gleichen Mitteln
bekämpft werden müssen. Bereits hier muss demzufolge Stigleggers deutlichem Verweis auf die Ho-
locaust-Ikonographie entschieden widersprochen werden, vgl. Stiglegger, Marcus: Verdichtungen.
Zur Ikonologie und Mythologie populärer Kultur, Hagen-Berchum 2014, S. 104f. und ergänzend
meine späteren Ausführungen zum Abspann von Night.

236 Elias Canetti, Masse und Macht (1960), zit. n. Schätz, Joachim: Mit den Untoten leben. Sozietäten im
Zombie-Invasionsfilm. In: Fürst, Michael; Krautkrämer, Florian; Wiemer, Serjoscha (Hrsg.): Untot.
Zombie Film Theorie, München 2011, S. 45-64, hier S. 46.

237 Das Kino passt sich an und wird brutaler. Hier „zieht neben einem apokalyptischen Tonfall vor al-
lem auch das Realitätsprinzip der Massenmedien in den Horrorfilm ein.“ Meteling 2012, S. 52.

5.1 Die Romero-Kreatur als Vampir-Zombie-Hybrid

87

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Fluchtversuchen, Spekulationen über eine Invasion außerirdischer Wesen und Be-
richte von Mord und Kannibalismus dominieren.

Nachdem ein Fernsehapparat gefunden wird, tritt das Radio als Informationsträ-
ger in den Hintergrund. Alle Eingeschlossenen versammeln sich um das Gerät und
verfolgen die Ereignisse, kommentieren oder hinterfragen das Gesehene. Die Nach-
richten durchbrechen den Mikrokosmos des isolierten Farmhauses.238 So wird auch
die Illusion der zeitgleich andernorts stattfindenden Krise aufrechterhalten, ohne das
Budget der Produktion zu strapazieren. Andererseits erscheinen die Berichte aber
auch irreal, wirkt doch bspw. das Leben in Washington, D.C. unbeeinträchtigt, wie
eine Interviewschaltung suggeriert.

Der Nachrichtensprecher wird von Charles Craig gespielt, dessen Stimme bereits
die Radiomoderation prägte. Er war auch tatsächlich Radio- und TV-Sprecher (vgl.
Kane, S. 45). Berichtet wird, dass unbeerdigte (!) Tote lebendig werden und ihre Opfer
suchen, weshalb sie umgehend verbrannt werden müssen.239 Darüber hinaus vermit-
telt er den Eingeschlossenen, dass sie zu Hilfs- und Rettungsstationen fliehen könn-
ten. Zuletzt wird die Ursache konkreter benannt. Eine Venussonde soll der Auslöser
sein, die unbekannte Strahlung mitführe. Eine plausible Ursachenerklärung war ur-
sprünglich nicht vorgesehen, wenn auch diskutiert, da die Filme seinerzeit immer Er-
klärungen lieferten. Die Diskussion der Wissenschaftler über die Sonde wurde letzt-
lich als Kompromiss eingefügt, ist aber nicht als tatsächliche Ursache konkretisiert.
Die Berichte bleiben vage, deuten an, spekulieren und fabulieren.240

238 Vgl. für Interpretationen des TV-Geräts Wünsch, S. 98ff. Knapp umrissen: Der Fernseher spiegelt
vielfältige zeitgenössische Problematiken. Er fungiert als Fenster zur Außenwelt für eine Gesell-
schaft, die sich ins Private zurückgezogen hat. Einerseits diente der Rückzug der Flucht vor den po-
litischen Verhältnissen, andererseits brachte aber der Fernseher das ferne Grauen ins Wohnzimmer.
Zudem sind Technikbegeisterung wie Technikangst und -skepsis zu berücksichtigen und final die
Rückwirkung auf das Haus- und Ehefrauenbild der amerikanischen Gesellschaft. Diese Phänomene,
die aus dem Eindringen des Krieges ins Private hervorgehen, werden unter dem Begriff „Living
Room War“ subsumiert, welcher nach Gerhard Paul auf Michael Arlen (1997) zurückgehe, vgl.
Paul, Gerhard: Der Vietnamkrieg als Sonderfall und Wendepunkt in der Geschichte der Visualisie-
rung des modernen Krieges? In: Knieper, Thomas; Müller, Marion G. (Hrsg.): War Visions. Bildkom-
munikation und Krieg, Köln 2005, S. 80-104, hier S. 83.

239 Der Film beschränkt sich auf die Verbrennung, um eine Rückkehr zu verhindern. Dass der Biss eine
Ursache für die Reanimation ist, wird zwar deutlich, von den Medien jedoch nicht vermittelt. Die
erste Werbebroschüre führte jedoch den Hinweis, dass sie diese Meldung verbreiteten. Wörtlich:
„The need for help increases when a news broadcast warns that injury from a ‘ghoul’ can infect a
healthy person with the same flesh-eating ‘disease.’ The child, Karen, has been injured by one of the
ghouls in her fight to the house.“ Zit. n. Russo 1985, S. 33. Auch in der Romanfassung ist der konta-
giöse Biss bekannt und wirft die Frage auf, wer das Kind töten wird, wenn es sich reanimiert. Hierzu
geben die Nachrichten eine Hilfestellung: Wenn man Schwierigkeiten damit habe, sollten Behörden
eingeschaltet werden, die das übernähmen, vgl. Ders. 1979, S. 110f., Ders. 1993, S. 142f. und im Ori-
ginal Ders. 2014, S. 113f.

240 Vgl. Kane, S. 65f. Die offizielle Synopsis von Image Ten, Inc. (Produktion) und The Walter Reade Or-
ganization (Vertrieb) stiftet weitere Verwirrung: „because of a freak molecular mutation due to
man’s atomic research, the dead have risen to devour the living.“ Zit. n. Russo 1985, S. 33.

5. They’re coming for you! Die Geburt des modernen Archetyps

88

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Im zweiten Nachrichtenblock241 werden die Vietnambezüge durch einen Verspre-
cher verdeutlicht: „Der Oberbefehlshaber der Streitkräfte in Saigon – Verzeihung – in
Washington hat Bürgerwehren (…) aufgestellt.“ (Zit. n. O-Ton) Daraufhin wird von
der Effektivität des Kopfschusses und von Search-and-Destroy-Missionen berichtet.
Den Schwerpunkt bildet ein Embedded-Journalism-Interview. Die hörbare Zwischen-
frage nach Luftunterstützung sowie der arrogante Optimismus Sheriff McClellands,
der an offizielle Berichte hoher Militärs erinnert (vgl. Russell, S. 69), sind ergänzende
Verweise. Der Reporter ist Bill „Chilly Billy“ Cardille. Er war tatsächlich Frontmann
von Channel 11 TV (WIIC) und Gastgeber der Samstagabendshow Chiller Theater.242

Sein Kameramann, Steve Hutsko, mimt auch im Film diese Rolle. Ursprünglich wa-
ren beide am Set, um eine Reportage zu drehen. Romero band sie kurzerhand ein und
meinte, sie sollen tun, was sie normalerweise tun würden (vgl. Kane, S. 45). Dies trägt
zur Authentizität der Berichte bei – alle Reporter, Moderatoren und Sprecher spielen
nicht, sondern sind diese Rollen.

Über die bloße Illustration des Ausmaßes kommt den diegetischen Medien auch
die Aufgabe zu, assoziative Brücken zur Kriegsberichterstattung zu schlagen. Die fi-
nale Überlappung von TV-Bericht und filmischer Realität, als die Reporter im Gefol-
ge der Milizen das Farmhaus erreichen, ist an den zeitgenössischen Newsreel-243 und
Fernsehbildern orientiert. Die referenzielle Entlehnung der Bildästhetik ist hier be-
sonders wichtig. Das Fernsehen wird für die Belagerten das Fenster zur Außenwelt.
Und dies, obwohl kaum eine der Meldungen tatsächlichen Wert oder gar Hilfestellun-
gen für die Eingeschlossenen enthält. Sie sind diffus, irreführend und bisweilen ge-
fährlich, wie Judy und Tom bei der durchs Fernsehen motivierten Flucht zu spüren
bekommen.244 Die Medienkritik könnte nicht deutlicher sein, zumal Tom kurz vor
dem Aufbruch auf Judys Frage, ob sie denn das Richtige täten, antwortet:

„Well, the television said that’s the right thing to do!“245

Die Medien spielten nicht nur für die Vietnamwahrnehmung eine Rolle, sondern sie
bereiteten auch das Trauma der GIs vor. Die vorgeprägten Kriegserwartungen basier-
ten auf dem John Wayne Thing, nämlich einer klar durch Gegensatzpaare strukturier-

241 Das Drehbuch sah nur eine Übertragung vor, vgl. Russo 1967, S. 281-285. Im Film wurden daraus
zwei, die den Feuertod von Judy und Tom rahmen. Dies intensiviert das mediale Motiv quantitativ
und setzt deutlichere Schwerpunkte. So fehlen im Skript die Stationen, die Sonde und diverse Inter-
views gänzlich.

242 Vgl. Kane, S. 42 und Russo 1985, S. 63f. Seine Tochter, Lori Cardille, spielte 17 Jahre später die
Hauptrolle in Romeros Day of the Dead.

243 Während der Dreharbeiten existierte in den USA noch Universal News als regelmäßiges Newsreel
(eingestellt im Dezember 1967). In Europa hielt es sich nur unwesentlich länger, konnte Assoziatio-
nen zur Bildästhetik aber noch unterstützen, vgl. Winkel, S. 990.

244 Folgt man den Ausführungen von Wünsch, gäben die Medien- und Sattelitentechnologie die gefähr-
lichen Handlungsimpulse, was sowohl für die Überlebenden (vermittelt durch das Fernsehen) als
auch für die Zombies (reaktiviert durch eine Sonde) gelten könne, vgl. Wünsch, S. 102f.

245 Zit. n. Meteling 2007, S. 527. Bemerkenswert in diesem Zusammenhang ist das Remake von Dawn
of the Dead (USA, Kanada, Japan, Frankreich 2004, Regie: Zack Snyder), als ein Wachmann das
Fernsehen wesentlich kritischer kommentiert: „TV said a lot of things that aren’t true.“ Vgl. ebd.,
S. 527.

5.1 Die Romero-Kreatur als Vampir-Zombie-Hybrid

89

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


ten Welt aus Gut und Böse. Der inneren Logik eines Films folgend, hätte der Sieg ge-
wiss sein müssen. Die Realität sah indes anders aus, was zu Desillusionierung, Frus-
tration und Gewaltexzessen führte.246 Bei Romero findet sich dies wieder. Die Medien
sind voller Fehlinformationen und die zukünftigen Opfer, die begierig jede Informati-
on aufnehmen, setzen diese unreflektiert um. Nur dass sich die Anweisungen als
nicht funktional erweisen, die Realität nicht der Erwartung entspricht und die Konse-
quenz das pure Grauen ist – dieser Bruch, das Spiel mit enttäuschten Hoffnungen
und die Ausuferung von Gewalt, findet sich als roter Faden bis in den Abspann.

Search-and-Destroy-Missionen

Eng mit der Berichterstattung im Allgemeinen sind die Szenen der Search-and-Des-
troy-Mission verknüpft und bilden das deutlichste vietnamassoziative Bild. Diese
Kampftaktik ist „eine Kopie der vom Vietcong gepflegten »Hit and Run«-Taktik“ und
stellte einen „Kampf gegen die Geburtenrate einer Nation“ dar (Greiner, S. 200f.). Die
destruktive Wirkung der Strategie gegen Freund und Feind gleichermaßen zieht sich
in Night bis in den Abspann.

Aufgrund der mobilitätseinschränkenden Aufnahmetechnik247 machten Kampf-
handlungen, Sterbende und Tote nur einen geringen Anteil der TV-Bilder aus. Das
Monopol auf zeitnahe Informationen von Gefechten verblieb bei Printmedien und
Radio. Die Bilder, welche TV-Aufnahmen prägten, waren überwiegend illustrativer
Natur.248

„Von wenigen Ausnahmen abgesehen, zeigten die halbstündigen, durch Werbung unter-
brochenen Abendnachrichten keine Bilder von heftigen Gefechten, von Toten und zerstör-
ten Dörfern. Sie präsentierten Pentagonsprecher und Generäle (…), sie zeigten Hub-

3.

246 Vgl. Reinecke, Stefan: Der Vietnam-Krieg im US-amerikanischen Kino – Rückblick auf ein Genre.
In: Heller, Heinz-B.; Röwekamp, Burkhard; Steinle, Matthias (Hrsg.): All Quiet on the Genre Front?
Zur Praxis und Theorie des Kriegsfilms, Marburg 2007, S. 93-100, hier S. 97. Zudem bezeichnet
„John Wayning“ das veränderte Verhalten der Soldaten im Angesicht allgegenwärtiger Presse. Sie
begannen zu posieren und sich wie Schauspieler zu inszenieren, vgl. Paul 2004, S. 317.

247 Ein Team habe aus drei Personen (Korrespondent, Kamera und Ton) bestanden, die 50 kg Ausrüs-
tung transportiert hätten, was sie von Kampfhandlungen ferngehalten und auf militärische Trans-
porttechnik angewiesen habe, vgl. Wölfl, S. 92f. Klein geht dagegen von 16mm-Kameras mit einem
Gewicht von 18 kg aus, was es ermöglicht habe, „auch Fernsehaufnahmen von schwierigen Opera-
tionen zu liefern.“ Klein, Lars: Größter Erfolg und schwerstes Trauma: die folgenreiche Idee, Journa-
listen hätten den Vietnamkrieg beendet. In: Daniel, Ute (Hrsg.): Augenzeugen. Kriegsberichterstat-
tung vom 18. zum 21. Jahrhundert, Göttingen 2006, S. 193-216, hier S. 196. Ausgeblendet bleibt die
Tontechnik und die logistische Abhängigkeit. Zudem ist der Fronteinsatz mit dem Einsatz des Le-
bens verbunden, was Klein zur Ergänzung nötigt, dass nur 35 Prozent der Journalisten in Einsatzge-
bieten gewesen seien und somit von 4.100 TV-Berichten lediglich 10 Prozent Einsatzberichte darge-
stellt hätten, vgl. ebd., S. 197.

248 Vgl. Wölfl, S. 93ff. „Die Nachrichtensendungen (…) räumten der Berichterstattung über Vietnam in
den Jahren 1968 bis 1973 einen Anteil von 20 bis 25 Prozent ein. (…) Von 2.300 zwischen 1965
und 1970 gesendeten Berichten zeigten lediglich 76 echtes Kampfgeschehen.“ Wende, Waltraud:
Über die Unfähigkeit der Amerikaner, sich ein Bild vom Krieg zu machen… Der Krieg, die Rolle
der Medien und Stanley Kubricks Film Full Metal Jacket (1987). In: Schneider, Thomas F. (Hrsg.):
Kriegserlebnis und Legendenbildung. Das Bild des »modernen« Krieges in Literatur, Theater, Pho-
tographie und Film, (Bd. 3) Osnabrück 1999, S. 1075-1086, hier S. 1075.

5. They’re coming for you! Die Geburt des modernen Archetyps

90

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


schrauber und abgesetzte, in Deckung gehende mutige Soldaten. Zur Untermalung der
optischen Eindrücke spielte das Fernsehen das erfolgsverheißende dumpfe Donnern der
Artillerie und der Kampfbomber ein.“ (Frey, S. 151)

Das Motiv der akustischen Bildbekräftigung findet sich auch im Abspann von Night.
Helikoptergeräusche sowie dumpfe Funk- und Nachrichtenübertragungen begleiten
die dokumentarischen Bilder.249 Romero bedient somit das vollständige Repertoire
der Kriegsberichterstattung. Landende Hubschrauber,250 weite Lichtungen mit ho-
hem, vom Rotorenwind aufgewühlten Grasbewuchs, Truppenbewegungen in weitläu-
figem Gelände, Fahrzeuge, Spürhunde,251 eine Vielzahl an Waffen. Es liegt nahe, dass
dies als assoziative Verknüpfung erkannt und als Allegorie gedeutet wurde. So notier-
te der Kritiker J. Hoberman:

„The movie was made in 1968. It was made in the most violent year in American history
since the Civil War. It’s shot like cinema vérité, as though it were the evening news. It ne-
ver wavered from its desire to terrorize the audience and offer no hope at the end. (…)
Night of the Living Dead could only be understood as a movie about the Vietnam War.“252

In diesem Zusammenhang entfaltet die Entscheidung gegen die zeitgemäße Kinotra-
dition und für einen Schwarz-Weiß-Film ihre volle Wirkung, zeigen sich doch gerade
dadurch Parallelen zu den farblosen TV-Nachrichten, die allabendlich in die Wohn-
zimmer drangen.

Diese Miliz-Sequenzen griff Romero zehn Jahre später in Dawn of the Dead
abermals auf.253 Hier zeigt er Volksfeststimmung bei Kaffee und Bier, während die
Zombiejagd einem Tontaubenschießen gleicht. Im weiteren Verlauf des Films hört
und sieht man von der Nationalgarde und den Bürgermilizen jedoch nichts mehr. Sie
verstummten letztlich im globalen Ansturm der Untoten, was im deutlichen Kontrast

249 Hier sei auch ein Hinweis auf notwendige Kritik an der manipulativen Kraft der Fernsehbilder ge-
stattet, blenden doch die stets entkontextualisierten Bildchiffren die Realität der Gewalt, des Todes
und des chemischen Krieges gänzlich aus, vgl. Paul 2004, S. 320.

250 Der Helikopter gehörte dem lokalen Radiosender KQV (das Label ist deutlich zu sehen). Im Zusam-
menhang mit den Luftaufnahmen von der Bürgerwehr ist der Verweis von Wünsch unter Bezug auf
Richard Dyer interessant, welcher die Ähnlichkeit von Zombies und Miliz hervorhebt. Die Truppen
seien aus der Vogelperspektive kaum von den Untoten zu unterscheiden, vgl. Wünsch, S. 106 und
Meteling, Arno: Das Ornament der Masse. Zur Chronotopie und Medialität im Zombiefilm. In:
Fürst, Michael; Krautkrämer, Florian; Wiemer, Serjoscha (Hrsg.): Untot. Zombie Film Theorie, Mün-
chen 2011, S. 211-224, hier S. 215.

251 Auch wenn diese seltener auf den zirkulierenden Fotografien und Filmaufnahmen sichtbar sind,
waren sie wichtiger Bestandteil der Search-and-Destroy-Missionen, vgl. Higashi, S. 183 und Raeithel,
S. 753.

252 Zit. n. Kane, S. 82. Joseph Lewis überspitzte die Wirkung im Februar 1970 in der Anmerkung, dass
Johnson die Napalmabwürfe nie angeordnet hätte, wenn er diesen Film gesehen hätte, vgl. Russell,
S. 69.

253 Romeros zweiter Zombiefilm ist nur noch punktuell allegorisch zu Vietnam lesbar, vornehmlich in
der Gewalt der SWAT-Einheit. Für weitere Beispiele vgl. Wünsch, S. 110f. Darauf, dass sich Vietnam
als Einflussgröße verflüchtigt, verweist auch der Roman zum Film: „Das war schlimmer als in Viet-
nam. Das war seine Heimatstadt, sein Land, und sie kämpften nicht gegen Asiaten, sondern gegen
ihre Mitmenschen.“ Romero, George; Sparrow, Susanna: Zombie. Horror-Roman nach einem Dreh-
buch von George Romero, München 1979, S. 28. Insgesamt nimmt die Lesbarkeit als Kriegsallegorie
zu Gunsten eines Gesellschaftskommentars und einer Fokusverschiebung hin zu Strukturreflexio-
nen (Gewalt-, Gesellschafts- und Herrschaftsstrukturen) ab.

5.1 Die Romero-Kreatur als Vampir-Zombie-Hybrid

91

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


zu Night steht, wo Polizei- und Bürgerwehrtruppen den Landstrich sichern und die
Gefahr (vorerst?) eindämmen können.

Der Kopfschuss als Ultima Ratio

Die rudimentären Reste von Instinkt, die zur Antriebskraft werden, finden ihren Sitz
im reanimierten Gehirn. Einzig dessen Zerstörung hat die endgültige Tötung zur Fol-
ge, wohingegen Separation des Kopfes, Inbrandsetzen, Schüsse auf den Leib, Amputa-
tionen und andere physische Schädigungen keinen dauerhaften Erfolg verheißen. Der
massive Angriff auf den Kopf, dem schon Johnny in den ersten Filmminuten erliegt,
wird zum ultimativen und irreversiblen Bild der Leibeszerstörung und perpetuiert
sich zu einem Leitmotiv des Zombiefilms. Ben zerschlägt die ersten Schädel noch un-
ter großer Anstrengung mit einem Radschlüssel. Dem ersten Angreifer im Haus sticht
er das Werkzeug bereits in den Schädel und hinterlässt ein markantes Loch in der
Stirn, während letzte Zuckungen den Widerstand des Körpers gegen den irreversiblen
Tod anzeigen. Als finale Steigerung wird der Schuss in den Kopf die effektivste Form
des Tötens, auf deren Folgeerscheinung am ersten „Opfer“ der Schattenwurf im Wind
tanzender Blätter den Blick punktuell freigibt. Der winzige Punkt mit dem aufge-
wölbten und zerrissenen Hof um die Einschlagstelle prägt das Bild vom Sieg über den
Angreifer.

Wo tiefe Wunden oder Amputationen die Hoffnung auf Rettung aufrechterhalten
können, folgt der Zerstörung des Schädels unverzüglich der Tod. Zehn Jahre nach
Night fand Die durch die Hölle gehen (The Deer Hunter, USA 1978, Regie:
Michael Crimino) ähnlich intensive Bilder für den Vietnamkrieg. Zur Visualisierung
der Zufälligkeit des Sterbens wurde der Zwang zum Russischen Roulette während der
Gefangenschaft als Allegorie gewählt. Das metaphorisch gedachte Motiv ist nicht his-
torisch belegt, wodurch die Vietcong zu unmenschlichen Monstern überhöht werden.
Die Intentionen der Regie und die spätere Wahrnehmung der Zuschauer sind stark
auseinanderdivergiert. So reagierten gerade Kritiker überaus empfindlich auf diese
Bildlichkeit, deren Intention vom Splattereffekt überlagert wurde.254 Night of the
Living Dead ist dem Vietnamumfeld jedoch derart weit entrückt, dass der Kopf-
schuss seine Wirkung auch als Metapher entfalten kann.255

Der Kopfschuss als einprägsamstes Motiv ist unverkennbar mit der Wahrneh-
mung von Kriegsbildern verknüpft.256 1968 fand es seine ikonische Realitätsentspre-

4.

254 Ausführlich zu den Kritikpunkten vgl. Heinecke, S. 117ff.
255 Interessant ist Heineckes Aufzählung übergreifender Motive als Klammern für die Narrationsblöcke

in The Deer Hunter (vgl. Heinecke, S. 111ff.). Die wichtigsten seien das Hubschraubergeräusch,
das „Motiv der Flammenhölle“ (im Stahlwerk des Heimatortes und in Vietnam) und schließlich das
„Ein-Schuss-Motiv“, welches sich in Michaels Jagdcredo und im Russischen Roulette fände, vgl.
ebd., S. 113. Zusätzlich kämen das Glücksspielmotiv, Wasserfälle und Sprachlosigkeit zum Tragen,
vgl. ebd., S. 113f. Flammenhölle, Ein-Schuss-Motiv und Hubschrauber können ebenso als Leitmoti-
ve von Night of the Living Dead gelten und schlagen so Brücken zwischen den kriegsallegori-
schen Motiven beider Filme.

256 Nicht auszuschließen ist zudem eine Anspielung auf den Kopfschuss, der Amerika zuvor ins kollek-
tive Mark traf: Die Tötung des US-Präsidenten John F. Kennedy am 22. November 1963.

5. They’re coming for you! Die Geburt des modernen Archetyps

92

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


chung und Aktualitätsbestätigung, die das Gespür der Filmmacher für die Bilder und
Bildsprache ihrer Zeit untermauert. Den durch die US-amerikanischen und die süd-
vietnamesischen Truppen stetig gesteigerten Angriffen versuchte die Nationale Be-
freiungsfront für Südvietnam (FNL), durch den Bruch der für das Neujahrsfest (Tet)
vereinbarten Waffenruhe seit dem 29. Januar 1968 entgegenzuwirken. Obwohl diese
Tet-Offensive bald zusammenbrach, konnte sie erhebliche psychologische Wunden
schlagen, die Truppen demoralisieren und die Antikriegsbewegung in Europa und
den USA befeuern.257 Im Kontext der Angriffe, die bis in die Hauptstadt Saigon und
dort auf die US-Botschaft ausgeweitet wurden, entstand eine weitere ikonische Foto-
grafie: Am 1. Februar 1968 waren der AP-Fotograf Eddie Adams und der NBC-Ka-
meramann Vo Su in Cholon, einem Viertel in Saigon. Sie wurden Zeugen als der Poli-
zeichef, Nguyen Ngoc Loan, einen vermeintlichen Vietcong auf offener Straße hin-
richtete. Der parallel zur Fotoserie aufgezeichnete Film lief noch am selben Abend im
US-Fernsehen. Adams’ Fotos erschienen am Folgetag auf den Titelseiten (vgl.
Schwingeler und Weber, S. 40ff.).

Das markante Foto ist ein Schnappschuss, zufällig und in Eile entstanden, wirkt
aber ausgewogen und komponiert (vgl. ebd., S. 43f.). Das Verhalten des Polizeichefs
ist jedoch als Inszenierung zu verstehen. Seine Positionierung auf offener Straße, um-
geben von Journalisten, und die kompromisslose Exekution sind Bestandteile einer
Selbstdarstellung.258 Dies intensiviert die subjektive Kaltblütigkeit der Tat. Wahrneh-
mungsverschiebungen können jedoch durch Kontextualisierungen entstehen. Adams
verweist später darauf, dass der Exekution die Ermordung der Familie eines Freundes
von Loan durch die(sen) Vietcong vorausging. Dies schwächt den Grad der Willkür,
mindert aber die Schockwirkung des Bildes nicht (vgl. Schwingeler und Weber, S. 42
und 44ff.). Auch Romero kontextualisiert den Kopfschuss, um ihn einerseits als not-
wendig, im Finale unter Rekurs auf die Überlegenheitsgeste einer Exekution jedoch
auch als Akt der Barbarei zu kennzeichnen, der nicht einem einzelnen Menschen,
sondern der Situation – sprich: dem Krieg – anzulasten ist.

Die assoziative Verknüpfung des Kopfschusses im Film mit der ikonischen Foto-
grafie wirft hier bereits die Frage auf, die Romero später intensiviert: Wer sind die ei-
gentlichen Monster? Stellt sich die Tötung in der filmischen Bedrohungssituation
meistens als Notwendigkeit dar, wird sie im Kontext der Fotografie als Ungerechtig-
keit empfunden, da der Vietcong wehrlos (weil gefesselt) war. Selbst wenn die Exeku-
tion in einer emotionalen Situation, einem unbeherrschbaren Anfall von Schwäche
und in Ermangelung von Selbstkontrolle geschah, bleibt die Konsequenz doch iden-
tisch. Romero verarbeitete dies. Der Schuss auf den Kopf wurde im Kampf ums Über-
leben notwendig, büßte an Schockwirkung jedoch nicht ein. Die Tat bekam eine

257 Als weiterer Eckpunkt für die Wahrnehmungsverschiebung gilt das Massaker von My Lai im März
1968, welches jedoch erst im November 1969 öffentlich bekannt wurde, vgl. u. a. Wende, S. 1077.
Insgesamt konstatiert Gerhard Paul, dass der Stimmungsumschwung an der Heimatfront auf die
Fotografien und weniger auf die TV-Bilder zurückgingen. Der vermeintliche Dolchstoß fuße also
nicht auf den Medien im Allgemeinen, sondern auf den Fotografen, vgl. Paul 2005, S. 92f.

258 Vgl. Sontag 2013, S. 71f. Auch kann die Anwesenheit der Journalisten die demonstrative Exekution
provoziert haben, wodurch sie medial mitinszeniert worden wäre, vgl. Schneider, S. 138.

5.1 Die Romero-Kreatur als Vampir-Zombie-Hybrid

93

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Rechtfertigung, denn der Zombie ist keinesfalls wehrlos. Es fallen ihr mitunter aber
auch Unschuldige zum Opfer, speziell während der Search-and-Destroy-Sequenzen.
Distanzschüsse aus dem Hinterhalt geschehen nicht aus einer konkreten Bedrohung
für den Schützen heraus. Dennoch sind Lob, Jubel und Freude bei Volltreffern zu ver-
nehmen.259 Der Angriff auf den Kopf wird zum stetigen Motiv im Zombiefilm, im
Kontext von Night wird er aber auch differenzierend hinterfragt.260

Der tragische Höhepunkt aller Assoziationsgruppen findet sich im Finale und im
Abspann, wo die zwei Erzählstränge, also (1) der Kampf gegeneinander und ums
Überleben innerhalb des Hauses und (2) die überwiegend medial vermittelte, parami-
litärische Gegenwehr außen, zusammenkommen. Ben, der letzte Überlebende (der
konträr zu seiner ursprünglichen Strategie die Nacht im Keller überstand), ist von der
Miliztruppe für einen Untoten gehalten und durch einen Kopfschuss niedergestreckt
worden.261 Die ersehnte Rettung durch amerikanische Truppen entpuppt sich als letz-
tes Bindeglied der totalen Zerstörung. Dies kann natürlich auch als rassistischer Akt
gedeutet werden.262

Im Kontext verweist diese Tötung auf Rassismus und Brutalität, wie sie in Viet-
nam gegen die Zivilbevölkerung wüteten. Viel eher deutet der dramatische Todes-
schuss aber auf ein ernsthaftes Problem der GIs, nämlich dass Freund und Feind
nicht unterscheidbar waren.263 Nachvollziehen lässt sich dies besonders an einer Un-
tersuchung, die Gert Raeithel vorlegte. Er widerspricht den Charakterisierungen des
Krieges, nach denen (1) die Truppen im Morast versanken, ohne je Gegner gesehen
zu haben (Quagmire-These) oder (2) eine hochtechnologisierte Streitmacht „aus si-
cherer Entfernung (…) die Vernichtung einer Bauernkultur“ betrieb (vgl. Raeithel,
S. 740). Seine Analyse von Bildbänden sollte Darstellungen von Kontakten mit der

259 Dies referiert auf die Praxis des Body Counts als Maßeinheit für Erfolg. Diese führte zu Wettstreiten
um Zahlen getöteter Gegner, entmenschlichte die Vietcong und reduzierte sie auf eine Art Tontau-
ben. Die Milizen im Film sind, wie die GIs, zwar Menschen, die auf Befehl töten, die jedoch auch
Spaß, Freude und sportlichen Ehrgeiz an der Menschenjagd entwickeln. So griff die Praxis in Viet-
nam wie im Film auf die Zivilbevölkerung über, die ungehemmt bekämpft wurde, vgl. die Beispiele
bei Greiner, S. 214-238.

260 Die Schwachstelle des Zombies steht der des Vampirs entgegen. Während letzterer durch einen
Pflock getötet werden kann, der ins Herz, dem symbolischen Sitz der Emotionen, getrieben wird,
stirbt der Zombie, indem das Hirn zerstört wird. „[T]he zombie’s brain is a reductive mass of grey
flesh playing host to meaningless electronic surges, one of Victor Frankenstein’s abortions.“ Cooke,
S. 168.

261 Am Abend bevor Romero und Streiner den Film bei Columbia Pictures anbieten wollten, wurde
Martin Luther King in Memphis erschossen (4. April 1968). Da sie nun einen Film mit einem
Schwarzen in der Hauptrolle hatten, der getötet wird, hätten sie sich keine Chancen mehr ausgemalt,
vgl. Russo 1985, S. 77.

262 Vgl. bspw. Stiglegger 2014, S. 105f. Obwohl man sich bewusst gewesen sei, dass Duane Jones eine
ethnische Ebene in den Film einbringe, sei er aufgrund von Erfahrung und Talent gecastet worden,
vgl. Kane, S. 31f. Die hierdurch eröffnete, rassismuskritische Lesart wird nicht nur stets von Kritik
und wissenschaftlicher Analyse aufgenommen, sondern im Nachhinein auch von Romero verstärkt
fokussiert, vgl. bspw. die darauf abzielende Äußerung im Interview bei Gaschler, Thomas; Vollmar,
Eckhard: Dark Stars. Zehn Regisseure im Gespräch, München 1992, S. 180-213, hier S. 186.

263 Cooke merkt an, dass Irrtümer bei der Differenzierung zwischen Freund und Feind / Leben und
Tod den Film rahmen. Zu Beginn halten Barbara und Johnny den Zombie für einen Friedhofsbesu-
cher und im Finale halten die Milizen den Überlebenden für einen Untoten, vgl. Cooke, S. 167.

5. They’re coming for you! Die Geburt des modernen Archetyps

94

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Bevölkerung offenlegen. Die seit 1975 erschienenen westlichen Bände bedienen je-
doch eine Revision der Gräuel, da die Vorauswahl der Bilder und Begleittexte poli-
tisch-ideologisch geprägt ist. Diesen stellt Raeithel den kommunistisch geprägten
Band von Ishikawa Bun’yô (1977) gegenüber. Dieser geht besonders auf die Ununter-
scheidbarkeit von Zivilisten und Vietcong ein und arbeitet so die gesteigerten Aggres-
sionen gegen Dorfbewohner heraus.264 Die unmögliche Differenzierbarkeit zwischen
wohl- und feindlich gesonnen tauchte nach Korea wieder in Vietnam als Charakteris-
tik eines Guerillakrieges auf und trug so zum Traumapotenzial des Konflikts bei.265

Der Psychoanalytiker Chaim Shatan, der sich mit Stress und Neurosen befasste, schil-
dert eine hierfür typische Begebenheit:

„Ein weiterer Veteran war völlig durcheinander, als er zum ersten Mal auf dem Times
Square in New York stand; während die Massen an ihm vorüberwogten, ergriff ihn die Pa-
nik. Er sagte sich: "He, diese New Yorker sehen alle gleich aus. Wie weiß ich, wer mein
Freund oder mein Feind ist?" Dann schüttelte er sich und sagte: "Komm schon, das ist Ti-
mes Square, U.S.A. Die sind alle deine Freunde." Obwohl er über diesen "Flashback" hin-
weggekommen war, erlitt er dann doch einen akuten Anfall von Angst (…).“266

Das Trauma, welches in Paranoia kulminieren kann, ist hier in großen, nicht über-
blickbaren Menschenmengen beschrieben. Die Wellen-assoziative Formulierung trifft
den Punkt, der sich in der Human-wave-Taktik offenbarte und sich im modernen
Zombiefilm im Massekonzept verdichtet. Während sich die großen Ikonen und Per-
sonifizierungen des Horrors (besonders im Slasher-Film der 1970er und 80er Jahre)
stets in Einzelfiguren wie Jason Voorhees, Michael Myers und Freddy Krueger bün-
deln, ging mit der Zombiemasse eine dem Krieg entlehnte und Paranoia-stützende
Alptraumfigur aus den Ängsten der (Nach-)Kriegsgeneration hervor. Die Bedrohung
lauert überall, in der Heimat und der Nachbarschaft, und sie ist nicht ohne Weiteres
erkennbar. Traumaverstärkend kann auch die argumentative Tendenz zur amerikani-
schen Dolchstoßlegende gewirkt haben, nach der der tatsächliche Feind der Truppen
sich nicht im Dschungel, sondern in den heimatlichen Reihen fände.267

264 Vgl. die umfangreiche Bilderstrecke ebd., S. 743-782 und das Resümee S. 781ff.
265 Im Zeitraum zwischen Korea und Vietnam überspitzte Kubrick mit Dr. Strangelove das Unun-

terscheidbarkeitsproblem ins Groteske. So sind im war room russische und amerikanische Besucher
nicht unterscheidbar und als US-Truppen die Airforce Base stürmen, werden sie dort für russische
Soldaten gehalten und bekämpft, vgl. Podrez, S. 125. Rautzenberg setzt an diesem Punkt auch das
eigentlich Beunruhigende am Zombie an: Nicht die Gewalt würde die Angst erzeugen, sondern die
visuelle Beunruhigung, die darauf basiere, dass Zombies aus der Ferne schwierig zu identifizieren
seien, vgl. Rautzenberg, Markus: Uncanny Valley. Kleine Bildtheorie der Zombifikation. In: Fürst,
Michael; Krautkrämer, Florian; Wiemer, Serjoscha (Hrsg.): Untot. Zombie Film Theorie, München
2011, S. 225-234, hier S. 225f.

266 Zit. n. Kreimeier, Klaus: Unser Leben im Atom-Café. In: Gemeinschaftswerk der Evangelischen Publi-
zistik e.V. (Hrsg.): The Atomic Cinema. Fiktion und Wirklichkeit nuklearer Bedrohung, Frankfurt
am Main 1984, S. 8-14, hier S. 12.

267 „When failure occurs, it must be our fault, and we find scapegoats in our midst: the poor judgement
of our leaders, the media, or the antiwar movement. The flaw in this approach is that it ignores the
other side of the equation, in this case, the Vietnamese dimension. I would contend that the sources
of our frustration and ultimate failure rest primarily, although certainly not exclusively, in the local
circumstances of the war (…).“ Herring, zit. n. Lars Klein, S. 213, Anm. 4.

5.1 Die Romero-Kreatur als Vampir-Zombie-Hybrid

95

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Gegenüber der Verarbeitung von Kriegsverbrechen im Pazifik- und Koreakrieg
durch Comics muss diese Ebene für Romeros Filmzombie noch ausgeklammert wer-
den. Denn während das Trophäensammeln im Pazifik und die Massaker in Korea all-
mählich in Vergessenheit gerieten, waren die neuerlichen Gewaltausbrüche der GIs
zum Drehzeitpunkt nur vage erahnbar. Völlig enthemmtes Töten über die hier darge-
legten Beispiele hinaus findet sich in Romeros späterem Filmschaffen,268 kann in
Night jedoch aufgrund der zeitlichen Nähe zum Krieg nicht angenommen werden.
Wie garstig wäre der Film ausgefallen, wenn die »Joy rides« und »people snatcher
operations«, also willkürliche Attacken aus der Luft, in den tatsächlichen Dimensio-
nen bekannt gewesen wären? Der letztere Begriff ist dabei „Synonym für die Lizenz
zur Menschenjagd und auch für die weit verbreitete Praxis, vom Hubschrauber aus
Bauern mit dem Lasso einzufangen und so lange mit ihnen herumzufliegen, bis sie
den Halt verloren und in die Tiefe stürzten oder ihr Genick gebrochen war. »Das wird
öfter gemacht, als man sich vorstellen kann«, behauptete der für die Aufdeckung des
My lai-Massakers verantwortliche Journalist Seymour Hersh im Juli 1971 (…).“
(Greiner, S. 233)

Der Abspann als Destillat des Terrors

In grobkörnigen, schnappschussartigen Schwarz-Weiß-Fotografien zeigt der Abspann,
wie Bens Leichnam an Fleischerhaken aus den Trümmern gezerrt wird und auf
einem Scheiterhaufen zwischen anonymen Leichen verschwindet. Die Fotos provozie-
ren in Form und Inhalt drei Assoziationen: Sie erinnern (1) an die Dokumentation
von Jagderfolgen269 und (2) an Bilder von rassistischer Lynchjustiz, zu welchen Ana-
logien hergestellt werden können, wenn ihr Souvenircharakter berücksichtigt wird.270

Zudem referieren sie (3) auf Vietnam, da dort „die Leichen der anderen nicht be-

5.2

268 So bspw. eine Truppe von Jägern in Diary of the Dead (USA 2007, Regie: George A. Romero), die
Zombies an den Haaren an Bäumen hochziehen, um sie als Zielscheiben zu nutzen. Die so drangsa-
lierten Kreaturen sind letztlich derart stark zerschossen, dass nur die Schädelfragmente ab Oberkie-
fer aufwärts von den Ästen hängen, die stoisch zucken und mit den Augen rollen. Ein Anblick, der
den Jägern größtes Vergnügen bereitet. Im vorangegangenen Land of the Dead (USA, Kanada,
Frankreich 2005, Regie: Ders.) zeigte Romero einen Schießplatz, auf welchem Zombies an den Bei-
nen aufgehängt wurden. Ihnen sind Zielscheiben auf die Brust geheftet, was diegetisch wenig sinn-
voll ist, da der Schuss auf die Brust wirkungslos bleibt.

269 Hier spannt sich der Bogen zum Interieur des Farmhauses, in dem sich „Trophäen, Geweihe und
Felle [finden], wie es ein Jäger gern hat: Bilder »heroischer Natur«.“ Seeßlen 2010-B, S. 93. Diese
Assoziation wird beabsichtigt gewesen sein. Die Tiertrophäen waren nämlich nicht vor Ort, son-
dern wurden eigens von George Kosana, der Sheriff McClelland spielt, beschafft, vgl. Russo 1985,
S. 46.

270 Vgl. Wünsch, S. 106ff. Ebenfalls sind Schilderungen von Sontag relevant. Sie beschreibt eine Aus-
stellung in New York mit Fotos und Postkarten von Lynchopfern, die zwischen 1890 und 1930 in
den Südstaaten aufgenommen wurden. Wichtig ist hier, dass es sich nicht um journalistische Doku-
mentationen handelt, sondern um Souvenirs, um Andenken, vgl. Sontag 2013, S. 106ff.

5. They’re coming for you! Die Geburt des modernen Archetyps

96

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


rührt, sondern mit Kabeln abtransportiert“ wurden.271 Sie entsprechen somit auch
den zirkulierenden Pressefotografien.272

Mit diesem Abspann wurde aus dokumentarischer Fotografie und in Anlehnung
an das Ende von Sidney Lumets Angriffsziel Moskau (Fail Safe) ein Finale ge-
schaffen, welches in seiner grausamen Wirkung beispiellos ist. Fail Safe manifestiert
den Abwurf der Atombombe über New York in letzten Momentaufnahmen der noch
lebenden Stadt. Lumet beschleunigt die fotografische Reihe durch Zoom ins jeweilige
Bild und schnelle Schnitte zwischen den einzelnen Segmenten, verwischt so Details,
dehnt aber auch die letzte Sekunde vor der Detonation. Hierdurch bleiben nur Frag-
mente in der Erinnerung des Zuschauers zurück. Romero hingegen lässt sich für sei-
ne Fotoreihe Zeit, zeigt durch blicklenkende Zooms und Kamerafahrten Details und
verstärkt so die Schockwirkung.

Die Vernichtung von Bens Körper ist hier, äquivalent zu Thich Quang Duc, als
Protest zu verstehen, als letzter Aufschrei. Nach den End Credits wird der Leichnam
sogar dem fotografischen Text entrissen und – nicht sichtbar, in der Kontinuität aber
unmissverständlich – der abschließenden Aufnahme vom entzündeten Scheiterhau-
fen übergeben. Die fotografische Dokumentation und der Beweis in Form der ab-
schließenden (dokumentarisch zu deutenden) Filmaufnahme halten die Erinnerung,
halten den Protest Romeros wach.273

271 So berichtete es Tom Savini in der Dokumentation The American Nightmare – Der amerikani-
sche Albtraum (The American Nightmare, USA, Großbritannien 2000, Regie: Adam Simon),
bei Wünsch fälschlich als Sam Raimi angeführt, vgl. Wünsch 107. Parallelen sind kriegsfotografisch
nachweisbar, bspw. bei Raeithel, S. 755, wo GIs im Rahmen der „Flush them out“-Praxis Verstecke
mit Granaten ausräucherten und die Leichen an Stricken aus der Erde zogen. Zudem sind Assozia-
tionen zu Kyoichi Sawadas 1965 entstandenem Foto denkbar, welches die Leiche eines Vietcong
zeigt, die an einen Panzer gebunden wurde. Die beiden GIs auf dem Fahrzeug erscheinen anteil-
nahmslos, während der Leichnam hinterhergeschleift wird. Schneider zählt diese Fotografie zu einer
der „Ikonen der kriegskritischen Repräsentation von Kriegen“ und verweist auf Homer, der einen
solchen Akt (Achilles schleift die Leiche Hektors an seinem Streitwagen ins Lager) „als Ausdruck
der Hypostase des Siegers über den wehrlosen Feind“ verurteilt. „Es ist letztendlich Homers im kol-
lektiven Gedächtnis tief und – vor allem – nicht bewusst verankertes Urteil eines Verstoßes gegen
einen grundlegenden Konsens westlicher Zivilisation, (…) [der solchen Bildern] eingeschrieben ist
und vom Betrachter ›mitgelesen‹ wird.“ Die Wirkmächtigkeit dieser Lestradition wird mit einem
Verweis auf die verbrannte Leiche eines US-Soldaten belegt, die im Oktober 1993 an einem Pick-Up
durch Mogadischu geschleift wurde, vgl. Schneider, S. 140f.

272 Zur Erinnerung: Das Crewmitglied Savini war während des Drehs Kriegsfotograf. Angemerkt sei
auch die dialektische Verknüpfung „todesähnlicher Stillstellung des (…) Körpers“ mit Fotografie,
auf die Wünsch unter Rekurs auf Christina von Braun verweist: „Der Tötungsakt schlägt sich im
Vokabular der Photographie selbst nieder, deren Bilder ›geschossen‹ werden.“ Vgl. Wünsch, S. 102
und S. 107. Cooke macht anhand von Diary of the Dead auf die Ausarbeitung dieses Moments
und die Betonung der Doppeldeutigkeit des Wortes „shoot“ aufmerksam. Eine Filmstudentin filmt
(shoot) im Finale, wie ihr Freund von einem Zombie getötet wird, um im Anschluss den Zombie zu
erschießen (to shoot), vgl. Cooke, S. 175.

273 Das von Russo ergänzte Enthauptungsverfahren ist der Assoziation weniger zuträglich, als das Bild,
welches der Film findet. In vielen Punkten zelebriert sein Roman die Gewalt intensiver. Detaillierte
Beschreibungen der Leibeszerstörung und die ausdifferenzierte Vernichtung der Untoten durch Er-
schießung, Enthauptung (!) und Verbrennung zeugen hiervon. Dies führt zu dem Umstand, dass
Bens Schicksal durch die Verstümmelung drastischer ist, aber im Vergleich zum Film keine äquiva-
lente Tragik und Intensität aufbauen kann, vgl. Russo 1993, S. 189f. und im Original bei Russo 2014,

5.2 Der Abspann als Destillat des Terrors

97

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Ergänzend sei abermals auf Ikonisierungsbedingungen zurückgegriffen. Schnei-
der erarbeitete als Merkmale von (Kriegs-)Ikonen ihre entkontextualisierte Reprodu-
zierbarkeit, ihre reduzierte Komplexität und das Ausblenden ihrer Medialität (vgl.
Schneider, S. 137ff.). Darum gelte eine „Prädominanz des Mediums Fotografie“. Dem-
gegenüber seien Filmaufnahmen zu komplex, „zeigen ›überflüssige‹ Details oder er-
zählen (…) den Kontext des ›eigentlichen‹ Bildes, der Nachricht. Dies erfordert vom
Betrachter Reflexion – über das Gesehene, seine Entstehung und Distribution und
damit über die Rolle des Betrachters selbst.“ (ebd., S. 139) Hier überlagere das Medi-
um den Inhalt. Zudem seien dokumentarische Filmaufnahmen historisch gebunden,
nicht austauschbar oder in anderen Zusammenhängen wiederverwendbar (vgl. ebd.,
S. 139). Es ist darum bemerkenswert, dass Romero beide Dokumentationsformen
nutzt. Die filmische Narration ist final in das Medium der Fotografie übersetzt wor-
den und klingt so aus. Und doch taucht die letzte Aufnahme wieder in die Diegese
zurück und zeigt für einige Sekunden das Entzünden des Scheiterhaufens.274

Ob nun zielgerichtet oder intuitiv umgesetzt, spielt für die Interpretation keine
Rolle. Wichtig ist, dass die Fotografien Merkmale ikonischer Kriegsfotos tragen, die
Schneider als Traditionen und Stereotypen kategorisiert: (1) Durch Armhaltungen
wird ein Kreuz gebildet. „Der sterbende Soldat ist sowohl Opfer als auch Erlöser – er
nimmt Schuld anderer auf sich (…).“ (Ebd., S. 142) Und Ben ist exakt so dargestellt.
(2) Hieran anschließend kommen Pietà-Motive zur Geltung (vgl. ebd., S. 142f.).275 (3)
Es liegt eine eindeutige Opferrolle vor (vgl. ebd., S. 143f.). Der Getöte ist Opfer, der
Tötende ist Täter. Dies findet sich in einer langen Traditionslinie in der Kunstge-
schichte, bspw. in Francisco de Goyas Aquatinta-Radierungen Desastres de la Guerra
– Die Schrecken des Krieges (1810-1814).

„Häufig (…) sind die Täter anonymisiert, denn die Aufgabe des Bildes – aller Bilder – ist
es nicht, individuelle Täter zu benennen (…). Die anonymen Täter handeln im Auftrag
einer anonymen, nicht auf Individuen zurückzuführenden Macht. Grundlage ihrer Tat ist
ein System und eine Form von Politik, die solche Ereignisse wie das Dargestellte über-
haupt erst ermöglichen, und selbstverständlich entschuldet sie die Anonymität in gewisser
Weise im Auge des Betrachters.“276

S. 159ff. In der Erstübersetzung findet sich diese Passage nicht (generell weist diese bei Gewalt Aus-
lassungen auf).

274 Angemerkt sei ergänzend, dass die rekursive Modifikation des Finales von Fail-Safe und die musi-
kalische Rezitation des Fallout-Lehrfilms die Nähe der zombieapokalyptischen Diskurslinie zu
den atomar-apokalyptischen Diskursen offenbart.

275 Der Tod der aufgebahrten Karen im Beisein ihrer Mutter kommt dieser Ikonographie nahe.
276 Ebd., S. 144. Natürlich gibt es, darauf verweist Schneider, auch klar identifizierbare Täter. Zudem

muss eine Einschränkung betont werden: „Die Bilder und damit Traditionslinien, die eine Entschul-
dung implizieren, sind ambivalent. Ihr kriegskritischer Impetus ist ebensowenig eindeutig, letztend-
lich entscheidet ein neuer Paratext – der Kontext der Publikation – über die Aussage.“ Ebd., S. 144.
Hypothetisch sei die Wirkung der Abspannbilder ohne die Bindung an Bens Geschichte erwogen.
Es wären Fotografien der Kadaverbeseitigung nach einer Seuche, um die Gesellschaft in einen Nor-
malzustand zurückzuführen. Der gesamte Kontext macht jedoch den kriegskritischen Duktus aus,
also auch das Gelächter und der Jubel nach Tötungen sowie Bens tragischer Tod, der von einer an-
onymen Leiche zum tragischen Helden wird.

5. They’re coming for you! Die Geburt des modernen Archetyps

98

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Zuletzt wird (4) die „Zerstörung des menschlichen Antlitzes“ angeführt.277 Auch hier
spannt das Kopfschussmotiv Bögen, denn Bens Leichnam ist mit dem Loch im Schä-
del stigmatisiert.

Rekurriert man hier die Reflexion konservativer Rechter und Neuer Linker, so of-
fenbart sich ein zutiefst pessimistischer Blick auf eine sich selbst zerfleischende Ge-
sellschaft. Romero, „ganz sicher einer der kritischsten und, wenn man so will, poli-
tisch linksgerichtetsten unter den Horrorfilm-Regisseuren“ (Seeßlen 2010-B, S. 304),
stellt der festgefahrenen sozialen Konfrontation den subversiven Zombie entgegen,
der sich daran macht, sämtliche existenten und offensichtlich dysfunktionalen Struk-
turen mit roher Gewalt zu beseitigen.278 Diese revolutionsmetaphorische Kraft ist als
entscheidende Erweiterung des klassischen Kanons herauszustellen. Ein Zombi war
sklavisch auf seine Arbeitskraft reduziert. Von Hörmann wird jedoch angemerkt, dass
der Sklave demgegenüber „eine Seele, ein Bewusstsein und einen eigenen Willen be-
sitzt.“ (Hörmann, S. 63) Parallelen zwischen Zombis und Sklaven, ja sogar zwischen
Sklaverei und den ausgebeuteten Arbeitern, die Marx beschreibt und sie so als Untote
erscheinen lässt (freilich ohne sie so zu nennen), sind natürlich vorhanden. Aber die
(Zwangs-)Arbeiter der Industrialisierung und der protoindustriellen Sklavenwirt-
schaft haben eines gemein, dass dem Zombi nicht zu Eigen ist: „ein – potenziell revo-
lutionäres – Bewusstsein.“ (Vgl. ebd., S. 69) Entsprechend ist der Zombi als Metapher
für den haitianischen Sklaven ungeeignet, da dieser sich aus eigener Kraft befreien
konnte. Ihm kommt hier eher der anachronistische Topos des idealen Sklaven zu (vgl.
ebd., S. 70). Romeros Zombies hingegen sind nun die Personifizierung der alles zer-
setzenden Revolution, die, in Anlehnung an Pierre Vergniaud, Saturn gleich auch ihre
Kinder frisst.

In der Bündelung dieser Punkte kommt die visuelle Kraft des Films zur Deckung
mit der etymologisch von Müller erarbeiteten Verknüpfung einstmals diametraler
Termini: Horror und Terror. Sie erörtert dies im Kontext der gezielten Nutzung von
Medien durch den internationalen Terrorismus im 21. Jahrhundert. Der vornehmlich
medizinische Terminus Horror drang etwa zeitgleich mit dem Terror in die Alltags-
sprache:

277 Vgl. ebd., S. 144f. Die Darstellung von Gesichtsverletzungen ist aber bis ins 20. Jahrhundert selten.
„Dies mag daran liegen, dass [sie] (…) die Konstruktion von Individualität voraussetzt. Es muss im-
plizit etwas vorhanden gewesen sein, dessen Zerstörung präsentiert werden kann, um einen unwie-
derbringlichen Verlust zu betonen. Und das Konzept der Individualität (des ›einfachen‹ Soldaten)
im Krieg scheint erst seit dem 19. Jahrhundert virulent.“ Ebd., S. 144. Erinnert sei hier an Friedrich,
Ernst: Krieg dem Kriege! (8.-10. Aufl.) Berlin 1926, (erstmals 1924 veröffentlicht), welches das Ant-
litz des Ersten Weltkrieges durch Bilder der Körperdestruktionen illustrieren wollte, vgl. vertiefend
Sontag 2013, S. 21ff.

278 Vgl. zum Zombie als Revolutionsmetapher Seeßlen 2010-B, S. 296. Durch Bens Tod läge Romero
auch offen, dass der Staat zur Bekämpfung von Subversion Kollateralschäden in Kauf nähme. Auch
dies findet mit einem ikonischen Foto, Tod auf dem Campus (1971), seine reale Entsprechung. Es
zeigt die Leiche eines Studenten, der während einer Demonstration in Kent, Ohio, erschossen wurde.
Diese Protestbewegungen fanden ihren Höhepunkt im Juni 1968, vgl. Meteling 2007, S. 525,
Anm. 10.

5.2 Der Abspann als Destillat des Terrors

99

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


„Beide Termini (…) bezeichnen ähnliche Phänomene, jedoch aus unterschiedlicher Per-
spektive. Während ›Terror‹ eine instrumentelle Aktion, ein Handeln beschreibt, ist ›Hor-
ror‹ zunächst eine mit keinem Ziel verbundene, passiv empfundene Re-Aktion (…).“279

Terror basiert auf Machtausübung, Horror auf Ohnmacht (vgl. ebd., S. 408). Im Zeit-
alter des internationalen Terrorismus kommen diese entgegengesetzten Aspekte zu-
sammen und bedingen sich gegenseitig. Die gezielte Nutzung der Medien durch Ter-
ror provoziert zugleich und absichtlich Horror. Dieses Charakteristikum terroristi-
scher Kriegsführung wird durch Romeros Finale ebenfalls angewandt. Die diegetische
Bündelung totaler Machtausübung durch die Milizen, deren Vernichtungsterror un-
vermittelt in den (mit dem Zwitschern von Vögeln akustisch bekräftigten) friedlichen
Morgenstunden über Ben hereinbricht, erzeugt Ohnmacht, Fassungslosigkeit, Schre-
cken und – in aller Konsequenz – reinen Horror als physische und psychische Reakti-
on. Als Terror nutzt Romero diese Bilder, um die Zuschauerschaft durch Schock und
Konfrontation wachzurütteln.

 

279 Müller, Marion G.: ›Burning Bodies‹. Visueller Horror als strategisches Element kriegerischen Ter-
rors – eine ikonologische Betrachtung ohne Bilder. In: Knieper, Thomas; Müller, Marion G. (Hrsg.):
War Visions. Bildkommunikation und Krieg, Köln 2005, S. 405-423, hier S. 407f.

5. They’re coming for you! Die Geburt des modernen Archetyps

100

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Romeros Zombiehorror im Vietnamkriegs- und Antikriegsfilmdiskurs

Folgt man Peter Bürgers Merkmalen des kriegskritischen Paradigmas, welches sich
ihm zufolge vornehmlich in Vietnam-Kriegsfilmen findet, kann Night of the
Living Dead als Genrehybrid aus Horror- und Antikriegsfilm gelesen werden. Als
Merkmale nennt er,

„je nach Filmtitel fakultativ: die kritische Vermittlung der nationalen und individuellen
Kriegserfahrungen, die Infragestellung vermeintlich notwendiger Interventionsgründe,
die Durchbrechung des Grundschemas von "Gut und Böse" bzw. "Freund und Feind", die
Enttabuisierung von Kriegsverbrechen der eigenen Armee, die Entlarvung der Medienlü-
ge als Teil von Militärpropaganda, der Verzicht auf Idealisierungen des Militärs bis hin zur
offensiven Aufdeckung einer Zerstörung des Individuums durch die Army, die Zurück-
stellung patriotischer Botschaften und Symbole, der fehlende Rückgriff auf klassische Hel-
den-Stereotypen bzw. Sinn-Propaganda und nicht zuletzt der ungeteilte Blick auf die Op-
fer des Krieges oder gar ein Perspektivwechsel, in dem die Sicht von Opfern der "anderen
Seite" eingenommen wird.“280

Während John Wayne, der Prototyp des amerikanischen Helden, mit Die grünen
Teufel (The Green Berets, USA 1968, Regie: Ray Kellogg, John Wayne, Mervyn
LeRoy) noch Werbung für den Krieg machte (vgl. Petersen, S. 204ff.), zeigte Romero
zeitgleich eine Antikriegsallegorie. Die im Intro patriotisch anmutende Einblendung
seines Namens neben der US-Flagge entpuppt sich als Dissonanz, zumal so die Fried-
hofssequenz eingeleitet wird.

Gerhard Paul strukturiert die Berichterstattungen der Tele-Medien in drei Phasen.
Die erste, von 1965-1967/68, folgte dabei dem Muster ›The Good Guys: American
Boys in Action‹ mit teils nachgestellten Szenen. Tote und Verwundete gab es bei den
großen Networks (ABC, NBC und CBS) faktisch nicht.281 Am Ende dieser Phase
zeichnete Romero entgegen der medial vermittelten Kriegsrealität ein ehrlicheres,
realistischeres – wenn auch allegorisches – Bild, sparte Grausamkeiten, Kollateral-
schäden und Massaker nicht aus. Im Gegenteil, er schleuderte es radikal und ohne
entschärfende Ironisierung dem Rezipienten entgegen. Er griff mit den Mitteln des
Horrors die zweite Phase vorweg.

Verortet man den Film im Vietnam- und Antikriegsfilmdiskurs, lässt sich diese
allegorische Lesart bestätigen. Vietnamfilme werden ebenfalls in Phasen kategorisiert.
Hier herrscht trotz leichter Variationen Konsens in der Kriegsfilmforschung. Bspw.
erfasst James Mottram vier Kategorien, die mit Überschneidungen aufeinander fol-
gen: (1) Allegorical epics nach 1975,282 wobei Westwell Filme mit Vietnam im Subtext

5.3

280 Bürger, Peter: Paradigmenwechsel im US-amerikanischen Kriegsfilm? Ein Überblick. In: Maschura,
Stefan; Voigt, Rüdiger (Hrsg.): Krieg im Film, Münster 2005, S. 237-264, hier S. 238.

281 Vgl. Paul 2005, S. 84ff. Phase 2 begann mit der Tet-Offensive, wurde kritischer und zeigte Tod, Still-
stand und Agonie, vgl. ebd., S. 86ff. Nun wurden auch zuvor abgelehnte Bilder publiziert, vgl. ebd.,
S. 89f. Diese Phase steht für einen neuen Täter-Opfer-Diskurs, ebd. S. 91. Phase 3 ist retrospektiv
und meint die (teils revisionistische) Entertainisierung des Krieges durch Film und Populärkultur,
vgl. ebd., S. 93ff.

282 Auch Phase der Politics of ambivalence, vgl. Röwekamp, Burkhard: Antikriegsfilm. Zur Ästhetik, Ge-
schichte und Theorie einer filmhistorischen Praxis, München 2011, S. 149.

5.3 Romeros Zombiehorror im Vietnamkriegs- und Antikriegsfilmdiskurs

101

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


ergänzt, die bis 1975 entstanden.283 Es folgen (2) veteran movies, die jedoch eher eine
formale Kategorie jeder Phase darstellen, (3) revisionist movies284 und (4) grunt en-
semble movies, die den verrohten Soldaten ins Zentrum rücken.285 Der Konsens zu
kriegsallegorischen Filmen während des Krieges ist hier bedeutend. In diese Phase
lässt sich Night eingliedern, was innerhalb der Kriegsfilmforschung sogar geschieht,
allerdings keinen Regelfall darstellt.286 Der Film erweist sich jedoch als funktionale
Antikriegsallegorie, füllt er doch sogar die Lücken, welche die kriegskritischen Viet-
namfilme aufweisen. Er bleibt über die Kritik erhaben, dass auch in den kritischsten
Filmen „der Vietnamkrieg am Ende ein Krieg ohne tatsächliche, sprich: filmisch er-

283 Nach Westwell nutzte der Kriegsfilm seine Konventionen auch für Vietnam (etwa in The Green
Berets), stieß dann aber an Grenzen. „[T]he codes and conventions of the war movie genre were
found inadequate to the task of describing the experience of losing a war, and thus constructed Viet-
nam as a uniquely traumatic historical event registered primarily through the experience of the
Vietnam veteran.“ Vgl. Westwell, Guy: War Cinema. Hollywood on the Front Line, London 2006, S.
60f. Im Grunde konnte dies also anfangs nur allegorisch, satirisch, parodistisch und in Subtexten
verarbeitet werden. Zumal Hollywood während des Krieges kein Interesse an einer direkten Verar-
beitung hatte, vgl. ebd., S. 60f.

284 Diese Phase greift auch das Trophäensammeln auf, lagert es jedoch gern in die Science-Fiction aus
und schreibt es dem Bösen zu. Exemplarisch sei auf das Opening von Universal Soldier (USA
1992, Regie: Roland Emmerich) verwiesen, das Dolph Lundgren im Vietnamkrieg durch das Sam-
meln von Ohren getöteter Gegner und Zivilisten als böse stigmatisiert. Der Predator (USA 1987,
Regie: John McTiernan) sammelt als außerirdische Jägerspezies im vietnamassoziativen Dschungel-
kontext die Schädel amerikanischer Soldaten und lässt es sich nicht nehmen, einige zu häuten. Und
nicht zuletzt sammelt der Governor (David Morrissey) als Antagonist in The Walking Dead die
Köpfe von Zombies in Aquarien.

285 Vgl. insgesamt Mottram, S. 147. Petersen unterscheidet demgegenüber nach formalen Kriterien (Ve-
teranenfilme und Combat-Movies, letztere inkl. Rescue- oder Prisoner-Of-War-/POW-Movies, vgl. Pe-
tersen, S. 197 und S. 201f.) und schließt allegorische Filme aus, vgl. ebd., S. 197, Anm. 6. Trotzdem
deutet er eine mehrphasige Struktur an, verweist er doch explizit auf die revisionistische Phase, die
sich seit Ronald Reagan und der Politik der neuen Stärke, der nationalen Restauration und Rehabili-
tierung, zeigt. Reinecke geht ebenfalls von vier Phasen aus: (1) Phase des langen Schweigens, die aber
Allegorien beinhalte, vgl. Reinecke 1993, S. 23ff. und Ders. 2007, S. 93. Nach Kriegsende (2) Phase
der Faszination am Scheitern und am Grauen, (3) revisionistische Phase und eine (4) letzte bis zur
Rehabilitierung der Schlagkraft im Golfkrieg, vgl. Reinecke 1993, S. 7f. und S. 27ff. Zudem umreißt
er formale Kriterien, vgl. ebd., S. 10. Demgegenüber orientiert sich Strübel an einer dreiphasigen
Struktur, vgl. Strübel, Michael: Kriegsfilm und Antikriegsfilm. Ein filmgeschichtlicher Abriss aus der
Sichtweise der internationalen Politik. In: Strübel, Michael (Hrsg.): Film und Krieg. Die Inszenierung
von Politik zwischen Apologetik und Apokalypse, Opladen 2002, S. 39-73, hier S. 64. Der Überblick
zeigt insgesamt also folgende Kernbereiche: Eine allegorische Phase während des Krieges, eine in
der Carter-Ära, eine revisionistische unter Reagan und eine als authentisch suggerierte im Gefolge
von Platoon (USA 1986, Regie: Oliver Stone) et al.

286 So führen Hölzl und Peipp Night of the Living Dead als verschlüsselte Anklage an, vgl. Hölzl,
Gebhard; Peipp, Matthias: Fahr zur Hölle, Charlie! Der Vietnamkrieg im amerikanischen Film,
München 1991, S. 189. In ihrer umfangreichen Filmographie fehlt er allerdings, vgl. ebd.,
S. 247-319. Demgegenüber führt Reinecke zwar den allegorischen Film, fasst jedoch die subtextuelle
Verschlüsselung nicht so weit, dass Night inbegriffen sein könnte, vgl. Reinecke 1993, S. 23ff. Selbi-
ges gilt für Hogan. Er bespricht Horrorfilme, die symbolisch und metaphorisch Kriege reflektieren,
Elemente des realen Horrors aufgreifen und als verarbeiteten, imaginierten Horror wieder ausgeben,
bleibt dabei aber überwiegend bei solchen, die Krieg direkt als Folie nutzen. Night findet keine Er-
wähnung, vgl. Hogan, Sean: Ghosts of War. In: Slater, Jay (Hrsg.): Under Fire. A Century of War Mo-
vies, Surrey 2009, S. 243-256.

5. They’re coming for you! Die Geburt des modernen Archetyps

102

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


fahrbare, vietnamesische Gegner und Opfer“ bleibt.287 Durch die Reanimierten John-
ny und Karen tauchen in Night keine ausnahmslos namenlosen, endindividualisier-
ten Gegner auf. Man kennt beide jeweils als Familienmitglieder und als Monster. Man
weiß, welcher Schicksalsschlag sie in die Rolle des Feindes zwängte und welche Dra-
matik für sie und ihre Hinterbliebenen damit verbunden ist. Diese exemplarischen
Blicke auf den Gegner stehen bereits pars pro toto, denn jeder Zombie hat wohl ein
ähnliches Schicksal erlitten.

Darüber hinaus finden sich paradigmatische Erzählstrategien des Antikriegs-
films. Dieser nutzt die Inszenierung des Paradoxen, um sein Dilemma aufzulösen,
dass er den Krieg, den er bekämpft, trotzdem zeigen muss.288 Dies wird durch eine
paradoxe Funktionslogik als Mittel filmischer Textstrategie zu lösen versucht.289 Der
Exzess tritt dabei topisch auf.290 Hier bieten sich Anknüpfpunkte für die Antikriegs-
lesart: Die Medien und ihre Gemachtheit, der Verweis zum Rezipienten, der zur Ent-
schlüsselung des Subtextes aufgefordert wird, die zelebrierte Körperdestruktion, die
Ambivalenz der Charaktere in der Extremsituation und der Exzess – all diese Punkte
sind kriegsreflexiv. Und somit wird Night als Antikriegsfilm lesbar. Hinzu tritt die
Veränderung der „Wahrnehmungsbilder des Antikriegsfilms“, für die Röwekamp den
Begriff Vexierbild formulierte (Ders. 2011, ab S. 128). Hier vermittelt sich Krieg als
„Widersinn-Konstruktion“ (ebd., S. 147). Dass ein Afroamerikaner sich einer Füh-
rungsposition bemächtigt, sogar ungestraft eine weiße Frau schlägt, und dass die Re-
gierung machtlos erscheint, ist der subjektiven Realität der Zeitgenossen entgegenge-
setzt. Alles Bekannte wird negiert und das Gesellschaftsbild kippt. Night liefert be-
reits das Paradigma, welches Röwekamp erst später datiert. „Die Konstruktion von
Widersinn, die die Sinnlosigkeit des Krieges nicht nur im Abgleich der Darstellung
von Gewalt, Tod, körperlicher und psychischer Zerstörung und mit ethischen Maxi-
men vor allem der humanistischen Tradition bestimmt, sondern vermittels paradoxer

287 Petersen, S. 228. Kriegsfilme setzen sich stets der Kritik historischer Ungenauigkeit aus. Selbst bei
aufrichtiger Bemühtheit bleiben sie hinter der Realität zurück und erfassen auf Basis der „Wahrheit“
der Kriegsberichterstattung oder subjektiver Zeitzeugenberichte nicht das gesamte Ausmaß. Was als
Authentifizierungsstrategie gedacht ist, lässt die gegnerische Seite außen vor. Darum genügen ledig-
lich Filme, die ihre Fiktionalität zur Schau stellen, wie Apocalypse Now (USA 1979, Regie: Francis
Ford Coppola) und Full Metal Jacket (Großbritannien 1987, Regie: Stanley Kubrick), dem kriti-
schen Anspruch, vgl. ebd., S. 228. „Zwar klären auch diese Filme nicht über das Ausmaß (…) auf.
Indem sie aber von vornherein jede Authentizität leugnen und stattdessen auf einer filmischen Me-
taebene sich selbst als kinematografische Zeichen des Krieges ebenso selbstreflexiv wie medienkri-
tisch diskutieren, gelangen sie zu einer generellen und parabelhaften Kritik nicht nur am Vietnam-
krieg, sondern am Krieg an sich (…).“ ebd., S. 228.

288 Röwekamp, Burkhard: „Peace is our Profession“ – Zur Paradoxie von Antikriegsfilmen. In: Heller,
Heinz-B.; Röwekamp, Burkhard; Steinle, Matthias (Hrsg.): All Quiet on the Genre Front? Zur Praxis
und Theorie des Kriegsfilms, Marburg 2007, S. 141-154, hier S. 141.

289 Vgl. für die audiovisuelle Gestaltung ebd., S. 148ff., Figurenzeichnung ebd., S. 150, Narrationssche-
mata ebd., S. 150f., zur Struktur des Endes ebd., S. 151 und zur selbstreflexiven Erzählweise ebd.,
S. 152. Durch paradoxe und exzessive Überspitzung erzählen Antikriegsfilme die Inhalte und The-
men herkömmlicher Genrefilme in einem anderen Modus, vgl. ebd., S. 152. Der „Antikriegsfilm be-
zeichnet also einen Unterschied auf der Ausdrucksebene, der einen Unterschied auf der Ebene des
Verstehens macht.“ Ebd., S. 148.

290 Vgl. ebd., S. 149 mit Bezug auf Peter Riedel, der dies für den Horrorfilm erarbeitet hat.

5.3 Romeros Zombiehorror im Vietnamkriegs- und Antikriegsfilmdiskurs

103

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Formen hervortreibt, ist (…) vorherrschendes Paradigma der filmischen Kriegskri-
tik“ spätestens seit 1978:

„Die Sinnlosigkeit des Krieges lässt sich in ihrer Perspektivierung immer weniger mit ex-
ternen Sinnzuschreibungen erfassen, sondern nur noch in der ästhetisch-narrativen Ver-
sinnlichung seiner Widersprüchlichkeiten.“ (Ebd., S. 148)

Fragt man nun, warum der Film nicht oder nur selten als Antikriegsfilm erkannt
wurde, müsste die Antwort ebenso lauten, wie Röwekamp im Bezug auf O.K.
(Deutschland 1970, Regie: Michael Verhoeven) schlussfolgert.291 Der Umfang der Re-
flexion und Kritik ist so stark kodiert, dass er kaum in Gänze erfasst werden konnte.
Er kommt zu dem Schluss, „dass vor allem solche Antikriegsfilme große zeitliche und
soziokulturelle Reichweiten entwickeln konnten, deren Gestaltungsweise dem (…)
realistischen Paradigma im Erwartungszusammenhang des Kriegsfilms in besonderer
Weise neue, mit der Erfahrungsrealität des Publikums zugleich vereinbare und unver-
einbare fiktive Realitäten hinzufügen konnten (…).“292 Das Wahrnehmungsproblem
von Night, dessen exzessiver Horror den kriegskritischen Kern überlagert, liegt hier-
in ebenso begründet.293

Night offenbart das Gespür der Macher für ihre Gegenwart. Der Film fiel genau
in eine Umbruchs- und Wendezeit, die ihn in der Rückschau als treffenden Generati-
onsspiegel kennzeichnet.294 Denn die Antikriegsbewegung zeigte sich von den unkri-
tischen Medien295 unbeeindruckt und formierte sich bis 1968. Erstmals „in der ame-
rikanischen Geschichte spaltete ein auswärtiger Krieg die Gesellschaft und untergrub
die Autorität der Führung.“ (Frey, S. 159) Dies ist auf die Emanzipationsbewegungen
zurückzuführen, die wiederum auf den seit den 1950er Jahren anschwellenden Pro-
testen der afroamerikanischen Bevölkerung fußten.296 Der Film zeigt aber auch ein
Gespür für solche kriegskritischen Motive, die nicht durch rezeptive Häufung eta-

291 Der Film habe nicht in „erfolgreiche Wahrnehmungsschemata des Antikriegsfilms“ gepasst, ebd.,
S. 137.

292 Ebd., S. 139. Bereits 2007 betonte er, dass die Interpretation eines Films als Antikriegsfilm trotz aller
Intentionen letztlich beim Rezipienten läge, vgl. Röwekamp 2007, u. a. S. 143f., 148f. und 153.

293 Dieses Schicksal teilt Die Letzten Amerikaner (Southern Comfort, USA, Großbritannien,
Schweiz 1981, Regie: Walter Hill), der als vietnamreflexive Allegorie vielfach nicht beachtet wird.
Auch dieser findet sich nicht in der Filmographie von Hölzl und Peipp, vgl. Hölzl und Peipp,
S. 247-319.

294 Phillips betont, dass der erste gesprochene Satz schon eine Zeitenwende thematisiert. Barbara
spricht vom Wechsel von der Sommer- zur Winterzeit. Zudem zeigen die Aufnahmen den begin-
nenden Herbst, also die Zeit des Todes, der sterbenden Pflanzen, der einbrechenden Kälte, vgl. Phil-
lips, S. 109f.

295 „Bis zur Tet-Offensive (…) waren ein Großteil der Presse sowie Radio und Fernsehen grundsätzlich
für den Krieg.“ Frey, S. 151. Dies mag daran gelegen haben, dass die Kriegsberichterstatter als New
Generation die alte Garde aus dem Zweiten Weltkrieg und aus Korea abgelöst hatten und andere
ideologische Hintergründe mitbrachten. „Die jungen Journalisten waren, so die Londoner »Times«,
»politisch lupenreine Produkte von Eisenhowers Amerika«.“ Lars Klein, S. 195. Kriegskritik sah sich
zudem mit Zensur konfrontiert, vgl. ebd., S. 201ff. Zur Einflussnahme auf die Berichterstattung vgl.
auch Paul 2004, S. 313f.

296 Vgl. weiterführend Frey, S. 152ff. Für eine Kontextualisierung mit der Counterculture, ihrem
turning point 1968 und eine Interpretation von Night als Grabrede der US-amerikanischen Gegen-
kultur vgl. Phillips, S. 98ff. Als die Jugendgeneration endgültig offen gegen ihre Eltern rebellierte,

5. They’re coming for you! Die Geburt des modernen Archetyps

104

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


bliert waren. Als Allegorie spiegelt er authentisch die Kriegswahrnehmung, da er das
Bildarsenal des Krieges quasi live übernahm. Damit soll jedoch nicht gesagt sein, dass
alle Bilder bewusste Intentionen gewesen seien. Sie legen viel eher Zeugnis von der
Überpräsenz des Grauens ab, welches auch unbewusst Einzug gefunden haben kann.
Zudem ist die Rolle des Zufalls nicht zu vernachlässigen, immerhin wurden der Hub-
schrauber und Bill Cardille spontan eingebunden.

Die eigene Bildsprache und das autarke Zombiemotiv, wie wir es heute kennen,
finden hier zu ihrer Formvollendung. Allerdings muss für die erarbeitete Ursache be-
tont werden, dass nicht zwingend auf ein beliebiges Krisenereignis auch ein reflektie-
render Film folgt. Eine Monokausalität will diese Arbeit zu keinem Zeitpunkt unter-
stellen. Die Parallelführung von filmischer und historischer Entwicklung ist selten ein
Automatismus, aber in diesem speziellen Fall eine Signifikanz des Genres und des
Monsters. Zombiefilme zeigen sich als Idealtypus der Verdichtung von Krisenempfin-
den, welches sich mit formalen und inhaltlich ähnlichen Reaktionen der zeitgenössi-
schen Populärkultur bestätigen lässt. Zeitgleich dringt bspw. im New Hollywood eine
völlig neue Ausrichtung von Inhalt und Form auf den Markt und verdrängt das klas-
sische Kino. Damit also die „Krise“ nicht immer gleich synonym zur „Apokalypse“
verstanden wird und dem Zombiefilm einfach nur eine Reaktion auf reale Grausam-
keiten angedichtet wird, muss stets deutlich gefragt werden, was eine zäsursetzende
Krise auszeichnet. Und um den historisch gewachsenen Tenor beizubehalten, sollte
gefragt werden: Wann wird eine krisenhafte Gegenwart als tendenziell apokalyptisch
empfunden? Wichtig für moderne Krisenphasen sind: (1) Eine langandauernde me-
diale Präsenz. (2) Eine massive Rückwirkung in die Gesellschaft und in den Alltag.
Also eine direkte und unmittelbare Betroffenheit. (3) Eine fundamentale Erschütte-
rung des Wertesystems und ein spürbarer Wandel. Es bedarf also einer Umbruchs-
und Wendezeit, denn nur diese bildet den Geist einer Apokalypse – nur ein Krieg ge-
nügt nicht. Und (4) die umfassende Krisenkommunikation in populären Medien.
Obwohl dieses Schema stabil bleibt und sich nach der Jahrhundertwende wiederholen
wird, formen weitere Schwerpunkte die zugespitzte apokalyptische Dimension des
Zombienarrativs.

wurde das zombiefizierte Gesicht Kyra Schons von der Punkbewegung ikonisch annektiert. Sie wur-
de als ultimativer Rebell betrachtet, da sie ihre Eltern tötet und frisst, und zierte fortan T-Shirts, Co-
ver u. ä., vgl. Kane, S. 43.

5.3 Romeros Zombiehorror im Vietnamkriegs- und Antikriegsfilmdiskurs

105

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Exkurs: Schwellenzeit und Blütezeit

Über DAWN OF THE DEAD zum Genreboom und Epigonentum

„Durch die innovative Verdichtung von Figur und Narrativ in Night of the Living
Dead und dessen wachsende Bekanntheit sowie kritische Anerkennung angeregt und
begünstigt werden in den Jahren zwischen 1969 und 1977 mehr als 30 Zombiefilme“
produziert (Kleinschnittger, S. 89f.). In Anlehnung an Dendle bezeichnet sie diese
von großer Diversität geprägte Phase als ‚erste Post-Romero-Welle‘ (vgl. Dendle 2001,
S. 7). Mit Diversität sind die (exemplarischen) Variationen von afroamerikanischen
Voodoo-Zombies in Die Schwarzen Zombies von Sugar Hill, über Der Frosch
(Psychomania, Großbritannien 1973, Regie: Don Sharp) mit einer Rockergang, die
sich bereits zu Lebzeiten als The Living Dead bezeichnet und nach ihrem suizidalen
Tod erst Recht ihre Umgebung terrorisiert, bis hin zu Labor- und Nazizombies in
Shock Waves – Die aus der Tiefe kamen (Shock Waves, USA 1977, Regie: Ken
Wiederhorn) bezeichnet. Auch die typische Double-Feature-Veröffentlichung des ei-
gens vom Produzenten Jerry Gross eingekauften und umbenannten Zombies als I
eat your Skin (Zombies, USA 1964, Regie: Del Tenney) zusammen mit Die Toll-
wütigen (I drink your Blood, USA 1970, Regie: David E. Durston) zeugt von der
Schwellenzeit. Zombies siedelt Voodoo-Riten und einen Mad-Scientist im exotischen
Setting an. Die Tollwütigen zeigt satanische Hippies, die eine Kleinstadt terrorisie-
ren. Um seine Familie zu schützen, infiziert ein Junge Pasteten mit der Tollwut und
verkauft sie den Eindringlingen. Im Rausch der Infektion beginnen die Satanisten
einen Amoklauf. Und obwohl sie sich auch gegenseitig dezimieren, vergrößern sich
ihre Reihen durch Ansteckung. Motivisch sind sie zwischen Zombies und den Infi-
zierten angesiedelt, die Romero in The Crazies entfesselt.

Diese Diversität ist eine ungebrochene Fortsetzung der Vielfalt seit den 1950er
Jahren. Die Motiveinflüsse lassen sich nur mit Einschränkungen von Night of the
Living Dead ableiten, weshalb sie in Parallelexistenz zum sukzessive etablierten
Romero-Zombie betrachtet werden müssen. Die Phase zwischen Romeros Night
und Dawn of the Dead ist als Ausklang und Übergangsphase in den Modus des
modernen postklassischen Zombies zu betrachten, in dem alte und neue Motive zu-
einander in Beziehung gestellt und verhandelt werden.

Für diese Entwicklungslinien wird Dawn zur Zäsur, da hiernach der eigentliche
Boom folgt. Darum verstehe ich die Zeit nach Dawn nicht als zäsurale ‚zweite Post-
Romero-Welle‘.297 Setzt man das Monster anstelle des Regisseurs, lassen sich eine un-
gebrochene Nachfrage und experimentierfreudige Produktion bis in die 1990er Jahre

6  

297 Vgl. Dendle 2001, S. 7, der die Dekade 1979-1989 meint. Zudem Kleinschnittger, S. 104.

107

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


feststellen. Dadurch wird die Zeit zwischen 1932 und dem fließenden Übergang über
die postnuclear zombies (vgl. Boon, S. 50-60) in die dominanter werdende Variation
nach Night zur ersten, klassisch motivierten Phase. Die Dominanz der Neuinterpre-
tation nach 1968 steht als zweite Phase. Erst in den 1990ern folgt ein tatsächlicher
Bruch mit sinkender Nachfrage und einer Produktionsreduktion. Unterdessen boomt
das Monster jedoch in anderen Medien, so im Videospiel und in der Literatur. Im
neuen Jahrtausend folgt die dritte Blütezeit, die bis heute anhält.298

Diese zyklische Popularität ist gekennzeichnet durch (1) Impulsfilme, die auf eine
krisenhafte Zeit reagieren und (2) mindestens ein Jahrzehnt der Wiederholung, in der
sich die Bildästhetik verfestigt. Diese Phase ist unabhängig von der Zeitgeschichte
und folgt den Regeln der Ökonomie. (3) Früher oder später folgt schließlich ein Ab-
klingen des Interesses. Es gilt hier nachdrücklich zu betonen, dass am Zombiefilm die
Imitatio Artis offensichtlich wird. Diese Form souveräner Zitierpraxis ist ganz charak-
teristisch. Sie steigert sukzessive den quantitativen Anteil der Produktionen und
schmälert mitunter die narrativen Qualitäten. Die etablierten Konzepte und Sinnzu-
sammenhänge werden den Folgeproduktionen angeeignet. Motivisch sprechen wir
hier also weniger von Innovation, sondern von Kopie und Varianz. Durch den meist
offensichtlichen Rückverweis auf den Motivursprung wird der Initialfilm als solcher
legitimiert, das Zitat markiert und im Bildgedächtnis fortgeschrieben.

Erfolgreiche Konzepte verselbstständigen sich automatisch, die Antriebskraft der
Produktionen ist dann vorrangig ökonomischer Natur. Es sind keine weiteren Impul-
se von außen mehr notwendig, auf die sich der Film referenziell und kritisch beruft.
Die Folgeproduktionen greifen also häufig auf das Zeichenarsenal der Ursprungsfil-
me zurück. Und nur diese Referenzfilme bilden die Schwerpunkte dieser Untersu-
chung. Die hier aufgearbeitete Traditionslinie ist darum nicht verallgemeinerbar für
jeden einzelnen Zombiefilm gültig. Umso wichtiger werden deshalb die Zäsurfilme
zu ihrem spezifischen Entstehungszeitpunkt. Denn zeitgenössisches Krisenempfinden
und Zombiefilme gehen keine automatische Verschränkung ein. Betrachtet man bspw.
die erste Phase und charakterisiert sie, wird dies deutlich. Trotz der Weltwirtschafts-
krise und bereits spürbarer Erschütterungen der politischen Ordnung stellt der Zom-
bie hier keine Krisenreaktion dar. Es ist eher eine Phase der Bildfindungsstrategie in
Orientierung an den ästhetischen Konventionen der Universal-Horrorklassiker. Es
liegen zwar schon reflexive Ebenen vor, diese speisen sich allerdings allein aus dem
Charakter der Monsterfigur und sind keine zeitreflexive Absicht. Und auch die zweite
Phase ist nun durchaus auch durch innovative Varianz gekennzeichnet, greift aber
vorrangig auf das Zeichenarsenal des Referenzfilms zu, ohne dabei selbst und wieder-
holt signifikant auf krisenhafte Außenimpulse zu reagieren. Dies führt besonders ab
1980 zu einer enormen Menge an Filmen, die jedoch kaum weiterführende Beiträge

298 Wenn sich Kleinschnittger dem neuen Jahrtausend zuwendet, wendet sie sich auch von Dendles
Struktur ab: „Es ist das dritte Mal in gut 70 Jahren, dass das Subgenre (…) einen bedeutsamen Auf-
schwung erlebt.“ Kleinschnittger, S. 124. Dabei wird außer Acht gelassen, dass Dendles enzyklopädi-
sche Zusammenstellung 2001 publiziert wurde, als der Post-9/11-Boom nicht absehbar war. Cana-
van tituliert die Postmillenniumphase, zeitlich an der Bush-Ära orientiert, als „Zombie revival“-Pe-
riode, vgl. Canavan, S. 434.

6 Exkurs: Schwellenzeit und Blütezeit

108

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


zur hier formulierten Ausgangsprämisse bieten. Sie dienen lediglich dem Entertain-
ment. Einige wenige markieren jedoch bemerkenswerte Wendungen, die kurz ange-
schnitten werden sollen.

Der apokalyptische Duktus kommt erst in Dawn of the Dead vollständig zur
Geltung, was in einer Entwicklungslinie vollzogen wird, die alte Werte abstreift und
sich neuen Themen zuwendet. Die Science-Fiction der 1950er Jahre spielte in der Ge-
genwart. Futuristische Alternativen waren kein Anliegen, galt „doch die Gesellschaft
der Fünfziger als durchaus utopisch genug. Ihre Funktion bestand vielmehr in der
Konsolidierung des gesellschaftlichen Status Quo, der Bestätigung von Werten und
Ideologien und der symbolischen Überwindung der tiefgreifenden Verunsicherung.“
(Tormin, S. 45) Die Bedrohung kann mit den Mitteln der Gegenwart (Wissenschaft,
Militär, Zusammenhalt) überwunden werden. Dies findet sich auch in Night, wobei
die Rettung des Systems so langsam voranschreitet, dass die Rettung des Individuums
nicht gelingt. Zehn Jahre später ist auch die Erlösung der Gesellschaft nicht mehr
möglich.299 Sie hinterlässt ein Machtvakuum, welches von Gruppen besetzt wird, die
sich nicht an die (nun obsoleten) Regeln des Zusammenlebens halten. Versinnbild-
licht wird dies in einer marodierenden Rockerbande. Aber auch die Protagonisten ler-
nen, dass sie sich über Normen und Gesetze hinwegsetzen müssen, um ihr Überleben
zu sichern.

In Europa ist zwischen 1968 und 1978 eine Verdichtung theologischer Einflüsse
feststellbar. In diesen Jahren entwickelte sich eine eigenständige Art der Untoteninter-
pretation. Hervorstechend ist die Reitende Leichen-Reihe.300 Durch schwarze Magie
steigen Templer aus ihren Gräbern, um ihren Blutdurst in Massakern zu stillen. Die
blinden Ritter sind skelettiert, vertrocknet, tragen steife, brüchig-poröse Kutten und
bewegen sich in Zeitlupe.301 1974 verdichtete die italienisch-spanische Produktion
Das Leichenhaus der lebenden Toten (Non si deve profanare il sonno die
morti, Italien, Spanien 1974, Regie: Jorge Grau), auch geläufig als The Living Dead
at Manchester Morgue, das Zombiemotiv mit religiösen Elementen. Während der
fortschrittsskeptische Ausgangspunkt der Infektion zwischen Atomtechnologie und
Düngemittel einer theologischen Deutungsimplikation noch fern liegt, spielt ein gro-
ßer Teil des Films auf einem Friedhof und bettet den Untoten in den Kontext christli-
cher Bilder, wie Kapellen, Grüfte, Kreuze und Grabsteine.

299 Auffällig ist, dass nahezu zeitgleich die dystopische Zukunftszeichnung im Sci-Fi-Film zum erliegen
kommt. Während der dystopische (Zombie-)Horror zu seiner Verdichtung findet, wendet sich die
Science-Fiction im Mainstream einem optimistischen Tenor zu, so in Krieg der Sterne (Star
Wars, USA 1977, Regie: George Lucas) und Unheimliche Begegnung der dritten Art (Close
Encounters of the Third Kind, USA 1977, Regie: Steven Spielberg), vgl. Leppin, S. 31.

300 Die Nacht der reitenden Leichen (La Noche del terror ciego, Spanien, Portugal 1971, Re-
gie: Amando de Ossorio), fortgesetzt mit Die Rückkehr der reitenden Leichen (El Ataque de
los muertos sin ojos, Spanien, Portugal 1973, Regie: Ders.), Das Geisterschiff der schwim-
menden Leichen (El Buque Maldito, Spanien 1974, Regie: Ders.) und Das Blutgericht der
reitenden Leichen (La Noche De Las Gaviotas, Spanien 1975, Regie: Ders.).

301 Auch sie verweisen auf eine unbewältigte Vergangenheit, nur eben in Spanien. „Die Leichen ritten
zum endgültig letzten Mal 1975, dem Jahr von Francos Tod.“ Neumann, S. 76 und weiterführend a.
a. O.

6 Exkurs: Schwellenzeit und Blütezeit

109

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Auch Romeros Debütfilm kann so mit religiösem Duktus gelesen werden. In den
ersten Filmminuten tritt sein Zombie als theologischer Rächer auf, der den Sünder
Johnny (hybris) bestraft (nemesis) und zur Läuterung in den Tod überführt (kathar-
sis). Die fromme Barbara entkommt. Aber Romero desavouiert diese Lesart durch
Barbaras tragisches Schicksal. Ihre Naivität treibt sie in die Arme des zombiefizierten
Bruders, wo sie bei lebendigem Leib zerrissen wird. Die Verschonung des Frommen
wird aufgehoben.

Obwohl ein religiöser Tenor in der Vietnammetapher Night verworfen wird,
bleibt er im Zombie impliziert und manifestiert sich in der Tagline von Romeros
Dawn dauerhaft:

if there is no room in hell, the dead will walk the earth

Die Prämisse schreibt sich autonom ein und lässt religiöse Deutungen stets zu. Der
schwarze Pilot John (Terry Alexander) betont dies in Day of the Dead (zit. n. O-
Ton):

„Wir sind anscheinend vom Schöpfer bestraft worden. Sieht ganz so aus, als hätte er uns
verflucht. Damit wir uns eine Vorstellung machen können, wie die Hölle aussieht. Viel-
leicht wollte er auch nicht mit ansehen, wie wir uns selbst zerstören und er machte ein
großes Loch in seinen Himmel. Oder er wollte uns nur zeigen, dass er immer noch der
Boss ist. Vielleicht meinte er auch, dass wir uns in den letzten zehn, zwanzig Jahren zu
weit entwickelt haben – so, dass wir sogar ihm gefährlich wurden.“

Romero untermauert gelegentlich religiöse Lesarten, misst diesen aber keine Bedeu-
tung bei.302 Im Gegensatz zur spanischen [REC]-Reihe offenbart das Wissen um
einen religiösen Ursprung bei ihm keine Lösungsmöglichkeiten.303 Es bleibt eine
nichtige Information.

Mit gesellschaftskritischen Horrorfilmen bleibt Romero erfolgreich. Besonders in
seinem Film The Crazies offenbaren sich Parallelen zu Night.304 Ein biologischer
Kampfstoff gerät ins Trinkwasser und verwandelt Kleinstadtbewohner in Bestien. Das
Militär stellt den Ort unter Quarantäne und verbreitet dabei mehr Schrecken als das
Virus. Hier wird

„Kritik an einem militärisch-wissenschaftlichen Apparat geübt, der die Menschen mit
einem sehr perfiden Mittel bedroht, der Krankheit. So wie diese Bedrohung der des Mit-
telalters, der der Pest gleicht, so ist sie auch verbunden mit einem Rückfall der Menschen
in mittelalterliche Grausamkeit und Unwissenheit. Nicht umsonst erinnern die Soldaten

302 Auch im Roman zu Dawn of the Dead ist die Bildähnlichkeit zu Höllenszenarien vermerkt: „Steve
richtete seinen Schweißbrenner direkt auf die robbenden Wesen. (…) Ein Bild zuckte durch Steves
Gehirn – das war beinahe so wie auf einer mittelalterlichen Darstellung des Höllentors. Für den
Bruchteil einer Sekunde begann er in Frage zu stellen, was er tat (…).“ Romero und Sparrow, S. 158.

303 Die Reihe etabliert eine relevante religiöse Lesart. [REC]2 ([REC]², Spanien 2009, Regie: Jaume Ba-
lagueró, Paco Plaza) und [REC]³ Genesis ([REC]³ Génesis, Spanien 2012, Regie: Paco Plaza) zeigen
ihre Kreaturen mit derart dämonischem Duktus, dass Gebete die Monster in tranceartige Erstar-
rung versetzen.

304 Romero meint, dass die Aussage identisch sei: „In crisis, you can’t tell who’s crazy and who isn’t.“
Zit. n. Kane, S. 101. Zudem sind beide in Evans City, nördlich von Pittsburgh, angesiedelt und ge-
dreht worden.

6 Exkurs: Schwellenzeit und Blütezeit

110

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


in ihren weißen Schutzanzügen sehr an (…) Kreuzritter und an die Männer des Ku Klux
Klan.“ (Seeßlen und Metz, S. 76)

Bezüge zu Pest und Krieg sind in Romeros untergehenden Zivilisationen archetypisch.
Und zehn Jahre nach Night machte er sich erneut daran, seine Gegenwart an Unto-
ten zu messen. Dieser Film ist nun comichaft, das Design der Zombies ist überzeich-
net. Sie sind blaue Schatten eines Lebens.305 Dawn of the Dead kam im selben Jahr
wie Coppolas Apocalypse Now – und beide würden mit dem anderen Titel ebenso
funktionieren. Die einen fahren, getreu Joseph Conrads Heart of Darkness (1899), mit
dem Boot in die Hölle, die anderen fliegen mit dem Hubschrauber.

Das System in Night überlebte, aber nur Gewalt konnte es zusammenhalten.
Romeros nachfolgende Arbeiten übersteigern dies, die Vernichtung des Monsters gibt
es nicht mehr und auch keinen siegreichen Helden. Tod und Zerstörung bleiben, wo-
bei die Gefahr nur scheinbar von den Untoten ausgeht. So kommentierte Romero:
„Die Radioaktivität hat nicht das Monster erzeugt. Das Monster hat die Radioaktivität
erzeugt.“ (Zit. n. Gaschler und Vollmar, S. 208) So ist es auffällig, dass sein dritter
Zombiefilm sein düsterster wurde: Day of the Dead, „the Gone with the Wind of
zombie films“ (Kane, S. 139, Herv. i. O.). Im Interview erklärte er, dass dieser tragisch
die 1980er Jahre spiegele, „weil man sieht, daß nicht die atomare Bedrohung uns krie-
gen wird, sondern wir uns selbst.“ (Zit. n. Gaschler und Vollmar, S. 187) Er gibt zu
verstehen, dass er nun zwar sehe, dass ideologische Probleme beseitigt seien, aber die
Welt auch noch ganz andere Probleme habe.306

Hier kann nun auch der Selbstlauf des Motivs nach dessen Etablierung belegt
werden, denn die Figur erhält neue Impulse, die sich aus dem Splatterfilm und der
Komödie speisen. Während Day of the Dead verfilmter Pessimismus ist, kommt
zeitgleich mit Return of the Living Dead der Punk-Rock ins Kino.307 Das Jahr
1985 markiert durch diese Konkurrenz ein Wendejahr und die Komödie riss das Zep-
ter an sich.308 In Return, der Night als in der diegetischen Vergangenheit stattge-
funden setzt, gibt es nun rennende Zombies, es reanimieren sich teils skelettierte Lei-

305 Das Einkaufszentrum qualifiziert den Film „als Konsum-Satire, in der der überlebende Mensch
selbst zum letzten Konsumgut geworden ist (…). Nicht die ums Überleben kämpfenden Menschen
sind die Norm, sondern ihre untoten, apathischen Gegner, die zwischen Vorortsiedlung und Ein-
kaufszentrum umhertorkeln. Das kapitalistische Konsumsystem ist jene Hölle des Gleichen (…).“
Stiglegger 2014, S. 106f.

306 Vgl. ebd., S. 187f. „George A. Romeros’s trilogy has suffered the ultimate indignity of metaphor –
being forced to assume the mantle of the real. The so-called postmodern condition is like being sur-
rounded by the living-dead, where nothing can disappear (die) but has to be revived, pastiched,
quoted, parodied, reappraised.“ Thrower, S. 23.

307 Russo, Russ Streiner und Rudy Ricci arbeiteten an einer Fortsetzung von Night. Um eine Kontinui-
tätslinie zu behalten, wurde als Arbeitstitel Return of the Living Dead gewählt. Das Projekt ruhte je-
doch, bis Russo 1978 den Roman veröffentlichte. In Deutschland ist er 1990 erschienen, vgl. Russo,
John: Untot, München 1990. 1981 erwarb Tom Fox die Rechte und heuerte Tobe Hooper als Regis-
seur und Dan O’Bannon für das Drehbuch an. Vom ursprünglichen Skript blieb nur der Titel übrig,
vgl. Kane, S. 147f.

308 Vgl. ebd., S. 145f. In der Komödie eröffnen sich neue Dimensionen „zwischen Ekel und Lachen,
Apokalypse und Karneval. (…) Das Verlachen ähnelt als Akt des Ausschließens an sich selbst dem
Erbrechen aus Ekel. Andererseits leistet die plötzliche Entladung einer Spannung im Lachen wie im
Erbrechen eine Verwindung des Ekels (…).“ Menninghaus 1999, S. 542.

6 Exkurs: Schwellenzeit und Blütezeit

111

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


chen309 und der Schuss in den Kopf genügt nicht immer.310 Auch sprechen die Unto-
ten und fordern sich Gehirn als Nahrung ein. Zeitgleich zeigt Romero den Zombie
Bub, dem Dinge aus dem Leben in Erinnerung gerufen werden (Musik, ein Buch, ein
Rasierer). In Italien traten solche Variationen des Romero-Motivs schon eher auf, so
die Geschwindigkeit und die Benutzung von Werkzeugen in Grossangriff der
Zombies (Incubo sulla città contaminata, Italien, Mexiko, Spanien 1980, Regie:
Umberto Lenzi). Erwähnt sei, dass auch die Untoten in Night schon grobmotorisch
Werkzeug nutzen.

Nach Dawn explodierte die skurrile Motivvielfalt und erschöpfte sich in der Par-
odie. In Re-Animator, der im Oktober 1985 in die Kinos kam, entwickelt Herbert
West (Jeffrey Combs als Mad Scientist) ein Serum, um den Tod zu überlisten.311 Skur-
riler Höhepunkt: Der Kopf des enthaupteten Konkurrenten Dr. Carl Hill (David Gale)
kann sprechen und seinen Körper separat steuern. Er entführt die begehrte Tochter
des Dekans und führt ihr sein abgetrenntes Haupt über den nackten Körper und zwi-
schen ihre Beine. Auf diese Szene wird als popkulturelle Referenz in American
Beauty (USA 1999, Regie: Sam Mendes) verwiesen. Die neuen Differenzierungen
gehen hier sehr weit: Tote erhalten vom Doktor eine Laser-Lobotomie, damit sie tele-
kinetisch seinem Willen gehorchen (erinnert sei hier an den klassischen Zombie).
Und selbst Innereien entwickeln ein aggressives Eigenleben.

Der anschließende Bride of Re-Animator (USA 1989, Regie: Brian Yuzna)
übersteigert den Irrsinn abermals und kombiniert totes Gewebe. Ergebnis: Herum-
laufende Fingerfüßler mit Augen, ein Hund, der statt eines Vorderbeins den Unter-
arm eines Menschen trägt, Köpfe mit Füßen und andere Körperteilkombinationen
sowie der Kopf von Dr. Hill, der dank angenähter Fledermausflügel fliegen kann. Un-
terdessen erschaffen Herbert West und Dan Cain (Bruce Abbott) in ihrem Kellerlabor
eine Frau aus Leichenteilen. An ihr verschmelzen Gewebe, mechanische Elemente
und technische Teile zu einer schrecklichen Symbiose.312

Horror wird bunter und blutiger, auf makabre Art witziger.313 Und der Zombie ist
autonom und von soziopolitischen Bezügen abgesetzt. Er ist Genre-entfesselt und

309 Überspitzt finden sich solche Skelette im Danse Macabre in Die Armee der Finsternis (Army of
Darkness, USA 1992, Regie: Sam Raimi), hier in Anlehnung an Ray Harryhausens Arbeit für
Jason und die Argonauten (Jason and the Argonauts, USA, Großbritannien 1963, Regie:
Don Chaffey).

310 Da dem Kopfschuss kein nennenswerter Effekt folgt, fragt einer der Protagonisten erschrocken (zit.
n. O-Ton): „Du meinst, die Filme haben gelogen?“

311 Der Film basiert auf H. P. Lovecrafts Kurzgeschichte Herbert West: Re-Animator (1922).
312 Es sei angemerkt, dass nur, wenn der Zombie absichtlich geschaffen worden ist, die filmanalytische

Betrachtung des Prometheus-Problems relevant wird. Denn nur in diesem Fall sind Untote künst-
lich geschaffene Abbilder (mit Mängeln), die auf ihren Schöpfer reagieren. Bei einigen Voodoo-
Zombie-Narrationen taucht dieses Motiv zwar auf und bisweilen wird es bis heute fortgeschrieben,
wie bspw. in Frankenstein’s Army (Niederlande, Tschechische Republik, USA 2013, Regie: Ri-
chard Raaphorst), der Prometheus-Topos ist aber trotz Schnittmengen kein gängiges Motiv des
Zombiefilms.

313 Bspw. Tanz der Teufel (The Evil Dead, USA 1981, Regie: Sam Raimi) und Tanz der Teufel II
– Jetzt wird noch mehr getanzt (Evil Dead II, USA 1987, Regie: Ders.). Diese Reihe sowie die
italienischen Dämonen 2 (Dèmoni, Italien 1985, Regie: Lamberto Bava), Dämonen (Dèmoni 2…

6 Exkurs: Schwellenzeit und Blütezeit

112

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


wird variantenreich in Splatterkomödien ausgebreitet, welche in Konkurrenz zu den
Horrorfilmen stehen.314 Während sich der apokalyptische Ernst aufgebraucht hat,
mündet der Splatter-Humor Anfang der 1990er Jahre in seine völlige Überzeichnung:
Peter Jacksons Braindead (Neuseeland 1992, Regie: Ders.) markiert dabei den End-
punkt. Eine Steigerung scheint hiernach nicht mehr möglich.315 Es folgen noch zwei
nennenswerte Zombieromanzen, Return of the Living Dead 3 (USA 1993, Regie:
Brian Yuzna) und Dellamorte Dellamore (Italien, Deutschland, Frankreich 1994,
Regie: Michele Soavi). Die weiteren Beiträge der Dekade, zumeist aus dem Amateur-
bereich, manifestieren hingegen die erschöpfende Wiederkehr immer gleicher Ge-
schichten, die kaum Resonanz finden (vgl. u. a. Neumann, S. 81).

Auf Romeros Dawn, der das Genre vereinheitlicht, standardisiert und die apoka-
lyptische Folie als profan etabliert,316 folgt der Boom. Losgelöst vom heilsgeschichtli-
chen Endkampf kann auf dieser Ebene der Kampf des Menschen als Spektakel insze-
niert werden. Die Kontagiosität, die ästhetische und narrative Traditionen der Pest
fortsetzt, ist dabei für die gesellschaftszersetzende Ebene elementar. Ergänzend ist das
Verständnis des Ekels als gesellschaftsdestruktiv verinnerlicht, was nun besonders im
italienischen Film hervortritt. Der Zombie tritt hier verstärkt als ekelhafte Leiche auf.
Diese impliziert alles, was das Leben um zu leben von sich stoßen muss. Und der Un-

l’incubo ritorna, Italien 1986, Regie: Lamberto Bava) und Tanz der Dämonen (Demon Wind,
USA 1990, Regie: Charles Philip Moore) zeigen Hybridformen aus Dämonen und Zombies. Weiter-
hin sind Nightmare – Mörderische Träume (A Nightmare on Elm Street, USA 1984, Regie:
Wes Craven), From Beyond – Aliens des Grauens (From Beyond, USA 1986, Regie: Stuart Gor-
don), Hellraiser (1987) und Beetlejuice (USA 1988, Regie: Tim Burton) typisch, vgl. Dendle,
Peter: Zombie Movies and the „Millennial Generation“. In: Christie, Deborah; Lauro, Juliet (Hrsg.):
Better Off Dead. The Evolution of the Zombie as Post-Human, New York 2011, S. 175-186, hier
S. 178. Ergänzt sei Die Nacht der Creeps (Night of the Creeps, USA 1986, Regie: Fred Dek-
ker), auf den die Hommage Slither – Voll auf den Schleim gegangen (Slither, Kanada, USA
2006, Regie: James Gunn) deutlich rekurriert.

314 Nach 2002 läuft dieses Schema erneut ab. Auf die ersten medien- und politreferenziellen Filme folgt
mit Shaun of the Dead (Großbritannien, Frankreich 2004, Regie: Edgar Wright) der genrepar-
odistische Rundumschlag. Von hier an lässt sich eine schwer überschaubare Genrevielfalt ausma-
chen, wobei die Variationen nun nicht mehr in Konkurrenz, sondern in Koexistenz zu einander ste-
hen.

315 In den 1990er Jahren tauchen die ästhetischen Strategien des Splatters auch im Hollywoodfilm auf,
so in Das Schweigen der Lämmer (The Silence of the Lambs, USA 1991, Regie: Jonathan
Demme), Starship Troopers (USA 1997, Regie: Paul Verhoeven) und Der Soldat James Ryan
(Saving Private Ryan, USA 1998, Regie: Steven Spielberg), und finden ihren Höhepunkt in Die
Passion Christi (The Passion of the Christ, USA 2004, Regie: Mel Gibson), vgl. Köhne, Julia;
Kuschke, Ralph; Meteling, Arno: Einleitung. Renaissance des Splatter Movies. In: Köhne, Julia; Kusch-
ke, Ralph; Meteling, Arno (Hrsg.): Splatter Movies. Essays zum modernen Horrorfilm, (3. überarb.
Aufl.) Berlin 2012, S. 9-16, hier S. 9. Der Splatter zeigt „sich heute mehr denn je als ein ausschließ-
lich ästhetischer Modus, der (…) eine bestimmte Mise en Scène, eine Ästhetik der Öffnung, Ver-
stümmelung und Zerstückelung menschlicher Körper in allen Filmgenres und damit zugleich eine
Deformation dieser Genres selbst vornimmt.“ Ebd., S. 9. Braindead und dessen Vorgänger, Bad
Taste (Neuseeland 1987, Regie: Peter Jackson), führten hier bereits den Endpunkt der Überbie-
tungslogik herbei, vgl. ebd., S. 14f.

316 Vgl. McFarland, James: Profane Apokalypse. George A. Romeros DAWN OF THE DEAD. In: Köh-
ne, Julia; Kuschke, Ralph; Meteling, Arno (Hrsg.): Splatter Movies. Essays zum modernen Horrorfilm,
(3. überarb. Aufl.) Berlin 2012, S. 30-50.

6 Exkurs: Schwellenzeit und Blütezeit

113

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


tote bringt es zurück.317 Das wandelnde Paradox wird so besonders wirksam, da er
sich dem Abwenden vom Ekel verweigert und die visuelle Infektion aus dem Passiva
ins Aktiva holt. Der Ausschluss des Abjekten318 wird nicht zugelassen. Ekel und
Grauen werden so als ästhetische Kategorie funktionalisiert und halten den Tod sowie
den Zerfall von Ordnung und System vor Augen. Darum sind sie Grundbestandteile
eines zombieapokalyptischen Narrativs. Die formale Einbindung in die Ästhetik
macht Ekel genießbar, die „Repulsion“ zur „Attraktion“ (vgl. Menninghaus 1999,
S. 326).319 Hier genießt die (Film-)Kunst die volle „Perversionsfreiheit“.320

317 „Die im Ekelhaften gegenwärtige Todesfratze mahnt uns an unsere eigene Todesaffinität, unsere To-
desunterworfenheit, unsere Todeslust.“ Aurel Kolnai, zit. n. Menninghaus 1999, S. 30. Und weiter:
„Die Ekelreaktion will uns vor Kontamination, Verunreinigung, Tod bewahren, ist aber immer
schon deren direkter »uns anspringender« Nähe ausgesetzt.“ ebd., S. 30.

318 Vgl. Kristeva, Julia: Powers of Horror. An Essay on Abjection, New York 1982, S. 3ff.
319 Den Konflikt zwischen Ratio und Thumos beschrieb Platon und zeigte so Lust und Faszination an

Ekel und Entsetzen. Der Scharfrichter ist vor den Stadtmauern angesiedelt, also außerhalb der kul-
turbewahrenden Mauern (Schönheit und Gesetz verbleiben im Inneren). Geht man dort vorbei und
bemerkt die aufgehäuften Leichen, so wendet man sich vor Grauen ab und hat dennoch das Verlan-
gen, hinzusehen, vgl. Clair, Jean: Das Letzte der Dinge oder Die Zeit des großen Ekels. Ästhetik des
Sterkoralen, Wien 2004, S. 16f.

320 Menninghaus, Winfried.: Ekel. Vom negativen Definitionsmodell des Ästhetischen zum ›Ding an
sich‹. In: Stockhammer, Robert (Hrsg.): Grenzwerte des Ästhetischen, Frankfurt am Main 2002,
S. 44-57.

6 Exkurs: Schwellenzeit und Blütezeit

114

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Religion und Ekel

Lucio Fulcis Zombiezyklus und die Absolutheit der Apokalypse

Die heute gängigen Zombiemotive wurden unter gegenseitiger Beeinflussung in Ame-
rika und Europa entwickelt. Darum empfiehlt es sich, weitere ikonographische Schwer-
punkte anhand des italienischen Zombiefilms zu extrahieren. Viele dieser Produktionen
ahmen Erfolgskonzepte nach. Aber die eigenständigen Stile Lucio Fulcis, Dario Argen-
tos und Mario Bavas (um nur einige zu nennen), bergen viel kreatives Potenzial. Für den
Schwerpunkt dieser Arbeit sind besonders Fulcis Filme von Interesse.

In typisch italienischer Manier wurde auf Betreiben der Produzenten Fabrizio De
Angelis und Ugo Tucci im Sommer 1979 der Film Zombi 2 gedreht und Ende August
in die italienischen Kinos gebracht.321 Dieser sollte an den Erfolg von Dawn of the
Dead durch die im Titel suggerierte Fortsetzung anknüpfen, denn letzterer wurde in
Europa als Zombi / Zombie vermarktet.322 Die Rechte dafür erhielt Argento durch die
Koproduktion von Romeros Film, der unterdessen in den USA wegen Rating- und
Vertriebsproblemen noch nicht gestartet war.323 Die Geschichte dieses billigen Nach-
züglers hätte kurz sein können, wäre er nicht von Lucio Fulci gedreht und ein Maß-
stäbe setzender Zombiefilm geworden.

Nachdem der Regisseur Enzo G. Castellari aus dem Projekt ausstieg, konnte sich
Fulci mit den Gewaltdarstellungen in seinen Gialli empfehlen.324 Bemerkenswert ist
die Kreativität, mit der im gebotenen (zeitlichen und finanziellen) Rahmen ans Werk
gegangen wurde. Denn Zombi 2 ist für den Genre-Neuling nicht nur eine vertragliche
Pflichtübung gewesen. Mit einem ausgeprägten Bewusstsein für die Traditionslinien
schufen er und Drehbuchautor Dardano Sacchetti325 ein Novum, welches den Weg zu
Fulcis Morti-viventi-Trilogie ebnete und durch den internationalen Erfolg den Impuls
für den italienischen Zombiefilm per se darstellte. Darum sind mit dem Zombiegenre

7  

321 Vgl. Thrower, S. 16. In Deutschland erschien er als Woodoo – Die Schreckensinsel der Zom-
bies, in den USA als Zombie und in Großbritannien als Zombie Flesh-Eaters.

322 Da im italienischen Exploitationfilm erfolgreiche Konzepte wiederholt wurden (bspw. Kannibalen-
filme, Mondos, Gialli, Italo-Western, Buddy-Komödien, Polizieschi etc.), folgte nach kurzer Zeit und
gänzlich zusammenhanglos Die Rückkehr der Zombies (Le Notti del terrore, Italien 1981,
Regie: Andrea Bianchi), der auch als Pseudofortsetzung Zombie 3 vermarktet wurde.

323 United Film Distribution (UFD) veröffentlichte den Film unrated. Die Einschränkungen für den Ki-
novertrieb durch das X-Rating hätte man akzeptiert, man akzeptierte aber nicht die symbolische
Wirkung des ‚X‘, nämlich dass Dawn dann quasi ein Pornofilm gewesen wäre, vgl. Kane, S. 124.

324 Giallo, ital. gelb, bezieht sich auf Pulp-, Krimi- und Groschenromane, die üblicherweise in gelben
Umschlägen verkauft wurden. Der Begriff bezeichnet ein Thriller- und Serienkiller-Genre aus Itali-
en. Die Genre-Spezifik bildete sich zu Beginn der 1960er Jahre in den Arbeiten Mario Bavas heraus.

325 Die Credits nennen seine Ehefrau, Elisa Briganti. Dies ist im italienischen Exploitationkino keine
ungewöhnliche Praxis, vgl. Thrower, S. 15 und Anm. 1, S. 32.

115

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


keine anderen Namen stärker verwoben als George A. Romero und Lucio Fulci. Keine
anderen Regisseure brachten so viele Zombienarrationen in ihrem Schaffen unter
und wirkten so prägend. Sie sind die Ikonen des Genres, sie setzten Maßstäbe für den
Kanon, das Design und ihre allegorischen Funktionen. Und umgekehrt stellt der
Zombie für beide den Höhepunkt ihres Schaffens in einer thematisch vielfältigen Fil-
mographie dar. Für beide war das Monstrum ein Ventil. Und beide zeigen im Ver-
gleich auf, dass Zombie nicht gleich Zombie ist. Fulcis Kreaturen fußen zwar auf
Romeros Archetypus, sie sind ikonographisch jedoch anders angelegt. Und der Erfolg
seiner Filme war Beleg dafür, dass Sonderwege im Potenzial der Zombiefigur denkbar
waren. Er deutete die apokalyptische Ausrichtung anders. Zudem fokussiert er den
Ekel derart intensiv, dass nachfolgend die Betrachtung der Ekelfunktionen an dessen
Beispiel die Grundlage für die Übertragung auf andere Zombiefilme bilden soll.

Aus dem umfangreichen Œuvre des Regisseurs gingen fünf Zombiefilme hervor,
wobei der erste und der letzte eine thematisch geschlossene Trilogie rahmen.326 Diese
lässt tief in seinen schöpferischen Pessimismus blicken, der sich in einer melancho-
lisch-lyrischen Bildsprache äußert. Im Folgenden wird die Entwicklung seiner Unto-
tenikonographie näher betrachtet und ihre Charakteristik herausgearbeitet, wobei
Zombi 2 als Kristallisationspunkt unterschiedlicher Ideen eine große Gewichtung zu-
kommen muss, wohingegen Zombi 3 vernachlässigt werden wird, da er zum einen
überaus konventionell und zum anderen Fulcis tatsächlicher Einfluss auf den Film
nur noch schwer bestimmbar ist.327

ZOMBI 2 als skizzierte Motivpolarität

Der Film eröffnet mit einem direkten Angriff auf den Rezipienten: Ein Revolver wird
auf das Publikum gerichtet und abgefeuert. Es folgen die Titeleinblendung und die
beginnende Handlung in New York. Die Hafenpolizei greift eine umhertreibende
Yacht auf, die Morning Lady II (auch hierin steckt der Bezug zu Dawn, Morgengrau-
en). An Bord herrscht Chaos – umherrollende Dosen, durcheinander liegende Ge-
genstände aller Art, herabhängende Segel und Taue. Die Kabinen sind übersät mit
Unrat und verrottenden Lebensmitteln. Die Geräuschatmosphäre ist von Madenge-
wimmel und Fliegengesurr dominiert. Ein Polizist beugt sich herab, um etwas Her-
umliegendes als zerfetzte menschliche Hand zu identifizieren, als eine Tür aufbricht
und sich ein aufgedunsener Zombie auf ihn stürzt. Im verzweifelten Überlebens-
kampf reißt der Mann ihm Fleisch aus, bevor er getötet wird. An Deck befördert der
zweite Polizist den Untoten mit Schüssen in den Bauch über die Reling. Die Kamera

7.1

326 Woodoo (Zombi 2), nachfolgend als Trilogie Ein Zombie hing am Glockenseil (Paura nella
città dei morti viventi, Italien 1980, Regie: Ders.), Über dem Jenseits, häufig als The Beyond
(…E tu vivrai nel terrore! L’aldilà, Italien 1981, Regie: Ders.) und Das Haus an der Fried-
hofmauer (Quella villa accanto al cimitero, 1981), im Folgenden verkürzt zu Paura, L’al-
dilà und villa. Zuletzt Zombie III (Zombi 3, Italien 1988, Regie: Ders., von Bruno Mattei fertigge-
stellt).

327 Vgl. zur chaotischen und schwer rekonstruierbaren Produktionsgeschichte Thrower, S. 237ff.

7 Religion und Ekel

116

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


zoomt aus dem schäumenden Wasser zurück auf Deckhöhe und schwenkt auf. Das
Bild ist nun von der markanten Skyline New Yorks dominiert. Auch, wenn der Film
die Metropole nachfolgend aus den Augen verliert, wird hier deutlich, dass sie dem
Untergang geweiht ist. Elf Jahre nach Night of the Living Dead bedarf es keiner
Erklärung mehr, dass der Zombie mitnichten tot ist. Der Beginn der Apokalypse ist
ausreichend dargestellt.

Die Tochter des Yachtbesitzers, Anne Bowles (Tisa Farrow), und der Reporter Pe-
ter West (Ian McCulloch) machen sich auf den Weg in die Karibik, um auf der Insel
Matul nach dem vermissten Vater zu suchen. Unterstützt werden sie von den Aben-
teurern Brian (Al Cliver) und Susan (Auretta Gay). Der Verlauf auf der Insel, auf der
sowohl unethische Experimente durch Dr. David Menard (Richard Johnson) als auch
native Voodoo-Rituale für Unheil sorgen, bedarf keiner weiteren zusammenhängen-
den Darstellung.

Der Film offenbart eine eigenständige Zombie-Ikonographie. Wo sich Romero
deutlich von den Voodoo-Vorbildern absetzte, schuf Fulci eine einzigartige Symbio-
se.328 Sein erster Genrebeitrag ist zwar noch konventionell erzählt,329 strukturiert das
Monstermotiv jedoch zweipolig jenseits aller Konventionen. Zombi 2 positioniert es
zwischen der Folklore und der Romero-Modernisierung. Dessen Charakteristika, (1)
die Unbeherrschbarkeit, (2)  die Kontagiosität und deren Übertragung durch die (3)
instinktive Fressgier und assimilierende Tötung, die daraus resultierende (4) Masse
sowie (5) der Tod durch die Zerstörung des Gehirns, wurden beibehalten. Aber den
Ursprung, den Romero in der Zivilisation verortet, bringt Fulci in die Karibik ein. Die
exotische Insel und die permanente akustische Präsenz von Trommeln erinnern an
Seabrook und Lucas (Dakar), ein Bediensteter, verweist explizit auf den Voodoo.330 Er

328 „I wanted to recapture the moody atmosphere of witchcraft and paganism that must have been pre-
valent when Europeans first settled in the Caribbean during 1700s. (…) I’ve always held great admi-
ration for the marvellous horror classics made in America.” Fulci, zit. n. Thrower, S. 19. Sacchetti
bestätigte die Orientierung am klassischen Motiv. Dabei würde es aber allegorische Funktionen ein-
büßen, die Romero ihm verlieh. „[T]he zombie is like the Indian in the old westerns. It’s just the bad
guy, it’s not, like in Romero, the dropout, the alien, the black, which rebels against society and des-
troys the supermarkets.“ Zit. n. ebd., S. 148.

329 Auch das Element selbstzweckhafter Nacktheit ist vorhanden, wird in der späteren Trilogie jedoch
ausgelassen. Die italienischen Folgeproduktionen heben Nacktheit und Sex dagegen kanonisch her-
vor. Aristide Massaccesi (besser bekannt unter dem Pseudonym Joe D’Amato) ging schon kurz nach
Zombi 2 einen Schritt weiter: In In der Gewalt der Zombies (Le Notti erotiche dei morti
viventi, Italien 1980, Regie: Joe D’Amato) verband er Softsex-Elemente mit Horror und im nach-
folgenden Porno Holocaust (Italien 1981, Regie: Ders.) sogar explizite Pornografie mit Gewalt
und Nekrophilie. Hier nähert sich der italienische Film den Narrationsmustern des Slasherfilms an.
Lust und Schmerz werden verknüpft und Sex wird zum Vorspiel des Todes. Dieses Motiv fand sich
bereits in der Reitende-Leichen-Reihe (1972-1975). In Italien folgt jedoch die permanente Paral-
lelstellung von Nacktheit und Gewalt bis hin zur Gore-nography. Die Parallelen von Gore (als zum
Splatter äquivalente filmästhetische Strategie mit dem Fokus auf detaillierte Körperdestruktionen)
und Pornografie werden hier offensichtlich, da beides körperliche und auf Details fixierte Genres
sind. Vgl. Russell, S. 132-136 und für Parallelen zu David Cronenberg und seinem Körperhorror
zwischen Sex und Ekel vgl. ebd., S. 230 Anm. 135.

330 Übernatürliche Ursachen wie bei den etruskischen Zombies in Le Notti del terrore und den na-
tiv-paganischen Kontexten in Le Notti erotiche dei morti viventi finden sich nicht so oft, wie

7.1 ZOMBI 2 als skizzierte Motivpolarität

117

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


rekurriert dabei auf die Tagline von Dawn of the Dead, die aus folgendem Ge-
spräch im Kaufhaus hervorging (zit. n. O-Ton):

Stephen: They’re after us. They know we’re still in here.
Peter: They’re after the place. They don’t know why; they just remember. Remember that
they want to be in here.
Francine Parker: What the hell are they?
Peter: They’re us, that’s all, when there's no more room in hell.
Stephen: What?
Peter: Something my granddaddy used to tell us. You know Macumba? Vodou. Granddad
was a priest in Trinidad. He used to tell us, "When there’s no more room in hell, the dead
will walk the Earth."331

Diese Spezifikation löst die theologische Ebene der Tagline auf, die sich am Höllenbe-
griff festmachen lässt, und schafft die Verbindung zu karibischen Religionen. Dass
Macumba und Voodoo genannt werden, zeigt auch, dass Romero ein verbindendes
Element zur klassischen Vor- und Urform wollte. An weiteren Erklärungen hatte er
jedoch nie Interesse.

In Zombi 2 erklärt Lucas in variierter Form:
„Lucas not know nothing, man. The father of my father always say when earth spits out
dead, they will come back to suck the blood from the living.” (Zit. n. Slater, S. 93)

Das ikonische Bild findet sich darum in Szenen der Auferstehung aus Gräbern. Dies
ist ein für den Voodoo-Zombie essenzielles Motiv und wurde vom modernen Zom-
biefilm eigentlich verworfen.332 In referenzieller Orientierung an der Auferstehungs-
szene in The Plague of the Zombies sucht Fulci jedoch den Anschluss zum klassi-
schen Typus. Diese Referenz wird zudem für seine Trilogie charakteristisch, denn in
Plague handelt es sich um eine Alptraumsequenz, eine verschwommen surreale Rea-
litätsentfremdung, die Fulci später zum ästhetischen Leitprinzip seiner Trilogie er-
klärt. Aber bereits in seinem Zombie-Gesellenstück entsteigen seit Jahrhunderten be-
erdigte Konquistadoren ihren Gräbern im karibischen Boden.

Diese Parallelität unterschiedlicher Erklärungsmuster bringt ein synkretistisches
Zombiemotiv hervor, welches zwischen biologischen und theologischen Ursachen,
körperlicher und später spektraler Substanz, individuellem und kollektivem Auftau-
chen schwankt – stets im Ursprung ebenso vielseitig wie uneindeutig. Das Pendeln

die exotischen Umgebungen vermuten lassen würden. Viele italienische Filme sind in Afrika, Asien
und der Karibik verortet. Primär jedoch, da dort Drehorte und Statisten billig waren, wohingegen
das Setting häufig nicht für einen inhaltlichen Mehrwert genutzt wurde. Die Ursachen bleiben
menschgemacht, wie durch Nuklearenergie in Grossangriff der Zombies, durch biochemische
Viren in Die Hölle der lebenden Toten (Virus, Italien, Spanien 1980, Regie: Bruno Mattei,
Claudio Fragasso) oder durch Mad Scientists wie in Zombies unter Kannibalen (Zombi Holo-
caust, Italien 1980, Regie: Marino Girolami), vgl. auch Russell, S. 132. Artifizielle Ausnahmen ge-
hen ebenso aus Italien hervor, so bspw. Zeder – denn Tote kehren wieder (Zeder, Italien 1983,
Regie: Pupi Avati).

331 Der Peter-Darsteller Ken Foree trägt die Tagline in einem Cameo in Dawn of the Dead (2004) als
TV-Prediger abermals vor, unterlässt hier aber die Nennung des Voodoos und betont allein durch
seinen Auftritt als Priester die theologische Lesart.

332 Seit Night wird darauf verwiesen, dass sich nur frische Leichen reanimieren. Auferstehungsszenen
finden sich erst wieder in Michael Jacksons Thriller und in Return of the Living Dead.

7 Religion und Ekel

118

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


zwischen Modernität und Ursprungsmythos zeigt sich bereits im rahmenden Schnitt
von New York in die Karibik. Dieser raumüberbrückende Eingriff geht aus dem italie-
nischen Mondo- und Kannibalenfilm hervor.333 So positioniert sich Fulci in der ita-
lienischen Genretradition und markiert die Schnittmengen zwischen Mythos und Lo-
gos,334 Religion und Wissenschaft, Barbarei und Zivilisation, europäischen und ame-
rikanischen Zombies, zwischen Kannibalen- und Zombiefilm.335 Diese Erklärungen
verweigernde Unbestimmbarkeit entbehrt nicht einer bereits vorhandenen Schwer-
punktsetzung auf den theologischen Impetus. Denn selbst die auf wissenschaftliche
Argumente rekurrierende virulente Masse bleibt theologisch lesbar, was im Kontext
des katholisch geprägten Italien nicht verwunderlich ist. Diese Deutungsbrücke wird
erst mit einem religiösen Standpunkt deutlich, den Peter Riedel erarbeitete:

„Die Seuche (…) stellt die vielleicht charakteristischste Form der Verbreitung dar: eine
ziellose Ausstreuung des Übels (…). Dabei erbten, wie [Elias] Canetti ausführt, die für das
menschliche Auge nicht sichtbaren Krankheitserreger ihre Funktion als kollektive Angst-
träger historisch von den Teufeln, über deren Kleinheit im Mittelalter spekuliert wurde,
und die ihre Beschaffenheit wie ihren Wirkungsbereich schließlich im 19. Jahrhundert
gänzlich an das Biotische abtraten, den Leib und in besagten Filmen vermittels seiner
auch das Verhalten der Menschen (ob lebend oder tot) transformierend.“ (Riedel 2004,
S. 290)

333 Vgl. hierzu Drogla, Paul: Vom Fressen und Gefressenwerden. Filmische Rezeption und Re-Inszenie-
rung des wilden Kannibalen, Marburg 2013, S. 87-105 und weiterführende Literatur a. a. O.

334 Unterschieden wird zwischen dem Bios im Menschen, also die Intelligenz und das Überlegte, und
dem Zoë nach Aristoteles, „das nackte Leben, das biologisch Diesseitige, das ihn auf die Zoologie
organisierter Wesen, aber auch alogischen Seins (…), reduziert.“ Clair, S. 16. Der Zombie ist hier als
Gegenteil von Bios und Logos, das heißt Zoë und Mythos, den diegetischen Menschen (und dem Re-
zipienten) entgegengestellt. Und hier ist er dem kolonialistischen Blick („colonial gaze“) unterwor-
fen, vgl. Canavan, S. 436f. Dieser differenziert zwischen Sehendem und Gesehenem, wobei der Se-
hende wissend ist und der Gesehene selbst nichts sieht, aller Kontrolle und Macht entzogen ist und
so zum Objekt wird. Zombies werden in diesem Sinne zum kolonialen Objekt, sie werden gejagt
und getötet. Hier greift Canavan auf Agamben und dessen Differenzierung zurück, die bereits auf
der ersten Seite des Homo Sacer getroffen wird: „zoë, which expressed the simple fact of living com-
mon to all living beings (animal, men, or gods), and bios, which indicated the form of living proper
to an individual or group“. Zit. n. ebd., S. 451, Anm. 4, wo er erläutert: „This is to say that zoë is bare
(as in mere) life, while bios is citizenship, political life. Much of Agamben’s work focusses on the
biopolitical consequences resulting from exclusion of certain types of bodies from bios.“ Hier erfolgt
der Schritt von Pandemien des Mittelalters hin zur Endemie der Neuzeit, die sich in Anlehnung an
Foucault als krankhafte Zersetzung der eigenen Gesellschaft und Population von innen heraus zeigt.
„Death was no longer something that suddenly swooped down on life – as in an epidemic. Death
was now something permanent, something that slips into life, perpetually gnaws at it, diminishes it
and weakens it.“ Foucault, zit. n. ebd., S. 437. Auf dieser gedanklichen Grundlage entwickelten sich
in den sich ausbildenden Nationalstaaten seit dem späten 19. Jahrhundert rassenpolitische und ras-
senhygienische Geisteshaltungen um die erbbiologische Ausrottung von gesellschaftszersetzenden
Krankheiten. Nach Canavan werfen Zombieapokalypsen auf dieser Basis in ideologisch sichererem
Fahrwasser die Gewalt der Rassenkriege nach Europa und Amerika zurück, vgl. ebd., S. 439.

335 Während der Kannibalenfilm 1980 mit Nackt und zerfleischt (Cannibal Holocaust, Italien
1980, Regie: Ruggero Deodato) den Höhepunkt an apokalyptischem Realismus und den Genre-Ze-
nit erreicht, treibt Fulci den Zombiefilm in die Irrationalität, in apokalyptisches Chaos. Zusammen-
gebracht wurden die Kannibalen und die Zombies in Zombies unter Kannibalen, wo die Untoten
allerdings zu Statisten verkamen, vgl. insgesamt zum Kannibalenfilm Drogla 2013, S. 91-105.

7.1 ZOMBI 2 als skizzierte Motivpolarität

119

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Demnach stießen Teufel und Dämonen aus dem theologischen in den biotischen
Raum, wobei das Angriffsziel Seele dem des Leibes wich (vgl. ebd., S. 290 und
S. 294f., Anm. 17). Dieser potenziell religiöse Fokus setzt sich vom profanen Vorbild
ab, wo das Transzendente durch das Bewusstsein um das Selbstvernichtungspotenzial
der Menschheit verdrängt wurde. Wo Romero Erklärungen keinen Wert beimisst, da
ihm die Allegorie wichtiger ist, macht Fulci den (nativ-)theologischen Duktus zum
Thema und re-sakralisiert die Figur.

Darüber hinaus bildeten drei inszenatorische Entscheidungen die Grundlagen für
die Ikonographie seiner Trilogie: (1) Das Erscheinungsbild der Zombies, (2) ihr Habi-
tus und (3) ikonisch aus der Masse hervortretende Individuen.

Fulcis Kreaturen unterscheiden sich visuell von denen, die Romero und Tom Sa-
vini in Dawn zeigten. Ihre sind comichaft, blaufarbige Schatten ihres früheren Le-
bens, leicht und einheitlich geschminkt. Sie sind schwer zu unterscheiden, Individua-
lität geht überwiegend verloren. Der Make-Up-Artist Giannetto de Rossi überging
demgegenüber das geringe Budget dadurch, dass er den Darstellern Ton ins Gesicht
schmierte (vgl. Russell, S. 130). Die partiell verkrustende Schicht, durch aufgespritzte
Farbe in ihrer monströsen Wirkung verstärkt, wurde zum stilprägenden Designkon-
zept für italienische Zombies, die Fulci selbst „walking flowerpots“ nannte (vgl. ebd.,
S. 130). Dadurch wirken sie verwester, scheinen furchtbar zu stinken und sind ästhe-
tisch intensiver als je zuvor in ihrer ekelhaften Wirkung verbildlicht.

Das Erscheinungsbild wird durch den Habitus verstärkt. Die Untoten bewegen
sich extrem langsam und stöhnen, als würde die Bewegung schmerzen. Sie sind ge-
quälte Seelen, ruhe- und rastlos und in tiefer Trauer über ihren Zustand. Ihre Augen
sind verschlossen und verwachsen oder tief in den dunklen Höhlen versteckt. Mitun-
ter sind die Augenhöhlen leer oder mit wimmelndem Gewürm angefüllt. Die Kreatu-
ren wirken, als sei ihre Existenz Schmerz und Trauer zugleich, der Kopf scheint eine
Last zu sein und ist gesenkt. Dadurch werden Opfer nie fixiert, wie es Jäger tun wür-
den. Fulcis Zombies sind seine Version des Purgatoriums – gequältes Warten in Trau-
er über die Ferne der Erlösung.

Hinzu gesellt sich die Schaffung ikonischer Momente. Da der Zombie aus einer
heterogenen Masse hervorgeht, sollten ikonische Einzelerscheinungen Ausnahmen
sein.336 Fulci schuf jedoch eine Vielzahl solch zitierbarer Zombiefiguren mit hohem
Wiedererkennungswert und entkontextualisiert erhaltbarer Funktionalität – und dies
innerhalb eines einzigen Films. Hier wären der vielbeachtete Kampf eines Zombies
mit einem Tigerhai,337 der aufgedunsene Leib des Untoten, der im New Yorker Hafen
die Polizisten attackiert (vgl. Slater, S. 95) und der Konquistador, der die Werbekam-

336 Dennoch finden sich Beispiele: Exemplarisch sei auf Karen (Kyra Schon) in Night of the Living
Dead, Bub (Howard Sherman) in Romeros Day of the Dead, Tarman (Allan Trautman) in
Return of the Living Dead und Julie (Melinda Clarke) in Return of the Living Dead 3 ver-
wiesen.

337 Die Unterwasserszene rekurriert auf Filme mit klassisch abgeleiteten Motiven, so Zombies of
Mora Tau (USA 1957, Regie: Edward L. Cahn) und Shock Waves. Zudem ist die Sequenz eine
Hommage an Der weisse Hai (Jaws, USA 1975, Regie: Steven Spielberg). Vgl. zum Dreh Slater,
Jay: Eaten Alive! Italian Cannibal and Zombie Movies, London 2006, S. 94. Stresau sieht hier eine

7 Religion und Ekel

120

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


pagne prägte, zu nennen. Wenige Ungeheuer stechen aus der Masse hervor und blei-
ben dennoch wirkungsvoll. Sie werden zu Bedeutungsträgern. Diese Erkenntnis führ-
te zur konsequenten Reduktion, welche ihren Höhepunkt im letzten Teil der Trilogie
findet. Dieser bietet mit Dr. Freudstein (Giovanni De Nava)338 nur einen, durch Mu-
mifizierung bis ins Insektoide entstellten Zombie, der zudem in der visuellen Präsenz
reduziert ist und nur im Finale sichtbar wird. Hier beendet Fulci auch das apokalypti-
sche Spektakel, welches mit der Schlusseinstellung von Zombi 2 noch umrissen wor-
den ist. Er lässt die apokalyptische Landschaft hinter sich und konzentriert sich nicht
darauf, den Untergang der Menschheit umfassend zu zeigen. Fulci nimmt das Leid
des Individuums in den Fokus.

Fulcis mépris du monde

Zombie 2 offenbarte dem Regisseur das Monster als persönliches Ventil. Er instru-
mentalisierte die Kreatur als Spiegel eines Pessimismus, der sich in den vergangenen
Jahren manifestiert hatte. Über die reine Arbeitsleidenschaft hinaus, die Fulci als Ur-
sache für sein ruiniertes Privatleben andeutete,339 sind fundamentale Erschütterun-
gen die Ausgangspunkte seines hoffnungslosen Weltbildes. Seine Ehefrau beging 1969
Suizid, wenig später verunglückte eine seiner Töchter schwer.340 Dies sind Impulse,
die sich in Gotteszweifel manifestieren.341 Seine zutiefst pessimistische Welt- und
Selbstsicht nutzt er jedoch schöpferisch, spiegelt sie in den Zombies und macht sie zu

7.2

poetische Reminiszenz an Der Schrecken vom Amazonas (Creature from the Black Lagoon,
USA 1954, Regie: Jack Arnold), vgl. Stresau, Norbert: Der Horror-Film. Von Dracula zum Zombie-
Schocker, München 1987, S. 164.

338 Ein Korrelat aus Sigmund Freud und Frankenstein, wobei beide Vater-Sohn-Beziehungen themati-
sieren. Bei Freud als Konkurrenzverhältnis innerhalb des ödipalen Dreiecks und bei Frankenstein
als ungeschlechtliche Schöpfergeste, die den monströsen Sohn hervorbringt. In Fulcis Villa wird
der Größenwahn der Wissenschaft thematisiert. Der Urheber bekommt, im Gegensatz zu Dr. Fran-
kenstein, den Terror der Gottesauflehnung nicht an sich selbst zu spüren, sondern leitet diesen in
seine Umwelt ab. Wissenschaft wird hier ebenso zum Auslöser des Horrors stilisiert wie die Vertre-
ter der Religion (Paura) oder der schwarzen Magie (L'aldilà). Hier offenbart Fulci Fortschritts-
und Glaubenspessimismus zugleich.

339 „I ruined my life for it [Anm. P. D.: für das Kino]. I have no family, no wife, only daughters. All
woman left me because I never stop thinking of my job.“ Zit. n. Thrower, S. 267.

340 Vgl. ebd., S. 267f. Thrower liefert jedoch widersprüchliche Informationen, so berichtet er von ihrem
Tod nach einem Autounfall (ebd., S. 267) und Dario Argento erzählt von ihrer Lähmung, ebd.,
S. 268.

341 „I think each man chooses his own inner hell, corresponding to his hidden vices. So I am not afraid
of hell, since hell is already in us. Curiously enough, I can’t imagine a Paradise exists, though I am a
Catholic – but perhaps God has left me? – yet I have often envisaged hell, since we live in a society
where hell can be perceived. Finally, I realize that Paradise is indescribable. Imagination is much
stronger when it is pressed by the terrors of hell.“ Zit. n. Russell, S. 142. Im selben Interview setzt er
fort: „This may seem strange, but I am happier than somebody like Buñuel who says he is looking
for God. I have found Him in others’ misery, and my torment is greater […] for I have realized that
God is a God of suffering. I envy atheists, they don’t have all these difficulties.“ Zit. n. Thrower,
S. 166.

7.2 Fulcis mépris du monde

121

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


ebenso tragischen Figuren, wie er selbst eine ist.342 Dabei dekonstruiert er aber keine
gesellschaftlichen Oberflächen, sondern die der Religion.

Ab 1980 entwickeln Fulcis Filme einen surrealen Stil. Und die Gewalt übersteigt
alles bis dahin Vor- und Darstellbare: Gesichter, die von Glassplittern zerrissen wer-
den, untote Finger, die das Gehirn des Opfers durch den Hinterkopf reißen, rostige
Nägel, die Augen ausstoßen, ein wilder Hund, der eine Kehle aufreißt, eine junge
Frau, die ihre Innereien erbricht, ein Bohrer, der in unerträglicher Langsamkeit einen
Schädel durchstößt, die Auflösung von Körpern durch Säure und ungelöschten
Brandkalk, Spinnen, die einem Hilflosen die Sinnesorgane aus dem Schädel fressen,
ein junges Mädchen, dem der halbe Kopf weggeschossen wird. Dieser Horror ist ge-
fasst in die irrationale Logik eines Alptraums, was neben der Brutalität auch ebenso
lyrisch-melancholische, schwarzromantische Bilder hervorbringt. Die Filme atmen
den Geist europäischer Gothic-Traditionen in der Schauerliteratur,343 aber auch H. P.
Lovecrafts, Henry James’, des Southern Gothics (vgl. ebd., S. 144f.), der Universal-
Horrorfilmklassiker, der Filme Mario Bavas und Dario Argentos, denen der Hammer-
Studios und die düstere Ästhetik der bildenden Kunst zwischen C. D. Friedrich und
den Surrealisten. Dieser Taumel zwischen Brutalität und Melancholie macht seinen
Pessimismus nicht nur sichtbar, sondern auch physisch und emotional fühl- und er-
fahrbar.

342 Im Geiste Nietzsches zurückblickenden Abgrunds beschreibt Argento ein spätes Wiedersehen: „I
was at a festival in Rome with Michele Soavi, and a man arrives, in a chair, an old man. Horrible.
Christ, who is this? They say ‚It’s Lucio Fulci’. I say ‚What has happened to him?‘ They say ‚For a
long time he was sick – for a year – and he disappeared. And nobody knew his address‘. It was like
Edgar Allan Poe – when you go too much on the border, sometimes, a monster eats you. He was in
bad condition – semi paralyzed – poor, no house. Incredible.“ Zit. n. Thrower, S. 268.

343 Gothic Novels bezeichnet vornehmlich die britische Literatur des 18. und 19. Jahrhunderts, die gro-
tesk, morbid und gruselig ist, den Charme des Alten und Verfallenen atmet und die organische Ver-
wesung auch in natürlicher Verwesung alter Gebäude, in Korrosion u. ä. in nebelverhangenem Set-
ting spiegelt. So Horace Walpole: The Castle of Otranto (1764), Matthew Lewis: The Monk (1796),
Mary Shelley: Frankenstein; or: The Modern Prometheus (1818), vgl. ebd., S. 144.

7 Religion und Ekel

122

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Zombies als Ekelpersonifizierung

Die mit Zombi 2 erarbeiteten Motivmöglichkeiten intensiviert Fulci zu einer eigen-
ständigen Ikonographie. Er konkretisiert seine Vision des Untoten um Leitmotive, die
sich um den Katholizismus und das Phänomen des Ekels aufspannen lassen.344 Ekel
als gesellschaftlich genormte Empfindung eröffnete Provokationsmöglichkeiten,345

die im Zombie als Stimulus für seine Filmkunst instrumentalisiert sind.346 Die Provo-
kationen durch Ekel und Gewalt sind zeitlich gedehnt und zwingen zur konfrontati-
ven Auseinandersetzung. Dieses allgemeine Charakteristikum des Splatterfilms ist be-
sonders typisch für italienische Gewaltästhetik.347

Fulci macht Grenzen zum Thema, attackiert und verwischt sie. Im Diametralen
liegt der Keim des Ekelhaften, der Ursprung von Furcht und Abscheu. Da Ekel diese
Gegenpole definiert und der Grenzziehung dienlich ist, bietet er sich auch als An-
griffsmuster auf das isolierte Kultur- und Zivilisationskonstrukt an. Der Gegenpol zur
Kultur ist die Natur und in ihr die Barbarei und das Animalische. Das Schöne einer-
seits, das Ekelhafte andererseits. Bei Fulci pendelt alles zwischen Extremen (innen –
außen, Kultur – Natur, ich – der/das Andere, Leben – Tod) und bricht die Grenzen
auf, sodass das Ekelhafte auch dem Grenzziehenden anhaftet. Die Konfrontation be-
tont die Dialektik. Darum verdichtet er eine Flut an ekelhaften Bildern: (wandelnde)
Leichen, Maden, Fäkalien, schmelzende Körper. Er geht weit über die Ekelstigmata
anderer Zombiefilme hinaus und provoziert einen dauerhaften Schock.

Ekel ist für den Zombie elementar und muss zwingend auf seine Funktionen hin
befragt werden. Kleinschnittger verweist auf zwei Angsttropen, die aus der Leiblich-
keit des haitianischen Zombis resultieren und die hier angestrebte Betrachtung um-
reißen:

„Nebst der primären Furcht im Vodou, selbst zu einem Zombi zu werden, (…) besteht (…)
eine sekundäre Angst, die doch auch vom Zombi selbst ausgeht: Es ist das Grauen und der

7.3

344 Ein markantes Bild findet sich bereits in Zombi 2 auf dem spanischen Friedhof. Stark verweste Lei-
chen kriechen aus ihren Gräbern (Fulci bedenkt dies sogar mit einer subjektiven Kamera). Gewürm
bedeckt die Gesichter oder hat Nester in leeren Augenhöhlen gebildet. Sie stehen auf und greifen die
Lebenden an. Die einzige marginale Gegenwehr zeigt sich im Spalten eines Schädels mit einem
Kreuz, so dass sich das Innere als blutig-klumpiger Matsch voller Maden und Gewürm nach außen
ergießt.

345 Das Ekelhafte ist, was „aus der sozialen Wirklichkeit exkludiert werden soll. Nicht die Sache an sich,
sondern [bereits] die Zuschreibung, dass sie Ekel auslöst, setzt die Stigmatisierung dieser Sache in
Gang.“ Benkel, Thorsten: Die Idee des Ekels. Analyse einer Affekt(konstrukt)ion. In: P&G, Heft 1
(2011, 35. Jg.), S. 9-29, hier S. 13.

346 Der Ekel wird zum Angriffswerkzeug auf Normen, Pietäten, die Gesellschaft und die Religion – be-
reits hier finden sich Parallelen zur Avantgarde. Auch diese begriff sich als Angriff auf Museen und
Akademien, auf deren Stil und etablierte Strukturen. Solche Anti-(Film-)Kunst führt letztlich aber
wieder zur (neuen und irgendwann etablierten) Kunst. Über diesem Dilemma lösten sich bspw. die
Dadaisten auf.

347 Die Verlangsamung des Erzählflusses sei typisch römisch: „Just as we are accustomed to the deman-
ds of art objects, to be contemplated with lingering, almost ritual concentration (…) so this Roman
director wanted us, dared us, to slow down our cinematic ‘step’ and gaze, long and hard, at his grue-
some creations.” Thrower, S. 141f., Herv. i. O.

7.3 Zombies als Ekelpersonifizierung

123

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Ekel, der vom fremden, toten Körper herrührt und auch vom eigenen Körper, der poten-
ziell ein solcher ist.“ (Kleinschnittger, S. 53, Herv. i. O.)

Diese Dimension lässt sich an Fulci vertiefen und erweitern. Somit kann der Ekel als
ikonographischer Bestandteil der Figur ebenso erarbeitet wie ihrer allegorischen
Funktion als potenzierende Ergänzung zur Seite gestellt werden. Hierfür werden vier
Schwerpunkte des Ekelhaften gesetzt, während das Faszinationspotenzial, die Lust an
Ekel und Grauen, welches dem Zombie(film) inne wohnen kann, außer Acht gelassen
wird.348

„Immerhin darf aber soviel festgehalten werden, daß der Gegenstand des Ekels ebenso
einen Hang zum Versteckten, Verborgenen, Mehrschichtigen, Undurchdringlichen und
Unheimlichen hat, wie andererseits zu Schamlosigkeit, Aufdringlichkeit und Anlockung
der Versuchung. […] Alles Ekelhafte hat etwas zugleich Auffallendes und Schleierhaftes,
einer giftigen roten Beere oder einer grellen Schminke Ähnliches.“ (Aurel Kolnai, zit. n.
Menninghaus 1999, S. 29)

Letztlich ist die Freiwilligkeit, mit der man sich dem Ekel aussetzt, auch mit der si-
chernden Distanz begründbar, die durch Abwenden eingenommen werden kann oder
durch Leinwand und Bildschirm vorgeschaltet ist. Schon Lukrez beschreibt eine intel-
lektuelle Distanzlust am „Topos vom Schiffbruch mit Zuschauer“.349

So, wie Ekel und Angst aufeinander verweisen, folgen auch Ekel und das Schöne
einer supplementären Interdependenz. Das Schöne allein führt zu Überdruss. Sätti-
gung kann sogar in Ekel kippen (bspw. bei übermäßigem Verzehr einer Süßigkeit).
Darum bedarf es eines Gegenpols (vgl. zum Schönen als Vomitiv ebd., S. 40ff.). Das
Bewusstsein um den Ekel kann so auch kultur- und zivilisationsbewahrend sein. Die
körperliche Zombiefigur impliziert diese Ambivalenzen und ist die Visualisierung
und Ästhetisierung des Diametralen. Für den schönen Körper ist jede Vertiefung und
jeder Verweis auf sein Inneres, speziell die Körperöffnungen, zu vermeiden (hier er-
weist sich der meist aufgerissene Rachen der Zombies als optimales Sinnbild, welches
seit The Walking Dead durch permanent entblößte Zähne manifestiert ist, vgl. ins-
gesamt ebd., S. 82ff.). Der Zombie bricht den Körper jedoch auf und kehrt sein Inne-
res nach außen. Er liegt dem Idealschönen gegenüber und formt die Essenz des Ekels.

Nachfolgend sollen die verallgemeinerbaren und gerade bei Fulci verdichteten
Ekeltropen des Zombiehorrors und deren Funktionen erarbeitet werden.

348 Meitzler verweist darauf, dass man beim Konsum des Ekelhaften selbst entscheidet, wie lange man
sich diesem aussetzt. Lustvolles Ekeln (mit suggerierter Macht über Intensität und Dauer) und die
bewusste Grenzüberschreitung seien Stimuli, vgl. Meitzler, Matthias: Lust und Ekel. Vom Reiz einer
Grenzüberschreitung. In: P&G, Heft 1 (2011, 35. Jg.), S. 31-49, hier S. 36f. Vgl. auch Benkel, S. 16.

349 Vgl. ebd., S. 51f. Die entsprechende Umkehrung in der Sympathy-Lehre lautet: Wir „empfinden Ver-
gnügen am Schrecken, weil er in uns das Nähe-Gefühl des Mitleids erweckt und eben darin unsere
eigene (Mit-)Menschlichkeit spüren läßt (…).“ Ebd., S. 52 und vertiefend S. 51-55.

7 Religion und Ekel

124

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Naturekel

Ekel vor der Natur manifestiert sich im Ekel vor Fäulnis und Verwesung,350 deren
Konsistenz und Geruch, und im Ekel vor überquellendem Leben, besonders, wenn es
Totem anhaftet (Leichenmaden, Fliegen etc.). Dies lässt sich als Ekel vor Gewimmel
und vor der Masse subsumieren und wird in Fulcis Paura besonders deutlich, wenn
ein Regen aus Maden auf die Protagonisten einstürzt. Durch ein vom Sturm aufgesto-
ßenes Fenster ergießt sich die Masse waagerecht in den Raum und dank subjektiver
Kamera direkt dem Rezipienten entgegen.

Naturekel meint aber auch Ekel vor Wucherung, denn eine solche zeigt Unkon-
trollierbarkeit auf. Aus der Umwelt herausgelöst und auf den Körper übertragen zäh-
len hierzu besonders Geschwüre, Ekzeme, Beulen, Ausschlag u. ä.351 Dieser Ekel wur-
de durch den Prozess der Zivilisation und Kultur gesellschaftlich vorkodiert, da er
gleichsam ein Prozess der Verdrängung und Kultivierung von Natur war. „Je mehr die
Verbindung zur lebenden Natur geleugnet wird, desto größer wird die Angst und des-
to ausgeprägter der Ekel vor allem, was auf diese Verbindung hinweist.“352 Mit dieser
Angst spielt Fulci, indem er die nackte Natur des Körpers bei Ausschluss von allem
Transzendenten, Kulturellem und von allen sozialen Aspekten vorführt. Manifestiert
wird dies in der unmittelbaren und nackten Physikalität, in der reinen Reduktion auf
die Körperlichkeit der Zombies.

Fäkal- und Körperekel als Verdichtung der Naturangst

Nach Thrower treten in Fulcis poetischstem Film, L'aldilà, der Exkrementcharakter
sowie die Toiletten- und Abwasserassoziation am deutlichsten hervor.353 Im Keller ei-
nes Hotels in New Orleans354 wurde 1927 ein Schwarzmagier von einer wütenden
Menge verstümmelt und ermordet. An eben diesem Ort tut sich nun, 1981, das Tor
zur Hölle auf. Diese Passage im dunklen feuchten Kellergewölbe ist weich, braun und

7.3.1

7.3.2

350 Fäulnis ist ein Urgegenstand, „ein optisch-taktil-olfaktorisches Gesamtkunstwerk des Ekels“ und
greift Geruch, Tasten und Sehen gleichermaßen an, ebd., S. 30.

351 Vgl. zum Naturekel Putzhammer, Simon: Ekel und ›Natur‹. Zur Übertragung von Grenzen des Selbst
auf Grenzen in der Lebensumwelt. In: P&G, Heft 1 (2011, 35. Jg.), S. 65-85, hier vor allem S. 74-81.
Immer da, wo der makellose Körper durchbrochen wird, entstehe Ekel. „Blut und Eiter sind die
›ekelhaften‹ Ausflüsse einer ›ekelhaften‹ Wunde; das Wundmal ist Makel der geschlossenen Hautfas-
sade und Erinnerung an den darunter tobenden Chemismus.“ Menninghaus 1999, S. 123.

352 Putzhammer, S. 82. Darum scheint es sich aufzudrängen, „alles, was zum Gegenstand des Ekels
wird, mit Organischem, also wohl mit ›Natur‹ als Gegenpol der Zivilisation, zu assoziieren.“ Ebd.,
S. 72.

353 Vgl. Thrower, S. 174. Die Deutung dieser fäkalen Assoziationen unterlässt er jedoch. Der Fokus auf
L'aldilà schließt die anderen Filme zudem nicht aus. Verwiesen sei bspw. auf Villa und den ex-
krementären Brei, der mit geronnenem Blut und Maden durchsetzt aus der Bauchhöhle Dr. Freud-
steins fließt. Die geöffnete Bauchhöhle wird hier zum in die Körpermitte verlagerten Anus.

354 „Like Fulci the residents of New Orleans are mainly Catholics who don’t give a damn for the Pope;
and no doubt the local popularity of a so-called ‚voodoo saint‘.” Ebd., S. 172.

7.3 Zombies als Ekelpersonifizierung

125

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


lehmig.355 Die Verbindung von Analem und Tod wird im Keller mehrfach deutlich,
findet sich aber auch in den Badewannen der Hotelzimmer gespiegelt. Der Keller ist
wie eine Klärgrube mit abgestandenem, exkrementärem Wasser gefüllt. In diesem
Brackwasser treibt eine Leiche wie Kot, wie ein weggespültes Abfallprodukt. Andern-
orts tropft dem Leichnam des Klempners Joe (Giovanni De Nava) und auch seiner
späteren Zombie-Inkarnation undefinierbarer Schleim aus dem Mund. Thrower sieht
hier Parallelen zum Essverhalten von Kleinkindern, die unkoordiniert und maßlos es-
sen und die Nahrung halbgekaut durch den offenen Mund als Brei wieder herauslau-
fen lassen. Der Mund wird so zur Schnittstelle von oral und anal, von Körperein- und
–ausgang; ein Motiv, auf welches Szenen gierig fressender Zombies stets rekurrie-
ren.356

Die Ästhetik des Fäkalekels wird in zwei Punkten instrumentalisiert:
(1) Ekel vor Fäkalien im Allgemeinen und ihren Entsorgungsräumlichkeiten. Toilet-

ten, besonders öffentliche, verweisen auf den gesellschaftlich kodierten Ekel vor
den eigenen Ausscheidungen, vor allem aber vor denen anderer. Die körperliche
Verfasstheit des Menschen entzieht sich dem Zivilisationsprozess. Auf diesen un-
kultivierbaren Teil der menschlichen Natur wird mit Ekel und Tabuisierung re-
agiert.357 Fulci ergießt diesen hinter Türen verborgenen Ekelraum jedoch in die
Umwelt und haftet ihn dem Leben an.

(2) Der Ekel vor den eigenen Fäkalien, da sie das Innere (re-)präsentieren. „[D]ie un-
mittelbare Erscheinungsform des Inneren ist formlose Scheiße.“358 Dieses Innere
oszilliert zwischen dem Erhabenen und dem Exkrementalen (vgl. ebd., S. 151).
Die direkte Entäußerung löst Ekel aus, denn Exkremente sind die Repräsentanten
des Körperinneren und frei von einer transzendenten Imagination. Zudem er-
scheinen sie als „das exakte Äquivalent des fremdartigen Ungeheuers, das sich des
menschlichen Körpers bemächtigt, in ihn eindringt, ihn von innen beherrscht
und dann auf dem Höhepunkt des Science-Fiction-Horror-Films durch den

355 Der anale Charakter des Portals ist der markante Unterschied zu Amityville Horror (USA 1979,
Regie: Stuart Rosenberg), wo der Durchgang mühevoll mit einer Spitzhacke freigelegt werden muss.

356 Julia Kristeva erarbeitet jede Form von Ekel, der sich um Lebensmittel, deren Verzehr und Verdau-
ung (oder Nichtverdauung durch Erbrechen) fassen lässt, als archaischsten aller Abjekte, vgl. Kriste-
va, S. 2ff.

357 Vgl. Benkel, S. 25. Clair verweist auf Konzentrations- und Todeslager, die außerhalb der Städte, aber
doch nicht zu weit entfernt, errichtet wurden. Er findet den Begriff des „Ab-Orts“ (vgl. Clair, S. 19),
wo die Ausgeschiedenen aufgehäuft wurden. Die Fäkalassoziation ist hier bezeichnend. Men-
ninghaus erfasst gezielte Ekelstigmatisierung auch im Konzept des Lagers. Es wurde jede Möglich-
keit zur Aufrechterhaltung von Ekelgrenzen unterbunden, was sowohl die Selbstachtung der Häft-
linge brach als auch die „Tötungshemmung der Aufseher“ herabsetzte. „Selbst hier figuriert die Ek-
elempfindung aber nicht an sich selbst als Tötungsmotiv, sondern allein als Neutralisierung eines
Tötungstabus.“ Menninghaus 1999, S. 170, Anm. 1.

358 Žižek, Slavoj: Die Puppe und der Zwerg. Das Christentum zwischen Perversion und Subversion,
Frankfurt am Main 2003, S. 151, Herv. i. O.

7 Religion und Ekel

126

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Mund oder direkt durch die Brust aus dem Körper ausbricht.“359 Fulcis Zombies
sind Personifikationen dieses Ekels, des Ungeheuers und der Leere im Leib.360

Der Rezipient bekommt zeitgleich vorgeführt, dass er selbst Zombie werden könnte.
Man trägt das Ekelhafte also nicht nur in sich, sondern kann auch zu dessen Personi-
fikation werden. Die intensivsten Abjekte kommen hier auf einen Nenner: Leichen
und Kot sind das unwiderruflich Gefallene (erinnert sei an den Kadaver, vom lateini-
schen cadaver, Aas, Leichnam, mit der etymologischen Basis in cadere, fallen, stür-
zen).361 Aber die Zombies gehen weiter: Sie sind das Exkrementale und das Naturge-
gebene als Ekelfaktor, sie verwesen, wimmeln, stinken, sie sind dem Tier näher als
dem Menschen und reanimalisieren das Dasein durch die Abwesenheit von Scham.362

Ekel und Scham haben eine Verwandtschaft (besonders, wenn man der Auslöser
fremden Ekels ist), derer sich Zombies entziehen. Sie haben kein Inneres, dem trans-
zendentale Kodierungen zuweisbar wären. So werden sie zum Trägermedium der
Furcht vor Bedrohungen von außen und innen gleichermaßen. Diese Furcht speist
sich aus potenzieller Verletzung einerseits und Abstoßung andererseits, durch Fremd-
einwirkung von außen und die Unkontrollierbarkeit der organisch miteinander ver-
zahnten Vielheit im Inneren. Genauer: Sie konzentriert sich stets um die Körperlich-
keit, den Betrachtungsgegenstand des Horrorfilms. Nach der gewaltsamen Aufgliede-
rung offenbart ein Leib die unüberschaubare Masse im Inneren. Diese Verdichtung
von Einzelteilen ist als funktionierende, organisch verzahnte Menge lebensnotwendig.
Sie kann sich aber – und hier liegt ein Spross des Horrors begründet – als organisierte
Masse auch gegen den Körper richten. Der Körper ist im Horror das Zentrum von
Gefahren und Bedrohungen. Sie können sich von innen gegen den Organismus rich-
ten, aber auch von außen kommen und sich gegen das Innere richten. Die einpräg-
samste Konfrontation mit dieser Furcht findet sich in Paura, wo die Trance von au-
ßen die Abstoßung von innen bewirkt, gewaltsamer, aber nicht physischer Zwang zur

359 Ebd., S. 152. Als Beispiele führt Žižek Alien – Das unheimliche Wesen aus einer fremden
Welt (Alien, USA, Großbritannien, 1979, Regie: Ridley Scott) und Hidden – Das unsagbar
Böse (The Hidden, USA 1987, Regie: Jack Sholder) an. Vgl. auch Kristeva, S. 53f.

360 In und an Leichen (im schlimmsten Fall) und Exkrementen (im alltäglichen Fall) verschwimmen
die Grenzen von Subjekt (Ich) und Objekt (etwas anderes), wodurch das Abjekt sichtbar wird. Krist-
evas Begriff des Abjekten erfasst in seiner Bedeutung alles, was Ekel und damit einhergehende Aver-
sion umschreibt. Zwischen Subjekt und Objekt angesiedelt, als abgestoßener Teil des Ichs, lege die
Konfrontation mit dem Abjekt die Dialektik der Gegensätze offen, die durch Ekel, Flucht und Ver-
drängung als heftige körperliche Reaktionen manifestiert werden. Sprich: Es werde der Tod im Le-
ben vor Augen geführt. Dieses Abjekte entstammt dem Subjekt, ist aber kein Bestandteil mehr da-
von. Entsprechend ist ein Zombie auch als Personifizierung des Abjekts zu interpretieren, da er we-
der Subjekt noch Objekt ist, aber die Zusammenhänge verdeutlicht. Er ist nicht eindeutig abgrenz-
bar, worin sein beunruhigendes Potenzial begründet ist.

361 Vgl. ebd., S. 3f. Kristeva bringt im Kontext der Leiche als Abjekt auch die Infektion ins Spiel: „The
corpse, seen without God and outside of science, is the utmost of abjection. It is death infecting life.”
Ebd., S. 4.

362 Nach Lacan liegt der Unterschied von Mensch und Tier in der Entsorgung der Exkremente, was für
Menschen problematisch ist. Aber „nicht deswegen, weil sie schlecht riecht, sondern weil sie aus un-
serem Innersten kommt. Wir schämen uns unserer Scheiße, weil wir mit ihr unser Allerintimstes
zur Schau stellen (…). Tiere haben damit kein Problem, weil sie (…) kein »Inneres« haben.“ Žižek,
S. 151f.

7.3 Zombies als Ekelpersonifizierung

127

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Offenlegung des Inneren führt und eine junge Frau (Daniela Doria) ihre Innereien
erbricht (vgl. Riedel 2004, S. 287).

Kultur- und Religionsekel als Zivilisationsekel

Ekel definiert das Vermeidenswerte, um das erreichte Kulturniveau zu bewahren.363

Im Umkehrschluss kann die Ekelprovokation als Angriff auf diese Kultur und ihre
Konstruiertheit gewertet werden, was in avantgardistischer Manier einer künstleri-
schen Strategie entspricht. Den Rahmen dafür schafft Fulci einerseits durch eine Ver-
mischung aus katholisch-kanonischer Bildsprache und andererseits durch die sich
hiervon distanzierende Populärkultur in Form von H. P. Lovecrafts Mythenuniver-
sum, welches auf einem eigenen Götterkosmos fußt. Dieser Kosmos ist hinter Toren
verborgen, die in der Trilogie den Weg in die Hölle (Paura), ins Jenseits (L'aldilà)
oder in einen zeitverschobenen Parallelraum (Villa) freigeben. Am Beispiel von
L'aldilà lässt sich dies nachvollziehen. Dieser beginnt mit einer Kreuzigung, die zu-
gleich die Apokalypse einleitet, und auf dem Weg über das Chaos, welches die Ober-
hand über Zeit, Raum und Realität gewinnt, im Nichts des Jenseits und im „Meer der
Finsternis“ (O-Ton) endet. Es ist die Heilsgeschichte nach Fulci-Art, bar jeder Hoff-
nung auf Erlösung. Paura verwendet und pervertiert ebenso offensichtlich die
christliche Ikonographie. So beginnt die Invasion der Toten an Allerheiligen und der
untote Pater Thomas (Fabrizio Jovine), dessen Suizid die Höllentore öffnet, wird final
mit einem hölzernen Kreuz (in ikonischer Referenz an Vampire) getötet.

Ekel ist der Beleg für einen Kampf zwischen Ordnung und Unordnung und
macht zugleich die Schwachstellen deutlich (vgl. Benkel, S. 15f.). Diese sind die Tore,
durch die Fulci die Zombies eindringen lässt. Es findet ein permanenter Angriff auf
die Gesellschaft, ihre Werte und ihr kulturelles Selbstverständnis statt. Der Zombie
als Ekelpersonifikation greift dieses Konstrukt jedoch nicht nur physisch, sondern
auch psychisch an und manifestiert sich als Feind der Ordnung. Das Ekelbombarde-
ment bricht mit den Sehgewohnheiten und wird zur emotionalen Belastung. Das Ein-
fallstor für diese Angriffe ist die empfindlichste Körperöffnung: das Auge. So verdich-
ten sich die Attacken auf das Sehorgan in regelmäßiger Wiederkehr seit der ikoni-

7.3.3

363 „Vor diesem sozialkonstruktivistischen Hintergrund interpretiert, ist Ekel der Ausdruck einer Defi-
nitionsmacht, die darüber aufklären will, welche Momente in der Gesellschaft als verstörend und
vermeidenswert abgebucht werden sollen (…).“ Benkel, S. 12. Das Abjekte bestätige und bezeichne
das Vorhandensein von Grenzen, denn eine Gesellschaft definiere sich nicht nur durch einigende
Faktoren, sondern auch durch das, was sie ausschließt. Das Abjekt erfülle diese Funktion jedoch
stets nur durch Konfrontation. Es respektiere die Grenzen nicht, sondern durchbreche sie. Dadurch
sei es kulturdefinierend und -zersetzend zugleich. Das Wissen um Ekel verstärke die Empfindung
von erwünschten Gefühlen. Ihm wohne demnach eine Produktivkraft als Gegenpol inne, vgl. ebd.,
S. 10. Es gäbe eine dialektische Verbindung zwischen Erstrebtem und Vermiedenem, die im „sozial
geteilten Alltagswissen ihren festen Platz“ habe und darum nicht bewusst sein müsse, ebd., S. 11.
Umgekehrt „wäre Ekel das Stiefkind einer spezifischen Ordnung der Dinge [nach Foucault]: der
Restbestand einer kulturabhängigen Einsortierung, der all jene Kriterien auslässt, die für das Wahre,
Schöne, Gute stehen.“ Ebd., S. 11, Herv. i. O.

7 Religion und Ekel

128

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


schen Splitterszene mit Olga Karlatos in Zombi 2. Deren Kopf wird von einem Unto-
ten unaufhörlich auf eine gesplitterte Tür zugezogen, bis sich ein aufgefaserter Keil
langsam in ihr Auge bohrt. Diese Szene wird unerträglich lang gedehnt und zusätz-
lich mit subjektiven Perspektiven bedacht.

Während die Augen der Zombies verschlossen oder abgewandt sind, konzentrie-
ren sich ihre Attacken auf die Augen der Lebenden.364 Die Penetration des Sinnesor-
gans wird zur Metapher für den Bedeutungsverlust in der Apokalypse und mahnt
wiederholt zur Reflexion des Subtextes.365 Emely (Sarah Keller), die den Abgrund in
L'aldilà bereits gesehen hat, ist blind und blickt aus stumpfen und spröden Augäp-
feln ins Leere, wohingegen Dr. Freudstein als Bestandteil dieser Leere in der Finster-
nis mit leuchtenden Augen auftritt. In Paura füllen sich die Augäpfel der Opfer im
Bannblick der Untoten mit Blut (mit besonderer, typisch italienischer Mise-en-scène-
Betonung der Augen), bevor die Organe erbrochen werden.366

Fulci verdichtet einen Kultur- und Religionsekel, der sich im Ekel vor dem Chris-
ten äußert. Da Fulci glaubt, er habe von Gott im Jenseits nichts zu erwarten, lehrt ihm
Nietzsche die Hinwendung zum Diesseits. Doch auch dieses ist von der Geißel der
Religion geprägt. Alles Handeln ist jenseitsgerichtet, diktiert von einer höheren Macht
und ihren irdischen Vertretern. Hierauf basieren die Aufgabe des freien Willens und
die nihilistische Einstellung zum Erdendasein.367 Diese Quelle des Lebensekels geht

364 Diese Angriffe stehen in ikonischer Verpflichtung zum Surrealismus, der (Alp-)Träume, Metaphysik
und Unlogiken visualisierte und die Zerstörung des Auges in Ein andalusischer Hund (Un chi-
en andalou, Frankreich 1929, Regie: Luis Buñuel) hervorbrachte. Die Augen und das Sehen wer-
den im Film als Leitmotive etabliert. Wollüstige Gier ist Schaulust (bei einem Unfall) und dem am
Auge exerzierten Horror (Schnitt durch den Augapfel, toter Esel mit leeren Augenhöhlen) gleichge-
stellt. Auch die Pervertierung der Religion findet sich, wenn Ameisen aus einer Handfläche quellen
und eine verzerrte Stigmatadarstellung bilden. Die Ortswechsel und religiösen Umdeutungen in
Paura referieren auf dieses Vorbild. Auch verweisen die Bilder in Sandras (Janet Ågren) Atelier
gleichsam auf Augen und den Surrealismus.

365 Augenverletzungen sind charakteristisch für Fulcis Filme und zeigen Schnittstellen mit Comics.
Gorgonenmotive fungieren gerade auf Covern als verheißungsvolle Sinnbilder der Schrecken, die
sich im Inneren finden, vgl. Trombetta, S. 147ff. Die Vielfältigkeit der Augenverletzungen im Comic
kann ebenso mit Kriegsreflexionen begründet werden, erzeugt doch dieser Schreckensbilder, die
sich unauslöschlich einprägen. Der Verlust des Augenlichts und des unschuldigen Blickens perpetu-
ieren sich zudem als Urangst. Die Faszination am Auge als Spiegel der Seele und die Furcht vor des-
sen Verletzung findet sich in dieser Form bspw. in E. T. A. Hoffmanns Der Sandmann (1816), des-
sen titelgebende Figur in Ammenmärchen Kindern Sand in die Augen streut, um sie anschließend
herauszureißen.

366 Mit Rekurs auf Bataille kann vom Auge der Bogen zum Sterkoralen geschlagen werden: „Das Auge
(…) wird nicht nur mit Stevenson als »kannibalische Leckerei« und unter Bezug auf Dali/Buñuels
Film Chien andalou als Schnittmaterie behandelt (…). Als »Zirbel-Auge (l’œuil pinéal)« wird es so-
gar zum analen Gegenstück einer gleichfalls analen Sonne (…).“ Menninghaus 1999, S. 486.

367 Vgl. Hellerich, Gert; White, Daniel: Der Andere als Ekel. Moderner Ekel vor Abweichung – postmo-
derner Ekel vor Normalität. In: P&G, Heft 1 (2011, 35. Jg.), S. 51-64, hier S. 59. Hellerich und White
erarbeiten, dass sich die Moderne vor dem Fremden ekele, während sich die Postmoderne vor dem
Normalen in der eigenen Gesellschaft ekele. Vgl. zum Ekel bei Nietzsche auch Menninghaus 1999,
S. 225-274.

7.3 Zombies als Ekelpersonifizierung

129

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


aus der religiös geprägten Gesellschaft hervor.368 Furcht und Ekel offenbaren sich als
Belastungsprobe und Waffe der Religion: Wer sündigt, wird nicht erlöst. Dass Fulci
Auswege aus dieser Doktrin sucht, zeigt sich bereits zu Beginn von Paura, wo sich
Pater Thomas dem Gotteswillen durch Selbstmord entzieht (vgl. Thrower S. 166).
Hierdurch wird das Böse entfesselt, welches sich in den Zombies materialisiert. L'al-
dilà zeigt die Grenzen der Religion: Ein wütender Mob fällt über den Schwarzmagier
Schweick (Antoine Saint John) her, peinigt ihn mit Kettenhieben, kreuzigt ihn und
übergießt ihn mit Brandkalk, wodurch der zerstörte Leib zu seinem Stigma wird.
Auch dies öffnet dem Bösen die Pforte, statt es zu bändigen. Und mit Villa wendet
sich Fulci der Wissenschaft zu, die ihm ebenfalls Böses gebiert. Suizid und Gottesauf-
lehnung, Verbrechen (im Namen Gottes) und die Wissenschaft offenbaren sich alle-
samt als apokalyptische Auslöser.

Durch das Aufreißen körperlicher, institutioneller und kulturdiktierter Oberflä-
chen und das Freilegen des Ekels animiert Fulci zur Flucht. Jedoch endet kein Film
mit Rettung oder einer fassbaren Freiheit. So schließt Paura mit schwarzer Leere, die
aus der aufreißenden Oberfläche des Films quillt, in welcher der finale Schrei Marys
den akustischen Bogen zum Anfang schlägt und dumpf verhallt. Auch in L'aldilà
führt Flucht nur zurück zum Ausgangspunkt und schließlich ins Jenseits.369 Der Zu-
sammenbruch des geografischen Raums verliert sich im Abgrund; dies pervertiert die
Genesis, wo die Begrenzungen der Welt zum Grundbestandteil der Schöpfung wer-
den.370 Und Villa löst abschließend die Zeit als begrenzenden Faktor auf und ent-
lässt Bob (Giovanni Frezza) in die Arme der Vergangenheit.

Grenzauflösungen zeigen sich hier als Charakteristiken der Apokalypse. Und sie
führen stets in eine Leere – eine Leere des Raums, eine Leere der Zeit.371 Žižek for-
mulierte Überlegungen zur Leere und dem ableitbaren Bild der Konsumgesellschaft,
die ebenso auf Fulcis Welt-, Religions- und Zombiebild übertragbar sind. Seit dem
elisabethanischen Zeitalter wird zwischen Mahlzeiten (Fleisch) und Nachspeisen un-
terschieden, die in einem separaten Raum gereicht wurden. Den Raum nannte man
„void“. Dessen Leere und Substanzlosigkeit wurde von der Speise nachgeahmt, die
„[h]ohle, in der Regel tiergestaltige Zuckertorten“ waren (vgl. Žižek, S. 147). Die

368 „Schon Kant hatte gesehen, daß die Empfindung des Ekels kulturell codiert und ein Effekt von Er-
ziehung ist. Nietzsche teilt diese Einsicht und verweist, wie später Freud, auf das Fehlen von Ekel
und Scham beim Kind.“ Menninghaus 1999, S. 250. Nietzsches Ekel-Diagnose sei dabei auf die Ver-
werfung des eigenen Körpers und auf die „Moralisierung in Denken und Handeln“ rückführbar:
„Nicht die ästhetische Betrachtung des Körpers, sondern ihre moralische Inanspruchnahme führt
auf den »vollkommen schauerlichen Thatbestand, […] dass man die allerersten Instinkte des Lebens
verachten lehrte; dass man eine ›Seele‹, einen ›Geist‹ erlog, um den Leib zu Schanden zu machen;
dass man in der Voraussetzung des Lebens, in der Geschlechtlichkeit, etwas Unreines empfinden
lehrt.«“ Ebd., S. 238, Herv. i. O. So instituiert die moralische Forderung an den Körper „Scham und
Ekel vor der eigenen Physis“, ebd., S. 238.

369 Über die Lehre aus L'aldilà sagte Fulci: „[O]ur only refuge is to remain in this world, but outside
time.“ Zit. n. Russell, S. 140.

370 Vgl. Neuhaus, Dietrich: Nach dem Ende – der Anfang. Eine theologische Betrachtung. In: Frölich,
Margrit; Middel, Reinhard; Visarius, Karsten (Hrsg.): Nach dem Ende. Auflösung und Untergänge im
Kino an der Jahrtausendwende, Marburg 2001, S. 39-48, besonders S. 46f.

371 Fulci greift so stets die dem Menschen immanente Horror vacui auf, die Angst vor Leere.

7 Religion und Ekel

130

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Oberfläche musste mit Gewalt aufgebrochen werden, um die Leere unter dem schö-
nen Schein offenzulegen.

Fulcis Zombies funktionieren ähnlich. Sie sind eine Hülle, ein theologisch ge-
dachtes Gefäß. Fulci zeigt durch das Aufbrechen, dass dieses Gefäß nicht auf etwas
Höheres verweist, sondern dass es schlicht „void“ ist: Ekelhafte Biomasse, gänzlich
ihrer Funktion und Bedeutung beraubt. Nach Žižek kann von hier auf Heidegger ver-
wiesen werden, der einen Krug als ein Ding um eine zentrale Leere, als Behältnis der
Leere, analysiert (vgl. ebd., S. 149). Damit sind auch die Religionskritik und die Funk-
tionen der Körperdestruktionen bei Fulci ergründbar. Der Krug als Ding verweist auf
das Material (Erde, Ton – erinnert sei an die „Walking Flowerpots“), streng genom-
men aber auch auf die vier Elemente, die Erde, aus der er besteht, Feuer und Wasser,
womit er geformt und gebrannt wurde, die Luft, die er physikalisch fasst.372 Dinghaft
wird er mit seiner Funktion, nämlich ein Gefäß zu sein. Und zunächst fasst er die
Leere und gibt ihr eine Gestalt (vgl. ebd., S. 167). Diese Leere kann mit Flüssigkeiten
und Bedeutungen gleichermaßen gefüllt werden. Wenn also die Leere des Gefäßes
Körper mit religiöser Bedeutung gefüllt wurde, widerlegt Fulci durch dessen Zerstö-
rung den Bedeutungsgehalt – er ist nichts als ein Sinnbild der Leere. Erst die Füllung
ließe das Ding über sich hinaus verweisen (vgl. ebd., S. 170ff.), auf das Leben, auf den
Tod, auf das Göttliche, auf den Himmel als „die Einfalt der Vier“.373 Fulci beraubt den
Menschen, er nimmt ihm seine religiös legitimierte Macht. Seine Menschen sind dem
gottgleichen Status eines Ebenbildes entrückt. Er zeigt sie als Spielball alptraumhafter
Wirkmächte. Und nebst der Hoffnung zerstört er auch die Mystik des Körpers. Darin
ist nichts, was nicht Ekel erzeugt. Der Körper verweist nur auf sich selbst als biotische
Materie. Die Religion und ihre Körperauffassung werden angegriffen und mit Ekel
behaftet.374

372 Vgl. Heidegger, Martin: Das Ding. In: Heidegger, Martin: Vorträge und Aufsätze, Pfullingen 1954,
S. 163-181, hier S. 164f.

373 Vgl. ebd., S. 172. „Demgemäß gebraucht der Meister Eckhart das Wort dinc sowohl für Gott als
auch für die Seele. Gott ist ihm das «hoechste und oberste dinc». Die Seele ist ein «groz dinc».“ Ebd.,
S. 175.

374 Unzweifelhaft ist, dass gerade aus der italienischen Exploitation eine Vielzahl an Bildern hervorging,
welche einen Körperekel und ein provokatives Spiel damit offenbart. Erinnert sei exemplarisch an
das Finale von Man-Eater (Der Menschenfresser) (Antropophagus, Italien 1980, Regie: Joe
D’Amato), in welchem dem Kannibalen (George Eastman) die Bauchdecke aufgerissen wird. Er hält
sein Inneres mit einer Hand zusammen und drückt es in den offenen Bauch. Die Darmschlingen,
die er nicht zu fassen vermag, packt er und stopft sie sich in den Mund, um so in einer beispiellosen
Szene von Autokannibalismus den Kreislauf seines Inneren geschlossen zu halten.

7.3 Zombies als Ekelpersonifizierung

131

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Religion und Körperekel

Ein Zombie, der die speziesdefinierende Grenze doppelt überschritten hat – er starb
und kehrte zurück – trägt eine übernatürliche Aura in sich. Er ist weder tot noch le-
bendig. Sicher ist nur seine körperliche Präsenz mit einem irrationalen Lebensfunken.
Dieser Leib verweist nur auf sich selbst, er ist organische Masse und menschlich nur
in seiner Form, ein menschenähnlicher, aber nicht gleichwertiger Zustand.

Fulcis (Zombie-)Körper sind nicht nur biologische, sondern auch theologische
Bedeutungsträger und weisen Parallelen zwischen Voodoo-Zombie und katholischem
Körperbild auf. Der Zombie als maschineller Arbeitssklave ist Hülle ohne Seele, ein
Abstraktum eines einstigen Menschen. Er ist aber ungefährlich, da eine übergeordne-
te Instanz die Steuerung übernimmt. Fulcis Zombies sind ebenso seelenlose Hüllen,
zombi corps cadavre, jedoch mit pervertierter Kontrollinstanz. Sie kann Instinkt oder
eine böse Macht sein, im katholischen wie im Lovecraft’schen Sinne, jedoch nicht
Gott. Dadurch werden sie gefährlich.

Der Ursprung der Negierung des Spirituellen im toten Leib liegt im Glauben be-
gründet. Der Dualismus von Körper und Seele ist Gegenstand theologischer Ausein-
andersetzungen, die sich um das Verhältnis von Leib zu Geist und das postmortale
Fortbestehen kristallisieren.375 So erfasst der platonische Dualismus in theologischer
Deutung die Seele als das Wesentliche des Menschen, da sie allein das irdische Leben
überdauere. Der Tod löse die Seele von Materie und räumlicher Bindung. Der Leib
kann hier als Haus und gleichsam als Gefängnis der Seele interpretiert werden (vgl.
Angenendt, S. 99ff.). Demgegenüber kann die Seele als Vervollkommnung verstanden
werden. Sie macht den Menschen erst vollständig. Dieser Gedanke Thomas von
Aquins (in Anlehnung an Aristoteles) führt zu der Annahme, dass der Tod nicht nur
das Leibsein, sondern auch das Menschsein vernichte. Die Seele sei demnach ein
Fragment. So erhält die Auferstehung vor Jesu Christo einen neuen Stellenwert, da
Leib und Seele in ihrer Trennung keine Vollkommenheit erfahren können (vgl. An-
genendt, S. 111f. und Beinert, S. 17f.). Der Tod trennt jedoch und hinterlässt ein orga-
nisches Abfallprodukt, welches seine Glorie verloren hat.

So wird dem unreinen Körper als Hülle, als den Schauspieler verbergende Perso-
na, weder Mehrwert noch Bedeutung beigemessen, er ist sekundär. Und der Tod ent-
ledigt den Leib seiner Funktion. Hier ist das italienische Design zuträglich. Fulcis
Walking Flowerpots bezeichnen den untoten Leib als Behältnis. Ein Blumentopf birgt
lediglich den Raum für das Leben, hat selbst aber keinen Wert. Behältnisse sind Ge-
brauchsgegenstände, die auch beseitigt werden. Und Fulcis Zombies sind nur Fleisch,
sie repräsentieren das Abfallprodukt und sie verspeisen es. Sie durchbrechen die phy-
sischen und psychologischen Grenzen der Haut, wühlen in den Innereien, entwirren

7.3.4

375 Einen Überblick zur Leib-Seele-Konzeption gibt Angenendt, Arnold: Theologie und Liturgie der
mittelalterlichen Toten-Memoria. In: Schmid, Karl; Wollasch, Joachim (Hrsg.): Memoria. Der ge-
schichtliche Zeugniswert des liturgischen Gedenkens im Mittelalter, München 1984, S. 79-199, spe-
ziell S. 99-118. Ergänzend sei Beinert, Wolfgang: Die Leib-Seele-Problematik in der Theologie, Köln
2002 empfohlen.

7 Religion und Ekel

132

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


die transzendente Bedeutungszuschreibung, zeigen die Leere, den Ekel und die Natur
als irdische Wahrheit.376

Für den Vodou-Zombi wurde eine Geringschätzung des Leibes erarbeitet, die
ihren Ursprung in der Sklaverei fand. Da nun gerade der italienische Zombiefilm den
Körper ins Zentrum rücke, komme es zu einer neuerlichen Fokusverschiebung, weg
von Romeros Gesellschaftsreflexion und hin zum Körperhorror (vgl. Kleinschnittger,
S. 104). Für beinahe alle italienischen Zombiefilme ließe sich das Darstellungsinteres-
se mit Sex und Gewalt vor jeder Figurenentwicklung zusammenfassen (vgl. ebd.,

376 Auch der Kurzfilm Aftermath (Spanien 1994, Regie: Nacho Cerdà) illustriert den Körper als Hül-
le, der nach dem Tod zum Objekt wird. Während die erste Hälfte klinische Sterilität mit dem nüch-
ternen Schrecken medizinischer Körperöffnung kontrastiert, zeigt der zweite Teil einen Arzt, der
den offenen Leib einer Frau zum Objekt sexueller Begierde degradiert. Hier wird Nekrophilie zum
Thema, welches besonders von europäischen Filmemachern bearbeitet wird. Schlaglichtartig sei auf
Der Teuflische (Lisa e il diavolo, Italien, Spanien, Deutschland 1972, Regie: Mario Bava), Sado
– Stoss das Tor zur Hölle auf (Buio Omega, Italien 1979, Regie: Joe D’Amato), Nekromantik
(Deutschland 1987, Regie: Jörg Buttgereit) und Nekromantik 2 (Deutschland 1991, Regie: Jörg
Buttgereit), Nightwatch – Nachtwache (Nattevagten, Dänemark 1994, Regie: Ole Bornedal),
Lieben (Deutschland 2006, Regie: Rouven Blankenfeld) und jüngst, wenn auch mit Einschränkun-
gen, da die für tot gehaltene Frau nach der Gruppenschändung erwacht, auf Die Leiche der Anna
Fritz (El Cadáver de Anna Fritz, Spanien 2015, Regie: Hèctor Hernández Vicens) verwiesen. Je
höher der fiktionale Anteil ist, desto zugänglicher erweist sich das Thema. So ist ein Spiel mit der
erotischen Anziehung toter Leiber bspw. in Andy Warhol’s Frankenstein (Carne per Fran-
kenstein, Italien, Frankreich, USA 1973, Regie: Paul Morrissey) sowie in den Zombiefilmen Bride
of Re-Animator, Return of the Living Dead 3 und Dellamorte Dellamore unverkennbar.
Überspitzt findet sich dies in Deadgirl (USA 2008, Regie: Marcel Sarmiento, Gadi Harel), in wel-
chem zwei Jungen eine gefesselte zombiefizierte Frau finden und zu ihrem Lustobjekt machen, vgl.
Stiglegger 2014, S. 109f. Subtiler wird die Liebe der Toten in Zombie-(Liebes-)Komödien neueren
Datums erfasst, wie in Warm Bodies, Weg mit der Ex (Burying the Ex, USA 2014, Regie: Joe
Dante) und Life After Beth (Großbritannien 2014, Regie: Jeff Baena). Wesentlich früher fand sich
dies bereits in Der Tote, der nicht sterben wollte (Neither The Sea Nor The Sand, Groß-
britannien 1972, Regie: Fred Burnley), vgl. Neumann, S. 76f. Die Sexualität mit (Un-)Toten über-
steigert sich auch bis zur Pornografie, allen voran in den Arbeiten von Bruce LaBruce, wie Otto;
or Up with Dead People (Kanada, Deutschland 2008, Regie: Ders.) und L.A. Zombie (USA,
Deutschland 2010, Regie: Ders.), vgl. hierzu Fürst, Michael: Zombies over the Rainbow. Konstruk-
tionen von Geschlechteridentität im schwulen Zombiefilm. In: Ders.; Krautkrämer, Florian; Wiemer,
Serjoscha (Hrsg.): Untot. Zombie Film Theorie, München 2011, S. 99-120 und Cooke, S. 178ff. Im
heterosexuellen Pornofilm findet sich dies mit parodistischem Fokus und einer provokativen Über-
betonung der Nekrophilie, wie bereits aus den referenziellen Titeln hervorgeht. Pars pro toto: Porn
of the Dead (USA 2006, Regie: Rob Rotten), Dawna of the Dead (USA 2008, Regie: Laume
Conroy), Night of the Giving Head (USA 2008, Regie: Rodney Moore) und The Walking
Dead: A Hardcore Parody (USA 2013, Regie: Joanna Angel, Tommy Pistol). Auffallend ist, dass
die verdichtete pornografische Annäherung im Postmillennium auftritt und vorwiegend aus den
USA hervorgeht. Der Zombie ist für romantische Topoi, im Gegensatz zum Vampir, kaum geeignet.
Er ist als körperbezogene, fleischliche Kreatur für Pornografie prädestiniert, vgl. Ditl, Lucas: Vom
Wesen der Verwesenden. Zombie Beach Party (2004) – Tendenzen des zeitgenössischen Zombie-
Films: Domestikation der Toten. In: Van Bebber, Jörg (Hrsg.): Dawn of an Evil Millennium. Horror/
Kultur im neuen Jahrtausend, Darmstadt 2011, S. 190-196, besonders S. 194ff. Diese und Horror
sind körperzentrierte Genre und provozieren physische Reaktionen. Die an Zombies gezeigte Se-
xualität ist dem Topos der Nekrophilie jedoch entrückt und transformiert sich in eine Art Sex mit
Schrödingers Katze, also mit jemandem, der sich im paradoxen Modus von lebend und tot befindet.
Vgl. zu Hitchcocks Inszenierungen dieses Modus in Aus dem Reich der Toten (Vertigo, USA
1958, Regie: Alfred Hitchcock) Rautzenberg, S. 229f.

7.3 Zombies als Ekelpersonifizierung

133

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


S. 106). Dies mag zwar für viele gelten, nicht jedoch für die von Lucio Fulci. Seine Fil-
me verbergen unter ihrer aus Körperhorror und Ekel konstituierten Oberfläche zu
Romero äquivalente Reflexionspunkte. Nur dass sein Weg zum gesellschaftszersetzen-
den Topos über die Ekelhaftigkeit führte.

„Die Idee des Ekels ist die Idee eines Kampfes gegen die Sichtbarkeit des Unansehnlichen.“
(Benkel, S. 25)

Der Terminus des Kampfes ist relevant. Der Zombie ist die Personifikation des Ekels,
der als zu vermeidender Reflex zur Flucht animiert, und er ist zugleich der Reiz, dem
mit heftiger Gegenwehr begegnet wird. Der verlorene Kampf ist gesellschaftszerset-
zend. Fulcis Untote sind trotz solcher Parallelen zu Romero aber keine Revolutions-
metapher, sie mahnen nicht zur Obacht gegenüber der Regierung und den Medien.
Sie sind apokalyptische Bilder innerhalb des sich vollziehenden Niedergangs, nicht je-
doch die Auslöser.

Bestattung und kathartische Auflösung

Fulcis Zombies widersetzen sich der Bestattung und zeigen die Natur der katholi-
schen Körperverachtung durch ihre Präsenz. Die Geringschätzung des irdischen Le-
bens wird nicht dem Blick entzogen und begraben, um den Schein sakralen Glanzes
aufrechtzuerhalten und die Erlösung im Tod zu predigen. Im Gegenteil: Der Leib er-
hebt sich, um die Lebenden zu verschlingen. Die Zombies bringen darum auch ikon-
oklastische Konnotationen mit sich (vgl. Russell, S. 130). Sie dekonstruieren den dik-
tierten Schein der Realität und die Begründung allen irdischen Übels mit einem Got-
tesplan durch ihr bloßes Wesen.

Fulci verwehrt die verbergenden Bestattungsrituale.377 Der Tod endet nicht unter
der Erde und endet entsprechend überhaupt nicht. Lediglich temporäre Ruhestellung
in einem Leichenschauhaus, wie in L'aldilà, wird zugelassen und mit dem Hinweis
versehen, dass nur dauerhafte Zersetzung in einen substanzlosen, entleiblichten Zu-
stand auch zur dauerhaften Entweltlichung führen wird.378 Das hierfür gefundene
Bild beschleunigter Verwesung durch Säure, die vom Beistelltisch auf den Kopf einer
zu Fall gekommenen Frau läuft, kann deutlicher nicht sein. Es bestätigt den Ekel als

7.4

377 „Die Toten nicht zu bestatten ist der größte aller Frevel. (…) Seit der Mensch Mensch ist, bestattet er
seine Toten. Die Entstehung des Homo sapiens wird nach den ersten Gräbern datiert.“ Clair, S. 17.
Bestattungsverweigerung sei ein Akt, der ikonographisch die Hölle entfessele: „Die Hölle als Ort des
ewigen Grauens heißt bei den Juden "Gehenna", von geenna, dessen Name aus dem Tal Ben
Hinnôm stammt, wo man nach der Zerstörung Jerusalems die nicht bestatteten Toten liegen sah.“
Ebd., S. 17f.

378 Dies kann durchaus als konsequente Erweiterung der Romero-Ansätze verstanden werden. „Das
hinter all dem keine konkrete, ordnende Macht mehr auszumachen ist, entspricht der Auflösung
traditioneller Feindbilder in einer immer komplexer werdenden Welt: Der Gegner ist im schlimms-
ten Fall nichts als die übermächtig werdende eigene Gier. Die entstehende Angst ist also nicht so
sehr jene vor dem Tod, sondern die vor dem Übergang in einen entfremdeten und entmenschlich-
ten Zustand des maßlosen Konsums, der erst in vollständiger Zerstörung sein Ende finden wird.“
Neumann, S. 75.

7 Religion und Ekel

134

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Furcht vor dem Tod in Form des verflüssigten Organischen, welches sich über den
Hospitalboden ergießt. Diese kathartische Auflösung, die auch den Körper als Rest-
produkt erfasst, lässt sich im katholischen Glauben begründen, wenn Hexenverbren-
nungen und das Konzept des Reinigungsfeuers im Purgatorium hinzugezogen wer-
den. Der Scheiterhaufen fungiert als vorweggenommenes Fegefeuer und die Verbren-
nung erscheint als seelsorgerischer Dienst. Die Übergabe an die Flammen bewahrt
vor der Verdammnis, denn Feuer reinige die Seele,379 was auf eine theologische
Grundlage verweist und sich vom kriegsassoziativen Feuer in Night of the Living
Dead absetzt. So finden sich sowohl in Zombi 2 als auch in Paura brennende Zom-
bies. Im Erstgenannten überträgt sich die reinigende Kraft des Feuers sogar auf das
Gotteshaus selbst, in welchem katholisch-traditionell der Bedrohung mit Flammen
begegnet wurde.380

Die kathartische Auflösung schlägt den Bogen zu (fäkalen) Ekelmechanismen
und der Rückführung der Biomasse Körper zu ihrem Ursprung, einem Gemisch aus
Körperflüssigkeiten. Über die Analyse sterkoraler Kunst gelangt auch Jean Clair an
diesen Punkt. Er führt zu David Nebradas Selbstportrait (das Antlitz des Künstlers ist
überzogen mit Fäkalien) aus:

„Zum ersten Mal wird bei der Vereinigung des caput hominis und seines Hinterteils – Inter
faeces et urinam nascimur – Lust bekundet: Aber das hier ist nicht der Kopf, der während
der Geburt aus der Kloake erscheint, sondern (…) der Kopf, der unter der Kloake ver-
schwindet und in sie eintaucht. Es ist nicht der noch unfertige Körper des Neugeborenen,
dessen Entwicklung zum ausgeformten Körper des Erwachsenen beginnt, sondern der Er-
wachsene, der zur ungestaltigen Ursuppe regrediert.“381

Fulci gelangte zum selben Schluss. Der Tod ist erst in der Zersetzung vollständig. Dies
ist die Umkehr des Geburtszyklus mit organischen Flüssigkeiten als Endprodukt. Es
sind die Säfte, aus denen das Leben entsteht und es sind die, in denen es vergeht. Oh-

379 Für Christen ist eine Feuerbestattung möglich. Die Heiligkeit des Körpers gibt es im Christentum
nicht, wohl aber im Judentum, vgl. Clair, S. 67. Dies war den Nazis bewusst, weshalb sie die Leichen
verbrannten, um in jeglicher Hinsicht eine maximale Form der Demütigung zu erzielen, vgl. ebd.,
S. 68.

380 Diese Bilder erinnern an das Finale von Nachts, wenn die Leichen schreien (The Devil’s Rain,
USA 1975, Regie: Robert Fuest), zumal in beiden Fällen das Gotteshaus entweiht ist: in Zombi 2
durch den Laborumbau und einen nativen Fluch, in Devil’s Rain durch schwarze Messen. Sub-
stanz wird durch Entweihung offenbar leicht entflammbar. Der Film, der auch den Verleihtitel
Nachts, wenn die Zombies schreien trägt, weist weitere Parallelen auf: Dem Hohepriester (Er-
nest Borgnine) folgen augenlose (!) Anhänger. Sie schleichen stöhnend, wie Zombies, durch eine
Geisterstadt. Sie treten aber auch in sklavischer Ordnung und stets in entindividualisierender Klei-
dung auf, was an den Zombi corps cadavre erinnert. Zudem greift die diegetische Zeremonie Voo-
doo-Elemente auf, die Mark Preston (William Shatner) den göttlichen Funken austreiben sollen. Es
gibt eine Voodoo-Puppe, die, wie in White Zombie, über einer Flamme geschmolzen wird. Orien-
tiert an Überlieferungen vom Zombie astral findet sich zudem ein Gefäß als Aufbewahrungsort für
Seelen. Die Protagonisten stellen bei der heimlichen Beobachtung der Zeremonie fest, dass die An-
hänger im Grunde lebende Leichen sind. Dass das gesamte Setting Westernanleihen offenbart, die
sich ebenso häufig im Zombiefilm finden, bestärkt motivische Parallelen.

381 Clair, S. 78, Herv. i. O. „Das Gesicht unter einer Fäkalienmaske verbergen, bedeutet eine tiefe Verlet-
zung, eine Bestattung, allerdings nicht in Erde, wie Hiob auf seinem Misthaufen, sondern in der
Verwesung seines eigenen Körpers (…).“ Ebd., S. 80f.

7.4 Bestattung und kathartische Auflösung

135

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


ne die Auflösung ist die exkrementäre Verunreinigung jedoch nur Bestandteil hölli-
scher Qualen, ein ewiges Wandeln im Unrat. Dies findet sich in der zweiten Bulge des
achten Höllenkreises der göttlichen Komödie, wo Buhlerinnen und Schmeichler mit
Kot bedeckt ihr Dasein fristen:

„Dorthin gelangend, sahn von da wir unten
Im Graben Volk in einem Mist versenket,
Wie man ihn leert aus menschlichen Priveten.
Und drunten suchend mit dem Aug’, erblickt’ ich
Unflätig einen so am Haupt vom Kote,
Daß man nicht merkt’, ob Lai’ er oder geistlich;“382

Ordentliche Bestattungen sind nie dauerhaft. In L'aldilà wird Joe zwar beerdigt,
kehrt jedoch zombiefiziert zurück. In Villa, wo bereits der Titel auf Bestattungen
verweist und das Haus auf einem Friedhof liegt, spricht die Geistererscheinung des
Mädchens Mae (Silvia Collatina) von leeren Gräbern. Und final trifft die Bestattung
das Leben selbst, wenn Bob und seine Mutter (Catriona MacColl) in der Kammer un-
ter dem Wohnzimmerboden gefangen sind und verzweifelt den Weg durch eine vagi-
nale Öffnung in der Grabplatte suchen.383 Ähnliches findet sich in Paura, wo Mary
(Catriona MacColl) in einem scheintoten Zustand beerdigt wird – die einzige ordent-
liche Bestattung, die Fulci zeigt.384 Das Finale wirft zuletzt einen Blick (im Wortsinne)
unter die Bestattungsrituale. Der Einstieg in eine Gruft führt in die Katakomben dar-
unter. Hier hängen die verwesten Leichen von der Decke, die durch ihre Särge ins

382 Alighieri, Dante: Die göttliche Komödie. Aus dem Italienischen von Philaletes, Zürich 1991, Die
Hölle, achtzehnter Gesang, S. 98. Das Sterkorale und das Böse stehen in enger Interdependenz. „Der
Teufel ist der Große Scheißer. Die Hexen haben das Privileg, ihm den Arsch zu lecken, und er
scheißt hinten, was er vorne frisst, das heißt, die Verdammten, die man auf den Mosaiken von
Torcello sieht. Am Tage des Jüngsten Gerichts werden die Gerechten wieder mit ihrem unversehrten
Körper (…) strahlend wie bei der Geburt auferstehen. Das Böse hingegen, das ist der Zerfall, Aus-
scheidung, disjecta membra, das sind die Organe, die das Tier verschlingt und wieder ausspeit.“
Clair, S. 86, Herv. i. O.

383 Bei Fulci liegen Geburt und Tod, Kindheit und Grab dicht beisammen, teils verschwimmen die
Grenzen zwischen Gebärmutter und Grabeshöhle. Für Michail Bachtin ist der Bereich, der von die-
sen beiden Grenzen am weitesten entfernt ist, das bevorzugte Alter, vgl. Menninghaus 1999, S. 87.
Dort greift Fulci gezielt an, in der Mitte der Gesellschaft und in der Mitte des Lebens. Kinder wer-
den hierzu kontextualisiert. So ist Villa aus ihrer Perspektive erzählt. Sie pflegen eine übernatürli-
che Verbindung zwischen Vergangenheit und Gegenwart. Und das Monster, Dr. Freudstein, arbeitet
mit Kindermotiven, verkehrt jedoch deren Unschuld. Er imitiert ihre Stimmen, um seine Opfer an-
zulocken. Der Film schließt mit einer (vermeintlichen) Zitation aus Henry James’ The Turn of the
Screw (1898): „No one will ever know whether children are monsters or monsters are children.“ Zit.
n. Thrower, S. 183. Und in L'aldilà ist der letzte Splattereffekt die regelrechte Sprengung des Kopfes
eines Mädchens, die Fulci in detaillierter Grausamkeit inszeniert.

384 Hier finden sich auch Parallelen zu Dreyers Vampyr. Wo der Ort Courtempierre von einem Vampir
terrorisiert wird, ist es in Paura der Zombiepriester, in L'aldilà der Schwarzmagier und in Villa
der Wissenschaftler. Wichtiger scheinen noch das Motiv des Scheintods und die Furcht vor dem Le-
bendig-Begraben-Werden (was jeweils mit subjektiven Einstellungen ausgearbeitet ist). Ebenso klas-
sisch abgeleitet ist das Motiv der Reise zum Ort des Schreckens. Diese Höllenfahrt findet sich in
allen Zombiefilmen Fulcis. In Vampyr berichtet zudem ein altes Buch, wie der Unhold mit einem
Metallpfahl in seine Gruft genagelt werden muss, um den Fluch zu bändigen. Mit einer solchen Sze-
ne beginnt L'aldilà.

7 Religion und Ekel

136

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Erdreich gerutscht sind. In diesen gebärmutterartigen Kammern, die das Böse her-
vorbringen, tropfen die verscharrten Fragmente katholischer Leibesnegierung wie
Stalaktiten in die Welt zurück. Vergleichbar endet auch L'aldilà, wo das Jenseits sich
als endlose und monochrom-nebelverhangene Kammer zeigt, deren Boden mit grau-
en Leibern bedeckt ist. Diese erinnern an die in Asche konservierten Menschen in
den Ruinenstädten unterhalb des Vesuv (vgl. Thrower, S. 170). Sie wirken aber auch
wie Entlehnungen der Gustav-Doré-Illustrationen zum Inferno und Fegefeuer in
Dantes Die Göttliche Komödie.385

Exkurs: Individuelle und kollektive, theologische
und philosophische Körperauflösung

Die theologischen Ansätze sind mit Doreet LeVitté-Harten in aktuelle Verflüchti-
gungsdiskurse integrierbar. Sie sind kompatibel mit technik- und medizinphiloso-
phischen Diskursen, was weitere Interpretationsebenen eröffnet und die Unschärfe
zwischen Leben und Tod, Technik und Natur, Kultur und Unkultur betont. Darum sei
ein kurzer Exkurs gestattet.

LeVitté-Harten rekurriert auf den Körper-Seele-Dualismus und leitet eine Ten-
denz zur Verflüchtigung des Leibes ab. Theologisch interpretiert sei der Körper, wie
bereits dargestellt, ein Gefäß. Vervollkommnung finde sich in der Auflösung des bio-
logischen Trägermediums.386 In der philosophischen Betrachtung seit der Renais-
sance trete ergänzend eine Mechanisierung des Leibes hervor (vgl. ebd., S. 111). Im
Cartesianischen Dualismus sind demnach zwei Wege des Verflüchtigens fassbar: der
organische, „das heißt, durch einen Prozeß der somatischen Askese“,387 oder – philo-
sophisch mit Descartes – durch Montage endloser Prothesen, sodass der Mensch in
einen Maschinenzustand übergeht.388

7.5

385 Im Chorus von Fabio Frizzis Voci dal Nulla, welches die Sequenz akustisch begleitet, vermochte
Keßler die Skandierung „Dove sorge creatura?“ (Wo erhebt sich die Kreatur?) zu vernehmen, vgl.
Keßler, Christian: Das wilde Auge. Ein Streifzug durch den italienischen Horrorfilm, Meitingen
1997, S. 189.

386 Vgl. LeVitté-Harten, Doreet: …and then there was none. In: Syring, Marie Luise (Hrsg.): ›Happy
End‹. Zukunfts- und Endzeitvisionen der 90er Jahre [Ausstellungskatalog], Düsseldorf 1996,
S. 110-119, hier S. 110. „Die Helden des frühen Christentums waren jene eremitischen geistlichen
Athleten, die ihren Leib als Bußübung in unvorstellbarer Weise vernachlässigten, verrotten ließen,
kasteiten.“ Ebd., S. 110.

387 Vgl. ebd., S. 111. LeVitté-Harten sieht hier als modernes Beispiel den Kult zur Dünnheit, vgl. ebd.,
S. 112. „Es ist die Erzeugung von Körperhaß als geradezu religiöse Doktrin (…). Dünnsein heißt
Schönsein, und das Christentum hat immer auf sein visuelles Image geachtet. Christsein heißt
Schönsein (…).“ Ebd., S. 112. Daraus folgt: „Dünnerwerden ist letztlich ein Glaubensakt, durch den
der Glaubende (an)erkennt: Mein Körper verflüchtigt sich, damit meine Seele erlöst wird.“ Ebd.,
S. 112f. Selbstaufgabe bis zur Selbstauflösung ist bereits in Christus inbegriffen. Stets als schöner
Mann dargestellt, ist die Selbstaufopferung der ihm eingeschriebene Erlösergedanke.

388 Vgl. ebd., S. 111. Im Wandel vom christlich-organischen zum aufklärerisch-mechanischen Ver-
flüchtigungsprozess erhält die biotechnologische Komponente im Medien- und Internetzeitalter
noch eine verschärfende neue Dimension: „Die historische Entwicklungslinie des Verschwindens
läßt die Mutation Mensch-Maschine hinter sich und führt zur Umwandlung des Menschen in Infor-

7.5 Exkurs: Individuelle und kollektive, theologische und philosophische Körperauflösung

137

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Der Zombie kombiniert die Auflösungstendenzen. Er ist eine mechanische Krea-
tur, seine Bewegungen sind unbeholfenen Maschinen ähnlich.389 Und er ist ein Sinn-
bild des organischen Auflösungsprozesses, dem ohne Technologie kein Einhalt zu ge-
bieten wäre.390 So steht er diametral zur Allegorie technischer Dominanz über die
Natur, dem Cyborg. Beide sprechen äquivalente Ängste an und illustrieren Formen
der Körperauflösung (der eine religiös und biologisch, der andere philosophisch).391

Sie sind Leiber ohne Seele und vernichten Individualität (vgl. ebd., S. 116). Beide lö-
sen durch hybride Unreinheiten Schrecken aus. Der Cyborg wird durch seine Voll-
kommenheit obszön und verweigert sich Kategorisierungen und Dichotomien
(männlich-weiblich, Natur-Kultur, Mensch-Maschine, vgl. ebd., S. 116). Der Zombie
zeigt seine Unreinheit in Zerfall und Verwesung. Beide sind Spottbilder auf den Men-
schen.392

mation, gekrönt von der Tatsache, daß es der Geist ist, der jetzt durch Information verkörpert wird
(…).“ Ebd., S. 114.

389 Hier wird seine enorme Beschleunigung und Raserei durch die Postmillennium-Welle und im Kon-
text von Hochtechnologie und Roboterindustrie aussagekräftig sein, wie noch zu zeigen ist.

390 Der Trailer für das Zombie-Survival-Videospiel Dead Island 2 (Deep Silver, 2016) ist hier interes-
sant und führt über philosophische zu medizinischen und bioethischen Fragen der Lebensverlänge-
rung. Er beginnt mit Symbolen der Körperoptimierung: Ein Mann, bedacht auf seine Makellosigkeit,
verdeckt einen Biss am Arm mit einem Schweißband, um an einer Strandpromenade zu joggen. Der
Lauf dient jedoch weniger der Fitness als der Selbstinszenierung. Sukzessive verwandelt er sich nun
in einen Zombie, wobei ihm die Metamorphose die Maske des schönen Scheins entreißt: Das Tou-
pet fällt vom Kopf, die Haut wird spröde, die Kleidung verliert ihren Glanz, die Betonung der Kör-
perästhetik geht in den ruckartigen Bewegungen im Todeskampf verloren. Zuletzt stößt der Leib
Implantate ab. Die finale Einstellung zeigt eine Werbetafel, die mit „Get the Body you deserve“ für
ein Fitnessstudio wirbt. Der Werbeträger ist der besagte Mann. Aus solchen Grauzonen zwischen
Leben und Tod geht der Untote als Angst-Diskurs hervor. Es stellt sich heute mehr denn je die Frage,
wo das Menschsein aufhört, da die Grenzen nicht eindeutig sind. Im Gegenzug ist das Untote bezei-
chenbar. Und das erzeugt Angst, da der Mensch ein Teil dieses Untodes geworden ist. Seeßlen er-
kennt es dort, wo „Gesellschaften in den Zerfall“ übergehen, vgl. Seeßlen, Georg: Das Untote, und
wie man dorthin gelangt. In: Das Magazin der Kulturstiftung des Bundes, Heft 16 (2010), S. 4-6,
hier S. 4 [nachfolgend zit. als Seeßlen 2010-A]. In vier Gruppen umreißt er die Schwierigkeit einer
abgrenzbaren Definition des Lebens: (1) Menschen im Koma und solche, deren Hirnaktivität nach
Unfällen dem ‚Normzustand‘ nicht gleicht, vgl. ebd., S. 4. (2) Plastische Chirurgie („Verwandlung in
das Bild“), Effizienzsteigerung durch Doping, Änderungen von Körperformen etc. Diese Dinge ge-
nerieren Menschen in einem Zustand, der durch Kopf, Biologie und Biographie nicht vorgezeichnet
war, vgl. ebd., S. 4. (3) Soziale Untote. Bettler, Junkies und andere Formen des gesellschaftlichen An-
strandens sowie das unvollständige Leben in medialer und digitaler Doppelexistenz, vgl. ebd. S. 5.
(4) Lebensverlängerung und -verbesserung ermöglichen ein annähernd unsterbliches und transhu-
manes Leben durch „die Entkopplung der Software Mensch von der Hardware Körper“, vgl. ebd.,
S. 5f. Dies führt zum Schluss: „Das Untote (…) stellt so ziemlich alle Fragen, mit denen wir uns seit
ein paar tausend Jahren herumschlagen, noch einmal neu. Schon dafür müssten wir die Zombies
lieben.“ Ebd., S. 6.

391 Heiko Stoff meint, dass der Zombie als „imaginärphantastische Figur“ derart viele Erkenntnisse
über das heutige Dasein generiere, wie es sonst nur noch der Cyborg schaffe. Darum wurde das be-
rühmte A Cyborg Manifesto (1985) von Donna Haraway durch das A Zombie Manifesto (2008) von
Sarah Juliet Lauro und Karen Embry ergänzt, vgl. Stoff, Heiko: Die schlurfenden Massen. In: Das
Magazin der Kulturstiftung des Bundes, Heft 16 (2010), S. 15-16, hier S. 15.

392 Einige Filme streben Motivkombinationen an. Exemplarisch sei auf die hybriden Technikkadaver in
Frankenstein’s Army, Return of the Living Dead 3 und Return of the Living Dead 4:
Necropolis (Return of the Living Dead: Necropolis, USA, Rumänien 2005, Regie: Ellory El-

7 Religion und Ekel

138

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Hier können zwei Körperhorrordiskurse gelesen werden: Dem religiösen Kör-
perekel von Fulci steht in den 1980er Jahren der wissenschaftlich-medizinische Kör-
perhorror entgegen. Es sei, so Kleinschnittger, eine Fixierung „auf die biomedizini-
sche Revolution“ erkennbar, die sich verstärkt mit Medizin und ihrer Körperentmysti-
fizierung befasst. Dies sei auch „Ausdruck für die fortschreitende Entfremdung vom
Körper“ (vgl. Kleinschnittger, S. 114). Der Leib ist abstoßend und faszinierend, wo-
rauf Horrorfilme gerne rekurrieren (besonders sei auf David Cronenbergs Arbeiten
verwiesen). Es offenbaren sich aber auch territoriale Schwerpunkte: der religiöse in
Europa und der biomedizinische in den USA und Kanada.

„In den 1970er und 1980er Jahren war (…) vom "Verschwinden" des Todes die Rede. Eli-
sabeth Kübler-Ross und Ivan Illich haben kritisiert, wie die Medizin das Sterben verdrängt,
und Philippe Ariès hat den modernen Tod als einen "ins Gegenteil verkehrten", formlos
gewordenen Tod beschrieben, welcher dem Schweigen anheimfällt. Foucaults Diagnose
geht weiter: Der Tod wird (…) regelrecht absorbiert, er wird zum Rohstoff des Lebens.
Giorgio Agamben sieht nicht nur die Opfer der Vernichtungslager des 20. Jahrhunderts,
sondern auch die Patienten moderner Intensivstationen darauf reduziert, nur noch "nack-
tes", rechtlich ungeschütztes Leben zu sein. Sterben ist hier Vernichtung oder auch Ster-
benlassen von jemandem, der gar nicht mehr als Sterbender erscheint.“ (Gehring, S. 10)

Und der Medizinhistoriker Heiko Stoff verfeinert die medizinische Betrachtung:
„Die demografische und medizinische Entwicklung zu Beginn des 20. Jahrhunderts, die
längere Lebensdauer sowie der Rückgang der Säuglings- und Kindersterblichkeit, forcier-
ten zugleich den Rückzug des Todes in die fortgeschrittenen Lebensjahre. Zwischen Leben
und Tod lässt sich keine Grenze ziehen, lautete die entsprechende biologische Wahrheit,
denn der Tod entwickelt sich aus dem Leben. Biopolitik bedeutet dabei, das Reich des Le-
bens zu vergrößern und die Herrschaft des Todes, die Nekrobiose, zu schwächen.“ (Stoff,
S. 15)

Diesem medizinischen Verschwinden steht in der Horrorkultur die Hochkonjunktur
des Todes entgegen. Aber nicht nur die Wahrnehmung des verschwindenden Todes
ist hier von Bedeutung, sondern auch der Zeitpunkt des beginnenden medizinisch-
ethischen Diskurses. Die Medizin stieß auf ein Paradoxon: Um ein Leben durch Or-
gantransplantation zu erhalten, muss ein anderes vergehen, sonst wäre die Entnahme
Mord. Zu warten, bis das Herz die pulsierende Tätigkeit einstellt, mindert die Quali-
tät des Materials. Zur Lösung dieses Dilemmas ist 1968, im Jahr von Night of the
Living Dead, eine neue Todesdefinition aufgekommen:

„Der sogenannte Hirntod legt zerebrale Kriterien für das – strafrechtlich bindende – Le-
bensende fest. So kann der Tod eines Patienten bereits lange vor dem Herztod diagnosti-
ziert werden: Obwohl das Herz noch schlägt, den Körper durchblutet und vitale Funktio-
nen noch gegeben sind, gilt der Körper als empirisch tot (…).“ (Gehring, S. 10)

kayem) verwiesen. Was medizinisch mit Prothesen und Implantaten als Korrektur und Optimie-
rung gedacht war, verselbständigt sich und wird autark. Auch hier entwickelt sich an der Schnittstel-
le zur Science-Fiction ein Bedrohungsempfinden. „Aus Mary Shelleys »Frankenstein« spricht erst-
mals die moderne Angst vor einer Körper-Maschine-Vermischung (…). Indem sie ihm eine latente
Destruktivität gibt, bereitet Mary Shelley die heute weit verbreitete Auffassung von der Maschine als
schlummernden Riesen vor, der jederzeit erwachen und das Menschliche unter sich zertrampeln
kann.“ LeVitté-Harten, S. 115.

7.5 Exkurs: Individuelle und kollektive, theologische und philosophische Körperauflösung

139

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Die Medizin generiert Untote. Gehring gelangt mit biologischen, medizinischen und
philosophischen Aspekten und mit 1968 als Kulminationspunkt zu jenen Attributen,
zu denen auch Romero gelangte: das Kannibalische, die Differenzierung von Herz-
und Hirntod, der Untot. „Dies mag Zufall gewesen sein, rückblickend bildet es eine
Konstellation.“ (Stoff, S. 15)

Zombies als théâtre de la cruauté

Zombies treten in der Morti-Viventi-Trilogie als strukturzersetzende Manifestation
des Chaos, der Willkür, der Abwesenheit von Logik, Ordnung und Gott auf. Diese
drei Filme bieten weder Stabilität noch Konsistenz. Ruhepausen in gewohnten Struk-
turen werden verweigert. Die Erzählungen sind fragmentarisch, nonlinear verknüpft
und besonders in Paura von Parallelhandlungen durchbrochen, die sich einer Zu-
ordnung entziehen und keine zeitliche und räumliche Orientierung zulassen.393 Die
Handlung erscheint als Collage, wobei (Alp-)Traum und Realität, Vision und Wahr-
heit nicht zu unterscheiden sind.394 Die groben Ereignisketten verlieren sich bei zu-
nehmender Häufung der Zombies im Chaos und weichen grotesker Gewalt. L'aldilà
erscheint zudem als Film organisch, da er durch die mal weiche und mal harte Kon-
struktion der Bilder, des Tons und der Schnittgeschwindigkeit auf die Figuren reagiert
und seinen Charakter ändert, wenn die metaphysische Emily, der rationale Dr. McCa-
be (David Warbeck) oder die Personifikation des Normalen, Lisa (Catriona MacColl),
das Bild dominieren. Und wo in L'aldilà ein Gemälde den Raum beeinflusst, führt
in Villa ein Foto zum Kollabieren der Zeit.395

7.6

393 Hier könnten Parallelen zur Narrationsstruktur von Pornofilmen gezogen werden, die ebenfalls we-
niger überspannende Handlungen als Situationen schaffen. Die Geschichte bleibt sekundär.

394 So notierte bspw. der Filmkritiker Geoff Andrew zu Paura: „It’s laughably awful, though with its
nonsensical ‚plot‘, randomly constructed according to the illogic of fear, and its grotesque emphasis
on physical mutability, fragmentation and decay, it could just conceivably be the sort of disreputable
movie the Surrealists would have loved.“ Zit. n. Thrower, S. 157. Was er abwertend meint, trifft den
artifiziellen Kern gut. Auch seine Beschreibung von L'aldilà erfasst die strukturelle Narration, deu-
tet sie jedoch ohne künstlerischen Anspruch. Ihm zufolge ist L'aldilà „a shamelessly artless horror
story whose senseless story is merely an excuse for a poorly connected series of sadistic tableaux of
torture and gore.“ Zit. n. ebd., S. 157.

395 Villa vermag vielfach zu irritieren: Der Film schafft referenzielle Verbindungen zur zeitgenössi-
schen Popkultur. Vorrangig sei hier auf Shining (The Shining, Großbritannien, USA 1980, Regie:
Stanley Kubrick) und die Buchvorlage Stephen Kings (1977) sowie auf Amityville Horror mit
der Vorlage Jay Ansons (1977) verwiesen. Beide illustrieren den Familienvater als Werkzeug des Bö-
sen. Und in beiden greift er zur Axt, um Jagd auf seine Familie zu machen. Auch in Villa ist das
Verhalten des Vaters mysteriös. Doch die Verweise führen auf eine falsche Spur, selbst dann noch,
als der Vater zur Axt greift. Er will nicht morden, sondern sein Kind retten. Hier wird mit popkultu-
rell generierten Erwartungshaltungen gespielt. Auch die Erwartungen an Fulci werden desavouiert,
da der Film gänzlich entschleunigt und nur mit einem Rudiment von einem Zombie deutlich von
den Vorgängerfilmen abweicht. Letztlich steht selbst das pessimistische Ende den Sehgewohnheiten
entgegen, da die Eltern alles tun, um ihren Sohn zu retten (außer rechtzeitig auf ihn zu hören) und
dabei/deshalb sterben. Vgl. für weiterführend Thrower, S. 181ff.

7 Religion und Ekel

140

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


In gängigen Narrationen bilden Raum und Zeit, gekoppelt an eine Ereigniskette,
eine zusammenhängende Struktur – ein Erzählkonzept, welches Fulci in losen episo-
dischen Verknüpfungen auflöst. Dies lässt den Betrachter am Skript oder an sich
selbst zweifeln. Jedoch sind die Zombies stets der verbindende Faktor. Sie sind das
haltende Gerüst, über welches die einzelnen Fragmente der Geschichte gespannt wur-
den. Ihre destruktive Macht wirkt sich auf die Narrationsstruktur und ihre Kontinui-
täten aus. Derartig viel zersetzende Energie, die letztlich auch Norm und Medium
manipuliert, brachte das Genre seither nicht mehr hervor. Die Normverweigerung
manifestiert sich im Exzess, der sich nicht nur in den grausamen und ekelhaften Bil-
dern offenbart. Selbst der Ton mündet in Maßlosigkeit, bspw. wenn in Dunwich,
Massachusetts,396 die Geräuschatmosphäre von Dschungelklängen und exotischen
Tierlauten dominiert und so die Logik des Sets zerstört wird.397 In L'aldilà heulen
Wölfe im Ort, Vogelspinnen attackieren ein lethargisches Opfer und das Wetter wech-
selt sprunghaft. Die Kellergewölbe sind von Stimmen durchsetzt und wenn Emily
fluchtartig das Wohnzimmer verlässt, setzt der Ton vollständig aus. Die harten Absät-
ze ihrer Schuhe erzeugen auf dem alten Dielenboden keinerlei Geräusch. Was vom
Zuschauer als technischer Fehler wahrgenommen werden kann, wird von Lisa auch
diegetisch registriert und durch Wiederholungen der geräuschlosen Flucht betont.398

Dies verweist auf die Künstlichkeit des Mediums und zugleich auf den künstlerischen
Anspruch Fulcis. Er hinterfragt die Oberflächenstruktur des Films. Driften Bild und
Ton auseinander, verliert der Rezipient seinen Halt. Der anarchische Exzess wird zur
Ausdrucksform.399

Diese Narrationsstrategie spiegelt das Theater der Grausamkeit Antonin Artauds.
Auch wenn Antonella Fulci eine gewisse Belustigung nicht unterdrücken kann, wenn
sie davon berichtet, wie ihr Vater scherzhaft auf Anleihen bei Artaud verwies und
dies begierig vom Reporter aufgenommen wurde,400 so lassen sich eben diese Paralle-
len auch nicht von der Hand weisen. Die Zombies personifizieren es. Sie sind subver-
siv gegen Körper, Raum, Zeit und somit gegen jede Konvention. Fulcis surreale Bilder
erhalten jedem Sinn gegenüber den Vorrang: Atmosphäre über Logik, Wirkung,
Spannung und Ekel über nachvollziehbarer Narration. Artauds Konzept findet sich
hier realisiert, welches die Lebensorientierung des Theaters und die Negierung des
klassischen Meisterwerks (also auch der Konvention und Norm) durch Rausch, Ex-

396 Bereits der Ort verweist auf Lovecrafts Das Grauen von Dunwich (The Dunwich Horror, 1929).
397 Thrower sieht die Setlogik auch durch die Drehorte zerstört, vgl. Thrower, S. 145.
398 Vgl. ebd., S. 177ff. Nicht nur Emilys Verschwinden kann als Materialfehler wahrgenommen werden,

sondern auch ihr stets plötzliches Auftauchen. Thrower fühlt sich an mechanische Fehler früher Fil-
me erinnert, vgl. ebd., S. 176f. Dies wird im modernen Horrorfilm als Stilmittel, als sogenannter
Jumpscare, genutzt.

399 Für den Exzess als Horrorcharakteristikum vgl. Riedel 2004, S. 293ff.
400 „He compared the movie [Anm. P. D.: L'aldilà, dessen internationaler Titel The Beyond war] to a

poem by Antoin Artaud just to provoke the interviewer, but the guy seemed to take it seriously be-
cause I’m reading about The Beyond’s ‘Artaudian’ atmosphere over and over. It’s touching how peop-
le keep searching for a common thread in daddy’s frequent genre-mutations. Take a breath folks, if
there’s a thread in daddy’s career, it’s a small b-movie from the past.” Vorwort von Antonella Fulci, in
Thrower, S. 6.

7.6 Zombies als théâtre de la cruauté

141

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


zess und (Alp-)Traumprojektion auf der Bühne fordert. Das Double seines Theaters
fand er in der Pest, der Metaphysik und der Grausamkeit, was Fulci in seinen Zom-
bies kristallisiert. Nur die gewaltsame Auflösung des (gesellschaftlichen) Körpers, so
Artaud, führe zu dessen Heilung.401 Provokation und Emotion sind dabei die Trieb-
kräfte. Und wie die Avantgarde-Künstler leitet Artaud viele seiner Exzess-Vorstell-
ungen aus einem ausgeprägten Hang zum Exotismus ab – ein Weg, den Fulci über
Zombi 2 ging.

Artaud forderte eine Ununterscheidbarkeit von Bühne und Publikum, von Thea-
ter und Leben, ein Hinein- und Zusammenwirken von Geschehen und Rezeption. In
diesem Zusammenhang ist die Feststellung Robniks aufschlussreich, die Fulcis Zwang
zur Auseinandersetzung mit Bedeutung belädt:

„Zombiekino treibt die Aktionsbewegung auf Grenzfälle der Erstarrung und des reinen
Zuschauens zu – auf »Affektbilder« (laut Deleuze die Keimform eines Bildes von Subjekti-
vität, die im Kontinuitätsbruch gründet) und auf Bilder, in denen handelnde Figuren ten-
denziell ununterscheidbar von ZuschauerInnen werden.“ (Robnik, S. 39)

Das faszinierte und zugleich angeekelte Starren sei eine Form der Zombiefizierung,
eine Rückwirkung des Films in den Zuschauerraum, die Handlung und Rezeption
kurzzeitig gleichsetze. Robnik rekurriert eine Szene aus Zombi 2, welche die zeitlich
gedehnte Inszenierung, das Ekelpotenzial des Zombies und die Rückwirkung des
Schocks illustriert: Die Protagonisten werden von Dr. Menard zu seinem Haus diri-
giert. Dort angekommen entdecken sie eine Szenerie des Schreckens (deren grausa-
mes Vorspiel ihnen, im Gegensatz zum Zuschauer, erspart blieb): Eine Gruppe von
modrig braunen, zersetzten Zombies verzehrt träge Mrs. Menards sterbliche Überres-
te. Während drei der Monstren haarlos sind, wird die vierte Figur durch struppig lan-
ges, graues Haar als Vetula-Motiv mit eigenständigem Ekelkanon gekennzeichnet.402

Alle vier zerren ruhig, beinahe in Zeitlupe, das feuchte Fleisch aus dem Leib und füh-
ren es den bedächtig kauenden Mündern zu. Der Vorgang verteilte das Gewebe im
Raum, das Blut verfärbte die Dielen. Der an die Decke geheftete Blick des Opfers ist
in Todesstarre, Schrecken und Panik eingefroren. Die Gruppe der zufällig hinzugetre-
tenen Besucher verfällt angesichts dieser Grauenverdichtung „in eine kleinkollektive
Bewegungsträgheit“ (Robnik, S. 39), die „zu lang anhaltend und skurril ist (und zu
markenzeichenhaft in Fulcis Filmen), um als schlichte Schockstarre durchzugehen.“
(Ebd., S. 39f.) (Zu-)Schauen, Ekel und Faszination werden gedehnt. Dadurch könne
auch der Schockauslöser länger inszeniert und die Bilder mit Bedeutung beladen wer-
den:

„Was zählt, ist erstens, dass (Fulcis) Inszenierung, mise-en-scène, die Modulation des filmi-
schen Wahrnehmungsprozesses ist – einer zwischen Publikum und Bild geteilten Subjekti-

401 Vgl. Artaud, S. 17-34. Ergänzt sei, dass er mehrmals betont, dass er mit Grausamkeit nicht (nur) den
Wortsinn meine und sich von der Reduktion auf Sadismus und Blut distanziere, vgl. ebd., S. 109ff.

402 Die Chiffre der ekelhaften alten Frau, der Vetula, ist seit der Antike „der Inbegriff alles Tabuisierten:
abstoßender Haut- und Formdefekte, ekelhafter Ausscheidungen und sogar sexueller Praktiken –
ein obszöner, verwesender Leichnam schon zu Lebzeiten.“ Menninghaus 1999, S. 16. Kombiniert
wird dies mit dem Fressvorgang, Kannibalismus und dem offenen Leichnam. Der Ekelkanon ver-
vollständigt sich im Sinne Barbara Creeds und Julia Kristevas, vgl. Thrower, S. 29.

7 Religion und Ekel

142

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


vität als Weltverhältnis, und dass dieses Weltverhältnis hier im Modus der Aktion in jenen
des Aufschubs und der Handlungskrise übergeht. Entscheidend ist zweitens: Die genann-
ten Fulci-Szenen sind Deleuze’sche Affektbilder nicht nur insofern, als sie uns Zuschauen-
de und die Filmfiguren (die ihrerseits tendenziell bloße Zuschauende sind) heftigen Emp-
findungen aussetzen, sondern auch insofern, als sie sich als reine Wirkungen gegenüber
dem Kausalgefüge des Aktionsablaufs verselbständigen; die Handlungsaufschübe sind in
forcierter Weise eigendynamisch und zu lang; zombifizierende Erstarrung wird bei Fulci
eigenmächtig, grundlos, auch ohne Biss infektiös.“ (Ebd., S. 40)

Die Bilder erzeugen eine Rückwirkung in den Zuschauerraum. Tendenziell findet dies
in vielen Zombiefilmen statt, besonders in denen vor 2002, ist bei Fulci jedoch als
einzigartige Verdichtung herauszustellen.403 Das Sich-dem-Schock-Aussetzen wird
zur Essenz des Films.

Fulci orientiert sich unzweifelhaft an den Leitprinzipien Artauds und des Surrea-
lismus. Er entfesselt alle filmischen Mittel gleichrangig. Was Artaud zur Körperlich-
keit des Theaters führte, mündet bei Fulci in der Körperlichkeit des Ekels – für den
Rezipienten wird dies jeweils zur körperlichen Erfahrung. Was bei Artaud das totale
Theater ist, wird bei Fulci zur Idee des absoluten Films und ist in L'aldilà am stärks-
ten verdichtet:

„My idea was to make an absolute film, with all the horrors of our world. It’s a plotless
film: a house, people, and dead men coming from The Beyond. There’s no logic to it, just a
succession of images […] We tried in Italy to make films based on pure themes, without a
plot, and The Beyond like [Dario Argentos] Inferno, refuses conventional and traditional
structures.”404

Die avantgardistische Apokalypse Fulcis

Lucio Fulcis Zombie ist ein genuin destruktives Monstrum, eine Allegorie für die Be-
deutungslosigkeit in einer Welt, die durch die Abwesenheit Gottes definiert ist. Er tritt
als Perversion des Menschen, seiner Hoffnungen und seines Glaubens auf. Er ist eine
leidende Kreatur, deren Existenz Leid verursacht. Seine diametrale Anlage offenbart
stets mindestens zwei Quellen des Bösen. Bereits in Zombi 2 ist dieser Ansatz mani-
fest. Paura und L'aldilà schwanken zudem zwischen römisch-katholischem Welt-
bild und Lovecraft. Und Villa positioniert Ursache und Wirkung zwischen Familie
und Monster, häuslicher Intimität und Wissenschaft. So erlangen die Kreaturen moti-
vische Freiheiten. Sie sind physisch und nonphysisch zugleich. So können sie sich in
Paura und L'aldilà sprunghaft bewegen, sich plötzlich materialisieren oder sie pen-
deln, wie Dr. Freudstein, zwischen physischem Killer und nonphysischem Geistwe-

7.7

403 Die Verlangsamung der Bedrohung und die Dehnung von Ekel und Destruktion, stehen im Kon-
trast zum Actionfilm. Diese Differenz wird in vielen Zombiefilmen nach 2002 durch (Schnitt-)Ge-
schwindigkeiten und dynamische Kamerabewegungen aufgelöst.

404 Zit. n. Russell, S. 137, Herv. i. O. Besonders Dario Argento hat mit Suspiria (Italien, Deutschland
1977, Regie: Ders.) und Feuertanz – Horror Infernal (Inferno, Italien 1980, Regie: Ders.) für
Fulci eine Vorbildfunktion, da sie seinem Konzept vom absoluten Film am nächsten kommen, vgl.
Thrower, S. 174ff.

7.7 Die avantgardistische Apokalypse Fulcis

143

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


sen, welches Türen sich unerklärlich öffnen und schließen lässt oder sich, wie in
Amityville Horror, mit glühenden Augen in der Finsternis zu erkennen gibt.405 Sie
sind Mittler zwischen Diesseits und Jenseits.

Fulcis eigenwillige Filme vervollständigen sich gegenseitig. Jeder erscheint als
Fragment einer Gesamtgeschichte, welche der Lebensumwelt kontinuierlich näher
rückt: Vom Friedhof (Paura) ins Hotel (L'aldilà) und final ins Familienhaus (Vil-
la). Sie verweigern den Zugang und fordern eine Interpretation ein. So untermauern
sie Fulcis Ruf als Vertreter einer filmischen Avantgarde. Sucht man nach (überwie-
gend) verallgemeinerbaren Konturen der künstlerischen Avantgarde, stößt man un-
weigerlich auf deckungsgleiche Schlagworte wie „der Künstler in der Rolle des Vorrei-
ters“,406 Primitivismus als „Abwendung von der Gegenwart“ und „Rekurs auf alte For-
men und Vorstellungen“ usw. (ebd., S. 16). Die antikonventionelle Avantgarde ist zu-
gleich anti-mimetische Kunst und desemantisiert ihren Gegenstand. Besonders die
Transgression erscheint dabei als einheitliche Tendenz.407

Während Fulci formal die Grenzen des Darstellbaren überschreitet, speziell im
Bezug auf Ekel, Splatter und Pietäten, markiert er sie inhaltlich mit Toren und Pforten.
Hier wird die Mischung aus Lovecraft (auch dort sind Tore in eine andere Welt im-
manent) und dem Offenbarungsbuch am deutlichsten. Die Johannesoffenbarung ist
hoffnungsspendend – davon distanziert sich Fulci unter Rückgriff auf Lovecrafts Par-
allelwelten. Er macht bewusst, dass die Erlösung zumindest fragwürdig ist, wenn sie
nicht den Weg über die Auflösung geht.

Die Morti-Viventi-Trilogie bildet ein Gesamtkunstwerk. Die Filme sind sperrig
und aus sich selbst heraus kaum verständlich. Sie pervertieren die christliche Ikono-
graphie und negieren die Heilsbotschaft. Und auch Rationalismus stößt an seine
Grenzen, Figuren patriarchaler Autorität, Psychiater und Journalisten, Ärzte und
Wissenschaftler, sind nutz- und hilflos. Fulci offenbart so Fortschritts- und Glau-
benspessimismus zugleich. Deren Auflösung kann nie zu irgendwessen Vorteil erfol-
gen, sondern nur über den Wortsinn selbst. Irdische Qualen sind nur in Ursuppe
überwindbar, da der Tod allein nie erlösend ist.

405 Parallelen zu Amityville Horror lassen sich in der Trilogie vielfach finden: Das Amityville-Haus
wurde von einem Hexer aus Salem erbaut, Fulcis Dunwich steht auf den Fundamenten der Hexen-
stadt. Sowohl in Amityville als auch in L'aldilà befindet sich der Eingang zur Hölle hinter einer
Mauer im Keller verborgen. Und ist man in zu engem Kontakt mit den Höllensubstanzen geraten,
hier schwarzer Schleim, dort die Zombies, werden einstmals friedliche Hunde zu reißenden Bestien.
Dagegen erscheinen die visuellen Parallelen von blutenden Wänden und Gemälden (in beiden Fil-
men) nur marginal.

406 Van den Berg, Hubert; Fähnders, Walter: Die künstlerische Avantgarde im 20. Jahrhundert – Einlei-
tung. In: Van den Berg, Hubert; Fähnders, Walter (Hrsg.): Metzler Lexikon Avantgarde, Stuttgart,
Weimar 2011, S. 1-19, hier S. 7.

407 Vgl. vertiefend ebd., S. 17f. Wie noch gezeigt wird, sind Entgrenzung und Grenzauflösung elemen-
tar für Apokalypsen. Und wenn van den Berg und Fähnders herausarbeiten, dass das Monomani-
sche der Avantgarde sich im Postulat „das Alte zu vernichten und das Neue, die Utopie im eigenen
Projekt zu erschaffen“ (ebd., S. 17) zusammenfassen lasse, so ist auch dies der Tenor theologisch
deutbarer Apokalypsen.

7 Religion und Ekel

144

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Fulci konzentriert sich auf das Martyrium des Leibes und macht so den Unter-
gang individueller und schmerzhafter.408 Jeder seiner Filme beginnt, wenn der Welt-
zerfall bereits vorangeschritten ist. Das Chaos träufelt sukzessive in den zerbrechen-
den Alltag. Unordnung und Bedeutungsverlust werden zu Leitthemen. Fulcis einzig-
artige Zombieapokalypsen sind ultimativ und absolut, sie sind nicht zu verhindern
und längst im Gange. Während sich alle Welt vor Zeichen fürchtet, die von Religion
und Science-Fiction vorgegeben werden, zeigt Fulci, dass die Gegenwart bereits als
Zeichen erscheint. Sie ist die Schwellenzeit zwischen Apokalypse und Leere. Die Nor-
malität ist die (prä-)apokalyptische Realität.

Ähnlich situiert Jacques Derrida die Gegenwart als bereits apokalyptisch. Da der
Atomkrieg ohne Vorbilder sei und als „Nicht-Ereignis“ nie stattgefunden habe,409 sei
auch jede Katastrophe in dessen Kontext ebenso vorstellbar wie nicht vorstellbar. Die
Idee der totalen Vernichtung ist der Impuls für Kunst und Literatur. Der Atomkrieg
ist abhängig von Sprache, sowohl in Vorbereitung, im Moment der Ausführung als
auch in der Beschreibung einer postatomaren Zeit (vgl. ebd., S. 85ff.). Wissenschaft,
Fiktion und Science-Fiction können nur darüber sprechen und fabulieren. Im Ange-
sicht der Selbstvernichtung ist alles nur Science-Fiction. Das Thema ist somit legitim
für Wissenschaft und Fiktion gleichermaßen, bewegen sich doch beide auf dem Feld
der Spekulation. Ihre bloße Möglichkeit und ihre medial verbreitete sprachliche Er-
fassung machen die Apokalypse aber alltäglich und gegenwärtig. Da der Diskurs statt-
findet, hat sie im Grunde schon begonnen, wir befinden uns bereits in der apokalyp-
tischen Schwellenzeit.

Mit seinem Triumvirat des italienischen Zombiefilms genießt Fulci eine Sonder-
stellung. Seine ästhetischen Formalia wirkten auf viele folgende Produktionen. Jedoch
erfuhr die religiöse Bedeutungsebene keine Beachtung. Sein Weg über den Zombie
mit theologischem Deutungshorizont blieb allein stehend. Erst die spanische [REC]-
Reihe lässt das religiöse Potenzial wieder aufleben und erklärt die Infektion dämo-
nisch. Diese Fälle bleiben jedoch insgesamt Singularitäten, weshalb danach gefragt
werden muss, wie eine Apokalypse ohne Gott überhaupt erklärt und gedeutet werden
kann.

408 Die prägende Wirkung lässt sich an Hommagen belegen. So veranlasste Tarantino 1998 eine Wie-
derveröffentlichung von L'aldilà, vgl. Thrower, S. 174. Und Robert Rodriguez brachte mit Planet
Terror (USA 2007, Regie: Ders.) eine visuelle Hommage in den Mainstream ein. Selbst The Wal-
king Dead zitiert einige der Fulci-Zombies, so den Konquistadoren aus Zombi 2. In Staffel 04, Epi-
sode 08 (Too Far Gone) wird von einem spielenden Mädchen aus dem Schlamm eines abgerutsch-
ten Hangs das zerfetzte Gesicht eines Zombies freigelegt, welcher visuell am Fulci-Vorbild orientiert
ist. Und Warm Bodies verweist mittels der Blu-ray-Disk ganz direkt auf Zombi 2, wobei die Prot-
agonistin durch das Anhalten des Covers mit dem verwesten Konterfei des Konquistadoren zu ver-
gleichen versucht, ob der Zombie ihres Vertrauens dem Klischee entspricht.

409 Derrida, Jacques: No Apocalypse, not now (full speed ahead, seven missiles, seven missives). In:
Ders.: Apokalypse, (aus dem Franz. von Michael Wetzel) (3. überarb. Aufl.) Wien 2009, S. 77-111,
hier S. 86.

7.7 Die avantgardistische Apokalypse Fulcis

145

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Der Zombie als säkulare Essenz der Apokalypse

Bisher ist der Zombie als Motiv der Mythenentlehnung und Gegenwartsspiegelung
erfasst worden. Dies sollen nun durch eine zusammenfassende Betrachtung theolo-
gisch-apokalyptischer Diskurse und der Verortung des Zombies darin komplettiert
werden.

Apokalypse ist ein religiöser Begriff, der spezifische Bedingungen und Zeichen
impliziert. Die Tauglichkeit des Terminus für Zombienarrationen bedarf darum einer
genauen Prüfung. Ist er im Kontext der Zombies zulässig? Die herausgearbeitete Zeit-
geschichtsentlehnung des Motivs wirft nämlich die Frage auf, inwiefern überhaupt
ein religiöser Einfluss vorhanden ist, oder – bei angenommener Säkularisierung – in-
wiefern es noch auf theologische Denkfiguren rekurriert. Behält der Zombie eine reli-
giöse Konnotation? Wie ist die Handhabung des Terminus im Zusammenhang von
diegetischer Vision und Gegenwart des Rezipienten zu beurteilen? Welche Funktio-
nen lassen sich aus dieser Kombination für das Monster ableiten? Und: Ist dessen Po-
pularität mit einer apokalyptischen Dimension begründbar?

Die Zombieapokalypse sei zunächst als säkularisiert, im Sinne einer Interpretati-
on klassischer Motive, gesetzt. Dies bietet sich an, da der moderne Zombie ohnehin
eine Interpretation und Transformation darstellt. Die Tauglichkeit des Säkularisie-
rungsterminus soll anhand der Annahme geprüft werden, dass das Motiv über seine
historische Entwicklung hinaus im Dialog mit der Gegenwartskultur steht und dass
assoziativ-apokalyptische Bilder durch diese eingespeist werden. Dafür müssen diese
Analogien dechiffriert und auf ihre theologische Kompatibilität und ihr Deutungspo-
tenzial hin geprüft werden.

Prototypische Schwerpunkte apokalyptischer Zombienarrationen

Um säkularisierte apokalyptische Motive im Zombiefilm aufzudecken, sei als archety-
pisches Beispiel der Postmillennium-Phase Danny Boyles Initialfilm 28 Days Later
(Großbritannien 2002, Regie: Danny Boyle) näher betrachtet. So sollen klassische
Rahmen- und Handlungselemente, Auffälligkeiten und perpetuierte Bilder erarbeitet
werden, die sich in Zombienarrationen mit apokalyptischem Duktus finden. Die ex-
trahierten Motive können nach entsprechenden Rekursen auf die Bild- und Symbol-
sprache klassischer Apokalypsen untersucht werden, um den Terminus der Säkulari-
sierung als tauglich herauszustellen.

Jim, ein junger Fahrradkurier, erwacht in einem Londoner Krankenhaus. Er ist
nackt, sein Körper ausgezehrt. Im Zimmer herrscht Chaos, die medizinischen Instru-
mente, die noch an seinem Leib hängen, erfüllen keine Funktionen mehr. Hilfesu-

8.  

8.1

147

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


chend durchstreift er das Gebäude. Es ist menschenleer, Papiere, Müll und andere zu-
rückgelassene Dinge liegen in den Fluren, die Telefone geben kein Signal. Die Leere
und chaotische Unordnung setzen sich auf den Straßen fort: Zeitungen und Flugblät-
ter wehen durch verlassene Gassen, auf einem Treppenabsatz flattern Geldscheine im
Wind, Fahrzeuge liegen verlassen da – die Stadt ist tot. Es existieren offenbar keine
Menschen mehr. Jim scheint der letzte zu sein.

Die Situierung in einem apokalyptischen Szenario wird ohne Worte und Erklä-
rungen, nur durch Bilder verdeutlicht. Die aussagekräftigste Visualisierung findet sich
in einer Kirche, die Jim betritt. Offenbar liegt der intuitive Impuls zugrunde, dass
man Überlebende am ehesten in Gotteshäusern findet, statt in den Tempeln militäri-
scher und kapitalistischer Macht. Im Treppenhaus steht flüchtig an eine Wand ge-
schrieben: Tut Buße, das Ende ist verdammt nah! (Repent / The end is extremely
fucking nigh). Der junge Mann muss feststellen, dass das Gebäude zu einem Leichen-
haus umfunktioniert wurde. Es ist gefüllt mit teils eingehüllten Körpern – unweiger-
lich drängen sich Bilder verheerender Epidemien auf. Jim sucht nach Erklärungen,
orientiert sich, sucht Gesellschaft und ruft in die weitläufigen Hallen. Und auf den
akustischen Reiz folgen nun Reaktionen: Wie aufgeschreckte Raubtiere erheben sich
einige Infizierte aus den Leichenbergen. Und durch eine aufbrechende Tür stürzt eine
wild zuckende Kreatur, sich offenbar gegen das Erstarren des Leibes zur Wehr setzend,
und attackiert Jim. Dieses Geschöpf war einstmals ein Priester. Das Heilige ist jedoch
nicht mehr heilig, die weltliche, wissenschaftliche Katastrophe hat den Kleriker nicht
verschont.

Die ersten Zeichen von Bewegung in der erstarrten Welt und die erste Attacke
finden im vermeintlichen Schutz eines Gotteshauses statt. Die symbolischen Hoff-
nungsträger für Rettung und Fürsorge (Kirche und Krankenhaus) werden ihrer Funk-
tion entledigt. Zudem zeigt die gesamte Verortungssequenz den Infizierten als neue
existenzielle Bedrohung. Der Krypto-Zombie410 agiert wie eine reißende Bestie, pa-
rallel zu den mit Wut (Rage) infizierten Schimpansen in der Labor-Exposition des

410 Höltgen legt dar, dass Romero mit The Crazies den Weg über den Verrückten ging. Dieser Schritt
ermöglichte das Tempo, die Benutzung von Werkzeugen, Kommunikation etc., ohne dass die ideo-
logische Parabelfunktion verloren ging, die den Zombies innewohnt, vgl. Höltgen, Stefan: Der Ver-
rückte als Krypto-Zombie. The Crazies – Fürchte deinen Nächsten. In: Splatting Image, Heft 82
(2010), S. 63-64, hier S. 63. Höltgen liest diese Verrückten als Krypto-Zombies im Kontext des Re-
makes, The Crazies – Fürchte deinen Nächsten (The Crazies, USA, Vereinigte Arabische
Emirate 2010, Regie: Breck Eisner), welches nicht mehr die Machtstrukturen von Militär und Wis-
senschaft als den eigentlichen Wahnsinn herausarbeitet, sondern die soziale Katastrophe in den Fo-
kus rückt. In diesem Film zeigen sich nun wesentlich intensiver die Parallelen zu den (ebenfalls
kryptischen) Zombies, die bspw. in 28 Days Later, dem Dawn-of-the-Dead-Remake und in
Zombieland (USA 2009, Regie: Ruben Fleischer) auftauchen. Der Terminus Krypto-Zombie wird
nachfolgend beibehalten. Bräunlein liefert zudem einen bemerkenswerten Querverweis, der den
Bogen vom Wiedergänger zum Zombie und seiner Krypto-Variation schlägt und seine Basis in der
Seuchengeschichte findet: „Im Verhalten osteuropäischer Wiedergänger (…) glaubt der spanische
Neurologe Juan Gomez Alonso deutlich die Symptome der Tollwuterkrankung Lyssa-Encephalita/
Rabies/Hydrophobie diagnostizieren zu können. In seiner extremen Erscheinungsform führt diese
Art der Hirnhautentzündung zu abnormen Verhaltensweisen, wie Übererregbarkeit, anfallsartige
Raserei mit aggressivem Beißverhalten, Speicheln und Erstickungsanfällen. Es folgen schnell fort-
schreitende Lähmungen und Krämpfe, zum Teil Koma. Die Infizierten sind gegenüber Licht, Wasser

8. Der Zombie als säkulare Essenz der Apokalypse

148

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Films. Diese Infizierten tragen trotz des Novums ihres Tempos und ihrer lediglich tö-
tenden, aber nie das Opfer verzehrenden Raserei alle Kerncharakteristika des Romero-
Zombies in sich.

Jim wird von Überlebenden gefunden und es bildet sich eine Gruppe. Da London
lebensgefährlich ist, die Nahrungsmittel und Trinkwasser knapp sind, beschließt man
einem per Radio übertragenen Notsignal zu folgen, welches zu einer Militärbasis vor
Manchester führt. Die Rettung entpuppt sich jedoch als Falle: Der Kommandant der
Einheit glaubt, dass eine Welt ohne Hoffnung nichts Lebenswertes biete. Um seine
Soldaten von Suiziden abzuhalten, initiierte er das Notsignal, um Frauen und somit
die Aussicht auf Vergnügen anzulocken. Und mit Jim kommen nun auch zwei junge
Frauen an. Die Konflikte sind vorprogrammiert und eine Eskalation zwischen den
Gruppen nahezu unausweichlich, zumal die Militärs die einzige Stimme der Moral
und Vernunft in ihren Reihen umgehend exekutieren.

An diesem Beispiel sollen stetig perpetuierte Motive zusammengefasst werden,
welche Ästhetik und Inhalt apokalyptischer Zombietexte prägen. Die fortdauernd
ähnlichen Bilder können in vier Gruppen gebündelt werden, wobei die erste einer
Differenzierung bedarf:

1.1 Krieg. Stets ist das Auftauchen der Untoten von kriegsentlehnten Bildern be-
gleitet. Je nach dramaturgischer Notwendigkeit oder Budget sind drastische Ge-
fechtssituationen zu sehen oder durch diegetische Dialoge erfahrbar. Zudem tau-
chen militärische Elemente auf, die auf den Krieg als Ganzes verweisen, so Panzer,
Truppen- und Transportfahrzeuge, Helikopter, Waffen, Uniformen, Feldlager etc.
In 28 Days Later zeigen sich diese Einzelelemente vielfach. Die auffälligsten asso-
ziativen Parallelen offenbaren sich in der zweiten Hälfte. Vor dem am Horizont
brennenden Manchester liegt eine militärische Straßensperre, angefüllt mit
Kriegsgerät. An dieser wird die Überlebendengruppe von den Soldaten aufgegrif-
fen. Neben den auf Gefechte verweisenden Einzelelementen sei hier auch die Se-
quenz hervorgehoben, bei der eine Gruppe Infizierter durch Stacheldrahtabsper-
rungen und ein Minenfeld stürmt, während sie von Soldaten mit schweren MGs
unter Feuer genommen wird. Referenzielle Parallelen zur Omaha-Beach-Eröff-
nungssequenz in Saving Private Ryan sind nicht von der Hand zu weisen.
1.2 Bürgerkrieg. Es finden sich stets Konflikte innerhalb der Gruppen oder zwi-
schen mehreren Überlebendengruppen. Der Kampf Mensch gegen Mensch ist ein
überdauerndes Thema im Zombie- und Endzeitfilm.411 Definiert man die
Menschheit als Civitas, als Gesamtheit der Bürgerschaft ohne ethnische und natio-

und starken Gerüchen überempfindlich, und die Erkrankten sind nachtaktiv. Die Erkrankung wird
durch die Rabies-Viren über den Speichel infizierter Tiere (Fuchs, Wolf, Hund, Katze, Rind, Fleder-
mäuse) ausgelöst. Sie ist unheilbar und führt stets zum Tod.“ Bräunlein, S. 124 Anm. 50.

411 Das Überleben Weniger ist charakteristisch für die dystopische Science-Fiction. Selten münden die
Narrative in die totale Vernichtung, da diese kaum vorstellbar ist, vgl. Lehnert, Gertrud: Endzeitvi-
sionen in der Science Fiction. In: Kaiser, Gerhard R. (Hrsg.): Poesie der Apokalypse, Würzburg 1991,
S. 297-312, hier S. 302. Wie in Mathesons I Am Legend oder in Mary Shelleys Verney, the Last Man
(1826), wo es jeweils (vermeintlich) nur einen Überlebenden gibt, endet mit deren Tod auch die Ge-
schichte der Menschheit. Als äquivalente filmische Erzählung sei Quiet Earth – Das letzte

8.1 Prototypische Schwerpunkte apokalyptischer Zombienarrationen

149

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


nale Begrenzungen, sind diese Auseinandersetzungen als Bürgerkrieg zu werten.
Das Bild einer Menschheit als geschlossene Gruppe, jenseits aller Nationalitäten,
Geschlechter und Religionen, unter dem Eindruck einer Bedrohung von außen ist
hierfür Grundvoraussetzung und tatsächlich weder neu noch unverhandelt.412

Unter dem Eindruck der atomaren Bedrohung notierte der österreichische Philo-
soph Günther Anders bereits in den 1950er Jahren: „Denn eines hat sie erreicht,
die Bombe: ein Kampf der Menschheit ist es nun. Was Religionen und Philosophi-
en, was Imperien und Revolutionen nicht zustandegebracht haben: uns wirklich
zu einer Menschheit zu machen – ihr ist es geglückt. Was alle treffen kann, das be-
trifft uns alle. Das stürzende Dach wird unser Dach. Als morituri sind wir nun w i
r. Zum ersten Male wirklich.“413 Die Menschheit als Ganzes wird als Civitas fass-
bar, da sie als Ganzes bedroht ist. Rassistische, xenophobe, nationalistische, anti-
autoritäre u. ä. Konflikte haben ihren Ursprung in den prä-apokalyptischen Struk-
turen und müssen bei fortgeschrittener Zersetzung neu verhandelt werden. Hier
kommt es zu Schnittmengen philosophischer Interpretationen, realer Krisenbeob-
achtungen und fiktiver Eskalationen in Literatur und Film. Zum Kampf gegen die
Gefahr von außen kommt immer auch der Krieg gegeneinander.414 Der katastro-
phale Wegbruch ordnender Gefüge mündet häufig in anarchistische Ereignisse.

Experiment (The Quiet Earth, Neuseeland 1985, Regie: Geoff Murphy) ergänzt. Weiterführende
narrative Möglichkeiten generieren sich naturgemäß durch größere Gruppen. Denn in apokalypti-
scher Science-Fiction überleben häufig nicht die gerechten, moralisch integeren und klügsten Men-
schen, sondern, „ganz im Sinne eines Vulgär-Darwinismus“, also gemäß des Survival of the fittest,
meist solche, die in der zivilisierten Welt keine wichtige Rolle spielten. Und dies, „um den mehr
oder weniger archaischen Eigenschaften eines Ur-Helden (…) zum Durchbruch zu verhelfen (…).“
Sie zeichnen sich durch physische Stärke, Cleverness, Machtwille etc. aus und besinnen sich auf die
alten Überlebenstechniken (Unterkunft, Bestellen von Feldern etc.), vgl. ebd., S. 303. Hans Krah ar-
gumentiert, dass die apokalyptische Katastrophe differenzierend sei. „Nach ihr bleibt nur übrig, was
nicht zivilisatorisch ist. Werte und Verhaltensweisen, die die Katastrophe überleben, lassen sich mit
dem Merkmal der Natürlichkeit versehen.“ Krah, S. 58. Diese kehrt zurück, wenn Zivilisation und
Kultur verschwunden sind. Und der Mensch, der ohne rechtliche und moralische, gesellschaftliche
und politische Begrenzungen sich selbst überlassen bleibt, rückt dem Hobbes’schen Naturzustand
näher. Hier kann thesenhaft formuliert werden, dass dieser Zustand von apokalyptischen Narrati-
ven als die eigentliche Natur des Menschen verstanden wird, die lediglich „durch die Zivilisation
(…) künstlich überdeckt und latent gebändigt, potenziell in der Tiefe des Wesens aber vorhanden
war.“ Ebd., S. 62.

412 In Science-Fiction-Filmen findet sich häufig der Appell an eine zusammenstehende Menschheit
(meist unter amerikanischer Führung) gegen eine globalen Bedrohung, so in Independence Day
(USA 1996, Regie: Roland Emmerich), Battleship (USA 2012, Regie: Peter Berg) und ähnlichen
Mainstream-Titeln.

413 Anders, Günther: Über die Bombe und die Wurzeln unserer Apokalypse-Blindheit. In: Anders, Gün-
ther: Die Antiquiertheit des Menschen. Über die Seele im Zeitalter der zweiten industriellen Revolu-
tion, München 1961, S. 233-324, hier S. 308, Herv. i. O. Im Kontext von 9/11 finden sich äquivalente
Ansätze: „Wir wollen wir werden, angesichts dieser Katastrophe. Der einzige Traum, der hier hilft,
ist der vom Zusammensein.“ Seeßlen und Metz, S. 39, Herv. i. O.

414 Bürgerkriege bergen ein besonderes Schreckenspotenzial in sich, denn sie werden mit „außeror-
dentlicher Härte und Brutalität ausgetragen (…), ein Friedensschluss [kommt] nur mühsam zustan-
de“ und erweist sich oft als nicht andauernd, vgl. Waldmann, Peter: Bürgerkriege. In: Heitmeyer,
Wilhelm; Hagan, John (Hrsg.): Internationales Handbuch der Gewaltforschung, Wiesbaden 2002,
S. 368-389, hier S. 373. Die Schonungslosigkeit ist ein historischer Topos. Bürgerkriege „sind beson-

8. Der Zombie als säkulare Essenz der Apokalypse

150

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Exemplarisch sei auf den als notwendig erachteten Einsatz von Militär, Polizei und
Bürgerwehren gegen Plünderer nach Naturkatastrophen verwiesen.
2 Assoziationen zu Pandemien. Am Beispiel von 28 Days Later sind dies Bilder
von Massengräbern, die sich schemenhaft in den Autoscheiben des vorbeifahren-
den Black Cabs spiegeln, sowie wiederkehrende Aufnahmen von Leichenbergen.
Diese evozieren über das spezifische diegetische Desaster hinaus immer Assozia-
tionen zu Bildern realer Seuchenkatastrophen. Unmittelbar erinnern sie an Sze-
nen der Ebola-Epidemie 2014, der Pestzüge u. ä. Die pandemische Seuche gene-
riert und manifestiert Bilder unfassbarer und unkontrollierbarer Zerstörung
menschlichen Lebens. Zudem existiert die strukturelle Verbindung zur Untoten-
wahrnehmung. Um hier auf die Verknüpfung von Vampirmotiven und Zombies
im Entstehungskontext von Night of the Living Dead und dem Rekurs auf
Mathesons I am Legend zurückzugreifen, sei auch an Murnaus filmischen Urvam-
pir, Nosferatu, erinnert, der in Pesterde ruhte und die Seuche in der Hafenstadt
Wisborg verbreitete.
3 Hunger und Durst. In 28 Days Later sind die Suche nach Nahrung und Trink-
wasser, die Frage nach der Gruppenversorgung und die Folgen von Unter- und
Mangelernährung elementare Themen und bilden vorrangige Handlungsmotiva-
tionen. Die Spannung wird erst durch den unbeschwerten Einkauf in einem Su-
permarkt in Form einer Bliss-Montage415 gelöst und ist als ein befreiendes und
Glück verheißendes Ereignis inszeniert. Kaum ein Zombiefilm kommt ohne diese

ders hart und grausam erstens aufgrund der gemeinsamen Vergangenheit der Konfliktparteien,
zweitens aufgrund der Spezifika der aktuellen Konfliktsituation und drittens im Hinblick auf die da-
bei mitschwingenden Zukunftsperspektiven (…).“ Ebd., S. 374. Die von Waldmann erarbeiteten
kausalen Ursachen bergen eine Vielzahl von Grenzsituationen, welche in Gesellschaften auftauchen,
die sich im Zerfall befinden. (1) Die Staatsautorität muss geschwächt oder in Auflösung begriffen
sein (vgl. ebd., S. 377), (2) die innere Bindung der Bevölkerung ist brüchig und (3) im sozialen Ge-
dächtnis ist eine Erinnerung an vergangene aber äquivalente Auseinandersetzungen vorhanden.
Hinzu treten ein (4) sozialer und politischer Wandel, also „strukturelle, den Status quo aushöhlende
Veränderungen“, die auch durch externe Einflüsse begünstigt werden (bspw. „Flüchtlingsströme aus
Drittländern“, vgl. ebd., S. 378f.). (5) Das reagierende Verhalten der Eliten und die Machtkalküle von
Einzelpersonen beschleunigen den Weg in den Krieg, vgl. ebd., S. 379. Der Beginn eines solchen ist
dabei häufig an ein polarisierendes schockierendes Ereignis gekoppelt, vgl. ebd., S. 380.

415 Der Terminus geht auf Jeanine Basinger zurück. Basinger „uses it to describe the ebullient images
featuring the heroine’s fleeting moments of happiness in the classical Hollywood woman’s film. The-
se images show her having all sorts of irresponsible fun, often with the leading man, in ways that
conflate romance with consumerism (…). According to Basinger, the "visual presentation" of the
Bliss Montage (which she also terms the "Happy Interlude") "finds the cinematic equivalent of its
own meaning: the rapid and brief passage of time in which a woman can be happy."“ Briefel, Avi-
ra: “Shop ‘Til You Drop!“ Consumerism and Horror. In: Dies.; Miller, Sam J. (Hrsg.): Horror after
9/11. World of Fear, Cinema of Terror, Austin 2012, S. 142-162, hier S. 144. Die Sequenz in 28 Days
Later referiert auf eine äquivalente Bliss-Montage in Romeros Dawn of the Dead, vgl. ebd.,
S. 143-148. Solche Shopping-Sequenzen ermöglichen als retardierendes Moment einen temporären
Freiraum in einer Fantasiewelt, in der Zombies und Infizierte ausgeblendet werden, vgl. ebd., S. 150.
Dies sei als Widerhall von Bushs defensiver Antwort auf den Terror zu werten. „A few weeks after
September 11, 2001, George W. Bush prescribed shopping as a patriotic form of resistance: "We can-
not let the terrorists achieve the objective of frightening our nation to the point where we don’t –
where we don’t conduct business, where people don’t shop."“ Ebd., S. 142. Besonders 28 Days Later,
das Dawn-of-the-Dead-Remake, Land of the Dead und Der Nebel (The Mist, USA 2007, Re-

8.1 Prototypische Schwerpunkte apokalyptischer Zombienarrationen

151

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Themen und gelegentliche Spannungslösungen aus. Zudem ist die nomadische
Suche nach Nahrung als Handlungsnotwendigkeit häufig die Ursache für spezifi-
sche Narrationen, wenn bspw. andere Gruppen gefunden werden.416 Als Randbe-
merkung zur Thematisierung von Hunger und Nahrungssuche sei angebracht,
dass Hungerkannibalismus ein unterrepräsentiertes Motiv in zombieapokalypti-
schen Situationen ist, obwohl es in äquivalenten Endzeitnarrationen (nicht zuletzt
auf Basis realer Vorkommnisse)417 nahezu archetypisch ist. Erst die AMC-Serie
The Walking Dead widmet diesem Motiv (basierend auf dem Jägerzyklus der
Comics)418 mit der ersten Hälfte der fünften Staffel Aufmerksamkeit und setzt
sich mit dieser besonderen zwischenmenschlichen Eskalation in Extremsituatio-
nen auseinander.
4 Die Überpräsenz des Todes. Der Tod ist das Damoklesschwert in der Diegese
des Zombiefilms. Seine dauerhafte Präsenz findet ihren Ursprung in der Bünde-
lung aller hier erarbeiteten Punkte.

Ganz gleich, welche Zombienarration herangezogen wird, diese Punkte sind immer
verhandelt. Die Pilotepisode von The Walking Dead und Romeros Day of the
Dead seien als Archetypen angeführt. Und selbst der prototypische Night of the
Living Dead, der nur eine einzige Nacht behandelt und entsprechend nicht so weit
erzählt, dass Hunger und nomadische Nahrungssuche zu Themenschwerpunkten
werden, unterlässt es nicht, darauf zu verweisen, dass man sich in dem Farmhaus vor-
erst nicht um Lebensmittel zu sorgen habe.

Zusammengefasst sind also Bilder vom Krieg, vom Bruderkrieg, von Seuchen
und von Hunger, von reißenden Bestien in Form von (Krypto-)Zombies sowie von
der Allgegenwart des Todes charakteristische Motive. So schließt sich der Kreis zu
theologischen Texten.

gie: Frank Darabont) referieren auf das Paradox, dass Konsum ein Mittel gegen Terror sei. Wobei
Land of the Dead und The Mist jedoch Gegenbewegungen entwickeln, vgl. ebd., S. 153-159. The
Mist ist im hier behandelten Kontext bemerkenswert. Durch die konstante Situierung in einem Su-
permarkt wird er zu einer popkulturellen Version „of a Hobbesian struggle“ (ebd., S. 156), also dem
Hobbes’chen Theorem: Man bringe Menschen in einen Raum und sie überlegen sich, wie sie sich
gegenseitig umbringen können. Stephen King sagte zu seiner Vorlage, dass die Supermärkte wie eine
Skinner-Box konstruiert sind, in denen Verhaltensstudien durchgeführt werden (können), vgl. ebd.,
S. 157.

416 So stoßen Ben und Mickey bei ihren Wanderungen in Ben & Mickey vs. The Dead (The Battery,
USA 2012, Regie: Jeremy Gardner) auf Anzeichen von Überlebenden, was sie in große Gefahr
bringt und Konflikte zwischen den Freunden provoziert. Selbiges Motiv findet sich durchgehend in
der Serie The Walking Dead, welche die Suche nach Schutz und Nahrung als Leitmotive nutzt.

417 Vgl. zur eingeschränkten Hungeranthropophagie Drogla 2013, S. 18f.
418 Vgl. Kirkman, Robert; Adlard, Charlie; Rathburn, Cliff: The Walking Dead (Bd. 11). Jäger und Gejag-

te, (4. Aufl.) Ludwigsburg 2010.

8. Der Zombie als säkulare Essenz der Apokalypse

152

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Traditionslinien apokalyptischer Vernichtungsbeschreibungen

„Denn so spricht Gott der Herr: Wenn ich meine vier schweren Strafen, Schwert, Hunger,
wilde Tiere und Pest, über Jerusalem schicken werde, um darin auszurotten Mensch und
Vieh, (22) siehe, so sollen einige übrigbleiben und davonkommen, die Söhne und Töchter
herausbringen werden.“ Hes 14,21f.

Hesekiel rekurriert hier auf seine umfangreichen Beschreibungen der Strafe wider der
Menschen und des Gerichts über Jerusalem. So sind Kapitel 5 und 14 von Vernich-
tungsbeschreibungen geprägt.419 Diese Bilder finden sich in den Bibeltexten wieder-
holt. So bspw. im dritten Buch Mose (Levitikus), wo – nach der Beschreibung der sie-
benfältigen Strafen (3. Mose 26,14ff.) – mit bemerkenswerten Parallelen zu Bildern
aus Zombienarrativen die Aufgabe der wilden Tiere bestimmt wird: „Und ich will wil-
de Tiere unter euch senden, die sollen eure Kinder fressen und euer Vieh zerreißen
und euch vermindern, und eure Straßen sollen verlassen sein.“ (3. Mose 26,22) Fort-
folgend finden sich auch das Racheschwert als Symbol des Krieges, die Pest, der Bür-
gerkrieg, die Verheerung von Zivilisationssymbolen (Städte und Heiligtümer) sowie
Hunger.420 Die Strafgerichtsandrohung macht selbst vor Hungerkannibalismus nicht
halt: „daß ihr sollt eurer Söhne und Töchter Fleisch essen.“ (3. Mose 26,29)

Auch im Neuen Testament haben diese Bilder Bestand.421 Hier ist auffällig, dass
viele apokalyptische Visionen eine Ergänzung der kriegsassoziativen Katastrophenbil-
der in entlehnten Naturgewalten (Erdbeben, Vulkanausbrüche etc.) finden. Hinzu
treten solche kosmischer Umwälzungen (durch Meteoriten, verdunkelte Sonne etc.)
und die, „die das Un-Menschliche und Über-Menschliche, das Grauenvolle und mys-
teriöse der Ereignisse noch unterstreichen“ (Vondung 1988, S. 266). Also Drachen,
Bestien und grotesk überspitzte Insekten. Zuletzt sind Zerstörungen durch Feuer ein
topisches Bild sowie die diametrale Ergänzung mittels Flut oder der Welt im Kälte-
tod.422

Die stetige Wiederkehr immer gleicher Bilder ist auffällig, gründet aber in der
nicht unbegrenzten Darstellbarkeit umfassender Vernichtung. Besonders die Strafge-
richtsreihung von Krieg, Bürgerkrieg, Hunger, Pest und reißenden Tieren ist dabei
nicht zufällig entstanden, sondern fußt auf tatsächlichen Beobachtungen.423 Für alle

8.2

419 Kapitel 5 in den Versen 12-17, zusammengefasst in Hes 5,17: „Ja, Hunger und wilde Tiere will ich
unter euch schicken, die sollen euch kinderlos machen, und es soll Pest und Blutvergießen bei dir
umgehen, und ich will das Schwert über dich bringen. Ich, der Herr habe es gesagt.“ Ebenso aus-
führlich legt der Prophet in 14,12-23 das vierfache Gericht dar, zusammengefasst im oben zitierten
Vers 14,21.

420 Schwert, Hunger und Pest sind zahlreich im alttestamentarischen Text vertreten, wiederholt bspw.
als primus inter pares bei Jeremia, vgl. Jer 14,12; 15,2; 21,7; 24,10; 29,17f.; 42,17; 44,13.

421 Markus beschreibt den ‚Anfang der Wehen‘, den Beginn der Endzeit. „Denn es wird sich ein Volk
gegen das andere erheben und ein Königreich gegen das andere. Es werden Erdbeben geschehen
hier und dort, es werden Hungersnöte sein.“ Mk 13,8. Bekräftigt wenig später auch bei Lukas 21,10f.

422 Vgl. ebd., S. 268ff. Es ist charakteristisch, dass – trotz der Heilsbotschaft – die Bilder von Zerstö-
rung, Tod und Chaos den größten Teil einnehmen, vgl. ebd., S. 265.

423 Thukydides deutet dieses Wissen als Kulturgut an. Während die Pest in Athen wütete und die Spar-
taner tief ins attische Kernland vorgestoßen waren, überlieferte er: „In dieser Bedrängnis erinnerten
sie [Anm. P. D.: Die Athener] sich naturgemäß auch jenes Verses, der, wie die Älteren sagten, schon

8.2 Traditionslinien apokalyptischer Vernichtungsbeschreibungen

153

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


großen Kriege finden sich Beispiele, die dieser Abfolge gleichen. Auf die Schlachten
folgt Hunger in der Bevölkerung, es finden sich Seuchen in den Reihen der Soldaten
oder als Folgeerscheinung der Gefechte und wilde, aasfressende Tiere werden auf den
Schlachtfeldern beobachtet. Diese Bilder des grausamen Kriegsalltags und seiner Fol-
gen wurden zu Symbolen der Strafwerkzeuge Gottes. Und deren Wiederholung mün-
det in der Manifestation als Chiffren totaler Vernichtung. Es gilt dabei zu betonen,
dass es sich um universelle Bilder handelt, die keinesfalls nur auf einen christlich ge-
prägten Kulturkreis zu beschränken sind.

Der Zombie mag hier modern und relativ jung sein, die Begleiterscheinungen seines
Auftretens generieren jedoch altbekannte Motive, wodurch er sich – wie viele Science-
Fiction-Filme424 – in die Traditionslinien apokalyptischer Vernichtungsbeschreibungen
einreiht.425 Auch seine herausgestellte Indikatorfunktion für ein Krisenbewusstsein in
der Entstehungszeit  findet sich als  Charakteristikum apokalyptischer Visionen, die
ebenso Ausdruck der Krisenwahrnehmung sind. „In den Bildern der Zerstörung kommt
Angst und Panik zum Ausdruck, zugleich entlädt sich Aggression; die Vernichtungs-
phantasien entlasten auch von Leidensdruck.“ (Vondung 1988, S. 265) Der konkrete
Feind, gegen den sich die Aggression richtet, ist jedoch nur verschlüsselt fassbar. „Die
apokalyptische Vision übersteigt ihre unmittelbaren Anlässe (…).“426 Dadurch funk-

immer so gesungen wurde: Kommen wird einst der dorische Krieg und mit ihm die Seuche.“ Thuk.
II 54, 2. Wobei unter Zeitgenossen Streit darüber herrschte, ob „Seuche“ oder „Hunger“ gemeint sei,
vgl. Thuk. II 54, 3.

424 Der auf H. G. Wells’ The Shape of Things to Come (1933) basierende Film Was Kommen Wird (Things
to Come, Großbritannien 1936, Regie: William Cameron Menzies) zeigt eine globale Katastrophe und
das Danach.  Die Abfolge apokalyptischer Bilder lässt  sich hier  am dystopischen Science-Fiction-
Kontext ablesen: Weihnachten 1940 bricht ein Krieg aus. Er beginnt mit Luftangriffen, steigert sich über
Landgefechte zum Gaskrieg und verheert die gesamte Erde. Wer gegen wen kämpft, ist anfangs nicht
klar und später nicht mehr wichtig. 1960 kommt es zu einer Pandemie, die Wandering Sickness, welche
bis 1967 über die Hälfte der Menschheit getilgt hat. Dies wird in einer Montage vielzähliger Segmente
aus Flugblättern, Fließtext, Archiv- und Filmaufnahmen illustriert. Exemplarisch für das Weltgesche-
hen ist der Film im Großraum von Everytown angesiedelt. Die Menschen hausen hier in den Ruinen der
einstigen  Zivilisation,  die  Infizierten  werden  auf  offener  Straße  exekutiert.  Der  Anführer  der
Überlebendenkolonie, Rudolph „The Boss“, ist ein kriegstreiberischer Diktator. 1970, nach 30 Jahren
Krieg (und knapp 30 Minuten Laufzeit) setzen Phase 2 (Darstellung und Rückeroberung) und Phase 3
(Technik- und Gesellschaftsutopie) der Narration an. Vgl. vertiefend Krah, S. 69-72.

425 Apokalyptik als  Gattung bezeichnet jede Form von Schrift,  die eine Eschatologie im religionsge-
schichtlichen Kontext ausgebildet hat. Kern ist eine dualistische Weltauffassung, in der die Zerstörung
der alten Welt die Voraussetzung für eine neue ist. Bereits das Alte Testament enthält mit dem Buch
Daniel eine Apokalypse sowie prophetische Bilder in Jesaia, Esra und Sacharja. Ergänzt seien zudem die
sog. „kleine Apokalypse“ der synoptischen Evangelien (Matth 24-25; Mark 13; Luk 21, 5-36) unter
Anschluss an apokalyptische Passagen, insbesondere 1.  Thessalonicher 4,13-5,11, und zahlreiche
apokryphe Apokalypsen der zwischentestamentlichen Literatur (Apokalypse des Baruch, das Jubilä-
enbuch,  die  Psalmen Salomos,  die  Sibyllinen etc.),  vgl.  Gutzen,  Dieter:  "Καὶ  εἶδον τὸν οὐρανὸν
ἠνεῳγμένον. Und ich sah den Himmel aufgetan […]" (Offb. 19, 11). Zur Poesie der Offenbarung des
Johannes. In: Kaiser, Gerhard R. (Hrsg.): Poesie der Apokalypse, Würzburg 1991, S. 33-61, hier S. 36f.,
und Vondung 1988, S. 21.

426 Ebd., S. 265. Dies kann jedoch kein Alleinstellungsmerkmal sein. Vondung ergänzt, dass es viele
Repressalien von Völkern gegeben habe, denen keine apokalyptischen Deutungen gefolgt seien, vgl.
ebd., S. 28.

8. Der Zombie als säkulare Essenz der Apokalypse

154

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


tioniert sie immer dann, wenn die Welt unvollkommen oder verdorben erscheint, wenn
Bedrohungssituationen immanent werden:427

„Das also ist die Grunderfahrung von Apokalyptik: Die Katastrophe ist schon da – gerade
im ganz ‚normalen‘ Leben. Deshalb kann und darf es nicht so weitergehen – und so wird
es nicht weitergehen.“428

Es bleibt festzuhalten: Apokalypsen sind gleichsam Ausdruck und Bewältigungsver-
such von Krisen. Sie sind sinnstiftend und Trost spendend, sie appellieren an das
Durchhaltevermögen ihrer Adressaten, ihre Gegenwart zu ertragen und auf die besse-
re Zukunft zu vertrauen. Wenn nun aber der apokalyptische Zombiefilm diese besse-
re Zukunft verwehrt, ist er kein Appell an das Durchhalten, sondern an das Aufhalten.
Die dargestellte Entwicklung hin zur Katastrophe muss durch Tat beendet werden,
sonst wird man selbst beendet. Hier liegt ein Paradigmenwechsel moderner Apoka-
lypsen begründet.

Diese auffallenden Parallelen bringen den Zombie in den Modus einer apokalyp-
tischen Erzählung. Und das ist bereits im Entstehungskontext der Figur begründet.
Zur Erinnerung: Aus sensibler Krisenwahrnehmung ist der archetypische Night of
the Living Dead als kriegs- und gesellschaftsreflektierende Allegorie entstanden.
Dies prägte den filmischen Subtext und die Monsterfigur. Auch Arno Meteling stellt
für die Krisenreflexion und die Bildästhetik des Finales apokalyptische Deutungs-
muster heraus (ohne sie jedoch zu vertiefen):

„Die Authentizitätsfiktion der brutalen Nachrichtenbilder in Kombination mit einer Iko-
nographie der Apokalypse, in der die Toten wieder auferstehen, verweist auf zwei Dinge:
Auf den politischen, aber auch massenmedialen Hintergrund des Krieges, der 1968 im
amerikanischen Fernsehen stattfindet, und auf die Apokalypse, die die Bilder vom Welt-
untergang und vom Jüngsten Gericht mit den Ereignissen in eins laufen lässt und damit
die Offenbarung im Zeitpunkt des Untergangs performativ filmisch einlöst.“ (Meteling
2007, S. 524f.)

Bemerkenswert ist, dass Romeros Film die Tendenz zur Krisen- und Katastrophen-
spiegelung vorwegnahm, die sich in den 1970er Jahren etablierte. Beginnend bei Air-
port (USA 1970, Regie: George Seaton, Henry Hathaway) entwickelte sich eine Kata-
strophenfantasie, die nahezu alle vorstellbaren Szenarien durchspielte (Schiffe, Vulka-
ne, Erdbeben und immer wieder Flugzeuge) und sich bei zunehmender Wahrschein-
lichkeit des Kriegsendes verdichtete:

427 „Apokalyptische  Strömungen  und  Stimmungen  ähneln  Wellenbewegungen.  Bei  bestimmten
Großwetterlagen schaukeln sie sich mit unbändiger Kraft zu mächtigen Gewalten auf, um sich dann –
genauso plötzlich – wieder zu normal strömendem Wasser zu beruhigen.“ George Langenhorst, zit. n.
Podrez, S. 15.

428 Wengst, Klaus: „Es wird keine Zeit mehr sein“ (Apk. 10,6). Vom visionären Schreiben, dass es nicht
immer so weiter geht, in der Apokalypse des Johannes. In: Freund, Stefan; Rühl, Meike; Schubert,
Christoph (Hrsg.): Von Zeitenwenden und Zeitenenden. Reflexion und Konstruktion von Endzeiten
und Epochenwenden im Spannungsfeld von Antike und Christentum, Stuttgart 2015, S. 129-137,
hier S. 130.

8.2 Traditionslinien apokalyptischer Vernichtungsbeschreibungen

155

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


„Als Höhepunkt und neuerlicher Transition dieses Genres kam im Jahr 1974 Steven Spiel-
bergs JAWS heraus, als der Fall von Saigon gerade sechs Wochen zurücklag.“429

Unabhängig von der kontextuellen Bedeutung der Figur in Einzelfällen bleibt ihr die
krisenreflektierende Eigenschaft als überdauernde Rückkoppelung eingeschrieben.
Zudem bringt der Zombie eine apokalyptische Dimension mit sich. Und diese kann
nun die bisherigen Ausführungen mit einem weiteren, wesentlich fester in der Kultur
verankerten Faden verweben: Sucht man nach Anknüpfpunkten des Zombies als iko-
nographisch verdichtete, krisenreflektierende Filmfigur mit der dogmatischen Apo-
kalypse des Johannes, ist ihm ein ganz bestimmter Symbolgehalt zuweisbar. Er kann
keinem Bild genauer entsprechen als dem der Apokalyptischen Reiter. Und er ist mo-
tivisch als Verdichtung und Neukodierung lesbar. Es soll darum aufgezeigt werden,
dass religiös gewachsene Bilder des Weltendes in der filmischen Moderne und unter
dem Eindruck des Selbstvernichtungspotenzials der Menschheit wiederaufgenommen
und neu kodiert fortgeschrieben wurden. Der Zombie wurde hier zum Bedeutungs-
träger. Seine Entwicklungslinien mündeten in ein archetypisches Motiv, welches die
Vielzahl an apokalyptischen Assoziationen und Intentionen zulässt.

Die Betrachtung und Kontextualisierung klassischer Apokalypsen ist als Beleg
dieser These unumgänglich, da sie keine geschlossenen Systeme darstellen, sondern
stets rück- und nachwirken, sich aufeinander beziehen und kanonische Motive (auf-
grund der nicht unbegrenzten Darstellbarkeit globaler Vernichtung) stets re-inszenie-
ren.430 Besonders die Apokalyptischen Reiter stellen dabei eine exponierte Figuren-
gruppe dar, eröffnen sie doch das Untergangsszenario und treten bereits in verdichte-
ter Form auf.

429 Seeßlen und Metz, S. 71. Vgl. auch Distelmeyer, Jan: Katastrophe und Kapitalismus. Phantasien des
Untergangs, Berlin 2013, S. 15-23. Bereits 1965 diagnostizierte Susan Sontag verdichtete Katastro-
phenfantasien im Science-Fiction-Film der 1950er Jahre, vgl. Sontag, Susan: Die Katastrophenphan-
tasie. In: Dies.: Kunst und Antikunst. 24 literarische Analysen, (10. Aufl.) Frankfurt am Main 2012,
S. 279-298.

430 „Im klassischen Mythos ist die Katastrophe entweder ein Reinigungsritual, ein Umkehrpunkt, eine
Sollbruchstelle in einem religiösen Pakt oder eine immerwährende Drohung. Daher ist die Katastro-
phe in einer christlich geprägten Kinematographie stets eine Wiederkehr der biblischen Katastro-
phen. Der Turmbau zu Babel, Sodom und Gomorrha, die Sintflut, die sieben Plagen, der Kinder-
mord, immer empfindet sich, auch in der trivialsten Abbildung und Wiederkehr, der Mensch als
Objekt von Strafe und als Subjekt von Erlösung.“ Seeßlen und Metz, S. 72.

8. Der Zombie als säkulare Essenz der Apokalypse

156

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Die apokalyptischen Reiter als Sinnbild

Der zitierte Prophet Hesekiel ist als elementare Einflussgröße auf die berühmteste
Apokalypse, die Johannesoffenbarung, belegt worden.431 Diese genießt als letztes
Buch des Neuen Testaments eine exponierte Stellung und gilt allein deshalb als die
populärste Endzeitvision. Die Apokalypse wird hier durch die Öffnung der sieben
Siegel entfesselt. Christus als inthronisiertes Lamm ist einzig würdig, diese und somit
das Buch als Akt göttlicher Offenbarung zu öffnen.432 Der Vernichtungszug richtet
sich gegen die gottfeindliche Welt.433

Die ersten vier Siegel bilden den Paukenschlag, der den apokalyptischen Feuer-
sturm entfesselt. Sie sind der Anfang vom Ende und finden ihre Personifizierung im
Erscheinen der Apokalyptischen Reiter. Diese vier sind die Einheit und komprimierte
apokalyptische Größe, welche die Welt ins Chaos zu stürzen beginnt, die den Weg für
die nachfolgenden Katastrophen ebnet und die Zeit und Raum nicht nur an den Ab-
grund führt, sondern auch darüber hinaus. Dabei treten sie als figürliche Verdichtung
des Strafgerichts auf. Solche Verdichtungstendenzen in eine kodierte Symbolsprache
sind nichts Ungewöhnliches. Ein Beispiel:

„Wenn Johannes in Apk 13,1f. das Tier aus dem Meer beschreibt, liegt für mit Dan 7 Ver-
traute "die Enthüllung der Macht" klar auf der Hand: Die dort durch Raubtiere symboli-
sierten aufeinander folgenden Weltreiche, die dadurch als gewaltsam und ausbeuterisch
charakterisiert werden, stehen hier, zu einem einzigen Untier verschmolzen, für das ge-
genwärtige, das römische Imperium als die Kumulation aller vorherigen Imperien.“
(Wengst, S. 129)

Dieses Tier ist das Symbol der militärischen Macht Roms (vgl. ebd., S. 133), wodurch
das Momentum des Krieges in einer einzigen Trope des Terrors gebündelt ist. Stehen
Zombies hierzu äquivalent? Sind sie als moderner Mythos die absolute Angstverdich-
tung, das neoapokalyptische Bild, welches die globalisierte Gesellschaft heimsucht?
Sind sie als Verdichtung der Dramen und Tragödien lesbar, die es vermögen, den Re-
zipienten aus dem Halbschlaf der medienüberfluteten Welt, die gegen das Leid ande-
rer abstumpft, herauszureißen?

8.3

431 Vgl. die aussagekräftigen Beiträge in Sänger, Dieter (Hrsg.): Das Ezechielbuch in der Johannesoffen-
barung, Neukirchen-Vluyn 2004. Neuhaus sieht die Offenbarung als „Zitatcollage“, vgl. Neuhaus,
S. 41.

432 Vgl. Giesen, Heinz: Studien zur Johannesapokalypse, Stuttgart 2000, S. 261-263. Der Verlauf der
endzeitlichen Geschichte in aller Kürze: Das Lamm bricht die sieben Siegel, die Öffnung des siebten
Siegels kündigt die Posaunenvision an (Off 8,1f.), die siebte Posaune (Off 11,15) kündet die Vision
von der sonnenbekleideten Frau und dem Drachen, was in die Schalenvisionen als Finale der Aus-
schüttung des Zorns Gottes mündet (Off 15,1-16,21). Es folgt ein tausendjähriges Zwischenreich
unter der Herrschaft Christi (sog. Parusie-Christus) und nach dem finalen Kampf gegen das Böse
die Errichtung des Neuen Jerusalem.

433 Der Christ ist hiervon ausgenommen. Sein Leib bleibt zwar nicht verschont, das Seelenheil ist je-
doch nicht gefährdet. „Die drei Siebenerreihen (…) variieren denselben Inhalt. Sie sollen offenbar
darauf hinweisen, daß die Christen nicht mehr mit einem baldigen Ende ihrer mißlichen Situation
zu rechnen haben.“ Giesen, S. 22. Wengst verweist besonders auf die sukzessive Verzögerung des
Endes (durch zunehmenden narrativen Umfang, Unterbrechungen und Verzahnungen etc.), vgl.
Wengst, S. 132.

8.3 Die apokalyptischen Reiter als Sinnbild

157

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Diesen Fragen soll anhand der Reiterverdichtung nachgegangen werden. Ebenso
hoch wie der Bedeutungsgehalt ist nämlich das Faszinationspotenzial der Reiter. Ihr
Weg zum apokalyptischen Archetypus ist aber ein sehr langer gewesen, wie sich an
der bildkünstlerischen Bearbeitung ablesen lässt. Die Vier-Reiter-Szene fand erst mit
der zyklischen Illustration der Apokalypse im Frühmittelalter Einzug in die Verbildli-
chung, wurde jedoch kein Leitmotiv.434 Darum wies sie zum Zeitpunkt ihrer Ikonisie-
rung durch Albrecht Dürer eine lange aber auch starre Traditionslinie auf. Den Höhe-
punkt der Apokalypse-Ikonographie schuf der gerade 27-jährige Nürnberger Künstler
mit seiner Reihe Die geheime Offenbarung Johannis / Apocalipsis cum figuris (Nürn-
berg 1498).435 Auf dem Reiter-Blatt (Blatt 4) löste er die bisher traditionelle Reihung
auf und ließ sie eine Phalanx bilden. Er verdichtete jedoch nicht nur ihre zerstöreri-
sche Kraft, sondern auch die gesamte Palette apokalyptischer Bildzyklen zu lediglich
15 Blättern. Die Kraft dieser Bilder wurde über die Wirkmacht des Textes gestellt.436

Schnell fanden seine Arbeiten rezeptiven Widerhall. Am bekanntesten sind dabei
die Illustrationen in Luthers Septembertestament (1522). Hier finden sich 21 Holz-
schnitte aus der Cranach-Werkstatt, wo sie von Lucas Cranach d. Ä. und zwei Werk-
stattmitarbeitern in Anlehnung an Dürer hergestellt wurden.437 Diese Apokalypse-Il-
lustrationen stellen die einzigen Bilder in der Lutherbibel dar. Das begünstigte natür-
lich die enorme Popularitätssteigerung der Bildsprache Dürers, was wiederum zwei
Konsequenzen hatte: Erstens, dass dessen Bildfindung „zum Inbegriff der apokalypti-
schen Ereignisse geworden“438 ist und „seit einem halben Jahrtausend den Status quo
für das bildnerische Bemühen um dieses Thema“ bestimmt (Bee, S. 64, vgl. auch Au-
renhammer, S. 204 ff.). Und zweitens, dass ein massiver Bedeutungsgewinn der Reiter
feststellbar wird.

Die Zäsur, die Dürer setzte, ist ebenso in einen zeithistorischen Kontext zu stellen
wie die Zäsur, die auf Night of the Living Dead fußt. Die Popularität seiner Blätter
ist nicht allein an ihrer unbestrittenen Qualität festzuknüpfen, sondern auch am Pro-
digienglaube und einer Sensibilität für alles Ungewöhnliche bei vermuteter Nähe zur
Apokalypse. Und seine Zeit war an solchen Zeichen nicht arm: Erinnert sei an den
Bußprediger Savonarola, der im Jahr von Dürers Apokalypse-Veröffentlichung auf

434 Vgl. Aurenhammer, Hans: Art. „Apokalypse“. In: Ders.: Lexikon der christlichen Ikonographie, (Bd.
1) Wien 1967, S. 176-207, hier S. 181ff. und speziell S. 184.

435 Vgl. Chadraba, Rudolf: Art. „Apokalypse des Johannes“. In: Kirschbaum, Engelbert (Hrsg.): LCI, (Bd.
1) Freiburg im Breisgau 1974, S. 124-142, hier S. 135.

436 Vgl. Aurenhammer, S. 204. Der Text der Vulgata ist auf der Rückseite der Drucke angebracht, was
eine gleichzeitige Rezeption verhindert, vgl. Bee, Andreas: Apocalipsis cum figuris. Die Apokalypse
Albrecht Dürers. In: Gassen, Richard W.; Holeczek, Bernhard (Hrsg.): Apokalypse. Ein Prinzip Hoff-
nung? Ernst Bloch zum 100. Geburtstag [Ausstellungskatalog], Heidelberg 1985, S. 63-74, hier S. 65.

437 Vgl. Gassen, Richard W.: »Komm, lieber jüngster Tag«. Die Apokalypse in der Reformation. In:
Ders.; Holeczek, Bernhard (Hrsg.): Apokalypse. Ein Prinzip Hoffnung? Ernst Bloch zum 100. Ge-
burtstag [Ausstellungskatalog], Heidelberg 1985, S. 75-86, hier S. 75f. Nachf. zit. als Gassen 1985-B.

438 Bee, S. 70. Vgl. auch Bachmann, Michael: Die apokalyptischen Reiter. Dürers Holzschnitt und die
Auslegungsgeschichte von Apk 6,1 – 8. In: ZThK 86 (1989), S. 33-58, hier S. 35. „Dürer »hat die Ty-
pen, welche die Tradition ihm bot, so großartig schöpferisch gestaltet, daß die Phantasie seiner
Nachfolger bis auf den heutigen Tag unter die Herrschaft seines Werkes sich beugt.«“ Martin Rade,
zit. n. ebd., S. 34.

8. Der Zombie als säkulare Essenz der Apokalypse

158

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


der Piazza della Signoria verbrannt wurde, an den Beginn der Reformation 1517, den
Bauernkrieg 1525 und die Besetzung Ungarns durch die Türken 1526 (vgl. Bee, S. 66).
Von Zeitgenossen dürfte diese Bündelung durchaus als apokalyptische Verdichtung
interpretiert worden sein. Hierfür spricht auch Luthers zweites Apokalypse-Vorwort
von 1529/30.439 Unruhige Zeiten generieren gleichermaßen Produktion und Rezepti-
on apokalyptischer Visionen. Dieses Abhängigkeitsverhältnis gilt bis heute. Dürers
Reiterblatt erfuhr darum große Popularität, was zur Manifestierung seiner negativ
konnotierten Ikonographie und zur Verdrängung vormaliger Interpretationen führte.

Die Zäsursetzung fußt auch auf der Uneindeutigkeit einiger Reiter und ihrer In-
terpretation: So ist der erste Reiter mit Siegeskranz und Bogen auf weißem Ross am
wenigsten eindeutig. Die Auslegung reicht von zeithistorischen Kriegen (speziell des
Parthereinfalls) bis zum Siegessymbol. Die geläufigste ist die als „Krieg schlechthin,
wobei die ganze Erde das Schlachtfeld ist.“ (Giesen, S. 274) Demgegenüber finden
sich auch positive Lesarten.440 Eine dauerhafte Trübung setzte mit Alexander von
Bremen (Mitte des 13. Jahrhunderts) ein und manifestierte sich durch Dürer.441 Trotz
der potenziellen Vielseitigkeit des Reiters, was ihn für Bewertungsdebatten prädesti-
nierte,442 legt die gleichförmige Struktur von Off 6,1-8 eine kontextuelle Gebunden-
heit nahe und schließt eine separierbare Deutung aus.443

Die Aufgabe des zweiten Reiters ist hingegen eindeutig: Er erscheint auf einem
feuerroten Pferd, erhält als Attribut ein Schwert und die Aufgabe, den Frieden von
der Erde zu nehmen. Das Los der Menschen (je nach Übersetzung von Off 6,4): „vnd
das sie sich vntereinander erwürgeten“;444 oder: „dass sie einander niedermetzel-
ten“.445 Er ist ganz konkret der Bürgerkrieg (vgl. Giesen, S. 275-277).

Der dritte Reiter, mit Waage auf schwarzem Ross, ist wiederum uneindeutig. Ge-
läufig ist die Auslegung als Hungersnot. Auch verweist er auf soziale Ungerechtigkeit

439 Vgl. Gassen 1985-B, S. 82ff. Auch nach Bee werden Dürers Reiter von Zeitgenossen als synonym zu
ihren real wahrnehmbaren Krisen und Bedrohungen verstanden worden sein, vgl. Bee, S. 69.

440 „Für die Zeit bis ins 13. Jahrhundert hinein wird man (…) von einem bemerkenswert einheitlichen,
hellen Bild sprechen müssen.“ Bachmann 1989, S. 47. Interpretativ schwierig sind die nicht eindeu-
tige Bestimmbarkeit der Attribute, die positiv konnotierte Farbe des Rosses und Parallelen zum Pa-
rusie-Christus (Off 19,11-16), vgl. Giesen, S. 275.

441 Vgl. Bachmann 1989, S. 48. Variationen unterschiedlicher Deutungen bis hin zu denen, die Dürer
direkt vorlagen, führt er ausführlich an, vgl. ebd., S. 48-52. Zur Verdichtung der Plageninterpretati-
on nach Dürer vgl. ebd., S. 52-58. Bachmanns Fazit lautet: „Das Zusammentreffen der Dürerschen
Komposition, einer bestimmten politischen Situation und schwacher exegetischer Präparation ist es
also, was die neue, dunkle Interpretation des Mannes auf dem weißen Pferd entstehen ließ.“ Ebd.,
S. 56.

442 Vgl. bspw. Taeger, Jens-W.: Hell oder dunkel? Zur neueren Debatte um die Auslegung des ersten
apokalyptischen Reiters. In: Taeger, Jens-Wilhelm (Hrsg.: Bienert, David C.; Koch, Dietrich-Alex): Jo-
hanneische Perspektiven. Aufsätze zur Johannesapokalypse und zum johanneischen Kreis
1984-2003, Göttingen, 2006, S. 139-156 und die weiterführende Literatur a. a. O.

443 Vgl. Taeger, S. 142. Nach für und wider lautet das Fazit, dass man ihn „als Verkörperung des endzeit-
lichen – bereits wirksamen und unaufhaltsam durchsetzenden – Handelns Gottes begreifen“ müsse,
ebd., S. 154, Herv. i. O. Ihm ist keine konkrete Plage zuzuordnen, er agiert bereits, kämpft und siegt,
vgl. ebd., S. 155.

444 Zit. n.: Luther, D. Martin: Die gantze Heilige Schrifft Deudsch, (Bd. 2) München 1972.
445 Zit. n.: Züricher Bibel, (4. Aufl.) Zürich 2013.

8.3 Die apokalyptischen Reiter als Sinnbild

159

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


(zur kritischen Diskussion vgl. ebd., S. 277ff.). Dürer folgte der Tradition von Kom-
mentatoren, die in den Reitern Unheilbringer sahen. Anna Maria Cetto führt exem-
plarisch Andreas von Caesarea (563-637) an. Die Reiter

„verkörpern ihm das Zeitalter der Verfolgungen, Gedanken, die Joachim von Fiore (um
1130-1202) aufgegriffen hat. Einige Kommentatoren stimmen darin überein, dass sie in
dem ersten Reiter das Wort des Evangeliums erblicken, das in die Welt gesandt ist, in den
drei übrigen die Boten des göttlichen Zorns.“446

Dürers Rekurs auf diese Lesart verschleiert ältere Illustrationen, in denen der Reiter
sogar als „unser Herr“ verborgen steckt.447 Nach ihm gab es diese Interpretation nicht
mehr.448 Im Sinne der Bedeutungsperspektive stellt sein blinder, pupillenloser Reiter
sogar das größte Übel dar.449 Wo der Krieg vorerst nur Soldaten betrifft, trifft Hunger
jeden.

Dem vierten Reiter, dem Tod, Thanatos, dem die Hölle auf den Fuß folgt, kommt
eine exponierte Stellung zu, da er als einziger namentlich benannt wird. Der Hades
begleitet ihn, da der Reiter keinen Einfluss auf das Schicksal des Menschen nach dem
Tod hat (vgl. Giesen, S. 283). Auch im Hinblick auf die Art des Tötens und die territo-
riale Machtbegrenzung ist der Bibeltext unmissverständlich. So wird er ein Viertel der
Erde mit Schwert, Hunger, (Seuchen-)Tod und reißenden Bestien verheeren (vgl.
Offb 6,7f.).450

Zieht man abschließend den Überblick Otto Böchers heran,451 fällt auf, dass die
Reiter heute durchgehend negativ konnotiert werden, dass zwar bisweilen außerge-
wöhnliche Interpretationsansätze vorgeschlagen werden und die Reflexion des Zeit-
geschehens unterschiedliche Wichtung erhält, dass insgesamt aber ein Konsens be-
steht.452 Die dominante Vier-Plagen-Interpretation geht zweifellos auf Dürer zurück.

446 Cetto, Anna Maria: Der Dritte Apokalyptische Reiter, in Metropolitan Museum Journal, Bd. 9
(1974), S. 203-210, hier S. 204 Anm. 3.

447 Vgl. für Beispiele positiver Konnotation der Reiter ebd., S. 204-209.
448 Vgl. ebd., S. 204. Wobei Cetto auch auf die Nennung der vier Reiter in der New Yorker Handschrift

(gemeint ist Cloisters Apokalypse, um 1320 in der Normandie entstanden) als „War (Krieg), Strife
(Bürgerkrieg), Famine (Hungersnot), and Pestilence (Pest)“ verweist, ebd., S. 205.

449 „Herausgehoben durch jugendliche Erscheinung, Körpergröße, Vollansichtigkeit und zentrale Stel-
lung im Bild, gibt er sich als der Anführer des Trupps zu erkennen.“ Vgl. Perrig, Alexander: Albrecht
Dürer oder Die Heimlichkeit der deutschen Ketzerei. Die Apokalypse Dürers und andere Werke von
1495 bis 1513, Weinheim 1987, S. 8. Vgl. auch die Anm. a. a. O. und ebd., S. 83ff.

450 Tod meint mit großer Wahrscheinlichkeit die Pest als archetypische Seuchenvorstellung in Anleh-
nung an Ez 14,21, wo das hebräische Wort für Pest mit Tod übersetzt wurde, vgl. Giesen, S. 282.

451 Böcher suchte nach einer Opinio communis und möglichen Leerstellen innerhalb des exegetischen
Querschnitts. Für Zielsetzung und Methodik vgl. Böcher, Otto: Die Johannesapokalypse, (4. Aufl.)
Darmstadt 1988, S. 26ff. Für die Untersuchung der Reiter vgl. ebd., S. 47-56.

452 Die Reitervision hängt von Sach 1,8 und Sach 6,1-8 ab. Der erste Reiter sollte nicht isoliert betrach-
tet werden, eine positive Interpretation wird ausgeschlossen, vgl. ebd., S. 55f. Einzelauslegungen un-
terscheiden sich in Nuancen. Am „einleuchtendsten wirkt Lohmeyers Deutung auf Völkerkrieg,
Bürgerkrieg, Hungersnot und Tod bzw. Seuchentod (…).“ Ebd., S. 56. Zudem sollten zeitgeschichtli-
che Bezüge berücksichtigt werden, so bspw. der erste Reiter als Parther, denn schließlich kündigt
dessen Erscheinen als Sinnbild für die Ausdehnung des Partherreiches das Ende der bestehenden
Herrschaftsordnung an. Auch sollten astrale Deutungen bedacht werden, vgl. ebd. S. 56. Diese leiten

8. Der Zombie als säkulare Essenz der Apokalypse

160

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


In Kombination mit der Interpretation Luthers453 wurde dieses Bild manifest und von
älteren Darstellungstraditionen separiert. Das führt trotz vereinzelter theologisch und
kunsthistorisch angemeldeter Bedenken dazu, dass von einer Dominanz der Negativ-
interpretation auszugehen ist.454

Hier kommt es zur Deckung mit dem Zombie. Das Monster und die Reitergruppe
richten sich ausschließlich gegen die Sphäre des Menschen, nicht aber vermittels kos-
mischer und natürlicher Katastrophen gegen dessen Umwelt. Und beide generierten
sich aus der Wahrnehmung des Krieges. Diese strukturelle Gemeinsamkeit birgt der
Zombie in seiner Natur. Setzt man ihn den Reitern gleich und betrachtet die Figur als
säkularisierte Neuverdichtung, wird dies deutlich: Dem Krieg gegen die Zombies (ers-
ter Reiter) folgt in den Überlebendengruppen der Kampf untereinander (zweiter Rei-
ter). Auf der nomadischen Flucht herrschen Hunger und Durst (dritter Reiter). Zu-
dem führt sie in immer neue Gefahrensituationen. Über allem schwebt darum der
Tod durch die Bündelung der Plagen – Krieg, Pest/Seuchen, Hunger und Bestien
(vierter Reiter). Diese Parallelität zu Hesekiel und den Reitern fußt in den verallge-
meinerbaren Grundkonzeptionen, da ihre aufeinander aufbauenden und sich gegen-
seitig bedingenden Strukturen einem Krieg und seiner Folgen entlehnt sind.455 Der
Zombie funktioniert losgelöst von theologischen Ereignissen und kann gleichsam als
flexibel kodierbare Projektionsfläche die Möglichkeit einer zugehörigen Interpretati-
on bieten.

Selbst aus einer Krisenreflexion hervorgegangen wird der Zombie zur ikonogra-
phischen Verdichtung der Strafgerichtsfolge und ist ein reines, apokalyptisches Motiv
– mehr noch: er ist als symbolisches und allegorisches Bild die postmoderne Ikone

die Reiterfunktionen von Jupiter, Mars, Merkur und Saturn als Herrscher, Kriegsgott, Handelsgott
und Unheilsbringer ab. Bezüge zu den Tierkreiszeichen Löwe, Jungfrau, Waage und Skorpion und
ebenfalls denkbar, vgl. ebd., S. 51f. und Bee, S. 70.

453 Vgl. Bachmann, Michael: Jesus mit dem Judenhut. Ikonographische Notizen. In: ZThK 100 (2003),
S. 378-398, hier S. 385f.

454 „Not, Schrecken und Tod überfallen die Menschheit. Da brausen die Vier Reiter, von Dürer in einer
Quadriga zu höchster Wucht geballt, heran: Pest, Krieg, Teuerung und – nachhinkend – der Tod
(…).“ Knappe, Karl-Adolf: Dürer. Das graphische Werk, Wien 1964, S. 15. Perrig moniert solche
Überinterpretationen. „Die heutigen Beschreibungen klingen oftmals so, als hätten ihre Verfasser
(…) Schlachtfelder (…) vor Augen gehabt.“ So fänden sich Bilder von „Visionen des unaufhaltsam
dahinjagenden Fatums, dem Hekatomben zum Opfer fallen“ (Dvořák), eines geschlossenen Schwa-
drons, das „über einen Haufen hilfloser Opfer herfällt“ (Panofsky), „wahllos Gute und Böse dahin-
raffend“ (Dimm). Vgl. Perrig, S. 84f. Anm. 52.

455 Vgl. Giesen, S. 264. Darum ist Krieg auch stets ein paradigmatisches Thema in Filmen, die eine
Apokalypse tangieren. Krah erarbeitet dies am Beispiel von The Time Machine, wo sich die Reise
als gesteigerte Darstellung von Kriegen offenbart. Ende 1899 spricht man über den Burenkrieg und
George (Rod Taylor) wird der Militärdienst nahegelegt. Die kurzzeitigen Ausstiege aus der Zeitma-
schine in den Jahren 1917 und 1940 stellen sich schlimmer und in verstärkter (weil der Umwelt nä-
her gerückten) Intensität dar. Und der Halt am 18.08.1966 zeigt die mit einem Atomkrieg beginnen-
de globale Katastrophe. Der fünfte Stopp am 12.10.802701 hat nun die Welt und die Gesellschaften
ihren alten Strukturen entrissen, vgl. Krah, S. 105f. „Der Zeitraum 1900 bis 1966 wird damit ein-
heitlich und konstant als Krieg semantisiert (…).“ Ebd., S. 106. So bleibt festzuhalten: Krieg als
Science-Fiction-Paradigma vor dem Hintergrund apokalyptischer Narrationen etabliert sich in den
1950er Jahren als Reflexion der Möglichkeit globaler Vernichtung, die zuvor zwar phantastisch, aber
nie tatsächlich (ohne eine göttliche Instanz) denkbar war.

8.3 Die apokalyptischen Reiter als Sinnbild

161

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


apokalyptischer Phantasien. Dies muss nicht in der Absicht seiner Schöpfer gelegen
haben, da die Kreatur die altbekannten Bilder figurenimmanent bedient.456 Und sie
referiert auf äquivalente Kontexte. Nämlich: eine fundamentale Erschütterung durch
Kriege und Krisen, Angst um die Zukunft, eine chaotisch anmutende Umwelt und
eine existenzielle Desorientierung bzgl. der eigenen Gegenwart im Geschichtsverlauf.
Apokalyptische Visionen sind Ergebnisse der Gegenwartsdeutung, der Sinn- und Po-
sitionsfrage, meist einer (unterdrückten) Minderheit. Dies trifft auf die antiken Apo-
kalypsen zu und ließ sich anhand des archetypischen Night of the Living Dead
nachweisen. Während diese Bildsprache als Konstante auftritt, sind weitere Faktoren,
auf die nun eingegangen wird, gravierenden Variationen unterworfen.

Wie die Apokalypse ihre Unschuld verlor und der Zombie sich ihrer annahm

Das Jahr 1945 gilt als Zäsur für Apokalypsen. Hier wurde die Atombombe zu einem
Bestandteil der Krisenwahrnehmung und übte maßgeblichen Einfluss auf die apoka-
lyptische Verständnisverschiebung aus. Die Ursprünge der Endzeiterwartung liegen
nicht mehr in der Religion, sondern in der Zivilisation. Und durch den atomaren
Overkill wird die Apokalypse nicht mehr als Vernichtung und Neuanfang verstanden,
sondern nur noch als Vernichtung. Hieraus generiert sich ein Problem für den Termi-
nus Apokalypse, welcher in seiner Grundstruktur die „Trias Krise/Endzeit – Unter-
gang/Zerstörung/Enthüllung – Neubeginn“ voraussetzt.457 Im Angesicht von Zerstö-
rungskraft, Fallout und Strahlentod ist die Erlösung unvorstellbar geworden – sie
brach aus dem apokalyptischen Korpus. Die Menschheit hat ihr Apokalypseverständ-
nis eigenständig säkularisiert. Der Nuklearkrieg kam den obsoleten Bildern der theo-
logischen Apokalypse am nächsten und ersetzte sie.

Zuerst flaute der öffentliche Diskurs ab, schließlich gehörte die Waffe nur den
USA. Wiederentfacht wurde er in den 1950er Jahren, im „golden age of nuclear fear“
(Booker, zit. n. Podrez, S. 58). Das Wettrüsten, bei welchem jeder Fortschritt der
einen Seite zu gleichgewichtsorientierten Aufrüstungen der anderen Seite führte, po-
tenzierte nicht nur die Waffenarsenale, sondern auch die Wahrscheinlichkeit der
Menschheitsvernichtung. Ein Zwischenfall auf dem Bikini-Atoll (am 1. März 1954)
machte bewusst, dass eine lokale Detonation eine globale Reichweite haben kann. 90
Meilen von der Explosion entfernt wurde der japanische Kutter Lucky Dragon vom
Fallout getroffen, woran einer der Seeleute starb (vgl. ebd., S. 58). Die Lehren: (1) Die

8.4

456 Zawodny hebt die die Wirkung der Ikonographie der Johannesoffenbarung für das Bildgedächtnis
des Abendlandes hervor: „[M]it ihrem schier überbordenden Arsenal an apokalyptischen Phäno-
menen hinterläßt sie bis heute indirekt oder auch direkt ihre Spuren im abendländischen Denken
und in der Kunst.“ Zit. n. Podrez, S. 17. Der nachhaltige Effekt der Untergangsbilder ist gesetzt. Je-
der Regisseur hat, allein schon durch assoziative Verknüpfungen, die dem Terminus Apokalypse
nachfolgen, solche Bilder vor Augen.

457 Busse, zit. n. Podrez, S. 18. Diese „apokalyptische Erzählfigur“ bedarf jedoch weiterer Parameter,
um als tatsächliche Apokalypse gelten zu können, bspw. die „krisenhaft empfundene Gegenwart,
und das Aufgreifen von im apokalyptischen Diskurs etablierten Motiven (…).“ Ebd., S. 18.

8. Der Zombie als säkulare Essenz der Apokalypse

162

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Bombe ist unkalkulierbar und (2) das Überleben der Detonation rettet nicht, sondern
führt zu verstrahltem Siechtum.458

Sukzessive wird die Apokalypse vom Übergangsereignis zum Untergangsereig-
nis.459 Im Zuge dieser „Pessimisierung“ findet auch eine Egalisierung statt, welche
dem Gläubigen seine didaktisch-elitäre Stellung nimmt. Es gibt keine Auserwählten
mehr, weil es kein Neues Jerusalem mehr gibt. Die moderne Apokalypse vernichtet
ausnahmslos, sie differenziert und scheidet nicht (vgl. Podrez, S. 23). Dies zieht zwei
Paradigmenwechsel nach sich:
(1) Die Menschheit als Ganzes ist betroffen.
(2) Die Aussicht auf Erlösung ist getilgt.
Hierzu kam es, da Wissenschaft und Technik die Macht zur Vernichtung der göttli-
chen Instanz entrissen. Sie findet sich nun selbstverantwortlich in den Händen der
Menschen. Unter diesem Eindruck des Selbstvernichtungspotenzials, in einem Bün-
del aus traumatisierenden Erfahrungen der jüngsten Vergangenheit (Erster und Zwei-
ter Weltkrieg, Konzentrations- und Vernichtungslager) und dem unvorstellbarem Be-
drohungspotenzial in der (nahen) Zukunft, notierte der österreichische Philosoph
Günther Anders den Gedanken, der die Gründe für eine Säkularisierung am tref-
fendsten erfasst:

„Wenn es im Bewußtsein des heutigen Menschen etwas gibt, was als absolut oder unend-
lich gilt, so nicht mehr Gottes Macht, auch nicht die Macht der Natur, von den angebli-
chen Mächten der Moral oder der Kultur ganz zu schweigen. Sondern unsere Macht. An
die Stelle der omnipotenzbezeugenden, creatio ex nihilo ist deren Gegenmacht getreten:
die potestas annihilationis, die reductio ad nihil – und zwar eben als Macht, die in unserer
eigenen Hand liegt. Die prometheisch seit langem ersehnte Omnipotenz ist, wenn auch
anders als erhofft, wirklich unsere geworden. Da wir die Macht besitzen, einander das En-
de zu bereiten, sind wir die Herren der Apokalypse. Das Unendliche sind wir.“460

Hier tritt ein Bedrohungspotenzial zutage, welches nie zuvor existent war, denn jede
„bisherige Übermacht hatte sich (…) als gnädig erwiesen: jede uns immer nur partiell be-
droht, jede nur Einzelnes ausgelöscht: "nur" Menschen, "nur" Städte, "nur" Reiche, "nur"
Kulturen; aber uns – wenn wir unter "uns" die Menschheit verstehen – doch immer weiter
verschont.“ (Anders, S. 241, Herv. i. O.)

458 Als Randbemerkung: Da abermals Japan direkt betroffen ist, ist es kaum verwunderlich, dass solche
Ereignisse im Film Einzug halten und bspw. in Form von Godzilla zum rekursiven Motiv wurden.
Neben der fiktiven Überhöhung der atomaren Furcht in die Figur der Riesenechse gehen aus Japan
aber auch direktere Rekurse auf die Katastrophen hervor. So verfilmte bspw. Kaneto Shindô mit
Lucky Dragon No. 5 (Daigo Fukuryû-Maru, Japan 1958, Regie: Kaneto Shindô) den Lucky-
Dragon-Zwischenfall.

459 Die „Vernichtung menschlichen Lebens und materieller Güter, moralischer Normen und gesell-
schaftlicher Ordnung“ durch Ersten und Zweiten Weltkrieg waren zwar erschütternd, sie brachten
der Menschheit aber nicht den Untergang. Seit Hiroshima hingegen ist dies denk- und fassbar, vgl.
Vondung 1990, S. 139.

460 Anders, S. 239, Herv. i. O. Dies führt den Glauben per se an ein Problem: „[D]ie Atomrüstung ist
praktischer Atheismus. Das heißt: mit der Atomrüstung in der Hand kann man nicht mehr glau-
ben.“ Vgl. ausführlich Gollwitzer, Helmut: Gründe, weshalb Christen die Atomrüstung nicht bejahen
können. In: Gemeinschaftswerk der Evangelischen Publizistik e.V. (Hrsg.): The Atomic Cinema. Fikti-
on und Wirklichkeit nuklearer Bedrohung, Frankfurt am Main 1984, S. 35-44, hier S. 36.

8.4 Wie die Apokalypse ihre Unschuld verlor und der Zombie sich ihrer annahm

163

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Nun jedoch gilt:
„Da wir Heutigen die ersten Menschen sind, die die Apokalypse beherrschen, sind wir
auch die ersten, die pausenlos unter ihrer Drohung stehen.“461

Anders bezeichnet den ontologisch unklassifizierbaren Gegenstand Bombe als Mons-
ter (vgl. Anders, S. 254). Sie ist da, aber nicht fassbar. Und sie ist selbstgemacht,
kommt also keinem Mythos nahe, sondern dem Frankensteinmonster. Eine Schöp-
fung, die sich gegen den Schöpfer wendet. So wird sie elementarer Bestandteil des
„Selbstmord[s] der Menschheit“.462

Während sich die apokalyptischen Diskurse durch die Bombe paradigmatisch
wandelten, blieb das Charakteristikum der Krisensensibilität des Apokalyptikers er-
halten. Basierend auf diesem Bewusstsein liefert eine klassische Apokalypse, gemäß
ihres Trost spendenden Impetus, Krisenbewältigungsangebote und -strategien: (1)
Klassische Apokalypsen nehmen reale Krisenerfahrungen auf und intensivieren sie
emotional durch Übertreibungen, (2) sie erzeugen eine sinnstiftende Hyper-Ordnung
durch das duale moralische System, was der eigenen Verortung und Orientierung in
der Krise dienlich ist. Diese Determinierung der Geschichte dient als kompensieren-
des Entlastungsangebot und entlässt aus der Gestaltungsverantwortung der Gegen-
wart. (3) Klassische Apokalypsen dienen der Legitimierung des eigenen Tuns, da es
im Rahmen der Jenseitsausrichtung gut ist. Die Berufung auf göttliche Instanzen,
welche die Vision erst ermöglichen, macht dies unumstößlich (vgl. insgesamt Podrez,
S. 55f.). Durch den Wegbruch der Erlösungshoffnung und durch die allgemeinen Sä-

461 Ebd., S. 242. Kersting ergänzt unter Rekurs auf den Terminus Bombe und den implizierten Absolut-
heitsanspruch der Vernichtung weitere apokalyptische Diskurslinien: Neben sie tritt „die technisch-
industrielle Umweltzerstörung (…) und als dritte "Bombe" (…) die Überbevölkerung der Erde (…).
Das Objekt der Zukunftshoffnung ändert sich. Es geht nicht mehr um den himmlischen Sieg der
Gerechten, sondern um das irdische Überleben.“ Kesting, Marianne: Warten auf das Ende. Apoka-
lypse und Endzeit in der Moderne. In: Kaiser, Gerhard R. (Hrsg.): Poesie der Apokalypse, Würzburg
1991, S. 169-186, hier S. 169.

462 Ebd., S. 255. Es entstehe eine Diskrepanz zwischen dem Vernichtungspotenzial und der Unvorstell-
barkeit des Ausmaßes. „Diese (…) führt zu einem Ende von Verantwortung, die darauf beruht, die
Konsequenzen des eigenen Tuns imaginieren zu können (…).“ Die „Anforderungen, die die Tech-
nik an den Menschen stellt“ überschreitet „dessen Bewältigungskompetenzen kognitiv und emotio-
nal“, wodurch „eine Krise der Mensch-Technik-Beziehung“ begründet ist, vgl. Podrez, S. 66. Diese
Grenzen von Vorstellbarkeit und Mitleid führten in einen Zustand, der „das Abfeuern einer Rakete,
die eine Großstadt auslöscht, (…) emotional problemloser macht als das Schlachten eines Huhns.“
Horstmann, Ulrich: Das Untier. Konturen einer Philosophie der Menschenflucht, Wien, Berlin 1985,
S. 110. Gegenüber der technikzentrierten Philosophie findet sich Karl Jaspers. Die Selbstvernich-
tung sei in seinem anthropozentrischen philosophischen Ansatz als Ausdruck existenzieller Freiheit
zu werten, wodurch die Apokalypse eine Vermenschlichung erfahre. Letztlich sei, bei allem Krisen-
empfinden und bei aller Verschärfung der äußeren Umstände zu einer Grenzsituation, die Entschei-
dung zur Zündung eine freie Entscheidung. Es bestehe kein Zwang, vgl. Podrez, S. 62f. „Der Krisen-
begriff ist hier im Sinne einer Jasper’schen Grenzsituation zu verstehen. Grenzsituationen sind un-
vermeidliche Situationen des Lebens, durch deren Durchschreiten der Mensch erschüttert wird,
aber im damit einhergehenden Moment der Wahl seine existenzielle Freiheit erfährt. Für die Konse-
quenzen seiner Wahl ist der Mensch allein verantwortlich (…).“ Ebd., S. 62.

8. Der Zombie als säkulare Essenz der Apokalypse

164

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


kularisierungstendenzen wandelt sich jedoch die Krisenbewältigungsfunktion.463

Während Punkt 1, wie exemplarisch an Night of the Living Dead dargelegt wur-
de, seine Gültigkeit im narrativen Aufbau behält, verlieren Punkt 2 und 3 ihre Wich-
tung. Eine Entlastung von der Gestaltungsverantwortung der Gegenwart ist weder ge-
geben noch denkbar. Durch die Verortung der Apokalypse innerhalb der Entwick-
lungstendenzen ihrer Entstehungszeit und mit dem Fokus auf die apokalyptische To-
talität ohne Erlösung zwingt sie geradezu einen Gegenwartsgestaltungsdruck und ein
Bewusstsein für die Verantwortlichkeit auf, welche den überhöhten Krisenerfahrun-
gen der Narration entgegenwirken sollen und müssen. Das Jenseitsgerichtete weicht
dem Diesseits- und Gegenwartsgerichteten. Hier erachten Nanz und Pause besonders
den Film als Träger des modernen Bild- und Zeichenmaterials für geeignet:

„In der Apokalypse fließen Zeichen und Bilder (…) ineinander, wird symbolisches Wissen
immer von neuem in sinnliche, unmittelbare Erfahrung übersetzt und andersherum. Im
Kalten Krieg tritt das Filmbild an die Stelle der Offenbarung. Für die Produktion des Apo-
kalyptischen zeigt sich der Film als überaus geeignet, entwirft er doch genauso wie die
biblischen Visionen Bilder, die einerseits wie Zeichen Träger von Bedeutung und also les-
bar sind, andererseits aber auf immersives und gegenwärtiges Erleben zielen.“ (Nanz und
Pause, S. 16)

Apokalypsen sind kein Novum des 20. Jahrhunderts. Und umgekehrt: Die Apokalyp-
sen des Judentums und des frühen Christentums stellen keine Singularität dar.464

„Diese zunächst religiös begründeten Endzeitspekulationen werden in der Aufklä-
rung von ihrem theologischen Kontext gelöst, ihres theologischen Begründungszu-
sammenhangs enthoben und bezogen auf die neuen Paradigmen ›Vernunft‹ und ›Na-
tur‹ säkularisiert.“ (Krah, S. 15) Diese Loslösung führt „zu einer Bereitstellung dieses
Zeichenarsenals für eine literarische Verhandlung“, bleibt der theologischen „Aus-
richtung auf einen vorgegebenen Endzustand“ jedoch erhalten (vgl. ebd., S. 15). Der
Status der Zukunft, des Danach, verändert sich aber seit dem 19. Jahrhundert durch
die (Natur-)Wissenschaften. „Nicht zufällig entsteht nun, katalysiert durch die ›Reali-
tät‹ des Ersten Weltkrieges, eine Fülle von Zukunfts- und Weltuntergangsliteratur.“
(Ebd., S. 15) Bemerkenswert ist, dass in dem Zwischenraum von Erstem und Zweiten
Weltkrieg auch die Zombiefigur erschlossen wird, ohne jedoch schon eine apokalyp-
tische Dimension zu haben. Diese wird dem Monster erst im Atomzeitalter einge-
schrieben. Während hier jede Apokalypse ihre Unschuld verliert, da sie nicht mehr als
eigentlich unmögliche Hypothese, sondern als definitiv machbar erscheint, verliert
auch der Zombie seine native Unschuld und wird zur Invasions- und Untergangstro-

463 Um das Bewusstsein für einen solchen Wandel zu beschreiben (ohne alle Krisendimensionen der
Moderne betrachten zu müssen), erarbeitet Podrez die zentralen Diskurse der Krisenwahrnehmung:
den atomaren und den ökologischen Diskurs. Diese bündeln alle „Skepsis gegenüber Fortschritts-
glauben, Technik und Wissenschaft, Entfremdung etc.“ Ebd., S. 57, insgesamt ebd. S. 56f. Da sie als
globale Bedrohungen nicht zu bewältigen seien, begünstigen sie die apokalyptische Bildsprache zur
Verortung und Deutung.

464 Im „England des 18. und 19. Jahrhunderts wird die krisenhafte Gegenwart apokalyptisch gedeutet,
was zur Entstehung der Kunstströmung The Apokalyptic Sublime führt (…), und auch die großen
Ideologien des 20. Jahrhunderts, der Marxismus und der Nationalsozialismus, bedienen sich apoka-
lyptischer Vorstellungen, um die gegenwärtige Situation auszulegen (…).“ Podrez, S. 35, Herv. i. O.

8.4 Wie die Apokalypse ihre Unschuld verlor und der Zombie sich ihrer annahm

165

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


pe.465 Die Figur ist zeitgleich mit den Paradigmenverschiebungen zu einem apokalyp-
tischen Topos gewachsen.

„Die Katastrophe dient als Grundlage eines Gedankenexperiments, sie ist, gerade in ihrem
geschilderten Ausmaß, für den neuen Gesellschaftsentwurf notwendig [Anm. P. D.: Hier
bezogen auf Oskar Maria Grafs Die Erben des Untergangs (1959)]. Die Katastrophe wird
zeichenhaft verwendet, als Setzung und Generierung eines neuen Anfangs. Diese zeichen-
hafte Strategie ist eine historisch ältere Variante, eine Variante aus einer Zeit, in der die
Fiktion einer globalen Katastrophe Gedankenspiel ist und bleibt, in der reale Katastrophen
als Weltuntergang metaphorisiert werden können, weil eben der Status als Bild gewähr-
leistet ist. Dies gilt so vor 1945, danach wird ein solcher Umgang zumindest problema-
tisch, insofern er sich mit dem kulturellen Wissen von der Möglichkeit einer solchen glo-
balen Katastrophe auseinander zu setzen hat (…).“ (Ebd., S. 67)

In diesem Wandel vom Gedanken zur Möglichkeit entwickelt sich der Zombie. Er
verknüpft die apokalyptische Basis als Folge menschlichen Handelns466 mit der my-
thischen Komponente durch die Generierung klassischer Bilder. Während Filme zum
atomaren Diskurs gern Schuldfragen thematisieren und Auslösemöglichkeiten abar-
beiten (vgl. Nanz und Pause, S. 13f.), setzt die Phantastisierung mit Zombies die
(Mit-)Schuld des Menschen als gegeben und reduziert deren Thematisierung, um
Folgewirkungen auf die Sozialstrukturen in den Mittelpunkt zu rücken. Vereinfacht
ausgedrückt: Es geht nicht darum, wer, wie, wann und warum die Schuld trägt, son-
dern um das, was den Überlebenden bevorsteht, respektive darum, wie sich ihr verzö-
gerter und individueller Untergang im Kleinen als pars pro toto darstellt. Wichtig für
die Zombienarrative ist darum eine Abkehr von der Totalität – zumindest vorerst.467

Es Bedarf mindestens eines Menschen, um vom Ende erzählen zu können. Das aus-
nahmslose Menschheitsende ist hingegen nicht vorstellbar:

„Vor unserem eigenen Sterben können wir Angst haben.
Schon die Todesangst von zehn Menschen nachzufühlen, ist uns zuviel.
Vor dem Gedanken der Apokalypse aber streikt die Seele. Der Gedanke bleibt ein Wort.“
(Anders, S. 269)

Dem apokalyptischen Zombiefilm ist je nach Entstehungszeit eine Krisensensibilität
attestierbar. Die Impulsfilme und die nachfolgenden Narrationen zeigen entscheiden-
de Grundprobleme des Daseins in der (globalisierten) Welt, werfen Fragen nach Ent-

465 „Der Weltuntergang kann, sobald er als ›real‹ jederzeit möglich gedacht werden kann, nicht mehr
unhinterfragt als Metapher und Deutungsraster für Weltphänomene – z. B. Defizienzerfahrungen
auf verschiedenen Ebenen – verwendet werden, da er die ›Unschuld der Uneigentlichkeit‹ verloren
hat. Der Weltuntergang wird vom Bezugsmodell selbst zum mental zu verarbeitenden Phänomen.“
Ebd., S. 16.

466 Ganz grundlegend: da er ohne Menschen nicht existent wäre, spielt die Art der Wiederbelebung kei-
ne weitere Rolle – trotzdem wird sie thematisiert, so sie über die Funktion des MacGuffins hinaus
mit Bedeutung beladen wird. Da Erklärungen vage bleiben (oder viele Alternativen bieten), defi-
niert Kleinschnittger die Figur als MacGuffin (vgl. Kleinschnittger, S. 119-121). Bedeutung, Funkti-
on und/oder Inhalt eines solchen bleiben dem Rezipienten grundsätzlich verborgen. Er dient ledig-
lich als Handlungsimpuls. Und auf den Ursprung der Zombiefikation trifft dies zu – es ist meist ir-
relevant, warum die Toten laufen.

467 „Ein Beinahe-Ende oder das Ende einer begrenzten Kultur ist realistischer als das vollständige Ende,
für das es kein menschliches Erzählsubjekt gäbe.“ Seeßlen und Metz, S. 98.

8. Der Zombie als säkulare Essenz der Apokalypse

166

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


individualisierung auf und konfrontieren den Rezipienten mit der Frage, was ihn er-
warten und wie er reagieren würde. Dabei reagieren sie krisenreflexiv auf einschnei-
dende Momente wie Vietnam, die Gefahren durch Kapitalismus und Konsum468 für
das Individuum, die abermalige Potenzierung atomarer Bedrohung unter Reagan469

und auf 9/11.
Entsprechend ist der Zombie eng mit der Säkularisierung verwoben, trug er

durch die Anpassung an die Bedrohungssituationen doch auch zur Loslösung vom
Dogma der Johannesapokalypse bei, ohne dabei deren Bild- und Symbolsprache auf-
zuheben. Vondung verweist hier auf literarische Äquivalente, die sich von den Erfah-
rungen der atomaren Bedrohung über die schlachthausähnlichen Schauplätze indus-
trialisierter Kriege bis zu antiken Apokalypsen (am Bsp. der Baruch-Apokalypse) er-
strecken:

„Die Ähnlichkeiten ergeben sich dadurch, daß die bildhaften Gestaltungsmöglichkeiten
nicht unbegrenzt sind, wenn es um die Darstellung umfassender, globaler Vernichtung
geht: durch die Naturgewalten eben, selbst wenn sie vom Menschen produziert werden,
durch Feuer und Blitz, schwarzen, d. h. bösen Regen, Asche wie aus einem Vulkanaus-
bruch.“ (Vondung 1990, S. 133)

Vielleicht liegt die vielfache Reproduktion des Zombies hierin begründet, fügt er
doch der Weltvernichtung ein neues Bild hinzu, ohne den theologischen Kanon voll-
ständig zu verwerfen. Er kommt den Heuschrecken und den Reitern gleich, ist aber
auch ein Novum. Dies sei thesenhaft mit einer Erweiterung der nicht unbegrenzten
Darstellbarkeit um das Problem der Undarstellbarkeit moderner Vernichtung be-
gründet. Nach dem Ersten Weltkrieg war das Ästhetische an seine Grenze geführt:

„Es war nicht alleine die neue, alle bisherigen Erfahrungen überbordende Erfahrung des
technischen Massakers, sondern die Überforderung der künstlerischen Mittel, der subjek-
tiven Imagination, auf die Kunst angewiesen bleibt.“ (Kesting, S. 175)

Kunst und Dichtung stießen spätestens nach den Konzentrationslagern und der Bom-
be auf eine Potenzierung der Undarstellbarkeit. Hierzu äußerte der Grafiker Arnulf
Rainer:

„Zur großen Katastrophe, zum apokalyptischen Schrecken hat die Kunst immer nur Ein-
fältiges geboten. (…) Das Inferno ist dem verweilenden Auge unfaßbar. (…) Die Nähe des
Schrecklichen, die unmittelbare Betroffenheit sind Kategorien, an die die Kunst nicht her-
an kann, da sie in der Zeitausbreitung wirkt, in der Zeithoffnung lebt, harmonisierende
Zuständlichkeit zeigt, selbst ärgste Düsternis nuanciert bildnert.“470

Der Zombie kann als Versuch verstanden werden, der Unfassbarkeit ein Gesicht zu
geben, eine allegorische Aufspaltung zu Gunsten der Darstellbarkeit.

468 Zombies als Kapitalismusmetapher stehen in der Traditionslinie des Marx-Bildes vom Kapitalismus
als Vampir. Sie stehen sowohl für die kapitalistische Transformation des Subjekts als auch für den
(pandemischen) Siegeszug über den Globus, vgl. Canavan, S. 432.

469 Der atomare Diskurs wird unter Reagan erneut entfacht. Gemäß des Diktums ‚si vis pacem, para
bellum‘ führte das Wettrüsten zur Abschreckungshypothese, nach der die Provokation eines Krieges
die eigene Vernichtung nach sich ziehen würde. Hierauf fußt das fragile „Gleichgewicht des Schre-
ckens“, welches sich erst durch den Zusammenbruch des Ostblocks auflöste, vgl. Podrez, S. 61.

470 Arnulf Rainer (Hiroshima, 1962) zit. n. Kesting, S. 175.

8.4 Wie die Apokalypse ihre Unschuld verlor und der Zombie sich ihrer annahm

167

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Da die Frage nach den Intentionen einer Apokalypse zur Berücksichtigung der
spezifischen Situation von Autor und Adressat zwingt (vgl. Vondung 1988, S. 322), sei
abermals Romero in den Fokus gerückt. Die hier erarbeiteten Charakteristika finden
sich auch in seiner Zeitgeschichte und reflexiv in seiner apokalyptischen Vision. Und
auch heute, 50 Jahre nach Night of the Living Dead, erweist sich sein entwickeltes
Motiv als wirksam, weist es doch über die konkrete Situation hinaus auf das Allge-
meine von Kriegs- und Krisensituationen. Und darum ist der Zombie heute noch als
krisenreflexiv und gesellschaftsallegorisch allgemeinverständlich und lesbar.

Säkularisierung trotz Kupierung – Ein Diskussionsbeitrag

Die Säkularisierung soll zuerst als Bedeutungsverlust der Religion gesetzt werden.
Dies ermöglicht, losgelöst vom biblischen Geschichtsverlauf, die Frage nach dem
„Was kommt danach?“ Alle Ängste, Krisen und Plagen bleiben vorhanden, aber ohne
Endgericht rückt die gesellschaftsreflexive Frage ins Zentrum: Was machen die, die
übrig bleiben? Der Terminus Säkularisierung erscheint auch notwendig, da dem
Zombie die Autorisierung durch Gott fehlt.471 Als menschgemachte Katastrophe reiht
er sich in die fortschritts- und technikpessimistische Katastrophenwahrnehmung des
Science-Fiction-Films ein. Die Überschätzung der technologischen Begabung und die
Ignoranz von Folgen münden immer häufiger in Katastrophen, die in der Science-
Fiction weiter- und zu Ende gedacht werden. Die orbitale Verseuchung mit Trüm-
mern und Raumfahrtfragmenten,472 schwer kontrollierbare Atomtechnologie, Um-
weltverschmutzung mit chemischen Substanzen, Krankenhäuser, die zu Brutstätten
resistenter Bakterien- und Virenstämme werden, Raketen, die auf ihrem Weg ins All
explodieren – dies sind Beispiele dafür, dass das Komplexe des technologischen Fort-
schritts schwieriger zu kontrollieren ist. Die Menschheit agiert wie der Zauberlehr-
ling: Es werden Mächte entfesselt, ohne sich über Möglichkeiten der Bändigung und
mögliche Gefahren im Klaren zu sein. Mit der Komplexität steigt auch die Fehleran-
fälligkeit. Und jeder Fehler kann zu Katastrophen führen.473 An der Schnittstelle von

8.5

471 Auch Podrez macht für den Diskurs einen Veränderungsprozess von der klassischen zur modernen
Apokalypse (auch im Sinne einer „Emanzipation von biblischen Kontexten“) über die „miteinander
verbundenen Prozesse (…) Entkontextualisierung, Säkularisierung, Pessimisierung und Universalisie-
rung“ aus, Podrez, S. 19, Herv. i. O. Zunehmend wird der Fokus (auch bei Podrez mit Dürer als Zä-
sur) auf den pessimistischen und vernichtungsfokussierten Teil gelegt.

472 Eine Gefahr, der man sich verstärkt bewusst wird. Im Film Gravity (USA, Großbritannien 2013,
Regie: Alfonso Cuarón) bringen solche (hier durch einen von Raketen gesprengten Satelliten)
Trümmer die Handlung erst in Gang. Schon 13 Jahre früher erhielten Veteranen durch interstellare
Altlasten die unverhoffte Chance zum Flug ins All in Space Cowboys (USA 2000, Regie: Clint East-
wood).

473 Zudem entbehre die Aufgliederung der Hochtechnologie in eine Vielzahl vernetzter Kleineinheiten
der menschlichen Moral. Für den Arbeiter im Räderwerk großer Technologie gäbe es „weit und
breit keine Unmoral, weil es für ihn kein "Weit und breit" gibt. "Schmutz geteilt durch tausend ist
sauber" (molussisch).“ Anders, S. 246f. Allein „die Kompliziertheit der modernen Organisation wür-
de die Durchführung erleichtern (…), weil die vielverschlungenen Wege von Organisationen die
moralischen Hemmungsenergien schwächen oder restlos absorbieren (…).“ Ebd., S. 246. Der von

8. Der Zombie als säkulare Essenz der Apokalypse

168

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Religion und Säkularisierung, Science-Fiction und Horror findet sich der Zombie als
reflektierende und kodiert in die nahe Zukunft weisende Figur. Seine Lesbarkeit ist, je
nach diegetischer Kontextualisierung, überaus vielfältig.

Einzig für die Offenbarung einer Erlösung – so setzt es Apokalypse dem Wortsinn
nach voraus – ist der Zombiefilm schwerlich als säkularisiert zu deuten. In den
1980er Jahren fand die Literaturwissenschaft für moderne Endzeitnarrationen darum
den Begriff der „kupierten Apokalypse“ (vgl. Vondung 1988, S. 11f.). Dieser meint
den Beschnitt der Erlösungshoffnung. Durch die Kupierung verliert die Apokalypse
ihren Trost spendenden Charakter.

Zu klären wäre folglich, ob der bereits verwendete Begriff Säkularisierung im
Kontext potenziell hoffnungsloser Narrationen zulässig ist. Zumal der Terminus der
kupierten Apokalypse gefunden und geläufig ist. Zur Klärung soll unter Säkularisie-
rung im weitgefassten Sinne eine Verweltlichung, ein emanzipatorischer „Entzug (…)
aus kirchlich-geistlicher Observanz“474 und eine Loslösung von dogmatischer Religi-
on verstanden werden. Ergänzt sei die rein metaphorische Funktion, die zugespitzt
nichts anderes bedeutet, „als die (…) konsequente Einsetzung nicht-religiöser Gehal-
te in religiös präformierte Aussagensysteme.“ (Ebd., S. 133) Dieses weitgefasste Ver-
ständnis soll über die enge Begriffsklärung als (Selbst-)Befreiung und Entfaltung phi-
losophischer und politischer Vernunft (nach Hegel, vgl. ebd., S. 34ff., speziell S. 38)
und des „geschichtlichen Denkens aus den Fesseln des biblisch-theologischen Welt-
bildes“ hinausgehen (ebd., S. 56). So ist die Option enthalten, dass die Säkularisierung
das Religiöse nicht verneint, sondern dass die Religion „eine vorübergehende, jeden-
falls die Grundbestimmung nicht in Frage stellende anderweitige Benutzung“ zulasse
(ebd., S. 25). Dieses dialektische Begriffsverständnis ermöglicht auch in säkularisier-
ten Darstellungen religiöse Interpretationen, da sie als Kern noch Geltung besitzen
können. Insofern wäre der hier vorgeschlagene Ansatz unter dem Terminus Säkulari-
sierung zu rechtfertigen. Zudem sei in Orientierung an Max Weber der Fokus auf den
Entstehungskontext gerichtet. Weber versteht Säkularisierung als „Entzauberung der
Welt“ (ebd., S. 60), was hier zur Entzauberung der klassischen Apokalypse erweitert

moralischen Urteilen befreite Mensch könne so zum Auslöser werden. Gleiches gelte für die Verant-
wortungsübertragung an rationale Maschinen, was uns im Grunde schon ausgelöscht habe, vgl. ebd.
S. 246. Gerade im Zeitalter von Cyberkrieg und Information War sind die (Rechen-)Vorgänge derart
komplex und rasant in ihrer Informationserzeugung, dass die Befehlsgewalt sukzessive an Compu-
ter abgetreten werde, vgl. Seeßlen und Metz, S. 128-137. Dies bringt latent die Frage mit, wie viel
Kontrollabgabe an künstliche Intelligenz vertretbar ist. Auch dies spielt der populäre Film durch, so
bspw. in der Terminator-Reihe, mit Terminator (The Terminator, USA, Großbritannien 1984,
Regie: James Cameron) begonnen und bisher vier Spielfilmen sowie Serienadaptionen fortgeführt,
oder in Avengers: Age of Ultron (USA 2015, Regie: Joss Whedon). Hier wird das Ultron-System
geschaffen, eine künstliche Intelligenz, welche die Menschheit beschützen soll. Allerdings verselbst-
ständigt sie sich und definiert den Menschen als Gefahr. Etwas tiefgründiger ist der Lernprozess,
den Lilo (Milla Jovovich) in Das fünfte Element (The Fifth Element, Frankreich 1997, Regie:
Luc Besson) durchläuft. Sie ist zum Schutz der Menschheit auf der Erde. Doch nachdem sie die
Menschheitsgeschichte erfasste, fragte sie sich, ob die Menschheit es überhaupt wert sei, gerettet zu
werden.

474 Lübbe, Hermann: Säkularisierung. Geschichte eines ideenpolitischen Begriffs, (2. Aufl.) München
1975, S. 23.

8.5 Säkularisierung trotz Kupierung – Ein Diskussionsbeitrag

169

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


werden kann.475 Und er stellte fest: „Nichts befördere (…) die "Säkularisierung des
Denkens über das Geltensollende, speziell seine Emanzipation von der magisch ga-
rantierten Tradition" stärker als "kriegerische Umwälzungen".“ (Zit. n. Lübbe, S. 68,
Herv. i. O.). Ihm zufolge fördern also Katastrophen und Kriege nicht nur Apokalyp-
sen, sondern auch die Säkularisierung, was anhand des Zombiemotivs belegbar ist.
Parallel zu Vietnam wurde die Figur autonom und aus ihrem synkretistisch-religiö-
sen Rahmen gelöst.

So erscheint der Terminus der säkularisierten Apokalypse für den Zombiefilm
passender als die für die Literatur formulierte kupierte Apokalypse, zumal Vondung
den Begriff aus der Betrachtung einer Literaturgattung entwickelt, welche die Ursache
der Apokalypse verstärkt außen vor lässt, wohingegen der Zombie die Ursache quasi
personifiziert. Zur deutlichen Differenzierung zwischen kupierten Apokalypsen glo-
baler Katastrophenszenarien, wie sie sich unter dem Oberbegriff des Endzeitfilms fin-
den, sowie – demgegenüber – den Zombiefilmen, erweist sich der Terminus als wir-
kungsvoll.

Dies klärt jedoch die Frage, ob zombieapokalyptische Narrationen überhaupt als
säkular benennbar sind, nicht vollständig. Denn Vondung schließt dies für moderne
Apokalypsen nicht unbegründet so konsequent aus. Er argumentiert, dass die bibli-
sche Bild- und Symbolsprache nicht umbesetzt, sondern ersetzt wurde. Im Umkehr-
schluss: Der Säkularisierungsbegriff funktioniere nur, wenn theologische Bildsymbole
zur Verfügung stehen (vgl. Vondung 1988, S. 51). Entsprechend sei die moderne Apo-
kalypse als etwas Eigenständiges zu bewerten. Zudem wird der Terminus Apokalypse
uneingeschränkt religiös empfunden, was auf moderne Endzeitnarrationen kaum zu-
trifft. Zumal der Begriff konkrete Bilder provoziert – also religiös geprägte Erschei-
nungsformen (bspw. der Untergang der Welt in Feuer und Schwefel, die apokalypti-
schen Reiter etc., vgl. ebd., S. 49). Weiterhin müsste Säkularisierung auch die Verwelt-
lichung der Hoffnung einschließen, der Atomkrieg schließt diese jedoch aus. Dem-
nach sei lediglich der Akt der Vernichtung verweltlicht (vgl. ebd., S. 50).

Hier wäre entgegenzubringen, dass die geprägten Bilder, die der Begriff Apoka-
lypse provoziert, vom Zombie bedient werden können. Vondungs Ausführungen sind
auf Geschichten und Angstformulierungen vom nuklearen Overkill bezogen, auf un-
bestimmte und unbestimmbare Auslöser und auf Letzte-Mensch-Konzepte. Und hier
mag dies zutreffen. Die Umsetzung theologischer Bildsprache in profane lässt sich am
Zombie aber nachweisen. Er generiert, wie bereits dargelegt wurde, Bilder, welche be-
kannt erscheinen. Nirgends sonst also wäre der Begriff der säkularisierten Apokalyp-
se gerechtfertigter.

Ergänzend sei die Säkularisierung als genealogische Kategorie zur Vergangen-
heitsreflexion angeführt. Schließlich wird sie terminologisch im gegenwartsreflektie-
renden Kontext filmischer Subtexte gebraucht, die die Gegenwartsverortung in dysto-
pische Zukunftsprognosen überhöhen. Die Gegenwartswahrnehmung des Filmschaf-
fenden wird demnach in ein Geflecht eingewoben, welches die sukzessive Steigerung

475 Für Dawn of the Dead wurde auch der Terminus profane Apokalypse erwogen, vgl. McFarland,
S. 30-50.

8. Der Zombie als säkulare Essenz der Apokalypse

170

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


der Negativtendenzen in die Zukunft hinein fiktionalisiert. Aus der diegetischen Ge-
genwart erscheint die diegetische Vergangenheit (zugleich die Gegenwart der Film-
produktion) trotz aller negativen Tendenzen als positiv konnotiert. Immerhin ist hier
der Weg zur apokalyptischen Übersteigerung noch aufzuhalten. Nach Lübbe könne
der Säkularisierungsbegriff dazu dienen, „die Gegenwart im Vergleich mit ihrer Ver-
gangenheit zu schelten, also die säkularisierte moderne Kultur als das Resultat des
Abfalls von einer Tradition darzutun, die im christlichen oder einem sonstigen Sinne
als heiler gilt als die heillose Gegenwart.“ In diesem Denkzusammenhang „kehrt sich
die ideenpolitische Funktion des Säkularisierungs-Begriffs um, und aus dem ge-
schichtsphilosophischen Fortschrittsbegriff wird der Zentralbegriff der Theorie einer
Verfallsgeschichte.“ (Lübbe, S. 87) In diesen Kontext stellen sich Zombiefilme als sä-
kularisierte apokalyptische Visionen. Sie sind aus einem Gottesplan gelöst, um die
Jenseitsorientierung durch eine Gegenwartsfokussierung zu ersetzen. „Die Säkulari-
sierungs-Diagnose richtet sich in ihrer zivilisationskritischen Spitze vor allem gegen
die säkulare moderne Welt selbst in ihrer Heillosigkeit.“476 In diesem Sinne sind auch
die Romero-Zombies von ihrem klassischen Archetyp säkularisiert worden, um ein
Motiv zur Kritik an der Gegenwart zu formen. Im Ergebnis stand eine apokalyptische
Chiffre für die Verfallsgeschichte.

Dennoch bricht in der Zombieapokalypse das Neue Jerusalem weg. Es ist kupiert
– zumindest im menschheitserlösenden Sinn. Dies würde den Säkularisierungsbegriff
hinfällig machen, sofern man die Erlösung nicht in einem profanen und modernen
Sinn umbesetzt.

Lacrimosa dies illa – Die Ödnis als Garten Eden

Zur Lösung des Definitionsdilemmas sei eine Interpretationsweise herangezogen, die
in der Science-Fiction und Popkultur als verhandelt gilt: Ein Untergangsszenario be-
nötigt als Gegenpol ein Abbild dessen, was es zu bewahren gilt. Da die spektakulären
modernen Großereignisse mit globalem Verwüstungsausmaß einer klassischen Vor-
stellung von anschließender Erlösung entbehren,477 kann die Kupierung nur aufgelöst
werden, wenn die Erlösung des Planeten als Befreiung vom Menschen verstanden
wird. Sprich: Der zu Erlösende wird ausgetauscht, der Mensch als Täter gesetzt und
seines Erlösungsanspruchs enthoben. Diesen Gedanken griffen Filme bereits auf und

8.6

476 Ebd., S. 88, hier im Zusammenhang zu den 1920er Jahren. Vgl. auch ebd., S. 90f. und zu äquivalen-
ten Tendenzen nach dem zweiten Weltkrieg ebd., S. 109 ff.

477 Der für apokalyptische Narrationen charakteristische Dualismus findet sich nach 1945 in der Welt-
politik, wobei jede Blockmacht der jeweils anderen die Rolle des absolut Bösen zuweist. Und ohne
die Notwendigkeit eines Gotteseingriffs ist die Vernichtung des Anderen realisierbar geworden,
würde jedoch stets die Selbstvernichtung einschließen. Für Erlösungshoffnungen bleibt kein Platz,
vgl. Vondung 1988, S. 106.

8.6 Lacrimosa dies illa – Die Ödnis als Garten Eden

171

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


definierten den Menschen als Störfaktor, als schädigendes Virus, das vom Planeten
getilgt werden müsse.478

Die moderne Apokalypse muss im Spiegel moderner Zeiten gelesen werden –
klassische Maßstäbe gelten nicht und gereichen darum maximal als Orientierungs-
rahmen, nie jedoch als Richtmaß. Und schließlich reflektieren zombieapokalyptische
Narrationen ihre Gegenwart, die Mentalität, Gesellschaft und die Politik. So muss als
vorausgesetzt gelten, dass Erlösungsregeln und Verheißungen keine Geltung haben,
die von machtlosen Menschen mit dem Rückhalt eines allwissenden Schöpfers ent-
wickelt wurden. Immerhin hat sich der Mensch selbst zum gottgleichen Titanen erho-
ben. Und die Säkularisierung der Lebenswelt führte zur gänzlich neuen Machtvertei-
lung (Politik, Wissenschaft, Wirtschaft). So muss nun auch die Erlösung neu gesetzt
werden. Denn weiterhin gilt als Grundvoraussetzung: Der Untergang ist als Hoff-
nungsspende notwendig, denn „in den Gewaltphantasien spricht sich die radikale
Verurteilung der bisherigen Welt aus.“ (Vondung 1990, S. 134) Derart massive Kata-
strophenphantasien, wie sie sich nach 1945 finden, sind demnach auch Zeugnisse
einer tiefgreifenden Unzufriedenheit. Ein Fundament, welches sich im Kontext ato-
marer Macht zu einem Menschen- und Weltekel auswachsen kann und den Erlö-
sungstenor gegen die Menschheit richtet.

Hier nun legt Ulrich Horstmann Menschheitsgeschichte als Geschichte der Auf-
rüstung und Konfrontation dar, deren Ende die nukleare Selbstvernichtung sein müs-
se. Hierzu habe der Mensch nicht nur die Fähigkeit, sondern genealogisch auch die
Pflicht.479 Und mit der Bombe könne diese Aufgabe erfüllt werden. Die apokalypti-
sche Totalität setze dabei den ‚doppelten Tod‘, physische Vernichtung und Tilgung al-
ler Erinnerungen (vgl. ebd., S. 113), quasi eine Damnatio memoriae. Horstmann deu-
tet die fortdauernden Kriege als großen Bürgerkrieg und behält so die Zeichenspra-
che der Apokalyptischen Reiter (vgl. ebd., S. 113).

Im geschichtsphilosophischen Gedanken der sukzessiven Selbstvernichtung ist
das ultimative Ende des Menschen notwendig. Die Erlösung findet sich in dessen

478 Erinnert sei bspw. an Virus – Schiff ohne Wiederkehr (Virus, USA, Großbritannien, Deutsch-
land, Frankreich, Japan 1999, Regie: John Bruno). Hier gelangt eine hochenergetische, aus Elektrizi-
tät bestehende außerirdische Macht auf ein Forschungsschiff und erarbeitet Pläne zur Besiedelung.
Das Internet offenbart dabei den größten Gefahrenfaktor, das schädliche Virus, welches seinen Wirt,
die Erde, ohne Rücksicht und indirekt selbstdestruktiv nicht zu schonen vermag. Dieser Fremdkör-
per in der planetaren Ökologie, die einzige Lebensform, die sich ihrer Lebensgrundlage selbst be-
raubt, ist der Mensch.

479 Diese Idee findet sich auch in den Rechtfertigungen von Brutalität und Gleichgültigkeit durch den
Comedian in der Graphic Novel Watchmen (1986/87) von Alan Moore und Dave Gibbons. In der
Verfilmung Watchmen – Die Wächter (Watchmen, USA 2009, Regie: Zack Snyder) bleibt die-
ses Denkmuster erhalten. Und wie diegetisch dem Comedian, schlägt auch Horstmann für diese
Haltung viel Unverständnis entgegen, vgl. Horstmann, Ulrich: Thanatos als Lustprinzip. In: Syring,
Marie Luise (Hrsg.): ›Happy End‹. Zukunfts- und Endzeitvisionen der 90er Jahre [Ausstellungskata-
log], Düsseldorf 1996, S. 25-33, hier S. 31. Er versteht den Speziesselbstmord als „subjektivistisch
verkürzter Reflex apokalyptischer Sehnsüchte“ (Horstmann 1985,  S. 17), also die emanzipierte Be-
schleunigung zum ohnehin unausweichlichen Ende. Horstmann rekurriert dazu auf Senecas Episto-
lae morales, in denen gelerntes Sterben als Weg aus der Sklaverei und hin zur Freiheit deklariert
wird, vgl. ebd., S. 17, Anm. 2.

8. Der Zombie als säkulare Essenz der Apokalypse

172

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


vollständiger Tilgung (vgl. Vondung, S. 106ff.). Erst diese kann als Endzustand und
neues Reich verstanden werden – ein absolutes, ein ungetrübtes Reich. Hier werden
die vom Menschen gereinigte Erde und der Naturzustand des Planeten als Befreiung
interpretiert – auch wenn es von uns abverlangt, auf das Konzept der Hoffnung ver-
zichten zu müssen.480 Der Ansatz entspricht dem apokalyptischen Strukturmuster,481

ist inhaltlich jedoch diametral positioniert:
„Der wahre Garten Eden – das ist die Öde. Das Ziel der Geschichte – das ist das Ruinen-
feld. Der Sinn – das ist der durch die Augenhöhlen unter das Schädeldach geblasene, rie-
selnde Sand.“482

Horstmann wähnt sich am Ende der Geschichte, am Ende der anthropophugalen Er-
kenntnis. Er sieht sich umgeben von Waffenarsenalen, die, veraltet und ausgemustert,
schon längst durch noch stärkere ersetzt, alle Overkill-Fantasien übersteigen (vgl.
ebd., S. 55). Und selbst wenn die Militärtechnologie heute nicht mehr so gravierend
in ihrer Allgegenwart nach dem Leben trachtet, so zeigen gerade die Postmillennium-
Zombiefilme auf, dass auch die Wissenschaft dazu in der Lage ist, während die Rüst-
kammern im Verborgenen schlummern. Die zu biologischen Arsenalen pervertierte
Degeneration der Natur, die aus den Laboren hervorgeht, hat ein gleichwertiges Ver-
nichtungspotenzial inne. Zudem legen die Überbevölkerung und die Erschließung
immer größerer Landflächen auch die verborgenen Waffen der Natur frei (bspw. Ebo-

480 Der Mensch hat sich ohnehin vom Einklang mit der Natur durch seinen Erfindungsreichtum ent-
fernt. „Sind nicht alle anderen Kreaturen bei Gift und Stachel, bei Klaue, Zahn und Horn stehenge-
blieben? Und welches vernünftige Wesen hätte sich nicht mit dem Stock zufriedengeben, um sich
seines zudringlichen Nächsten zu erwehren? Nicht so das Untier! [Der Mensch hat sich] (…) der
Vervollkommnung jener Wehrhaftigkeit verschrieben, die ihm die Natur so nachdrücklich verwei-
gert.“ Ebd., S. 56f.

481 So konstatiert Vondung, dass die Kupierung auf Horstmanns Konzept nicht zutreffe, vgl. Vondung
1988, S. 285. Selbst das an apokalyptische Narrationen gebundene Element der Sinnsuche und Be-
wältigungsstrategie wird zugestanden (obwohl er reklamiert, dass Geschichte nie nur unter einem
Gesichtspunkt gelesen werden sollte, vgl. ebd., S. 108). Ihm zufolge habe Horstmann Erlösungs-
sehnsucht, obwohl (oder weil) er an der menschlichen Existenz und Geschichte verzweifele. Also
suche er nach einem Sinn. Da der Geschichtsprozess jedoch als sinnlos erfahren werde, werde der
Sinn im Ende gefunden, vgl. ebd., S. 108f.

482 Horstmann 1985, S. 8. Die verödete Erde wird als paradiesischer Urzustand definiert, vgl. auch ebd.,
S. 79. Die Apotheose des Krieges von Wassilij Wereschtschagin (1871/72, Tretjakow-Galerie, Moskau)
illustriert diese Vergötterung (dem Wortsinn nach die Apotheose, im Griechischen als „zu Gott hin“)
und findet dafür die Bildsprache, der sich auch Horstmann bediente. In einer Wüstenlandschaft, die
nur in Grundzügen eine Stadtanlage mit Minarett und einstige Plantagen erahnen lässt, türmt sich
eine Schädelpyramide auf. Die bleichen Knochen, die Spuren tiefer Schwerthiebe aufweisen, ähneln
farblich dem Wüstenboden. Das einzige noch vorhandene Leben sind die Krähen, welche die Pyra-
mide umkreisen oder sich auf ihr niederlassen, wodurch Sand durch die Knochen rieselt. Zu fressen
finden sie nichts. Sie sind die letzten Zuschauer eines idealisierten Massakers. Idealisiert deshalb, da
die Pyramide in dieser Dimension weder zu stapeln wäre, noch stehen würde. Aber Naturalismus
war keine Intention, sondern die Apotheose, also die Visualisierung vom einzig Wahren nach dem
Krieg. Und dies sind neben verheerten Landschaften und skulpturalem Tod nur die Aasfresser. Ur-
sprünglich stammt das Bild aus dem Turkestan-Bildzyklus, wurde jedoch allgemein auf große Er-
oberungszüge ausgelegt, vgl. Müller 2005, S. 420. Zum historischen Vorbild, Khan Timur Lenk
(auch Tamerlan, 1336-1405), der in Persien wütete und Schädelpyramiden, ein Denkmal aus Köp-
fen und Türme aus eingemauerten Menschen errichten ließ, vgl. Dollinger, Hans: Schwarzbuch der
Weltgeschichte. 5000 Jahre der Mensch des Menschen Feind, Frechen 1999, S. 188.

8.6 Lacrimosa dies illa – Die Ödnis als Garten Eden

173

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


la). Und dies – wie so oft – nicht ohne, dass kreative Köpfe derlei Szenarien fiktional
bereits durchgespielt hätten. Erinnert sei an The Andromeda Strain (1971) und die
Ausgangsprämissen in Stephen Kings The Stand – Das letzte Gefecht (1978), Richard
Prestons The Hot Zone (1995)483 oder auch an Outbreak (1995) und jüngst Conta-
gion (2011).484

Der (geschichts-)philosophische Ansatz, der zur paradiesischen Erde ohne Men-
schen führt, ist nicht neu. So kam schon Schopenhauer zu dem Schluss, dass „das Da-
sein (…) als eine Verirrung [anzusehen sei], von welcher zurückkommen Erlösung ist
… Als Zweck unseres Daseins ist in der Tat nichts anderes anzugeben als die Erkennt-
nis, daß wir besser nicht da wären.“ (Zit. n. Horstmann 1985, S. 48) Joseph Marie
Comte de Maistre führte 1820 diesen Gedanken fort: „Es ist dem Menschen aufbehal-
ten den Menschen zu erwürgen. … Der Krieg ist es, der das Urtheil vollstrecken wird.
(…) Der Krieg ist also göttlich an sich.“ (Zit. n. ebd., S. 55f.) In diese Linie des anthro-
pologischen und genealogischen Pessimismus reiht sich Horstmann als Endpunkt ein.
Dabei werden die Verträge von Hobbes als Verlängerung des Elends betrachtet. Des-
sen Naturzustand sei nicht nur die wahre Natur des Menschen, sondern auch sein
Schicksal. Der Krieg, an dessen Ende die Vernichtung stehen müsse, werde zur Wahr-
heit der Menschheit. Eine Lehre, die aus der Geschichte hervorgeht485 und ein Motiv,
welches sich in den Apokalyptischen Reitern und in Zombies spiegelt.

483 Preston schrieb nach Hot Zone den Thriller Cobra (The Cobra Event, 1998). Dieser schildert die
Freisetzung eines Biokampfstoffs, der zu einem barbarischen Todeskampf und Autokannibalismus
führt. In den Beschreibungen finden sich Parallelen zu Zombiemotiven: „Der Auto-Kannibalismus,
der sich überdies in Akten äußerster Aggressivität der Sterbenden gegen ihre Umgebung manifes-
tiert, macht die Infizierten für die letzten Stunden ihres Lebens zu wilden Bestien.“ Sarasin, Philipp:
»Anthrax«. Bioterror als Phantasma, Frankfurt am Main 2004, S. 78. Das Buch sei für die Bioterror-
panik nach 9/11 mitverantwortlich und hinterließ Spuren in den höchsten Regierungskreisen der
USA, vgl. ebd., S. 71-102.

484 Hier erscheint auch H. G. Wells War of the Worlds – Krieg der Welten (1898) interessant. In dreibei-
nigen Kampfmaschinen (Tripods) attackieren Marsianer das britische Königreich. Alle Gegenmaß-
nahmen bleiben wirkungslos. Letztlich sind es aber die Bakterien, denen das Immunsystem der In-
vasoren nichts entgegenzusetzen hat. Mehrere Elemente der Kolonialgeschichte fließen in diesem
Roman zusammen. Eine militärische Übermacht infiltriert für Raubbau ein Land, welches der
feindlichen Technologie unterlegen ist. Zur Lösung bediente sich Wells der Umkehrung des Pro-
blems, dass die Invasoren Krankheiten mit sich führten, welchen die Ortsansässigen nicht gewach-
sen waren. Vgl. bspw. Canavan, S. 438ff., der darlegt, wie der Roman die Eroberung Tasmaniens
spiegelt. „And before we judge [the Martians] too harshly we must remember what ruthless and ut-
ter destruction our own species has wrought, not only upon animals, such as the vanished bison and
the dodo, but upon its inferior races. The Tasmanians, in spite of their human likeness, were entirely
swept out of existence in a war of extermination waged by European immigrants, in the space of
fifty years. Are we such apostles of mercy, (…) as to complain if the Martians warred in the same
spirit?“ Welles, zit. n. ebd., S. 439. Überträgt man das Schema auf die Zombienarrative, sind die
Zombies (1) der erbarmungslose Eindringling von außen oder – im hier dargelegten Sinne – (2) die
primitive und hochkontagiöse Seuche, welcher der Aggressor zum Opfer fällt: Der Mensch! Epide-
mische Lebewesen mit primitivster biologischer Funktion treten als natürliche Selbstreinigung auf.

485 „Nicht ein Jahrzehnt des Ausruhens (…) hat sich das Untier in der von der Geschichtswissenschaft
erschlossenen Zeitspanne seit der Antike gegönnt (…).“ Ebd., S. 57. Nach Horstmann verlaufe dies
getreu der Maxime, die Nietzsche im Zarathustra formulierte: „Ihr sollt den Frieden lieben als Mittel
zu neuen Kriegen. Und den kurzen Frieden mehr als den langen. … Ihr sagt, die gute Sache sei es,

8. Der Zombie als säkulare Essenz der Apokalypse

174

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Horstmann überspitzt die philosophisch vorhandene Sehnsucht nach der Apoka-
lypse, um einen Endzustand zu erreichen, mit dem der Mensch angesichts seiner his-
torisch gewachsenen Bestimmung ebenso leben könne, wie der Planet, den er ver-
heert hinterlasse:

„Das Paradies ist die Abwesenheit des Menschen.“
(Emil M. Cioran, zit. n. ebd., S. 99)

Letztlich ermöglicht aber erst der atomar-apokalyptische Diskurs diesen Ansatz. Er
löst die Schicksalserfüllung aus der Abhängigkeit von einem göttlichen Strafgericht
oder der mühseligen Vernichtung des Einzelnen per konventioneller Waffentechnik.

Hier schließt LeVitté-Harten an, wenn sie nach der Längsschnittbetrachtung der
Körperwahrnehmung zur völligen Verflüchtigung im Cyberspace gelangt und das Fa-
zit zieht: „Ein Happy-end, wie es sich seit langem abzeichnet: exit humanity! And
then there was none…“ (LeVitté-Harten, S. 119) Wo Horstmann den Aufrüstungs-
prozess betrachtet, dort betrachtet LeVitté-Harten den Konflikt zwischen unreinem
Körper und reiner Seele. Dieser sei nur dann lösbar, wenn sich der Körper auflöse
(vgl. ebd., S. 110-119). Biotechnologische Medizin, welche den Leib der Maschine an-
gleicht, sowie der Rückzug des Geistes in digitale Räume begünstigen diesen Ansatz.
Und – um hier auf die Impulse der Zombieästhetik zurückzugreifen – auch der Krieg
zeigt im Cyber- und Information War diese Verflüchtigungstendenz:

„Der sogenannte »cool war« (…) lasse sich mit den Mitteln des Informationskrieges ge-
winnen, noch bevor er in seine heiße, blutige Phase eintrete. (…) Der Krieg verlagert sich
also vom physischen Körper, mit dem klassischen Mittel Gewehr, auf perzeptionelle, sen-
suelle Prozesse, wird zum »neural war«, der mit der Neurophysiologie des Gehirns spielt.
Der »neural war« ist für die Theoretiker des Informationskriegs ein Ideal, sozusagen Krieg
auf einer höheren Stufe der Evolution.“ (Seeßlen und Metz, S. 145)

Man muss zur Lösung des Kupierungsdilemmas nun nicht so weit gehen und die to-
tale Vernichtung alles Existenten einfordern, denn Flora und Fauna überstehen den
Zombieansturm meistens. Und ist der Mensch verschwunden, verrottet auch der Un-
tote. Auch dies ist ein Charakteristikum der Zombiekatastrophe, deren Ende übli-
cherweise nicht abrupt, sondern graduell ist. So bietet der übrige Raum Platz für die
Apokatastasis des Gartens Eden – nur dass eben vom Menschen nichts bleibt.486

Es ist auffällig, dass sich die Katastrophe im postapokalyptischen Endzeitnarrativ
meist gegen alles Leben richtet und im Zombiefilm nur gegen den Menschen. Wäh-
rend die einen überwiegend kupiert sind, da sie eine umfassende Vernichtung und
den Kampf der letzten Überlebenden in Wasteland-Szenarien darstellen, halten Zom-
biefilme die Erlösung des Planeten parat. Sie passen also nur mit Abstrichen ins Sche-
ma der Endzeitnarrative. Der Endzeitfilm zeigt aber auch, wie bspw. in Waterworld

die sogar den Krieg heilige? Ich sage euch: der gute Krieg ist es, der jede Sache heiligt.“ Zit. n. ebd.,
S. 57.

486 Apokatastasis, griechisch für Gesundung und Wiederherstellung, ist im Urchristentum der Glaube
an das umfassende Heil, die Endlichkeit der Sünde und die Rückkehr zum ursprünglichen Zustand,
nämlich der Einheit mit Gott. „Die Bestrafung der Ungläubigen und der Dämonen ist vorüberge-
hend. Es gibt eine ontologische Endlichkeit des Bösen und eine Unendlichkeit der Güte Gottes.“
Clair, S. 77. Diese Vorstellung kompensiert die Angst vor dem (temporären) Bösen.

8.6 Lacrimosa dies illa – Die Ödnis als Garten Eden

175

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


(Waterworld, USA 1995, Regie: Kevin Reynolds), Raum für Degenerationen und
evolutorische Neukreationen – streng genommen ist auch dies dann ein Erlösungs-
segment fernab einer Hoffnung für den Menschen. In narrativen Kitsch abdriftend,
erzeugen diese Filme jedoch als deus ex machina eine rettende Oase, eine Insel, eine
Raumstation o. ä., wo Auserwählten ein Neuanfang möglich scheint.

Gemeinsam haben beide Erzählstrategien den Rückwurf auf den Urzustand.
Kann dieser als Erlösung verstanden werden, wo doch alle Wissenschaft, Religion,
Philosophie, Wirtschaft etc. die Menschheit durch die Kriege der Geschichte trieb?
Müsste nicht der Verzicht auf Fortschritt, der ehrliche, nackte, alltägliche Kampf ums
Überleben und das Bewehren der Gruppe als Erlösung gelesen werden? Immerhin
sind dies die Szenarien, welche Endzeitfilme aufbauen und die sich auch im Zombie-
film finden. Der Zustand existierte aber einst – so Thomas Hobbes – und ist nicht
grundlos durch Zivilisation und Kultivierung verdrängt worden. Es ist davon auszu-
gehen, dass Überlebendengruppen diesem Weg folgen und sich neue Kultur erschlie-
ßen würden. Schließlich wohnt ihnen eine Tendenz zur Weiterentwicklung inne, die
zwar zur Kultivierung treibt, aber eben auch die Eskalation mit rivalisierenden Grup-
pen und Kulturen befeuert.487 Wohl ist also die Tilgung des Menschen als das neue,
ungetrübte Reich der Erde zu verstehen. Hier muss Hobbes’ berühmter Ausspruch,
Der Mensch ist dem Menschen ein Wolf (homo homini lupus),488 ergänzt werden,
denn seit der Industrialisierung ist es überdeutlich: der Mensch ist auch der Erde ein
Wolf – homo mundi lupus.

Von einer Postapokalypse mit Neuanfangstendenzen hält auch Horstmann wenig,
verlängere sie doch den Bestimmungsdruck. Über ein kurzweiliges Siechtum weniger
Überlebender hinaus, die sich gegenseitig töten, ihren (Strahlen-)Krankheiten und
äußeren Bedrohungen erliegen, dürfe es nach der Katastrophe nichts geben (vgl. ebd.,
S. 67).

Horstmann fand also ein funktionales Apokalypseschema für die Moderne, in-
dem er den Menschen und dessen Historie in den Fokus stellte. Sein Schicksal orien-
tiert sich an seinem Handeln, sein Heilsversprechen generiert sich aus dem Ziel sei-
ner Existenz. Ein Kontext der Apokalypse ist jedoch variiert: Die Menschheit wird
nicht mehr als Bündel von Gruppen und Kulturen betrachtet, sondern als Ganzes, als
Civitas. Und genau hier fragen Zombienarrative anhand der Überlebendengruppen,

487 Archäologische Funde im Tal von Oaxaca (im heutigen Mexiko) zeigten, „dass dort mit dem Über-
gang von Gesellschaften von herumziehenden Jägern und Sammlern zu solchen mit Ackerbau und
der allmählichen Entwicklung von hierarchischen und (…) staatlichen Gebilden kriegerische For-
men aufkamen. Die Ursache dafür wird in der Verteidigung der Lagerplätze und des produktiven
Bodens gegenüber herumwandernden Gruppen, die ebenfalls sesshaft werden wollen, gesehen.“
Wahl, Klaus: Aggression und Gewalt. Ein biologischer, psychologischer und sozialwissenschaftlicher
Überblick, Heidelberg 2009, S. 165. „Mit der Herausbildung einer sozialen Hierarchie, politischer
Organisation und Landwirtschaft entwickelte sich (…) auch die Kriegsführung und die symbolische
Gewalt.“ Hanagan, Michael: Gewalt und die Entstehung von Staaten. In: Heitmeyer, Wilhelm; Hagan,
John (Hrsg.): Internationales Handbuch der Gewaltforschung, Wiesbaden 2002, S. 153-176, hier
S. 157 und weiterführend S. 160ff. Angemerkt sei, dass der Konflikt zwischen beweglichen und fixen
Gruppen eine Asymmetrie des Krieges spiegelt.

488 Nicht zufällig trägt Hanekes Schwellennarration zwischen Jetztzeit und Endzeit den Titel Wolfzeit
(Le Temps du Loup, Österreich, Frankreich, Deutschland 2003, Regie: Michael Haneke).

8. Der Zombie als säkulare Essenz der Apokalypse

176

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


die stellvertretende Restbestände der Gesellschaft darstellen, ihre Werte und Normen
neu verhandeln und auf Funktionalität prüfen müssen, nach den Heilswahrschein-
lichkeiten. Der Zombie stellt innerhalb des apokalyptischen Simulacrums eine Anpas-
sung an die Bedrohungen dar, die sich gewandelt und globalisiert haben. Und die
Zeitgeschichte begünstigt die Funktionalität des Monsters. Es ist als Allegorie auf die-
se Überlegungen der metaphorische Terminus der Selbstvernichtung. Unabhängig
von der Ursache (wissenschaftlich/theologisch) bedarf der Zombie als Auslöser der
Katastrophe einer Hülle. Und diese wird ihm vom Menschen zur Verfügung gestellt.
Als Vertreter säkularisierter Apokalypse-Diskurse wütet er dann gruppen- und ideo-
logieübergreifend gegen den Menschen. So formt er sein Gegenüber zu einer ge-
schlossenen Bürgerschaft und spiegelt kriegshistorische Beispiele, in denen nicht dif-
ferenziert werden konnte oder wollte und in deren Konsequenz Massaker verübt wur-
den.489 Nicht selten mündete dies in Genozide – ein Bild, das der Zombienarration
alles andere als fremd ist.

Ob Horstmann seine Ausführungen nun ernst oder satirisch meint (vgl. Vondung
1988, S. 106f.), soll nicht diskutiert werden. Wichtig ist, dass sein Ansatz die Säkulari-
sierung jenseits der Kupierung ermöglicht. Und auch wenn der Diskurs, der zu dieser
Erkenntnis führte, heute kaum mehr von Bedeutung ist, da die Bedrohung nicht
mehr greifbar (wenn auch nicht verschwunden) ist,490 so sind dessen Erkenntnisse
doch auf den Zombie anwendbar, der immerhin im Rahmen dieses Diskurses zu sei-
ner heutigen Form fand.

Die Ohnmacht gegenüber der technischen Machtbarkeit der Selbstvernichtung
liest sich bei Anders ebenso deutlich. Das 20. Jahrhundert habe sich als eines offen-
bart, in dem der natürliche Tod an Bedeutung verloren habe. „Getötetwerden“ sei „die
primäre Form des Sterbens“ geworden (Anders, S. 242). Und angesichts der Konzen-
trationslager habe der Satz „Alle Menschen sind sterblich!“ an Sinn verloren und sei

489 Ein Beispiel aus entfernterer Vergangenheit: 1209 wüteten die Kreuzzugskontingente gegen die Al-
bigenser in Béziers. „Schlagt sie alle tot, der Herr wird die Seinigen schon erkennen.“ wird die Ant-
wort des päpstlichen Legaten auf die Frage zitiert, ob die Katholiken in der abtrünnigen Stadt ge-
schont werden sollen. Es folgte ein Blutbad unter den Bürgern, Ketzern und Katholiken gleicherma-
ßen, „20 000 Männer, Frauen und Kinder in den Straßen, in den Häusern, ja selbst in den Kirchen
(…).“ Dollinger, S. 144.

490 Bei geschichtsphilosophischen Kontinuitätswahrnehmungen sei stets zur Vorsicht gemahnt: Sie sind
häufig, wie auch Dollingers Schwarzbuch der Weltgeschichte, im Kontext ihrer Entstehungszeit zu be-
werten. Besonders die frühen 1970er Jahre brachten mehrere pessimistische Menschheitsbetrach-
tungen hervor. Solche mahnend pazifistischen Arbeiten tauchen vermehrt in krisenhaften Zeiten
auf. Auch Horstmanns Arbeit, in den 1980er Jahren situiert, ist im Rahmen des verschärften atoma-
ren Diskurses zu lesen. Seine geschichtsphilosophische Betrachtung begreift die Kette von mensch-
gemachten Katastrophen als zusammenhängend – und hier wird sie anfällig für Kritik. Jedoch bleibt
er auf der Ebene, die auch Hobbes fokussierte: Anstatt die individuellen Spezifika großer Bluttaten
auszublenden (Regime, Herrscher, Ideologien usw.), konzentriert er sich auf Natur und Charakter
des Menschen allgemein. Er geht zwar auf Beispiele ein, die er in eine kausale Bewegungsrichtung
auf ein Ende zu einordnet, setzt aber die Entwicklung der technischen Machbarkeit ins Zentrum. Die
Bereitschaft zur Durchführung ist mit Hobbes’ Naturzustand, der in vertragsfreien Kriegssituatio-
nen zwangsläufig herrscht, gegeben. Diesem Schwerpunkt steht in anderen geschichtsphilosophi-
schen Betrachtungen der Fokus auf den Willen zur gegenseitigen Vernichtung als vermeintliche his-
torische Konstante entgegen.

8.6 Lacrimosa dies illa – Die Ödnis als Garten Eden

177

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


von „Alle Menschen sind tötbar!“ abgelöst worden. Und die Atombomben hätten den
Satz schon wenig später verdrängt und die ultimative und nicht steigerbare Überspit-
zung „Die Menschheit als ganze ist tötbar!“ etabliert (vgl. ebd., S. 242f.). Auch hier ist
keine Steigerung mehr möglich und ein geschichtsphilosophisches Ende erreicht.
Klammert man die Wirkmacht Gottes also aus, da die prometheische Macht des
Menschen491 dieser ebenbürtig ist, muss auch die Annahme eines kreisförmigen theo-
logischen Zeitverlaufs mit dem Ende als (Neu-)Anfang492 verworfen werden. Der sä-
kularisierte Geschichtsverlauf ist linear und endlich. Ein derart pessimistisches Ge-
genwartsbewusstsein ist charakteristisch für Nachkriegsjahre.493 Und dies ist eben
auch der Geist, in dem sich der Zombie zu wandeln begann.

Um hier nun abschließend den Bogen zu 28 Days Later zurückzuschlagen, sei
darauf verwiesen, dass der Film Bilder einer befreiten Welt zeigt und so die hier vor-
geschlagene säkulare Lesart begünstigt.494 Eine kurze Sequenz zeigt Ruinen, die von
Pflanzen überwuchert werden. Eine Idylle, in der Flora und Fauna in neuer Freiheit
existieren. Mit galoppierenden Pferden ist hier ein archetypisches Bild von Wildheit,
aber auch von neuer Kraft und Energie gefunden worden. Jim verharrt starr im Ange-
sicht dieser Szenerie. Selbst nass, übermüdet, frierend und schutzlos, überwältigt ihn
der Anblick reiner Natur. Und solche Bilder scheinen überaus populär zu sein. Ver-
wiesen sei auf I am Legend, welcher Manhattan zeigt, wie es sukzessive von der Na-
tur erschlossen wird. Der Broadway wird zur Steppenlandschaft, Schlingpflanzen er-
klimmen die Hochhäuser und Tierherden durchstreifen die Häuserschluchten. Eine
adäquate Vision schildert auch Tyler Durden (Brad Pitt) in Fight Club (USA,
Deutschland 1999, Regie: David Fincher). Schon 1995 inszenierte Terry Gilliam mit
12 Monkeys (Twelve Monkeys, USA 1995, Regie: Ders.) eine für Menschen unbe-
wohnbare Erdoberfläche.495 Im diegetischen Herbst 1996 wurde ein Virus freigesetzt,
der über fünf Milliarden Menschen das Leben kostete und der Natur die Neubesied-

491 Prometheus, der Feuerbringer, stellt eine vieldeutige Allegorie auf den Menschen dar. 1945 wurde
sogar ein radioaktives Element als Mahnung Promethium genannt. Hier war man sich im Klaren
darüber, dass das Feuer in der Hand des Menschen den Zorn der Götter auf sie ziehen würde.

492 Vgl. hierzu Neuhaus, S. 39-48, der Schöpfung und Weltgericht als Prozess einer Neuordnung be-
greift.

493 In Anbetracht der schwindenden Bedeutung des atomaren Diskurses reduzierte auch Horstmann
seine Forderung nach vollständiger Vernichtung allen Organischen auf die des Menschen: „Bessere
Zeiten mögen heraufdämmern für alles, was da kreucht und fleugt, aber das Überborden des Lebens
wird kausaliter mit unserem Verschwinden verknüpft sein; das Paradies mag wiedererstehen (…),
doch wir haben begriffen, daß es nicht für, sondern nur ohne den Menschen zu haben sein wird.“
Horstmann 1996, S. 28.

494 Solche Bilder finden sich in Zombiefilmen tatsächlich häufiger. Erinnert sei an die Anfangssequenz
von Day of the Dead, die bereits 1985 eine Rückeroberung durch die Natur andeutet. Der Hand-
lungseinstieg erfolgt bei einer Such- und Rettungsmission an der Küste Floridas. Auf den leeren
Straßen einer Ortschaft landet ein Helikopter. Was aus der Luft idyllisch anmutete, entpuppt sich
am Boden als apokalyptisches Setting. Zur Illustration folgen Einstellungen, die die Rückkehr der
Natur andeuten: Abgerissene Palmenwedel bilden Ansätze von Unterholz auf den Straßen. Krabben
bevölkern Leichen und ein Alligator windet sich die Treppen eines Kinos hinab. Die Untoten sind
die verwesenden Relikte der Zivilisation.

495 Dieser basiert auf dem filmischen Fotoroman Am Rande des Rollfelds (La Jetée, Frankreich
1962, Regie: Chris Marker). Hier wird die Geschichte eines Mannes nach dem Dritten Weltkrieg er-

8. Der Zombie als säkulare Essenz der Apokalypse

178

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


lung ermöglichte. Gilliam hat hier die in La Jetée manifestierte nukleare Angst zur
1995 realistischer erscheinenden bioterroristischen Angst modernisiert, die sich zum
11. September 2001 hin zur Angst vor der Infektion verdichtet (vgl. Sarasin,
S. 188-191). Hier sei abschließend auch auf The Happening (USA, Indien 2008, Re-
gie: M. Night Shyamalan) verwiesen, in dem die Natur selbst per Infektion den An-
griff auf die Menschen startet und durch Wind verbreitete Pflanzenpollen den Körper
dahingehend vergiftet, dass die Infizierten zum Suizid animiert werden.

Für den Menschen ist das selbstredend eine pessimistische Aussicht. Aber dies
bringt die Säkularisierung mit sich. Das theologische Jenseits ist verweltlicht. Hier
sind apokalyptische Ursache und Erlösungshoffnung neu verhandelt worden. So gilt
nun das Bild der Hölle auf Erden, die dem letzten Reiter folgt. Und zur Hoffnung, die
bleibt, äußerte sich bereits Dante Alighieri mit der Aufschrift auf dem Höllentor:

„Laßt, die ihr eingeht, jede Hoffnung fahren.“ (Alighieri, Die Hölle, dritter Gesang, S. 21f.)

Da der Zombie religiös gelesen werden kann496 und seine Interpretationsvielfalt zu-
sätzlich übergreifend und kombinierbar ist, ist er ein Motiv, welches verschiedene
Kulturkreise unabhängig ansprechen kann. Dies kann eine Ursache für seine über-
dauernde Beliebtheit sein. Die Einbindung der Geißeln Gottes in die Figur legte eine
tiefe Verwurzelung im menschlichen Erfahrungshorizont offen. Der Zombie generiert
dabei durchweg Bilder, deren destruktive Kraft auf die eine oder andere Art bekannt
und glaubwürdig erscheinen. Und im Zombiefilm wurde ein Ventil für die Unter-
gangsängste gefunden, welches sowohl die Bandbreite der globalen Vernichtungsvor-

zählt, als die Menschen in Katakomben unter verstrahlten Trümmern leben. Ein solcher evolutionä-
rer Rückschritt unter die Erde, in den mythisch sicheren Bunkerkomplex oder in die dort verborge-
ne (bisweilen auch idyllisch heile) Welt, ist in der Science-Fiction ein geläufiger Topos. Um auf eine
Handvoll dystopische Beispiele zu verweisen: Flucht ins 23. Jahrhundert (Logan’s Run, USA
1976, Regie: Michael Anderson), Der Junge und sein Hund (A Boy and his Dog, USA 1975, Re-
gie: L. Q. Jones), Day of the Dead und Briefe eines Toten (Pisma myortvogo cheloveka,
Sowjetunion 1986, Regie: Konstantin Lopushansky). Diese Motive bestehen unabhängig von der Be-
drohung, selbst in Maschinen-gegen-Menschen-Narrativen wie Terminator – Die Erlösung
(Terminator Salvation, USA, Großbritannien, Deutschland, Italien 2009, Regie: McG). The
Time Maschine zeigt die Morlocks als Rasse ehemaliger Menschen, die vor tausenden Jahren unter
die Erde flohen und dort degenierten. Der Schutzbunker wandelte sich paradigmatisch. Vor 1945
war er ein temporäres Element, die Bedrohung außen terminierte die Zeit im Inneren. In einem
Atomkrieg ist das Ende von innen jedoch nicht bestimmbar, wodurch der Bunker zum Heim wer-
den muss. Dies stellt eine architektonische, den Menschen dominierende Mutation der Anlage dar,
die auf das Innere wirkt, vgl. Krah, S. 168ff. Die Degeneration wird erst durch den Kontrast zum
Außen sichtbar. Die Anlage pendelt entsprechend zwischen Schutz, Dominanz und Gefängnis, wo-
für die Science-Fiction Beispiele liefert. So in Fortress – Die Festung (Fortress, USA, Australien
1992, Regie: Stuart Gordon) oder in Cube (Kanada 1997, Regie: Vincenzo Natali). Auch Die Insel
(The Island, USA 2005, Regie: Michael Bay) nutzt dieses Konzept. Hier fristen Klone ein abwar-
tendes Dasein in einer unterirdischen Hightech-Anlage. Den Weg nach draußen wagen sie nicht, da
sie sich für die letzten Überlebenden einer globalen Umweltkatastrophe halten.

496 Auch die Ablehnung einer Gottespartizipation kann als Zeichen dieser interpretiert werden. So
stellte Clair für Bataille und Valéry, Baudelaire und Poe fest: „Das Heilige setzt eine Transgression
voraus. Und die Transgression postuliert den Glauben an eine Transzendenz.“ Clair, S. 49. Selbst
wenn das Heilige abgelehnt werde, speise man sich daraus. Clair zweifelt aber, ob dies für moderne
Kunst gelte, vgl. ebd., S. 50.

8.6 Lacrimosa dies illa – Die Ödnis als Garten Eden

179

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


stellung seit den frühen Apokalypsen, die philosophischen Interpretationen men-
schenverzehrender Katastrophen und Kriege im vermeintlichen Zivilisationsprozess
als auch die Realisierung der tatsächlichen Vernichtungsfähigkeit seit 1945 erfasst. Es
können sowohl theologische, als auch biologische und wissenschaftliche Diskurse ab-
gedeckt werden. Der Zombiefilm bündelt diese Lesarten und stellt sie zur Debatte.

Apokalyptische Diskurslinien, Paradigmenwechsel und Zombies

Zwei Diskurslinien entzogen die Apokalypse nach 1945 der theologischen Deutungs-
hoheit und nutzten sie als Folie für reflexive Strukturmodelle gesellschaftlicher Aus-
einandersetzungen mit der Gegenwart: (1) Der atomare Diskurs. Dieser begann als
Spezialdiskurs der Physik und mündete im Manhattan Project (vgl. Podrez, S. 57).
Und: (2) Der ökologische Diskurs. Die Eingriffe in die Natur sind seit der Industriali-
sierung derart fundamental, dass das Ausmaß global und irreversibel geworden ist.
Aber erst als die Folgen sichtbar wurden, erlangte der Diskurs Popularität. Als mar-
kanter Startpunkt lässt sich die Publikation des Club-of-Rome-Berichts Die Grenzen
des Wachstums (The Limits of Growth, 1972) setzen.497

„Im Gegensatz zum atomaren kennt der ökologische Diskurs keine ‚Ruhephasen‘, sondern
wird bis heute immer intensiver geführt, wobei Schwerpunkte wechseln. In den 1980er
Jahren steht in Mitteleuropa das Waldsterben im Blickpunkt, das Ozonloch wird proble-
matisiert und durch die Katastrophe von Tschernobyl verschränken sich der ökologische,

8.7

497 Vgl. ebd., S. 67f. Bereits 1933 zeigte La Distruzione del Mondo (Deluge, USA 1933, Regie: Felix
E. Feist) eine Fülle an Naturkatastrophen, welche die Menschheit über die apokalyptische Schwelle
führen. Damit ist die Phase kosmischer Bedrohungen, wie sie noch in Das Ende der Welt (La Fin
du monde, Frankreich 1931, Regie: Abel Gance) zu sehen waren, bereits überwunden. Für solche
Weltuntergangsfilme ist charakteristisch, dass „das Ende mangels einer realen globalen Bedrohung
durch natürliche Gewalten codiert und häufig religiös semantisiert“ ist, ebd., S. 80. Auch legen sie
Zeugnis von zeitgenössischen Untergangsmodellen ab, die Broich im Schatten der Goldenen Zwan-
ziger ausmacht, vgl. Broich, Ulrich: Untergang des Abendlandes – Untergang der Menschheit. End-
zeitvisionen in der englischen Literatur der Zwanziger Jahre. In: Kaiser, Gerhard R. (Hrsg.): Poesie
der Apokalypse, Würzburg 1991, S. 187-202. Das Ende viktorianischer Normen, die russische Revo-
lution und die Wissenschaft begünstigten vier Untergangsszenarien: (1) die Apokalypse auf Basis
der Johannesoffenbarung, die an Reiz nie eingebüßt hat, (2) wissenschaftliche Konzepte, vornehm-
lich die Entropie, (3) eine auf den Menschen bezogene Mischung aus Entropie-Gesetz und Darwi-
nismus, die keine Höherentwicklung, sondern sukzessive Degeneration annimmt und zuletzt (4) ein
Untergangskonzept, das auf Oswald Spenglers Untergang des Abendlandes (in England 1926 erschie-
nen) basiert. Hiernach unterlägen Kulturen den Wachstumsgesetzen, wodurch irgendwann ein
Greisenalter erreicht werde. Als Indikatoren für die Niedergangszeit nannte er den „Übergang zur
Großstadtgesellschaft, (…) Vermassung, (…) Caesarismus, (…) Verfall der Kunst“ und weitere, vgl.
ebd., S. 187ff. Die Reduktion auf den Untergang sei charakteristisch für die Dekade, vgl. ebd., S. 190.
Zugleich sei auch eine Verdrängung des Kriegstraumas attestierbar. „Man mag (…) vermuten, daß
das Geschehen des Ersten Weltkriegs weit schwerer ästhetisierbar war als die Apokalypse, daß der
große Krieg die künstlerischen Mittel überfordert habe und daher durch "Negativstrukturen" ersetzt
worden sei.“ Ebd., S. 201. Natürliche und kosmische Apokalypsen wurden nach 1945 zu einem Par-
allelbereich, der nach einer Hochphase in den 1960er und 1970er Jahren abebbte und im ökologi-
schen Diskurs zum Ende der 1990er Jahre eine Renaissance erfuhr, vgl. Podrez, S. 80 und Wolf-
schlag, S. 177f.

8. Der Zombie als säkulare Essenz der Apokalypse

180

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


der atomare und der apokalyptische Diskurs (…). Schließlich findet seit den 1980er Jah-
ren die Thematik des Klimawandels öffentliches Interesse (…).“ (Podrez, S. 68)

Charakteristisch scheint die Verschränkung einst unabhängiger Diskurse zu sein, die
moderne ‚Verkomplizierung‘ von Ursachen und deren Prävention. Die Möglichkeiten
der Vernichtung sind heute derart vielfältig und sich einander beeinflussend, dass
eine Verhinderung unwahrscheinlicher wird. Zumal ein Faktor vielfach ausgeblendet
wird: Der Mensch selbst. Der Mensch als egozentrisches, ignorantes, auf den eigenen
Vorteil bedachtes Wesen.498 Deshalb rückt ihn die apokalyptische Narration in den
Mittelpunkt und zeigt seine Unfähigkeit zur Problemlösung. So, wie seine Selbstposi-
tionierung zur Umwelt ökologische Krisen heraufbeschwören kann,499 so wird seine
Positionierung in den Überlebendengruppen als Fortsetzung der Krisensituation ge-
zeigt.

Der atomare und der ökologische Diskurs500 wirken auf den urapokalyptischen
und führen ihm neue Topoi und Ikonographien zu (vgl. ebd., S. 76). Dabei wird die
klassische Apokalypse nicht ersetzt, sondern ergänzt und transformativ modernisiert.
Der Zombie als Chiffre fügt sich in den Bild- und Formenkanon und rückt ebenso
den Menschen ins Zentrum. Da dieser zur radikalen Denkumkehr nicht fähig ist, ist
er dem Untergang geweiht. Die Lösung der Krise scheitert stets, jeder Lösungsversuch
ist illusorisch und der Mensch ist bereits tot. Er ist ein lebender Toter, potenziell ver-
nichtet – er ist ein Zombie. Auch dies ist, was Rick Grimes in The Walking Dead
meint: „WIR sind die lebenden Toten!“501

Apokalypsebilder sind stets mit Ikonographien gefüllt. Zerstörungen durch Na-
turgewalten und Kreaturen bilden den ikonographischen Kern, welcher 1945 durch
die Bombe ergänzt wurde, da sie gleich- und höherwertiges Zerstörungspotenzial in-
ne hat (das Aufspalten der Erde, Feuer, Vergiftung und Verstrahlung etc., vgl. Podrez,
S. 85). Der kreatürliche Nachzug wurde das Mutantentum, die Degeneration.502 Die
Bilder der Zerstörung durch Natur werden im Zombiefilm durch solche der Selbst-

498 In Anlehnung an Paul Thiery d’Holbach bringt Horstmann den Begriff Gattungsnarzißmus für das
Verhältnis von Mensch zur Natur ein. „Diesen Ideen zufolge mußte das Menschengeschlecht not-
wendig zu der Überzeugung gelangen, daß die gesamte Natur allein seinetwegen geschaffen worden
sei (…).“ Zit. n. Horstmann, S. 40. Entsprechend müsse der Schock groß sein, wenn die Natur unter
den Füßen wegsterbe und ihre toxischen Überreste sich gegen den Menschen wandten, vgl. ebd.,
S. 40ff.

499 „Während in der Antike und im Mittelalter ganzheitliche Naturdenkweisen dominieren, findet in
der Aufklärung ein Paradigmenwechsel statt: Der Mensch positioniert sich als Subjekt und betrach-
tet die Natur als Objekt. (…) Hauptvertreter dieser Denkweise sind Francis Bacon und René Des-
cartes.“ Podrez, S. 73. Diese gewachsene Naturabwertung führe zur Verkennung ihres Bedrohungs-
potenzials, gerade im Hinblick auf das ignorierte dialektische Abhängigkeitsverhältnis, vgl. ebd.,
S. 75.

500 Sie zeigen Beziehungen von Mensch zu Technik hier und die dialektische Trias aus Mensch, Technik
und Natur dort, jeweils im ständigen „Chargieren zwischen Ohnmacht und Allmacht“, Podrez,
S. 76.

501 Kirkman, Robert; Adlard, Charlie; Rathburn, Cliff: The Walking Dead (Bd. 4). Was das Herz begehrt,
(4. Aufl.) Ludwigsburg 2011, S. 135.

502 Hier sei bspw. an das Remake The Hills Have Eyes – Hügel der blutigen Augen (The Hills
Have Eyes, USA 2006, Regie: Alexandre Aja) erinnert, welches die Degeneration in Analogie zu
den Atombombentests stellt. Gleiches gilt bereits für das Original, Hügel der blutigen Augen

8.7 Apokalyptische Diskurslinien, Paradigmenwechsel und Zombies

181

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


zerstörung und Selbstzerfleischung ersetzt. Der Untote ist die Personifikation der
emotionslosen menschlichen Bestialität – ein Spiegelbild.

Der Zombie hatte zwar angesichts eines potenziellen Atomkrieges seinen Nähr-
boden, ist aber keine spezifisch gebundene Figur. Im Horror-, Science-Fiction- und
Endzeitfilm existierten diese Apokalypseauslöser (pandemische Zombies und atoma-
re Destruktionen) in der Hochzeit, den 1980er Jahren, parallel. Und sukzessive wur-
den die Diskurslinien erweitert. Der Zombie erwies sich hier als flexibel und konnte
unterschiedliche Endzeitszenarien generieren, wohingegen der atomare Diskurs mit
dem Atompilz und der Verseuchung schon erschöpft ist. Zudem verlor die Atombe-
drohung in den 1990er Jahren ihren Reiz, da sie von neuen Katastrophenbildern
überlagert wurde. Besonders das Intro von Planet der Affen: Revolution (Dawn
of the Planet of the Apes, USA 2014, Regie: Matt Reeves)503 ist für den Wahrneh-
mungswandel aufschlussreich. Wo sich im Original die Katastrophe um einen Atom-
krieg drehte, erscheint dies heute wenig zeitgemäß. Nach dem Ende des Sowjetreichs
wurde die Annahme, dass die Apokalypse durch Atombomben ausgelöst werde, un-
wahrscheinlich. Die Ratio schien, zumindest in der Science-Fiction, die Oberhand er-
langt zu haben. Der Untergang ist jedoch nicht abgewendet. Lediglich die Macht da-
rüber ist dem Menschen genommen und der Struktur der globalisierten Welt an-
heimgelegt. Wissenschaft, Forschungsdrang und Optimierungswille einerseits sowie
natürliche Ursachen innerhalb des ökologischen Diskurses andererseits werden zu
neuen Paradigmen. Die globale Infrastruktur rückt dabei die unbekannte Epidemie
wieder in den Fokus und verstärkt die heute ohnehin deutliche Dominanz ökologi-
scher Katastrophen.

Das Intro von Dawn of the Planet of the Apes macht dies deutlich: Es illus-
triert den Fall der Menschheit. Auslöser ist ein Virus, dessen globaler Zug visualisiert
wird.504 Rote Punkte auf einer schwarz mattierten Weltkarte zeigen Infektionsherde
und ihre Verbreitungswege an. Unkommentiert genügen die sich in großen Bögen
über den Erdball schlagenden Flugwege als selbsterklärende Ursache einer raschen
Ausbreitung. Erst wird der Planet vollständig erfasst, dann erlöschen die Farben. Die
Menschheit ist verschwunden. Zusätzlich wird die Karte durch eine umfassende Be-
bilderung zur Untergangscollage erweitert und akustisch bestätigt. Bekannte Krisen-
bilder von Seuchen, Politikerreden, Flüchtlingswellen, Aufständen etc. illustrieren die
Menschheitsdämmerung. Die dramatische Zuspitzung des Kollapses mündet in Sze-
nen einer untergehenden Zivilisation, mit Reaktorüberhitzungen, dem Zusammen-
bruch jeder zivilen Ordnung, ausgesetzten Regierungsfunktionen und Bürgerkriegen.

(The Hills Have Eyes, USA 1977, Regie: Wes Craven), wobei in der Synchronisation aus den Mu-
tanten kurzerhand Außerirdische gemacht wurden, was den Tenor verfälscht. Roland Emmerich
verfährt bei Godzilla (USA 1998, Regie: Ders.) äquivalent. Die Kreatur in ihrer Überdimensionie-
rung ist eine direkte Folge der Atomtests.

503 Der o. g. Film schließt an Planet der Affen: Prevolution (Rise of the Planet of the Apes,
USA 2011, Regie: Rupert Wyatt) an.

504 Da das Virus in Laboren an Schimpansen entwickelt wurde, werden unweigerlich Assoziationen zur
Eröffnungssequenz von 28 Days Later geweckt.

8. Der Zombie als säkulare Essenz der Apokalypse

182

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Derartige Katastrophenszenarien wirken authentisch. Und das nicht nur auf-
grund der Häufigkeit der immer gleichen Ausgangsprämisse in Filmen ähnlicher
Couleur. Die Weitläufigkeit der Landflächen, die das mittelalterliche Europa vor einer
überall simultan auftretenden Pest bewahrte, ist heute global hinfällig. Und die real
beobachtbare Hilflosigkeit bei Seuchenzügen speist die fiktionalen Szenarien. Verwie-
sen sei abermals auf die Ebola-Pandemie 2014, die Westafrika erfasste und auch zu
Fällen in Deutschland, England und den USA führte. Die wichtigste Erkenntnis der
Seuchengeschichte ist wohl, dass auf ein kontrollier- und heilbares stets ein neues
Übel folgt. Fortschritt und Technisierung waren bisher nicht in der Lage, dem Men-
schen die Angst vor der Infektion zu nehmen.

Die Pandemie als historisch gewachsenes Untergangsszenario ist für den Horror
prädestiniert. Die Globalisierung erhöhte die Reichweite und das Tempo und ver-
schärfte die Infektionsangst so zum zentralen Element. Sie war zwar immer da, aber
nach dem Millenniumswechsel wird sie neuerlich zum dominanten Topos. So be-
schreibt Philipp Sarasin bspw. die schnelle Reaktion der Nationalgarde auf potenziel-
len Bioterrorismus – zeitgleich zu den 9/11-Anschlägen –, während die Abfangjäger
der Air Force am Boden blieben. Dies führt zur Differenzierung zwischen »Anthrax«
als Metapher und Politikum sowie dem Anthrax, welches in Briefen verschickt wurde
(und fünf Menschen tötete):

„Was verbirgt sich »hinter« diesem Phantasma? Was könnte es gewesen sein, das der Angst
vor den Milzbrandbriefen (…) ihre unglaubliche und weltweite Dynamik gab? Ist es zum
Beispiel denkbar, daß ganz zuletzt, verborgen hinter dem bedrohlichen politischen Getöse,
also gleichsam fin de compte, sich auch eine unverschämte Lust an der Angst vor »An-
thrax« zeigte, eine jouissance der Infektion, ein Spiel mit dem Fremdkörper, das zugleich
phantastisch und wirklicher, ja »realistischer« war und ist als jede Angst vor Bioterror?
Könnte es sein, daß die infection die zentrale Metapher der Globalisierung ist (…)?“505

Zwischen all diesen Diskurslinien nach 1945 ist die Eschatologie aufgerieben worden.
Jedoch verschwand der ikonographische Korpus nicht. Die potenziell wissenschaftli-
che und ökologische Apokalypse absorbierte die prophetisch-theologische bei annä-
hernd identischem Zeichenarsenal. In der Science-Fiction werden die neuen Kata-
strophenbilder zu Ende gedacht, bis sie in Dystopien kippen. Sie werden zur Warnung
vor der Zukunft und zur Mahnung für die Gegenwart. Science-Fiction will dabei kei-
ne Prophetie liefern, sondern auf Möglichkeiten und Folgen hinweisen (Wolfschlag,
S. 7f.).

Dies ist der Endpunkt eines Prozesses, in dem die Religion von Wissenschaft ab-
gelöst wurde. Einher gehen diese Entwicklung und Deutungshoheit mit der medialen
Verbreitung. Vor der massenhaft reproduzierbaren Verbreitung von Schrift und Bild
durch Buch- und Einzelblattdruck war die Apokalypse zwar präsent, „meist allerdings

505 Sarasin, S. 17f., Herv. i. O. Im Verlauf des 20. Jahrhunderts verfestigte sich die Furcht vor der Gefahr
in der Luft, vor dem biologischen und chemischen Kampfstoff, der das Atmen zur tödlichen Bedro-
hung macht. „[E]s ist richtig, in den Bildern aus dem Ersten Weltkrieg von Männern in Gasmasken
die Urszene moderner Bedrohungswahrnehmungen zu sehen: Den Schock, den die neuartigen Gift-
gase selbst unter den schon an die unerhörten und präzedenzlosen Schrecken des Grabenkrieges ge-
wöhnten Soldaten auslösten, signalisierte einen technologischen Epochenbruch.“ Ebd., S. 36.

8.7 Apokalyptische Diskurslinien, Paradigmenwechsel und Zombies

183

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


in Bibelhandschriften und -kommentaren, die nur der Geistlichkeit zugänglich wa-
ren.“506 Der breiten Bevölkerungsschicht stand eher das Bildwerk in und an Kirchen
zur Verfügung, die von der Apokalypse meist nur das Jüngste Gericht zeigen (vgl.
ebd., S. 19). Auch die Predigt konzentrierte sich im Stil der Nil-inultum-remanebit-
Mahnung („nichts wird ungestraft bleiben“) auf das Jüngste Gericht, nicht jedoch auf
den Weltuntergang (vgl. ebd., S. 19f.):

„Offenbar war diese – unsere – Sichtweise dem Mittelalter fremd. Sie ist das Kind einer
Zeit, die nicht an einen Schöpfungsakt, sondern an den Urknall glaubt und deshalb einen
katastrophalen Weltuntergang durch Ex- oder Implosion annehmen muss.“ (Ebd., S. 20)

Im Gegensatz zum mittelalterlichen Christentum, welches nie an den guten Absichten
Gottes zweifelte, gibt es heute zwar eine andere Vorstellung vom Beginn, die Möglich-
keiten des Untergangs hingegen sind nicht gesetzt und darum vielfältig. Über ein Sta-
dium von Prognosen, Hypothesen und Theorien sind wir nicht hinaus, was die Phan-
tasie natürlich anregt.

In der synkretistischen Zombiefigur bündeln sich bekannte Angsttropen und Un-
tergangsvisionen, sodass sie nicht nur in Amerika als Horrorvision funktioniert. Da-
durch erreicht sie eine kultur- und gesellschaftsübergreifende Dimension. Und so
zwingt der Zombie den Menschen eine Realität auf, die bar jeder Hoffnung ist. Er
zwingt zur Selbstreflexion. Er zwingt Fragen nach dem Zusammenleben in einer Ge-
meinschaft auf. Wie sieht Zivilisation in einer nachzivilisatorischen Welt aus? Apoka-
lyptische Zombienarrative lesen Hobbes rückwärts. Wer bestimmt die Welt? Zuerst
wohl die Zombies. Wie fügt sich die Nahrungsquelle in die Situation und geht dabei
mit sich selbst um? Wie wird Palliation geleistet? Wie geht man mit dem Angehörigen
oder Freund um, dessen Ende gewiss ist, aber dessen Qualen verkürzt werden könn-
ten? Fragen, die in Film und Politik verhandelt werden. Und sie bleiben aktuell. Je-
doch wandelte sich ein Spezifikum, welches für die Entwicklung der Zombiefigur
existenziell war: Die Medienwelt. Nachfolgend soll darum der Fokus auf die medien-
reflexive Funktionalität der Figur im Postmillennium gerichtet werden. Vorangestellt
sei ein kurzer Exkurs zu dem Film, welcher aufgrund seines parallelen Erscheinens zu
28 Days Later als Zäsurfilm diskutiert werden muss: Resident Evil (USA,
Deutschland, Großbritannien, Frankreich 2002, Regie: Paul W. S. Anderson).

506 Loibl, Richard: Zur Geschichte der Endzeit: Eine Einführung. In: Ders. (Hrsg.): Apokalypse. Bilder
vom Ende der Zeit, Limburg-Kevelaer 2001, S. 9-28, hier S. 19.

8. Der Zombie als säkulare Essenz der Apokalypse

184

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Exkurs: Popularitätsphasen und Rahmenmodelle

– RESIDENT EVIL als Zäsurfilm?

28 Days Later ist als erster Postmillennium-Zombiefilm nicht eindeutig als Zäsur-
film hervorgegangen, da er relativ parallel zu einem zweiten veröffentlicht wurde.
Und auch dieser ist in einer Traditionslinie zu verorten und ermöglicht Erklärungen
des Faszinationspotenzials. Diese sollen an Kleinschnittger diskutiert werden, welche
Resident Evil als den entscheidenden Impulsfilm für die dritte Blütezeit des Zom-
bies betrachtet.

Erweitert man den Betrachtungsgegenstand um den des Videospiels, lässt sich die
Produktions- und Nachfragelücke in den 1990er Jahren schließen. Denn parallel zur
filmischen Stagnation etablierte sich der Zombie im Spielemedium. Als Eckpunkte
seien Zombi (1990), Alone in the Dark (erstmals 1992), der Rail-Shooter House
of the Dead (1996) und Resident Evil (erstmals 1996) genannt.507 Der passive Re-
zipient wird zum aktiven, wodurch der Zombie an Attraktivität gewinnt, da er den
hypothetischen Raum der Reflexion und des (Film-)Konsums verlässt und bekämpft
werden kann. In Shooter-Variationen lassen sich Kriegselemente nachspielen. Und
das aktive und teils barbarische Töten kann in Survival-Games schuldfrei geschehen,
denn man tötet nur Totes, nicht Menschen, sondern menschenähnliche Monster.508

Zudem wird die Reflexion aus dem Denken in das Handeln übertragen.
2002, mit der Kinoauswertung von Resident Evil, setzt das Interesse am Zom-

biefilm wieder ein. Und das mehr denn je. Die Fülle an Büchern, Comics, Spielen und
Filmen war nie größer. Um dies erklären zu können, orientiert sich Kleinschnittger
am Rahmenmodell Erving Goffmans. Denn die gravierend erscheinenden Brüche in
den Narrativen der Figur seien Ergebnisse kohärenter Entwicklungen. Sie ließen sich
stets auf den Vodou zurückführen und stellten darum keine „Brüche im Sinne von
unerklärlichen Entwicklungssprüngen“ (Kleinschnittger, S. 140) dar. Der aktuelle Mo-
dus würde demnach das erfolgreichste Narrationsmodell sein, welches sich durch den
Rezeptionserfolg in der Produktion perpetuiere.

Goffman geht bei Situationsdeutungsverhalten von Rahmen aus, die der Interpre-
tation eines Ereignisses zur Orientierung und Reaktionsanpassung einen Sinn verlei-
hen. Diese primären Rahmen bilden das Vorstellungssystem, die „Kosmologie“ des

9  

507 Vgl. zu Zombies im Spiel pars pro toto Kleinschnittger, S. 115-124 und Flint, S. 169-176.
508 „Zombies are the new Nazis, at least when it comes to video games.“ Suellentrop, zit. n. Klein-

schnittger, S. 117. Durch die menschenähnlichen Silhouetten findet allerdings (auch im Film) ein
Abstumpfungsprozess statt. Dies mache im apokalyptischen Automatismus des Ressourcenkampfes
früher oder später auch Menschen tötbar. Canavan liest dies als eine Form der Infektion durch den
Zombie, vgl. Canavan, S. 445.

185

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


„gesellschaftlichen Wissensvorrats“ (ebd., S. 145). Der Zombi ist auf Haiti Bestandteil
der Kosmologie und wird von der sozialen Gruppe in ihrem Primärrahmen mühelos
gedeutet. Eine Transformation (durch Modulation) in einen sekundären Rahmen,
bspw. durch den Übertrag in einen anderen Kulturkreis, „muss nicht (…) sinnvoll
sein, sondern ist in erster Linie "nur etwas an sich bereits Sinnvollem genau nachge-
bildet" (…).“ (Ebd., S. 145) Dies findet sich bei der Übertragung in den primären
Rahmen des westlichen Kulturkreises. Die unmodulierte Figur kann in der neuen
Kosmologie jedoch nicht gedeutet werden, denn die Erfahrungshorizonte sind ande-
re. Darum wird mit Transformation reagiert, welche das Neue in einen verständli-
chen kulturellen Zusammenhang fügt. Erinnert sei daran, dass Seabrook nach seiner
Entdeckung zu sofortigen Erklärungsangeboten neigte, da ein wandelnder Leichnam
seinem Primärrahmen widersprach (vgl. ebd., S. 146f.). Da sich Menschen gegen eine
Veränderung ihres Systems sträuben, wird das Inkorporierte verändert. So finden
sich Erklärungen des Phänomens (vermittels Giften, Behinderungen etc.), die dem
Kulturkreis bekannt sind. Das Modul ist dem Original nachgebildet, aber etwas ganz
anderes (ebd., S. 148). So zeigt sich eine Sinnentleerung, da eine (degradierende)
Neuzuschreibung stattfinden kann. Hier ist der Ursprung des Zombies als leere Alle-
gorie zu finden, eine „verstärkte Bedeutungs-Leere“ bei gleichzeitiger „Bedeutungs-
Offenheit“ (ebd., S. 149), man möchte sagen: Bedeutungsflexibilität.

Eine bereits vorhandene Modulation ist anfällig für weitere Modulationen, die
nun, wo die ursprüngliche Bedeutungszuschreibung nicht mehr notwendig ist, leich-
ter vonstattengeht (vgl. ebd., S. 149). Als Parallelbeispiel sei der Vampirmythos ange-
führt, der nach Stokers literarischer Modulation eine enorme Formenvielfalt ange-
nommen hat.

Die weitere Modulation, nun im tertiären Rahmen des Films, greift nicht auf den
Ausgangspunkt, sondern auf die Seabrook-Modulation zurück, variiert also eine Va-
riation. Im Film ist nun der Modus der Übernatürlichkeit möglich, da es sich um
einen anerkannt fiktionalen Rahmen im Bezug auf Personen, Figuren und den Hand-
lungsrahmen (Zeit und Raum) handelt (ebd., S. 149f.). Film als mediales Produkt, als
künstliche Darstellung des Alltags (Goffman nutzt den Begriff dramatisches Dreh-
buch, vgl. ebd., S. 150), gehorcht eigenen Regeln, die vom Zuschauer innerhalb zeitli-
cher (Filmdauer) und räumlicher (wo wird der Film konsumiert?) Klammern akzep-
tiert sind. Je vielfältiger die Modulationen werden und je intensiver eine zeitliche und
mentalitätsgeschichtliche Veränderung einwirkt, desto mehr verändern sich die Rah-
mengrenzen. Beim Zombie zählen hierzu vor allem (1) die zunehmende Darstellung
von Gewalt, (2) die Annäherung an die westliche Lebenswelt innerhalb der Diegese
sowie (3) die Veränderung der Ursachenerklärungen (vgl. ebd., S. 151f.). Ergänzt sei-
en (4) die gesteigerte apokalyptische Dimension durch die kriegsreflexive Auslegung
und – werden Filme nach 2002 einbezogen – (5) die Geschwindigkeit des Monsters.

So erklärt Kleinschnittger, warum auch Zombies erkannt werden würden, wenn
sie nicht als solche benannt würden (wie in The Crazies, 28 Days Later etc.). Sie
entsprächen dem Modul, wiesen jedoch Variationen auf (vgl. ebd., S. 152). Diese len-

9 Exkurs: Popularitätsphasen und Rahmenmodelle

186

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


ken vom Ursprung aber nicht so stark ab, dass sie als etwas Neues (an-)erkannt wer-
den würden.509

Kleinschnittger erachtet nun die Transformation in das Videospiel als quartäre
Modulation. Der Filmzombie bleibe eine konstant fortgesetzte Variation, im Video-
spiel werde der Nutzer jedoch aktiv (vgl. ebd., S. 152f.). Den abermaligen Boom führt
sie auf die quintäre Modulation zurück, welche aus dem Spielemedium mit Resident
Evil in den Film eingebracht würde. Diesem quintären Zombiemodul bescheinigt sie
einen aktiven Part des Rezipienten, klammert dabei jedoch aus, dass solche Effekte
schon vor 2002 verhandelt wurden:

„Unterstützt wird dies dadurch, dass im neuen Zombie-Modul der Fokus stark auf die
Darstellung detailreicher Alltagsnähe (hinsichtlich Szenario, Setting, Figuren etc.) und zu-
gänglicher, nachvollziehbarer Vorgänge (wie würde die aktuelle Regierung, die Armee, die
Seuchenkontrolle etc. reagieren, wie Familien und verschiedene Typen von Personen) ge-
legt wird (…).“ (Ebd., S. 153, Herv. i. O.)

Hier ist das ungebrochene Faszinationspotenzial begründet. Innerhalb des Films, als
ein der Lebenswelt nachempfundenes Narrationssystem, taucht als Irritation der
Zombie auf, wird aber in die (Film-)Kosmologie integriert (vgl. ebd., S. 151). Der Re-
zipient ist in der Lage, dieses Modul mit Bezug zur eigenen Umwelt zu dekodieren. So
erscheint, nach der Akzeptanz des Zombies, das Dargestellte als realistisch und er-
möglicht selbstreflektierende Gedankenspiele innerhalb der Narration und innerhalb
der Lebensumwelt. Dies impliziert nicht nur präventive Überlegungen für den Fall,
dass in der Nachbarschaft die Apokalypse ausbrechen könnte, sondern auch im Be-
zug auf den eigenen Beitrag, bspw. eine Verhaltensänderung, um diese Katastrophe zu
verhindern.

Bei der ikonographischen Betrachtung kam zum Vorschein, dass ein als realis-
tisch konstruierter Filmrahmen mehr implizieren muss als eine künstliche Alltagswelt,
die auf die reale zurückgreift. Es bedarf realer Vergleichsgrößen, die im Handlungs-
verlauf einen nachvollziehbaren Realismus, ein Simulacrum, vorführen. Ein Beispiel:
Wenn man das tatsächliche Verhalten von Menschen in Extremsituationen kennt, ggf.
selbst beobachtet oder hypothetisch durchgespielt hat, und der Film mit ähnlichen
Verhaltensweisen aufwartet, erscheint es – gespiegelt am Erfahrungshorizont – realis-
tisch. Und dies wesentlich intensiver, als es ein der Lebenswelt entlehnter, präapoka-
lyptischer Ausgangspunkt täte, der sich auf visueller Ebene (Lokalität, Raumgestal-
tung etc.) niederschlägt. Die zeitliche Nähe zu einer realen Krisensituation kann den
Realismus des Simulacrums verstärken.

509 Nach Kleinschnittger mache der Wechsel in Habitus und Persönlichkeit, also der bloße Modus-
wechsel hin zum Fremden, im Vergleich zur vormaligen Person bereits das Zombiesein aus – der
Tod müsse nicht zwingend eintreten: „Dadurch werden auch neue Arten des Zombie, wie (…) die
"Infizierten" (also noch lebende, jedoch erkrankte Personen) in 28 Days Later (2002), zu "wahren"
Zombies (…): In ihrer Erkrankung (sprich: Zombifikation) sind sie schon losgelöst von ihrer frühe-
ren Existenz, sind schon das "Andere", unumkehrbar. Sie sind dadurch in einem metaphorischen
Sinne gestorben: Ihre Infizierung hat ihr Mensch-Sein beendet (…).“ Ebd., S. 75. Ob die Opfer im
genannten Film sterben, soll nicht weiter diskutiert werden. Verhungern können sie jedenfalls, was
auf eine spezifische Form von Leben hinweist.

9 Exkurs: Popularitätsphasen und Rahmenmodelle

187

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Die bisherigen Ansätze erklären nicht vollständig, warum der Zombie seit 2002
ein Revival erlebte. Betrachtet man Resident Evil objektiv, fällt auf, dass dessen zä-
surale Wichtung nicht adäquat zu der von 28 Days Later sein kann. Denn die Verfil-
mung ist eine Folge des kommerziellen Erfolges der Videospiele. Produktion und Ver-
öffentlichung in einem zäsuralen Zeitkontext mögen da zufällig sein.510 Gerade an
diesem Beispiel wird der Rekurs auf die Vorlage deutlich, was die Zeitgeschichte als
Einflussgröße ausschließt. Die Spielästhetik, die labyrinthischen Handlungsorte, der
Spannungsaufbau, Rätselaufgaben, und der Boss-Fight rekurrieren auf das Spiel und
erschließen das ohnehin schon vorhandene Publikum.511 Die zäsurale Bewertung der
Verfilmung512 ist im hier dargestellten Diskurs nicht angebracht. Der Weg des Video-
spielzombies in den Film ist im Kontext von 9/11 als Zufall zu bewerten. Er referiert
nicht auf die Präsuppositionen von Zeitgeist und Krisenmedialität. Wo 28 Days
Later ein Krisenbewusstsein und eine Medienreflexion offenbart, zeigt sich hier
letztlich nur ein ökonomisches Bewusstsein. Die Frage, ob Resident Evil einen Zä-
surfilm innerhalb der Traditionslinien, Terminologie und Ikonographie darstellt,
muss darum mit Nein beantwortet werden.

510 Selbst das Aufgreifen der modernen Angsttopoi, besonders im Hinblick auf biologische Kampfstoffe,
kann der Film nicht für sich verbuchen, da auch dies auf dem Videospiel und auf vielfach popkultu-
rell verhandelten Schwerpunkten basiert, so annähernd parallel in 12 Monkeys und Outbreak.

511 Der Themenschwerpunkt Mutation (vgl. Krah, S. 158ff.) ist im Zombiefilm kein gängiger Topos.
Resident Evil macht sie auf Basis des Videospiels aber zum Thema. Implizit tritt der Mutationsto-
pos jedoch durch die Verwandlung vom Menschen über den Tod zum Zombie auf und ist daher
rudimentär als Horrortrope einer auch genetisch fokussierten/orientierten Gesellschaft vorhanden.

512 Neben den Fortsetzungen der Resident-Evil-Reihe (Apocalypse 2004, Extinction 2007, After-
life 2010, Retribution 2012 und The Final Chapter 2016) folgten die Spielverfilmungen Hou-
se of the Dead – Der Film (House of the Dead, USA, Kanada, Deutschland 2003, Regie: Uwe
Boll) und Doom – Der Film (Doom, USA, Großbritannien, Deutschland, Tschechische Republik
2005, Regie: Andrzej Bartkowiak). 2015 wurde mit Hardcore (Hardcore Henry, Russland, USA
2015, Regie: Ilya Naishuller) die Ego-Shooter-Ästhetik auf einen vollständigen Film übertragen, an
dessen Erfolg Pandemic – Fear the Dead (Pandemic, USA 2016, Regie: John Suits) und Dead
Rush (USA 2016, Regie: Zachary Ramelan) anschlossen und diese Bildästhetik unter Rekurs auf
Found-Footage-Strategien in den Zombie- und Infiziertenhorror übertragen. Verfilmungen von
Zombie-Games erfreuen sich weiterhin großer Beliebtheit, so zuletzt Dead Rising – Watchtower
(Dead Rising, USA 2015, Regie: Zach Lipovsky).

9 Exkurs: Popularitätsphasen und Rahmenmodelle

188

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Von NIGHT OF THE LIVING DEAD zu 28 DAYS LATER

Allegorien auf asymmetrische Verwüstungs- und Massakerkriege

Night of the Living Dead entstand unter dem direkten Einfluss der Visualität des
Vietnamkriegs und ist als Reaktion und Reflexion mittels der Bildintegration zu lesen.
Die unmittelbare Emotionalität und Authentizität, die formale Qualität der assoziati-
ven Bildästhetik sowie die ikonologische Ausrichtung haben zur Ikonenbildung bei-
getragen. Nebst der gesellschaftsallegorischen Geschichte beeinflusste die Rückwir-
kung des Krieges auch das neue Filmmonster. Night stellt eine Zäsur dar und eta-
blierte den Archetypus des modernen Zombies.

Die Nutzung der allegorischen Kraft dieser Kreatur als Krisen-, Sozial- und Medi-
enkommentar ist elementar. Das Monstrenmotiv erwies sich als derart erfolgreich,
dass sich seine Charakteristika bis heute perpetuieren. Es ist daher bezeichnend, dass
nach der Produktionsstagnation in den 1990er Jahren513 eine weitere Zombiefilmwel-
le begann, die ebenfalls unter dem Eindruck einer Krise stand. Die Angriffe im Sep-
tember 2001 erschütterten die westliche Welt, die Folgewirkungen prägen die Wahr-
nehmung durch kontinuierliche mediale Vermittlung bis heute.514 Während Resi-
dent Evil der medialen Verwurzelung entspringt und seinen narrativen Kern in der

10  

513 Keßlers Urteil 1997: „Zombiefilme? Nein, da kommen keine mehr.“ Keßler, S. 186. „Zombies subse-
quently 'diet out' as a force in genre entertainment. Perhaps we no longer need them, because cul-
ture itself has entered a living death.“ Thrower, S. 23. Und weiter: „The 1990s have seen the horror
genre dwindle in magnitude, and audiences are now just too determined to be aware of the chlichés
to find zombies scary or thrilling. But, like all horror themes, there is room for a reinvention of the
undead menace.“ Ebd., S. 23. Auch Dendle musste konstatieren: „When the first Zombie Movie En-
cyclopedia came out in 2001, I had no idea what was about to happen. (…) While there was a thri-
ving community of video game and fan fiction enthusiasts, it almost seemed to me that I was writ-
ing the obituary for a cinematic creature whose active, productive life span had run from
around 1932 to 1989. As it turns out, all the first Zombie Movie Encyclopedia did was document the
seventy-year background to what is now manifestly the most dynamic and exciting decade in zom-
bie movie history.“ Dendle, Peter: The Zombie Movie Encyclopedia, Volume 2: 2000-2010, Jefferson
2012, S. 1. Die Jahre zwischen dem Ende des Kalten Krieges und dem Millenniumswechsel sind op-
timistisch geprägt. So begründet die hier erarbeitete krisen- und kriegsreflexive Ebene des Zombies
das Ausbleiben relevanter apokalyptischer Narrationen.

514 9/11 blieb als Katastrophe nicht singulär. „Der Optimismus der 90er wich den düsteren Aussichten
auf eine Welt, die wahlweise im Zeichen eines »Clash of Civilizations« (Samuel P. Huntington) und
»war on terror« (George W. Bush) stand, oder auch im Zeichen eines versachzwänglichten Lebens
im Zeitalter der Globalisierung, mitten in der Klimakatastrophe und knapp an einem Kollaps des
Weltfinanzsystems vorbei, oder auch ein Leben im Schatten einer ständigen Bedrohung durch Su-
perseuchen (BSE, SARS, Vogel- und Schweinegrippe) und Terror (…).“ Van Bebber, Jörg: Dawn of
an Evil Millennium. Horror/Kultur im neuen Jahrtausend. In: Ders. (Hrsg.): Dawn of an Evil Millen-
nium. Horror/Kultur im neuen Jahrtausend, Darmstadt 2011, S. 17-24, hier S. 17.

189

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Videospielreihe findet,515 ist der Motivkontext von 28 Days Later, der die Figur zum
rasenden Infizierten weiterentwickelt, dem von Night nicht unähnlich. Der Film
schrieb den Kanon und die reflexive Bildästhetik modernisiert fort und passte den
Zombie neuen Bedrohungssituationen an.

Beide Varianten, der langsame Romero-Zombie und die ausdifferenzierten Ver-
sionen von Boyles Rage-Infizierten, referieren passgenau auf den modernen Krieg.
Dessen Partisanenvariation trat bereits in Vietnam zutage und seine Verwüstungsva-
riante dringt im Zuge der Internationalisierung des Terrorismus in die Wahrneh-
mung.516 Der Krieg hat sich verändert und sich von der Clausewitzschen Doktrin
entfernt. Münkler stellte zum Wandel des Krieges und zur Instrumentalität der
Kriegsgewalt im Terror, wodurch die allegorische Funktionalität des Krypto-Zombies
manifestiert werden kann, heraus:

„Von einer Reihe sachkundiger Beobachter ist energisch in Abrede gestellt worden, dass
wir es hier mit einem instrumentellen Gewaltgebrauch rationaler Politakteure zu tun ha-
ben; stattdessen sind Diagnosen einer selbstläufig gewordenen Irrationalität in Umlauf ge-
kommen, die sich unter medialer Verstärkung zu der Vorstellung von einer Konfrontation
mit psychisch Kranken verdichtet haben.“ (Münkler 2006, S. 10)

Die „Asymmetrierungskreativität schwacher substaatlicher Akteure“ wird schnell „zu
einer ernstzunehmenden Herausforderung auch von Weltmächten“ (ebd., S. 11). In
diesem Zusammenhang erscheint die Formulierung des „neohobbesschen Krieges“
interessant,517 impliziert er doch zumindest die Orientierung am Naturzustand.

Asymmetrische Kriege, bei denen die „privilegierte Alleinverfügung des Militärs
über die Gewalt des Krieges (…) definitiv zu ihrem Ende gekommen“ ist,518 sind im
Genre des Kriegsfilms schwer fassbar, da dieses „den Krieg nur in seiner militärischen

515 Nachdem Romero bereits einen Werbefilm für Resident Evil 2 (Biohazard, Capcom 1998) dreh-
te, übernahm er auch die Drehbucharbeit für die Verfilmung. Seine Version gefiel den Produzenten
jedoch nicht, weshalb er das Projekt verließ, vgl. Kane, S. 171f. und Russell, S. 175. Der Einfluss von
Film und Videospielreihe auf die Akzeptanz des Zombies im Mainstream ist als hoch zu bewerten,
vgl. ebd., S. 175. Dies zeigt sich daran, dass die Arbeit an Resident Evil bereits seit 1999 lief (defi-
nitiv unabhängig von politischen Ereignissen). Der prognostizierte kommerzielle Erfolg fußte aus-
schließlich auf der Beliebtheit der Videospiele. Der Arbeitstitel, Resident Evil: Ground Zero,
wurde jedoch nach 9/11 geändert, vgl. Dendle 2012, S. 8 und S. 14 Anm. 32. Dies ist die einzige
Rückwirkung der weltpolitischen Ereignisse.

516 Die Wahrnehmung des symmetrischen Krieges als kanonisch-klassische Kriegsform gilt nur für Eu-
ropa, speziell vom 17. bis zum 20. Jahrhundert. Selbst für die nach Kriegsregeln agierenden Europä-
er galt dies nicht jenseits des Kontinents, bspw. in Kolonialkriegen. Sie bedienten sich dort des Mas-
sakerkrieges, einer asymmetrischen Kriegsform mit einer übermächtigen und einer chancenlosen
Partei, vgl. Münkler, Herfried: Der Wandel des Krieges. Von der Symmetrie zur Asymmetrie,
(2. Aufl.) Weilerswist 2006, S. 215ff. Das klassische Symbol der Asymmetrie stellen David und Goli-
ath dar, vgl. ebd., S. 155. Jedoch: Wo David die Sympathien sicher waren, kämpft Terror zwar aus
dessen Position heraus, aber ohne sympathischen Rückhalt. Münkler hebt hervor, dass die USA ihre
Kriege stets aus der Goliath-Position führten, von Hollywood mythenbildend jedoch durch Gefech-
te Weniger gegen Viele in eine sympathischere David-Rolle geschneidert wurden, vgl. ebd., S. 156.

517 Vgl. ebd., S. 11f., wobei der Begriff von Münkler abgelehnt wird, da die sozialen Ordnungen von
Clans und Terrorzellen dem völligen Fehlen von Strukturen im Naturzustand widersprechen.

518 Riedel, Peter: Die Metastasen des Krieges. Über den Kriegsfilm als Genre und den Anachronismus
der Sinne. In: Heller, Heinz-B.; Röwekamp, Burkhard; Steinle, Matthias (Hrsg.): All Quiet on the Gen-
re Front? Zur Praxis und Theorie des Kriegsfilms, Marburg 2007, S. 132-140, hier S. 135.

10 Von NIGHT OF THE LIVING DEAD zu 28 DAYS LATER

190

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Erscheinung erfasst, andere Artikulationsformen [jedoch] ignoriert (…). Wer den
Kriegsfilm nur als Genre begreift, ihn mit diesem zur Deckung bringt, wird den Krieg
mit Hilfe des Films nicht begreifen.“ (Ebd., S. 139) So fragt Riedel provokant und
gleichsam aufschlussreich:

„Und entwirft nicht Danny Boyles 28 Days Later (2002) ein präziseres Bild der neuen
Kriege, als die meisten augenscheinlich realistischen Kriegsfilme?“519

Ein Film, der sich auf den Zombie stützt, kann den Krieg illustrieren. Denn dieser
Zombietypus ist unter Kriegseinfluss entstanden und perpetuiert worden und bringt
die allegorische Wirkung figurenimmanent mit. Dies funktioniert natürlich nur je
nach inhaltlicher Ausrichtung und Intention, das Potenzial liegt jedoch in der Figur.
So ist der waffenlose Zombie, der Gesellschaftssysteme durch Ausdauer und Masse
niederreißt, ein Sinnbild für asymmetrische Kriege und ihre modernen Verwüstungs-
und Massakerkriegsvariationen.

Der asymmetrische Krieg bezeichnet Konflikte zwischen (vermeintlich) klar
trennbaren starken und schwachen Parteien. Diese folgen einer eigenen Logik, da
sich die schwächere Partei der Schwäche bewusst ist und die offene Konfrontation in
Feldschlachten meidet. „Sie unterliegen nicht dem Diktat der Ökonomie oder Tech-
nologie, setzen das mathematische Kalkül mit Masse und Effizienz außer Kraft. Ent-
scheidend ist vielmehr der Umgang mit der Ressource Zeit (…).“520 Der engste Ver-
bündete der Schwachen ist die Zeit, während sie für den Stärkeren zum zermürben-
den Abnutzungs- und Verschleißkrieg führt. Hier entwickeln sich Verzweiflung und
Ratlosigkeit, mit jedem verstrichenen Tag steigt der Druck auf die Truppen (von au-
ßen durch Widerstand bzgl. der Dienstbereitschaft bei steigenden Opferzahlen,521

durch degressive Finanzierungsbereitschaft u. ä.; von innen durch sinkende Kampf-
moral). In diesem Klima steigt die Neigung zu exzessiver Gewalt (vgl. Greiner,

519 Ebd., S. 138f., Herv. i. O. Cornelia Ruhe bemerkte zu La bataille d’Alger, Schlacht um Algier
(La Battaglia di Algeri, Italien, Algerien 1966, Regie: Gillo Pontecorvo) und dessen Interpretati-
on in Zero Dark Thirty (USA 2012, Regie: Kathryn Bigelow), dass Kriegsfilme eine Problematik
mit sich brächten: Die Vereinfachung von historischen Zusammenhängen verführe dazu, dass die
gezeigte Fiktion als historische Realität akzeptiert werde/werden könne. Verfilmungen historischer
Ereignisse könnten aus Spielfilmkontexten in dokumentarische Kontexte umgedeutet werden, vgl.
Ruhe, Cornelia: Die Kontinuität des Krieges. Literatur und Film in der Konfrontation mit Krieg und
Terror. In: Hennigfeld, Ursula (Hrsg.): Poetiken des Terrors. Narrative des 11. September 2001 im
interkulturellen Vergleich, Heidelberg 2014, S. 21-38, hier S. 31-38. Werden historische Situationen
jedoch in Allegorien übertragen, bleiben kritische Töne erhalten, da Monsterfiguren nicht doku-
mentarisch uminterpretiert werden können.

520 Greiner, S. 171. Im Roman zu Dawn of the Dead wird bereits darauf verwiesen. Beim Einstieg in
das Kaufhaus bauen Roger und Peter eine Treppe aus Kartons zum Oberlicht, „wie eine Treppe zum
Himmel – nur führte diese Treppe eher in eine Hölle, hinab zu den eintönig durcheinanderwanken-
den Untoten. Wenn die Wesen etwas für sich hatten, dann war es die Zeit.“ Romero und Sparrow,
S. 79.

521 Die Zurschaustellung entstellter Opfer zur Beeinflussung der Heimatfront wird seit den 1990er Jah-
ren als „Mogadischu-Effekt“ beschrieben, vgl. Greiner, S. 178. Selbigem Kampfgeschehen entstammt
das „Body-bag-Syndrom“, welches die USA zum Rückzug aus Somalia zwang. Es bezeichnet die kip-
pende Stimmung durch Medienberichte und ist aus Vietnam ableitbar, wo es ebenso wirkte, vgl.
Paul 2005, S. 92.

10 Von NIGHT OF THE LIVING DEAD zu 28 DAYS LATER

191

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


S. 171). Es kommt zur Potenzierung der Zerstörung ziviler Ziele, da die Kombattan-
ten auf eine Vermischung mit der Bevölkerung angewiesen sind.522 Dieser Krieg wirkt
intensiv in den Alltag. Und dies spiegelt sich im eigentlich schwachen Zombie, der
Ordnung, Moral und Systemsicherung ins Wanken bringt. Der Wandel der Figur of-
fenbart eine Parallelität zum Wandel des Krieges, dessen klassischer symmetrischer
Typus seit 1945 schwindet (vgl. ebd., S. 168).

Asymmetrien und das Nachbeben von 9/11 offenbarten Bedrohungsempfindun-
gen, welche der Zombie aufgreift, da er nicht auf fernen Kriegsschauplätzen angesie-
delt ist. So zeigten Columbine und der 11. September, dass Gewalt unvermittelt und
ohne Vorwarnung aus der Mitte der Gesellschaft über diese hereinbrechen kann.523

Zeitgleich verstärkte die Anthrax-Panik die Furcht vor B- und C-Kampfstoffen, be-
sonders in der Hand von Terroristen und Regimen (bezeichnend, dass dies zum
Kriegsgrund gegen den Irak stilisiert wurde).

Im Terror erscheint eine wesentliche Komponente, welche die Bedrohung in die
Nachbarschaft transferiert und so ein verdichtetes Verunsicherungspotenzial schafft.
Während Partisanenkriege auf eigenem Territorium stattfinden und eine defensive
Komponente enthalten, ist Terrorismus offensiv und „nicht auf die Unterstützung
durch die Bevölkerung angewiesen (…), sondern [ersetzt] sie durch die Nutzung der
Infrastruktur der angegriffenen Länder als Waffe wie Logistik (…).“ (Münkler 2006,
S. 142). Es gilt:

„Je komplexer die Infrastruktur der angegriffenen Länder ist, desto leichter sind diese an-
zugreifen (…).“ (Ebd., S. 142)

Zudem wandelt sich das Ziel:
„Dabei greifen sie in der Regel gerade nicht die Streitkräfte oder den Polizeiapparat des
Gegners an, sondern administrative, wirtschaftliche und infrastrukturelle Einrichtungen,
weil sich hier die größeren psychischen Effekte einstellen.“ (Ebd., S. 148)

Darum stellt Münkler als charakteristische Kriegsform des 21. Jahrhunderts (neben
Ressourcen- und Pazifizierungskriegen) den Verwüstungskrieg heraus. „Klassische
Verwüstungskriege waren die sengenden und raubenden Streifzüge nomadischer Völ-
kerschaften an der Peripherie sozio-ökonomisch fortgeschrittener Großräume.“
(Ebd., S. 149) Diese Form ist durch die Klandestinität innerhalb des angegriffenen so-

522 Voraussetzungen für eine ‚Asymmetrie aus Schwäche‘ sind die Geographie (Dschungel, Gebirge,
Rückzugsräume) und die Bevölkerung (Schutz, Nahrung, Deckung), vgl. Münkler 2006, S. 141. Ge-
genüber findet sich Asymmetrie der Stärke, wenn ein Raum beherrscht wird, den der Gegner nicht
hat. Also die See, der Luftraum, heute ggf. sogar das Weltall. Die Stärke fußt auf der Unbesiegbarkeit
in Ermangelung von Konkurrenz, vgl. ebd., S. 140f. Die „Asymmetrie aus Schwäche beruht also auf
(…) einer tendenziellen Unerkennbarkeit der Kämpfer, und diese Unerkennbarkeit soll ihnen er-
möglichen, den Krieg im Raum und in der Zeit auszudehnen, um so einen überlegenen Gegner zu
zermürben.“ Ebd., S. 141, Herv. i. O.

523 Vgl. Dendle 2012, S. 7. Sarasin ruft in Erinnerung, dass auch die Columbine-Amokläufer im An-
schluss ein Flugzeug entführen wollten, um damit das Empire State Building zu zerstören, vgl. Sara-
sin, S. 29f.

10 Von NIGHT OF THE LIVING DEAD zu 28 DAYS LATER

192

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


zialen Raumes ersetzt worden.524 So erhöht das komplexe soziale, ökonomische und
politische System die Anfälligkeit für Verwüstungsangriffe. Und das Bewusstsein um
diese Schwachstelle offenbart bei dezidierter Alltagsbeobachtung das Bedrohungspo-
tenzial der eigenen Umwelt. Pandemien, Terrorzellen und Zombieattacken kommen
hier deckungsgleich zusammen.525

Das sture Auftauchen des Zombies zermürbt die Militärtechnologie und die kol-
lektive Psyche, es reißt die Barrieren des Sicherheitsgefühls ein. In der Frontenauflö-
sung offenbart sich eine weitere Parallele zum neuen Krieg: Vietnam zeigte, dass der
Schwächere nur gewinnen kann, wenn der Stärkere keine Rückzugsräume hat und
der Stress des Gefechts zum Dauerzustand wird. Das Tunnelsystem war dem ebenso
zuträglich wie das dichte Netz aus Sprengfallen (vgl. Greiner, S. 177). Die Inkubati-
onszeit der Zombieinfektion und die emotionale Bindung an Todgeweihte, welche die
präventive Tötung meist verhindert, unterstützen hier die allegorische Kraft der Figur.
Eine frühe Eindämmung scheint mangels adäquater Reaktionen nicht möglich. Hier-
für lässt sich ein hohes Verunsicherungspotenzial postulieren, da die Krisengebiete
vor der Haustür liegen – die Nachbarschaft ist das Schlachtfeld.

Im Zuge von 9/11 und 28 Days Later sind somit Rückwirkungen auf den Zom-
biefilm feststellbar. Es führten die äußeren Umstände zu einer Reanimation des Gen-
res. Nach Dendle sei die größte Auswirkung von 9/11 die Erkenntnis gewesen, dass
man sich im Ernstfall nicht auf Autoritäten verlassen könne. Dass diese Unverläss-
lichkeit dauerhaft ist, wurde der sensibilisierten Bevölkerung 2005 vor Augen geführt:

„Hurricane Katrina, which hit the Gulf Coast in August 2005, was the test case for federal
responsiveness – a test which the government failed spectacularly. Americans were horri-
fied at the images of citizens trapped in the Superdome without food or water, of rampant
looting and heavy-handed police violence, and of bodies lying uncollected in the streets –
images in short, of a desperate, lawless wasteland, where civilization had come unraveled
in only a few short days.”526

524 Vgl. ebd., S. 149 und vertiefend zum Terrorismus (ohne eine einseitige Bindung an den Islamismus)
als Strategie der Gewaltanwendung, die im sozialen Raum diffundiert ist, ebd. S. 221-233.

525 Zu differenzieren ist die Kontextualisierung des Zombies jedoch im Hinblick auf das Massekonzept:
Was in Staatenkriegen von entscheidender Bedeutung war, verliert im asymmetrischen Gefecht an
Notwendigkeit, vgl. ebd., S. 165f. Der Zombie tritt asymmetrisch innerhalb einer anwachsenden
Masse auf und verhält sich weniger wie Terroristen und eher wie die Seuche. Aus der Asymmetrie
wird zunehmend Symmetrie, die letztlich wieder in die Asymmetrie kippt, dann jedoch zu Unguns-
ten der Menschheit.

526 Dendle 2012, S. 9. Vgl. auch Canavan, S. 446f., wo dargelegt ist, wie Angestellte des Memorial Medi-
cal Center während des Ausnahmezustandes sich durch die medial verbreiteten Schreckensmeldun-
gen in einem zombiefilmähnlichen Szenario gewähnt hätten, da offensichtlich reißende Bestien und
Monstren vor der Klinik aufgelaufen seien. „Having heard the news reports proclaiming widespread
chaos and mindless violence outside – many if not nearly all of which out to be poorly sourced and
untrue – and operating in "survival" mode, in a self-declared state of exception, staff at Memorial
Medical began refusing treatment to select patients, and in the end are alleged to have deliberately
euthanized as many as 24 people.“ Ebd., S. 446. „Writing in 1974 of potential negative consequences
from U.S. foreign aid, Garrett Hardin called the sort of ethical calculus at work in these zombie nar-
ratives "lifeboat ethics," celebrating pitiless self-interest as a necessary and rational Malthusian prag-
matism. I call his "case against helping the poor" zombie ethics.“ Ebd., S. 445. Ähnliche Medienbe-
richte folgten 2010 dem Erdbeben auf Haiti, vgl. ebd., S. 447.

10 Von NIGHT OF THE LIVING DEAD zu 28 DAYS LATER

193

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Seeßlen und Metz kommen bei der Betrachtung kinematographischer Katastrophen-
phantasien zu einem äquivalenten Schluss:

„Der Film formuliert in der Regel Ängste, die wir offiziell gar nicht haben dürfen. (…) Sie
betreffen vor allem das Vertrauen in unsere gesellschaftlichen Institutionen. Das trifft wie-
derum das Leben des einzelnen wie das symbolische Ganze. Worum es geht ist nicht nur
das Böse des anderen, sondern immer auch die eigene Unfähigkeit, uns davor zu schüt-
zen.“ (Seeßlen und Metz, S. 100f.)

28 Days Later stellt für solche Post-9/11-Tendenzen einen Impuls dar. Wichtig ist
jedoch, dass er vorrangig medien- und weniger krisenreflexiv ist. Die Produktion war
vor 9/11 weit fortgeschritten. Darum ist er als Reflexion hyperaktiver Medien mit hy-
peraktiven Zombies durch Rekurrierung der Medienästhetik zu betrachten.527 Die
Funktionalität der Weiterentwicklung als Träger der Krisenallegorie zeigt sich jedoch
in den Produktionen, die auf den 11. September und dessen Folgen referieren und
dafür auf den Krypto-Zombie zurückgreifen, allen voran die krisenreflektierende Er-
öffnung von Dawn of the Dead (2004) und insgesamt 28 Weeks Later (Großbri-
tannien, Spanien 2007, Regie: Juan Carlos Fresnadillo), dessen militärischer Duktus
inhaltlich und formal unzweifelhaft ist.

Boyles Film übertrug die Parallelen zur Medienrealität ins neue Jahrtausend und
schuf so archetypische Vorgaben, die sich in der hyperkinetischen Ästhetik der Folge-
filme wiederfinden. Die Krypto-Zombies bleiben dem Romero-Archetypus dabei eng
verbunden. Die immanenten strukturellen Gemeinsamkeiten zwischen der ersten
und der zweiten Blütezeit des modernen Zombiefilms sind überdeutlich. Die Kern-
charakteristika, also (1) die Masse und der Verweis Einzelner auf diese, (2) die Unbe-
herrschbarkeit, (3) die Kontagiosität und (4) das (instinktive) Fressen respektive assi-
milierende Töten des Opfers sowie (5) der Tod durch die Zerstörung des Gehirns,
überdauerten die Anpassung.528 Und für die Variationen gilt: Sind diese Punkte die-
getisch vorhanden, muss der Zombie nicht benannt werden, er wird assoziativ er-

527 Dem Zombie wurde das konstitutive Merkmal der Langsamkeit genommen. Die Umbenennung
zum Infizierten entrückt ihn seines mythologischen Ursprungs und kontextualisiert ihn in einer
wissenschaftlichen Realität, vgl. Haupts, Tobias: Als die Zombies laufen lernten. Der schnelle Wech-
sel eines alten Monsters: Im Zeitalter der Beschleunigung darf auch der Zombie nicht stehen bleiben,
zumindest nicht in 28 Days Later (2002). In: van Bebber, Jörg (Hrsg.): Dawn of an Evil Millennium.
Horror/Kultur im neuen Jahrtausend, Darmstadt 2011, S. 92-98. Ergänzend sei auf Meteling 2011,
S. 217-221 verwiesen, der die Medienreflexion vertieft. Der Verweis auf einen Rekurs auf Panik vor
Terror, Bioterror und Pandemien in der globalisierten Welt, die dem Zeitgeist des Postmillenniums
entsprachen, findet sich bei Russell, S. 179.

528 Ergänzend sei auf Kleinschnittgers Zusammenstellung verwiesen: „i) Die Dehumanisierung und
Entpersonalisierung durch die Zombifikation, was auch die Absenz eines Bewusstseins mitein-
schließt (womit die Zombies zu einer anonymen Erscheinung werden); ii) ihr (un-)toter Status (der
auch visuell erkennbar ist); iii) der totale Bruch zwischen Vorleben und Untod (wodurch der Zom-
bie qualitativ nichts mehr mit dem vormaligen Individuum gemein hat); iv) ihr massenhaftes Auf-
treten; v) die Ausbreitung bzw. Übertragbarkeit ihres Zustands (…); vi) die Kontrolle durch eine
fremde Macht, extern (Zombie-Meister) oder intern (Fresstrieb), wodurch sie dem Menschen ge-
genüber feindselig erscheinen; vii) der Status als Nebendarsteller, was den Fokus auf das eigentliche
Böse lenkt, sei dies eine konkrete Verkörperung (wie der Zombie-Meister) oder der intra- oder in-
terindividuelle Konflikt der Überlebenden (…).“ Kleinschnittger, S. 89. Marginal ergänzt ist die
„Symbolisierung von zeitaktuellen Prozessen und Ängsten“, ebd., S. 89.

10 Von NIGHT OF THE LIVING DEAD zu 28 DAYS LATER

194

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


kannt. Dies ist gerade für die Krypto-Zombies, die Infizierten, die Tollwütigen, die
Rasenden und Verrückten wichtig – sie werden als Zombies gelesen.

Diese Gemeinsamkeiten zeigen, dass die abermalige Modernisierung und gestei-
gerte Internationalisierung529 keinesfalls so radikal ist, wie sie bei Romero im Bruch
zum klassischen Zombiemotiv hervortrat. Das gehäufte Auftreten des Infizierten
kann aber durchaus als Charakteristik der neuen Filmwelle bezeichnet werden. 28
Days markiert zwar den Beginn einer neuen Phase, die Akzeptanz der Motiverweite-
rung führt jedoch nicht zur Verdrängung des bis dato herrschenden Kanons, sondern
etabliert die für das Postmillennium charakteristische Koexistenz von Variationen,
die alle zu den Charakteristika des Romero-Zombies subsumierbar sind. Diese Phase
ist darum weniger durch die Relevanz des erweiterten Motivs als durch die im Main-
stream erreichte Akzeptanz definierbar. Hierfür spricht auch der im Folgejahr er-
schienene Zombie Survival Guide – Überleben unter Untoten (2003) von Max Brooks.
Dieser Ratgeber markiert ebenso das Einsickern in den Mainstream und macht das
selbstreflexive Gedankenexperiment zum eigenen Verhalten in der Apokalypse salon-
fähig. Im Jahr darauf manifestieren das Remake Dawn of the Dead und die Hom-
mage Shaun of the Dead den populären und kommerziellen Erfolg. Der Boom in-
nerhalb dieser Jahre zieht eine neue Welle an Produktionen nach sich, in deren Zuge
sich Romero mit dem Erfolg von Land of the Dead530 die Chance zu einer weiteren
Trilogie erwirtschaftet, welche mit Diary of the Dead (2007) und Survival of the

529 Auf die Internationalisierung nach 2002 verweist Dendle: „Meanwhile, the zombie has internationa-
lized in an unprecedented manner, with feature-length offerings originating from such places as
Chile, Brazil, Uruguay, Turkey, Serbia, Finland, Pakistan, and Malaysia, and others being filmed in
Bulgaria, the Cayman Islands, and West Africa. There are zombie films in Hebrew and Russian, and
the DVD for Attack of the Moon Zombies! (2011) comes with a menu option for subtitles in Espe-
ranto.” Dendle 2012, S. 2, Herv. i. O. Für Beispiele vgl. das Appendix C, a. a. O., S. 264-266.

530 Bereits 1991 formulierte Romero einen Gedanken, der sich in Land of the Dead konzeptionell
realisiert findet: „Wir haben riesige Probleme mit Obdachlosen, mit Aids und so weiter: lauter po-
tentielle, kapitale Bedrohungen unserer gesellschaftlichen Ordnung. Ich würde gerne einen Zombie-
film machen, wo die Leute aus Beverly Hills immer noch vor ihren schicken Restaurants draußen
essen und das Problem ignorieren. Die haben Wachmänner, die die Zombies dann wegzerren und
in einem Hauseingang erschießen. Natürlich nicht direkt vor den Augen der Leute, nicht während
des Abendessens. Das wäre dann wahrscheinlich der komödiantischste von allen Zombiefilmen.
Einfach: "Das Leben geht weiter, kein Problem, reich mir doch mal den Kaviar."“ Zit. n. Gaschler
und Vollmar, S. 196f., Herv. i. O. Im selben Interview umreißt er seine Idee zu The Mask of the Red
Death, der als Hommage und als Beitrag zum Kooperationsprojekt mit Dario Argento, Two Evil
Eyes (Due Occhi Diabolici, Italien, USA 1990, Regie: Dario Argento, George A. Romero), geplant
war, letztlich aber fallengelassen wurde, da zeitgleich Roger Cormans Produktion des Stoffes ange-
kündigt wurde. Die Mask-of-the-Red-Death-Idee war als Parabel auf AIDS angelegt: „Ich hatte die
Geschichte in einem hypermodernen Wolkenkratzer angesiedelt, wo die Leute in einer Art Mikro-
kosmos lebten, so daß sie das Gebäude nie verlassen mußten.“ Zit. n. ebd., S. 201. Diese Idee und
die letzte Episode von Creepshow, welche einen Misanthropen in einem sterilen Hochhaus zeigt,
der sich von der Außenwelt abschottet, die jedoch in Form von tausenden Insekten zu ihm kriecht,
finden sich in Land of the Dead wieder. Zudem verweist Kane darauf, dass der erste Entwurf zu
Day of the Dead eine mehrstufige Gesellschaft vorgesehen habe, in der die untersten Klassen zur
Fütterung der Zombies da sein sollten und die Zombies selbst als Sklaven der Upperclass dienten,
vgl. Kane, S. 139. Grundzüge dieser Hochhaus- und Gesellschaftsstruktur-Ideen flossen in Land
ein. Hier wird deutlich, dass sich Romero der Traditionslinien stets bewusst war und dass ihm in
seinen filmischen Variationen der Fokus auf die Menschen wichtig ist. Er ist bemüht, zeitgenössi-

10 Von NIGHT OF THE LIVING DEAD zu 28 DAYS LATER

195

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Dead (George A. Romero’s Survival of the Dead, USA, Kanada 2009, Regie:
Ders.) vervollständigt wurde.

1967 entstand in einem Konglomerat aus Populärkultur und zeitgenössisch-kriti-
scher Rezeption der Kriegsberichtserstattung ein neues Filmmonster. Dieser Archety-
pus etablierte sich als eigenständiges, popkulturelles Phänomen. Natürlich differen-
ziert sich ein Motiv, seine Bedeutung und Lesart bei fortschreitender Perpetuierung
aus und erhält variierte Bedeutungszuschreibungen. Von seinem Ursprung an hatte
das Filmmonster jedoch eine kriegsallegorische Funktion und eine politische Dimen-
sion, die der Figurencharakteristik stets immanent ist. Dies zeigt sich daran, dass die
Startpunkte der Phasen an fundamentale Krisen und gesellschaftliche Zerrissenheit
gekoppelt waren. Somit blieb in jeder nachfolgenden Produktion, auch und besonders
in der Postmillennium-Welle, der (Krypto-)Zombie seinem Ursprung treu: Er ist und
bleibt ein Kind des Krieges, eine Verschmelzung aus Mythos, Popkultur und krisenge-
prägter Gegenwartserfahrung.

sche Missstände in einen apokalyptischen Kontext zu übertragen und dort weiterzudenken, Konse-
quenzen zu illustrieren und daraus ein Bild der Gesellschaft abzuleiten, um den präapokalyptischen
Stand seiner Zeit offenzulegen. So wandelt sich seine letztlich realisierte Wolkenkratzerkonzeption
von Themen der Sterilität und Pandemie zu einer Parabel auf die Bush-Administration und die US-
Weltpolitik. Der Film plädiert mit den Intentionen der Apokalypse für die revolutionäre Vernich-
tung des Alten und zeigt, dass der Neuanfang nicht funktionierte, da die alten Strukturen nicht aus-
reichend vernichtet worden waren und ihre Kapitalkraft zur Reorganisation und Renaissance des
Systems führten. Vgl. zur diegetischen Spiegelung des mimetischen Begehrens (nach René Girard)
als Ursache der Gewalt Maye, Harun: Destroy 2000 Years of Culture. Gewalt und mimetisches Be-
gehren in George A. Romeros Land of the Dead (2005). In Van Bebber, Jörg (Hrsg.): Dawn of an Evil
Millennium. Horror/Kultur im neuen Jahrtausend, Darmstadt 2011, S. 226-234.

10 Von NIGHT OF THE LIVING DEAD zu 28 DAYS LATER

196

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Die Post-9/11-Ästhetik neuer Katastrophen
und alter Diskurse

oder: Big Brother ain’t watching us

Wiederholung und Serialität sind charakteristisch für das Genre, denn bereits das
Monster wiederholt den Zustand des Lebens. Und die Vielzahl an seriell aufeinander-
folgenden Filmen besteht aus Wiederholungen, Ergänzungen und Neuinterpretatio-
nen. Demnach sei, so Meghan Sutherland, „every zombie film (…) a kind of remake.“
(Zit. n. Briefel, S. 151) Das Serielle liegt im Horror,531 in der Figur des Zombies und
der Masse begründet. So ist es wenig verwunderlich, dass das Monstrum auch den
Weg in die Serie fand. Dies mag als weiterer Beleg für dessen Popularität nach 2002
gelten.532 Hier zeigt sich auch, dass das Zombiegenre sich Medien nicht nur reflexiv,
sondern in Form der Medien selbst zu Eigen macht. Schließlich ist seit den 2000er
Jahren eine qualitative Steigerung und erhöhte Nachfrage nach seriellen Konzepten
feststellbar.533 Die Serie, die wesentlich mehr Zeit für Figurenzeichnungen und cha-
rakterliche Tiefe hat, steht heute gleichrangig neben dem Spielfilm.

Die Gründe hierfür sollen nicht erörtert werden.534 Stattdessen sei der Fokus auf
die im Seriennarrativ perpetuierten Modernisierungsschübe gerichtet, die bei aller
Neukodierung die allegorischen Grundstrukturen selten überlagern. Am Beispiel der
ersten Zombieserie,535 der im Oktober 2009 ausgestrahlten Kurzserie Dead Set

11  

531 Endgültigkeit existiert auf keiner Ebene. Remakes, Fortsetzungen, Revivals – inhaltlich und nume-
risch gibt es kein Ende. Serienkiller stehen wieder auf, Monstren finden immer wieder den Weg in
den Filmkanon. Darum befasst sich Horror gern mit dem Ende an sich. Wie sieht es aus, was folgt
im Anschluss? Denn getreu den genreimmanenten Regeln muss etwas folgen, vgl. Stresau, S. 20f.

532 Vgl. auch Wolff, Rochus: The Apocalypse Will (not) Be Televised. Dead Set (2008) ist Publikumsbe-
schimpfung und Demontage des Mediums Fernsehen zugleich. In: Van Bebber, Jörg (Hrsg.): Dawn of
an Evil Millennium. Horror/Kultur im neuen Jahrtausend, Darmstadt 2011, S. 547-553, hier S. 547.

533 Verweise auf Serien mit kinematographischen Qualitäten in Narration und Ausstattung wie Brea-
king Bad (USA 2008-2013, Regie: Div.), Game of Thrones – Das Lied von Eis und Feuer
(Game of Thrones, USA, Großbritannien 2011ff., Regie: Div.) und True Detective (USA
2014ff., Regie: Div.) sollen hier genügen. Vertiefend sei die umfangreiche Sammlung qualitativer
und kultiger TV-Serien bei Müller, Jürgen (Hrsg.): Die besten TV-Serien. Taschens Auswahl der letz-
ten 25 Jahre, Köln 2015 empfohlen.

534 Vgl. Dellwing, Michael; Harbusch, Martin: Vergemeinschaftung in Zeiten der Distinktion: Fantasti-
sche Andere und transgressives Fernsehen. In: Dies. (Hrsg.): Vergemeinschaftung in Zeiten der
Zombie-Apokalypse. Gesellschaftskonstruktionen am fantastischen Anderen, Wiesbaden 2015,
S. 7-20, hier S. 8-10.

535 Orientiert am eigenwilligen Untotenkonzept in The Returned (Les Revenants, Frankreich 2004,
Regie: Robin Campillo) wurde 2007 mit Babylon Fields (USA 2007, Regie: Michael Cuesta) ein
Pilotfilm produziert, jedoch umgehend verworfen. Sowohl im französischen Spielfilm (vgl. Robnik,
S. 55ff.) als auch im TV-Piloten erheben sich die Toten aus ihren Gräbern. Sie stürzen ihre Umwelt

197

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


(Großbritannien 2008,  Regie: Yann Demange), soll die Reflexion der 9/11-Bilder in
der Bildästhetik zombieapokalyptischer Narrationen betrachtet und in den Diskurs
eingebunden werden. In dieser fünfteiligen Serie sind nämlich zwei entscheidende Li-
nien vollendet worden: Zum einen findet der Post-9/11-Modernisierungsschub hier
einen vorläufigen Höhepunkt, zum anderen stellt die Serie den ersten Schritt in TV-
Gefilde dar, ohne die blutigen Charakteristika der Filme einzubüßen.

Dead Set konfrontiert die Bewohner des Big-Brother-Hauses während einer Ent-
scheidungsshow mit der eskalierenden Zombiepandemie.536 Mehrere Handlungs-
stränge um die Hauptfigur Kelly (Jaime Winstone) illustrieren den Katastrophenver-
lauf im ländlichen Großbritannien, im Regiebereich der Sendeanstalt, wo zwischen
jubelnden Menschenmassen der Ausbruch nur verzögert erkannt wird, und im BB-
Haus selbst. Dort wird das Desaster erst bemerkt, als die Kameras ausfallen. Dass die
Außenwelt kollabiert sein muss, wird an den fassungslosen Ausruf „Big Brother ain’t
watching us!“ (Zit. n. O-Ton) gekoppelt.

Dadurch, dass Dead Set den BB-Container als moderne Skinner-Box nutzt, er-
öffnen sich gesellschafts- und medienreflexive Interpretationsebenen, die mitunter
bereits analysiert wurden.537 Über die medienkritische Ebene werden Ausbeutungs-
mechanismen beschrieben, die durch solche Produktionen generiert werden, es wer-
den die (Selbst-)Inszenierungen von Machern, Darstellern und Rezipienten in den

aber nicht in apokalyptisches Chaos, sondern gehen einfach nach Hause. Der Umgang der Leben-
den mit den Toten wird zur Kernnarration, anhand derer Fragen der Xenophobie, gesellschaftlicher
Ausgrenzung sowie Integrations- und Migrationspolitik verhandelt werden. Die gesellschaftsauflö-
sende und somit rudimentär apokalyptische Dimension ist subtil und unterschwellig. Ein Polizist
betritt in Babylon Fields, der titelgebenden Ortschaft, die Polizeistation, um den Mord an sich selbst
zur Anzeige zu bringen. Da ihm die Reaktionen der Lebenden auf das Untotenphänomen nicht ver-
borgen blieben, sind seine ersten Worte zu den ehemaligen Kollegen: „End of civilisation and the
door is wide open.“ (Zit. n. O-Ton) Dieses Untoten-Konzept ist mehrfach seriell verhandelt worden,
so mit The Returned (Les Revenants, Frankreich 2012 und 2014, Regie: Div.), Resurrection
(USA 2014f., Regie: Div.) und dem Remake der französischen Serie The Returned (USA 2015, Re-
gie: Div.).

536 Big Brother reiht sich in die Traditionslinie der Panem et circenses – Brot und Zirkusspiele (nach Ju-
venal). Das Motiv gewaltgesteigerter Spiele findet sich häufig im Film, bspw. in Form von Men-
schenjagden in Das Millionenspiel (Deutschland 1970, Regie: Tom Toelle), Kopfjagd – Preis
der Angst (Le Prix du danger, Frankreich, Jugoslawien 1983, Regie: Yves Boisset) und Running
Man (The Running Man, USA 1987, Regie: Paul Michael Glaser) oder in Todesrennen, wie in
Frankensteins Todes-Rennen (Death Race 2000, USA 1975, Regie: Paul Bartel). Auch im Zom-
biefilm, der Gesellschaftsneubildungen thematisiert, taucht das Motiv auf, so in Land of the Dead
und in den Episoden 08 und 09 der dritten Staffel von The Walking Dead. Aktuelle Sendeformate
wie Big Brother weisen den Weg in diese Richtung: „Zu beobachten ist eine abnehmende Scheu vor
der ästhetischen Degradierung der Menschen, auf die die Kamera gerichtet wird.“ Wolfschlag,
S. 129, und insgesamt ebd., S. 128ff.

537 Vgl. bspw. Wolff, S. 547-553. Die Akteure würden nach „Marktkriterien, nach ihrem Nutzwert aus-
gewählt (…) – also danach, ob sie fürs Publikum genießbar sind.“ Ebd., S. 550. „Dead Set themati-
siert (…) sehr offensichtlich die Macht- und Produktionsverhältnisse im Fernsehen und beschreibt
sie als physisch manifestierte Ausbeutung.“ Ebd., S. 550. „Das Setting von Big Brother entspricht bis
ins Detail schon dieser klassischen Konstellation des Zombiefilms. Abschottung, Druck von außen,
sozialer wie realer Tod… und die besseren Zombiefilme (…) haben sich stets mehr für die unter
Druck geratenen Menschen, die Monster drinnen, interessiert, als für die Monster draußen vor der
Tür.“ Ebd., S. 551f.

11 Die Post-9/11-Ästhetik neuer Katastrophen und alter Diskurse

198

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Fokus gestellt und Klischees auf ihre Gültigkeit befragt. Dabei sind Repräsentanten
totaler Überwachung allgegenwärtig, in Großbritannien kein unwesentliches Thema
und durch den Patriot Act in den USA oder die Debatten um die Vorratsdatenspei-
cherung in Deutschland mit internationaler Prägnanz bedacht.

Die Serie bedient sich eines digitalen und stroboskopisch geschnittenen Looks
und ist anfangs vollständig an Big Brother orientiert.538 Unter Rekurs auf 28 Days
Later offenbart dies eine neue bildästhetische Linie, die sich verdichtet und etabliert
hat. Diese soll genauer untersucht werden. Zu fragen ist besonders, wie das interna-
tionale Faszinationspotenzial im Spiegel US-amerikanischer Traumata erklärbar
ist.539 Es muss mehr hinter den Bildern stecken! Sie müssen tiefer in das kulturelle
Gedächtnis der westlichen Welt und tangierter Kulturkreise greifen, als es die ameri-
kanischen Tragödien tun (obwohl diese von nicht unerheblicher Internationalität ge-
prägt sind). Dies sei mit Dead Set an der apokalyptischen Ikonographie und der
Spiegelung neuer Angsttropen festgemacht.540 Rückt man diese in den Fokus, eröffnet
sich die transkulturelle und transhistorische Dimension der Apokalypse-Bilder inner-
halb der Horrorfiktionen. Diese gehen über eine rein visuelle Glaubwürdigkeit hinaus.
Zombiefilme zeigen nicht nur Bilder der untergegangenen Gesellschaft, sondern be-
dienen auch tiefsitzende Vorstellungskategorien vom Weltende, welche als gegeben
angenommen und gefürchtet sind. Diese Ebene erwies sich als anpassungsfähig –
aber woran ist diese Form apokalyptisch-aggressiver Mimikry festzumachen?

538 Dead Set lief auf den gleichen Sendern, die auch Big Brother ausstrahlen (E4 und Channel 4). Zu-
dem wurde die Serie von Zeppotron, einer Tochterfirma Endemols, welche die Rechte an BB innehat,
produziert, vgl. ebd., S. 548. Auch mimt Davina McCall, die Moderatorin der Show, sich selbst (le-
bend und – später – tot). Die Räumlichkeiten sind exakte Kopien des Originals und die Exposition
ist annähernd identisch, bevor hinter die Kulissen und in die beginnende Handlung geschaltet wird.

539 Assmann, Jeftic und Wappler beschreiben Traumata als „einschneidende negative Erlebnisse“, die
„unter dem anhaltenden Druck des erlebten Schreckens auch die Zukunft“ verformen würden. Hier
von größter Relevanz: „Ein Auslöser dieser Entwicklung [Anm. P. D.: die sukzessive Wahrnehmung
seelischer Wunden] war die Erfahrung des Vietnamkrieges, in dessen Verlauf sich Ärzte erneut vor
die Aufgabe gestellt sahen, demoralisierte und psychisch schwer verwundete Soldaten versorgen zu
müssen. Diese Herausforderung zwang sie dazu, die medizinischen Trauma-Studien vom Beginn
des Jahrhunderts wiederaufzunehmen und auf eine neue Grundlage zu stellen.“ Assmann, Jeftic und
Wappler, S. 9.

540 Weiterführende Theorien zur „Angst-Lust“ und kathartischen Effekten (basierend auf Aristoteles’
Poetik) werden nicht vertieft, vgl. Baumeister, Roy F.; Bushman, Brad J.: Emotionen und Aggressivi-
tät. In: Heitmeyer, Wilhelm; Hagan, John (Hrsg.): Internationales Handbuch der Gewaltforschung,
Wiesbaden 2002, S. 598-618, hier S. 606. „Der menschliche Trieb zur Selbsterhaltung produziert das
Gefühl des Erhabenen nach Burke, weil die Furcht vor Zerstörung sich nicht zur tatsächlichen Ver-
nichtung realisiert, sondern seelische Erregungen hervorruft, die einen wohlgefälligen Schauer ver-
mischt mit Schrecken auslösen, eine Gefühlsart, die der Psychoanalytiker Balint "Angstlust" genannt
hat.“ Klein, Jürgen: Literarischer Schrecken – Konvergenz der Temporalitäten: Zur Ästhetik und Se-
mantik der Gothic Novel. In: Gendolla, Peter; Zelle, Carsten (Hrsg.): Schönheit und Schrecken. Ent-
setzen, Gewalt und Tod in alten und neuen Medien, Heidelberg 1990, S. 93-128, hier S. 103. Nach
Vondung erzeugen auch Atomkriegsdarstellungen Schrecken und Vergnügen. „Dies liegt zum einen
daran, daß jedes ästhetische Produkt (…) ein gewisses Maß an Vergnügen oder Lust eben durch sei-
ne ästhetische Gestalt zu wecken vermag. Zum anderen kann die spezifische Ästhetik der Apokalyp-
se Lust produzieren.“ Vondung 1990, S. 134f. Den Quell dessen findet er (1) im Moment der Span-
nung, der am effektivsten sei, wenn als Identifikationsfigur ein Held vorhanden ist; und (2) im Gro-
tesken als Stilmittel (alles Monströse, Grauenvolle und Abartige), vgl. ebd., S. 135f.

11 Die Post-9/11-Ästhetik neuer Katastrophen und alter Diskurse

199

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Die Leichen im Keller von 9/11

Glaubhafte apokalyptische Bilder müssen in einen Erfahrungshorizont eingreifen und
Assoziationen wecken, die dem Rezipienten bekannt vorkommen, die ihn an etwas
erinnern, das er als apokalyptisch versteht. Hier kommt zugute, dass die Darstellbar-
keit globaler Vernichtung motivisch begrenzt ist. Es haben sich daher vier wesentliche
Sujets herauskristallisiert, die zugleich das Potenzial der Bilder im Zombienarrativ
verdeutlichen. Zur Erinnerung: 1) Bilder vom Krieg, wobei betont sei, dass sie nach
den Weltkriegen, nach Auschwitz und Hiroshima anders ausfallen als bspw. zu Zeiten
Kaiser Hadrians. Daraus folgt, dass sie einer regelmäßigen Anpassung an Seh- und
Erfahrungsgewohnheiten bedürfen. 2) Der Zerfall sozialer Banden als pars pro toto
für den Zerfall der Gesellschaft – subsummierbar unter Bürger- und Bruderkrieg, 3)
Bilder humanitärer Katastrophen, speziell von Hunger, Durst und Elend sowie ganz
allgemein 4) Bilder vom Tod. Diese wiederum werden stets durch Krieg, durch Siech-
tum, Pandemien (archetypisch in der Pest verankert) und reißende Bestien generiert.

Das Kompendium dieser Bildästhetiken des Grauens eröffnet eine Vorstellung
von der Ästhetik des Weltuntergangs. Diese Strafgerichtsreihung greift in einen Er-
fahrungshorizont ein, da sie nicht zufällig entstanden ist und auf realen Beobachtun-
gen fußt. Der Zombie und dessen Begleiterscheinungen generieren diese altbekann-
ten Motive, wodurch er sich in die Tradition apokalyptischer Visionen einreiht. Aus
der Parallelisierung von Apokalypsen und ihrer Gegenwart lässt sich zudem ein wei-
terer übertragbarer Punkt extrahieren: Sie haben eine Indikatorfunktion. Findet man
Apokalypsen, findet man auch zeitgenössische Krisen und einen in der Narration ko-
dierten Konflikt. Dadurch funktionieren sie immer dann, wenn die Welt verdorben
erscheint (vgl. Vondung 1988, S. 265). Ihnen wohnt ebenso Serialität inne.

Als visuelle Impuls- und Krisenereignisse für die neue Blütezeit seien vorgeschla-
gen:
(1) Der 11. September 2001,
(2) die Tsunami-Katastrophe im Dezember 2004541 und
(3) Hurrikan Katrina im August 2005.
Die längere Traditionslinie der pseudodokumentarischen Narration in (1) professio-
nellem oder (2) (vermeintlich) laienhaften Gewand, mit Shaky-cam und einer moder-
nen Interpretation von Found Footage, tauchte mit Blair Witch Project (The
Blair Witch Project, USA 1999, Regie: Daniel Myrick, Eduardo Sánchez) im po-
pulärkulturellen Bewusstsein auf und wurde parallel zu diesen Impulsereignissen ein

11.1

541 Der Tsunami wird „als erstes globales shaky-cam-Ereignis in die Mediengeschichte eingehen. Der
Anblick der Flutwelle ist im kulturellen Gedächtnis untrennbar mit den zahllosen, im Internet kur-
sierenden Bildern verbunden (…).“ Schäfer, Jerome Philipp: Die YouTube-ification des Horrorgen-
res. Fiktive Handkamera-Aufnahmen zwischen Inszenierung und Bändigung einer entfesselten
Wirklichkeit in Diary of the Dead (2007). In: Van Bebber, Jörg (Hrsg.): Dawn of an Evil Millennium.
Horror/Kultur im neuen Jahrtausend, Darmstadt 2011, S. 395-401, hier S. 397.

11 Die Post-9/11-Ästhetik neuer Katastrophen und alter Diskurse

200

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Stilmittel.542 Denn die reale Bilderwelt aus Information und Dokumentation glich zu-
nehmend dem verwackelten und digitalen Look von Amateurbildern und tauchte
verstärkt als ästhetisches Element auf.543 Der kaum von Fiktionen unterscheidbare
und entsprechend zu einem permanenten Zustand gewordene Einbruch der fernen
Realität in die heimische Welt verunsicherte und beunruhigte das Publikum – ein Ef-
fekt, der Filmemachern nicht verborgen blieb (vgl. Schäfer, S. 397). Amateurbildäs-
thetik, Schnitttempi und die Übertragungsrasanz offenbarten sich darum ebenso im
Film wie in den Nachrichtenbildern und im Internet.

Es sind dabei die medial präsenten Großereignisse, die zäsuralen Charakter ver-
mitteln und die Tragik kleinerer Krisen übersteigen. So hielten Seeßlen und Metz
nach 9/11 fest:

„Aber dieser großen Katastrophe folgten weitere Katastrophen, die sich nur wegen der
Globalität und des Schreckens der ersten, vor allem aber wegen ihrer vermutlichen Fol-
genlosigkeit als kleiner zeigen. In Toulouse explodierte eine chemische Fabrik, in der
Schweiz tötete ein Amokläufer eine Anzahl Menschen inmitten einer Institution der De-
mokratie, und über dem Schwarzen Meer wurde eine Passagiermaschine von einer fehlge-
leiteten Rakete des ukrainischen Abwehrsystems zerstört. Diese Toten, so schien es, waren
uns keine »weinenden Schlagzeilen« und schon gar keine echten Tränen wert.“ (Seeßlen
und Metz, S. 69)

Diese Liste ist durch Erdbeben, Terroranschläge, Bürgerkriege, Unfälle, militärische
Zwischenfälle, einen Super-GAU und Naturkatastrophen überdimensional angewach-
sen. Die Zeit seit dem 11. September stellt sich in der medialen Vermittlung unwei-
gerlich als Katastrophentotalität und -allgegenwart dar. Und all diese Ereignisse

„sind unberechenbar und zugleich unausweichlich. Es sind Indizien für die Schwachstel-
len eines ökonomisch-technischen und militärisch-exekutiven Systems, die sich nicht be-

542 Als Beispiele für Pseudodokumentationen in professioneller, von zeitgenössischem TV-Programm
kaum unterscheidbarer Aufmachung sei auf Kriegsspiel (The War Game) und Die Delegation
(Deutschland 1970, Regie: Rainer Erler) verwiesen. Demgegenüber finden sich Filme, die suggerie-
ren, aus gefundenem Material zu bestehen. Found Footage bezeichnete ursprünglich das Einbinden
tatsächlich aufgefundenen Archivfilmmaterials, ungenutzter Frames u. ä., meint heute im Sprachge-
brauch jedoch primär solche Filme. Der berühmteste Vorreiter ist zweifelsfrei Cannibal Holo-
caust, vgl. vertiefend Drogla 2013, S. 98-101. Im Zeitalter zugänglicher Aufnahmetechnik durch
Handykameras, Camcorder etc. und dem Internet als Verbreitungsmedium ist der Umgang mit
Amateurbildern alltäglich geworden. Der einstmals mystische Charme dokumentierter Barbareien
auf 8- und 16-mm-Film, die als urbane Legende unter dem Begriff Snuff-Film firmieren und mit
denen bspw. Black Emanuelle – Stunden wilder Lust (Emanuelle nera in America, Italien
1977, Regie: Joe D’Amato) arbeitet, ist angesichts permanenter Verfügbarkeit verflüchtigt. Mit Fil-
men wie Diary of the Dead und Cloverfield (USA 2008, Matt Reeves) wird die Amateur-Vi-
sualität, die zugleich Authentizität suggeriert, als bildästhetisches Stilmittel manifestiert. Auch die
Verknüpfung historischen Filmmaterials mit fiktiven Narrations- und Bildelementen sei exempla-
risch mit The Great Martian War 1913-1917 (Großbritannien, Kanada 2013, Regie: Mike Slee)
angeführt. Der zweite Teil der V/H/S‑Horror-Anthologie, S-VHS (V/H/S 2, USA, Kanada, Indonesi-
en 2013, Regie: Simon Barrett, Jason Eisener, Gareth Evans, Gregg Hale, Eduardo Sánchez, Timo
Tjahjanto), deren episodisches Erzählkonzept auf den Eigenheiten analoger und digitaler Aufnah-
metechnik basiert, bietet mit A Ride in the Park (Regie: Greg Hale) eine Zombiegeschichte, die
durch den Point of View eines untoten Amokläufers besticht.

543 Unnötig zu erwähnen, dass die Augenzeugenschaft von Amateuren bei Katastrophen erst das Bild-
material generiert, auf welches Medienanstalten zurückgreifen.

11.1 Die Leichen im Keller von 9/11

201

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


seitigen lassen, ohne das System selbst radikal zu verändern. (…) Was unser Mißtrauen
und unsere Zweifel am eigenen System anbelangt, haben wir sie in unser kollektives Un-
terbewußtsein, den rèves exterieurs, in die Fiktionsfabriken der Medien und hier modell-
haft des Kinos verschoben.“ (Ebd., S. 70, Herv. i. O.)

Dies ist bereits die Beschreibung eines annähernd apokalyptischen Duktus, der sich
aus Krisenbeobachtungen und fiktionaler Reflexion speist. Innerhalb der Katastro-
phenphantasien bildeten sich präzise Bilder von Schwachstellen heraus. Als Anknüpf-
punkte finden sich: (1) die Schwäche des Systems (kulturell und technisch), (2) die
Bosheit des Feindes, (3) die Ohnmacht gegenüber Natur, Schicksal und Gott. Dabei
werden als charakteristische Schwachstellen offengelegt: (1) Feste und Rituale, (2) In-
frastruktur, (3) Kommunikationsmittel, (4) die Wissenschaft (Mad Scientists, »Öko-
Terroristen«), (5) die Architektur, (6) die Natur und ihre Anfälligkeit oder ihr Rach-
eimpuls (vgl. ebd., S. 98f.).

Die Filmkatastrophe richtet sich gegen die Objekte des Vertrauens und der Si-
cherheit. Und hier provoziert sie Unsicherheit und nimmt das Geborgenheitsgefühl.
Der Zombie bildet dabei den Schlussstein, der das Katastrophenkompendium bündelt
und in die apokalyptische Absolutheit überhöht. Von diesem Punkt aus wirft er Fra-
gen auf den Rezipienten zurück –Was tut er, um die Katastrophe zu verhindern? Wor-
an erkennt man die Schwachstellen, wie sind sie zu meiden oder zu beseitigen? Erst
die Reflexion ermöglicht eine individuelle Sinnstiftung. Diese aufgeworfenen Fragen
schlagen Brücken zwischen dem Symbol (als Angriffsziel) und dem daran individuell
geknüpften Schicksal.

Neben der Medienästhetik ändert sich die visuelle Realität: 1) Krisen, Kriege und
Katastrophen werden auf Bildschirmen wahrgenommen. Die Geschwindigkeit der In-
formationsübertragung und die Menge an Bildmaterial aus unterschiedlichsten Quel-
len erzeugen zudem den Eindruck einer Häufung. 2) Kriege werden auf Bildschirmen
geführt, was die Ikonographie der Kriegsvisualisierung verändert. Diese Visualität des
Medien- und Internetzeitalters ist eine nicht zu unterschätzende Einflussgröße, der
sich der Zombie anpassen musste. Und die Geschwindigkeit der Bilder zwang ihn zur
Anpassung der Bewegungstempi.544

Wie werden vor diesem Hintergrund zombieapokalyptische Bilder modernisiert?
Die von Romero etablierten Schemata funktionieren nach wie vor und werden pro-
duziert und rezipiert, was u. a. an The Walking Dead ersichtlich ist. Koexistent er-
folgte die Übertragung in eine neue realitätsentlehnte – oder besser noch: medienrea-
litätsentlehnte – Bildsprache im neuerlichen Boom des Genres, der Renaissance des
wandelnden Todes. Krise und Medienberichterstattung näherten sich an, bis schließ-
lich Krisenbilder auch Live-Bilder wurden (erinnert sei an den Einschlag des zweiten
Flugzeugs in den Südturm und den Kollaps beider Türme, was global live im Fernse-
hen übertragen wurde). Wo der Krieg in einer apokalyptischen Dimension verhandelt
und sein mediales Bild für die Visualität apokalyptischer Szenarien als Referenz her-

544 Auch die Mumie, ein klassisch langsames Wesen, machte einen solchen Geschwindigkeitswandel
seit Die Mumie (The Mummy, USA 1999, Regie: Stephen Sommers) durch, vgl. Dendle 2011,
S. 179.

11 Die Post-9/11-Ästhetik neuer Katastrophen und alter Diskurse

202

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


angezogen wird, bedeutet dies für die Bildästhetik heute, dass die Apokalypse im Live-
TV übertragen wird (was der Produzent Patrick in Dead Set mit den Worten „the
apocalypse will not be televised“ [zit. n. O-Ton] zu unterbinden versucht).

Das apokalyptische Bild speist sich jedoch nicht ausschließlich aus Kriegsbildern,
sondern aus der gesamten Bandbreite an Begleiterscheinungen von Krisen sowie der
Medienberichterstattung im Allgemeinen. Fokussiert man die Vorläufer von Dead
Set, also 28 Days Later, das Dawn-of-the-Dead-Remake, 28 Weeks Later,
Diary of the Dead (wegen der You-Tube-Bildästhetik) und I Am Legend,545 ist
eine thematisch und allegorisch breitgefächerte Aufnahme medialer Krisenthemen
offensichtlich: Kampfhandlungen jeder Art, moderne Kriegsführung mit der obliga-
torischen Perspektive via Bildschirm, Attacken auf Städte, Schläferzellen mit dem un-
entdeckten Feind in der eigenen Gesellschaft (hier ist der Zombie als Fremdkörper im
sozialen Raum besonders geeignet), Folterszenen, die an Abu Ghraib erinnern,546

Menschenjagden (bspw. auf Osama bin Laden – eine Jagd, die mit globaler Medienre-
sonanz im Mai 2011 mit dessen Tötung beendet wurde), Naturkatastrophen jeder
Art, immer neue (Tier-)Seuchen, Grippewellen, resistente Keime, die Ebola-Epidemie
und stets auch die Quarantänemaßnahmen. Die Verdichtung von Krieg, Bürgerkrieg,
Hunger, sinnbildlicher Pest und Tod ist medial überpräsent. Dies lässt die klassischen
Paranoia-Ursachen in Zombiefilmen nach wie vor aktuell erscheinen. Kombiniert
und aufgefrischt werden sie mit den Post-9/11-Leitthemen wie Terror, Folter und der
drängenden Frage nach Rechtsstaatlichkeit und Handlungsfähigkeit von Regierungen.
Im Film findet der Versuch einer Auf- und Verarbeitung statt. Und genau hier greift
auch der Horror die realitätsentlehnten Motive auf und holt das andernorts Ver-
drängte auf den Bildschirm, lässt Fiction und Non-fiction ineinandergreifen und sich
gegenseitig bedingen.

545 Die Remakes der vergangenen Jahre ermöglichten auch eine ideologische Neukodierung historisch-
er Analogien. So ist bei I Am Legend eine Revision ablesbar. Ist im Buch die Legende eines umtrie-
bigen Monsters gemeint, als welches sich Neville erkennen muss, so wird Will Smith hier zur Legen-
de, welche die Menschheit rettet und sich im Märtyrertod opfert. Dies impliziert die Herrschaft und
den Sieg der Norm anstelle der Anerkennung des Anderen. Die Vampire werden, einem neuen
Feindbild entsprechend, zu unmenschlichen, rasend aggressiven Bestien verklärt. Sie lassen keine
Kommunikation zu, ihr Ziel ist die Vernichtung der bestehenden Strukturen. Das Schlussbild mani-
festiert den Wunsch nach Behauptung der Werte in einer Welt aus Feinden: Eine Kolonie, die vom
Militär bewacht wird. Eine leuchtend weiße Kirche überragt die Szenerie des sicheren Hafens, wo
Kinder im Schutz bewaffneter Männer spielen. Der Film ist „das Musterbeispiel eines systemtreuen,
regierungsfreundlichen und politisch konservativen Films, eine Art politisches Positionspapier der
aus dem Amt scheidenden Bush-Regierung (…).“ Hantke, Steffen: Zurück in die Fünfziger. I Am Le-
gend (2007) und die politische Instrumentalisierung von Endzeitfantasien im US-amerikanischen
Blockbuster Kino. In: Van Bebber, Jörg (Hrsg.): Dawn of an Evil Millennium. Horror/Kultur im neu-
en Jahrtausend, Darmstadt 2011, S. 441-446, hier S. 446.

546 Die Zeitung Le monde stellte 2004 Analogien zwischen Abu Ghraib, Guantanamo und dem Algeri-
enkrieg her und betonte so, „dass es sich bei diesen Ereignissen keineswegs um eine bislang unvor-
stellbare Eskalationsstufe menschlicher Gewalt und Verrohung handelte, sondern um die Wieder-
holung dessen, was auch im algerischen Unabhängigkeitskrieg längst nicht mehr singulär oder neu
war.“ Ruhe, S. 26. Auch 9/11 wird nicht als Bruch, sondern als Kontinuitätslinie kriegerischer Kon-
flikte betrachtet, vgl. ebd., S. 26.

11.1 Die Leichen im Keller von 9/11

203

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Um hier den Zombie zu verorten, muss besonders auf den 11. September einge-
gangen werden, da Action- und Pandemiefilme, Katastrophenfilme, Kriegsfilme und
Dramen solche Bilder ebenfalls spiegeln und bisweilen die Singularität der apokalyp-
tischen Figur überlagern. 9/11 ist zweifelsohne ein hochgradig visuelles und zäsurales
Ereignis gewesen und als solches auch im kulturellen Gedächtnis verankert.547 Wer
die Bilder sieht, hört die Geräusche, den Einschlag, die Schreie, das Grollen der in
sich zusammensackenden Türme und das Wimmern der graubedeckten Menschen in
der apokalyptischen Öde. Die Bilder setzen Impulse, die sinnliche Erinnerungen we-
cken. „Dieser terroristische ›Erfolg‹ ist hauptsächlich der assoziativen Kraft der Bilder
(…) geschuldet, welche die per se bilderfeindlichen islamistischen Attentäter in be-
währter terroristischer Manier einsetzten: als Waffensysteme des Gegners, die gegen
ihn selbst gerichtet werden.“ (Müller 2005, S. 409) Und diese Bildwaffen generierten
neben materiellen und physischen Schäden auch emotionale. Die kollabierenden Tür-
me brachten das Gefühl der Unbesiegbarkeit und Unantastbarkeit ins Wanken (vgl.
ebd., S. 410). Oder wie es Gerhard Paul auf den Punkt brachte: „Die terroristische
Botschaft (…) reduzierte sich auf die symbolische Tat und deren Bilder ohne jeden
erläuternden Subtext: das Bild als Kriegserklärung.“ (Paul 2004, S. 433) Hier anknüp-
fend schlagen Seeßlen und Metz den Bogen zu Big Brother:

„Die subjekt- und textlose Kriegserklärung hat ihren besten Verbündeten im Fernsehen,
das sich heillos in der Falle von Authentizität, Aktualität und Fiktionalisierung verfangen
hat. In einem solchen Augenblick rächen sich die marktgängigen Verkommenheiten von
Reality-TV, »Big Brother« und Trash-Fernsehen, worin wir gelernt haben, die Welt nur
noch als Abfall unserer Wünsche zu sehen.“ (Seeßlen und Metz, S. 23)

Die Unvorstellbarkeit des Tages ist jedoch nicht existent, denn das Ausmaß war im
Film längst vorstellbar, wechselte aber den Modus und wurde Realität.548 Fiktive Bil-
der und reale Bilder strukturieren einander. „Es gibt keine strikt voneinander ge-

547 Vgl. etwa Lorenz, Matthias N.: Nach den Bildern – 9/11 als „Kultur-Schock“. Vorwort. In: Ders.
(Hrsg.): Narrative des Entsetzens. Künstlerische, mediale und intellektuelle Deutungen des 11. Sep-
tember 2001, Würzburg 2004, S. 7-16, hier S. 7.

548 Vgl. Scheffer, Bernd: „… wie im Film“. Der 11. September und die USA als Teil Hollywoods. In:
Lorenz, Matthias N. (Hrsg.): Narrative des Entsetzens. Künstlerische, mediale und intellektuelle Deu-
tungen des 11. September 2001, Würzburg 2004, S. 81-103, hier S. 81. Vgl. auch Seeßlen und Metz,
S. 32. Bilder von Flugzeugen und Bomben in Großstädten, von Terror, einstürzenden Wolkenkrat-
zern und biologischen Kampfstoffen sind vielfältig durch Hollywood generiert. Scheffer führt Fight
Club, Independence Day, Ausnahmezustand (The Siege, USA 1998, Regie: Edward Zwick),
Outbreak, Twelve Monkeys und weitere an, vgl. ebd., S. 83f. Zudem finden sich apokalyptische
Szenarien in New York wie Armageddon – Das jüngste Gericht (Armageddon, USA 1998, Re-
gie: Michael Bay) und Deep Impact (USA 1998, Regie: Mimi Leder) (Emmerichs Godzilla kann
ebenso ergänzt werden) sowie der Mythos des heldenhaften Feuerwehrmanns, der seit Flammen-
des Inferno (The Towering Inferno, USA 1974, Regie: John Guillermin, Irwin Allen) modelliert
wird. Dieser ist ein beliebter Action-Topos. Ergänzend seien Backdraft – Männer, die durchs
Feuer gehen (Backdraft, USA 1991, Regie: Ron Howard), Sudden Death (USA 1995, Regie:
Peter Hyams) und Collateral Damage – Zeit der Vergeltung (Collateral Damage, USA
2002, Regie: Andrew Davis) genannt, vgl. auch ebd., S. 85 und Sarasin, S. 28f. Vertiefend seien Seeß-
len und Metz hinzugezogen, speziell das Kapitel „Apocalypse now and then: Erinnerungen an die
filmische Katastrophenphantasie“, ebd., S. 69-107. Sie sind es auch, die am 11. September die kom-
plexen Systeme Bildproduktion und Krieg ineinander einfließen sehen, wodurch ein Déjà-vu-Erleb-

11 Die Post-9/11-Ästhetik neuer Katastrophen und alter Diskurse

204

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


trennten Wahrnehmungsfunktionen, die einmal nur für die Wahrnehmung von Rea-
lität und das andere Mal nur für die Wahrnehmung von (Film-) Fiktionen vorgesehen
wären.“ (Scheffer, S. 81) Auffallend war, dass im „Spektakel des Terrors“549 Vergleiche
zur Bibel und zum Film gezogen wurden.550 Denn das Kino bot als Referenzrahmen
die einzige Möglichkeit, „mit einem Ereignis ohne historische Präzedenz umzugehen,
es in einen Erfahrungshorizont einzuordnen und so zu verarbeiten.“ (Frank, S. 98)
Action, Science-Fiction und Horror kamen hier phänotypisch deckungsgleich mit der
Gegenwart zusammen.551 Und wenn der 11. September wie Kino aussah, ist es nicht
verwunderlich, wenn das Kino beginnt, wie der 11. September auszusehen.552

nis generiert werde: „Alle gelenkten oder zufälligen Katastrophen sind in unserer »Katastrophen-
phantasie« der populären Kultur bereits gespeichert und beliebig abrufbar. (…) Zum einen kennen
wir die Bilder des brennenden und stürzenden Gebäudes, zum anderen aber, gleichsam diskursiv, ist
es durch den »Feind« bereits als bevorzugtes Ziel markiert worden.“ Ebd., S. 15. „Was am 11. Sep-
tember geschah, war, daß diese phantasmatischen Erscheinungen auf unseren Bildschirmen in un-
sere Realität/Wirklichkeit einbrachen. Es ist gerade nicht so, daß die Wirklichkeit in unsere Bilder
einbrach – vielmehr drang das Bild in die Wirklichkeit ein (…).“ Žižek, zit. n. Sarasin, S. 33. Aus-
führlich zu Reaktionen durch Baudrillard, Žižek und Derrida und deren Rekurs auf filmische Schre-
ckensbilder vgl. Hetzel, Andreas: Das reine Ereignis. Philosophische Reaktionen auf den 11. Septem-
ber. In: Lorenz, Matthias N. (Hrsg.): Narrative des Entsetzens. Künstlerische, mediale und intellektu-
elle Deutungen des 11. September 2001, Würzburg 2004, S. 267-286 sowie Kolter, Susanne H.: Ar-
chitecture Criente: Nine Eleven zwischen Katastrophenästhetik, biblischem Strafgericht und Dekon-
struktivismus. In: Irsigler, Ingo; Jürgensen, Christoph (Hrsg.): Nine Eleven. Ästhetische Verarbeitun-
gen des 11. September 2001, Heidelberg 2008, S. 345-367, S. 346 Anm. 7. Sie ergänzt zum Rekurska-
talog medialer Aufarbeitung neben den alttestamentlichen und filmischen Quellen auch dekon-
struktivistische Architektur, vgl. ebd., S. 359ff.

549 Entlehnt von Kellner bei Frank, Michael C.: »Terrorist Aliens«. 9/11 und der Science-Fiction-Film.
In: Ders.; Mahlke, Kirsten (Hrsg.): Kultur und Terror, ZfK, Heft 1 (2010), S. 95-112, hier S. 96.

550 In der Analyse der Live-Berichterstattungen stellt Paul heraus, dass im augenblicklichen Ereignis
biblisch-apokalyptische Bilder bemüht wurden und sich im Verlauf in „literarische und filmische
Muster“ wandelten, vgl. Paul 2004, S. 441. und vertiefend besonders S. 443-447. Vgl. ebenso Frost,
Laura: Black Screens, Lost Bodies. The Cinematic Apparatus of 9/11 Horror. In: Briefel, Aviva; Mil-
ler, Sam J. (Hrsg.): Horror after 9/11. World of Fear, Cinema of Terror, Austin 2012, S. 13-39, hier
S. 15 und Ford, Elisabeth: Let’s Roll. Hollywood Takes on 9/11. In: Briefel, Aviva; Miller, Sam J.
(Hrsg.): Horror after 9/11. World of Fear, Cinema of Terror, Austin 2012, S. 40-61, hier S. 40. Zudem
Frank, S. 95ff. Müller spricht auch 2005 noch von einem „Armageddon des Auges“, vgl. Müller
2005, S. 408.

551 Rottensteiner erarbeitet literaturanalytisch die Schnittstellen von Horror (meist auf Einzelpersonen
bezogen) und Science-Fiction (meist auf die Gesellschaft bezogen). Dystopien und Anti-Utopien
scheinen dabei als „politisch-soziale Horrorliteratur“ funktional zu sein, bedienen sie sich doch in-
haltlich und formal ähnlicher Motive und verfolgen ähnliche Intentionen, vgl. Rottensteiner, Franz:
Horror in der Science Fiction. In: Biedermann, Claudio; Stiegler, Christian (Hrsg.): Horror und Äs-
thetik. Eine interdisziplinäre Spurensuche, Konstanz 2008, S. 258-269, hier S. 259. Zwei Themenbe-
reiche scheinen besonders charakteristisch zu sein: (1) Die Vergewaltigung und Erniedrigung der
Persönlichkeit, die Ohnmacht gegenüber fremden Mächten, vgl. ebd., S. 263f. Und (2) der Ich-Ver-
lust, der Individualitätsverlust, die Fremdsteuerung oder gar körperliches Ersetztwerden etc., vgl.
ebd., S. 264ff. Das Horrible macht er in Sci-Fi-Situationen aus, in denen Menschen sich selbst fremd
würden, sich äußerlich ähnelten, innerlich jedoch gewandelt seien, vgl. ebd., S. 268. Dies trifft auch
auf den Zombie zu. Er bedient diese Paranoia-Ängste vor der eigenen Gesellschaft und dem Ande-
ren neben uns (in extremster Überspitzung: vor dem Anderen in uns).

552 Sinngemäß nach Frost, S. 15. Ähnlich auch bei Seeßlen und Metz, S. 19. „Möglicherweise haben die
Terroristen Hollywoodfilme im Kopf. Vielleicht haben die Fernsehzuschauer sie im Kopf, ganz si-
cher Kameraleute, Redakteure und Kommentatoren.“ Ebd., S. 81.

11.1 Die Leichen im Keller von 9/11

205

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Um in dieser Bilderflut den Zombie neu zu verorten, sei eine Analogie von Seeß-
len und Metz bemüht: Die westliche Zivilisation, die „in ein komplexes System ge-
waltsam eingreift, um es einem vollkommen unkontrollierbaren Prozeß der Verände-
rung auszusetzen und sich dabei selbst weitgehend als Subjekt der Handlung“ (Seeß-
len und Metz, S. 8) zu entziehen, bekam dieses Handeln am 11. September durch die
Attentäter gespiegelt. Und von diesem Punkt aus schlägt sich der Bogen nach Viet-
nam:

„Aber dann hätten wir noch weniger Gegner-Bild, noch heftiger müßte jenes Bild in uns
wüten, das wir aus dem Vietnamkrieg schon kennen, das man hinkommen und eindrin-
gen mag, wo auch immer und doch nur stets sich selbst als Gegner findet.“ (Ebd., S. 62)

Und treffend weiter:
„Ein Teil der amerikanischen Kultur lebt in dieser »Herz der Finsternis«-Mythologie, so
wie ein Teil der europäischen Kultur in der spätchristlichen Mythologie mit symbolischen
Strafen für Gier und die Arroganz gegenüber dem Rest der Welt lebt. Bin Laden ist ja (…)
nichts anderes als ein neuer Colonel Kurtz. Man weiß es nur zu gut, daß er das Spiegelbild
des Grauens ist, das man erzeugt hat.“ (Ebd., S. 62f.)

Hier nun – Apocalypse Now! – tritt der Zombie wieder als Spiegelung auf, als das tote
Gegenüber. Er richtet sich aber nicht gegen Symbole, sondern gegen die Gesellschaft
als Ganzes. Und durch sein gesteigertes Tempo erweitert er die Prämisse von der Un-
unterscheidbarkeit des Gegners um die von den Terroristen entlehnte Unsichtbarkeit
des Gegners.553 Denn die Geschwindigkeit lässt ihn plötzlich und unvermittelt auftau-
chen, generiert lediglich wahrnehmbare Schatten, verschwommene Konturen und
eine kaum individuell identifizierbare Bedrohung. Und doch geht er aus der Nachbar-
schaft hervor, wie der realite Terrorist oder Amokläufer auch. So erzeugt er Paranoia
und ersetzt die abstrakte Unpersönlichkeit nuklearer Bedrohungen, die ohnehin an
Bedeutung verloren hat. Der Terror und die konsumierbare Gewalt rücken die alten
Ängste in neues Rampenlicht. Das Grauen ist überpräsent, der Feind aber nicht zu
lokalisieren (vgl. Dendle 2011, S. 185f.).

In der realen Bilderwelt des Terrors fehlt jedoch ein signifikantes Element, wel-
ches quasi live zensiert wurde. Es fehlen die Leichen, die Körperteile, die im Asphalt
geborstenen Leiber der Gesprungenen, die Verbrannten im Pentagon, die auf einem
Acker in Pennsylvania zerschellten Passagiere des Fluges United Airlines 93. Die über
3000 Opfer dieses Tages blieben Zahlen, sie wurden nie zu Bildern. Den größten trau-
matischen Effekt hatten noch die per Teleobjektiv erfassten Fotos der in den Tod
Springenden, die nur vereinzelt und erst im Nachhinein auftauchten.554 Das Ausblen-
den der Leibesdestruktion ist ein Mediencharakteristikum (und auch mit ethisch-mo-
ralischen Gründen und Pietäten zu erklären – das steht außer Frage). Erinnert seien
die stets rechtzeitig abblendenden oder verpixelnden Nachrichtenbilder aus Kriegsge-

553 Vgl. zur Unsichtbarkeit als zweites Meta-Unglück der 9/11-Katastrophe ebd., S. 9.
554 Vgl. Frost, S. 18f. und S. 22. „In a nation of voyeurs, the desire to face the most disturbing aspects of

our most disturbing day was somehow ascribed to voyeurism, as though the jumpers’ experience,
instead of being central to the horror, was tangential to it, a sideshow best forgotten.“ Tom Junod,
zit. n. ebd., S. 19.

11 Die Post-9/11-Ästhetik neuer Katastrophen und alter Diskurse

206

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


bieten, die Terrorvideos von Exekutionen etc. Der Rezipient weiß, dass es da ist, aber
das Bild wird stets nur im Kopf, in einer Fiktion generiert.

Architekturhorror ersetzte am 11. September den Körperhorror, brennende Tür-
me statt brennender Leiber,555 berstende Gebäude statt berstender Körper.556 Die
Fragmentierung der Architektur gehört zum ikonographischen Bestand des Welten-
des,557 denn der Sinn des Architekturbaus ist nicht dessen Zerstörung. Darum mar-
kiert letztere den Umbruchmoment. Es naht keine Katastrophe, sondern sie ist im
Gange. Die Vernichtung eines Bauwerks ist kein Warnzeichen, sondern ein Unter-
gangszeichen, es ist „die Demarkationslinie der Zeitenwende“ (ebd., S. 350). Darum
sind Darstellungszyklen der Apokalypse überaus zeigefreudig, wenn es um Architek-
turvernichtung geht.558

9/11 ist hier zu kontextualisieren. Gerhard Paul sieht das Flugzeug im Bilderrei-
gen der Katastrophe als Fortschritts- und (Luft-)Kriegssymbol. In der Aufgliederung
der Einzelelemente folgen auf die geordnete Geometrie des Menschenwerkes der Ein-
schlag des Krieges und der Feuerball „als Zeichen einer entfesselten Naturkraft“
(Paul, zit. n. ebd., S. 351). Später schließt der Wechsel des Seinszustandes, die totale

555 Die Analogie zum Holocaust innerhalb des gewandelten Bildgegenstandes ist interessant. Das Bren-
nen ist im Terminus Holocaust impliziert: „Ulrich Wyrwa hat in seinem Aufsatz (…) auf den theolo-
gischen Ursprung des Begriffes hingewiesen, der auf die griechische Übersetzung der in der Thora
gebrauchten hebräischen Worte "olah" (הלוה) für Brandopfer und "kalil" (כליל) für Ganzopfer zu-
rückzuführen ist, Worte, die ins Griechische mit "holokautoma" (ὁλοκαύτωμα) übersetzt worden
sind, eine Bezeichnung, für die schließlich Martin Luther in seiner deutschen Übersetzung das Wort
"Brandopfer" in Anwendung brachte.“ Glasenapp, Gabriele von: Von der „Endlösung der Judenfrage“
zum Holocaust. Über den sprachlichen Umgang mit der deutschen Vergangenheit. In: Felder, Ekke-
hard (Hrsg.): Semantische Kämpfe. Macht und Sprache in den Wissenschaften, Berlin 2006,
S. 127-156, hier S. 143. „Die Analyse der Bilder der einstürzenden Twin Towers erfolgt nicht selten
unter Rückgriff auf Hayden Whites Theorien zum "modern event", platziert sie also in einer Reihe
mit dem Holocaust und hebt sie damit als zutiefst traumatische und singuläre Ereignisse hervor
(…).“ Ruhe, S. 25.

556 Vgl. Frost, S. 20. „Heroic firefighters, collapsing buildings, gaping spectators, and black screens were
the main tropes of mainstream representations of 9/11, and specifically the images that were substi-
tuted for human devastation.“ Ebd., S. 20. Kolter sieht das Potenzial der symbolischen Wirkmacht
der eingestürzten Architektur gerade durch den Verzicht auf die Darstellung des Todes voll entfaltet:
„Dass auch der Terrorakt (…) memorial im Zusammenbruch der Architektur zusammengefasst
scheint, liegt dabei einerseits in dem speziellen Potenzial der Form- und Ordnungsstörung, anderer-
seits lenkte der weitgehende Verzicht auf die Darstellung der Opfer die Aufmerksamkeit zusätzlich
auf die Architekturzerstörung, die hier zu einem Symbol für die Katastrophe und das Leiden wird.“
Kolter, S. 348.

557 Vgl. Kolter, S. 349f., Anm. 17 mit Verweis auf John Martins Last-Judgement-Serie, Karl Pawlowitsch
Brüllows Die letzten Tage von Pompeji (1833) und George Millers The End of the World (1830).

558 Vgl. für mittelalterliche Beispiele ebd., S. 350f. Anm. 19 und für Exempel der Kunst, die 9/11 in apo-
kalyptische Kontexte einbinden, vgl. ebd., S. 352ff. Die Zerstörung einer Stadt sei seit dem Mittelal-
ter das Sinnbild für Werden und Vergehen, vgl. ebd., S. 355. Dies reiche bis zur Einebnung alles Ge-
bauten, wie es (selten) in bildkünstlerischen und (häufiger) in literarischen Bearbeitungen der Le-
gende von den Fünfzehn Zeichen in Analogie zum Mühlenstein im Strafgericht über Babylon zum
Vorschein komme. Vgl. die Verweise ebd., S. 365, speziell Anm. 57. Vertiefend mit einer Aufschlüs-
selung der Ereignisse und Katastrophen (mit reichhaltigen Bildern der Stadtvernichtung) innerhalb
der 15 Vorzeichen vgl. Frenzel, Gottfried; Frenzel, Ursula: Die fünfzehn Zeichen vor dem Jüngsten
Gericht in der S. Martha-Kirche zu Nürnberg. In: Schlegel, Ursula; Zoege von Manteufel, Claus
(Hrsg.): Festschrift für Peter Metz, Berlin 1965, S. 224-238.

11.1 Die Leichen im Keller von 9/11

207

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Formveränderung, an: Die Türme zerbersten und pulverisieren die Ordnung, transfe-
rieren sie in ein gigantisches Trümmerfeld. Somit liegt ein apokalyptisches Zeichenar-
senal vor. Und dieses musste nicht einmal bis zur chaotischen Trümmerlandschaft
ausgereizt werden. Untergangsästhetisch ist die größte Wirkung bereits im ikonischen
Bild zusammengefasst, welches im Sinne Lessings den fruchtbaren Moment markiert:
Im hinteren Teil brennt der Nordturm, im vorderen Teil ist der Südturm intakt, wäh-
rend das Flugzeug auf ihn zurast. Gefasst ist die Schreckensszenerie in einen Gold-
grund adäquaten Rahmen aus makellos blauem Himmel (vgl. ebd., S. 356).

Die schonungslose Visualisierung der Körpervernichtung, das Offenlegen zer-
borstener Leiber und die ruhmlose Pose eines im Tode schlaff in sich zusammenge-
sackten Menschen werden nun jedoch vom Horrorfilm unter Rekurs auf die Krise ge-
neriert.559 Er ergänzt dabei die Medienbilder und allegorisiert die Traumata und die
neuen, tief verwurzelten Ängste. Der Horrorfilm wird zum Memento mori von 9/11
und ist den Bildern heroischer Feuerwehrmänner, die US-Flaggen hissen, diametral
entgegengestellt. Er stellt einen Abgesang auf die hoffnungsspendende Glorifizierung
in der Katastrophe dar – er blendet die Hoffnung aus und ersetzt sie durch die Un-
fassbarkeit der Körperzerstörung. Mit diesem Schritt verlassen Horror- und Splatter-
filme ihr Nischendasein und gehen im Mainstream auf. Und hier tritt der Zombie in
Analogie zu den nicht sichtbaren Toten mit aller Vehemenz wieder zurück ins Ram-
penlicht.560 Es geht dabei nicht um die ethische Frage, ob man die Toten hätte zeigen
sollen, nicht darum, wer sie hätte sehen wollen, sondern darum, dass der Zombie der

559 Bezeichnend, dass Stiglegger für die Welle an hyperrealistischen Horror- und Folterfilmen, welche
seit der ersten Dekade des Postmillenniums den Markt prägen, den Begriff Terrorkino formuliert,
vgl. Stiglegger, Marcus: Terrorkino. Angst/Lust und Körperhorror, Berlin 2010. Dieses ist ein „ästhe-
tischer Reflex“ (ebd., S. 72), welcher Monster bisweilen ausblendet und den Menschen als des Men-
schen größten Feind fokussiert, vgl. ebd., S. 60. Und wenn die Filme als ästhetischer Reflex verstan-
den werden, ist ihr Ausmaß an ästhetisierter Barbarei erklärbar. Denn über Kosovo und Irak aus-
führend, über Massenvergewaltigungen und Live-Exekutionen, fasst Müller zusammen: „Der visuel-
len Perversion sind in unserer Gegenwart keine Grenzen gesetzt (…).“ Müller 2005, S. 417. Und
Meteling stellt für den modernen Horrorfilm „eine maximale Sichtbarkeit des Sterbens“ fest, „die
durch die Fokussierung auf die Mechanismen der Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit im Film nicht zu-
letzt auch auf die verborgenen Lücken und Abschattungen des Mediums selbst verweist.“ Meteling
2007, S. 520. Der Zombie fungiere hier als Botschafter, vermittele er doch dem Lebenden vom Reich
der Toten. „Er verleiht dem Film das Gesicht des Todes (prosopopoiia). (…) Aber vor allem schweigt
er. (…) Die Menschen wollen Antworten von ihren Toten und verzweifeln an deren Schweigen. (…)
Das Äußere und das Wesen der Zombies (…) entziehen sich jeder sinnhaften Zuschreibung und
spotten jeder Hermeneutik.“ ebd., S. 526, Herv. i. O. Der Tote werde zum gefährlichen Double (erin-
nert sei an Artaud) seines einstigen, lebenden Selbst. „Man könnte angesichts dieser universalen
Aporie von einer allegorischen Entleerung des filmischen Todes sprechen, von einer rhetorischen
Projektionsfigur, die allein das Begehren der Lebenden nach Verstehen spiegelt.“ Ebd., S. 526f.

560 Auch ist er mit dem Inhalt und der Geschwindigkeit der Netzkommunikation parallelisierbar. Mit
Nachdruck tauchte „all das, was im Großmedium Kino und im Leitmedium Fernsehen verboten
war, im neuen Konkurrenzmedium Internet als unkontrollierte Geschmacklosigkeit wieder auf. Ein
noch so »zivilisierter« Eingriff in ein Medium hat in dieser Mediengesellschaft offensichtlich zur
Folge, daß das Vermiedene und Verdrängte mit großer Gewalt an anderer Stelle wieder hervor-
bricht.“ Seeßlen und Metz, S. 42.

11 Die Post-9/11-Ästhetik neuer Katastrophen und alter Diskurse

208

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


bloßen Zahl an Toten visuell entgegensteht.561 Denn wo es zu wenig Bildlichkeit vom
Tod gibt, findet der Untote seine Nische. Der Zombie-Horrorfilm komplettiert die
Bilder, indem er den Zerstörungsexzessen die Vernichtung des Leibes beifügt.

Zuletzt kann 9/11 auch für ein massentaugliches Gefühl von Kriegslüsternheit als
Zäsur betrachtet werden. Und darum akklamiert es zwingend – ganz im Geiste
Romeros – den Zombie als visuelle Reaktion:

„Und seit dem 11.9. scheint es fast so, als wäre der Krieg selbst zum Hype geworden. Seit-
her vermeint man als Nachgeborener eine Ahnung zu bekommen von der Kriegslüstern-
heit der Vergangenheit, die so schwer vorstellbar war. (…) Eine Stimmung, in der archai-
sche Rache- und Sühnegefühle den Krieg so unvermeidbar scheinen lassen, daß die USA
auch eigene Verluste in Kauf nehmen.“ (Seeßlen und Metz, S. 150)

TV-Bilder und Medienkriege im Netzzeitalter

Die Komplettierung der 9/11-Ästhetik findet auch in der Visualität ihren Ausdruck.
Die sich fortschreibenden Anpassungen an äußere Impulse werden spätestens hier
zum Bestandteil der Zombiecharakteristika. Durch Krisenimpulse rücken Bedro-
hungsängste ins Bewusstsein, derer sich das Monster als narrative Figur annimmt. Es
kann als Versuch einer neuen, erfassenden Sprache verstanden werden.562 Und Zom-
bies haben auf visueller Ebene eine globale Funktionalität inne. Sie überwinden als
neo-apokalyptische Archetypen alle kulturellen, ethnischen und gesellschaftlichen
Grenzen, da die Bildsprache ihres verheerenden Wütens universell ist.563 Die globale

11.2

561 „Horror films do not offer a picture of 9/11 that many of us want to adopt, but in explicitly rende-
ring what is not shown elsewhere, they draw our attention to the mechanisms by which heroic ex-
ceptions have been substituted for the human, bodily devastation of that day.“ Frost, S. 34.

562 Vgl. Lorenz, S. 8, der nach 9/11 die Frage aufwirft, ob es einen solchen Sprachfindungsversuch im
Medium gäbe. Eine Tendenz zur Sprachunfähigkeit angesichts des Grauens war jedenfalls schon ab-
zusehen. In Farewell to Bosnia schildert der Fotograf Peress, um Worte bemüht, in Brief- und Tage-
buchauszügen seine tiefe Erschütterung über die Parallelen zwischen dem Holocaust und dem, was
er in Bosnien sah, vgl. Peress, Gilles: Farewell to Bosnia, Zürich 1994 (Anm. P. D.: Die Fotografien
strukturieren das Buch ohne Seitenzahlen). Ein Jahr später, im Band zum Genozid in Ruanda, sind
seine Worte auf wenige Sätze auf der ersten und der letzten Seite reduziert. Passenderweise erschien
der Band unter dem Titel The Silence, vgl. Peress, Gilles: The Silence. Rwanda, Zürich 1995. Müller
konstatiert: „Diese Bilder müssen gezeigt werden, denn sie dokumentieren eine Form menschlicher
Grausamkeit, die in Worten nicht zu fassen ist und die, wenn sie beschrieben würde, unglaubhaft
wirkte.“ Müller 2005, S. 420. Hier ist das Ende der Sprache markiert. In The Road (2006) wird
Sprachverlust im Angesicht der Menschheitsdämmerung sogar zum stilistischen Mittel. Der Lese-
prozess macht die apokalyptische Tristesse durch sprachliche Reduktion als Textstilistik nachfühlbar,
vgl. McCarthy, Cormac: Die Straße, (8. Aufl.) Reinbek bei Hamburg 2008 und Schäbler, Daniel: All-
tag in der Apokalypse. Das poetologische Prinzip der Reduktion in Cormac McCarthys The Road
(2006). In: Van Bebber, Jörg (Hrsg.): Dawn of an Evil Millennium. Horror/Kultur im neuen Jahrtau-
send, Darmstadt 2011, S. 319-323. Vgl. ausführlich zu diesem Topos im stumm erzählten Der
Letzte Kampf (Le Dernier Combat, Frankreich 1983, Regie: Luc Besson) Krah, S. 283-289.

563 Podrez sieht die Apokalypse als Teil der amerikanischen Selbstkonzeption. Bereits die Puritaner hät-
ten das polar-apokalyptische Denken zwischen Gut und Böse in die Neue Welt gebracht und die
Vorstellung einer Gesellschaftsform begründet, die der Welt als Vorbild dienen solle, vgl. Podrez,
S. 24f. Für die globale Funktionalität apokalyptisch gefärbter Narrationen greift dies jedoch zu kurz
(zumal der dauerhafte Bestand dieser Geisteshaltung kritisch zu hinterfragen wäre). Es erklärt nicht,

11.2 TV-Bilder und Medienkriege im Netzzeitalter

209

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Diffusion antiker Apokalypsen und theologischer Visionen, die Parallelen zu realen,
als apokalyptisch kanalisierbaren Katastrophen, die weltweit beobachtet, niederge-
schrieben oder mündlich tradiert sind, sorgen implizit für die überdauernde, allum-
fassende Akzeptanz und Rezeption weit über die Grenzen der Vereinigten Staaten hi-
naus.

Die Eckpunkte apokalyptischer Visualität und Ästhetik kulminieren in Dead Set.
Dabei zeigt sich die Serie als traditionsbewusst und legt ihre Quellen durch Referen-
zen inhaltlich und formal offen. Die Fokussierung auf Romero ist dabei unüberseh-
bar.564 Aber ist die These eines Rekurses auf Fernsehbilder im Internetzeitalter noch
tragbar? Was bei Romeros Debütfilm unzweifelhaft ist, muss heute neu hinterfragt
werden. Das Fernsehen ist jedoch nicht verdrängt worden. Es ist zum „universellen
Erfahrungsraum“ geworden, wie der Tod von Prinzessin Diana oder der 11. Septem-
ber belegen:

„Die Fernsehbilder repräsentieren diese Ereignisse in einer Weise, wie sie umfassender
nicht sein könnte. Die TV-Bilder beherrschen bis heute die Reflexion, die Reden, die Dis-
kurse über diese Ereignisse, sie durchdringen die Gefühle, sie dominieren die Erinnerung.
Es ist daher selbstverständlich, dass in den »neuen Kriegen«, die seit 1989 (…) mit völlig
neuartigen Mitteln geführt werden, mit diesem universellen Erfahrungsraum und dieser
weitreichenden Bildgewalt kalkuliert wird.“565

Der moderne Krieg zeigt, dass das Fernsehen ein „Leitmedium moderner Kommuni-
kationsgesellschaften“ (Prümm, S. 217) ist. Zumal es die Wahrnehmung dominiert,
„weil es alle anderen Medien in sich zusammenfasst. Schrift, Fotografie, filmisches
Bewegungsbild, Sprache und Geräusch – alle Wirklichkeitsdokumente sind Objekt
der televisionären Medienrealität, sind Zitat- und Bearbeitungsmaterial, können be-

warum Bilder, die lediglich exemplarisch an den USA exerziert werden, auch andernorts reflektiert
werden. Auch wenn Podrez darauf verweist, dass die Apokalypse an die lineare Zeitvorstellung des
Abendlandes (mit einem Anfang, einem zielgerichteten Verlauf und einem Ende) gebunden sei, so
sei doch betont, dass auch Kulturkreise mit zyklischen Chronologie- und Zeitauffassungen apoka-
lyptische Bilder generieren, vgl. ebd., S. 17 Anm. 4 und Halter, Ernst: Aussichten – Einsichten. In:
Ders.; Müller, Martin (Hrsg.): Der Weltuntergang, Zürich 1999, S. 9-16. Verwiesen sei bspw. auf die
popkulturell diffundierten apokalyptischen Muster im Godzilla-Motiv. Auf die Vernichtung folgt
der Wiederaufbau. So muss auch Podrez eingestehen, dass die Weltuntergangsvorstellung als archai-
sches Element der Apokalypse kulturübergreifend sei, vgl. ebd., S. 35.

564 Vgl. vertiefend Wolff, S. 547-553. Es sei ein Rekurs ergänzt, der den Autoren Charlie Brooker als
Kenner des Genres ausweist: Patrick gibt seine Verachtung einer Hausbewohnerin durch den Ver-
weis zu verstehen, dass sie ein Gesicht wie eine „Manchester-Leichenhalle“ (O-Ton: „Manchester
Morgue“) habe. Dies verweist auf Das Leichenhaus der lebenden Toten, der in Großbritannien
als The Living Dead at Manchester Morgue veröffentlicht wurde.

565 Prümm, Karl: Die Definitionsmacht der TV-Bilder. Zur Rolle des Fernsehens in den neuen Kriegen
nach 1989. In: Daniel, Ute (Hrsg.): Augenzeugen. Kriegsberichterstattung vom 18. zum 21. Jahrhun-
dert, Göttingen 2006, S. 217-229, hier S. 217, Herv. i. O. „Der 11. September war die Stunde des
Fernsehens.“ Zuschauer erlebten erstmals „den Beginn eines Krieges global und zumindest partiell
in Echtzeit. Und erstmals in der Geschichte der visuellen Kriegsberichterstattung wurden sie Zeuge
eines Gewaltaktes im Augenblick seines Vollzuges. (…) Erst auf dem Bildschirm fügten sich die ver-
schiedenen Realitätssegmente der Anschläge zu einem »Gesamtattentat« zusammen.“ Paul 2004,
S. 436. Darum prägte sich das Bild der Türme „in ihrer intakten Form als auch in allen Phasen ihrer
Zerstörung“ nicht „als Einzelbild, sondern zumeist als Bildsequenz, als filmische[r] Ablauf “ im vi-
suellen Gedächtnis ein, vgl. Kolter, S. 345.

11 Die Post-9/11-Ästhetik neuer Katastrophen und alter Diskurse

210

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


liebig abgerufen, abgewandelt und transformiert werden.“ (Ebd., S. 218f.) TV-Bilder
erzeugen reflexiv Wissen und generieren aktiv „Realität, lösen politische Prozesse aus,
die ihre ganz eigene Dynamik entfalten.“566 Die Macht der Bilder ist eine entschei-
dende Größe, und das Bewusstsein darum eine Motivation von Filmen, die politische
und soziale Botschaften enthalten und entfalten.

Der Irakkrieg ist als Krieg für Internet und Medien organisiert worden (vgl.
Prümm, S. 219f.). Hierauf fußt eine konsequente Bildpolitik. Die Aufnahmen sind
ausgewählt, kalkuliert und inszeniert (vgl. ebd., S. 222f.). Markant ist, dass die Medien
sich auf den Kriegsbeginn ebenso vorbereitet haben wie Politik und Militär. Proble-
matisch jedoch: Eingebettete Journalisten können nur die Schauseiten, die Faszinati-
on von Geschwindigkeit und Militärtechnologie, illustrieren, ohne journalistischen
Wert zu generieren (vgl. ebd., S. 224). Die Informationskraft geht verloren. Und die
Geschlossenheit der Bilder (Abschuss einer Cruise Missile und die Aufnahme eines
Einschlags in Bagdad) ist eine Illusion. „Realiter werden die einzelnen Bildeffekte aus
ihren raum-zeitlichen Zusammenhängen und Kontexten gelöst, verwandeln sich zu
beliebig wiederholbaren Bildchiffren und büßen so ihre Bezeichnungskraft und ihr
Zeigepotenzial ein.“567 Zeitspannen tatsächlicher Gefechtstätigkeit werden gestaucht
und im Tempo rasant erhöht. Zudem tauchen Kamera und Berichterstattung tiefer
ins Geschehen ein und lösen die Distanz zwischen Medien und Krieg auf. Die Über-
tragungsgeschwindigkeit sorgt zuletzt dafür, dass man quasi live ins Kriegsgeschehen
einblicken kann.

Aber der Zombie referiert nicht nur auf die Medienästhetik, sondern auch auf
ihre (Kriegs-)Ikonen. Welche wären für die Post-9/11-Linien auszumachen? Die
Kriegsbilder verkamen zu unglaubwürdigen Wiederholungen klinischer Kriegsfüh-
rung. Dies führt zu Pauls bemerkenswertem Fazit: „Anders als noch das Fadenkreuz
der angreifenden Cruise Missles [sic!] im Golf- oder im Kosovo-Krieg brachte der
»Feldzug gegen den Terror« keine authentischen Bilder und Ikonen hervor, die sich
ins visuelle kollektive Gedächtnis hätten einbrennen können.“ (Paul 2004, S. 455)
Und Seeßlen und Metz führen aus:

„Die »Sprache des Krieges« übersetzt sich blitzrasch, sie wird in uns schneller eingeschrie-
ben, als sie uns überhaupt als solche bewußt wird, und umgekehrt wird das Entertainment
zum Leitfaden des Krieges. Wenn uns die Bilder des Terroranschlages wie solche aus Hol-
lywood-Katastrophenfilmen vorkamen, so erinnerten uns die spärlichen, grünen Licht-Ef-
fekte der Bombardierungen, (…) als Vexierbilder der electronic warfare, an Videospiele

566 Ebd., S. 219. Exemplarisch: „Im Kosovo-Krieg überlagerten am Ende die Bilder des (…) Flüchtlings-
elends und die drastische Visualisierung der »Kollateralschäden« die Mehrheitsmeinung des Fern-
sehpublikums, der Luftkrieg gegen Jugoslawien sei notwendig und unvermeidlich, um Schlimmeres,
den Völkermord (…), zu verhindern.“ Ebd., S. 219. „Dazu brachte 1992 die amerikanische Werbe-
agentur Ruder Finn (…) Fotos aus Gefangenenlagern in Bosnien und "… in der öffentlichen Mei-
nung konnten wir auf einen Schlag die Serben mit den Nazis gleichsetzen", stellte Agenturchef Ja-
mes Harff ein Jahr später fest.“ Maeder, Christoph; Mäder, Ueli; Schilliger, Sarah: Einleitung: Krieg
hat viele Gesichter. In: Dies. (Hrsg.): Krieg, Zürich 2009, S. 7-13, hier S. 10.

567 Prümm, S. 222. Als Gegengewicht etabliert sich das Material der Gegenseite, man denke an Al
Dschasira, welches sich der Kontrolle entzieht, vgl. ebd., S. 226f. Dies läuft der Bildpolitik der Bush-
Administration zuwider und eröffnet einen Krieg, in dem die Wirkmacht von Bildern eine entschei-
dende Rolle spielt.

11.2 TV-Bilder und Medienkriege im Netzzeitalter

211

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


der ersten Generationen. Keine Menschen, nur Zeichen, keine Geographie, nur Linien,
Lichtspuren, und »Treffer«.“ (Seeßlen und Metz, S. 157)

Was bleibt also als Kriegserinnerung? Das Bild selbst, seine Ästhetik und sein Tempo,
wurden zur Ikonographie. Während das Dargestellte austauschbar und kaum in Ort
und Zeit lokalisierbar ist, ist der Look assoziativ unmissverständlich. Die Kriegsiko-
nen sind nun vom Modus des Bildgegenstandes zum Modus reiner Bildästhetik ge-
wandelt.

„Einerseits haben (…) [Medien- und Kriegsbilder] mitgeholfen das 19., insbesondere aber
das 20. Jahrhundert im kollektiven visuellen Gedächtnis als Zeitalter der Gewalt zu kon-
notieren. Mit einer spezifischen Ikonographie und besonderen Modellierungsstrategien
haben sie andererseits dazu beigetragen, das Elend des Krieges immer wieder durch Über-
zeichnungen zu verhüllen, dem Grauen durch Ästhetisierung seinen Schrecken (…) zu
nehmen, das Chaos des Terrors zu ordnen und die Empörung niedrig zu halten.“568

Das Ende dieser Entwicklung ist nun die Verschleierung der Ikonen, die Reduktion
auf die Ästhetik und der Verlust des bildlichen Todes.569 Diesem in der Kriegsge-
schichte einmaligen Ikonenverlust und dem Verschwinden der Bildlichkeit folgte der
auf den Krieg referierende Zombie nach und ergänzte die ausgesparten Komponen-
ten: Leid, Opfer und Tod.

Solche Rückwirkungen finden sich in Dead Set. Der Zombie erfüllt hier in sei-
ner hyperkinetischen Modernisierung alle archetypischen Charakteristika. Gemäß
den figuren- und narrationsimmanenten Reflexionstendenzen finden sich die apoka-
lyptischen Bilder in jene moderne Bildästhetik eingebunden, die auf den Habitus des
Monsters rückwirkt (und rückwirken musste). So präsentiert die Serie eine Vielzahl
kriegsorientierter Bilder. Als Stellvertretersymbole verweisen Waffen, der Blick durch
das Visier, brennende Fahrzeuge und Leiber570 auf den Krieg im Allgemeinen. Wie in
der modernen Kriegsführung sukzessive das Visier vom Bildschirm verdrängt wur-
de,571 so wird auch hier über Monitore die Lage überschaut oder kommuniziert. Zu-
dem wird diegetisch die Vermutung von Terrorangriffen geäußert, wobei die Terror-

568 Paul 2004, S. 469. Im Fazit nach der Erarbeitung von 150 Jahren Kriegsberichterstattung: „Bei der
Untersuchung der Wahrnehmung des modernen Krieges finden wir jenen allgemeinen Prozess be-
stätigt, wonach die Moderne immer weniger durch den Bezug auf empirische Beobachtung und Er-
kenntnis als durch die Auflösung der sinnlichen Wahrnehmung als maßgeblicher Orientierungs-
größe geprägt ist.“ Ebd., S. 479.

569 Der moderne Krieg „scheint also vor allem ein Krieg ohne Öffentlichkeit zu sein. Ein unsichtbarer
Krieg, der entweder nicht mehr als Krieg bezeichnet wird, oder der als Krieg nicht mehr wahrnehm-
bar ist. Vielleicht wird der Krieg im Informationszeitalter ganz bilderlos sein.“ Seeßlen und Metz,
S. 153.

570 Das Bild brennender Körper bleibt im Kriegskontext aktuell. Erinnert sei bspw. an den Highway of
Death zwischen Kuwait und Basra, wo irakische Truppen auf dem Rückzug Ende Februar 1991 mit
Benzinbomben bombardiert wurden. Das Ergebnis ist in Jarhead – Willkommen im Dreck
(Jarhead, USA, Deutschland 2005, Regie: Sam Mendes) eindrucksvoll verfilmt. Auch die Verbren-
nung des jordanischen Piloten durch den IS im Februar 2015 generierte und provozierte derartige
Horrorbilder.

571 „Der Pilot einer digital hochgerüsteten Kampfmaschine wird nicht mehr unterscheiden können
(…), ob er sich in einer Trainingssimulation oder in einem Einsatz (…) befindet.“ Seeßlen und
Metz, S. 17.

11 Die Post-9/11-Ästhetik neuer Katastrophen und alter Diskurse

212

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


anfälligkeit gedrängter Menschenmassen bekannte wie gefürchtete Bilder generiert,
wenn bspw. die Jubelschreie der Massen im Ansturm der Zombies zu Panikschreien
werden. London ersetzt New York als Krisenschauplatz – die Bilder bleiben gleich.
Papier weht durch die Straßen, grauer Staub scheint über allem zu liegen, überall hän-
gen Plakate, mit denen vermisste Personen gesucht werden etc.

Es findet sich weiterhin der Bürger- und Bruderkrieg, entzündet an Konflikten
um Verhaltens- und Moralvorstellungen. So entstehen grundsätzlich gruppeninterne
Probleme, bspw. wenn der Produzent (Andy Nyman) die Flucht antreten möchte und
dabei wissentlich den Tod der anderen in Kauf nimmt (vgl. zu Pattricks Charakter
Wolff, S. 549f.). Solche Auseinandersetzungen werden meist mit Gewalt zu lösen ver-
sucht. In diesem thematischen Zyklus kommen auch Bilder zustande, die Abu Ghraib
entlehnt sind (wenn der Produzent gefesselt wird und man nüchtern überlegt, ob und
wie man ihn am besten verkrüppelt). Weitergehend geht die Achtung vor Verstorbe-
nen verloren. Leichenschändung wird hier regelrecht zelebriert – auch dies sind Bil-
der, die aus Kriegen und ihren Verrohungsprozessen bekannt sind. Und es sind Bil-
der, die dem Tonus der Filme mit hyperkinetischen Zombies entgegenstehen, in wel-
chen das assimilierende Fressen verschwunden ist.572 Mit ausgeprägtem Bewusstsein
für die Traditionslinien verweigert sich Dead Set gezielt der Ausblendung des Todes
und des Fressens. Die totale Leibeszerstörung ist ein bildästhetisches Leitthema.

Im dritten Komplex wird die Grundversorgung in den Mittelpunkt gestellt. Na-
türlich ist die Zeitspanne nicht lang genug, um ernsthafte Mangelerscheinungen und
Notlagen hervorzubringen (zumal die Bewohner des Hauses einen gefüllten Kühl-
schrank haben; anhand von Kleinigkeiten wie Eiern, die ein Gruppenmitglied ver-
zehrt hat, entbrennt jedoch bereits Streit, der in Handgreiflichkeiten übergeht). Den-
noch unterlässt es auch dieses Szenario nicht, die bevorstehende Notwendigkeit von
Plünderungen und nomadischen Lebens anzudeuten. Und dies ist für alle apokalypti-
schen Narrationen verallgemeinerbar.573

Der letzte Komplex, Thanatos, greift diese Punkte auf und bringt sie mit der Pest
zusammen. Dass Untotenfurcht und Epidemien in einer engen Interdependenz ste-
hen, ist bereits dargelegt worden. Und dass der Zombie als Seuchenüberträger, als per-
sonifizierte Seuchenexistenz, die Bilder von Verheerung, Massengräbern und Entvöl-
kerung mit sich bringt, die kulturell altbekannte Assoziationen zulassen, muss nicht
weiter ausgeführt werden.

Wie spiegelt nun aber die Bildästhetik der Serie die mediale Gegenwart und ver-
ortet sie im apokalyptischen Kontext? Seit 28 Days Later scheint sich die Szenarien-

572 Neben dem Charakteristikum der Langsamkeit fehlt auch das Fressen. Opfer werden angefallen und
assimiliert, gefressen werden sie jedoch nicht. Zuschauer, die Bildästhetik und Formenkanon des
Zombiefilms gewohnt sind, ergänzen den Akt aber selbständig, weshalb der Verlust des sichtbaren
Fressvorgangs der Lesart der neuen Monster keinen Abbruch tat, vgl. Haupts, S. 94.

573 „Der Verfall der Nahrungsmittelversorgung bedingt den Verfall der Moral, des Gesetzes und der
Ordnung.“ Podrez, S. 113, Herv. i. O. Versorgungsengpässe sind Leitthemen. Und bereits Night of
the Living Dead zeigt, dass Hunger zwar noch kein Problem ist (Ben verweist darauf, dass vorerst
genügend Nahrungsmittel verfügbar sind), aber zu einem existenziellen Problem werden kann und
wird.

11.2 TV-Bilder und Medienkriege im Netzzeitalter

213

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


eröffnung mit (nachgestellten und realen) medialen Bildern etabliert zu haben. Diese
verweisen direkt auf die Medien und führen ins Geschehen ein. Der Interpretations-
duktus der Aufnahmen und ihrer vermittelten Stimmung deutet auf das Homo-homi-
ni-lupus-Theorem. Die Welt ist bereits im Begriff unterzugehen; was im Film folgt, ist
lediglich der finale Schritt. Zwei Jahre später greift das Remake von Dawn of the
Dead das Schema auf und vermischt Krisenbilder, medienorientierte Spielaufnah-
men, Mikroskopaufnahmen von Blut und Viren, um die biologische Komponente zu
betonen, mit Aufnahmen von Zombies.574 Die politische Machtlosigkeit wird durch
schlaglichtartige Momente (ratlose Pressesprecher, Feuergefechte vor dem Capitol etc.)
als Signifikanten kollabierender Machtstrukturen illustriert. In Summe reißt diese Er-
öffnung alle erarbeiteten charakteristischen Themenschwerpunkte an:
(1) Biologie, Medizin und Infektionsbilder als Leitthemen,
(2) die Geschwindigkeit der Infektion und der Zombies,575

(3) die Visualität neuer Medien mit einer MTV-Ästhetik als Orientierungsrahmen,
(4) realitätsentlehnte Krisenbilder und eine Betonung des reinen Medienbildes,576

(5) sowie die explizite Betonung des apokalyptischen Duktus durch Johnny Cashs
When a man comes around, welches die Johannesoffenbarung zitiert.

Dies komplettiert den Bogenschlag von realen Krisenherden über Infektionen und
Bioterror als bestimmende Angstbilder, über Anomie und Chaos, bürgerkriegsähnli-
che Zustände in den Metropolen bis hin zur Apokalypse, die eingeleitet wird durch
die vier Reiter. Apokalyptische Texte stehen immer in enger Bindung zu ihrer Entste-
hungszeit. Die Formulierung der Krise und die Benennung des Unfassbaren sind
Analogien, die auch heute noch gelten. Es geht also immer um die destabilisierenden
Faktoren, die die Gesellschaft stürzen lassen. Alles utopische Potenzial scheint in die-
ser Form kultureller Reflexion jedoch erschöpft. Überbevölkerung, Kriege und Bür-
gerkriege, Hungerkatastrophen und der Klimawandel – die utopischen Konzepte der
Vergangenheit sind hier nicht mehr realisierbar und die Dystopie dominiert.

Dieser Intro-Sequenz ist eine Eröffnungssequenz vorgeschaltet. Sie ist strukturiert
in den Dusk of the Familiar und den Dawn of the Dead. Die Protagonistin Ana (Sarah
Polley) fährt zu ihrem Haus. Im God view ist die geordnete und geometrische Struk-
tur und Ruhe des nachbarschaftlichen Alltags in den Suburbs (sowohl bezogen auf
die Ausrichtung der Häuser und Straßen als auch auf die interpersonellen Beziehun-
gen) inszeniert und mehreren Halbtotalen und Totalen des Chaos am nächsten Mor-

574 Das Intro zeigt Bilder, in denen ein LKW durch (Menschen-/Zombie-)Massen fährt. Retrospektiv
vermögen diese an den Terror in Nizza und Berlin 2016 zu erinnern.

575 Der Nahe Osten und die USA sind als Handlungsräume erkennbar, was auf die Infektionsge-
schwindigkeit und zwischen den Zeilen auch auf die Globalisierung und ihre Infrastruktur verweist.
Natürlich ist der Blick in den Nahen Osten auffällig, der sich nach 9/11 in vielen Zombiefilmen
zeigt. Diese deutliche Fokusverschiebung ist eine signifikante Reaktion auf die Krisenbrennpunkte
unserer Zeit.

576 Diese geht schließlich soweit, dass der Bildschirm sicht- und hörbar splittert. The Medium is the
message! (stellte Marshall McLuhan in den 1960er Jahren fest) – das Medium selbst ist bereits die
Botschaft. Übertragen auf diese Sequenz bedeutet dies auch, dass die Überpräsenz der Bilder für die
Katastrophe dahinter blind macht.

11 Die Post-9/11-Ästhetik neuer Katastrophen und alter Diskurse

214

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


gen diametral entgegen gestellt. Plötzlich brennen Häuser, liegen Fahrzeuge quer,
rennen Menschen durcheinander, wird Hilfe verweigert und werden Passanten über-
fahren. Die Geräuschatmosphäre ist von Helikoptern, Schüssen und Schreien domi-
niert, wo vorher das Singen der Vögel einen ruhigen Abend einleitete.

Zehn Jahre später bedient sich World War Z des Schemas und parallelisiert Na-
turidyll, Menschen- und Tiermassen (Insekten, Vögel, Fische etc.), wobei letztere die
Schwarmintelligenz der Zombies vorwegnehmen. Die Sequenz wird erst von den
Schädigungen dominiert, welche die Natur aushalten muss, während die Einblicke in
die TV-Landschaften Katastrophenberichterstattungen an Banalitäten reihen. Im Ver-
lauf verdichten sich dokumentarische Szenen, die überwiegend das Fressen-und-Ge-
fressenwerden-Thema illustrieren (Ameisen, die im Schwarm über größere Tiere her-
fallen, reißende Wölfe, jagende Löwen etc.). Der schnelle Zombie entspricht den ra-
senden Tieren oder ermöglicht (nach Dendle 2012, S. 7) zumindest Analogien (und
schlägt abermals den Bogen zur Strafgerichtsreihung, in deren Untergangsvierklang
reißende Bestien eine Rolle spielen).577

Dead Set greift die Inszenierungsschemata ebenso auf (teils mit identischen Bil-
dern aus 28 Days Later) und verlässt diese Ebene durch das Setting und die Insze-
nierungstechnik nicht. Der Katastrophenansatz vermittels des Zombies ist sprunghaft
und muss akzeptiert werden. Aber durch die zeitliche Lokalisierung in der Gegenwart
erscheint er als Ergebnis einer kontinuierlichen Potenzierung der Krisenelemente zu
einem apokalyptischen Ganzen. Besonders die besprochenen Vorspanne illustrieren
dabei stets eine Welt, die sich im Chaos befindet. Die Apokalypse hat begonnen, es
hat nur noch niemand erkannt. Dieser Modus griff auch schon bei Fulci. Seither sind
die Untergangsvisionen beim Auftauchen der Zombies längst irreversibel. Die Zom-
bies sind die gebündelte Sammlung aller Katastrophen, die mit Vehemenz zum fina-
len Vernichtungszug ausholen. Ihr Gesicht ist das der Apokalypse.

Übertragen sei dies auf Denkschemata zum atomaren Weltuntergang: Nicht der
Knopfdruck löst die Apokalypse aus, sondern die Erfindung der Waffe hat sie einge-
leitet. Die Katastrophe im Zombiefilm beginnt hierzu äquivalent in der Gegenwart
des Rezipienten. Ihre Teilmengen (Kriege, Krisen, Naturkatastrophen etc.) geben den
Orientierungsrahmen für die diegetische Zeit, in der der Höhepunkt mit dem Auftau-
chen der Zombies erreicht wird. Natürlich setzt nicht jede Narration vor oder zum
Beginn der Apokalypse ein. Ihr immer gleiches Schema kann auch vom Rezipienten
gedacht und ergänzt werden.

Die engen Verknüpfungen von Medien- und Krisenwelt gehen bei Dead Set in-
nerhalb des Big-Brother-Hauses ineinander auf. Und die reale Medienwelt sieht eben-
so aus. Das komplexe System Krieg und das komplexe System Bildermaschinerie sind

577 Dass der Zombie dabei als Relikt eines Menschen aus dessen Tod hervorgeht und so eine direkte
Verbindung zwischen ihm und dem Menschen besteht, schlägt Brücken zwischen Menschen und
deren animalisch-destruktivem Verhalten. Bereits Schopenhauer verwies auf die Analogie von
Mensch und Tier, gerade dann, wenn es um die Vernichtung von Leben geht, vgl. Horstmann 1985,
S. 46f.

11.2 TV-Bilder und Medienkriege im Netzzeitalter

215

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


verschmolzen.578 Als neue Variation kulminiert hier die Beschleunigung und reiht
sich als modernes Charakteristikum in die Traditionslinien ein.579 Der hyperkineti-
sche Zombie/Infizierte/Verrückte rennt auch aus rein handwerklichen Gründen. Das
Schnitttempo und die Arbeit mit Handkameras erfordern dies, würde der langsame
Zombie doch sonst beinahe verschwinden. Zwei Formen des Verschwindens sind
dennoch feststellbar: (1) Aufgrund des Tempos wird der Zombie zu einem Schatten
seiner selbst, eine kaum lokalisierbare Bedrohung, die mit langsamen Untoten nicht
realisierbar wäre (vgl. Haupts, S. 96f.). (2) Und auch die Momente der Ekelpersonifi-
kation verschwinden im Tempo, treten aber in Schlüsselsituationen verdichtet auf. So
bedient sich bspw. [Rec] der Vetula-Figur, der ekelhaften Alten.580 Einem Notruf fol-
gend betritt die Feuerwehr in Begleitung eines Kamerateams eine Wohnung. Das
Scheinwerferlicht fällt auf eine alte Frau. Sie zuckt, steht unnatürlich, bewegt sich
ruckartig. Ihr graues Haar hängt strähnig und ungeordnet an ihr herab,581 ihr Nacht-
hemd ist mit Blut befleckt. In einer ihrer ruckartigen Bewegungen entblößt sie

578 Auch werden die neuen Medientechnologien vom Genrefilm erschlossen und nutzbar gemacht.
Dies zeigt sich in der plötzlichen Häufung von Bullet Time Cinematography, Flo-Mo, multiple
points of view, Verlangsamen und Beschleunigen von Sequenzen, 360-Grad-Schwenks und dem di-
gitalen Look, der zudem Feuer und Regen auf völlig neue Weise einfängt. Vgl. Dendle 2011, S. 179.

579 Auffällig oft generieren europäische Filme das Tempo der Kreatur. So bspw. der vom ZDF produ-
zierte Rammbock (Deutschland, Österreich 2010, Regie: Marvin Kren). Dieser sagt zudem viel über
die Akzeptanz im Mainstream, war es doch das ZDF, welches 25 Jahre vorher die polemische Doku-
mentation Mama, Papa, Zombie (Deutschland 1984, Regie: Claus Bienfait) produzierte. Aus
Frankreich kamen der eigenwillige Mutants (Frankreich 2009, Regie: David Morlet) und der kon-
ventionelle Die Horde (La Horde, Frankreich 2009, Regie: Yannick Dahan, Benjamin Rocher).
Und in Spanien war die [Rec]-Reihe derart erfolgreich, dass dem ersten Teil, [Rec] (Spanien 2007,
Regie: Jaume Balagueró, Paco Plaza), ein Remake folgte, Quarantäne (Quarantine, USA 2008,
Regie: John Erick Dowdle). Beide erwecken den Eindruck, als seien sie im Rahmen einer Live-Re-
portage gedreht worden und referieren so unzweifelhaft auf die Bildästhetik seit 9/11. Bereits 1992
erarbeitete Paul Virilio mit seinem Beschleunigungstheorem die Tendenz zur Geschwindigkeit als
Signum der ausgehenden Moderne, vgl. Grimmer, S. 192 Anm. 4.

580 Wie der Ekel allgemein der Verdrängung anheimfällt, so auch das Vetula-Motiv als Ekelpersonifika-
tion. Die Verbildlichung des Alters steht aber besonders in [Rec] der jungen und übermäßig schö-
nen Reporterin diametral entgegen. Das verdrängte Antlitz des alten Leibes taucht hier wieder auf.
„Schon in den Utopien des frühen 20. Jahrhunderts waren sie dem Tod zu nahe, um in die neue
Menschheit aufgenommen zu werden. Es ist der Grundgedanke des Posthumanismus, dass die Zu-
kunft von alten Menschen befreit sein wird, und entsprechend eine luzide Idee des französischen
Regisseurs Robin Campillo in seinem Film "Les Revenants" (2003), die Toten, in der Mehrzahl or-
dentlich gekleidete Alte, plötzlich wieder zu den Lebenden zurückkehren und ihren Platz in der Ge-
sellschaft einfordern zu lassen.“ Stoff, S. 16.

581 Einen manifesten Ekel vor Unrat, Unform und vor Körperhaar attestierte schon Platon. „Der Grund
dafür ist, dass in diesen Dingen kein wesenhaftes, geistiges Sein ist, es ist keine Form in ihnen, es
gibt keine separate Form, um das Struppige und Dreckige zu repräsentieren.“ Clair, S. 13. Besonders
der Ekel vor Körperhaar tritt in den Vetula-Figuren hervor. Haar generiert Ekel, da es Geruch ver-
birgt, schwer kontrollierbar ist und den Menschen auf das Animalische zurückwirft. Haar wächst
auf einem Leichnam weiter, kräuselt und verfilzt sich, das „Fleisch verwest, das Haar bleibt“, ebd.,
S. 14. Clair verweist auf die etymologischen Zusammenhänge zwischen den lateinischen Termini
für Haar und Grauen, Horror. „Horreo, -ere bedeutet, dass sich einem die Haare vor Entsetzen oder
vor Leid sträuben, dass einen etwas zum Wahnsinn treibt.“ Ebd., S. 14. Und diesen Horror generie-
ren die Vetula-Szenen in [Rec]. „Für den Menschen (…) sind die Zersetzung der Form und die Ent-
stehung des Unförmigen unerträglich.“ Ebd., S. 21. Den Moment des Übergangs von einstmals
schönem Leben zu baldig ekelhaftem Tod markiert die Vetula.

11 Die Post-9/11-Ästhetik neuer Katastrophen und alter Diskurse

216

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


schamlos ihre Unterwäsche, fällt kurz darauf den Einsatzleiter an und verbeißt sich in
dessen Hals. Dies löst den Ausbruch der Seuche aus. Im Finale findet die Reporterin
in der völligen Finsternis einer Dachbodenwohnung Schutz. Die grüne Restlichtver-
stärkung der Kamera generiert nun ähnliche Bilder wie die Aufnahmen vom Nacht-
himmel über Bagdad – der Rezipient kennt sie. Und während sie sich zu orientieren
versucht, beginnt sich eine Silhouette im Raum zu bewegen. Ein nackter, schlanker,
eingefallener und rissig-faltiger Körper einer alten Frau mit überlangen, knochigen
Armen bewegt sich durch die Dunkelheit. Das Vetula-Motiv, das hier zugleich zur
maximalen Bedrohung wird, rahmt den Film. Es eröffnet und beendet den Terror.
Wie der Ekel sich aus dem Diametralen generiert, so lebt auch [Rec] vom Kontrast
des ekelhaft Alten zur jungen Moderatorin, die fassungslos die Ereignisse kommen-
tiert, bis sie selbst zum Opfer wird.

Ähnliche Bilder des Vetula-Zombies finden sich in Rammbock und in der in
maßlose Fettleibigkeit überspitzten, siechenden Frau, die im Remake von Dawn of
the Dead in einer Schubkarre ins Kaufhaus gebracht wird. Diese Beispiele sind je-
doch Einzelfälle. Die massive Verdichtung des Ekels in den Zombiefiguren der 1980er
Jahre verschwindet in den modernen Bewegungstempi der Kreaturen und Bildern zu-
nehmend.

Im kriegsreflexiven Kontext kann anhand des Tempos auch der allegorische Fo-
kus belegt werden, da sich zwischen dem Krieg und seiner Reflexion eine Diskrepanz
auftat. Während konventionelle Kriege auf Beschleunigung beruhen (vgl. Münkler
2006, S. 169ff.), d. h., dass kein Interesse an langen Auseinandersetzungen besteht, fu-
ßen asymmetrische Kriege auf Entschleunigung. Der Zombie perfektionierte diese
(nicht nur durch seine ohnehin langsame Fortbewegung) bis hin zum Stillstand. Aber
die mediale Kriegsvisualisierung findet parallel zur Langsamkeit der Kampfhandlun-
gen in kontinuierlicher Beschleunigung statt, die Bilder sind in Menge und Vielfalt
flüchtig. So verschwimmt die Kriegsrealität zu einer Interpretation und der Kriegstod
wird abstrakt (vgl. Paul 2004, S. 479f.):

„Der Krieg droht sich damit den Augen der Welt zu entziehen und in flüchtige Bilder zu
zerfallen, die sich kaum mehr ins Bewusstsein eingraben und daher öffentlich kaum mehr
kommunizierbar sind.“ (Ebd., S. 480)

Da sich der Krypto-Zombie der Beschleunigungstendenz anpasst, ist festzumachen,
dass er nicht (nur) auf den Krieg an sich, sondern auf dessen mediale Vermittlung zu-
rückgreift. Dies erklärt auch die eigenwillig-kurzfristige Vorwegnahme der 9/11-Bil-
der durch 28 Days Later. Die Geschwindigkeit des Zombies referiert auf das Medi-
um als Vermittler, weshalb sich der Horrorfilm sukzessive der Actionfilmästhetik an-
gleicht. Chaotisch ineinander stürzende Bilder, der Orientierungsverlust in Raum
und Zeit und die Übertragungsgeschwindigkeit zweier medialer und eigentlich wider-
sprüchlicher Kernpunkte sind hier als Impulsgeber für den Zombie auszumachen:

„Das Bild des Krieges ist mindestens zweimal vorhanden, in der Logik des Fernsehens, das
die Bilder Hollywoods und der soap opera miteinander verbindet, und in der Nichtlogik
(oder einer neuen Logik) des Internets (…).“ (Seeßlen und Metz, S. 65f., Herv. i. O.)

11.2 TV-Bilder und Medienkriege im Netzzeitalter

217

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Dead Set ordnet sich durch die Medienreflexion in eine lange Traditionslinie. Die
Motive des Genres werden jedoch weitergedacht und ins serielle Narrativ übertragen.
Dabei wird der Zombie reflexiv mit dem Rezipienten parallelisiert. Beide zeigen sich
fasziniert von Bildschirmen, betrachten die Objekte ihres Begehrens durch Scheiben,
Zäune und auf Monitoren. Entsprechend wird auch das Romero-Paradigma angegli-
chen. Aus »They are us« wird »We are them.«582 Die Kulmination der Modernisie-
rung ist festzumachen an
(1) dem Traditionsbewusstsein, bezogen auf Vorbilder und Kontinuitätslinien,
(2) der Rezeption, Interpretation und Modulation nach 9/11 als Zäsur und
(3) der Beibehaltung kritisch-reflexiver Dimensionen.
Der Zombie und das Medium treten nun nicht mehr in assoziativer Verknüpfung auf,
sondern sind inhaltlich und ästhetisch verbunden. Wie Kriegs- und Medienbilder
kommen auch Zombie- und Medienbilder deckungsgleich zusammen.

„Meistens geht uns ja solcher medialer Kulturpessimismus zu weit, aber in Fällen wie die-
sem können wir den amerikanischen Autoren Kroker und Cook nicht mehr freien Her-
zens widersprechen, wenn sie schlicht behaupten: »Das Fernsehen ist nicht länger der
Spiegel der Gesellschaft, sondern umgekehrt, die postmoderne Gesellschaft ist der Spiegel
des Fernsehens.«“ (Seeßlen und Metz, S. 40)

Die ästhetischen Anpassungen apokalyptischer Bildsprache kulminieren in der Paral-
lelisierung, dass die Menschheit am Ende ist, wenn ihre Medien- und Kommunikati-
onswege versagen. Die nicht kommunizierenden Zombies provozieren dabei Angst
vor dem Verlust der Kommunikationsfähigkeit. Und auch hier tritt ein militärischer
Tenor hervor, denn moderne Kommunikationstechnologien verschaffen im Krieg
notwendige Vorteile (vgl. ebd., S. 126-128). Sind diese gestört oder brechen weg, ist
das System verwundbar.

Zombies zeigen so auf, dass man sich der Anfälligkeit der Medien- und Kommu-
nikationswege bewusst ist – wie sonst sollte sich die Furcht vor dem Verlust speisen?
Mit der Medienwelt bräche auch die Gesellschaft zusammen. Dabei werden altbe-
kannte Deutungsebenen offengelegt, die sich seit Night of the Living Dead finden.
So kommt Wolff mit Dead Set zu äquivalenten Erkenntnissen: Die „Unwichtigkeit
des Fernsehens als Informations- und Bedeutungsträger“ erscheine den Protago-
nisten, die selbst als Bestandteil des Medienrummels aufträten, als „völlig nutzlos“
(Wolff, S. 550). Wenn „die Apokalypse kommt, (…) dann hinkt das Fernsehen der Er-
fahrung immer hinterher.“583 Der obsoleten Furcht, dass Gott sich abgewandt haben
könnte, folgt hier die panische Feststellung: Big Brother ain’t watching us! Und so wird

582 „Wir sind schon die Zombies, wir wollen mehr von diesem Fernsehen, sei es Big Brother, sei es Dead
Set; wir werden nicht ruhen, bis wir auch den letzten Kandidaten in Stücke gerissen und uns einver-
leibt haben.“ Wolff, S. 552f. Und in The Walking Dead heißt es: „We are the Walking Dead!“: „As
Rick Grimes exclaims in horror near the end of one trade paperback, it is we, not they, who are "the
walking dead." In the end, no matter what we do or how we live, we too must die and come back
and be just like them. Zombies are our only possible future, our already actual present; zombies in-
herit the earth.“ Canavan, S. 441.

583 Ebd., S. 551. Der Film Rammbock spiegelt diese Tendenzen. Er spielt in einem Berliner Hinterhof
und zeigt Zombies, die regelrecht rot vor Wut werden und Schaum vor dem Mund haben. Die hekti-

11 Die Post-9/11-Ästhetik neuer Katastrophen und alter Diskurse

218

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


gerade Großbritannien als Paradebeispiel der Überwachungsstaatlichkeit, nicht we-
gen Orwells Nineteen Eighty-Four – 1984 (1949), sondern wegen der Allgegenwart der
Überwachungssysteme, zum Ziel der Zombieapokalypse. Die Kameras, die das (Stra-
ßen-)Bild dominieren, suggerieren Ordnung und Struktur. So in 28 Days Later, 28
Weeks Later, Dead Set und Devil’s Playground (Großbritannien 2010, Regie:
Mark McQueen).584 Die Apokalypse macht die Ordnung hinfällig und die Kameras
zu obsoleten Signifikanten, an deren anderem Ende, den Bildschirmen, ohnehin nie-
mand mehr wartet (oder, wie in Dead Set, nur ein Zombie auf seine Opfer starrt).
Das hat Big Brother nicht kommen sehen.

sche Kameraführung internationaler Filme ist übernommen worden. Eine deutsche Zombienarrati-
on bietet jedoch andere Rahmenbedingungen. Die Verfügbarkeit von Waffen ist nicht gegeben.
Schutz bieten können also nur diejenigen Strukturen, die gerade zusammenbrechen. Dies sind die-
getisch medial verbreitete Randbemerkungen. Anfangs funktioniert das Fernsehen noch und lässt
die von Medienvertretern geäußerte Frage an den Polizeipressesprecher vernehmen: „Ist heute der
deutsche 11. September?” (Zit. n. O-Ton) Später sind die TV-Sendeanstalten und Funknetze ausge-
fallen. In einem Rückschritt der Kommunikationstechnologien sind es nun die Radios, die verlaut-
baren, dass der Inlandseinsatz der Streitkräfte bewilligt wurde. Zudem wird kommuniziert, dass es
sich um eine Viruserkrankung handelt, woraufhin die altbekannten Tipps übermittelt werden, wel-
che sich seit den Pestzügen stets gleichen.

584 Da in diesen Beispielen (ausgeschlossen sei Dead Set) die Katastrophe in Laboren beginnt, sind sie
unter wissenschaftlich-technischen Gesichtspunkten als Reflexe auf die 1990er Jahre zu interpretie-
ren. Besonders die BSE-Katastrophe und das Klonschaf Dolly dürften Indikatoren sein. So wird in
28 Days Later in Laboraffen das Rage-Virus gezüchtet und die Aggressivität der Wirtstiere durch
ein Dauerbombardement mit Krisenbildern gesteigert. Erinnert sei in diesem Zusammenhang an
die Gehirnwäsche in Uhrwerk Orange (A Clockwork Orange, Großbritannien 1971, Regie:
Stanley Kubrick). Und in Devil’s Playground testet ein Pharmakonzern in London an 30.000
Probanden ein leistungssteigerndes Mittel. Einige Zeit später sind sie leistungsgesteigerte Zombies.

11.2 TV-Bilder und Medienkriege im Netzzeitalter

219

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Exkurse, Anmerkungen und neue Perspektiven

Grenzsituationen und Bewegungsräume

Typische Elemente zombieapokalyptischer Ikonographie sind stets die grenzenlose
Totalität und die Bedeutung der Bewegungsräume.

Gesellschaften, die erschüttert wurden, sehnen sich nach einer identitätsbilden-
den, rekonstituierenden Abgrenzung gegenüber dem Anderen. Besonders in apoka-
lyptischen Narrativen tritt dieses Bedürfnis auf und offenbart zugleich die Entgren-
zung als konstitutives Charakteristikum. Grenzziehungen haben in der Globalisie-
rung von Katastrophen, in entterritorialisierten Kriegen und im Terror keinen Be-
stand.585 Darum trat am 11. September ein Entgrenzungsbewusstsein auf und zog
Konsequenzen nach sich, auf die das apokalyptische, per se entgrenzende Narrativ re-
agierte. Eine (Re-)Fokussierung auf das eigene Land war die Folge des Grenzüber-
tritts durch den Terror. Aus dem Anschlag im eigenen Raum entstand das Bedürfnis
nach Sicherung der Grenzen gegen eine grenzenlose Bedrohung. Und so waren filmi-
sche Apokalypsen quasi vorprogrammiert, welche diese aufbrechende Paranoia verar-
beiten. Hier entfaltete der Zombie wieder sein Zeichenarsenal, denn der ihm einge-
schriebene Ekel macht Grenzen deutlich, das Abjekt überschreitet sie und der Zombie
selbst respektiert Grenzen ohnehin nicht.586

Maschendrahtzäune, Fensterscheiben und Gitter sind wiederkehrende Motive,
verdeutlichen sie doch den Dualismus und den Grenzkonflikt, der sich zwischen den
Menschen und dem Anderen abspielt. Verwiesen sei auf die regelmäßige Konfrontati-
on durch Maschendraht und Gitterstäbe in der dritten Staffel von The Walking
Dead, in der die Überlebendengruppe in einem Gefängnis Unterschlupf findet,587

aber auch auf Romeros Dawn of the Dead, der eine permanente Konfrontation der
(Über-)Lebenden mit den Toten durch Schaufenster generiert. Derartige Bilder tau-
chen vielfach im Zusammenhang mit der Frage auf, wo der Neuanfang begonnen
werden kann, worin sich die Sehnsucht nach Schutz durch Abgrenzung äußert.

12  

12.1

585 Münkler beschreibt die Entgrenzung geopolitischer Konfliktlinien als Charakteristikum des neuen
Krieges, vgl. Münkler, Herfried: Kriegssplitter. Die Evolution der Gewalt im 20. und 21. Jahrhundert,
Hamburg 2016, vornehmlich S. 301-330.

586 Bezeichnend, dass ein Promo-Poster der zweiten Staffel der Spin-Off-Serie Fear the Walking
Dead (USA 2015ff., Regie: Div.), welche in Mexiko spielt, die Tagline Death knows no Borders
trägt.

587 Paradox an diesem Ort: Das Gefängnis, welches die Bedrohung innen halten sollte, muss nun die
Bedrohung von außen abwehren, damit im Inneren ein gesellschaftlicher Neuanfang gelingen kann.
Nach Canavan spiegelt sich gerade durch die Bollwerke in The Walking Dead der Habitus ameri-
kanischer Machtausübung, vgl. Canavan, S. 442f. Mit dem Gefängnis und seinen Sperranlagen
(Staffel 3 und 4), dem an Auschwitz orientierten Terminus (Staffel 4 und 5) und dem mit einem
Wall abgeriegelten Alexandria (Staffel 5 und 6ff.) bietet die Serie viele solcher Abgrenzungsanlagen.

221

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Die Auslotung des begrenzten Raumes ist kanonisch. Und die Konfrontation mit
der eindringenden Gefahr wird stets an den Grenzen des Raumes inszeniert, wobei
die Scheibe, der Maschendrahtzaun u. ä. die Sichtbarkeit der Bedrohung gewährleis-
ten. Sie konfrontieren mit dem Grauen, ohne dass in diesem spezifischen Augenblick
eine Notlage bestehen würde. Es ergibt sich ein Zeitfenster, welches die Auseinander-
setzung mit dem Schicksal zulässt: Der Zombie repräsentiert die Sterblichkeit. Er ist
tot und der Tod, er wird nicht ruhen, bis die eine Seite des Zauns der anderen einver-
leibt ist. Einer heterogenen Gruppe von Menschen steht die homogene Gruppe von
Zombies gegenüber, die durch Äußerlichkeiten (Kleidung, Verwesungsgrad) unter-
scheidbar sind, jedoch keine individuellen Eigenschaften haben.588

Diese Gegenüberstellung erfasst den Dualismus als Spezifikum des Zombiefilms.
Apokalypsen sind von Dualismen geprägt, also durch Pro- und Antagonismen von
Struktur, Inhalt, Symbolen, Personen, Wertungen etc.589 Dies ist im Maschendraht-
zaunmotiv verbildlicht, denn das gefährliche Gegenüber beeinflusst Handlungen
ebenso stark wie die Bedingungen des Bewegungsraums und die Interaktion inner-
halb der Gruppe oder mit anderen Gruppen.

In Zombienarrationen ist die Bewusstmachung der sichtbaren Räume und ihrer
Grenzen elementar und fordert zur Auseinandersetzung mit ihrer Funktion auf.590

Und sie offenbaren wiederholt eine Entlehnung von Krisenbildern. Das US-Militär
hat sich bspw. auf der Hilfsmission in Port-au-Prince nach dem Erdbeben von 2010
zuerst damit befasst, sich eine eigene Green Zone hinter Mauern einzurichten, um
sich vor den unkontrollierbaren Menschenmassen, die Hilfe suchten, zu schützen.591

Canavan bemerkt dazu:
„This is what we do (…): we build fortifications, we hoard supplies, we "circle the wagons"
and point our guns outward. And we do this even, and most tragically, when the zombies
don’t exist, when outside the walls there are only other people just like us.“ (Ders., S. 448)

Das Motiv des Sich-Einmauerns ist charakteristisch für den Zombiefilm, entspricht es
doch der menschlichen Natur. Die Filmbeispiele hierfür sind Legion. Hier klingt die
Wagenburg ebenso durch wie das Burgbelagerungsszenario aus mittelalterlichen
Überlieferungen und Fantasy-Bearbeitungen. Es offenbaren sich aber auch rassisti-

588 Vgl. Bünte, Christopher: Auf der anderen Seite des Maschendrahtzauns. Zombies und Menschen:
Konträre Gruppen in der Comic-Serie The Walking Dead (2003-). In: Van Bebber, Jörg (Hrsg.): Da-
wn of an Evil Millennium. Horror/Kultur im neuen Jahrtausend, Darmstadt 2011, S. 146-153, hier
S. 148.

589 Vgl. weiterführend zu strukturellen, inhaltlichen, Bild- und Symboldualismen Vondung 1988,
S. 22ff.

590 „[D]a die Apokalypse entgrenzend wirkt, sind Räume an sich und Grenzen per se nicht nur von
topographischem Interesse, sondern immer zugleich auch (…) semantisch-ideologisch relevant, ge-
ben sie doch die Rahmenbedingungen der neuen Gesellschaftsformen und des Weiterlebens vor.“
Krah, S. 12.

591 Vgl. Ehrenreichs Report bei Canavan, S. 448. Interessant ist der Hinweis, dass der Zombi als haitia-
nisches Exklusivphänomen als Abgrenzungspraxis gegen andere Nationen und zur Festigung natio-
naler Identität genutzt wird, vgl. Kleinschnittger unter Verweis auf Degoul, S. 146 Anm. 132.

12 Exkurse, Anmerkungen und neue Perspektiven

222

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


sche Tendenzen zur Trennung zwischen „uns“ und den „anderen“.592 Zombies oder –
wie in Day of the Dead – Abtrünnige aus den eigenen Reihen reißen diese Wälle,
Mauern und Zäune jedoch stets ein und infizieren das Restleben mit dem Tod.

Eine Sonderform des begrenzten Lebensraums bietet die Insel, wie im Finale von
Day of the Dead, die Sicherheit und einen paradiesischen Neuanfang suggeriert.
Die Seegrenze593 wird neuerdings aber durchbrochen, so bspw. in Max Brooks’ World
War Z. Er schildert aus Alang, Indien, wie Flüchtlinge zu den hier liegenden Schiffen
gelangen wollten. Dabei wird explizit auf die Masse an Zombies im Wasser verwiesen
– ein Faktum, welches vorher von kaum einer Zombienarration erarbeitet wurde. „Es
herrschte Ebbe, das Wasser war gerade tief genug, dass ein Mensch ertrinken konnte,
aber seicht genug, dass ein stehender Ghul nach Beute greifen konnte.“ (Brooks 2010,
S. 100 und später vertiefend S. 390-402).

Bereits das Outro des Remakes von Dawn of the Dead machte den Mythos der
sicheren Insel hinfällig, da sie zwar erreicht wird, sich aber umgehend als Todesfalle
entpuppt.594 Und der Serienableger Fear the Walking Dead zeigt zu Beginn der
zweiten Staffel, welche eine Flucht zur See behandelt, mehrfach solche neuen paradig-
matischen Problematiken auf. Strandbereiche und Inseln sind keine sicheren Zonen.
Aus den Fluten schlurfen die Untoten an Land595 und auf hoher See werden umher-
treibende Leichen zur Gefahr. Zudem werden Bilder generiert, die auf die Flücht-

592 Black Hawk Down (USA 2001, Regie: Ridley Scott) generiert Bilder von unkontrollierbaren, ge-
walttätigen schwarzen (!) Menschenmassen, die einer kleinen Zahl weißer Soldaten gegenüberste-
hen (und bisweilen an Zombies erinnern). Im Finale kann die sichere Wagenburg, ein Stadion unter
UN-Kontrolle, erreicht werden. Auch das Finale von Vinyan (Frankreich, Belgien, Großbritannien
2008, Regie: Fabrice Du Welz) hält im Top Shot eine Szene bereit, in der ein Mann von einer Grup-
pe schwarzer Kinder im Dschungel ausgeweidet wird und die Assoziationen zu ähnlichen Szenen
aus Zombiefilmen zulässt.

593 Im Motiv des angrenzenden Meeres wird auf die Schöpfung rekurriert und auf eine theologische
Deutung verwiesen. „Meer ist die biblische Chaosmacht schlechthin. Im Meer manifestiert sich ein
Rest der Urflut, die Gott selbst nicht erschaffen, sondern nur begrenzt hat – das Reich Leviathans.“
(Neuhaus, S. 40). Wanderungen führen vielfach ans Meer, welches zum Hoffungsträger wird. Erin-
nert sei hier an The Road (USA 2009, Regie: John Hillcoat). Es ist mit Bezug zur Offenbarung auch
ein apokalyptisches Motiv.

594 Wenig später zeigt Land of the Dead durch einen Fluss begrenzte Rückzugsräume. Um die Über-
lebenden zu versorgen, muss der sichere Raum für Plünderungen verlassen werden. Die Gruppen,
die dies mit Motorrädern, Jeeps und dem gepanzerten Kampfwagen Dead Reckoning bewerkstelli-
gen, sind in ihrem Habitus ähnlich inszeniert, wie einst die marodierende Rockerbande in Dawn.
Sie jubeln bei wahllosen Tötungen und fahren wie wahnsinnig durch die Ortschaften. Was in Dawn
eine Bedrohung für die Sympathieträger darstellte, wird hier als Bedrohung für die Untoten insze-
niert. Romero wechselte die Perspektive zu den Zombies. Unter der Führung ihres schwarzen unto-
ten Messias überwinden sie letztlich den Fluss und können ein Rachemassaker in der Stadtanlage
anrichten. Und final überqueren sie die Barriere über eine Brücke und wanken in eine ungewisse
Zukunft. Hier kann man durchaus eine Analogie zum Protestmarsch Martin Luther Kings in Selma
unterstellen: Auch dort wurde der Marsch über eine Brücke zum Symbol und als Aufbruch in eine
ungewisse, aber optimistisch stimmende Zukunft stilisiert.

595 Der Sci-Fi-Film führt Inseln (oder äquivalente Planeten) immer wieder als Wunschziel und Zu-
flucht an. So die „äußeren Ringe“ in Starship Troopers und „Fhloston Paradise“ in Das Fünfte
Element. Die Insel als Ort zur Verwirklichung von Träumen findet sich in Jurassic Park (USA
1993, Regie: Steven Spielberg). Das Idyll, das Symbol für Fernweh, der paradiesische Urzustand
kann sowohl Rückzugsort als auch eine Petrischale für (Stellvertreter-)Konflikte auf kleiner Fläche

12.1 Grenzsituationen und Bewegungsräume

223

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


lingskrise 2015 referieren: Hoffnungslos überfüllte Boote treiben manövrierunfähig
in den sicheren Tod. Hier sei abermals darauf verwiesen, dass der Zombie dort seine
Nische findet, wo es zu wenig mediale Bildlichkeit vom Tod gibt.

Der Zusammenbruch der Systeme führt zum Zusammenbruch des herkömmli-
chen Abgrenzungsverhaltens, denn der Wegfall der Grenzen entzieht der Vorstellung
von Nation den Boden. Natürlich fühlen sich die Überlebenden noch ihrem Land zu-
gehörig, bei fortschreitender geopolitischer Destabilisierung verliert dies mangels ent-
sprechender Repräsentationen jedoch an Wert. Der Niedergang der Gesellschaft im
Ansturm der Zombies oder – wie im Endzeitfilm – im nuklearen Feuer, in Überbe-
völkerung, Wasser- und Nahrungsmangel, Unfruchtbarkeit und ähnlicher biologi-
scher, ökologischer und ökonomischer Katastrophen erfordert zur Sicherung des
Überlebens einer Neuverhandlung und Neuzusammensetzung einer Gesellschafts-
form in neuem Raum. Katastrophenforscher von Fachrichtungen, die das soziologi-
sche Umfeld im Auge behalten, stellen häufig umgestaltende Aktivität nach Katastro-
phen fest (vgl. Ranft und Selzer, S. 24). Der Film greift dieses neugestaltende Verhal-
ten auf und zeigt den Wiederaufbau als Zeit aktiver Machthaber. Er liefert Anhalts-
punkte für das Wesen in existenziellen Krisen und die Ursprünge von Konfliktpoten-
zial, aber auch Pro- und Contra-Abwägungen für bestimmte rudimentäre Gesell-
schaftsformen.596

In der Apokalypse werden Menschen zu Nomaden. Das Nomadentum zwingt die
Überlebendengruppen aus ihren begrenzten Bereichen heraus, wodurch gefährliche
neue Situationen generiert werden. Die Straße als zielgerichteter Bewegungsraum
(von etwas weg, auf eine Hoffnung zu) ist der zentrale Handlungsort moderner apo-
kalyptischer Narrationen. Dauermobilität ist, konträr zum Bedürfnis nach Abgren-
zung, ebenso bedrohlich wie existenzsichernd. Sie ermöglicht das Vergrößern der

sein. Romeros Survival of the Dead spielt bspw. vollständig auf einer Insel und nutzt sie als ge-
drängten Raum für ideologische Konfrontationen. Wie das Gefängnis in The Walking Dead zum
Hoffnungsort umfunktioniert wurde, so ist auch die Gefängnisinsel Alcatraz als umfunktionierte
Bibliothek die letzte Bastion des Wissens in The Book of Eli – Die Zukunft der Welt liegt in
seinen Händen (The Book of Eli, USA 2010, Regie: Albert Hughes, Allen Hughes). Auch Schiffe
als schwimmende Inseln finden sich, so in Children of Men (Großbritannien, USA, Japan 2006,
Regie: Alfonso Cuarón) und [Rec] 4 – Apocalypse ([Rec] 4: Apocalipsis, Spanien 2014, Regie:
Jaume Balagueró). Die Insel Großbritannien spielt in 28 Days Later die entscheidende Rolle. Eine
Insel ist relativ leicht unter Quarantäne zu stellen (erinnert sei an die Kubakrise), sodass das Drama
lokal begrenzt bleibt. Hier sei auch auf Doomsday – Tag der Rache (Doomsday, Großbritannien,
USA, Deutschland, Südafrika 2008, Regie: Neil Marshall) verwiesen, in welchem Schottland nach
dem Ausbruch einer Seuche durch eine Mauer separiert wird, im Grunde so, wie es bereits in Die
Klapperschlange (Escape from New York, USA, Großbritannien 1981, Regie: John Carpenter)
mit Manhattan vorgeführt wurde. Die situative Einflussgröße Quarantäne auf die Handlungsmoti-
vation ist dabei nicht zu unterschätzen. Das Bewusstsein um normales Leben außerhalb der Zone
hat Einfluss auf das Verhalten. Fluchtwille wird zur Handlungstriebkraft.

596 Den ökonomischen und politischen Neuanfang der Sympathiegruppen kontrastieren häufig Gegen-
entwürfe. So bspw. Barbertown in Mad Max – Jenseits der Donnerkuppel (Mad Max Beyond
Thunderdome, Australien, USA 1985, Regie: George Miller, George Ogilvie) oder Woodbury und
Terminus in The Walking Dead. Solche rudimentären Rest- und Neo-Gesellschaften stellen neue
Ordnungen in einem Mikrokosmos dar (überdimensionierte gesellschaftliche Systeme bilden eher
die Ausnahme).

12 Exkurse, Anmerkungen und neue Perspektiven

224

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Gruppe und erhöht die Wahrscheinlichkeit, Lebensmittel zu finden. Die Krisengrup-
pen werden dabei mehr und mehr zu einem homogenisierten Abbild der Menschheit.
Nationale Zugehörigkeit, Ethnie oder einstiger sozialer Rang spielen kaum eine Rolle
– dies sind Denksysteme der untergegangenen Welt, die nun funktions- und nutzlos
sind. Auch dadurch werden Grenzen eingerissen. Dies hätte utopischen Charakter,
wäre da nicht der stete Rückfall in die obsoleten Denkschemata als Auslöser großer
Konflikte.597

Diese Homogenisierung gesellschaftsreflexiver Reliktparteien in der Krisengrup-
pe zeigt sich bspw. in The Walking Dead. Hier sind die Neonazis Daryl (Norman
Reedus) und Merle Dixon (Michael Rooker) um aggressive Grenzziehung zwischen
sich und den (besonders asiatischen und schwarzen) Anderen bemüht. Die Gruppe
muss, wenn sie überlebensfähig bleiben will, diese obsoleten Trennungen jedoch
überwinden. Derartige Streitereien konzentrieren die Aufmerksamkeit nach innen
und verlagern die eigentliche Bedrohung an die Peripherie. Dort bleibt der Zombie
aber nie lange. Die Hoffnung spendende Utopie (einer neuen, freien Gesellschaft)
scheitert so stets am Menschen und kippt in dessen dystopische Vernichtung. „Hei-
mat“ und „Grenzen“ inklusive aller Implikationen (wie nationale Identitäten) haben
in der Apokalypse keinen Bestand.

Leppin arbeitet heraus, dass, um überhaupt noch handlungsmotivierende Hoff-
nung haben zu können, die Unterscheidung zwischen alter und neuer Welt notwen-
dig ist. Wenn die diegetische Gegenwart von der Vergangenheit separiert betrachtet
wird, ist ein quasi geschichtsloser Blick in eine Zukunft möglich.598 Wenige Tage und
Wochen nach der Katastrophe überwiegt „trotz der Notstandssituation faktisch noch
immer die politische Macht des (…) Systems. Dieses Bewußtsein, das relativ fest ver-
ankert ist, führt dazu, daß sich die Mehrheit der Menschen zunächst an tradierte
Werte und Verhaltensformen hält.“ (Ebd., S. 50) Wenn die Unabwendbarkeit des Zer-
falls offensichtlich wird, dann verlieren staatliche Autorität und ihre Exekutivorgane
sowie Ethik und Moral ihre Kraft. Hunger, Rationierungen, nicht kontrollierbare Be-
drohungen – all dies offenbart die Schwäche des alten Systems. Selbstschutz wird zum
obersten Gebot. Sammelpunkte, Quarantänestationen, militärische Lager etc. bleiben
als Zeichen dieser kurzlebigen Restfunktionalität erkennbar. Aufgegeben werden die
vermeintlichen Green Zones erst dann, wenn offensichtlich wird, dass sich das System

597 Vgl. vertiefend die erarbeiteten Auswirkungen der Katastrophe auf die Struktur der (Rest-)Bevölke-
rung anhand von Oskar Maria Grafs Die Erben des Untergangs. Roman einer Zukunft (1949), Krah,
S. 21ff.

598 Vgl. Leppin, S. 50. Für den Neubeginn scheint es hierarchische Phasen zu geben. Es beginnt mit ge-
sellschaftlichen Strukturierungen und Sicherungsmaßnahmen, gefolgt von politischen Intentionen,
gruppiert um die Frage, wer Recht und Ordnung neu definiert. Hier werden moralische und ethi-
sche Fragen neu verhandelt. Handel und Wirtschaft lassen bereits lange auf sich warten und setzen
weitere Überlebendengemeinden voraus, die einen Markt bieten können. Ein Wiederauferstehen
von Kultur liegt am weitesten in der Zukunft, es sei denn, sie ist als Relikt der alten Welt vorhanden
und äußert sich bspw. in Gesang, wie von Beth in The Walking Dead, einer Kreidezeichnung auf
der Straße oder in Schrifttum wie Tagebüchern oder einem Brief mit unbestimmbarem Adressaten
wie in Briefe eines Toten.

12.1 Grenzsituationen und Bewegungsräume

225

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


nicht erholen kann.599 Erst die Sichtbarkeit des Untergangs setzt den Impuls zur
Flucht. Diese Sichtbarmachung scheint auch für den Rezipienten notwendig zu sein,
wofür gerade apokalyptische Stadtlandschaften prädestiniert sind.

Die verheerende Wirkung einer Katastrophe ist am ehesten in urbanen Infra-
strukturen zu sehen.600 Die Geschichte kennt Zerstörungsbilder durch Natur, Mystik
und Mensch (Sodom und Gomorrha, Babylon, Troja, Jerusalem, Karthago, Pompeji
und Herculaneum, Atlantis, Rungholt, San Francisco, Lissabon, Guiernica usw.), die
kulturell, medial und wissenschaftlich gedeutet und aufgearbeitet wurden (vgl. Ranft
und Selzer, S. 14). Darum bieten Bilder von Stadtzerstörungen eine bekannte und
glaubwürdige Aura.601 Dort zeigt sich die Vernichtung am deutlichsten. Erinnert sei
pars pro toto an die Pilotepisode von The Walking Dead mit den Leichenbergen,
dem verlassenen Rescue-Center, den überrannten Sammelpunkten und verlassenen
Militärstützpunkten. Dass die Menschheit ihren Kampf verloren hat, kann nirgends
sonst so deutlich werden.

Apokalyptische Filme visualisieren die Veränderungen in der Umgebung, in den
Fragmenten, die von Natur und Zivilisation als Artefakte geblieben sind oder in dem
Bild einer menschleeren Gegend, die von der Natur zurückerobert wird. Budgetscho-
nend ist dies in den 1980er Jahren in Industriebrachen, Fabrikgebäuden, in Kiesgru-
ben oder Wüsten ebenso effektiv wie glaubhaft umgesetzt worden, woraus sich soge-
nannte Wasteland-Szenarien ergeben.602 Intensiv wirken menschenleere Orte, die sich
aus Gründen des diametralen Widerspruchs zur Lebensumwelt des Rezipienten am

599 Selten bricht die Gesellschaft sofort zusammen. Wie Der Tag danach (The Day After, USA
1983, Regie: Nicholas Meyer) zeigt, ist dies nicht einmal bei einem Atomschlag der Fall, was in der
Annahme der Bevölkerung gründet, dass ihre Führungsstrukturen noch existierten. Der Untergang
ist ein Prozess.

600 Vgl. Ranft, Andreas; Selzer, Stephan: Städte in Trümmern. Einleitende Überlegungen. In: Dies.
(Hrsg.): Städte in Trümmern. Katastrophenbewältigung zwischen Antike und Moderne, Göttingen
2004, S. 9-25, hier S. 13. Hier sei an die apokalyptische Interpretation von 9/11 erinnert. „Es er-
schließt sich von selbst, dass im modernen Wolkenkratzer der herrschaftliche Repräsentationsbau
von heute begegnet. Gerade diese symbolischen und repräsentativen Qualitäten spielen eine wesent-
liche Rolle bei der Wahrnehmung der Zerstörung des World Trade Center, das in seiner charakteris-
tischen Doppelform letztlich althergebrachte Architekturtypen paraphrasierte. Doppeltürme als
wehrhaftes Herrschaftszeichen sind nicht nur aus dem Kirchenbau vertraut, sondern zum Beispiel
auch als Element von Stadttoren (…).“ Kolter, S. 354. Verallgemeinernd für die Stadt: „Architektur-
zerstörung gerät zur Abbreviatur der Katastrophe“, ebd., S. 350.

601 Das Haus ist eine der biblischen Leitmetaphern. Der Zerfall des von Menschenhand Gebauten muss
entsprechend als apokalyptische Ikonographie betrachtet werden, vgl. Braungart, Wolfgang: Apoka-
lypse und Utopie. In: Kaiser, Gerhard R. (Hrsg.): Poesie der Apokalypse, Würzburg 1991, S. 63-102,
hier S. 77.

602 Der Handlungs- und Bewegungsraum apokalyptischer Narrationen der 1980er Jahre ist die Wüste.
Hier „hat sich die Relation von Raum und Mensch vertauscht. Nicht mehr der Mensch ist es, der
den Raum verändert, der Raum determiniert nun den Menschen, er traumatisiert ihn.“ Krah,
S. 302. Der Mensch muss gegen die Dominanz des Raumes kämpfen, vgl. bspw. Der letzte Kampf
und Mad Max II – Der Vollstrecker (Mad Max 2, Australien 1981, Regie: George Miller).
Apokalyptische Welten sind hochgradig defizitär und zeichnen sich durch die Dominanz des Man-
gels (Wasser, Nahrung, Treibstoff, Frauen, Schutz, Lebewesen) aus. Die Handlungsmotivation kon-
zentriert sich auf die Suche nach Ressourcen (oder geeigneten Substituten), vgl. ebd., S. 303. Die Be-
wegungsräume sind heute vielfältiger und reichen von Großstädten über die Suburbs, rurale Räume,
Wasteland-Szenarien und Inseln. Überschneidungen gibt es bei wandernden Krisengruppen häufig,

12 Exkurse, Anmerkungen und neue Perspektiven

226

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


effektivsten an ursprünglich stark frequentierten Orten verbildlichen lassen. Ausge-
storbene Metropolen tragen die Aura einer Katastrophe.

Die Stadt als apokalyptisches Motiv geht auf den Sündenfall und die Verfehlungs-
geschichten zurück.603 In ländlichem Idyll ist das Ausmaß weniger leicht zu illustrie-
ren als in der Stadt, die zur Nekropolis mutiert.604 Zwar liefern Filme wie The Road,
The Book of Eli oder Hell (Deutschland, Schweiz 2011, Regie: Tim Fehlbaum) ein-
drucksvolle Landschaftsbilder605 und The Dead (Großbritannien 2010, Regie:
Howard J. Ford, Jonathan Ford) vermag die Zombieapokalypse in den Steppen Afri-
kas in bedrückend schöne und unheimliche Bilder zu kleiden, doch ist die Stadt für
die Bildästhetik elementar.606 Ihre Wirkmacht ist jedoch nicht auf ihre illustrative

sodass sie mit den unterschiedlichsten Gebieten und ihren individuellen Vorzügen und Gefahren in
Berührung kommen. Der Handlungsraum beeinflusst in erheblichem Maß die Überlebensstrategie.
Auch wirkt der Raum auf die Gruppengröße, da das Gefahrenpotenzial variiert.

603 „Kain, der seinen Bruder erschlug, war der erste Städtebauer, so wird es in 1. Mose 4 lapidar mitge-
teilt. Das soziale Chaos der Apokalypse – Mord, Totschlag, Aufruhr – kann darum wie das himmli-
sche Gegenbild nur in der Mega-City platziert werden: Rom, Babylon, L.A.“ Neuhaus, S. 42.

604 Der „Stadthistoriker Lewis Mumford beschrieb den "Cycle of Growth and Decay" der Großstädte
wie folgt: Auf die drei Wachstumsphasen "Eopolis", "Polis" und "Metropolis" folgen die Niedergangs-
phasen "Megalopolis", "Tyrannopolis" und "Nekropolis".“ Tormin, S. 19.

605 Die Landschaft wird „in ihrer traditionellen bildkünstlerischen Bedeutung weitgehend, vom Schön-
heitswert der Natur ausgehend, der ästhetischen Aneignung unterzogen (…).“ Gassen, Richard W.:
Die apokalyptische Landschaft – eine Landschaft des 20. Jahrhunderts?. In: Ders.; Holeczek, Bern-
hard (Hrsg.): Apokalypse. Ein Prinzip Hoffnung? Ernst Bloch zum 100. Geburtstag [Ausstellungska-
talog], Heidelberg 1985, S. 197-223, hier S. 197 (nachf. zit. als Gassen 1985-A). Zum Terminus der
apokalyptischen Landschaft nach Ludwig Meidner, der so 1912 einen Bildzyklus benannte, vgl. ebd,
S. 197. Die Bildgattung der Landschaft ist bis ans Ende des 18. Jahrhunderts Gegenstand „künstleri-
scher Reflexion“ über „die »freie« Natur“ gewesen. Die heile Welt wurde zum Idyll erhoben, was
auch für Ruinenlandschaften galt, da ihnen der Neuanfang innewohnte. Mit den Folgeerscheinun-
gen der Industrialisierung traten Differenzierungen auf, da sich die Stadt nicht nahtlos in die Land-
schaft integriert, sondern sie – einem Monstrum gleich – vertilgt. Gemäß Gassen trete die Land-
schaft nun als Ideal in den Kontrast zum Stadtleben und werde zunehmend als „Ergebnis aller
Wechselwirkungen von natürlichen Gegebenheiten und gesellschaftlichen Zuständen“ verstanden.
Dies führe zu einer neuen Landschaft, der „»zweiten Natur« des Menschen“ in Form von Industrie-
anlagen und Brachen, Müllhalden und Städten, vgl. ebd., S. 197. Der Zustand der Natur wird zum
Spiegel des Zustands der Gesellschaft.

606 Auch sind dystopische Stadtansichten fantasieanregend. Sie legen Zeugnis von der verschwundenen
Gesellschaft und ihrer Tragödie ab. Zur Destruktion gesellen sich Korrosion, Versandung, Erosion
etc. und formen eine faszinierend-bedrückende Dystopieästhetik. In der Stadtdarstellung werden
die Symbole der gegenwärtigen Moderne zur Ruine, wobei die Ruine Ambivalenzen zwischen Erha-
benheit und Schock zeigt, vgl. Baum, Constanze: Ruinen des Augenblicks. Die bildliche Repräsenta-
tion des Erdbebens von Lissabon im Kontext eines Ruinendiskurses im 18. Jahrhundert. In: Lauer,
Gerhard; Unger, Thorsten (Hrsg.): Das Erdbeben von Lissabon und der Katastrophendiskurs im 18.
Jahrhundert, Göttingen 2008, S. 134-147. In der Kunst wird die Ruine schön (bspw. bei Jacques Phil-
lippe Le Bas) und ist weit von Schrecken und Hilflosigkeit entfernt, die sich in Ruinenästhetik eben-
falls manifestieren. „Im Bild der Ruine kann die Katastrophe dabei einen geeigneten ästhetischen
Ausdruck finden, im Schweben zwischen einem Nicht-Mehr und Noch-Nicht.“ Ebd. nach Georg
Simmel, S. 136. Eine Gegenposition bildet Hartmut Böhme, der im ästhetischen Diskurs die Ruine
nicht als Gegenstand von Schönheit sieht, vgl. ebd., S. 140. Unzweifelhaft ist, dass das Momentum
der Zerstörung den Schock generiert. Einstürzende Architektur ist „ein fest etabliertes künstleri-
sches Darstellungskonzept“, vgl. Kolter, S. 348 und weiterführende Literatur a. a. O., Anm. 13. Ar-
chitektur ist ein Symbol des Festen und Stabilen. Gerät sie ins Wanken, ist das apokalyptische Bild
ausreichend angereichert, vgl. ebd., S. 348.

12.1 Grenzsituationen und Bewegungsräume

227

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Kraft reduzierbar. Sie hat sich nämlich insgesamt zu einer ambivalenten Angsttrope
entwickelt. Die rasante Urbanisierung, der fast übergangslose „Wechsel von der
Agrar- zur Stadtgesellschaft“ (Leppin, S. 7) und das explosionsartige Wachstum zu
Metropolen durch Landflucht und Migration begründen die Wahrnehmung als Hort
von Überfluss und Luxus, aber auch als Ort der Überforderung der Sinne (Lärm, op-
tische Reize) und permanenter Bedrohungen durch Verbrechen und Isolation (vgl.
ebd., S. 6ff.). Die apokalyptische Stadt hat diese Ambivalenzen verinnerlicht und lässt
die Betonwüsten zu Todesfallen werden. Das Urbane als Moloch wird in die apoka-
lyptische Totalität fortgeschrieben.607

Zuletzt ist die Stadt auch Angsttrope mit Bezug zu Pandemien, wodurch sich der
Bogen zur Pestgeschichte schlagen lässt. Die urbane Drängung ist für eine pandemi-
sche Verbreitung ideal.608 Wird die Stadt das Angriffsziel von Bioterror und Infektion,
ist sie zugleich als Körpermetapher und Spiegel der Anfälligkeit von Gesellschaften
tauglich:

„»Es ist wie ein Kriegsspiel. Der Körper ist wie diese virtuelle Stadt. Der stachelige Ein-
dringling ist ein Virus. Das Virus umgeht geschickt die äußere Verteidigung des Körpers
und schleicht sich direkt in den Körper ein. Es hat nur ein Ziel: sich zu vermehren.«“ (Sa-
rasin, S. 11)

Sarasin rezitiert einen BBC-Dokumentarfilm aus dem Jahr 2000 (Invasion der
Mikroben). Bemerkenswert sind die Analogien, die zum Zombie geschlagen werden
können, der ebenso eindringt und sich virulent vermehrt, bis die Stadt als Wirtskör-
per verendet und neue Untote in die Umgebung entlässt. Der Zombie ist der Infektion
und ihrer metaphorischen Kraft ähnlich. Aber dies sind nicht die Analogien, auf die
Sarasin rekurriert:

„Der Film zeigt und beschreibt ein fiktives Videospiel, das ein kleiner Junge spielt; es be-
steht darin, daß gefährliche, stachelige Flugobjekte auf die Skyline einer amerikanischen
Großstadt zurasen, deren Wolkenkratzer direkt am Meer stehen – unzweifelhaft eine Stadt
wie New York –, Flugobjekte, die der kleine Junge (…) abzuschießen versucht. Krankheit
erscheint hier als eine Invasion gefährlicher Eindringlinge, die zwischen Hochhäusern
hindurchfliegen, körpereigene Zellen – im Film Autos – angreifen und diese lahmlegen,
um sich in ihnen zu vermehren. Dann verheeren die Mikroben den Körper der Stadt. Wie
sehr sich die Bilder gleichen: Aufnahmen der klaffenden Wunde an ground zero nach dem

607 Vergleichend sei die Intro-Sequenz von …Jahr 2022… die überleben wollen (Soylent Green,
USA 1973, Regie: Richard Fleischer) herangezogen, welche in sukzessiven Zuspitzungen aufzeigt,
dass die Ursache der Ereignisse im Film ihren Ursprung in der Gegenwart des Rezipienten finden.
„Aufbruch, Wachstum und Stillstand der Industriegesellschaft werden mit den Kategorien Vergan-
genheit, Gegenwart und Zukunft gleichgesetzt.“ Tormin, S. 78, vgl. auch die Analyse ebd., S. 73-78.
Solche konfrontierenden, aus der Gegenwart entwickelten Ansätze zwingen zur Auseinander-
setzung. Ranft und Selzer erarbeiteten eine Tendenz der Moderne, „sich gegen das Bewußtsein ihrer
potenziellen Zerstörbarkeit abzuschirmen.“ Dies., S. 24. Gegen dieses Abschirmen wirken apokalyp-
tische Filme, die die Zerstörung zelebrieren oder die Folgen in Trümmer- und Ruinenlandschaften
zeigen. Im Kontrast zu historischen Katastrophenfilmen schmerzt dieses Szenario. Der Rezipient
kann sich nicht an der Destruktion von Vergangenheit ergötzen, sondern muss die Instabilität sei-
ner Lebensumwelt ertragen.

608 „Eines der größten Verkürzungsmittel des menschlichen Lebens ist: das Zusammenwohnen der
Menschen in großen Städten“. Christoph Wilhelm Hufeland, zit. n. Vasold, S. 198, Herv. i. O.

12 Exkurse, Anmerkungen und neue Perspektiven

228

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


11. September 2001 scheinen uns eindringlich zu zeigen, wie sehr die Stadt unser verletz-
licher Körper ist.“ (Ebd., S. 11)

Die Stadt als Körpermetapher und der Körper als metaphorisches Bild der Stadt,
„strahlend schön, wachsend, vom Verkehr und Menschenströmen wie Blutströmen
durchpulst, oder auch wuchernd, degeneriert, krank, ein Ort der Seuche und des Zer-
falls.“ (Ebd., S. 12) Diese Metaphorisierung ist seit dem 19. Jahrhundert gängig. Und
sie birgt weitere Belege für die Wirksamkeit zombieapokalyptischer Bilder im Kontext
von Stadtzerstörungen.

Die Stadt bildet in apokalyptischen Narrationen einen neuralgischen Punkt. Sie
ist das Epizentrum der Bedrohung. Gemäß des apokalyptischen Dualismus finden
sich als Gegenentwurf häufig Heil und Frieden in der Natur. Tormin erkennt hierin
konservativ-reaktionäre Ideologien. Diese reichten von obsoleten Wertesystemen mit
der „Stärke des Individuums gegenüber der so schwachen wie korrupten (demokrati-
schen) Gemeinschaft und die moralische Überlegenheit der dörflichen Kleinfamilie
gegenüber der Verderbtheit der urbanen Massengesellschaft“ (Tormin, S. 66) bis zur
„Rückkehr ins Dorf, in den Schoß der patriarchalischen Kernfamilie (…) [als] das
zentrale Blut-und-Boden-Motiv dieser reaktionären Hollywood Produkte.“ (Ebd.,
S. 67) Tatsächlich findet sich das Motiv der Rückkehr ins Private wieder in den Narra-
tiven. So spielt bspw. die zweite Staffel von The Walking Dead im ländlichen Idyll
einer Farm und bildet den Gegenpol zu den urbanen Szenen der Serie.

Die Rückkehr ins Private – ein neuer Umgang mit der Hoffnungslosigkeit?

Der Abschied von einem Angehörigen, der Konflikt vor dessen Tötung und der Um-
gang mit einem Mitmenschen nach dessen Zombiefizierung sind paradigmatische
Themen. Seit Beginn der zweiten Dekade des Postmillenniums rücken sie verstärkt
ins Blickfeld und gehen über solche Einzelfalldarstellungen mit entsprechender Emo-
tionalisierung hinaus, wie sie im Grunde in jedem Zombiefilm Usus sind. Hieran lässt
sich der Wunsch nach einer Rückkehr ins Private, nach Entschleunigung und Neube-
grenzung festmachen. Im reduzierten Raum ist die Erfahrbarmachung des individuel-
len Todes möglich und so auch eine Reaktion auf (1) das Verschwinden der Toten in
der realen Bilderwelt und (2) auf die kaum fassbare Masse.

Besonders in Serien wird die verfügbare Erzählzeit für die persönliche Todeser-
fahrung und die Trauerphase genutzt.609 Die Tötung Angehöriger findet sich aber
auch im Zentrum filmischer Narrative.610 Henry Hobson zeichnet in seinem Debüt-

12.2

609 Bereits die Pilotfolge von The Walking Dead zeigt Morgan, der daran scheitert, seine zombiefi-
zierte Ehefrau zu töten, als sie ihn im Visier seines Scharfschützengewehrs anblickt. Im Kontext des
Privaten ist die Zeit emotionsloser Distanzschüsse vorbei.

610 Mutants ist ein prägnantes Beispiel: Ein Paar strandet in einem Gebäudekomplex (eine Mischung
aus Klinik und Industrieanlage). Während die Frau mit der Situation überfordert ist, verwandelt
sich der verwundete Freund sukzessive in einen Zombie, wodurch die Tragik von Verlust und End-
individualisierung durchgespielt wird. Ein Paar mit einem infizierten Mann steht auch im Zentrum

12.2 Die Rückkehr ins Private – ein neuer Umgang mit der Hoffnungslosigkeit?

229

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


film Maggie (USA 2015, Regie: Ders.) anhand einer Vater-Kind-Beziehung diesen
Schwerpunkt nach.611

Nachdem der Necroambulus-Virus S-47 die Menschheit beinahe ausgerottet hat-
te, gilt es (tatsächlich annähernd postapokalyptisch), die Ordnung wieder herzustel-
len. Während der Farmer Wade Vogel (Arnold Schwarzenegger) in eine Großstadt
fährt, werden die farbarmen Bilder von einer Radiomoderation kommentiert und die
Rezipienten indirekt über die Katastrophe aufgeklärt. Brennende Felder, wo infizier-
tes Getreide vernichtet wird, militärische Ausgangssperren und strenge Isolationsbe-
stimmungen dienen der Sicherung des Status quo. Die eigentliche Apokalypse ist vor-
bei und entsprechend ihrer theologischen Auslegung überhaupt nicht eingetreten
(denn die Vernichtung des Alten wäre ihre zwingende Konsequenz gewesen). Hier
zeigt sich die von Podrez erarbeitete Prämissenumkehrung verbildlicht: „Wurde in
der klassischen Apokalypse die Welt vor der Katastrophe als defizitär und die Welt
danach als vollkommen angesehen“, werde in modernen Variationen die Welt vor der
Katastrophe als Idyll inszeniert und mit Mangel, Not und Siechtum kontrastiert. Zu-
dem trete die Apokalypse nicht mehr als Reinigung, sondern als Verunreinigung auf
(darum weicht auch die Bildfarbigkeit).612 Da die säkulare postapokalyptische Zu-
kunft keine Hoffnung bereithält, muss die präapokalyptische Gegenwart als erhaltens-
wert gezeigt werden.

Die Apokalypse ist hier eine Katastrophe, die offenbar überwunden wurde, wenn
es sich nicht um ein retardierendes Moment im apokalyptischen Verlauf handelt.
Denn noch gibt es sie, die Ursache: die Zombies. Einzelne durchstreifen die Wälder,
sind an verlassenen Orten vergessen worden oder lauern in der Dunkelheit feuchter
Gassen in den entvölkerten Städten. Nur allmählich gewinnt man die Kontrolle zu-
rück (ein seltenes Szenario, wie es auch im letzten Teil von Operation Zombie – World
War Z anklingt). Die langsame Rückkehr zur Normalität wird einleitend umrissen:
Eine Regierung ist wieder existent und durch Polizisten vertreten. Diese nehmen die
Sicherung ihrer Ortschaften sehr ernst. So werden Menschen, die Zombiefizierungen
verheimlichen, konsequent inhaftiert. Hier wird die Schwachstelle markiert, welche
eine Rückkehr zur Norm erschwert: Die emotionale Bindung an Angehörige. Sie las-
sen nicht los, setzen sich über Quarantäneregeln hinweg und gefährden so (wissent-
lich) sich selbst und ihre Mitmenschen. Besonders deutlich wird dies, als Wades sich
allmählich zombiefizierende Tochter Maggie (Abigail Breslin) von Polizisten unter-
sucht werden soll: Er hindert sie daran. Mit der Axt in der Hand stellt er sich ihnen

von The Returned – Weder Zombies noch Menschen (The Returned, Kanada, Spanien 2013,
Regie: Manuel Carballo).

611 Hobson war zuvor als Title-Designer tätig. Dabei wirkte er auch an der Titelsequenz von The Last
of Us (USA 2013, Studio: Naughty Dog) mit, einem Survival-Horror-Videospiel. Dieses ist deutlich
von Zombienarrativen geprägt und bietet Grundstrukturen, die sich in Maggie wiederfinden. Es
dreht sich um Joel, der das Mädchen Ellie durch ein apokalyptisches Szenario in den USA begleitet.
Der Großteil der Menschheit ist durch eine Infektion zu aggressiven Mutanten degeneriert.

612 Vgl. Podrez, S. 108. Vondung fügt den Gegensatzpaaren von Zerstörung und Erlösung die Bilder der
Reinheit und die Bilder des Schmutzes hinzu, vgl. Podrez, S. 84f. und Vondung 1988, S. 265ff. Dabei
wird die Reinheit mit gut konnotiert und der Schmutz mit böse, vgl. ebd., S. 276ff. In den apokalyp-
tischen Narrationen nach der Atombombe dominiert prinzipiell der Schmutz, vgl. ebd., S. 285ff.

12 Exkurse, Anmerkungen und neue Perspektiven

230

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


entgegen und gefährdet so, bei aller persönlichen Dramatik, die Gesellschaft. Er setzt
eigene über kollektive Interessen.

Am individuellen Beispiel werden die Verzweiflung und die moralische Verant-
wortung dargelegt. Maggie wurde beim heimlichen Ausflug in die Stadt von einem
Zombie verletzt. Die Maschinerie aus Arztbesuchen, Krankenhausaufenthalt, begin-
nender Quarantäne und einer Vielzahl an Sicherheitsbestimmungen setzt umgehend
ein und droht, das Mädchen zu verschlingen. Doch Wade holt sie nach Hause. Er
wünscht sich einige letzte Tage und eine kontrollierte Sterbebegleitung für seine
Tochter, deren pubertärer Dickkopf ihm angesichts der sichtbaren Transformation
den Leidensweg verstärkt.613 Ein befreundeter Arzt bringt die Optionen auf den
Punkt:
(1) Sie geht in Quarantäne, wird isoliert und kontrolliert getötet;
(2) Wade gibt ihr den Cocktail, den sie auch in den Stationen bekommen würde, aber

Vater und Tochter sind dabei zusammen;
(3) der Vater tötet sie, schnell, zu einem frei wählbaren Zeitpunkt.
Besonders die Inszenierung des Virus ist hier anmerkenswert, denn es offenbart Ent-
lehnungen realer Seuchen. Es lässt sich viele Tage Zeit, bisweilen Wochen, bis es sein
Werk am und im Körper des Opfers vollendet. Im Gegensatz zu den Rage-Viren tritt
es mit markanter Entschleunigung auf, was die Rückkehr zu einer Verfallsästhetik am
menschlichen Körper ermöglicht. Dies macht den ruinösen Niedergang des Leibes
sichtbar und steigert das Grauen für die Zurückbleibenden bis zur Unerträglich-
keit.614 Was in 28 Days Later in wenigen Sekunden abläuft, wird in Maggie zur Zer-
reißprobe. Der Film wird so zum (Familien-)Drama und zugleich zu einem Zombie-
film fürs Feuilleton. Er ist eine entschleunigte Transformationsstudie, welche die hier
aufgeschlüsselten Aspekte von Krieg und Hunger lediglich auf Chiffren (Waffen, Aus-
gangssperren, brennende Felder) reduziert und den Fokus einzig auf die Pest, den
Tod und den Umgang damit legt. Hier ist bemerkenswert, wie Maggies Freunde mit
ihr umgehen (wodurch die Soziologie der Peer Group erfasst wird). Sie begegnen ihr
nicht mit Furcht. Sie wissen genau, wie sich die Infektion verhält und der Anblick
schockiert sie nicht. Stattdessen scheinen sie die wenige Zeit, die noch bleibt, genie-
ßen zu wollen. Ein Ziel, das auch Wade hat. Es wird jedoch von der vor ihm liegen-
den Aufgabe überschattet. Er ist sich seiner Rolle bewusst und muss seine ethisch-
moralische Verantwortung gegenüber dem Kollektiv an seiner einzigen Tochter
durchsetzen.

613 In einer Sequenz trifft Wade im Wald einen Nachbarn und dessen Tochter. Beide sind zombiefiziert.
Er fleht sie an, etwas zu sagen, während sich seine Faust um die Axt spannt. Die Verzweiflung steht
ihm ins Gesicht geschrieben, da er weiß, dass dieses Schicksal auch seiner Tochter bevorsteht und
keine Muskelkraft daran etwas ändern kann (es ist tatsächlich ein Coup, Arnold Schwarzenegger für
die sensible Rolle zu besetzen). So setzt der Film deutlich seinen Schwerpunkt auf private Sensibili-
tät und unterstreicht dies, indem er abblendet, während die Axt im Off in den Schädel des Nach-
barn gleitet.

614 Das Make-up-Design der Zombiefizierung ist beachtenswert: Es schreitet nicht kontinuierlich voran,
sondern zeigt auch kurzzeitige Besserungen, indem bspw. die Trübung der Augen nachlässt. Es fin-
det im Körper des Mädchens ein biologischer Kampf statt, der visuell erkennbar ist.

12.2 Die Rückkehr ins Private – ein neuer Umgang mit der Hoffnungslosigkeit?

231

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Maggie zeigt beinahe wortlos, ruhig und langsam, individuelle und kollektive
Probleme auf zwei Menschen projiziert. Die Gewalt anderer Filme scheint hier nur
punktuell auf. Das Miteinander in der Extremsituation und die Verzweiflung stehen
als interpersonelles Drama im Mittelpunkt. Besonders, da sich die Welt normalisiert
und das Schicksal zuletzt mit aller Härte die kleine Familie trifft. Dabei klingen The-
men von Palliativmedizin und Sterbehilfe, der Abschiednahme und des Umgangs mit
degenerativen Erkrankungen durch. Die Dramen werden von der Gesamtgesellschaft
auf die Familien verlegt. Und dort entfalten sie als Einzelstudien ihre Wucht. Der Fo-
kus liegt auf dem Menschen hinter dem Zombie, was nur jenseits gängiger Massen-
szenen möglich ist. Dennoch werden auch abseits von Massengräbern Erinnerungen
an Epidemien wach. Es scheinen Verhaltensmuster aus der Ebola-Epidemie in West-
afrika referiert zu werden, wo infizierte Angehörige zu Hause gepflegt wurden, um sie
vor der Isolation und dem einsamen Tod zu bewahren. Dies barg ein Risiko, denn we-
der die Anzahl der Infizierten noch ihr Aufenthaltsort waren klar bestimmbar, zumal
das Infektionsrisiko vergrößert wird. Weiterführend erinnern Misstrauen, Angst und
Vorurteile, die bisweilen bei Maggies Ziehmutter (Joely Richardson) durchscheinen,
an die Wurzeln in Unkenntnis und Furcht, die im Kontext von HIV in den 1990ern
bspw. mit Philadelphia (USA 1993, Regie: Jonathan Demme) verarbeitet wurden.

Die Rückkehr ins Private meint aber auch die Rückkehr in den Vorstadtkontext
und das (Familien-)Idyll. Bereits die kanadische Komödie Fido – Gute Tote sind
schwer zu finden (Fido, Kanada 2006, Regie: Andrew Currie) führte das Private
inmitten der Apokalypse vor. Sichere Zonen sind hier als klischeebeladene Abziehbil-
der des 1950er-Jahre-Idealtypus von Vorstadt- und Familienleben umgesetzt. It Fol-
lows (USA 2014, Regie: David Robert Mitchell) siedelt in ähnlichen Kontexten und
besticht durch vollständige Reduktion. Keine Zombiehorden, keine Großstädte und
Gesellschaftssysteme, die in Flammen und Chaos versinken. Stattdessen individuell
erfahrbare Angst in der Beschaulichkeit der Suburbs, welche das Zentrum der Stadt-
flucht der weißen Mittelklasse bilden (vgl. Tormin, S. 16) und nun vom Bösen durch-
schritten und durchschnitten werden. Was auch immer in diesem Film die Verfol-
gung aufnimmt, es trägt viele der metaphorischen Züge eines Zombies. Bezeichnend
ist bereits die Tagline: It doesn’t think. It doesn’t feel. It doesn’t give up.

Die neunzehnjährige Jay (Maika Monroe) hat Sex mit ihrem vermeintlichen
Freund Hugh (Jake Weary). Doch er betäubt sie, fesselt sie und erklärt ihr, das er ihr
etwas angehängt habe, dass bisher ihn verfolgt habe. Und es dauert nicht lange, da
kommt langsam, aber unaufhaltsam zielstrebig eine Gestalt durch das Dickicht gelau-
fen und steuert geradewegs auf das gefesselte Mädchen zu. Das Wesen werde sie töten,
wenn es sie erreiche. Es könne die Gestalt wandeln und würde stets in anderer
menschlicher Form auftauchen. Sie könne wegrennen, sich Zeit verschaffen, aber nie
endgültig entkommen. Und sie könne den Verfolger durch Sex an jemand anderen
weitergeben. Jemandem, der so hübsch ist wie sie, dürfte die Übertragung nicht
schwerfallen, so argumentiert der junge Mann und überlässt Jay ihrem Schicksal,
nachdem er sie halbnackt im Vorgarten ihres Elternhauses abgeladen hat.

Diese bedrohlich langsam, aber unaufhaltsam auf ihr Opfer zugehende Kreatur,
vor der man weglaufen kann, aber auch stets weiß, dass sie einige Stunden später wie-

12 Exkurse, Anmerkungen und neue Perspektiven

232

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


der da sein wird, erinnert an den Topos verdrängter Schuld. Die Inszenierung des
Wesens unterstützt dabei Zombieassoziationen. Die Kreatur ist mal männlich, mal
weiblich. Sie trägt Unterwäsche, Nachthemden, sie tritt bisweilen vollständig nackt
auf. Dies erinnert an Auferstandene aus Gräbern oder Leichenschauhäusern, zumal
die Körper vielfach schmutzig sind. Das Wesen ist mal eine greise Frau (und streift
das Vetula-Motiv), mal eine junge in der Blüte ihres Lebens oder ein großgewachse-
ner junger Mann. In einer Sequenz kommt die Kreatur dem Eindruck einer Verstor-
benen besonders nahe: Eine Frau mittleren Alters wirkt wie das liegengelassene Opfer
einer Vergewaltigung. Ein Strumpf fehlt, der Rock ist hochgeschoben, ihr BH ist
schmutzig und ungeordnet, hängt einseitig herunter und gibt den Blick auf die ent-
blößten Brüste frei. Ihre Arme sind auf dem Rücken verschränkt, möglicherweise
auch gebunden. Als die von gieriger Erregung angetriebene Bewegung in Richtung
des Opfers einsetzt, versagt die Beckenmuskulatur im Leib, sodass der Urin auf dem
Rock einen wachsenden Fleck bildet, an den Beinen herunterläuft und sich auf den
Küchenboden ergießt.

Der zombiehafte Eindruck wird durch die Betonung des Gesichts hervorgehoben.
Die Kreatur ist stets blass, ihre Augen sind unterlaufen und liegen dunkel in ihren
Höhlen. Sie scheint ein Geistwesen zu sein, welches nur von ihren Opfern gesehen
werden kann. Und wie die Pre-Code-Comiczombies stellt sie eine Personifizierung
latenter Schuld dar. Bei der Frage nach deren Ursprung ist das Setting aufschlussreich.
Explizit wird die Grenze zwischen Stadt und Vorstadt angesprochen, welche die Pro-
tagonisten als Kinder nicht übertreten durften. Hier wird das Idyll vom Großstadt-
moloch getrennt und das klassisch-amerikanische, weiße Kleinstadtparadies behütet
und gepflegt. Und doch träufelt das Böse in die Nachbarschaft ein. Dieses Motiv
weckt Assoziationen zum Slasherfilm, wo der häufig übermenschliche Killer in die
Suburbs einbricht und die meist sexuellen Ausschweifungen einer Jugendclique bar-
barisch bestraft. Letztlich kann dieser kaltblütige Serienmörder stets nur durch die
Zusammenarbeit der Jugendlichen oder durch die kathartisch gereinigte Jungfrau
(das sogenannte Final Girl) überwunden werden. Diese Schwarze-Mann-Logik des
Slashers ist in It Follows jedoch nur oberflächlich vorhanden, das Paradigma ist
zeitgenössisch angeglichen. Die Bedrohung haftet hier nicht dem (vorehelichen) Sex
an sich an, wie es in den 1970er und 1980er Jahren vermittelt wurde, sondern dem
schnellen Partnerwechsel, dem One-Night-Stand, dem Unbekannten, den man nach
einigen Mails beim Online-Dating zu kennen glaubt. It Follows zeigt die Latenz der
Bedrohung, die solchen Kontakten innewohnt. Und diese Latenz entwickelt eine bes-
tialische, seuchenhafte Kraft, verkörperlicht sich und beginnt die Jagd. Attackiert
wird der Verlust von Beziehungsfähigkeit, der Hang zum Single-Dasein mit flüchti-
gen Bekanntschaften, kurzum: der Verlust privater Zweisamkeit. Dieses moderne ge-
sellschaftliche Phänomen erweist sich in It Follows als realitätsentlehnter Impulsge-
ber für eine zombieorientierte Monstrenfigur – oder für einen Zombie, der, unterfüt-
tert mit neuen Einflussgrößen, seinen Habitus abermals anpasste.

12.2 Die Rückkehr ins Private – ein neuer Umgang mit der Hoffnungslosigkeit?

233

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Imaginierte Millenniumspanik der Zitadellenkultur

Um die These der Krisenreflexion des Zombies zu bekräftigen, sei sie abschließend
der These einer filmisch manifestierten Millenniumspanik abgrenzend gegenüberge-
stellt, da sich im Postmillennium schwer differenzierbare Schnittmengen offenbarten.

Nach einem Überblick zur Endzeiterwartung um das Jahr 1000 konstatiert Loibl,
dass in Kirchenkreisen „manche zu dem Schluss kamen, am Ende der Zeit zu leben.
Diese Stimmen blieben aber vereinzelt, und (…) führten zu keiner Hysterie, die breite
Bevölkerungsschichten in Panik versetzt hätte.“ (Loibl, S. 14) Als Grund führt er an,
dass selbst „Geistliche, denen es mehr um wirtschaftliche Einkünfte als um theologi-
sche Inhalte ging“, erkennen haben müssen, „dass Weltuntergangsstimmung vielleicht
die Anzahl der Schenkungen erhöhte, aber auf der anderen Seite der Arbeitsmoral
und der öffentlichen Ordnung wenig förderlich (…) sein würde.“615 Millenniums-
wechsel bestärken also nicht zwingend eine Endzeiterwartung. Es bedarf konkreterer
äußerer Faktoren als die Zeitmessung und ihre markanten Eckdaten.

Demgegenüber steht nun die apokalyptische Prophetie des späten 20. Jahrhun-
derts, die sich allerdings „in der Überreaktion einiger weniger, Luftschutzkeller adap-
tierender und Notvorräte hamsternder "Endzeitler" und in der Angst vor dem großen
Computer-Crash, der gleichermaßen ausblieb“, erschöpft habe.616 Hingegen nicht er-
schöpfend ist die filmisch variantenreiche Vorstellung vom Untergang und der Zeit
danach. Auch die Zunahme an apokalyptischer Literatur und Literatur zur Apokalyp-

12.3

615 Ebd., S. 14. „Entscheidend zur Überwindung des Chiliasmus trug (…) die ablehnende Haltung der
Kirchenväter bei, vor allem aber die Entwicklung des Christentums von einer verfolgten zur staats-
tragenden Religion.“ Ebd., S. 15. Das lineare Geschichtsverständnis beinhaltete zwar ein Ziel des
Geschichtsverlaufs, jedoch wisse allein Gott den Beginn des Endes. Darum seien Datierungsversu-
che selten (Ausnahmen sind Joachim von Fiore und Bischof Otto von Freising), vgl. auch ebd., S. 16
und weitere Literatur a. a. O. Das Bild vom düsteren Zeitalter unter dem Joch der Kirche mit pani-
schen Menschen in jäher Endzeiterwartung sei auf die Grenzziehung durch humanistische Ge-
schichtsschreiber zurückzuführen, vgl. ebd., S. 15. Auch Görich kann keine Endzeitängste um die
Jahrtausendwende ausmachen, lediglich „die Glaubensgewissheit, Leben und Taten dereinst vor
dem Jüngsten Gericht rechtfertigen zu müssen.“ Görich, S. 37.

616 Loibl, S. 12. Ergänzt werden müssen hier religiöse Gruppen, deren Weltanschauung mitunter zum
Wahn übersteigert wurde. „Jim Jones hat 1978 seine Volkstempler in Guyana in den Tod getrieben
(912 Tote), die Davidianer vollzogen 1993 in Waco, USA, den Abgang von dieser sündigen Welt mit
einem Inferno (84 Tote), die Sonnentempler inszenierten von 1994 bis 1997 die Apokalypse in der
Schweiz, in Frankreich und in Kanada (74 Tote), die Aum-Sekte verübte 1994 und 1995 in einer
Endzeitverblendung Giftgas-Anschläge (18 Tote, 5500 Verletzte), die Heaven’s-Gate-Sekte brachte
sich 1997 im Wahn um, ein Raumschiff hole sie ab (39 Tote).“ Stamm, Hugo: Apokalyptisches Fie-
ber an der Schwelle zum 3. Jahrtausend. In: Halter, Ernst; Müller, Martin (Hrsg.): Der Weltunter-
gang, Zürich 1999, S. 41-51, hier S. 42. Die Aufzählung zeigt eine Häufung in den 1990er Jahren.
Und diese Zuspitzung basiert auf äußeren Einflüssen, vgl. ebd., S. 49. Insgesamt zu Sekten, Splitter-
gruppen und falschen Propheten vgl. ebd., S. 41-51. Auch die Popkultur registrierte solche Ereignis-
se. Während der Kannibalenfilm Lebendig gefressen (Mangiati vivi!, Italien 1980, Regie: Um-
berto Lenzi) umgehend auf den Exzentriker Jim Jones referierte, zeigen sich jüngst in Red State –
Fürchte Dich vor Gott! (Red State, USA 2011, Regie: Kevin Smith), The Sacrament (USA
2013, Regie: Ti West) und in der Episode Safe Haven (Regie: Timo Tjahjanto) aus der Anthologie
S-VHS (V/H/S/2) die popkulturellen Rückwirkungen der Sekten-Suizide.

12 Exkurse, Anmerkungen und neue Perspektiven

234

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


tik617 könnte von einer intensiveren Endzeiterwartung zeugen. Der wachsende litera-
rische Output, auch von ernstzunehmenden Literaten, weist jedoch keine Tendenz zu
panikmachender Prophetie auf (vgl. Loibl, S. 11f.). Viel eher ist er im politischen Zeit-
kontext zu sehen, wobei die Nähe zu den 1980er Jahren wichtig ist, denn hier war die
Bedrohung realer. Nimmt man den Zombiefilm als Indikator des Krisenbewusstseins
hinzu, lässt sich dies bestätigen. Das Genre reagierte um das Jahr 2000 nicht signifi-
kant. Obwohl gerade der Untergang der Gesellschaft zum Kernthema gehört, tritt der
Zombie in den 1990er Jahren nicht gehäuft auf – im Gegenteil: Die Zahl der Produk-
tionen ebbt ab. Auch hiermit ließe sich bestätigen, dass der Zombiefilm als Reaktion
auf tatsächliche Bedrohungen und weniger auf imaginierte gelesen werden muss.
Demgegenüber drängen wenige Blockbuster mit einer derart massiven Werbekampa-
gne ins Bewusstsein, dass sich der Eindruck einer Verdichtung apokalyptischer Bilder
kurz vor dem Jahrtausendwechsel forcieren kann, so Armageddon und Deep
Impact.

Es ist weniger dem Millenniumswechsel anzulasten, dass das 20. Jahrhundert von
apokalyptischen Visionen und Ängsten überquillt, als viel eher dem 20. Jahrhundert
selbst. Nie zuvor war das Ende so denkbar und zugleich sichtbar:

„Kein Jahrhundert hat das biologische, menschliche und kulturelle Erbe der Erde brutaler,
verblendeter, rücksichtsloser verschleudert und vernichtet (…).“ (Halter, S. 16)

Die Verdichtung aller Katastrophen, Kriege und Untaten in den Medien und deren
Reflexion in der Popkultur erzeugen eine Dauerpräsenz. Dies ist auch im Postmillen-
nium noch äquivalent zur Zitadellenkultur zu verstehen, die Werckmeister für die
1980er Jahre erarbeitete. Der Terminus Zitadellenkultur meint die Kultur einer demo-
kratischen Gesellschaft, die sich abschottet, die im Inneren in Frieden und Wohlstand
lebt, sich aber in einer permanenten Bedrohungssituation befindet.618 Werckmeister
verortet seine Gegenwart (1988/89), in bemerkenswerter Analogie zur Post-9/11-Kul-
tur, wie folgt:

„In der militärisch abgesicherten Zitadellengesellschaft ist Kriegsbewußtsein allgegenwär-
tig. Militärische Informationen jeder Art und Größenordnung überfluten die tagtägliche
Medienerfahrung von Bevölkerungen, die im tiefsten Frieden und im höchsten Wohlstand
leben. Der Unterschied zur offenen militärischen Kultur früherer Vorkriegszeiten besteht
darin, daß Krieg keinen politischen Wert mehr darstellt. Die universale Rüstung ist für
einen Ernstfall gedacht, der unter allen Umständen vermieden werden soll. Die Zitadel-

617 Vgl. Vondung 1988, Kiermeier-Debre, Joseph: Das Ende der Welt mit anschliessender Diskussion
oder: Die raunende Beschwörung der vollendeten Zukunft in der literarischen Apokalyptik. In: Hal-
ter, Ernst; Müller, Martin (Hrsg.): Der Weltuntergang, Zürich 1999, S. 61-73, hier S. 61 und die um-
fassende Bibliographie literarischer Spiegelungen S. 71-73.

618 „Mit dieser Metapher benenne ich eine künstlerische und intellektuelle Kultur der demokratischen
Industriegesellschaft in den Jahren 1980 bis 1987, der Zeit ihres größten wirtschaftlichen Erfolges,
die die Leiden und Konflikte dieser Gesellschaft schlußlos zur Schau stellte. (…) Ich verwende das
Wort Zitadelle als Metapher für eine Gesellschaft, deren künstlerische und intellektuelle Erfolgskul-
tur in vollem Wohlstand von nichts als Krisen handelt.“ Werckmeister, Otto Karl: Zitadellenkultur.
Die Schöne Kunst des Untergangs in der Kultur der achtziger Jahre, München, Wien 1989, S. 11.

12.3 Imaginierte Millenniumspanik der Zitadellenkultur

235

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


lenkultur zeigt diesen ungelösten Widerspruch in Bildfantasien, die den extremen Kriegs-
fall zugleich ästhetisch verklären und moralisch beklagen.“619

Diese kulturelle Reflexion fasst Werckmeister als Vorkriegskunst zusammen. „In den
Jahren 1911 bis 1914, und mehr noch in den Jahren 1936 bis 1939, waren in der mo-
dernen Kunst Bilder von Konflikten und Katastrophen aufgetreten, weil ein unmittel-
bar bevorstehender Krieg in der Öffentlichkeit immer dringlicher zu Debatte stand.“
(Ebd., S. 121) 1986 warf er die Frage auf, ob in Anbetracht der Kunst, welche wieder
derartige Tendenzen erkennen lasse, nicht wieder von Vorkriegskunst zu sprechen sei
(vgl. ebd., S. 121f.). Die Zitadellenkultur

„hat sich vom unmittelbaren politischen Zeitbezug um so selbstbewußter freigemacht, je
bedrohlicher sich die zeitgeschichtliche Erfahrung darstellt. Aber sie bietet keine positiven
gesellschaftlichen Fiktionen, keine weltabgewandten ästhetischen Illusionen an. Im Ge-
genteil, ihre Schaustellungen von Kriegen und Katastrophen, von Krisen und Entfrem-
dung, von Leiden und Gewalt sind vielleicht noch krasser als die der argumentativen Kul-
tur, die sie ersetzt. (…) Diese [Zitadellen-]Kultur ist zugleich historisch und fiktiv, denn
sie entschärft die Wirklichkeit nicht, sondern ästhetisiert sie in voller Schärfe.“ (Ebd.,
S. 17)

Anhand des Zombiefilms ist dies zwar wenig eindeutig für die 1980er Jahre feststell-
bar, in denen Romeros apokalyptisch überspitzter Day of the Dead sich gegen Ko-
mödien und Parodien geschlagen geben musste, im Postmillennium hingegen ist aber
gerade Danny Boyles 28 Days Later als Vorkriegszombiefilm zu lesen, der, sich allein
aus der Medienästhetik speisend, die 9/11 Bilder vorweggriff, ohne dabei in irgendei-
ner Form prophetisch zu sein.

Millennium und Krisenzeit fielen zufällig aufeinander. Die „Jahrtausendwende
vollzieht sich in einer Phase einschneidender Umwälzungen in fast allen Lebensberei-
chen: Kriege, Flüchtlingsströme, globale Bedrohungen, Umweltkatastrophen, Zerfall
der sozialen Strukturen, Dekadenzerscheinungen, politischer und religiöser Funda-
mentalismus sind exakt die Szenarien, mit denen wir den Weltuntergang assoziieren.“
(Stamm, S. 41) Die Vielzahl an Visionen, die sich hier gruppieren, sind eher Ausdruck
eines Bedrohungsempfindens als einer Endzeiterwartung. Die Zombies bilden dabei
keine Ausnahme. Ihr Wiederaufleben kann nicht im Kontext von Untergangsprophe-
tie gedeutet werden. Deshalb muss herausgestellt werden, dass der Jahreswechsel
1999/2000 bzw. 2000/2001 keinen signifikanten Einfluss auf die Krisenwahrnehmung

619 Ebd., S. 122. Er greift dabei auch die Medienwelt auf: „All das ist in der Öffentlichkeit mit ihrer (…)
Presse-, Meinungs- und Medienfreiheit allgemein bekannt, umfassend dokumentiert in Fernsehpro-
grammen, Filmen, Fotografien, Büchern, Zeitschriften, didaktischen Landkarten, Schaubildern und
Statistiken, ständig aktualisiert durch sofortige Berichterstattung und Diskussion. Eine künstlerische
und intellektuelle Erfolgskultur drückt dieses permanente zeitgeschichtliche Krisenbewußtsein aus,
doch nicht indem sie es klären hilft, sondern nur, indem sie seine Schocks und Besorgnisse regis-
triert, seine geschichtlichen Bedingungen jedoch vergessen läßt.“ Ebd., S. 14. Diese Ignoranz be-
schreibt er als Schutzmechanismus der Kultur: „Eine derart getrennte Wirkung von Kunst und zeit-
geschichtlicher Literatur in der Öffentlichkeit, die politische Diskussionen von Kunst verhindert,
kennzeichnet die Segmentierung der Zitadellenkultur und ermöglicht den Pluralismus ihrer über-
steigerten Standpunkte. Hier werden Bilder historischer Katastrophen grundsätzlich von ihrem zeit-
geschichtlichen Verstehenszusammenhang abgelöst und zu Schaustellungen von Leiden und Klagen
ästhetisiert.“ Ebd., S. 144.

12 Exkurse, Anmerkungen und neue Perspektiven

236

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


hatte. Es fehle die Voraussetzung für Endzeitfieber. Es gäbe zwar die (für eine Zita-
dellenkultur typische) Faszination am Weltuntergang, aber keine Naherwartung (vgl.
Loibl, S. 28). Doch im September 2001 wurde die westliche Welt von dem Ereignis er-
schüttert, welches die Krisenwahrnehmung fortan wieder intensivieren sollte. Eine
Dekade nach dem Untergang der Sowjetunion verschob sich der Fokus nach Süden.
Es folgten auf den Afghanistankrieg der Irakkrieg und der arabische Frühling produ-
zierte eigene destabilisierte Krisenherde. In das Machtvakuum setzte sich der IS und
gründete ein Terrorkalifat. Und plötzlich ist die Krisenzeit wieder da, die umgehend
neue Zombiefilme hervorbringt.

Die filmische Endzeit und ihre stetig nachproduzierte Visualisierung lässt sich in
der aufgeklärten und säkularisierten Welt nicht mehr nur mit einer Häufung von Kri-
sen und ihrer biblisch kontextualisierten Interpretation erklären. Generell wird sie auf
eine pessimistische Weltsicht hindeuten, die sich nicht mit vereinzelter Krisenver-
dichtung und dem Millennium erschöpfend erfassen lässt. Ihr Reiz und ihr populäres
Potenzial werden sich eher aus der Wahrnehmung der Umwelt speisen, deren Er-
scheinungsbild sich mit dem Industriezeitalter gewandelt hat. Als Ursachen für die
Häufungen apokalyptischer Erwartungen müssen drei Beobachtungen angenommen
werden:
(1) gewaltsame Zerstörungen,
(2) friedliche Zerstörungen und
(3) befürchtete Zerstörungen. (Vgl. Gassen 1985-A, S. 198f.)
Gewaltsame Zerstörungen meinen dabei tatsächliche Kriege, friedliche Zerstörungen
meinen „Umweltverschmutzung, Waldsterben, Reaktorunfälle, Giftgaskatastrophen“,
Klimaerwärmung, Polkappenschmelze, Bienensterben, das Ozonloch und ähnliches,
befürchtete Zerstörungen meinen als psychologische Komponente eine empfundene
Bedrohung respektive ein erwartetes Bedrohungspotenzial wie die Angst vor der glo-
balen Vernichtung durch einen Atomkrieg oder, nach 9/11, die Furcht vor Terror und
Bioterror. Durch dieses gerade auch medial manifestierte Zerstörungskompendium
entsteht unabhängig vom historischen Kontext „ein allgemeines, »zeitloses« Gefühl
von Untergang (…).“ (Ebd., S. 199) Und dieses ist der Nährboden für apokalyptische
(Film-)Visionen.

12.3 Imaginierte Millenniumspanik der Zitadellenkultur

237

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Liniennetze und Knotenpunkte: TRAIN TO BUSAN

und das Schlusswort

Die hier dargelegte Vielschichtigkeit und Interpretationsvielfalt ist nicht allein auf
Romero zurückzuführen. Sie ergibt sich aus den komplex vorhandenen Motivwur-
zeln. Der moderne Zombie ist die Kulmination der Untergangs- und Untotenängste,
die sich in der Menschheitsgeschichte herauskristallisierten. Zugleich ist er das Dana-
ergeschenk des Medienzeitalters. Seine destruktive Wucht erhielt er durch die Reflexi-
on der Zeitgeschichte. Dies ermöglichte die ikonographische Verdichtung zu seiner
apokalyptischen Dimension. Denn durch die Motivneuerungen konnte der Zombie
jene apokalyptischen Assoziationen generieren, die sich als maßgeblich herausstell-
ten.620

Die Repression von Ethnien durch Europäer brachte die Figur indirekt hervor
und die Eingriffe der Amerikaner in die haitianische Autonomie übertrugen das
Monstrum in die Popkultur, wo es sich verselbständigte. Von nun an reagierte es auf
gewaltsame äußere Einflüsse und passte sich ihnen an, trat als Vernichtungsinstanz
denen entgegen, aus deren Vernichtungstätigkeit es erst entstanden war. Ist es da ver-
wunderlich, wenn Bilder aus World War Z solche vorweggreifen, die 2015 mit den
Flüchtlingsströmen in die Medienwelt drangen? Ist es verwunderlich, dass die Barba-
rei gegen Ethnien, die jahrhundertelang in die Welt getragen wurde, nun als Mons-
trum im diegetischen Raum zurückkommt?

Zombies reihen sich in religions- und kulturkreisübergreifender Untotenkonzep-
te, welche die Menschheit und ihre Sinnfragen prägen. Als genuines Medienmons-
trum spiegeln sie zugleich ein Konvolut an Ängsten, welche für die globalisierte Ge-
sellschaft bestimmend sind. Neben der Angst, die subjektdefinierende Individualität
und Selbstbestimmung durch das Tempo der Gegenwart zu verlieren, generieren
Zombies auch Ängste, welche durch mediale Allgegenwart in das kollektive Gedächt-
nis der entgrenzten (und somit allein schon annähernd apokalyptischen) Welt einge-
brannt sind: Städte als Bedrohungszentren, Terrorismus, Pandemien und ihre Ver-
breitungswege, Bürgerkriege, Chaos und Anomie. Und wo die Überpräsenz des po-
tenziellen Todes attestierbar ist, ist zugleich eine Verdrängung des abgebildeten Todes
festzustellen. Eben hier findet sich der Untote. Er lässt Verdrängung nicht zu, reflek-
tiert die Gegenwart und verweist in eine dystopische Zukunft. In der Zombieapoka-
lypse gibt es keinen Heilsplan, keine Ordnung und Struktur. Aber es gibt eine Abfolge
von Ereignissen, die sich stets aus den Schwachstellen des (politischen und sozialen)

13  

620 Zombies kannibalisieren die Popkultur und greifen als Motiv pandemisch um sich. Sie zitieren und
referenzieren selbstreflexiv sich und andere Horror- und Popkulturgüter, worauf Isabel Cristina
Pinedo verweist, vgl. Cooke, S. 209, Anm. 5.

239

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Systems generieren. Das Entstehen des modernen Zombies fußt auf einem Entwick-
lungsprozess, der stets im Kontext großer Krisen, Konflikte und Katastrophen voran-
getrieben wurde. In seiner heutigen Ausprägung stellt das Monstrum den (vorläufi-
gen) evolutorischen Schlusspunkt allegorischer Angstvisualisierungen dar.621

Viele Religionen, von Hochkulturen bis zu nativen Völkern, brachten Totenkulte,
Jenseits- sowie Geister- und Seelenvorstellungen hervor. In deren tradierten Mythen,
Geschichten und Apokalypsen finden sich Figuren und Ereignisse, die deutliche As-
soziationen zum Zombie zulassen. Deshalb ist im Umkehrschluss die universelle
Funktionalität des Monstrums erklärbar: Es greift in vorhandene Erfahrungs- und
Kulturhorizonte ein. Bspw. stieß Bräunlein bei den Alangan-Mangyan auf der philip-
pinischen Insel Mindoro auf den Kablag. Kablags kommen in der Dunkelheit und
beißen, so berichten es die Mangyan-Kinder. Erwachsene ergänzen:

„Kablag, das sind die Toten, die zurückkehren. Sie überfallen Lebende, um sie zu beißen.
Die Menschen werden dann krank und sterben bald darauf.“622

Selbiger Erzähler berichtet weiter:
„Sie fallen Dich richtig an, sie wollen beißen, Du mußt dann kämpfen! Jederzeit kann es
passieren.“ (Zit. n. ebd., S. 105)

Der Berichtende analogisiert von sich aus Zombiefilme, namentlich Night of the
Living Dead. Und Bräunlein bestätigt oberflächliche Parallelen zu haitianischen
Zombis623 und zum Romero-Zombie.624 Der deutlichste Unterschied ist, dass Kablags
als Naturzustand des Todes auftreten und freiwillig zurückkehren (vgl. ebd., S. 111,
Anm. 19).

Der Frage nach den Ursachen der kulturübergreifenden Wirkmächtigkeit der
Zombiebilder wird mit der vorliegenden Untersuchung ein Baustein hinzugefügt. Es
wurde dargelegt, wie umfassend das Motiv und dessen Analogien sich aus der Viel-
zahl von körperhaften Untotenvorstellungen speisen, aus ihnen resultieren und/oder

621 Erinnert sei, dass die Personifikation unfassbaren Schreckens ein menschliches Bedürfnis zu sein
scheint und sich vielzählig in der Kunstgeschichte findet. Pars pro toto sei auf Arnold Böcklins Die
Pest (1898, Tempera auf Holz) und Alfred Kubins Der Krieg (1903, Feder-Kreide Lithographie) ver-
wiesen.

622 Zit. n. Bräunlein, S. 99f. Ein Kablag sei die verrottende Hülle eines Menschen, vergleichbar mit
einem Schneckenhaus, die nach dessen Tod übrig bleibe, vgl. S. 103f.

623 Vgl. ebd., S. 110f. Ihm zufolge kennen auch die Mangyan die bewegliche Seele (abiyan), die den
Körper zeitweise verlassen könne, vgl. ebd., S. 102. In Kombination mit dem fest im Körper sitzen-
den Rungaw als zweite vitale Kraft sei eine Art Zweiseelenkonzept vorhanden. Zur nativen Vorstel-
lung von Körper und beweglicher Seele ist Edward B. Taylors Animismustheorie aufschlussreich.
Diese basiert auf der Feststellung, dass man im Traum an anderen Orten sein könne. Für native Völ-
ker könne dies zur Vorstellung einer Loslösung der Seele vom Körper geführt haben, ohne dass der
Leib sterbe, vgl. ebd., S. 100f.

624 So berichtet er bspw. von einer Überlieferung, die Gefechte mit einer wachsenden Zahl von Kablags
beschreibt, die nachts angegriffen hätten und mit Macheten und Messern bekämpft hätten werden
müssen. Sie hätten die Dorfbewohner gebissen. Wer gestorben sei, sei als Kablag zurückgekehrt.
Dies habe zu einem exponentiellen Wachstum der Masse geführt, die sich epidemisch verbreitet ha-
be, vgl. ebd., S. 107f. Die Parallelen sind offensichtlich: Die Masse, die Kontagiosität, die Unbe-
herrschbarkeit.

13 Liniennetze und Knotenpunkte: TRAIN TO BUSAN und das Schlusswort

240

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


auf sie rekurrieren. Als Beleg kann der junge Mangyan-Mann herangezogen werden,
der seine Untotenvorstellung mit der des kinematographischen Zombies vervollstän-
digt und seinen Glauben so auch bestätigt sieht. Besonders für die westliche Kultur
lassen sich zudem klassische Bewältigungsstrategien belegen, die analog zum Um-
gang mit dem Tod in der kunsthistorischen Verbildlichung stehen. Der Tod (sowohl
der eigene als auch der eines Fremden) ist als ewiges Abstraktum schwer zu bewälti-
gen. Das Sterben ist erlebbar, der Tod jedoch nicht. Die apokalyptischen Dimensio-
nen von (Bürger-)Krieg, Elend, Hunger und Seuchen verschärfen dies. Die Kultur als
Bewältigungsmaschinerie gab dem Unfassbaren darum auf vielfältige Art ein Antlitz
und personifizierte die Angsttopoi, da der Tod nur vom Leben her erfassbar ist. In der
Kultur wurde er zum Bild. In dieser Traditionslinie von Todesbewältigung und Unter-
gangsangst steht der mediengedachte Zombie. Dieser ist keine alte Horror- und Gru-
selgeschichte, keine Sage, kein Märchen, nichts, was seit Jahrhunderten zu Moral und
sittlichem Verhalten erzieht. Er ist ein Kind des Medienzeitalters.

Auch wenn Kulturkritiker wie Ulrich Horstmann darauf verweisen, dass die
Menschheitsgeschichte bis auf wenige Friedensjahrzehnte immer von Krisen und
Kriegen geprägt gewesen sei, so ist doch das Bewusstsein um eine permanente Bedro-
hung und ständige Kriege, Krisen und (Natur-)Katastrophen mediengemacht und
wird heute anders wahrgenommen als vor dem Radio, dem Fernsehen und der Tages-
zeitung. Die Verdichtung vieler singulärer Ereignisse als apokalyptische Teilmengen
verschmilzt in gerafften Abendnachrichten zu einer Gesamtbedrohung.625 Dabei wer-
den Leitthemen offensichtlich, die sich als apokalyptisch erfassen lassen, nämlich (1)
Kriege und (2) Bürgerkriege, (3) der Hunger, (4) die Pest und der Tod. Der moderne
Mensch ist nicht in der Lage, auf diese massive Bündelung in der jeweils gleichen In-
tensität zu reagieren. Er stumpft der Realität gegenüber ab. Günter Anders nannte
dies Apokalypseblindheit. Der Einzelne nimmt die Bedrohung für die Menschheit
nicht wahr, nur noch die für sich selbst. Auch hier greift der Zombie an, rückt den
individuellen Menschen in den Fokus, konfrontiert, schockiert und zwingt zur Refle-
xion. Die Vielzahl an Modulationen, die sich anhaltend über verschiedene mediale
Formen verbreitet, lässt auf einen prekären Konflikt zwischen Lebenswelt und Selbst-
verortung in der Gesellschaft und der eigenen Kultur, zwischen Individuum und
(Welt-)Politik schließen. Der Zombie ist Signifikant für diese Krisenwahrnehmungen
und die individuelle Suche nach Bewältigung. Trotz aller Konstanten im historisch

625 Während die Zahl der Konflikte und großen Katastrophen weltweit fällt, nimmt ihre mediale Prä-
senz zu, vgl. Van Bebber, S. 18. Das Überangebot an Medien, die in eine angenommene Hyperreali-
tät voller Schrecken münden, lässt in ihrer Reflexion durch die Künste eine Kultivierung des Schre-
ckens erkennen. Ängste werden mit Ängsten beantwortet. Van Bebber findet ein prägnantes Bild:
„Wie ein Virus, das im Zeitalter der Globalisierung rasant als Pandemie über den Erdkreis wütet,
grassiert die Angst im medialen Raum (…).“ Ebd., S. 19. Die konkurrierenden Medienprodukte
widmen sich im Buhlen um Aufmerksamkeit in Selbstreproduktion dem Thema, dem die meiste
Aufmerksamkeit gewiss ist. „Dabei ist die Halbwertzeit einzelner Angstdiskurse enorm gesunken:
Verliert der eine Gegenstand der Hysterie an Kraft, kündigt sich sofort die nächste Batterie von
Angstthemen an. Diese angstfokussierte Seite einer sich medial reproduzierenden »Hyperrealität«
kann man im Sinne Baudrillards als Bestandteil des »Zeitalters der Simulationen« verstehen, in dem
die Zeichen sich verselbstständigen und nunmehr referenzlos fortwirken.“ Ebd., S. 18.

13 Liniennetze und Knotenpunkte: TRAIN TO BUSAN und das Schlusswort

241

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


gewachsenen Habitus verkörpert er variable, zeithistorische Ängste. Sein Auftauchen
ist dabei stets eine Reaktion und folgt der sich verstärkenden Krise. Dies lässt ihn als
Reflexionsfläche für zeitaktuelle Probleme und als geeignetes Mittel zur Verhandlung
und Verarbeitung erscheinen.626

Abschließend seien diese zusammenlaufenden Traditionslinien anhand des süd-
koreanischen Films Train to Busan (Busanhaeng, Südkorea 2016, Regie: Yeon
Sang-ho) belegt. Dieser ist der erste Zombiefilm, der auf den Filmfestspielen in Can-
nes gezeigt wurde. Und dies 2016, zu einem Zeitpunkt, an dem man durchaus anneh-
men könnte, dass im Zombienarrativ alle Wendungen und Variationen auserzählt
worden seien. Was also hat gerade dieser Film noch zu sagen? Er transportiert weit
über seine erzählerischen Qualitäten hinaus das Zeichenarsenal, welches den Höhe-
punkt der Modernisierungen des Motivs und seines ästhetischen Potenzials markiert.
Ergänzt durch die Perspektiven, welche die Parallelgeschichte Seoul Station (Süd-
korea 2016, Regie: Yeon Sang-ho) eröffnet, erfassen diese beiden Filme inhaltlich und
formal ganz präzise die Angstbilder der globalisierten Gesellschaft und belegen den
kulturellen Transfer. Während theologische Apokalypsen starr sind, passte sich der
Untote den technisch-wissenschaftlichen, den ökologischen und den militärischen
Bildern eines denkmöglichen Menschheitsuntergangs an. Darum ist das Medien-
monstrum Zombie trotz aller Phantastik eine universell funktionale Figur.

Der Film findet vielfältige Bilder für die Globalisierung des Schreckens: Die po-
lierte Nobelkarosse des Fond-Managers Seok-Woo (Gong Yoo) schiebt sich durch das
nächtliche Seoul zum Hauptbahnhof, während sich seine Tochter Su-An (Kim Su-An)
über sein Verhalten beklagt. Der Workaholic vernachlässigt sie und ist kaum in der
Lage, dies vor ihr zu verbergen. Um guten Willen zu demonstrieren, begleitet er sie
auf der Fahrt nach Busan, der Hafenstadt im Süden. Plötzlich muss er halten, um eine
Kolonne von Rettungsfahrzeugen passieren zu lassen. Eine Spiegelung im Fenster des
Wagens zeigt das Ziel der Rettungskräfte: Ein über mehrere Stockwerke brennendes
Hochhaus, welches sich im Schein der Flammen gespenstisch vom Nachthimmel ab-
hebt. Zeitgleich beginnt es, Asche zu regnen, die Su-An wie Schneeflocken in ihrer
Hand einfängt. Dies ist ein unverkennbarer Anschluss an die Ikonographie des
11. Septembers. Diese Bildverweise werden assoziativ erkannt, wodurch ein latentes
Bedrohungsempfinden aufgebaut wird. Von diesem Moment nahenden Unheils er-
folgt ein Schnitt auf eine Totale des Bahnhofs. Hier beginnt der Horror.627 Aber er
geht nicht vom internationalen Terrorismus aus, sondern von den neuen Angstbil-

626 So erklärt sich bspw. Kleinschnittger, „dass ein Grossteil der aktuellen Popularität des Zombie da-
rauf zurückgeht, dass er sinnbildlich für den Konflikt zwischen System und Lebenswelt steht und
über seine Rezeption eine individuelle Auseinandersetzung mit diesem ermöglicht wird.“ Klein-
schnittger, S. 175.

627 Thomas Elsasser bezeichnete das neue Kino als „Kino des Post-Traumas“, vgl. Preisinger, Alexander;
Schmidl, Stefan: Horror der Realität. Das Trauma des Nationalsozialismus als Schreckensstrategie in
War of the Worlds (2005). In: Van Bebber, Jörg (Hrsg.): Dawn of an Evil Millennium. Horror/Kultur
im neuen Jahrtausend, Darmstadt 2011, S. 221-225, hier S. 221. Charakteristisch ist ein Paradig-
menwechsel: „Statt sinnstiftender Erzählung und damit cineastischer Katharsis – also der aristoteli-
schen psychohygienischen Reinigung durch das Miterleben von Angst und Mitleid – werden exzes-
siv inszenierte, kreativ ausgestaltete Katastrophen-, Gewalt- und Zerstörungsszenarien geboten (…).

13 Liniennetze und Knotenpunkte: TRAIN TO BUSAN und das Schlusswort

242

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


dern, die durch die 9/11-Angriffe ins kollektive Bewusstsein geholt wurden. Hier
wurden die Bioterrorpanik und die Angst vor der Infektion als Waffe reaktivierend
mit konkreten Bildern unterfüttert. Die Ikonographie des Zombies konnte stets mit
neuen Katastrophenbildern ergänzt und an wechselnde mediale Gegebenheiten ange-
passt werden. Sein Auftauchen nach 2002 steht dabei im direkten Zusammenhang zu
den neuen Desasterbildern. Er erwies sich hier in seiner hyperkinetischen Form als
idealer Träger der Seuchenfurcht und ihrer Verbreitungsgeschwindigkeit. Der Stellen-
wert der Infektion verschob sich und überlagerte die Angst vor dem Gefressen- und
Assimiliertwerden.628

Es verwundert darum wenig, dass Train to Busan ein reales Seuchenthema be-
tont. Der Film wird mit Andeutungen zur Maul- und Klauenseuche in der Gegenwart
Südkoreas verortet und an den Traditionslinien der Post-9/11-Zombienarrationen
orientiert. Direkt nach der Aufblende dominiert ein künstlicher Mensch das Bild, eine
lebensgroße Figur, die mit ihrem mechanischen Arm den Verkehr einer Landstraße
zu einer Schleuse kanalisiert. Dort fährt ein Fahrzeug ein und wird sogleich desinfi-
ziert, während sich der Fahrer beim Personal nach dem Grund erkundigt. Er vermu-
tet einen neuerlichen Ausbruch der Maul- und Klauenseuche und dass ihm nun aber-
mals sein Vieh getötet würde. Die MKS bricht im asiatischen Raum seit mehreren
Jahren regelmäßig aus. Es gelingt dort nicht, diese hochinfektiöse Tierpandemie unter
Kontrolle zu bringen, weshalb solche Quarantänebereiche und Straßenschleusen in
den ländlichen Gegenden zu einem gewohnten Bild geworden sind. Dem Fahrer wird
jedoch versichert, dass es eine reine Vorsichtsmaßnahme sei, da in einem nahegelege-
nen Biotech-Zentrum ein Leck entdeckt worden sei.

Dieses Seuchenszenario fußt zwar auf den Problemen, mit denen sich Südkorea
seit einigen Jahren auseinandersetzen muss und somit in der exakten Krisenwahrneh-
mung der Gegenwart, es steht aber auch äquivalent zur allgemeinen Seuchenfurcht
nach 9/11.629 Sarasin erarbeitete den Bioterror nachvollziehbar als zugespitzten Aus-
druck der Angst vor der Infection, die entscheidende Angsttrope der Globalisierung
und des 21. Jahrhunderts (vgl. ebd., S. 177). In der globalisierten Welt greift die Infek-

Essentielle Bestandteile dieses destruktiven Genrekinos sind medial referenzialisierbare Ereignisse
der Zeitgeschichte“ (ebd., S. 221), die durch allegorisierende Nutzung zum Symbolbestand des Kon-
sumenten würden. Der Gegenwartsfilm werde so zum Archiv des kulturellen Gedächtnisses. Der
Bezug auf realitätsentlehnte und wahrnehmungsprägende Bilder erleichtere die Wiedererkennung,
was Emotionalität und Glaubwürdigkeit steigere.

628 Die Verknüpfung bakteriologischer Angstdiskurse mit dem internationalen Terrorismus gründet in
der imaginären Gleichsetzung des biologischen Fremdkörpers in der Gesellschaft mit dem Anderen,
in diesem Fall dem exotischen Terroristen, vgl. Sarasin, S. 141-150. Hier werden Analogien dieses
(Verschwörungs-)Denkschemas als in der Geschichte immanent erarbeitet. Denn äquivalente Mus-
ter finden sich als Kausalkette des westlichen Imaginären auch für Juden, für Araber, orientale Inder
und für osteuropäische Ethnien. Entsprechend ist dieses Denkschema als die Geschichte überspan-
nend zu kennzeichnen.

629 Vgl. Sarasins Essay. Auch im offensichtlichsten Vorbild, World War Z, wird nicht von Terror, son-
dern von einer Seuche ausgegangen. Von einem renommierten Virologen im Film heißt es: Eine
Seuche in Analogie zur spanischen Grippe, die es 1918 noch nicht gegeben, die bis 1920 jedoch 3%
der Weltbevölkerung getötet habe.

13 Liniennetze und Knotenpunkte: TRAIN TO BUSAN und das Schlusswort

243

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


tion rasant um sich, da ihr alle modernen Verbreitungswege offenstehen.630 Auch die-
ser Spread-speed, dem entfesselten und grenzenlosen Verbreitungstempo, passte sich
der Zombie mit seiner Geschwindigkeit an. So wuchs die Infection zum dominanten
Charakteristikum des Krypto-Zombies und hielt die Verknüpfung von Pest und Un-
toten auch im 21. Jahrhundert im Bewusstsein.

Dem Umstand geschuldet, dass Train to Busan in einem Hochgeschwindig-
keitszug spielt, kippt er nun vollends aus dem einstigen Horror, der von Bedrohungs-
latenz lebte, in das hyperkinetische Actiongenre. Hier markiert der Film den End-
punkt bildästhetischer Anpassungen. Es ist feststellbar, dass nicht nur die Visualität,
sondern nun auch die Geschwindigkeit (sowohl als Bestandteil der Narration und im
Erzählfluss als auch im Schnitttempo) aus dem Horror-Usus in die Strategien des Ac-
tionfilms wechselt.631

Da Medien und Kommunikationskanäle stets Rückwirkungen auf die Bildästhetik
des Zombiefilms erzeugten, gehört die kritische Auseinandersetzung mit ihnen quasi
zum guten Ton im Genre. Traditionsgetreu zeigt sich dies auch in Train to Busan.
Drei Ebenen sind dabei wichtig: Das Telefonat, die Online-Kommunikation über so-
ziale Netzwerke und der passive Konsum von Nachrichtenbildern.632 Nahezu jede
wichtige Information dringt auf telefonischem Weg in den Zug. So werden Bilder
vom Ausmaß der Katastrophe und von individuellen Schicksalen erzeugt.

Zeitgleich berichten die auf großen Monitoren an den Decken des Zuges präsen-
ten Medien von Chaos, Gewalt und Tumulten in den Städten. Hier ist der Animati-
onsfilm Seoul Station als detailreiche Ergänzung zu verstehen, denn er gibt über die
TV-Bilder hinaus einen Blick auf die Straße frei, auf das Konfliktpotenzial vor und
hinter den Barrikaden, auf Flüchtlingsströme und militärische Sicherheitsbereiche
und somit auch auf den Versuch, Grenzen aufrechtzuerhalten. Die Sperren von Poli-

630 Im Postmillennium-Horror wird auch der digitale Datenstrom als pandemischer Verbreitungsweg
interpretiert. Dies ist bspw. das Paradigma in Pulse (Kairo, Japan 2001, Regie: Kiyoshi Kurosawa)
und dem Remake Pulse – Du bist tot, bevor du stirbst! (Pulse, USA 2006, Jim Sonzero), wel-
chem noch zwei Fortsetzungen nachfolgten. Diese Filme erzählen von elektrischen Datenströmen
(vornehmlich denen des Internets), welche zu Bewegungsräumen für Geister werden und die Welt
in eine apokalyptische Leere stürzen. Auch der episodische The Signal (USA 2007, Regie: David
Bruckner, Dan Bush, Jacob Gentry) setzt als Ausgangspunkt ein nicht definiertes Signal, welches
durch das Fernsehen übermittelt wird und die Rezipienten in mordlustige Wahnsinnige verwandelt.
Der jüngste Beitrag in diesem Korpus ist Cell (USA 2016, Regie: Tod Williams), basierend auf Ste-
phen Kings Puls (Cell, 2006).

631 Eine Orientierung am international sehr wohlwollend aufgenommenen Snowpiercer (Südkorea,
USA, Frankreich 2013, Regie: Bong Joon-ho) ist naheliegend. Dieser handelt von einem Zug, der
seit 17 Jahren durch die zugefrorene apokalyptische Welt fährt. In dessen Inneren finden sich die
letzten Überlebenden in einer strikt horizontalen Gesellschaftsordnung von vorn nach hinten, also
von reich zu arm.

632 Für alle Produktionen nach 2000 gilt: Der medienreflexive Charakter steht im Zusammenhang mit
der Ausweitung medialer Angebote. Das Web 2.0 fand über Breitbandleitungen Einzug in die Haus-
halte und ist heute aus dem Alltag nicht mehr wegzudenken, die DVD löste die VHS-Kassette ab
und digitalisierte den Datentransport von Bild und Ton, was durch Blu-Ray Disc, überdimensio-
nierte tragbare Festplatten u. ä. heute zur Selbstverständlichkeit geworden ist. Handys entwickelten
sich zum multimedialen Unterhaltungsgerät. Die Vernetzung prägt die Kommunikation und den
Informationsfluss tiefgreifend.

13 Liniennetze und Knotenpunkte: TRAIN TO BUSAN und das Schlusswort

244

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


zei und Militär generieren Todesfallen. Auf die davor angestauten Menschenmassen
drängen von hinten Zombies ein. Die Monitore in Train to Busan zeigen hiervon
nur gefilterte, entindividualisierte Aufnahmen. Individuelle Schicksale gehen zu
Gunsten des spektakulären Bildes verloren.

Spezifischere Einblicke liefern die Smartphones und die Onlineästhetik digitaler
Kommunikationskanäle. Soziale Netzwerke führen das „Hot Keyword: Zombie“, ein
Verweis darauf, dass das Monster diegetisch bekannt ist.633 Der Film zitiert direkt die
Verbreitungswege von Katastrophenvideos und parallelisiert die Geschwindigkeit der
Zombies mit der Übertragungsgeschwindigkeit der Informationen. Ein Video zeigt
Untote, die in Trauben an Hubschraubern hängen (Bilder, die ebenso an den Fall Je-
rusalems in World War Z erinnern). Schließlich regnen die Leiber vom Himmel,
schlagen in den Asphalt, stehen auf und jagen weiter – der Leichenregen, der einfüh-
rend als Mythe um den Bischof Belsunce erarbeitet wurde, findet sich hier in der Iko-
nographie der tobenden Bestien. Wie es 1720 dem Bischof klar werden sollte, so zeigt
der Seuchenregen auch hier, dass es keine sicheren Inseln gibt.634

Horror erzeugt Angstgefühle, da er Urängste und latentes Bedrohungsempfinden
auf- und angreift. Und Horror behandelt den Raum. Er wird zu klein oder unüber-
schaubar riesig, wobei jeweils die Möglichkeit zur Flucht schwindet. In Train to
Busan wird die Weitläufigkeit Südkoreas kontinuierlich auf die Stadt, dann auf die
Stahlröhre des KTX-Hochgeschwindigkeitszuges und zuletzt auf die kleinen Toilet-
tenräume reduziert. Der Film lebt von Raumkonflikten, bietet nur wenig Platz im In-
neren, während draußen die Entgrenzung und Enträumlichung der Apokalypse wütet.
So illustriert schon die zweite Bahnstation die landesweite Katastrophe und die Hilf-
losigkeit der eingeengten Menschen. Es wird hier nicht angehalten, sondern eine ent-
schleunigte Passierfahrt durchgeführt. Dadurch sind die Passagiere gezwungen, das
Massaker auf dem Bahnsteig zu beobachten und das entgrenzte Element der Kata-
strophe zu erfassen: Die Seuche erreichte den Bahnhof noch vor dem Zug.

Der Enge des Raumes ist auch geschuldet, dass sich die Zombiemasse auftürmt
und in Wellen durch die Gänge schwappt. Diese Masselogik überwindet Hindernisse.
Wenn sie doch an Fensterfronten anbranden, taucht das altbekannte Motiv der Kon-
frontation auf Sicht auf. Ungewöhnlich häufig werden in Train to Busan die Gren-
zen der Räume durch Fensterscheiben markiert, hinter denen sich die Zombies an-
stauen. Die Brüchigkeit wird jedoch permanent betont, indem die Scheiben splittern
und sich die todbringende Masse in den Raum der Lebenden ergießt. Dadurch wird

633 Vielfach ist auffällig, dass, obwohl die meisten Zombiefilme in der Produktionsgegenwart verortet
sind, innerdiegetisch niemand weiß, was ein Zombie ist. Dessen popkulturelle Bekanntheit wird
schlicht ausgeblendet, um Spannung aus der Konfrontation mit dem gefährlichen Unbekannten zu
generieren.

634 Bezeichnend, dass in World War Z Bilder des Leichenregens mehrfach an genau dem Ort auftau-
chen, der als einzige Bastion auf dem Planeten galt: Jerusalem. Wie in der Vorlage geschildert wird,
errichtete man in Israel präventiv Schutzmauern., vgl. Brooks 2010, S. 52f. Im Buch jedoch, welches
mit dem Motiv der langsamen Zombies arbeitet, hält Jerusalem. Erst im Ansturm der Post-9/11-
Zombievariation ergießen sich die Massen wie Wellen über die hohen Mauern und branden durch
die engen Gassen der Stadt.

13 Liniennetze und Knotenpunkte: TRAIN TO BUSAN und das Schlusswort

245

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


die Entgrenzung als Motiv der Globalisierung und der Apokalypse gleichermaßen be-
tont.

Neben solchen detaillierten Momenten bietet der Film Totalen apokalyptischer
Stadt- und Landschaftsansichten mit Bränden und unheilvollen Rauchschwaden über
Straßenzügen, mit aufgetürmten Autowracks und Blut auf dem Asphalt. Ergänzt wer-
den diese durch kriegsassoziative Bilder. Besonders deutlich finden sie sich in den fi-
nalen Einstellungen, welche in der seit dem Ersten Weltkrieg gewohnten Bildlichkeit
Stacheldrahtverschläge mit darin hängenden gekrümmten Leibern zeigen sowie Lei-
chenberge, die noch schwelen oder brennen. Gerade die letzten Einstellungen, eine
Eisenbahnbrücke über einem Fluss, in dem unzählige Leichen treiben635 sowie der
bedrohlich dunkle Tunnel am Ende der Brücke mit Sandsackstellungen und Stachel-
drähten davor, generieren Assoziationen zum Koreakrieg, insbesondere zu No Gun Ri.
Zu fragen wäre, ob der Film dies absichtlich tut oder ob bereits die Positionierung des
Zombies in Korea ausreichte – denn schließlich generiert die Monstrenfigur solche
Bilder als Automatismus.

Die kritische Reflexion von Gesellschaft und Zeitgeschehen ist und bleibt ein
klassischer Topos. Das Gewicht, welches Regisseur Yeon Sang-ho diesem Thema bei-
misst, wird jedoch erst in Kombination mit Seoul Station vollständig erfassbar.
Denn die Reflexion der gewandelten Bilder von Familie, Partnerschaft, Freundschaft
und Mitmenschlichkeit durch Globalisierung und Marktwirtschaft wird nur durch
beide Filme komplett, die Gegenpole zueinander bilden und sich ergänzen. Die Fahrt
zur Ex-Frau nach Busan stellt sich die für Seok-Woo ebenso als eine Fahrt in die Ver-
gangenheit wie auch in die Zukunft dar. Also zu dem, was einst Familie war und –
motiviert durch die Mahnungen der Mutter – vielleicht auch wieder werden kann. In
Seoul Station gestalten sich verwandtschaftliche und partnerschaftliche Verhältnis-
se ambivalent, sind bewusst schwierig zu verorten und pendeln zwischen Ausbeutung
und Geschäftsbeziehungen, deren Leidtragende stets die Zwangsprostituierte Hye-
Sun ist. Insgesamt thematisieren beide Filme Scheidungskinder, Singles, eine junge
Familie mit hochschwangerer Frau (wie so oft fungieren speziell das Kind und die
schwangere Frau als Hoffnungsträger), ein Geschwisterpaar, die erste Liebe, Freund-
schaften und Peer Groups sowie berufliche Gruppen und ihre Hierarchien.

Train to Busan gewährt über die klassischen Themenfelder hinweg anhand der
Berufsbilder spezifische Einblicke in die koreanische Mentalität. Kleider machen hier
Leute und Manager beanspruchen für sich in der Extremsituation einen höheren
menschlichen Wert. Sie geben den Ton an und knüpfen ihre Führungsqualitäten an
ihre Maßanzüge. Die Betonung der Wichtigkeit von Uniformen erfolgt aber auch
beim Zugpersonal, welches penibel auf seine Kleiderordnung achtet. Durch Seok-
Woos Beruf wird das Katastrophennarrativ zudem verstärkt in aktuelle Krisenthemen
eingebunden. Er ist Fond-Manager und vertritt die Finanzwelt, die Gesellschaften ins

635 In einem Fluss treibende Leichen erzeugten bereits in Krieg der Welten (War of the Worlds,
USA 2005, Regie: Steven Spielberg) kraftvoll düstere und trostlose Bilder. Auch gibt es in Train to
Busan wie in War of the Worlds eine Szene eines Zugs in voller Fahrt, der vollständig in Flam-
men steht.

13 Liniennetze und Knotenpunkte: TRAIN TO BUSAN und das Schlusswort

246

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Wanken bringen kann. Sie ist als Sinnbild der Schattenseiten von Ökonomie und Glo-
balisierung durchaus zu einer modernen existenzbedrohenden Angsttrope geworden.
So ist Train to Busan zugleich in der jüngst von Jan Distelmeyer erarbeiteten Paral-
lelisierung von Finanzkrisen- und Katastrophendiskursen positionierbar, die seit
2007/2008 bestimmend ist. Die Jahre seit der Finanzkrise seien durch eine Dauerprä-
senz von Untergangstermini für Wirtschaft und Kapital geprägt.636 Dabei sei vor al-
lem die Totalität der Katastrophe bestimmend. Der Mensch ist kein Kollateralopfer
mehr, sondern das einzige direkte Angriffsziel (vgl. ebd., S. 111). Ein Motiv, welches
wir aus dem Zombiefilm nur zu gut kennen.

Seiner Arbeitsmentalität entsprechend stößt Seok-Woo Unternehmen und Men-
schen, die keinen Profit mehr generieren, ab. Hierin lassen sich moderne, kapitalisti-
sche Sklaverei-Topoi lesen.637 Im mitfahrenden Chief Operating Officer Yong-Suk
(Kim Eui-Sung), der nur auf seine eigene Sicherheit fokussiert ist, findet Seok-Woo
seine Zukunftsspiegelung. Dieser entwickelt im Selbsterhaltungstrieb überaus un-
menschliche Reaktionen. Seok-Woo handelt anfangs ebenso egoistisch, stößt Flüch-
tenden die Tür vor der Nase zu und erklärt seiner Tochter, dass Mitgefühl eine Schwä-
che im Überlebenskampf darstelle. Er erfährt jedoch auf der Fahrt seine Katharsis.

Besonders bedeutungsvoll ist, wie sich der Film mit seinen Zombiefiguren gegen
das konservativ-patriarchale Bild der Rollen- und Geschlechterverteilung stemmt.
Frauenfiguren sind anfangs Statisten und bleiben der Männerwelt untergeordnet.
Zombiefilme haben sich jedoch seit jeher als geeignete Bühne für die Rebellion erwie-
sen, da gerade die popkulturellen Untoten als metaphorische Rebellen auftreten, ver-
krustete Strukturen niederreißen und die Elterngeneration verschlingen. Und so ist
auffällig, dass die Katastrophe im Zug mehrmals durch Frauen ausgelöst wird, die
sich mit brachialer Wucht aus dem konservativen Joch befreien. Nicht zufällig ist die
Trägerin der Seuche eine Frau, nicht zufällig ist ihr erstes Opfer eine Frau, welche das
Virus umgehend weiterträgt. Und nicht zufällig gibt eine Frau ein ganzes Abteil dem
Massaker preis, da sie von den Männern schlicht ignoriert wird.

Seoul Station lässt seine Frauenfigur ebenfalls mit Gewalt aus der Unterdrü-
ckung ausbrechen. Diese Kraft kommt hier jedoch insgesamt den Gestrandeten der
Gesellschaft zu. Die Geschichte folgt den Sinnbildern sozialer Abjektionen (nach Ba-
taille, vgl. Menninghaus 1999, S. 523), den Ausgegrenzten, Obdachlosen, Bettlern,
Junkies, Zuhältern und Prostituierten. Darum sind anfangs das Verdrängen, Wegse-
hen, das Unterlassen oder gar Verweigern von Hilfe die Hauptthemen, welche das
Gesellschaftsbild illustrieren. Die Ausgegrenzten verwahrlosen an der Peripherie der

636 Vgl. für Beispiele Distelmeyer, S. 64-85. Dies spiegelt sich in der zeitgleich verdichteten Katastro-
phennarration (wobei Distelmeyer den Begriff sehr weit fasst). „Die Melange aus dem Sich-Ereig-
nen des Katastrophalen und der konspirativen Totalität, die ihrerseits als Mischung aus Globalisie-
rung und Verschwörungserzählung funktioniert, hat Ähnlichkeiten mit den zeitgleich entwickelten
dominanten Fiktionen zur Finanzkrise. Ein weltweiter, anhaltender Niedergang ohne Zufluchtsorte
wird da skizziert, mit dem zu leben bzw. den zu überstehen die gegenwärtige Aufgabe ist. Und zu
dessen Totalität auch gehört, dass – obwohl das Wirtschaftssystem grundsätzlich betroffen ist – eine
Alternative nicht oder nur äußerst schemenhaft in Aussicht gestellt wird.“ Ebd., S. 88.

637 Wichtig ist aber auch: In einer möglichen nachapokalyptischen Welt hätte er keine Funktion. Sein
Beruf ist nicht für einen Wiederaufbau und Neuanfang der Gesellschaft geeignet.

13 Liniennetze und Knotenpunkte: TRAIN TO BUSAN und das Schlusswort

247

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Wahrnehmung, auch wenn sie sich mitten im Stadtzentrum einfinden. Und wenn sie
doch gesehen werden, werden sie zugleich als Bedrohung erfasst. In der Polizeistation
des Bahnhofs wird darum der Ausbruch der Zombiepandemie als Aufstand der Ob-
dachlosen interpretiert, dem nur mit Gegengewalt begegnet werden könne. Ein Teu-
felskreis, welcher der eigentlichen Katastrophe stets den Weg bereitet. Die Schnittstel-
le beider Filme und Welten markiert der mitfahrende Obdachlose in Train to
Busan, dem ebenfalls mit Ausgrenzung begegnet wird, ohne dass der Mensch unter
der verschmutzten Kleidung gesehen würde. Verortet sind diese Grauzonen der Ge-
sellschaft irgendwo zwischen Leben und Tod – sozial untot. Hier fragt Regisseur Yeon
Sang-ho auch, was das Menschsein auszeichnet und wann es aufhört.

Zombiefilme thematisieren immer Zersetzungen und Grenzübertritte, die Zerstö-
rung von dem, was dem Individuum als sicher und gegeben erscheint und somit der
Kultur- und Selbstbewahrung dienlich ist. Solche Grenzziehungen bewahren die
Identität – dies gilt zwischen Gesellschaften und innerhalb einer sozialen Ordnung.
Und allein die Sichtbarkeit einer solchen Grenze, hier durch die Obdachlosen, erzeugt
schon eine latente Bedrohung. Die Globalisierung verwischt die Trennungen zwi-
schen den Kulturen, sie überbrückt die geographische, soziale und kulturelle Distanz.
Die Miniaturform davon findet sich im Bahnhof von Seoul, also an jenem pulsieren-
den Nadelöhr aus ankommenden, weiterreisenden, rastenden und vegetierenden
Menschen. Hier wird sichtbar, was Menschen von Menschen trennt.

Die Gesamtnarration von Seoul Station und Train to Busan erweist sich als
Spiegel der Globalisierung und ihrer gesellschaftlichen Missstände. Beide Filme sind
als Appell an Nächstenliebe, Fürsorge und Toleranz zu verstehen, an die wichtigsten
Bestandteile des Überlebenskampfes und der Bewahrung von Humanität, der Vita ac-
tiva. Sie lassen die egoistischen Ellenbogengesellschaften in der Apokalypse unterge-
hen. Die (Selbst-)Isolation des Individuums muss (auch durch Selbstaufgabe) über-
wunden werden, um das Unheil für das Kollektiv abzuwenden. Wo Seoul Station
die rohe Gewalt zur Befreiung nutzt, rückt Train to Busan die Aufopferungsbereit-
schaft in den Fokus. Beide Filme bilden ein symbiotisches Verhältnis und fordern den
Zuschauer zur Selbstreflexion und Selbstpositionierung auf.

Der Zombie ist stets nur die Initialzündung, der Grenzübertritt. Der Auslöser der
Menschheitsdämmerung bleibt der Mensch selbst. Der Keim des Untergangs liegt im
globalen Bürgerkrieg, dessen Spuren in der medialen Realität dauerpräsent sind. 1993
kanalisierte Hans Magnus Enzenberger die Zerfallserscheinungen, welche die (westli-
chen) Gesellschaften durchziehen, in den Begriff des globalen Bürgerkriegs. Unruhen,
Vandalismus, Ausschreitungen, Plünderungen nach Katastrophen und ähnliches wer-
den hierunter erfasst als ein Bürgerkrieg, „in sich ohne Ziel, ausgehend vom durchaus
auch selbstzerstörerischen Widerstand der Verlierer der Globalisierung.“ (Riedel
2007, S. 133) Eine „barbarisierte Variante des Bürgerkriegs“ in den Metropolen. „Wir
stoßen auf eine Entfesselung der Kriegsmaschine im urbanen Milieu. Ein im engeren
Sinne politisches Bewusstsein existiert nicht mehr. Ideologien sind allenfalls noch äu-
ßerliches Etikett, "bloße Fetzen aus dem historischen Kostümfonds", "Faksimiles". Es
geht buchstäblich um nichts, der Kampf ist zum Selbstzweck und Selbstläufer gewor-
den.“ (Ebd., S. 133f.)

13 Liniennetze und Knotenpunkte: TRAIN TO BUSAN und das Schlusswort

248

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Wir leben in einer Zeit umfassender Vernetzung, sowohl im Hinblick auf die Glo-
balisierung, als auch auf die Informationsgeschwindigkeit der Medienwelt. Und so le-
ben wir auch in einer Zeit, die nicht von einer Krise bestimmt ist, sondern durch ein
Netzwerk von Ereignissen zu einer kompakten Krisenphase verdichtet ist. Und das ist
der Nährboden, auf dem seit 2002 wieder Zombiefilme gedeihen. Wenn Medien gera-
de nicht von einem fernen Kriegsschauplatz berichten, dann vergeht kein Tag ohne
Bilder von Rassenunruhen, Putschversuchen, Amokläufen, Terroranschlägen und
ähnlichem mehr. Bilder von Demonstrationen aus deutschen Innenstädten erinnern
vielfach an Bürgerkriegsbilder mit Polizisten in Rüstungen, gepanzerten Fahrzeugen,
brennenden Müllbergen. Medien vermitteln eine globale Bürgerschaft, die mit sich
selbst im Krieg liegt. Wo Giorgio Agamben mit dem „weltweiten Bürgerkrieg“ einen
globalen Ausnahmezustand als Regierungstechnik meint, der die Grenzen zwischen
Demokratie und Diktatur verwischt,638 erscheint der globale Bürgerkrieg in der me-
dialen Überpräsenz als tatsächlich realer, kriegerischer Akt. Die apokalyptischen Rei-
ter wüten bereits – so suggerieren es die Repräsentationen des alltäglichen Schre-
ckens. Die Zombies sind letztlich nur ihre popkulturell verdichtete Manifestation in
der Fiktion. In ihnen sind die kataklysmischen Panoramen der Vergangenheit zu
einer überschaubaren, verständlichen Ikonographie verdichtet, deren Wiederaufnah-
me und Weiterverarbeitung den reflexiven und apokalyptischen Kern zur Standardi-
sierung ausreifte. Der Zombie sitzt motivisch zwischen Horror und Science-Fiction,
zwischen Vergangenheits- und Gegenwartsreflexion, er ist Erinnerungs- und Warn-
trope zugleich. Er ist Sklave und Rebell, wie er auch gleichzeitig lebendig und tot ist.
Als Monsterfigur erwies er sich als flexibel, sodass seine Ikonographie, stets mit neu-
en Kriegs- und Katastrophenbildern unterfüttert und an neue mediale Gegebenheiten
angepasst, universell bleiben konnte.639

Den neuen Kriegen folgen neue Bildmotive und Vernichtungsästhetiken.640 Die
beschleunigte Reduktion der Kriegsbilder auf pixelige Drohnen- und Bordkamera-
aufnahmen, die nur schemenhaft Gebäude, Fahrzeuge und Menschen erahnen lassen,
bevor sich ihnen eine Rakete entgegenschraubt und sie in Staub- und Feuerwolken
zergehen lässt, machen die Alltäglichkeit visueller Kriegrepräsentation zwar erträglich,
banalisieren jedoch deren Grausamkeit. Die modernen Zombies wirken innerhalb
dieser und hierauf referierender Bildästhetik. Zombiebilder sind immer Kriegsbilder
und immer Seuchenbilder und – je nach Länge der diegetischen Erzählung – auch
immer Bilder des Hungers. Sie sind also per se immer apokalyptisch. Und darum gilt:
Der Zombie erfindet das apokalyptische Rad nicht neu. Viel eher moduliert er das
Zeichenarsenal des Weltendes mit Chiffren, die seit Menschengedenken Katastro-

638 Vgl. Agamben, Giorgio: Ausnahmezustand (Homo sacer II.I), Frankfurt am Main 2004, S. 9.
639 Dies bestätigt Stigleggers These: „Wie andere Konzepte der Verdichtung zuvor, wird auch die mythi-

sche und ikonische Tauglichkeit des Zombies immer neu überprüft und in der populären Kultur er-
probt. Lässt sich das Konzept jeweils neu transformieren und an aktuelle Tendenzen und Bedürfnis-
se anpassen, bewährt es sich als Ikone der populären Kultur – mit all der bereits eingeschriebenen
kulturellen und politischen Metaphorik.“ Stiglegger 2014, S. 116.

640 Vgl. bspw. Müller, Marion G.; Knieper, Thomas: Krieg ohne Bilder? In: Knieper, Thomas; Müller, Ma-
rion G. (Hrsg.): War Visions. Bildkommunikation und Krieg, Köln 2005, S. 7-21, hier S. 10.

13 Liniennetze und Knotenpunkte: TRAIN TO BUSAN und das Schlusswort

249

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


phen illustrieren helfen. Es handelt sich folglich um die Verdichtung historisch ge-
wachsener Angstbilder. Zombies sind in dieser Form das perfekte Supplement zur
Moderne, die apokalyptisch trotz Säkularisierung sind, die die Gesellschaft trotz Ver-
nichtung in Rückprojektion (durch die Animation zur Selbstreflexion) bewahren wol-
len. Da sie verstärkte Popularität erfahren, wenn die Zeitgeschichte krisenhaft wahr-
genommen wird und da sie bildästhetisch die zeitgenössischen Medienimpulse reflek-
tieren, dokumentieren sie die Erschütterung der Ordnung.

Abermals gilt es zu betonen, dass die Regisseure nicht immer Leser philosophi-
scher Schriften sein müssen, sie müssen keine verkopften Pessimisten sein, um derart
treffende Bilder zu generieren. Obwohl es vielfach der Fall sein wird, müssten sie
nicht einmal aufmerksame Beobachter ihrer Gesellschaft und der Popkultur sein,
denn die stets deckungsgleiche apokalyptische Wucht wird vorrangig auf die Figur
des Zombies selbst zurückzuführen sein. Zombies sind als genozide Masseerschei-
nung auf störunanfälliger, rudimentärer biologischer Basis etabliert. Ob nun von Gott
gesandt, in Laboren entwickelt oder ob als Racheschwert der Natur – für das Ergebnis
des Feldzugs spielt die Ursache keine Rolle. Da in den Variationen die Quelle ohnehin
nicht mehr eindeutig greifbar ist und in einem Pool aus irrelevanten Möglichkeiten
verschwimmt, rückt die Folge in den Fokus. Sie konfrontiert den Rezipienten mit
übersteigerten Bildern, die er bereits aus den Nachrichten kennt. Solange also eine
Gegenwart von Krisenwahrnehmungen dominiert wird, wird zugleich ausreichend
assoziatives Bildmaterial für apokalyptische Zombienarrationen generiert. Die
Menschheit liegt mit sich selbst im Krieg. Und die Verdichtung der Reiter im Zombie
ist ein Bild, welches überall auf der Welt verstanden wird, trotz aller Blindheit der ei-
gentlichen Katastrophe gegenüber. Unterm Strich ist der Zombie also eine moderne,
mediengedachte Form, sich mit dem kollektiven Tod auseinanderzusetzen. Diese ge-
schichtsphilosophischen Überlegungen innerhalb der Populärkultur machen auch die
vielzitierten letzten Verse aus Thomas Steans Eliots The Hollow Man – Die hohlen
Männer (1925) obsolet. Denn das ist wohl die Erkenntnis aus der Gegenwartsreflekti-
on des Films: Die Menschheit geht schreiend zugrunde.

13 Liniennetze und Knotenpunkte: TRAIN TO BUSAN und das Schlusswort

250

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Anhang

Zitierte Literatur

Quellen

Gelistet sind alle antiken und klassischen sowie mentalitätshistorischen Quellen (zu-
meist in Übersetzung), Bildbände und Interviewsammlungen, welche Überlegungen
dieser Arbeit maßgeblich beeinflussten und im Fließtext oder Fußnotenapparat direkt
zitiert oder besprochen werden.

  
Alighieri, Dante: Die göttliche Komödie. Aus dem Italienischen von Philaletes, Zürich 1991.
Boccaccio, Giovanni di: Das Dekameron, Deutsch von Albert Wesselski, Leipzig 1988.
Das Gilgamesch-Epos, übersetzt, kommentiert und herausgegeben von Wolfgang Röllig, Stuttgart

2009.
Die Bibel. Nach der Übersetzung Martin Luthers. Mit Apokryphen, (rev. Fassung von 1984) Stutt-

gart 1985.
Friedrich, Ernst: Krieg dem Kriege!, (8.-10. Aufl.) Berlin 1926.
Gaschler, Thomas; Vollmar, Eckhard: Dark Stars. Zehn Regisseure im Gespräch, München 1992.
Homer: Ilias. Odyssee, in der Übers. von Johann Heinrich Voß, München 2002.
Luther, D. Martin: Die gantze Heilige Schrifft Deudsch, (Bd. 2) München 1972.
Marais, Mathieu: Journal et mémoires de Mathieu Marais, avocat au parlement de Paris sur la

régence et le règne de Louis XV (1715-1737). Publiés pour la première fois d’apres le manuscrit
de la bibliothèque impériale. Par autorisation de S.E. te Ministre de l’Instruction publique avec
une introduction et des notes par M. de Lescure, (Bd. 1) Paris 1863.

Peress, Gilles: Farewell to Bosnia, Zürich 1994.
Ders.: The Silence. Rwanda, Zürich 1995.
Petzoldt, Leander (Hrsg.): Deutsche Volkssagen, München 1970.
Terkel, Studs: „Der gute Krieg“. Amerika im Zweiten Weltkrieg. Zeitzeugen sprechen, München

1989.
Thukydides: Der Peloponnesische Krieg, übers. und hrsg. von Helmuth Vretska und Werner Rinner,

Stuttgart 2004.
Züricher Bibel, (4. Aufl.) Zürich 2013.

14  

14.1

14.1.1

251

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Belletristik

Gelistet sind alle belletristischen Werke und Graphic Novels, die über einen Verweis
hinaus für diese Arbeit von Relevanz waren. Querverweise auf geläufige, aber nicht
direkt genutzte Arbeiten sind hier nicht geführt und finden sich im Fließtext in dieser
Form (pars pro toto): H. G. Wells’ The Shape of Things to Come (1933).

  
Brooks, Max: Der Zombie Survival Guide. Überleben unter Untoten, (3. Aufl.) München 2010.
Ders.: Operation Zombie, (2. Auf.) München 2010.
Camus, Albert: Die Pest, (in Übers. von Uli Aumüller) Reinbek bei Hamburg 1998.
Derleth, August: The House in the Magnolias. In: Haining, Peter (Hrsg.): Zombie! Stories of the Wal-

king Dead, London 1985, S. 141-161.
Hearn, Lafcadio: The Country of the Comers-Back. In: Haining, Peter (Hrsg.): Zombie! Stories of the

Walking Dead, London 1985, S. 54-70.
Kirkman, Robert; Moore, Tony; Rathburn, Cliff: The Walking Dead (Bd. 1). Gute alte Zeit, (8. Aufl.)

Ludwigsburg 2012.
Kirkman, Robert; Adlard, Charlie; Rathburn, Cliff: The Walking Dead (Bd. 4). Was das Herz begehrt,

(4. Aufl.) Ludwigsburg 2011.
Dies.: The Walking Dead (Bd. 11). Jäger und Gejagte, (4. Aufl.) Ludwigsburg 2010.
Matheson, Richard: Ich bin Legende, (5. vollst. überarb. Aufl.) München 2013.
McCarthy, Cormac: Die Straße, (8. Aufl.) Reinbek bei Hamburg 2008.
Romero, George; Sparrow, Susanna: Zombie. Horror-Roman nach einem Drehbuch von George

Romero, München 1979.
Romero, George A.; Maleev, Alex: Empire of the Dead. Erster Akt, Stuttgart 2014.
Russo, Jack: Night of the Living Dead. The Anubis, Clairton 1967. Nachdruck in: Kane, Joe: Night of

the living Dead. Behind the Scenes of the most terrifying Zombie Movie ever, New York 2010,
S. 219-300. [Anm. P. D.: „Jack“ ist John Russos Spitzname]

Russo, John: Die Nacht der lebenden Toten, Rastatt 1979.
Ders: Untot, München 1990.
Ders.: Die Nacht der lebenden Toten. Der Roman zu George A. Romeros klassischem Kultfilm,

München 1993.
Ders.: Night of the Living Dead. Based on the screenplay by John Russo and George Romero,

Bridgeport 2014.
 

14.1.2

14 Anhang

252

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Sekundärliteratur, Monographien und Aufsätze

Wurde auf mehrere publizierte Texte eines Autors innerhalb eines Jahres zurückge-
griffen, sind diese alphabetisch geordnet und in den Anmerkungen nach der Erstnen-
nung gemäß der hier gelisteten Reihenfolge als (pars pro toto) Gassen 1985-A und
Gassen 1985-B fortführend zitiert. Wissenschaftliche Fachzeitschriften sind in den
Anmerkungen grundsätzlich nur nach den geläufigen Kurzformen zitiert, die hier
aufgeschlüsselt vermerkt sind.

  
Ackermann, Hans-W.; Gauthier, Jeanine: The Ways and Nature of the Zombi. In: JAF (The Journal of

American Folklore), Bd. 104, Heft 414 (1991), S. 467-469.
Agamben, Giorgio: Ausnahmezustand (Homo sacer II.I), Frankfurt am Main 2004.
Anders, Günther: Über die Bombe und die Wurzeln unserer Apokalypse-Blindheit. In: Anders, Gün-

ther: Die Antiquiertheit des Menschen. Über die Seele im Zeitalter der zweiten industriellen Re-
volution, München 1961, S. 233-324.

Angenendt, Arnold: Theologie und Liturgie der mittelalterlichen Toten-Memoria. In: Schmid, Karl;
Wollasch, Joachim (Hrsg.): Memoria. Der geschichtliche Zeugniswert des liturgischen Gedenkens
im Mittelalter, München 1984, S. 79-199.

Ariès, Philippe: Studien zur Geschichte des Todes im Abendland, München, Wien 1976.
Artaud, Antonin: Das Theater und sein Double, Frankfurt am Main 1969.
Assmann, Aleida; Jeftic, Karolina; Wappler, Friederike: Einleitung. In: Dies. (Hrsg.): Rendezvous mit

dem Realen. Die Spur des Traumas in den Künsten, Bielefeld 2014, S. 9-23.
Aurenhammer, Hans: Art. „Apokalypse“. In: Ders.: Lexikon der christlichen Ikonographie, (Bd. 1)

Wien 1967, S. 176-207.
Aveline, Jean-Marc: Présentation. In: Ders. (Hrsg.): Humanismes et religions. Albert Camus et Paul

Ricoeur, Berlin, Münster 2014.
Bachmann, Michael: Die apokalyptischen Reiter. Dürers Holzschnitt und die Auslegungsgeschichte

von Apk 6,1 – 8. In: ZThK (Zeitschrift für Theologie und Kirche) 86 (1989), S. 33-58.
Ders.: Jesus mit dem Judenhut. Ikonographische Notizen. In: ZThK 100 (2003), S. 378-398.
Baum, Constanze: Ruinen des Augenblicks. Die bildliche Repräsentation des Erdbebens von Lissa-

bon im Kontext eines Ruinendiskurses im 18. Jahrhundert. In: Lauer, Gerhard; Unger, Thorsten
(Hrsg.): Das Erdbeben von Lissabon und der Katastrophendiskurs im 18. Jahrhundert, Göttingen
2008, S. 134-147.

Baumeister, Roy F.; Bushman, Brad J.: Emotionen und Aggressivität. In: Heitmeyer, Wilhelm; Hagan,
John (Hrsg.): Internationales Handbuch der Gewaltforschung, Wiesbaden 2002, S. 598-618.

Beauvoir-Dominique, Rachel: Die künstlerische Tradition des Makaya-Vodou im Kulturerbe Haitis.
In: Hainard, Jacques; Mathez, Philippe (Hrsg.): Vodou. Kunst und Kult aus Haiti [Ausstellungska-
talog], Berlin 2010, S. 167-174.

Bechtol (Jr.), Bruce E.: Paradigmenwandel des Kalten Krieges. Der Koreakrieg 1950-1953. In: Grei-
ner, Bernd; Müller, Christian Th.; Walter, Dierk (Hrsg.): Heiße Kriege im Kalten Krieg. Studien
zum Kalten Krieg, (Bd. 1) Hamburg 2006, S. 141-166.

Beckmann, Gudrun: Europa und die Große Pest 1348-1720. In: Beckmann, Gudrun; Ewinkel, Irene;
Keim, Christiane; Möller, Joachim: Eine Zeit großer Traurigkeit. Die Pest und ihre Auswirkungen,
Marburg 1987, S. 11-71.

Bee, Andreas: Apocalipsis cum figuris. Die Apokalypse Albrecht Dürers. In: Gassen, Richard W.;
Holeczek, Bernhard (Hrsg.): Apokalypse. Ein Prinzip Hoffnung? Ernst Bloch zum 100. Geburtstag
[Ausstellungskatalog], Heidelberg 1985, S. 63-74.

14.1.3

14.1 Zitierte Literatur

253

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Beinert, Wolfgang: Die Leib-Seele-Problematik in der Theologie, Köln 2002.
Benkel, Thorsten: Die Idee des Ekels. Analyse einer Affekt(konstrukt)ion. In: P&G (Psychologie &

Gesellschaftskritik), Heft 1 (2011, 35. Jg.), S. 9-29.
Bergdolt, Klaus: Der Schwarze Tod in Europa. Die Große Pest und das Ende des Mittelalters, Mün-

chen 1994.
Bernecker, Walther L.: Kleine Geschichte Haitis, Frankfurt am Main 1996.
Böcher, Otto: Die Johannesapokalypse, (4. Aufl.) Darmstadt 1988.
Boon, Kevin: The Zombie as Other: Mortality and the Monstrous in the Post-Nuclear Age. In: Chris-

tie, Deborah; Lauro, Juliet (Hrsg.): Better Off Dead. The Evolution of the Zombie as Post-Human,
New York 2011, S. 50-60.

Braungart, Wolfgang: Apokalypse und Utopie. In: Kaiser, Gerhard R . (Hrsg.): Poesie der Apokalypse,
Würzburg 1991, S. 63-102.

Bräunlein, Peter J.: Die Rückkehr zu den ‚lebenden Leichen‘. Das Problem der Untoten und die
Grenzen ethnologischen Erkennens. In: KEA – Zeitschrift für Kulturwissenschaften, Bd. 9
(1996), S. 97-126.

Briefel, Avira: “Shop ‘Til You Drop!“ Consumerism and Horror. In: Dies.; Miller, Sam J. (Hrsg.): Hor-
ror after 9/11. World of Fear, Cinema of Terror, Austin 2012, S. 142-162.

Broich, Ulrich: Untergang des Abendlandes – Untergang der Menschheit. Endzeitvisionen in der
englischen Literatur der Zwanziger Jahre. In: Kaiser, Gerhard R. (Hrsg.): Poesie der Apokalypse,
Würzburg 1991, S. 187-202.

Bünte, Christopher: Auf der anderen Seite des Maschendrahtzauns. Zombies und Menschen: Kon-
träre Gruppen in der Comic-Serie The Walking Dead (2003-). In: Van Bebber, Jörg (Hrsg.): Dawn
of an Evil Millennium. Horror/Kultur im neuen Jahrtausend, Darmstadt 2011, S. 146-153.

Bürger, Peter: Paradigmenwechsel im US-amerikanischen Kriegsfilm? Ein Überblick. In: Maschura,
Stefan; Voigt, Rüdiger (Hrsg.): Krieg im Film, Münster 2005, S. 237-264.

Busch, Roger J.: Technik-Kritik als Phänomen der Krise. Zum Zusammenhang von apokalyptischem
Lebensgefühl und Widerstand gegen die Technisierung unserer Gesellschaft. In: Sommer, Wolf-
gang (Hrsg.): Zeitenwende – Zeitenende. Beiträge zur Apokalyptik und Eschatologie, Stuttgart,
Berlin, Köln 1997, S. 177-189.

Cain, Jimmie: The Combat Veteran as a Monstrous Other. In: Dellwing, Michael; Harbusch, Martin
(Hrsg.): Vergemeinschaftung in Zeiten der Zombie-Apokalypse. Gesellschaftskonstruktionen am
fantastischen Anderen, Wiesbaden 2015, S. 341-376.

Canavan, Gerry: „We Are the Walking Dead“: Race, Time, and Survival in Zombie Narrative. In: Ex-
trapolation, Bd. 51, Heft 3 (2010), S. 431-453.

Cannon, Walter B.: „Wodu“-Tod. In: Seabrook, William Bühler: Geheimnisvolles Haiti. Rätsel und
Symbolik des Wodu-Kultes, München 1982, S. 235-249.

Carrière, Charles; Courdurié, Marcel; Rebuffat, Ferréol: Marseille ville morte. La peste de 1720,
Gémenos 2008.

Cetto, Anna Maria: Der Dritte Apokalyptische Reiter. In: Metropolitan Museum Journal, Bd. 9
(1974), S. 203-210.

Chadraba, Rudolf: Art. „Apokalypse des Johannes“. In: Kirschbaum, Engelbert (Hrsg.): LCI (Lexikon
der christlichen Ikonographie), (Bd. 1) Freiburg im Breisgau 1974, S. 124-142.

Clair, Jean: Das Letzte der Dinge oder Die Zeit des großen Ekels. Ästhetik des Sterkoralen, Wien
2004.

Cooke, Jennifer: Legacies of Plague in Literature, Theory and Film, Basingstoke, New York 2009.
Davis, E. Wade: Die Toten kommen zurück. Die Erforschung der Voodoo-Kultur und ihrer gehei-

men Drogen, München 1986.
Dayan, Joan: Haiti, History, and the Gods, Berkeley, Los Angeles, London 1995.

14 Anhang

254

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Degoul, Franck: Die Vergangenheit ist für alle da. Vom Umgang mit dem zombi im haitianischen
Imaginären und seinen historischen Ursprüngen [in Übers. von Maercker, Paul]. In: Rath,
Gudrun (Hrsg.): Zombies, ZfK (Zeitschrift für Kulturwissenschaften), Heft 1 (2014), S. 35-47.

Dellwing, Michael; Harbusch, Martin: Vergemeinschaftung in Zeiten der Distinktion: Fantastische
Andere und transgressives Fernsehen. In: Dies. (Hrsg.): Vergemeinschaftung in Zeiten der Zom-
bie-Apokalypse. Gesellschaftskonstruktionen am fantastischen Anderen, Wiesbaden 2015,
S. 7-20.

Dendle, Peter: The Zombie Movie Encyclopedia, Jefferson 2001.
Ders.: Zombie Movies and the „Millennial Generation“. In: Christie, Deborah; Lauro, Juliet (Hrsg.):

Better Off Dead. The Evolution of the Zombie as Post-Human, New York 2011, S. 175-186.
Ders.: The Zombie Movie Encyclopedia, Volume 2: 2000-2010, Jefferson 2012.
Derrida, Jacques: No Apocalypse, not now (full speed ahead, seven missiles, seven missives). In:

Ders.: Apokalypse, (aus dem Französischen von Michael Wetzel, 3. überarb. Aufl.) Wien 2009,
S. 77-111.

Distelmeyer, Jan: Katastrophe und Kapitalismus. Phantasien des Untergangs, Berlin 2013.
Ditl, Lucas: Vom Wesen der Verwesenden. Zombie Beach Party (2004) – Tendenzen des zeitgenössi-

schen Zombie-Films: Domestikation der Toten. In: Van Bebber, Jörg (Hrsg.): Dawn of an Evil
Millennium. Horror/Kultur im neuen Jahrtausend, Darmstadt 2011, S. 190-196.

Dollinger, Hans: Schwarzbuch der Weltgeschichte. 5000 Jahre der Mensch des Menschen Feind, Fre-
chen 1999.

Drogla, Paul: Vom Fressen und Gefressenwerden. Filmische Rezeption und Re-Inszenierung des
wilden Kannibalen, Marburg 2013.

Ders.: Des Krieges neue Kinder. Überlegungen zur Ikonografie des Zombiearchetyps im Kontext des
Vietnamkriegs. In: ZfF (Zeitschrift für Fantastikforschung), 2/2015, S. 23-49.

Ders.: Die Bildwerdung der Untergangsfurcht im Zombiefilm. Booklet-Beigabe zum Limited-2-
Disc-Edition-Mediabook von Train to Busan (Verleih: Splendid Film GmbH, Termin:
03.02.2017).

Duchêne, Rémi: L’embarcadère des lettres. Marseille et les écrivains, Paris 2013.
Ehrmann, Jeanette: Working Dead. Walking Debt. Der Zombie als Metapher der Kapitalismuskritik.

In: Rath, Gudrun (Hrsg.): Zombies, ZfK (Zeitschrift für Kulturwissenschaften), Heft 1 (2014),
S. 21-34.

Etkind, Alexander: Postsowjetische Heimsuchungen: Die kulturelle Erinnerung an den Sowjetterror.
In: Assmann, Aleida; Jeftic, Karolina; Wappler, Friederike (Hrsg.): Rendezvous mit dem Realen.
Die Spur des Traumas in den Künsten, Bielefeld 2014, S. 191-212.

Feldvoß, Marli: Vom schwierigen Umgang mit dem atomaren Holocaust. In: Gemeinschaftswerk der
Evangelischen Publizistik e.V. (Hrsg.): The Atomic Cinema. Fiktion und Wirklichkeit nuklearer
Bedrohung, Frankfurt am Main 1984, S. 18-22.

Fischer, Thomas: Der Interventionismus der USA in der Karibik. Formen – Rechtfertigungsmuster –
Auswirkungen, 1898-1934. In: Hausberger, Bernd; Pfeisinger, Gerhard (Hrsg.): Die Karibik. Ge-
schichte und Gesellschaft 1492 – 2000, Wien 2005, S. 101-118.

Flint, David: Zombie Holocaust. How the Living Dead devoured Pop Culture, London 2009.
Ford, Elisabeth: Let’s Roll. Hollywood Takes on 9/11. In: Briefel, Aviva; Miller, Sam J. (Hrsg.): Horror

after 9/11. World of Fear, Cinema of Terror, Austin 2012, S. 40-61.
Frank, Michael C.: »Terrorist Aliens«. 9/11 und der Science-Fiction-Film. In: Ders.; Mahlke, Kirsten

(Hrsg.): Kultur und Terror, ZfK (Zeitschrift für Kulturwissenschaften) Heft 1 (2010), S. 95-112.
Frenzel, Gottfried; Frenzel, Ursula: Die fünfzehn Zeichen vor dem Jüngsten Gericht in der S. Mar-

tha-Kirche zu Nürnberg. In: Schlegel, Ursula; Zoege von Manteufel, Claus (Hrsg.): Festschrift für
Peter Metz, Berlin 1965, S. 224-238.

14.1 Zitierte Literatur

255

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Frey, Marc: Geschichte des Vietnamkriegs. Die Tragödie in Asien und das Ende des amerikanischen
Traums, (3. Aufl.) München 1999.

Frost, Laura: Black Screens, Lost Bodies. The Cinematic Apparatus of 9/11 Horror. In: Briefel, Aviva;
Miller, Sam J. (Hrsg.): Horror after 9/11. World of Fear, Cinema of Terror, Austin 2012, S. 13-39.

Fuchs, Wolfgang J.; Reitberger, Reinhold C.: Comics. Anatomie eines Massenmediums, München
1971.

Fuhrmann, Wolfgang: Der Gefangene von Dahomey. Ein kolonialer Zombie. In: Fürst, Michael;
Krautkrämer, Florian; Wiemer, Serjoscha (Hrsg.): Untot. Zombie Film Theorie, München 2011,
S. 37-43.

Fürst, Michael: Zombies over the Rainbow. Konstruktionen von Geschlechteridentität im schwulen
Zombiefilm. In: Ders.; Krautkrämer, Florian; Wiemer, Serjoscha (Hrsg.): Untot. Zombie Film
Theorie, München 2011, S. 99-120.

Gaffarel, Paul; Duranty, Marquis de: La Peste de 1720 a Marseille & en France. D’apres des docu-
ments inédits, Paris 1911.

Gassen, Richard W.: Die apokalyptische Landschaft – eine Landschaft des 20. Jahrhunderts?. In:
Ders.; Holeczek, Bernhard (Hrsg.): Apokalypse. Ein Prinzip Hoffnung? Ernst Bloch zum 100. Ge-
burtstag [Ausstellungskatalog], Heidelberg 1985, S. 197-223.

Ders.: »Komm, lieber jüngster Tag«. Die Apokalypse in der Reformation. In: Ders.; Holeczek, Bern-
hard (Hrsg.): Apokalypse. Ein Prinzip Hoffnung? Ernst Bloch zum 100. Geburtstag [Ausstel-
lungskatalog], Heidelberg 1985, S. 75-86.

Gehring, Petra: Leben frisst Tod? Sterben in einer Epoche des Lebens. In: Das Magazin der Kultur-
stiftung des Bundes, Heft 16 (2010), S. 9-10.

Geissman, Grant: Foul Play! The art and artists of the notorious 1950s E.C. Comics!, New York
2005.

Giesen, Heinz: Studien zur Johannesapokalypse, Stuttgart 2000.
Glasenapp, Gabriele von: Von der „Endlösung der Judenfrage“ zum Holocaust. Über den sprachli-

chen Umgang mit der deutschen Vergangenheit. In: Felder, Ekkehard (Hrsg.): Semantische Kämp-
fe. Macht und Sprache in den Wissenschaften, Berlin 2006, S. 127-156.

Gliech, Oliver: Die Sklavenrevolution von Saint-Domingue/Haiti und ihre internationalen Auswir-
kungen (1789/91-1804/25). In: Hausberger, Bernd; Pfeisinger, Gerhard (Hrsg.): Die Karibik. Ge-
schichte und Gesellschaft 1492-2000, Wien 2005, S. 85-99.

Ders.: Saint-Domingue und die Französische Revolution. Das Ende der weißen Herrschaft in einer
karibischen Plantagenwirtschaft, Köln, Weimar, Wien 2011.

Gollwitzer, Helmut: Gründe, weshalb Christen die Atomrüstung nicht bejahen können. In: Gemein-
schaftswerk der Evangelischen Publizistik e.V. (Hrsg.): The Atomic Cinema. Fiktion und Wirklich-
keit nuklearer Bedrohung, Frankfurt am Main 1984, S. 35-44.

Görich, Knut: Das Jahr 999 und die Angst vor der Jahrtausendwende. In: Halter, Ernst; Müller,
Martin (Hrsg.): Der Weltuntergang, Zürich 1999, S. 31-40.

Graitl, Lorenz: Sterben als Spektakel. Zur kommunikativen Dimension des politisch motivierten
Suizids, Wiesbaden 2012.

Greiner, Bernd: Die Blutpumpe. Zur Strategie und Praxis des Abnutzungskrieges in Vietnam
1965-1973. In: Ders.; Müller, Christian Th.; Walter, Dierk (Hrsg.): Heiße Kriege im Kalten Krieg.
Studien zum Kalten Krieg, (Bd. 1) Hamburg 2006, S. 167-238.

Grimmer, Karl F.: (Post)modern Times. Theologische Anmerkungen zur Zeiterfahrung im Film. In:
Sommer, Wolfgang (Hrsg.): Zeitenwende – Zeitenende. Beiträge zur Apokalyptik und Eschatolo-
gie, Stuttgart, Berlin, Köln 1997, S. 191-211.

Gutzen, Dieter: "Καὶ εἶδον τὸν οὐρανὸν ἠνεῳγμένον. Und ich sah den Himmel aufgetan […]" (Offb.
19, 11). Zur Poesie der Offenbarung des Johannes. In: Kaiser, Gerhard R. (Hrsg.): Poesie der Apo-
kalypse, Würzburg 1991, S. 33-61.

14 Anhang

256

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Hajdu, David: The Ten-Cent Plague. The great Comic-Book Scare and how it changed America,
New York 2008.

Halberstam, David: Vietnam oder Wird der Dschungel entlaubt?, Reinbek b. Hamburg 1965.
Halter, Ernst: Aussichten – Einsichten. In: Ders.; Müller, Martin (Hrsg.): Der Weltuntergang, Zürich

1999, S. 9-16.
Hanagan, Michael: Gewalt und die Entstehung von Staaten. In: Heitmeyer, Wilhelm; Hagan, John

(Hrsg.): Internationales Handbuch der Gewaltforschung, Wiesbaden 2002, S. 153-176.
Hantke, Steffen: Zurück in die Fünfziger. I Am Legend (2007) und die politische Instrumentalisie-

rung von Endzeitfantasien im US-amerikanischen Blockbuster Kino. In: Van Bebber, Jörg (Hrsg.):
Dawn of an Evil Millennium. Horror/Kultur im neuen Jahrtausend, Darmstadt 2011, S. 441-446.

Harrison, Simon: Skull trophies of the Pacific War: transgressive objects of remembrance. In: JRAI
(Journal of the Royal Anthropological Institute), Bd. 12, Heft 4 (2006), S. 817-836.

Haupts, Tobias: Als die Zombies laufen lernten. Der schnelle Wechsel eines alten Monsters: Im Zeit-
alter der Beschleunigung darf auch der Zombie nicht stehen bleiben, zumindest nicht in 28 Days
Later (2002). In: van Bebber, Jörg (Hrsg.): Dawn of an Evil Millennium. Horror/Kultur im neuen
Jahrtausend, Darmstadt 2011, S. 92-98.

Heidegger, Martin: Das Ding. In: Heidegger, Martin: Vorträge und Aufsätze, Pfullingen 1954,
S. 163-181.

Heinecke, Herbert: Die Debatte um The Deer Hunter – politische und künstlerische Dimensionen.
In: Strübel, Michael (Hrsg.): Film und Krieg. Die Inszenierung von Politik zwischen Apologetik
und Apokalypse, Opladen 2002, S. 109-126.

Hellerich, Gert; White, Daniel: Der Andere als Ekel. Moderner Ekel vor Abweichung – postmoder-
ner Ekel vor Normalität. In: P&G (Psychologie & Gesellschaftskritik), Heft 1 (2011, 35. Jg.),
S. 51-64.

Hetzel, Andreas: Das reine Ereignis. Philosophische Reaktionen auf den 11. September. In: Lorenz,
Matthias N. (Hrsg.): Narrative des Entsetzens. Künstlerische, mediale und intellektuelle Deutun-
gen des 11. September 2001, Würzburg 2004, S. 267-286.

Higashi, Sumiko: Night of the Living Dead. A Horror Film about the Horrors of the Vietnam Era. In:
Dittmar, Linda; Michaud, Gene (Hrsg.): From Hanoi to Hollywood. The Vietnam War in Ameri-
can Film, (2. Aufl.) New Brunswick, London 1997, S. 175-188.

Hogan, Sean: Ghosts of War. In: Slater, Jay (Hrsg.): Under Fire. A Century of War Movies, Surrey
2009, S. 243-256.

Höltgen, Stefan: Der Verrückte als Krypto-Zombie. The Crazies – Fürchte deinen Nächsten. In:
Splatting Image, Heft 82 (2010), S. 63-64.

Ders.: Face the Future – Imagine the Facts! Fakten und Fiktionen des Atomkriegs im Civil-Defense-
Film. In: Hoffstadt, Christian; Höltgen, Stefan (Hrsg.): This is the End… Mediale Visionen vom
Untergang der Menschheit, Bochum, Freiburg 2011, S. 11-32.

Hölzl, Gebhard; Peipp, Matthias: Fahr zur Hölle, Charlie! Der Vietnamkrieg im amerikanischen
Film, München 1991.

Hörmann, Raphael: Tropen des Terrors. Zombies und die Haitianische Revolution. In: Rath, Gudrun
(Hrsg.): Zombies, ZfK (Zeitschrift für Kulturwissenschaften), Heft 1 (2014), S. 61-72.

Horstmann, Ulrich: Das Untier. Konturen einer Philosophie der Menschenflucht, Wien, Berlin 1985.
Ders.: Thanatos als Lustprinzip. In: Syring, Marie Luise (Hrsg.): ›Happy End‹. Zukunfts- und End-

zeitvisionen der 90er Jahre [Ausstellungskatalog], Düsseldorf 1996, S. 25-33.
Kane, John: Night of the Living Dead. Behind the Scenes of the most terrifying Zombie Movie ever,

New York 2010.
Kesting, Marianne: Warten auf das Ende. Apokalypse und Endzeit in der Moderne. In: Kaiser, Ger-

hard R. (Hrsg.): Poesie der Apokalypse, Würzburg 1991, S. 169-186.

14.1 Zitierte Literatur

257

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Keßler, Christian: Das wilde Auge. Ein Streifzug durch den italienischen Horrorfilm, Meitingen
1997.

Kiermeier-Debre, Joseph: Das Ende der Welt mit anschliessender Diskussion oder: Die raunende Be-
schwörung der vollendeten Zukunft in der literarischen Apokalyptik. In: Halter, Ernst; Müller,
Martin (Hrsg.): Der Weltuntergang, Zürich 1999, S. 61-73.

Kim, Dong-Choon: Der Korea-Krieg und die Gesellschaft, Münster 2007.
Ders.: Die kollektive Erinnerung an die Massaker während des Koreakrieges und die historische

Aufarbeitung in Südkorea. In: Kleßmann, Christoph; Stöver, Bernd (Hrsg.): Der Koreakrieg. Wahr-
nehmung – Wirkung – Erinnerung, Köln, Weimar, Wien 2008, S. 161-178.

King, Stephen: Danse Macabre. Die Welt des Horrors, München 2000.
Klaniczay, Gábor: Der Niedergang der Hexen und der Aufstieg der Vampire im Habsburgerreich des

achtzehnten Jahrhunderts. In: Ders.: Heilige, Hexen, Vampire. Vom Nutzen des Übernatürlichen,
Berlin 1991, S. 73-97.

Klapper, J.: Die schlesischen Geschichten von den schädigenden Toten. In: Mitteilungen der Schlesi-
schen Gesellschaft für Volkskunde, Bd. 11, Heft 1 (1909), S. 58-93.

Klein, Jürgen: Literarischer Schrecken – Konvergenz der Temporalitäten: Zur Ästhetik und Semantik
der Gothic Novel. In: Gendolla, Peter; Zelle, Carsten (Hrsg.): Schönheit und Schrecken. Entsetzen,
Gewalt und Tod in alten und neuen Medien, Heidelberg 1990, S. 93-128.

Klein, Lars: Größter Erfolg und schwerstes Trauma: die folgenreiche Idee, Journalisten hätten den
Vietnamkrieg beendet. In: Daniel, Ute (Hrsg.): Augenzeugen. Kriegsberichterstattung vom 18.
zum 21. Jahrhundert, Göttingen 2006, S. 193-216.

Kleinschnittger, Vanessa: Zombie Society. Mediale Modulationen der Figur des Zombie in Vergan-
genheit und Gegenwart, Baden-Baden 2015.

Knappe, Karl-Adolf: Dürer. Das graphische Werk, Wien 1964.
Knieper, Thomas; Krautkrämer, Florian: Psychopath_Innen sind nichts anderes als kultivierte Zom-

bies. Die Genese und Genealogie des Zombie-Mythos in naturwissenschaftlicher Perspektive. In:
Fürst, Michael; Krautkrämer, Florian; Wiemer, Serjoscha (Hrsg.): Untot. Zombie Film Theorie,
München 2011, S. 275-286.

Köhne, Julia; Kuschke, Ralph; Meteling, Arno: Einleitung. Renaissance des Splatter Movies. In: Köhne,
Julia; Kuschke, Ralph; Meteling, Arno (Hrsg.): Splatter Movies. Essays zum modernen Horrorfilm,
(3. überarb. Aufl.) Berlin 2012, S. 9-16.

Kolter, Susanne H.: Architecture Criente: Nine Eleven zwischen Katastrophenästhetik, biblischem
Strafgericht und Dekonstruktivismus. In: Irsigler, Ingo; Jürgensen, Christoph (Hrsg.): Nine Eleven.
Ästhetische Verarbeitungen des 11. September 2001, Heidelberg 2008, S. 345-367.

Kraft, Andreas: Gespenstische Botschaften an die Nachgeborenen: »Cultural Haunting« in der neue-
ren deutschen Literatur. In: Assmann, Aleida; Jeftic, Karolina; Wappler, Friederike (Hrsg.): Ren-
dezvous mit dem Realen. Die Spur des Traumas in den Künsten, Bielefeld 2014, S. 141-165.

Krah, Hans: Weltuntergangsszenarien und Zukunftsentwürfe. Narrationen vom ›Ende‹ in Literatur
und Film 1945-1990, Kiel 2004.

Kreimeier, Klaus: Unser Leben im Atom-Café. In: Gemeinschaftswerk der Evangelischen Publizistik
e.V. (Hrsg.): The Atomic Cinema. Fiktion und Wirklichkeit nuklearer Bedrohung, Frankfurt am
Main 1984, S. 8-14.

Kremser, Manfred: Afroamerikanische Religionen in der Karibik. In: Hausberger, Bernd; Pfeisinger,
Gerhard (Hrsg.): Die Karibik. Geschichte und Gesellschaft 1492 – 2000, Wien 2005, S. 173-188.

Kristeva, Julia: Powers of Horror. An Essay on Abjection, New York 1982.
Kübler-Ross, Elisabeth: Interviews mit Sterbenden, (5. Aufl.) Stuttgart 2013.
Künstle, Karl: Die Legende der drei Lebenden und der drei Toten und der Totentanz. Nebst einem

Exkurs über die Jakobslegende, Freiburg im Breisgau 1908.
Larson, Frances: Severed. A History of Heads Lost and Heads Found, New York 2014.

14 Anhang

258

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Lehnert, Gertrud: Endzeitvisionen in der Science Fiction. In: Kaiser, Gerhard R. (Hrsg.): Poesie der
Apokalypse, Würzburg 1991, S. 297-312.

Leiris, Michel: Die Magische Insel. In: Seabrook, William Bühler: Geheimnisvolles Haiti. Rätsel und
Symbolik des Wodu-Kultes, München 1982, S. 8-10.

Leppin, Ralf: Die postnukleare Endzeitvision im Film der achtziger Jahre, Köln 1997.
LeVitté-Harten, Doreet: …and then there was none. In: Syring, Marie Luise (Hrsg.): ›Happy End‹. Zu-

kunfts- und Endzeitvisionen der 90er Jahre [Ausstellungskatalog], Düsseldorf 1996, S. 110-119.
Loibl, Richard: Zur Geschichte der Endzeit: Eine Einführung. In: Ders. (Hrsg.): Apokalypse. Bilder

vom Ende der Zeit, Limburg-Kevelaer 2001, S. 9-28.
Lorenz, Matthias N.: Nach den Bildern – 9/11 als „Kultur-Schock“. Vorwort. In: Ders. (Hrsg.): Narra-

tive des Entsetzens. Künstlerische, mediale und intellektuelle Deutungen des 11. September
2001, Würzburg 2004, S. 7-16.

Lübbe, Hermann: Säkularisierung. Geschichte eines ideenpolitischen Begriffs, (2. Aufl.) München
1975.

Macho, Thomas: Vorwort. In: Köhne, Julia; Kuschke, Ralph; Meteling, Arno (Hrsg.): Splatter Movies.
Essays zum modernen Horrorfilm, (3. überarb. Aufl.) Berlin 2012, S. 7.

Maeder, Christoph; Mäder, Ueli; Schilliger, Sarah: Einleitung: Krieg hat viele Gesichter. In: Dies.
(Hrsg.): Krieg, Zürich 2009, S. 7-13.

Mauelshagen, Franz: Pestepidemien im Europa der Frühen Neuzeit (1500-1800). In: Meier, Mischa
(Hrsg.): Pest. Die Geschichte eine Menschheitstraumas, Stuttgart 2005, S. 237-265.

Maye, Harun: Destroy 2000 Years of Culture. Gewalt und mimetisches Begehren in George A.
Romeros Land of the Dead (2005). In Van Bebber, Jörg (Hrsg.): Dawn of an Evil Millennium. Hor-
ror/Kultur im neuen Jahrtausend, Darmstadt 2011, S. 226-234.

McFarland, James: Profane Apokalypse. George A. Romeros DAWN OF THE DEAD. In: Köhne, Ju-
lia; Kuschke, Ralph; Meteling, Arno (Hrsg.): Splatter Movies. Essays zum modernen Horrorfilm,
(3. überarb. Aufl.) Berlin 2012, S. 30-50.

Meitzler, Matthias: Lust und Ekel. Vom Reiz einer Grenzüberschreitung. In: P&G (Psychologie &
Gesellschaftskritik), Heft 1 (2011, 35. Jg.), S. 31-49.

Menninghaus, Winfried: Ekel. Theorie und Geschichte einer starken Empfindung, Frankfurt am
Main 1999.

Ders.: Ekel. Vom negativen Definitionsmodell des Ästhetischen zum ›Ding an sich‹. In: Stockham-
mer, Robert (Hrsg.): Grenzwerte des Ästhetischen, Frankfurt am Main 2002, S. 44-57.

Meteling, Arno.: Wiedergänger. Die filmische Lebendigkeit der Toten. In: Macho, Thomas; Marek,
Kristin (Hrsg.): Die neue Sichtbarkeit des Todes. München 2007, S. 519-539.

Ders.: Das Ornament der Masse. Zur Chronotopie und Medialität im Zombiefilm. In: Fürst, Micha-
el; Krautkrämer, Florian; Wiemer, Serjoscha (Hrsg.): Untot. Zombie Film Theorie, München 2011,
S. 211-224.

Ders.: Endspiele. Erhabene Groteske in BRAINDEAD, KOROSHIYA 1 und HOUSE OF 1000
CORPSES. In: Köhne, Julia; Kuschke, Ralph; Meteling, Arno (Hrsg.): Splatter Movies. Essays zum
modernen Horrorfilm, (3. überarb. Aufl.) Berlin 2012, S. 51-66.

Mottram, James: Jungle Fever. How Vietnam Changed the Hollywood War Movie. In: Slater, Jay
(Hrsg.): Under Fire. A Century of War Movies, Surrey 2009, S. 145-160.

Müller, Jürgen (Hrsg.): Die besten TV-Serien. Taschens Auswahl der letzten 25 Jahre, Köln 2015.
Müller, Marion G.: ›Burning Bodies‹. Visueller Horror als strategisches Element kriegerischen Ter-

rors – eine ikonologische Betrachtung ohne Bilder. In: Knieper, Thomas; Müller, Marion G.
(Hrsg.): War Visions. Bildkommunikation und Krieg, Köln 2005, S. 405-423.

Dies.; Knieper, Thomas: Krieg ohne Bilder? In: Knieper, Thomas; Müller, Marion G. (Hrsg.): War Visi-
ons. Bildkommunikation und Krieg, Köln 2005, S. 7-21.

14.1 Zitierte Literatur

259

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Münkler, Herfried: Der Wandel des Krieges. Von der Symmetrie zur Asymmetrie, (2. Aufl.) Weilers-
wist 2006.

Ders.: Kriegssplitter. Die Evolution der Gewalt im 20. und 21. Jahrhundert, Hamburg 2016.
Nanz, Tobias; Pause, Johannes: Das Undenkbare filmen. Einleitung. In: Nanz, Tobias; Pause, Johan-

nes (Hrsg.): Das Undenkbare filmen. Atomkrieg im Kino, Bielefeld 2013, S. 7-24.
Neuhaus, Dietrich: Nach dem Ende – der Anfang. Eine theologische Betrachtung. In: Frölich, Mar-

grit; Middel, Reinhard; Visarius, Karsten (Hrsg.): Nach dem Ende. Auflösung und Untergänge im
Kino an der Jahrtausendwende, Marburg 2001, S. 39-48.

Neumann, Frank: Leichen im Keller, Untote auf der Straße. Das Echo sozialer Traumata im Zombie-
film. In: Fürst, Michael; Krautkrämer, Florian; Wiemer, Serjoscha (Hrsg.): Untot. Zombie Film
Theorie, München 2011, S. 65-84.

Nohl, Johannes: Der Schwarze Tod. Eine Chronik der Pest, 1348 bis 1720, Potsdam 1924.
Palandt, Ralf: Gezeichnete Bilder vom Krieg: Konstruierte Wirklichkeit in US-amerikanischen Su-

perhelden-Comics. In: Knieper, Thomas; Müller, Marion G. (Hrsg.): War Visions. Bildkommuni-
kation und Krieg, Köln 2005, S. 256-275.

Panofsky, Erwin: Ikonographie und Ikonologie. In: Kaemmerling, Ekkehard (Hrsg.): Ikonographie
und Ikonologie. Theorien – Entwicklung – Probleme (Bildende Kunst als Zeichensystem, Bd. 1),
(5. Aufl.) Köln 1991, S. 207-225.

Paul, Gerhard: Bilder des Krieges – Krieg der Bilder. Die Visualisierung des modernen Krieges, Pa-
derborn u. a. 2004.

Ders.: Der Vietnamkrieg als Sonderfall und Wendepunkt in der Geschichte der Visualisierung des
modernen Krieges? In: Knieper, Thomas; Müller, Marion G. (Hrsg.): War Visions. Bildkommuni-
kation und Krieg, Köln 2005, S. 80-104.

Perrig, Alexander: Albrecht Dürer oder Die Heimlichkeit der deutschen Ketzerei. Die Apokalypse
Dürers und andere Werke von 1495 bis 1513, Weinheim 1987.

Petersen, Christer: Der unbekannte Feind: Vietnam im filmischen Diskurs. In: Ders. (Hrsg.): Zeichen
des Krieges in Literatur, Film und den Medien. (Bd. 1) Nordamerika und Europa, Kiel 2004,
S. 194-230.

Phillips, Kendall R.: Projected Fears: Night of the Living Dead and American Culture. In: Walters, Je-
rad; Lanzagorta, Marco (Hrsg.): Night of the Living Dead. Studies in the Horror Film, Teller
Court, Lakewood 2008, S. 91-119.

Podrez, Peter: Der Sinn im Untergang. Filmische Apokalypsen als Krisentexte im atomaren und
ökologischen Diskurs, Stuttgart 2011.

Preisinger, Alexander; Schmidl, Stefan: Horror der Realität. Das Trauma des Nationalsozialismus als
Schreckensstrategie in War of the Worlds (2005). In: Van Bebber, Jörg (Hrsg.): Dawn of an Evil
Millennium. Horror/Kultur im neuen Jahrtausend, Darmstadt 2011, S. 221-225.

Prümm, Karl: Die Definitionsmacht der TV-Bilder. Zur Rolle des Fernsehens in den neuen Kriegen
nach 1989. In: Daniel, Ute (Hrsg.): Augenzeugen. Kriegsberichterstattung vom 18. zum 21. Jahr-
hundert, Göttingen 2006, S. 217-229.

Putzhammer, Simon: Ekel und ›Natur‹. Zur Übertragung von Grenzen des Selbst auf Grenzen in der
Lebensumwelt. In: P&G (Psychologie & Gesellschaftskritik), Heft 1 (2011, 35. Jg.), S. 65-85.

Raeithel, Gert: Kriegsphotographie. US-Militärs und die vietnamesische Zivilbevölkerung. In:
Schneider, Thomas F. (Hrsg.): Kriegserlebnis und Legendenbildung. Das Bild des »modernen«
Krieges in Literatur, Theater, Photographie und Film, (Bd. 3) Osnabrück 1999, S. 739-784.

Ranft, Andreas; Selzer, Stephan: Städte in Trümmern. Einleitende Überlegungen. In: Dies. (Hrsg.):
Städte in Trümmern. Katastrophenbewältigung zwischen Antike und Moderne, Göttingen 2004,
S. 9-25.

Rath, Gudrun: Zombi/e/s. Zur Einleitung. In: Dies. (Hrsg.): Zombies, ZfK (Zeitschrift für Kulturwis-
senschaften), Heft 1 (2014), S. 11-19.

14 Anhang

260

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Dies.: Zombifizierung als Provokation. Zum ersten zombi-Text. In: Dies. (Hrsg.): Zombies, ZfK
(Zeitschrift für Kulturwissenschaften), Heft 1 (2014), 49-59.

Rautzenberg, Markus: Uncanny Valley. Kleine Bildtheorie der Zombifikation. In: Fürst, Michael;
Krautkrämer, Florian; Wiemer, Serjoscha (Hrsg.): Untot. Zombie Film Theorie, München 2011,
S. 225-234.

Reinecke, Stefan: Hollywood goes Vietnam. Der Vietnamkrieg im US-amerikanischen Film, Mar-
burg 1993.

Ders.: Der Vietnam-Krieg im US-amerikanischen Kino – Rückblick auf ein Genre. In: Heller, Heinz-
B.; Röwekamp, Burkhard; Steinle, Matthias (Hrsg.): All Quiet on the Genre Front? Zur Praxis und
Theorie des Kriegsfilms, Marburg 2007, S. 93-100.

Rhodes, Gary D.: White Zombie. Anatomy of a Horror Film, Jefferson 2001.
Riedel, Peter: It’s nothing personal, babe. Andenken an den Horrorfilm. In: MEDIENwissenschaft,

Heft 3 (2004), S. 284-295.
Ders.: Die Metastasen des Krieges. Über den Kriegsfilm als Genre und den Anachronismus der Sin-

ne. In: Heller, Heinz-B.; Röwekamp, Burkhard; Steinle, Matthias (Hrsg.): All Quiet on the Genre
Front? Zur Praxis und Theorie des Kriegsfilms, Marburg 2007, S. 132-140.

Robert, Anaud: Interview mit Max Beauvoir in Port-au-Prince. In: Hainard, Jacques; Mathez, Philip-
pe (Hrsg.): Vodou. Kunst und Kult aus Haiti [Ausstellungskatalog], Berlin 2010, S. 25-33.

Robnik, Drehli: Kontrollhorrorkino. Gegenwartsfilme zum prekären Regieren, Wien 2015.
Rottensteiner, Franz: Horror in der Science Fiction. In: Biedermann, Claudio; Stiegler, Christian

(Hrsg.): Horror und Ästhetik. Eine interdisziplinäre Spurensuche, Konstanz 2008, S. 258-269.
Röwekamp, Burkhard: „Peace is our Profession“ – Zur Paradoxie von Antikriegsfilmen. In: Heller,

Heinz-B.; Röwekamp, Burkhard; Steinle, Matthias (Hrsg.): All Quiet on the Genre Front? Zur Pra-
xis und Theorie des Kriegsfilms, Marburg 2007, S. 141-154.

Ders.: Antikriegsfilm. Zur Ästhetik, Geschichte und Theorie einer filmhistorischen Praxis, Mün-
chen 2011.

Ruhe, Cornelia: Die Kontinuität des Krieges. Literatur und Film in der Konfrontation mit Krieg und
Terror. In: Hennigfeld, Ursula (Hrsg.): Poetiken des Terrors. Narrative des 11. September 2001 im
interkulturellen Vergleich, Heidelberg 2014, S. 21-38.

Russell, Jamie: Book of the Dead. The Complete History of Zombie Cinema, (4. Aufl.) Godalming
2008.

Russo, John: The Complete Night of the Living Dead Filmbook, Pittsburgh 1985.
Sänger, Dieter (Hrsg.): Das Ezechielbuch in der Johannesoffenbarung, Neukirchen-Vluyn 2004.
Sarasin, Philipp: »Anthrax«. Bioterror als Phantasma, Frankfurt am Main 2004.
Schäbler, Daniel: Alltag in der Apokalypse. Das poetologische Prinzip der Reduktion in Cormac Mc-

Carthys The Road (2006). In: Van Bebber, Jörg (Hrsg.): Dawn of an Evil Millennium. Horror/
Kultur im neuen Jahrtausend, Darmstadt 2011, S. 319-323.

Schaefer, Bernd: „Die for a Tie“ und Grenzerfahrungen – Die USA im Koreakrieg. In: Bonwetsch,
Bernd; Uhl, Matthias (Hrsg.): Korea – ein vergessener Krieg? Der militärische Konflikt auf der
koreanischen Halbinsel 1950-1953 im internationalen Kontext, München 2012, S. 85-91.

Schäfer, Jerome Philipp: Die YouTube-ification des Horrorgenres. Fiktive Handkamera-Aufnahmen
zwischen Inszenierung und Bändigung einer entfesselten Wirklichkeit in Diary of the Dead
(2007). In: Van Bebber, Jörg (Hrsg.): Dawn of an Evil Millennium. Horror/Kultur im neuen Jahr-
tausend, Darmstadt 2011, S. 395-401.

Schätz, Joachim: Mit den Untoten leben. Sozietäten im Zombie-Invasionsfilm. In: Fürst, Michael;
Krautkrämer, Florian; Wiemer, Serjoscha (Hrsg.): Untot. Zombie Film Theorie, München 2011,
S. 45-64.

14.1 Zitierte Literatur

261

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Scheffer, Bernd: „… wie im Film“. Der 11. September und die USA als Teil Hollywoods. In: Lorenz,
Matthias N. (Hrsg.): Narrative des Entsetzens. Künstlerische, mediale und intellektuelle Deutun-
gen des 11. September 2001, Würzburg 2004, S. 81-103.

Schmitt, Jean-Claude: Bilder als Erinnerung und Vorstellung. Die Erscheinungen der Toten im Mit-
telalter. In: Historische Anthropologie, Bd. 1, Heft 3 (1993, 1 Jg.), S. 347-358.

Schneider, Thomas F.: Reduktion, Emotionalisierung, Ikonisierung. Bilder des Todes in der Kriegs-
berichterstattung (Fotografie, Fernsehen, Internet). In: Fauth, Søren R.; Krejberg, Kasper Green;
Süselbeck, Jan (Hrsg.): Repräsentationen des Krieges. Emotionalisierungsstrategien in der Litera-
tur und in den audiovisuellen Medien vom 18. bis zum 21. Jahrhundert, Göttingen 2012,
S. 135-148.

Schürmann, Thomas: Nachzehrerglauben in Mitteleuropa, Marburg 1990.
Schwingeler, Stephan; Weber, Dorothée: Das wahre Gesicht des Krieges: Die Hinrichtung in Saigon

von Eddie Adams. Das Entstehen einer Ikone vor dem Hintergrund ihrer Publikationsgeschichte
in den Printmedien. In: Kritische Berichte. Zeitschrift für Kunst- und Kulturwissenschaften, Bd.
33, Heft 1 (2005), S. 36-50.

Seabrook, William Bühler: Geheimnisvolles Haiti. Rätsel und Symbolik des Wodu-Kultes, München
1982.

Seeßlen, Georg: Das Untote, und wie man dorthin gelangt. In: Das Magazin der Kulturstiftung des
Bundes, Heft 16 (2010), S. 4-6.

Ders.: George A. Romero und seine Filme, Bellheim 2010.
Ders.; Metz, Markus: Krieg der Bilder – Bilder des Krieges. Abhandlung über die Katastrophe und

die mediale Wirklichkeit, Berlin 2002.
Slater, Jay: Eaten Alive! Italian Cannibal and Zombie Movies, London 2006.
Sontag, Susan: Die Katastrophenphantasie. In: Dies.: Kunst und Antikunst. 24 literarische Analysen,

(10. Aufl.) Frankfurt am Main 2012, S. 279-298.
Dies.: Das Leiden anderer betrachten, (4. Aufl.) Frankfurt am Main 2013.
Stamm, Hugo: Apokalyptisches Fieber an der Schwelle zum 3. Jahrtausend. In: Halter, Ernst; Müller,

Martin (Hrsg.): Der Weltuntergang, Zürich 1999, S. 41-51.
Stiglegger, Marcus: Terrorkino. Angst/Lust und Körperhorror, Berlin 2010.
Ders.: Verdichtungen. Zur Ikonologie und Mythologie populärer Kultur, Hagen-Berchum 2014.
Stoff, Heiko: Die schlurfenden Massen. In: Das Magazin der Kulturstiftung des Bundes, Heft 16

(2010), S. 15-16.
Stöver, Bernd: Geschichte des Koreakriegs. Schlachtfeld der Supermächte und ungelöster Konflikt,

(2. durchg. Aufl.) München 2013.
Stresau, Norbert: Der Horror-Film. Von Dracula zum Zombie-Schocker, München 1987.
Strübel, Michael: Kriegsfilm und Antikriegsfilm. Ein filmgeschichtlicher Abriss aus der Sichtweise

der internationalen Politik. In: Ders. (Hrsg.): Film und Krieg. Die Inszenierung von Politik zwi-
schen Apologetik und Apokalypse, Opladen 2002, S. 39-73.

Taeger, Jens-W.: Hell oder dunkel? Zur neueren Debatte um die Auslegung des ersten apokalypti-
schen Reiters. In: Taeger, Jens-Wilhelm (Hrsg.: Bienert, David C.; Koch, Dietrich-Alex): Johannei-
sche Perspektiven. Aufsätze zur Johannesapokalypse und zum johanneischen Kreis 1984-2003,
Göttingen, 2006, S. 139-156.

Thrower, Stephen: Beyond Terror. The Films of Lucio Fulci, Guildford 1999.
Tormin, Ulrich: Alptraum Großstadt. Urbane Dystopien in ausgewählten Science-Fiction-Filmen,

Alfeld 1996.
Trombetta, Jim: The Horror! The Horror! Comic Books the government didn’t want you to read,

New York 2010.

14 Anhang

262

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Van Bebber, Jörg: Dawn of an Evil Millennium. Horror/Kultur im neuen Jahrtausend. In: Van Beb-
ber, Jörg (Hrsg.): Dawn of an Evil Millennium. Horror/Kultur im neuen Jahrtausend, Darmstadt
2011, S. 17-24.

Van den Berg, Hubert; Fähnders, Walter: Die künstlerische Avantgarde im 20. Jahrhundert – Einlei-
tung. In: Van den Berg, Hubert; Fähnders, Walter (Hrsg.): Metzler Lexikon Avantgarde, Stuttgart,
Weimar 2011, S. 1-19.

Vasold, Manfred: Pest, Not und schwere Plagen. Seuchen und Epidemien vom Mittelalter bis heute,
München 1991.

Vondung, Klaus: Die Apokalypse in Deutschland, München 1988.
Ders.: „Überall stinkt es nach Leichen.“ Über die ästhetische Ambivalenz apokalyptischer Visionen.

In: Gendolla, Peter; Zelle, Carsten (Hrsg.): Schönheit und Schrecken. Entsetzen, Gewalt und Tod
in alten und neuen Medien, Heidelberg 1990, S. 129-144.

Wahl, Klaus: Aggression und Gewalt. Ein biologischer, psychologischer und sozialwissenschaftlicher
Überblick, Heidelberg 2009.

Waldmann, Peter: Bürgerkriege. In: Heitmeyer, Wilhelm; Hagan, John (Hrsg.): Internationales Hand-
buch der Gewaltforschung, Wiesbaden 2002, S. 368-389.

Weingartner, James J.: Trophies of War: U.S. Troops and the Mutilation of Japanese War Dead,
1941-1945. In: PHR (The Pacific Historical Review), Bd. 61, Heft 1 (1992), S. 53-67.

Wende, Waltraud: Über die Unfähigkeit der Amerikaner, sich ein Bild vom Krieg zu machen… Der
Krieg, die Rolle der Medien und Stanley Kubricks Film Full Metal Jacket (1987). In: Schneider,
Thomas F. (Hrsg.): Kriegserlebnis und Legendenbildung. Das Bild des »modernen« Krieges in Li-
teratur, Theater, Photographie und Film, (Bd. 3) Osnabrück 1999, S. 1075-1086.

Wengst, Klaus: „Es wird keine Zeit mehr sein“ (Apk. 10,6). Vom visionären Schreiben, dass es nicht
immer so weiter geht, in der Apokalypse des Johannes. In: Freund, Stefan; Rühl, Meike; Schubert,
Christoph (Hrsg.): Von Zeitenwenden und Zeitenenden. Reflexion und Konstruktion von Endzei-
ten und Epochenwenden im Spannungsfeld von Antike und Christentum, Stuttgart 2015,
S. 129-137.

Werckmeister, Otto Karl: Zitadellenkultur. Die Schöne Kunst des Untergangs in der Kultur der acht-
ziger Jahre, München, Wien 1989.

Westwell, Guy: War Cinema. Hollywood on the Front Line, London 2006.
Winkel, Roel Vande: Newsreel Series: World Overview. In: Aitken, Ian (Hrsg.): Encyclopedia of the

Documentary Film, (Bd. 2) New York 2006, S. 985-991.
Wolff, Rochus: The Apocalypse Will (not) Be Televised. Dead Set (2008) ist Publikumsbeschimpfung

und Demontage des Mediums Fernsehen zugleich. In: Van Bebber, Jörg (Hrsg.): Dawn of an Evil
Millennium. Horror/Kultur im neuen Jahrtausend, Darmstadt 2011, S. 547-553.

Wölfl, Jan: Kriegsberichterstattung im Vietnamkrieg, Münster 2005.
Wolfschlag, Claus M.: Traumstadt und Armageddon. Zukunftsvisionen und Weltuntergang im

Science-Fiction-Film, Graz 2007.
Wünsch, Michaela: Horror und Herrschaft. Regierungstechniken im Zombiefilm. In: Henschel, Lin-

da (Hrsg.): Bilderpolitik in Zeiten von Krieg und Terror. Medien, Macht und Geschlechterver-
hältnisse, Berlin 2008, S. 93-116.

Zani, Steven; Meaux, Kevin: Lucio Fulci and the Decaying Definition of Zombie Narratives. In:
Christie, Deborah; Lauro, Juliet (Hrsg.): Better Off Dead. The Evolution of the Zombie as Post-
Human, New York 2011, S. 98-115.

Žižek, Slavoj: Die Puppe und der Zwerg. Das Christentum zwischen Perversion und Subversion,
Frankfurt am Main 2003.

14.1 Zitierte Literatur

263

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Filmographie

Filme sind im Fließtext, wie Literatur auch, nur bei der Erstnennung vollständig an-
geführt. Die Angaben erfolgen dabei stets nach folgendem Schema, um die eindeutige
Identifikation zu gewährleisten: Deutscher Verleihtitel, sofern vorhanden
(Originaltitel, sofern abweichend, Produktionsland/-länder und Erscheinungs-
jahr, Regie oder, im Fall von Animationsserien, Konzeptidee). In der Filmographie
sind Artikel ausgeklammert und in der alphabetischen Sortierung nicht berücksich-
tigt.

  
…Jahr 2022… die überleben wollen (Soylent Green, USA 1973, Regie: Richard Fleischer)
12 Monkeys (Twelve Monkeys, USA 1995, Regie: Terry Gilliam)
28 Days Later (Großbritannien 2002, Regie: Danny Boyle)
28 Weeks Later (Großbritannien, Spanien 2007, Regie: Juan Carlos Fresnadillo)
Aftermath (Spanien 1994, Regie: Nacho Cerdà)
Airport (USA 1970, Regie: George Seaton, Henry Hathaway)
Alien – Das unheimliche Wesen aus einer fremden Welt (Alien, USA, Großbritannien,

1979, Regie: Ridley Scott)
American Beauty (USA 1999, Regie: Sam Mendes)
(The) American Nightmare – Der amerikanische Albtraum (The American Nightmare,

USA, Großbritannien 2000, Regie: Adam Simon)
Amityville Horror (USA 1979, Regie: Stuart Rosenberg)
Am Rande des Rollfelds (La Jetée, Frankreich 1962, Regie: Chris Marker)
(Ein) andalusischer Hund (Un chien andalou, Frankreich 1929, Regie: Luis Buñuel)
Andromeda – Tödlicher Staub aus dem All (The Andromeda Strain, USA 1971, Regie: Ro-

bert Wise)
Andy Warhol’s Frankenstein (Carne per Frankenstein, Italien, Frankreich, USA 1973, Regie:

Paul Morrissey)
Angel Heart (USA, Kanada, Großbritannien 1987, Regie: Alan Parker)
Angriffsziel Moskau (Fail-Safe, USA 1964, Regie: Sidney Lumet)
Apocalypse Now (USA 1979, Regie: Francis Ford Coppola)
Armageddon – Das jüngste Gericht (Armageddon, USA 1998, Regie: Michael Bay)
(Die) Armee der Finsternis (Army of Darkness, USA 1992, Regie: Sam Raimi)
Augen der Angst (Peeping Tom, Großbritannien 1960, Regie: Michael Powell)
Aus dem Reich der Toten (Vertigo, USA 1958, Regie: Alfred Hitchcock)
Ausnahmezustand (The Siege, USA 1998, Regie: Edward Zwick)
Avengers: Age of Ultron (USA 2015, Regie: Joss Whedon)
Babylon Fields (USA 2007, Regie: Michael Cuesta)
Backdraft – Männer, die durchs Feuer gehen (Backdraft, USA 1991, Regie: Ron Howard)
Bad Taste (Neuseeland 1987, Regie: Peter Jackson)
Battleship (USA 2012, Regie: Peter Berg)
Beetlejuice (USA 1988, Regie: Tim Burton)

14.2

14 Anhang

264

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Ben & Mickey vs. The Dead (The Battery, USA 2012, Regie: Jeremy Gardner)
Black Emanuelle – Stunden wilder Lust (Emanuelle nera in America, Italien 1977, Regie:

Joe D’Amato)
Black Hawk Down (USA 2001, Regie: Ridley Scott)
Blair Witch Project (The Blair Witch Project, USA 1999, Regie: Daniel Myrick, Eduardo

Sánchez)
Blood Feast (USA 1963, Regie: Herschell Gordon Lewis)
(Das) Blutgericht der reitenden Leichen (La Noche De Las Gaviotas, Spanien 1975, Regie:

Amando de Ossorio)
Blutgericht in Texas (The Texas Chain Saw Massacre, USA 1974, Regie: Tobe Hooper)
Blutige Seide (Sei donne per l’assassino, Italien 1964, Regie: Mario Bava)
(The) Book of Eli – Die Zukunft der Welt liegt in seinen Händen (The Book of Eli, USA

2010, Regie: Albert Hughes, Allen Hughes)
Botschafter der Angst (The Manchurian Candidate, USA 1962, Regie: John Frankenhei-

mer)
Braindead (Neuseeland 1992, Regie: Peter Jackson)
Breaking Bad (USA 2008-2013, Regie: Div.)
Bride of Re-Animator (USA 1989, Regie: Brian Yuzna)
Briefe eines Toten (Pisma myortvogo cheloveka, Sowjetunion 1986, Regie: Konstantin Lo-

pushansky)
(Das) Cabinet des Dr. Caligari (Deutschland 1920, Regie: Robert Wiene)
Cell (USA 2016, Regie: Tod Williams)
Children of Men (Großbritannien, USA, Japan 2006, Regie: Alfonso Cuarón)
Cloverfield (USA 2008, Matt Reeves)
Collateral Damage – Zeit der Vergeltung (Collateral Damage, USA 2002, Regie: Andrew

Davis)
Color Me Blood Red (USA 1965, Regie: Hershell Gordon Lewis)
Contagion (USA, Vereinigte Arabische Emirate 2011, Regie: Steven Soderbergh)
(The) Crazies (USA 1973, Regie: George A. Romero)
(The) Crazies – Fürchte deinen Nächsten (The Crazies, USA, Vereinigte Arabische Emirate

2010, Regie: Breck Eisner)
Creature with the Atom Brain (USA 1955, Regie: Edward L. Cahn)
Cube (Kanada 1997, Regie: Vincenzo Natali)
Dämonen (Dèmoni 2… l’incubo ritorna, Italien 1986, Regie: Lamberto Bava)
Dämonen 2 (Dèmoni, Italien 1985, Regie: Lamberto Bava)
(Die) Dämonischen (Invasion of the Body Snatchers, USA 1956, Regie: Don Siegel)
Dawna of the Dead (USA 2008, Regie: Laume Conroy)
Dawn of the Dead (USA, Kanada, Japan, Frankreich 2004, Regie: Zack Snyder)
(The) Dead (Großbritannien 2010, Regie: Howard J. Ford, Jonathan Ford)
Deadgirl (USA 2008, Regie: Marcel Sarmiento, Gadi Harel)
Dead Rising – Watchtower (Dead Rising, USA 2015, Regie: Zach Lipovsky)
Dead Rush (USA 2016, Regie: Zachary Ramelan)
Dead Set (Großbritannien 2008, Regie: Yann Demange)
Dead Snow (Død snø, Norwegen 2009, Regie: Tommy Wirkola)
Dead Snow – Red vs. Dead (Død snø 2, Norwegen, Island 2014, Regie: Tommy Wirkola)

14.2 Filmographie

265

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Deep Impact (USA 1998, Regie: Mimi Leder)
(Die) Delegation (Deutschland 1970, Regie: Rainer Erler)
Dellamorte Dellamore (Italien, Deutschland, Frankreich 1994, Regie: Michele Soavi)
Devil’s Playground (Großbritannien 2010, Regie: Mark McQueen)
Diary of the Dead (USA 2007, Regie: George A. Romero)
Die durch die Hölle gehen (The Deer Hunter, USA 1978, Regie: Michael Crimino)
(Das) Ding aus einer anderen Welt (The Thing from another World, USA 1951, Regie:

Christian Nyby, Howard Hawks)
(La) Distruzione del Mondo (Deluge, USA 1933, Regie: Felix E. Feist)
Divine Horsemen: The Living Gods of Haiti (USA 1985, Regie: Maya Deren, nach deren Tod

vervollständigt von Cherel Ito und Teiji Ito)
Doctor Blood’s Coffin (Großbritannien 1961, Regie: Sidney J. Furie)
Doom – Der Film (Doom, USA, Großbritannien, Deutschland, Tschechische Republik 2005, Re-

gie: Andrzej Bartkowiak)
Doomsday – Tag der Rache (Doomsday, Großbritannien, USA, Deutschland, Südafrika 2008,

Regie: Neil Marshall)
Dracula (USA 1931, Regie: Tod Browning, Karl Freund)
Dr. Jekyll und Mr. Hyde (Dr. Jekyll and Mr. Hyde, USA 1931, Regie: Rouben Mamoulian)
Dr. Seltsam oder: Wie ich lernte, die Bombe zu lieben (Dr. Strangelove or: How I Lear-

ned to Stop Worrying and Love the Bomb, Großbritannien 1964, Regie: Stanley Kubrick)
(The) Earth Dies Screaming (Großbritannien, USA 1964, Regie: Terence Fisher)
(Das) Ende der Welt (La Fin du monde, Frankreich 1931, Regie: Abel Gance)
(Die) Fabel von King Kong – Ein amerikanischer Trick- und Sensationsfilm (King Kong,

USA 1933, Regie: Merian C. Cooper, Ernest B. Schoedsack)
Fahrenheit 451 (Großbritannien 1966, Regie: François Truffaut)
Fallout: When and how to protect yourself against it (USA 1959, produziert von Creative

Arts Studio Inc. im Auftrag des Office of Civil and Defense Mobilization)
Fear the Walking Dead (USA 2015ff., Regie: Div.)
Feuertanz – Horror Infernal (Inferno, Italien 1980, Regie: Dario Argento)
Fido – Gute Tote sind schwer zu finden (Fido, Kanada 2006, Regie: Andrew Currie)
Fight Club (USA, Deutschland 1999, Regie: David Fincher)
Flammendes Inferno (The Towering Inferno, USA 1974, Regie: John Guillermin, Irwin Allen)
Fliegende Untertassen greifen an (Earth vs. the Flying Saucers, USA 1956, Regie: Fred F.

Sears)
Fluch der Karibik (Pirates of the Caribbean: The Curse of the Black Pearl, USA 2003,

Regie: Gore Verbinski)
Flucht ins 23. Jahrhundert (Logan’s Run, USA 1976, Regie: Michael Anderson)
Formicula (Them!, USA 1954, Regie: Gordon Douglas)
Fortress – Die Festung (Fortress, USA, Australien 1992, Regie: Stuart Gordon)
Frankenstein (USA, 1910, Regie: James Searle Dawley)
Frankenstein (USA 1931, Regie: James Whale)
Frankenstein’s Army (Niederlande, Tschechische Republik, USA 2013, Regie: Richard Raaphorst)
Frankensteins Todes-Rennen (Death Race 2000, USA 1975, Regie: Paul Bartel)
From Beyond – Aliens des Grauens (From Beyond, USA 1986, Regie: Stuart Gordon)
(Der) Frosch (Psychomania, Großbritannien 1973, Regie: Don Sharp)

14 Anhang

266

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Full Metal Jacket (Großbritannien 1987, Regie: Stanley Kubrick)
(Das) fünfte Element (The Fifth Element, Frankreich 1997, Regie: Luc Besson)
Futurama (USA 1998-2003, 2007-2013, nach einer Idee von Matt Groening und David X. Cohen)
Game of Thrones – Das Lied von Eis und Feuer (Game of Thrones, USA, Großbritannien

2011ff., Regie: Div.)
G.A.S.S. oder Es war notwendig, die Erde zu vernichten, um sie zu retten (Gas! or It

Became Necessary to Destroy the World in Order to Save It, USA 1970, Regie: Roger
Corman)

(Der) Gefangene von Dahomey (Deutschland 1918, Regie: Hubert Moest)
(Das) Geisterschiff der schwimmenden Leichen (El Buque Maldito, Spanien 1974, Regie:

Amando de Ossorio)
(Graf Zaroff) Genie des Bösen (The most dangerous Game, USA 1932, Regie: Ernest B. Scho-

edsack, Irving Pichel)
Ghostbusters – die Geisterjäger (Ghost Busters, USA 1984, Regie: Ivan Reitman)
Godzilla (Gojira, Japan 1954, Regie: Ishirô Honda)
Godzilla (USA 1998, Regie: Roland Emmerich)
(Der) Golem – Wie er in die Welt kam (Deutschland, 1920, Regie: Paul Wegener, Carl Boese)
Gravity (USA, Großbritannien 2013, Regie: Alfonso Cuarón)
(The) Great Martian War 1913-1917 (Großbritannien, Kanada 2013, Regie: Mike Slee)
Grossangriff der Zombies (Incubo sulla città contaminata, Italien, Mexiko, Spanien 1980,

Regie: Umberto Lenzi)
(The) Gruesome Twosome (USA 1967, Regie: Hershell Gordon Lewis)
(Die) grünen Teufel (The Green Berets, USA 1968, Regie: Ray Kellogg, John Wayne, Mervyn

LeRoy)
(The) Happening (USA, Indien 2008, Regie: M. Night Shyamalan)
Hardcore (Hardcore Henry, Russland, USA 2015, Regie: Ilya Naishuller)
(Das) Haus an der Friedhofmauer (Quella villa accanto al cimitero, Italien 1981, Regie:

Lucio Fulci)
Hell (Deutschland, Schweiz 2011, Regie: Tim Fehlbaum)
Hellraiser – Das Tor zur Hölle (Hellraiser, Großbritannien 1987, Regie: Clive Barker)
Herr der Fliegen (Lord of the Flies, Großbritannien 1963, Regie: Peter Brook)
Herr der Zombies – Das Land der lebenden Toten (King of the Zombies, USA 1941, Regie:

Jean Yarbrough)
Herz aus Glas (Deutschland 1976, Regie: Werner Herzog)
Hidden – Das unsagbar Böse (The Hidden, USA 1987, Regie: Jack Sholder)
(The) Hills Have Eyes – Hügel der blutigen Augen (The Hills Have Eyes, USA 2006, Regie:

Alexandre Aja)
(Die) Hölle der lebenden Toten (Virus, Italien, Spanien 1980, Regie: Bruno Mattei, Claudio

Fragasso)
(Die) Horde (La Horde, Frankreich 2009, Regie: Yannick Dahan, Benjamin Rocher)
(The) Horror of Party Beach (USA 1964, Regie: Del Tenney)
House of the Dead – Der Film (House of the Dead, USA, Kanada, Deutschland 2003, Regie:

Uwe Boll)
Hügel der blutigen Augen (The Hills Have Eyes, USA 1977, Regie: Wes Craven)
I am Legend (I am Legend, USA 2007, Regie: Francis Lawrence)
I am Omega (I am Omega, USA 2007, Regie: Griff Furst)

14.2 Filmographie

267

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


I eat your Skin (Zombies, USA 1964, Regie: Del Tenney)
Ich folgte einem Zombie (I Walked with a Zombie, USA 1943, Regie: Jacques Tourneur)
Ich klage an (J’Accuse!, Frankreich 1919, Regie: Abel Gance)
Im Bann des weissen Zombies (White Zombie, USA 1932, Regie: Victor Halperin)
Im Zeichen des Kreuzes (Deutschland 1983, Regie: Rainer Boldt)
Independence Day (USA 1996, Regie: Roland Emmerich)
In der Gewalt der Zombies (Le Notti erotiche dei morti viventi, Italien 1980, Regie: Joe

D’Amato)
(Die) Insel (The Island, USA 2005, Regie: Michael Bay)
Invisible Invaders (USA 1959, Regie: Edward L. Cahn)
It Follows (USA 2014, Regie: David Robert Mitchell)
Jarhead – Willkommen im Dreck (Jarhead, USA, Deutschland 2005, Regie: Sam Mendes)
Jason und die Argonauten (Jason and the Argonauts, USA, Großbritannien 1963, Regie:

Don Chaffey)
Junge (Deutschland 2007, Regie: Norbert Heitker)
(Der) Junge und sein Hund (A Boy and his Dog, USA 1975, Regie: L. Q. Jones)
Jurassic Park (USA 1993, Regie: Steven Spielberg)
(Die) Klapperschlange (Escape from New York, USA, Großbritannien 1981, Regie: John Car-

penter)
(Der) Kopf, der nicht sterben durfte (The brain that wouldn’t die, USA 1962, Regie: Jo-

seph Green)
Kopfjagd – Preis der Angst (Le Prix du danger, Frankreich, Jugoslawien 1983, Regie: Yves Bo-

isset)
Krieg der Sterne (Star Wars, USA 1977, Regie: George Lucas)
Krieg der Welten (War of the Worlds, USA 2005, Regie: Steven Spielberg)
Kriegsspiel (The War Game, Großbritannien 1965, Regie: Peter Watkins)
L.A. Zombie (USA, Deutschland 2010, Regie: Bruce LaBruce)
Land of the Dead (USA, Kanada, Frankreich 2005, Regie: George A. Romero)
(The) last Man on Earth (L'ultimo uomo della terra, Italien, USA 1964, Regie: Ubaldo Ra-

gona, Sidney Salkow)
Lebendig gefressen (Mangiati vivi!, Italien 1980, Regie: Umberto Lenzi)
Leben und sterben lassen (Live and Let Die, Großbritannien 1973, Regie: Guy Hamilton)
(Die) Leiche der Anna Fritz (El Cadáver de Anna Fritz, Spanien 2015, Regie: Hèctor

Hernández Vicens)
(Das) Leichenhaus der lebenden Toten (Non si deve profanare il sonno die morti, Italien,

Spanien 1974, Regie: Jorge Grau)
Lemmy Caution gegen Alpha 60 (Alphaville, une étrange aventure de Lemmy Caution,

Frankreich, Italien 1965, Regie: Jean-Luc Godard)
(Der) Letzte Kampf (Le Dernier Combat, Frankreich 1983, Regie: Luc Besson)
(Die) Letzten Amerikaner (Southern Comfort, USA, Großbritannien, Schweiz 1981, Regie:

Walter Hill)
(Die) Letzten Fünf (Five, USA 1951, Regie: Arch Oboler)
(Die) Letzten Sieben (Day the World Ended, USA 1955, Regie: Roger Corman)
Lieben (Deutschland 2006, Regie: Rouven Blankenfeld)
Life After Beth (Großbritannien 2014, Regie: Jeff Baena)

14 Anhang

268

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Lucky Dragon No. 5 (Daigo Fukuryû-Maru, Japan 1958, Regie: Kaneto Shindô)
Mad Max II – Der Vollstrecker (Mad Max 2, Australien 1981, Regie: George Miller)
Mad Max – Jenseits der Donnerkuppel (Mad Max Beyond Thunderdome, Australien, USA

1985, Regie: George Miller, George Ogilvie)
Maggie (USA 2015, Regie: Henry Hobson)
Mama, Papa, Zombie (Deutschland 1984, Regie: Claus Bienfait)
(Der) Manchurian Kandidat (The Manchurian Candidate, USA 2004, Regie: Jonathan Dem-

me)
Man-Eater (Der Menschenfresser) (Antropophagus, Italien 1980, Regie: Joe D’Amato)
Martin (USA 1977, Regie: George A. Romero)
Metropolis (Deutschland 1927, Regie: Fritz Lang)
(Das) Millionenspiel (Deutschland 1970, Regie: Tom Toelle)
(Le) Monstre (Frankreich 1903, Regie: Georges Méliès)
(Die) Mumie (The Mummy, USA 1999, Regie: Stephen Sommers)
Mutants (Frankreich 2009, Regie: David Morlet)
(Die) Nacht der Creeps (Night of the Creeps, USA 1986, Regie: Fred Dekker)
(Die) Nacht der lebenden Toten (Night of the Living Dead, USA 1968, Regie: George A.

Romero)
(Die) Nacht der reitenden Leichen (La Noche del terror ciego, Spanien, Portugal 1971, Re-

gie: Amando de Ossorio)
Nächte des Grauens (Plague of the Zombies, Großbritannien 1966, Regie: John Gilling)
Nachts, wenn die Leichen schreien (The Devil’s Rain, USA 1975, Regie: Robert Fuest)
(Die) Nackte und der Satan auch als Des Satans nackte Sklavin (Deutschland 1959, Regie:

Victor Trivas)
Nackt und zerfleischt (Cannibal Holocaust, Italien 1980, Regie: Ruggero Deodato)
(Der) Nebel (The Mist, USA 2007, Regie: Frank Darabont)
Nekromantik (Deutschland 1987, Regie: Jörg Buttgereit)
Nekromantik 2 (Deutschland 1991, Regie: Jörg Buttgereit)
Nightmare – Mörderische Träume (A Nightmare on Elm Street, USA 1984, Regie: Wes Cra-

ven)
Night of the Giving Head (USA 2008, Regie: Rodney Moore)
Night of the Living Dead – Die Rückkehr der Untoten (Night of the Living Dead, USA

1990, Regie: Tom Savini)
Nightwatch – Nachtwache (Nattevagten, Dänemark 1994, Regie: Ole Bornedal)
Nosferatu – Eine Symphonie des Grauens (Deutschland 1922, Regie: Friedrich Wilhelm Murn-

au)
O.K. (Deutschland 1970, Regie: Michael Verhoeven)
(Der) Omega-Mann (The Omega Man, USA 1971, Regie: Boris Sagal)
Otto; or Up with Dead People (Kanada, Deutschland 2008, Regie: Bruce LaBruce)
Outbreak – Lautlose Killer (Outbreak, USA 1995, Regie: Wolfgang Petersen)
Outpost – Zum Kämpfen geboren (Outpost, Großbritannien 2007, Regie: Steve Barker)
Pandemic – Fear the Dead (Pandemic, USA 2016, Regie: John Suits)
Panik im Jahre Null (Panic in Year Zero!, USA 1962, Regie: Ray Milland)
(Die) Passion Christi (The Passion of the Christ, USA 2004, Regie: Mel Gibson)
Philadelphia (USA 1993, Regie: Jonathan Demme)

14.2 Filmographie

269

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Plan 9 from Outer Space (USA 1959, Regie: Edward D. Wood Jr.)
Planet der Affen: Prevolution (Rise of the Planet of the Apes, USA 2011, Regie: Rupert

Wyatt)
Planet der Affen: Revolution (Dawn of the Planet of the Apes, USA 2014, Regie: Matt

Reeves)
Planet Terror (USA 2007, Regie: Robert Rodriguez)
Platoon (USA 1986, Regie: Oliver Stone)
Porn of the Dead (USA 2006, Regie: Rob Rotten)
Porno Holocaust (Italien 1981, Regie: Joe D’Amato)
Predator (USA 1987, Regie: John McTiernan)
Psycho (USA 1960, Regie: Alfred Hitchcock)
Pulse (Kairo, Japan 2001, Regie: Kiyoshi Kurosawa)
Pulse – Du bist tot, bevor du stirbst! (Pulse, USA 2006, Jim Sonzero)
Quarantäne (Quarantine, USA 2008, Regie: John Erick Dowdle)
Quiet Earth – Das letzte Experiment (The Quiet Earth, Neuseeland 1985, Regie: Geoff Mur-

phy)
(Die) Rache des Toten (The Walking Dead, USA 1936, Regie: Michael Curtiz)
Rammbock (Deutschland, Österreich 2010, Regie: Marvin Kren)
Real Ghostbusters (The Real Ghostbusters, USA 1986, nach einer Idee von Dan Aykroyd und

Harold Ramis)
Re-Animator (USA 1985, Regie: Stuart Gordon)
[Rec] (Spanien 2007, Regie: Jaume Balagueró, Paco Plaza)
[REC]2 ([REC]², Spanien 2009, Regie: Jaume Balagueró, Paco Plaza)
[REC]³ Genesis ([REC]³ Génesis, Spanien 2012, Regie: Paco Plaza)
[Rec] 4 – Apocalypse ([Rec] 4: Apocalipsis, Spanien 2014, Regie: Jaume Balagueró)
Red State – Fürchte Dich vor Gott! (Red State, USA 2011, Regie: Kevin Smith)
Resident Evil (USA, Deutschland, Großbritannien, Frankreich 2002, Regie: Paul W. S. Anderson)
Resurrection (USA 2014f., Regie: Div.)
(The) Returned (Les Revenants, Frankreich 2004, Regie: Robin Campillo)
(The) Returned (Les Revenants, Frankreich 2012 und 2014, Regie: Div.)
(The) Returned (USA 2015, Regie: Div.)
(The) Returned – Weder Zombies noch Menschen (The Returned, Kanada, Spanien 2013,

Regie: Manuel Carballo)
Return of the Living Dead 3 (USA 1993, Regie: Brian Yuzna)
Return of the Living Dead 4: Necropolis (Return of the Living Dead: Necropolis, USA,

Rumänien 2005, Regie: Ellory Elkayem)
Revenge of the Zombies (USA 1943, Regie: Steve Sekely)
(Die) Revolte der Zombies (Revolt of the Zombies, USA 1936, Regie: Victor Halperin)
(The) Road (USA 2009, Regie: John Hillcoat)
(Die) Rückkehr der reitenden Leichen (El Ataque de los muertos sin ojos, Spanien, Portu-

gal 1973, Regie: Amando de Ossorio)
(Die) Rückkehr der Zombies (Le Notti del terrore, Italien 1981, Regie: Andrea Bianchi)
Running Man (The Running Man, USA 1987, Regie: Paul Michael Glaser)
(The) Sacrament (USA 2013, Regie: Ti West)
Sado – Stoss das Tor zur Hölle auf (Buio Omega, Italien 1979, Regie: Joe D’Amato)

14 Anhang

270

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Schlacht um Algier (La Battaglia di Algeri, Italien, Algerien 1966, Regie: Gillo Pontecorvo)
(Die) Schlange im Regenbogen (The Serpent and the Rainbow, USA 1988, Regie: Wes Cra-

ven)
(Der) Schrecken vom Amazonas (Creature from the Black Lagoon, USA 1954, Regie: Jack

Arnold),
(Die) schwarzen Zombies von Sugar Hill (Sugar Hill, USA 1974, Regie: Paul Maslansky)
(Das) Schweigen der Lämmer (The Silence of the Lambs, USA 1991, Regie: Jonathan Demme)
Scooby Doo, wo bist du? (Scooby-Doo, Where Are You!, USA 1969, nach einer Idee von Joe

Ruby und Ken Spears)
Seoul Station (Südkorea 2016, Regie: Yeon Sang-ho)
Shaun of the Dead (Großbritannien, Frankreich 2004, Regie: Edgar Wright)
Shining (The Shining, Großbritannien, USA 1980, Regie: Stanley Kubrick)
Shock Waves – Die aus der Tiefe kamen (Shock Waves, USA 1977, Regie: Ken Wiederhorn)
(Das) Siebente Siegel (Det Sjunde Inseglet, Schweden 1957, Regie: Ingmar Bergman)
(The) Signal (USA 2007, Regie: David Bruckner, Dan Bush, Jacob Gentry)
(Die) Simpsons (The Simpsons, USA 1989ff., nach einer Idee von Matt Groening)
Slither – Voll auf den Schleim gegangen (Slither, Kanada, USA 2006, Regie: James Gunn)
Snowpiercer (Südkorea, USA, Frankreich 2013, Regie: Bong Joon-ho)
(Der) Soldat James Ryan (Saving Private Ryan, USA 1998, Regie: Steven Spielberg)
South Park (USA 1997ff., nach einer Idee von Trey Parker und Matt Stone)
Space Cowboys (USA 2000, Regie: Clint Eastwood)
Starship Troopers (USA 1997, Regie: Paul Verhoeven)
Sudden Death (USA 1995, Regie: Peter Hyams)
Survival of the Dead (George A. Romero’s Survival of the Dead, USA, Kanada 2009, Regie:

George A. Romero)
Suspiria (Italien, Deutschland 1977, Regie: Dario Argento)
Svengali (USA 1931, Regie: Archie Mayo)
S-VHS (V/H/S 2, USA, Kanada, Indonesien 2013, Regie: Simon Barrett, Jason Eisener, Gareth

Evans, Gregg Hale, Eduardo Sánchez, Timo Tjahjanto)
(Der) Tag danach (The Day After, USA 1983, Regie: Nicholas Meyer)
Tanz der Dämonen (Demon Wind, USA 1990, Regie: Charles Philip Moore)
Tanz der Teufel (The Evil Dead, USA 1981, Regie: Sam Raimi)
Tanz der Teufel II – Jetzt wird noch mehr getanzt (Evil Dead II, USA 1987, Regie: Sam

Raimi)
Tanz der toten Seelen (Carnival of Souls, USA 1962, Regie: Herk Harvey)
Tarantula (USA 1955, Regie: Jack Arnold)
Teenage Zombies (USA 1959, Regie: Jerry Warren)
Terminator (The Terminator, USA, Großbritannien 1984, Regie: James Cameron)
Terminator – Die Erlösung (Terminator Salvation, USA, Großbritannien, Deutschland, Itali-

en 2009, Regie: McG)
(Der) Teuflische (Lisa e il diavolo, Italien, Spanien, Deutschland 1972, Regie: Mario Bava)
Thriller (USA 1983, Regie: John Landis)
Tödliches Kommando – The Hurt Locker (The Hurt Locker, USA 2008, Regie: Kathryn Bi-

gelow)

14.2 Filmographie

271

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


(Die) Tollwütigen (I drink your Blood, USA 1970, Regie: David E. Durston)
(Der) Tote, der nicht sterben wollte (Neither The Sea Nor The Sand, Großbritannien

1972, Regie: Fred Burnley)
Train to Busan (Busanhaeng, Südkorea 2016, Regie: Yeon Sang-ho)
True Detective (USA 2014ff., Regie: Div.)
Two Evil Eyes (Due Occhi Diabolici, Italien, USA 1990, Regie: Dario Argento, George A.

Romero)
Two Thousand Maniacs! (USA 1964, Regie: Hershell Gordon Lewis)
Über dem Jenseits (…E tu vivrai nel terrore! L’aldilà, Italien 1981, Regie: Lucio Fulci)
Ugly Americans (USA 2010-2012, nach einer Idee von Devin Clark und David M. Stern)
Uhrwerk Orange (A Clockwork Orange, Großbritannien 1971, Regie: Stanley Kubrick)
Unheimliche Begegnung der dritten Art (Close Encounters of the Third Kind, USA

1977, Regie: Steven Spielberg)
(Die) unheimlich verrückte Geisterstunde (Creepshow, USA 1982, Regie: George A. Rome-

ro)
Universal Soldier (USA 1992, Regie: Roland Emmerich)
Vampyr (Deutschland, Frankreich 1932, Regie: Carl Theodor Dreyer)
(Der) verbotene Schlüssel (The Skeleton Key, USA, Deutschland 2005, Regie: Iain Softley)
Verdammt, die Zombies kommen (Return of the Living Dead, USA 1985, Regie: Dan O’Ban-

non)
Vinyan (Frankreich, Belgien, Großbritannien 2008, Regie: Fabrice Du Welz)
Virus – Schiff ohne Wiederkehr (Virus, USA, Großbritannien, Deutschland, Frankreich, Japan

1999, Regie: John Bruno)
(Die) Vögel (The Birds, USA 1963, Regie: Alfred Hitchcock)
(The) Walking Dead (USA 2010ff., Regie: Frank Darabont et. al.)
(The) Walking Dead: A Hardcore Parody (USA 2013, Regie: Joanna Angel, Tommy Pistol)
Walter Futter’s Curiosities (USA 1930ff., Regie: Walter Futter)
Warm Bodies (USA 2013, Regie: Jonathan Levine)
Was kommen wird (Things to Come, Großbritannien 1936, Regie: William Cameron Menzies)
Watchmen – Die Wächter (Watchmen, USA 2009, Regie: Zack Snyder)
Waterworld (Waterworld, USA 1995, Regie: Kevin Reynolds)
Weg mit der Ex (Burying the Ex, USA 2014, Regie: Joe Dante)
(Der) weisse Hai (Jaws, USA 1975, Regie: Steven Spielberg)
(Die) Welt, das Fleisch und der Teufel (The World, the Flesh and the Devil, USA 1959,

Regie: Ranald MacDougall)
Wild in den Strassen (Wild in the Streets, USA 1968, Regie: Barry Shear)
Willkommen in Gravity Falls (Gravity Falls, USA 2012ff., nach einer Idee von Alex Hirsch)
Wolfzeit (Le Temps du Loup, Österreich, Frankreich, Deutschland 2003, Regie: Michael Haneke)
Woodoo – Die Schreckensinsel der Zombies (Zombi 2, Italien 1979, Regie: Lucio Fulci)
World War Z (USA, Malta 2013, Regie: Marc Forster)
Zeder – denn Tote kehren wieder (Zeder, Italien 1983, Regie: Pupi Avati)
(Die) Zeitmaschine (The Time Machine, USA 1960, Regie: George Pal)
Zero Dark Thirty (USA 2012, Regie: Kathryn Bigelow)
Zombie (Dawn of the Dead, USA, Italien 1978, Regie: George A. Romero)
Zombie 2 – Das letzte Kapitel (Day of the Dead, USA 1985, Regie: George A. Romero)

14 Anhang

272

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


Zombie III (Zombi 3, Italien 1988, Regie: Lucio Fulci, von Bruno Mattei fertiggestellt)
(Ein) Zombie hing am Glockenseil (Paura nella città dei morti viventi, Italien 1980, Regie:

Lucio Fulci)
Zombieland (USA 2009, Regie: Ruben Fleischer)
Zombies (Deutschland 2014, Regie: Georg von Mitzlaff, Agentur: tinkerbelle, Berlin)
Zombies of Mora Tau (USA 1957, Regie: Edward L. Cahn)
Zombies of the Stratosphere (USA 1952, Regie: Fred C. Brannon)
Zombies unter Kannibalen (Zombi Holocaust, Italien 1980, Regie: Marino Girolami)
Zurück bleibt die Angst (Ghost Story, USA 1981, Regie: John Irvin)
Zwischenfall im Atlantik (The Bedford Incident, USA, Großbritannien 1965, Regie: James

B. Harris)

14.2 Filmographie

273

https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592


https://doi.org/10.5771/9783828872592 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 03:56:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872592

	Danksagung
	1 Einleitung
	»Just what is a zombie?« – »A ghoul, a living dead. It’s also a drink.«

	2 Magna Mortalitas
	2.1 Ein Leichenregen und menschliches Handeln in Extremsituationen
	2.2 Die Pest und die Fiktion, der Mensch und der Untote

	3 Der Weg nach Westen. Von der Folklore in den flmschen Text
	3.1 Provenienzen und Kontexte des Zombis
	3.2 Bedeutungen und Funktionen des Zombis
	3.3 Vodou- und Zombifaszination als Exportprodukt
	3.4 Seabrook und der klassische Archetypus
	3.5 Zombies auf Celluloid und die Etablierung in der Popkultur

	4 Scharnier zwischen Mythos und Moderne: Der Zombie in den Pre-Code-Comics
	4.1 Die Rückwirkungen des Krieges
	4.2 Impulse für den New Trend
	4.3 Verdrängte Schuld kriecht aus den Gräbern
	4.4 Zombiehorror als Reflexionsfläche für Zeitgeist und Krieg
	4.5 Der Kalte Krieg im B-Movie

	5. They’re coming for you!  Die Geburt des modernen Archetyps
	5.1 Die Romero-Kreatur als Vampir-Zombie-Hybrid
	1. Brennendes Fleisch
	2. Mediale Krisenberichterstattung
	3. Search-and-Destroy-Missionen
	4. Der Kopfschuss als Ultima Ratio

	5.2 Der Abspann als Destillat des Terrors
	5.3 Romeros Zombiehorror im Vietnamkriegs- und Antikriegsfilmdiskurs

	6 Exkurs: Schwellenzeit und Blütezeit
	Über Dawn of the Dead zum Genreboom und Epigonentum

	7 Religion und Ekel
	Lucio Fulcis Zombiezyklus und die Absolutheit der Apokalypse
	7.1 Zombi 2 als skizzierte Motivpolarität
	7.2 Fulcis mépris du monde
	7.3 Zombies als Ekelpersonifizierung
	7.3.1 Naturekel
	7.3.2 Fäkal- und Körperekel als Verdichtung der Naturangst
	7.3.3 Kultur- und Religionsekel als Zivilisationsekel
	7.3.4 Religion und Körperekel

	7.4 Bestattung und kathartische Auflösung
	7.5 Exkurs: Individuelle und kollektive, theologische und philosophische Körperauflösung
	7.6 Zombies als théâtre de la cruauté
	7.7 Die avantgardistische Apokalypse Fulcis


	8. Der Zombie als säkulare Essenz der Apokalypse
	8.1 Prototypische Schwerpunkte apokalyptischer Zombienarrationen
	8.2 Traditionslinien apokalyptischer Vernichtungsbeschreibungen
	8.3 Die apokalyptischen Reiter als Sinnbild
	8.4 Wie die Apokalypse ihre Unschuld verlor und der Zombie sich ihrer annahm
	8.5 Säkularisierung trotz Kupierung – Ein Diskussionsbeitrag
	8.6 Lacrimosa dies illa – Die Ödnis als Garten Eden
	8.7 Apokalyptische Diskurslinien, Paradigmenwechsel und Zombies

	9 Exkurs: Popularitätsphasen und Rahmenmodelle
	– Resident Evil als Zäsurfilm?

	10 Von Night of the Living Dead zu 28 Days Later
	Allegorien auf asymmetrische Verwüstungs- und Massakerkriege

	11 Die Post-9/11-Ästhetik neuer Katastrophen und alter Diskurse
	oder: Big Brother ain’t watching us
	11.1 Die Leichen im Keller von 9/11
	11.2 TV-Bilder und Medienkriege im Netzzeitalter


	12 Exkurse, Anmerkungen und neue Perspektiven
	12.1 Grenzsituationen und Bewegungsräume
	12.2 Die Rückkehr ins Private – ein neuer Umgang mit der Hoffnungslosigkeit?
	12.3 Imaginierte Millenniumspanik der Zitadellenkultur

	13 Liniennetze und Knotenpunkte: Train to Busan und das Schlusswort
	14 Anhang
	14.1 Zitierte Literatur
	14.1.1 Quellen
	14.1.2 Belletristik
	14.1.3 Sekundärliteratur, Monographien und Aufsätze

	14.2 Filmographie


