
I Sein als Veränderung 63

das movens, das sich durch sein Leben und Werk zieht und beide unablässig

miteinander verschränkt.

Eine Wahrheit, die nicht zugleich einer politisch gerecht(er)en Verfasst-

heit den Weg bereitet, oder es zumindest versucht, ist für ihn eine unvoll-

ständige, denn die Gesellschaftsform ist es, die der Suche nach der Wahrheit

oder diesem Begriff zum Sein verhilft, und zwar gerade, weil in der Suche

nach der Wahrheit zugleich schon die Suche nach der richtigen, der best-

möglich zu verwirklichenden Gesellschaft stecke.41 Diese Frage stellt sich das

Recht seit Anbeginn, auch wenn wir davon nicht mehr sehr viel bemerken

aufgrund der Hypertrophie der Gesetzgebung und vor allem aufgrund der

oligarchischen Abkoppelung des Gesetzgebungsprozesses vom Demos. Die-

ser ist zwar gemäß der Verfassung vieler europäischer Staaten de jure Gesetz-

geber, aufgrund der dauerhaften Vertretung durch seine in Parteiapparaten

vergatterten Repräsentant_innen aber de facto davon ausgeklammert. Nach

dem Aufsatz über die gemeinsame Entstehung von Demokratie und Philoso-

phie im antiken Griechenland42, zeugen auch seine posthum unter dem Titel

Ce qui fait la Grèce veröffentlichten Seminare von der Relevanz dieser Verknüp-

fung für Castoriadis.

2 Philosophieren als Eröffnung neuer Gültigkeit43

DieWahrheitsfrage durchzieht viele Seminare, die Castoriadis an der EHESS

gehalten hat. Dennoch bemüht er das Wort Wahrheit selten, er sieht darin

einen Grenzbegriff, weiß um dessen ideologisch-religiöse Aufladung und vor

allem um die illusionären Verkennungen, die mit diesem Begriff verbunden

41 Wir werden sehen, dass dies nichtsmit Platons (und Leo Strauss’) Illusion der Gerechtig-

keit (Kelsen) als ideeller, ja idealistischer Deckung von Schönem, Gutem undWahrem

zu tun hat, weil es bei Castoriadis zentral um die Unabgeschlossenheit und die ständi-

ge Suche nach – sowie Hervorbringung von – den begrifflichen Prinzipien dieser Ter-

mini in der gesellschaftlichen Wirklichkeit und Praxis geht.

42 »Die griechische Polis und die Demokratie«, op. cit. und die unter dem Titel Ce qui fait

la Grèce veröffentlichten Seminar-Bände.

43 Das folgende Kapitel ist die überarbeitete Version des Aufsatzes »›Le mouvement in-

terminable de penser le pensable‹. Philosophie comme ouverture de validités nou-

velles«, erschienen in: S. Klimis, Ph. Caumières (Hg.), Castoriadis et la question de la vérité,

Brüssel 2011, S. 117-138.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

sind. Seine explizite Reflexion dazu stellt er teils unter dem Begriff der »vali-

dité de droit«, also der de jure Gültigkeit an, teils versteht er unter Wahrheit das

im Titel erwähnte »mouvement interminable de penser le pensable«, also die genu-

in philosophische Bewegung an den Grenzen des Denk- und Sagbaren und –

über diese hinaus – im Rahmen der Bewegung des Aufbruchs der Abgeschlos-

senheit. Während es im Zuge der Sozialisation der menschlichen Psyche um

die Abgeschlossenheit der psychischen Monade geht, betont Castoriadis im

Register der Wahrheitssuche um die Abgeschlossenheit der je anerkannten

Sinn- und Rationalitätsmatrix (oder des je gültigen bzw. vorherrschenden Lo-

gos).

Castoriadis war kein Freund von Wittgenstein, doch kannte er dessen

Sprachphilosophie, vor allem aber kannte er die Geschichte der Auslotungs-

versuche desWahrheits- und Vernunftbegriffs über Sprache und Rhetorik seit

den alten Griechen. Um diese Entwicklungen des Castoriadischen Denkens

nachzuvollziehen, werde ich mich vor allem auf das bislang unveröffentlich-

te Seminar beziehen, das er im Studienjahr 1988/89 an der EHESS gehalten

hat.44

Er greift darin, und in einer Antwort auf Habermas’ Differenzierung zwi-

schen Faktizität und Geltung, die Frage nach der Instituierung von Gültigkeit

(auch vonWertigkeit) als solcher auf.45 Dabei unterscheidet er zwischenWer-

tigkeit bzw. Gültigkeit de facto (validité de fait) und de jure (validité de droit), was

zum einen auf Aristotelische und Kant’sche Differenzierungen, zum anderen

auf seine juristische Ausbildung und Würdigung Kelsens zurückgeht: In dem

Maße nämlich, in dem die de jure Gültigkeit begrifflicher Natur (dynamei ge-

mäß dem Eidos) und als solche an das Sollen gebunden ist, das heißt an den

Zweck sowie an die Bedingungen dessen, was als valide oder als »Gültigkeit

habend« betrachtet wird, nähert sie sich dem Kant’schen Transzendentalen

(a priori), ohne sich jedoch damit zu decken. Die de facto Gültigkeit (bei Kant

immer a posteriori) ist nämlich für Castoriadis immer auch transzendental,

insofern sie für ihn als konkretes a priori die unumgängliche Bedingung für

44 Ich stützemich aufmeine eigenenMitschriften sowie auf die Transkriptionen der Ton-

bandaufnahmen, die Nikos Iliopoulos erstellt hat, Fonds Castoriadis, IMEC, Caen.

45 Siehe zu diesem Ausgangspunkt vor allem C. Castoriadis, Sujet et vérité dans le monde so-

cial-historique. Séminaires 1986-1987. La Création humaine, 1. Herausgegeben und anno-

tiert von Enrique Escobar et Pascal Vernay, Paris, 2002. Ich ziehe für die Übersetzung

von validité »Gültigkeit« der »Wertigkeit« vor, weil diese zu eng auf den axiologischen

Bereich beschränkt ist.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I Sein als Veränderung 65

jede sekundäre und begriffliche (oder theoretische) Bearbeitung im Rahmen

der de jure Gültigkeit darstellt.

Im Grunde geht es Castoriadis nicht mehr darum, einen ersten Term (ei-

ne archê) in diesen Verhältnissen zu setzen, sondern darum, die Termini in

der dynamisch-spiralenhaften bzw. oszillierenden Bewegung zwischen de ju-

re und de facto zu präzisieren. Gültigkeit de jure ist für ihn das, was von Rechts

wegen als wahr und gerecht gilt und damit explizit als Wert habend gesetzt

wird; als gesetzter Wert ist es nomos/ius während er als de facto Gültigkeit das

bezeichnet, was in der Tat valid, also gültig, geltend oder wertig ist, impli-

zit oder habituell, ohne notwendigerweise als gerecht, rechtens oder als wahr

begriffen zu werden. Geltung haben beide Gültigkeiten, und die Schnittstelle

zwischen diesen beiden semantischen Feldern der Gültigkeit ist ein eigenes

Begriffsfeld, aus dem – im Sinne der Magmalogik – immer neue Spezifizie-

rungen hervorgebracht werden können.

Neben der ontognoseologischen sowie axiologischen Perspektive dieser

Differenzierung erscheint mir eine andere noch wichtiger, nämlich die

psychoanalytische, aus der Castoriadis den »Widerständen« und »Abwehren«

nachgeht, die unbewusst gegen die Sinn- und Wahrheitssuche ins Werk

gesetzt werden. Mit dieser Perspektive treten wir unmittelbar in das inter-

disziplinäre Feld ein, in dem sich Erkenntnis und Praxis überschneiden und

die feinsäuberliche akademische Einteilung in theoretische und praktische

Philosophie ebenso ihren Sinn verliert wie jene scharfe Einteilung zwischen

Ontologie und Erkenntnistheorie (gnoséologie).

Ich werde versuchen, die deskriptiv-definitorisch anmutende Benennung

der Wahrheit als »unabschließbare Bewegung, das Denkbare zu denken« an

genau dieser Schnittstelle zu analysieren, also dort, wo das Hervorbringen

von Werten eine instituierende Tätigkeit ist, die starker Rahmenbedingungen

bedarf.46 Die darin angesprochene oszillierende Bewegung zwischen Chaos

und Kosmos ist für Castoriadis eine schöpferische und, analog zu Freuds

sekundärer Bearbeitung, eine organisierende Tätigkeit. Durch sie wird das

letztlich, aber keineswegs gänzlich, unbestimmbare »magmatische« Sein

46 Castoriadis hat die bereits erwähnte Banalisierung durch die kapitalistische Konsum-

und Verschwendungskultur gemeinsam mit der Vermarktung von allem und jedem

als die gesellschaftlich-imaginären Hauptfaktoren für den rasanten Niedergang nicht

nur der verbliebenen demokratischen Elemente sondern auch der philosophischen

und wissenschaftlichenWahrheitssuche (im Gegensatz zur technowissenschaftlichen

Wissens- bzw. Kapitalanhäufung) gesehen.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

nach mengen-identitätslogischen Prinzipien zu begreifen und möglichst

zu bestimmen versucht. Dabei soll dem kreativen Spielraum für die Ein-

bildungskraft besonderes Augenmerk geschenkt werden. Das Telos dieses

Unterfangens, das philosophisch nicht nur Ziel, sondern zugleich Aufgabe

und Entwurf ist, kann als Setzung neuer Gültigkeit gefasst werden (oder als

neuerliche Prüfung und gegebenenfalls Bestätigung bereits bestehender).

Dieses Telos der Setzung neuer Gültigkeit bleibe aber zumeist hinter der

mystifizierenden Illusion eines immer schon daliegenden Wesens einer nur

zu entbergenden Wahrheit verborgen. Diese Verkennung der (immer auch)

schöpferischen Dimension der Hervorbringung der Wahrheit geschah in der

traditionellen, von der Theologie kontrollierten philosophischen Tradition

durch die Institution des Dogmas; heute werde sie durch ein spezifisches

Imaginäres und eine dazugehörige Bürokratie der Messung im Rahmen

zwanghaft orchestrierter Versuchsanordnungen bewerkstelligt. Und so stellt

sich Castoriadis als Philosoph und Psychoanalytiker zuerst der Aufgabe, die

Gründe und Rationalisierungen dieses grundlegenden Verkennungsdisposi-

tivs zu verstehen. Doch eines nach dem anderen.

Philosophische und historische Wahrheit

Philosophiehistorisch betrachtet schwankt der Wahrheitsbegriff seit jeher

zwischen zwei Bedeutungen: jener einer abgeschlossen-ewigen Wahrheit,

die als Transparenz ebenso verdinglicht (etwa im »absoluten Wissen«) wie

szientistisch idealisiert ist (in der Illusion einer klaren, exakt-wissenschaft-

lichen Sprache), und jener einer prinzipiell unzugänglichen Wahrheit, die

als solche mystifiziert bzw. als illusorisch dargestellt wird, sodass die Wahr-

heitssuche zum ebenso sinnentleerten wie müßigen Unternehmen geraten

muss. Zwischen diesen Polen kann der Begriff des Sinnhorizonts behilflich

sein, auch wenn Castoriadis ihn nicht systematisch verwendet, zu sehr

ist er ihm wohl in der hermeneutischen Tradition verankert, die er – wie

wir sehen werden – unumwunden angreift. Dieser weitere Grenzbegriff

trägt aber m.E. der Unmöglichkeit und gleichzeitigen Erfordernis eines

Zusammentreffens (im starken Sinn des Wortes) zwischen dem, was wahr zu

sein beansprucht wird, also dem »Was« der Wahrheit, und der Vorstellung

davon, dem Vernehmen, Verstehen, Intuieren, Betrachten, Begreifen… der

Wahrheit Rechnung, um das es Castoriadis geht. Dieses ontognoseologische

Zusammentreffen ist für seinen Begriff der Wahrheit als Anspruch, als Akt

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I Sein als Veränderung 67

und als Intention unabdingbar und es prägt das Erkennen der Wahrheit als

Anerkennen derselben.

Nun ist die Anerkennung des Wahren, ja der Wahrheit als sich verän-

dernder (und damit des Seins als veränderlichem) immer eine, die einer Ver-

kennung derselben abgerungen werden muss, insbesondere dann, wenn der

Glaube an eine unwandelbare, parmenideischeWesenhaftigkeit des Seins und

damit auch der Wahrheit vorherrscht. Castoriadis hat gewiss nicht eine der

beiden extremen Positionen dieser Polarisierung bezogen, sondern – ganz

im Sinne Platons und Aristoteles’ – den dritten Weg des Zusammentreffens

gewählt, der zugleich der Weg durch die Aporie hindurch ist, aber auch je-

ner der dialektischen Vermittlung über die Mitte (metaxy) bzw. das Medium

(milieu).

Die Formel, mit der die Wahrheit von Castoriadis als »unabschließbare

Bewegung, das Denkbare zu denken« (soweit wiemöglich, versteht sich)mehr

um- als beschrieben wird, verweist auf jenesmetaxy (Zwischendrin), das Aris-

toteles ins Zentrum des Abschnitts zur »kognitiven Psychologie« gegen En-

de seiner Abhandlung Über die Seele stellt, wenn er versucht, das Denken in

der tautologisch anmutenden Formulierung der noêsis noêseôn (Denken des –

möglichen und aktuellen – Denkens) zu fassen. Es mag gefragt werden, wel-

chen theoretischen Nutzen eine solche Konzentration auf die Schnittstelle im

»Denken des Denkbaren« für denWahrheitsbegriff hat, also auf die Intersek-

tion von Denken, Denkakt und Gedachtem bzw. Denkbarem.

Zuerst gewinnen wir bereits aus dieser Verortung eine unabschließba-

re Bewegung, der sich kein Wahrheitsbegriff verschließen kann, will er sich

nicht auf die für die meisten von uns mittlerweile absurd anmutende Idee

einer ewigen und abgeschlossenen Wesenswahrheit beschränken, die in der

Philosophie ja erst über die Instituierung eines ebensolchen theokratischen

bzw. ontotheologischen Dogmas dominant wurde.

Es mag also heute, vor allem nach der Lektüre von Castoriadis und an-

deren, trivial erscheinen, dass in der Philosophie nicht alles schon gedacht

worden ist, andererseits erscheint der Fortschritt im begrifflichen Denken

über die Jahrtausende überschaubar. Dennoch wird, solange Menschen den-

ken, immer Neues zu denken aufgegeben werden, und sogar Altes wird dann

neu gedacht werden können. Dies geht bereits explizit aus dem Skeptizismus

hervor und dem Realismus, auf den jener abzielt, genauer aus der durch Sex-

tus Empiricus überlieferten Version davon: Die skeptische Haltung besteht

demnach in einer Abstinenz, einem Sich-einer-Zustimmung-Enthalten, was

immer das Dogma sein mag, dem nicht zugestimmt werden soll. Damit hält

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

die skeptische »Methode« oder Haltung die Türe des Denkens und weiteren

Infragestellens gegen die Abgeschlossenheit des Dogmatisierens (dogmatizein)

stets geöffnet.

In diesem Sinne verstehe ich Castoriadis als einen Philosophen, der nicht

nur in kritische Nähe zu Merleau-Ponty gerückt werden kann,47 sondern der

viel eher ein Skeptiker als ein Dogmatiker ist, ohne jedoch in die Relativie-

rung von allem und jedem zu kippen; eine in der so genannten Postmoderne

der 1980er Jahre verbreitete Haltung, die ihm nicht nur aus politischen Grün-

den zuwider war.48 Darüber hinaus gewinnt man durch diesen »mittleren

Weg der Erkenntnis« die Möglichkeit, die ebenso scholastischen wie falschen

Dichotomien zwischen Realismus und Nominalismus oder radikalem Kon-

struktivismus bzw. zwischen Idealismus und Materialismus hinter sich zu

lassen.

Es geht hier um die bereits erwähnte Verwobenheit von Ontologie und

Gnoseologie. Castoriadis ist damit auf den Spuren einer von Kant (Erkennt-

nis nur von phainomena) und Hegel (Wahrheit als dialektischer Vermittlungs-

und Erscheinungsprozess eines letztlich sich selbst transparenten Weltgeis-

tes) inspirierten Phänomenologie; zugleich geht ermit seiner Ontologie einen

anderen als einen »phänomenologischen« Weg. Er akzeptiert die Phänome-

nologie weder als angemessene »Methode« noch gehört er ihr als »philoso-

47 Siehe hierzu C. Castoriadis, »Merleau-Ponty und die Last des ontologischen Erbes« in:

A. Métraux, B. Waldenfels (Hg.), Die leibhaftige Vernunft – Spuren von Merleau-Pontys

Denken. München, 1986, S. 111-143 sowie Ders., »Das Sagbare und das Unsagbare« in:

Durchs Labyrinth, S. 107-192.

48 Castoriadis hat die depolitisierenden und für das Projekt der Autonomie katastropha-

len Auswirkungen dieses »debilen Denkens« (pensiero debole), wie er es in seiner unver-

kennbar polemischen Art nannte, immer wieder auf den Punkt gebracht. Für ihn war

der philosophische Relativismus die Position derer, die konfus denken, und die, wenn

sie sich zu so genannten Meisterdenkern aufschwingen, den intellektuellen Betrug

nicht nur streifen, sondern als zur Konsum- undWerbegesellschaft passendenHabitus

verallgemeinern bzw.metaphysisch rationalisieren. Siehe die Parteinahme von Casto-

riadis für Pierre Vidal-Naquet im Konflikt mit Bernard-Henri Lévy. Vidal-Naquet hat-

te dessen als Geschichtsschreibung ausgegebenen Fiktionen mit den erforderlichen

Quellen zerlegt, ebenso seine in La barbarie à visage humain vorgetragene Anklage der

68er-Bewegung, der Lévy alles Häßliche, Böse und Falsche in die Schuhe geschoben

hatte, womit er gleich auch die Gruppe und Zeitschrift SouB geißelte. C. Castoriadis,

»L’industrie du vide (réponse à Bernard-Henri Lévy)«, in: Le Nouvel Observateur, 9-15 Juli

1979, S. 35-37, wieder aufgenommen in: CL 2, S. 28-34; siehe hierzu auch F. Dosse, Cas-

toriadis, S. 241f.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I Sein als Veränderung 69

phischer Schule« seiner Zeit an. Ihn interessieren die Ränder der Dinge, der

Disziplinen, seiner Zeit und Gesellschaft; er arbeitet dort, wo die instituier-

ten Grenzen,welche die begriffliche bzw.wissenschaftliche Sprache zwischen

den Dingen zieht, brüchig werden, was neue Grenzziehungen erforderlich

macht; ja er arbeitet am Steinbruch abzutragender Glaubensdogmen und der

dazugehörigen heteronomen Praktiken.

In diesem Sinne ist es nur kohärent, wenn er in der philosophischen (und

nicht mathematischen, historiographischen, psychoanalytischen, ethischen

oder ästhetischen…) Frage nach der Wahrheit nicht mehr ein Problem der

Adäquation zwischen Wahrnehmungsgegenstand und Wahrnehmungsappa-

rat sieht (oder bloß eine Frage der Aussagenlogik); vielmehr siedelt er die

Wahrheitsfrage als eine der maximalen Kohärenz inmitten eines permanen-

ten Konflikts an, des Konflikts zwischen peras (Grenze, Bestimmung) und apei-

ron (Unbegrenztes, Unendliches, Unbestimmtes); zwischen Chaos und Kos-

mos; zwischen Bestimmtheit und Unbestimmbarkeit. Daher das philosophi-

sche Gebot, so genau und klar wie möglich (»tant que faire se peut!«) zu be-

stimmen und zu differenzieren, gerade inmitten einer Welt, in der nicht alles

bestimmbar ist, also eingedenk der Grenzen der Bestimmbarkeit und Klar-

heit.

In dem erwähnten Seminar diskutierte Castoriadis mehrere philosophi-

sche Wahrheitstheorien, und er zeigte dabei auf, dass man nicht richtig (im

Sinne der Gültigkeit de jure) philosophieren kann, ohne die relevanten voran-

gegangenen Philosophien – soweit wie möglich – in Betracht zu ziehen. Er

greift also Kant und Husserl auf und an. Letzteren bezeichnet er als Neo-

kantianer. Er kritisiert an dessen Denken, wie schon an jenem Kants, die

grundlegende Rolle des transzendentalen Egos, das in der absoluten Idee, der

Noesis der Noeme, gespiegelt und hypostasiert würde. Während er den – bei

Husserl unvollendeten – Bruch dieses Settings durch die Sprachphilosophie

erwähnt, übergeht er den in diesem Bruch mit der Tradition sicher konse-

quenteren Cassirer, der auch in anderer Hinsicht bahnbrechende Theorien

des Mythischen und der kollektiven Vorstellungswelt vorgelegt hat und damit

auch Vorarbeiten zur Konzeption dessen, was Castoriadis als gesellschaftli-

ches Imaginäres theoretisiert.49

49 Für eine Verknüpfung der Arbeiten von Cassirer und Castoriadis siehe M. Rosengren,

»Radical imagination and symbolic pregnance. A Castoriadis-Cassirer connection«, in:

J .M. Krois, M. Rosengren, A. Steidele, D. Westerkamp (Hg.), Advances in Consciousness

Research, Amsterdam 2007, S. 261-272.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

Castoriadis greift also bestimmteWidersprüche in der Husserl’schen Phi-

losophie auf, insbesondere in dessen Wahrnehmungstheorie, die zwar Ab-

schattungen vorsieht, dabei aber den für eine Gesamtwahrnehmung eines

Phänomens zentralen Konstituierungsprozess vernachlässige (was u.a. mit

der in der Psychologie relevanten crossmodalen Wahrnehmung genauer er-

forscht wird). Es gebe nicht nur – betont Castoriadis – die Seite der vielfälti-

gen Perspektiven und Abschattungen, die er sinnreich mit dem Wort ombrai-

sons ins Französische übersetzt, und die den subjektiven Gesichtspunkt oder

die Einstellung sowie die Position angeht, aus der heraus jemand betrachtet,

wahrnimmt, spricht etc.; es gebe darüber hinaus den »objektiven« Gesichts-

punkt, der alle nur denk- und vorstellbaren Perspektivenmöglichst integriert:

für den Gesichtssinn etwa das »geometrische Objekt (objet geométral«), »als ob

ich den Gegenstand aus allen Perspektiven betrachten würde«, eine inklusive

Perspektive, die den subjektiven Gesichtspunkt in je spezifischer Weise ent-

hält.

Dieses Problem führt uns einmal mehr zu Aristoteles und seinem Begriff

der verknüpfenden (crossmodalen) koinê aisthêsis, auf den Castoriadis nur im-

plizit verweist, wenn er unter Bezugnahme auf Kant auf einen den Menschen

als Gattung gemeinsamen Wahrnehmungsapparat verweist: Diese »Gemein-

schaft der Sinne« beschert uns eine grosso modo gemeinschaftliche Sinnes-

wahrnehmung. Die Bedeutung einer solchen »Gemeinschaft der Sinne« ist

zumindest eine zweifache: einmal die gerade erwähnte einer gemeinschaftli-

chen Sinnesausstattung und dann die des Gemeinsinns, wie die anglophone

Philosophie ihn betont hat, insbesondere Hume.50 Der Gemeinsinn verweist

auf die gemeinsame Welt, die Sozialität unserer Wahrnehmung und unserer

Urteilskraft, sowie auf dasMilieu, demwir angehören und in demwir das Ge-

habe, die hexis bzw. den habitus annehmen, der uns eine Art unvermitteltes,

intuitives »Wissen« verleiht bezüglich der zu respektierenden Gültigkeiten.

Es ist ein zweiter, nicht angeborener »Sinn«, ohne den einMensch nur schwer

überleben könnte. Als solcher ist er gewiss prekärer als ein halbwegs intak-

ter angeborener Sinn, weil er von den Sozialisationsbedingungen abhängt,

in die jeder Mensch hineingeboren wird, von der Erziehung, sowie von den

psychischen Dispositionen und Entwicklungen jedes Einzelnen. Dieser Sinn

50 Die englische Übersetzung von koinê aisthêsis als common sense forciert diese Deutung

des Aristotelischen Begriffs allerdings übermäßig. Siehe hierzu auch Pavel Gregoric,

Aristotle on the Common Sense, Oxford 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I Sein als Veränderung 71

ist nicht identisch mit dem, was Castoriadis von Aristoteles als hexis prohai-

retikê (habitus electivus) aufgreift, die grundlegend ist für die Erlangung einer

ethischen Haltung im Sinne der Aristotelischen Tugendlehre.

Ohne dass Castoriadis nun den Bogen der Gemeinschaft der Sinne so

weit, also bis hin zumGemeinsinn aufgespannt hätte, scheint mir dieWeiter-

führung dieses Begriffs hilfreich, um seine gesellschaftsbezogeneWahrheits-

theorie besser nachvollziehbar zu machen. Ähnlich wie Hegels zweite Natur

und Sittlichkeit51, entwickelt der Gemeinsinn sich zu einem Sinn nicht nur

aus der Gesellschaft (als Milieu, in und aus dem er sich herausbildet), son-

dern auch für die Gesellschaft und – im Idealfall für das Gemeinwohl, also zu

einem Gemeinschaftssinn. Dieser geht über das vor allem implizite Wissen

um die soziale (de facto und de jure)Gültigkeit hinaus und ist expliziter auf die

Gemeinschaft gerichtet; er richtet sich an die Anderen und gründet in der An-

erkennung der Interdependenz der Menschen, ihrer sozialen, ja politischen

»Natur«.

Die Rückwendung auf Aristoteles ist umso vielversprechender, als dieser

– trotz seiner Betonung derHeterogenität ihrer jeweiligen Seinsweisen –See-

le und Polis miteinander verknüpft. Insbesondere die Nikomachische Ethik ist

an einem Überlappungsfeld zwischen Theorie, hexis (Gehabe, Haltung) und

Praxis angesiedelt, wobei Aristoteles hier zugleich die Unterscheidung zwi-

schen bios theoretikos und bios praktikos setzt. Um die Art und Weise zu ver-

stehen, wie Castoriadis die Frage nach der Wahrheit unter Bezugnahme auf

die »Gültigkeit de jure« stellt, mag die chiastische Verknüpfung zweier Fragen

hilfreich sein, die Kant feinsäuberlich voneinander getrennt hatte, nämlich

»Was können wir wissen?« und »Was sollen wir tun?«.52 Diese Verknüpfung

mündet in den Fragen »Was können wir tun?« und »Was sollen wir denken?«

Zurück zum Aufbruch der Abgeschlossenheit

Für Castoriadis ist Philosophie in ihrer Ausrichtung auf die Wahrheit die

möglichst systematische Infragestellung von Gedachtem und Geltendem. Sie

ist somit auch jene Tätigkeit, welche am explizitesten die jeweilige Abge-

schlossenheit des Sinns aufbricht, eine Abgeschlossenheit, die sich in der

51 G.W.F. Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften III, Werke Band 10, Frank-

furt a.M. 1986, § 410.

52 Seminar 3, Mai 1989, S. 3, IMEC, Caen.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

blinden Verschmelzung von Gültigkeit de facto und Gültigkeit de jure verhär-

tet (auch in Freud’schen »Rationalisierungen« im Zeichen der Nachträglich-

keit oder in Kants »Vernünfteln«). Diese Infragestellung ist auch Selbstinfra-

gestellung der jeweiligen Philosoph_innen, ihrer Dogmen bzw. »Methoden«

und der jeweiligen Gesellschaft oder spezifischer Gruppen in ihr. Als solche

erfordert sie eine spezifische Haltung gegenüber der abgeschlossenen und

tendenziell abschließenden Gewissheit. Sie erfordert aber auch eine offene

Einstellung gegenüber dem Auftauchen von Neuem, womit wir bei einer be-

rufsethischen Haltung wären, die allen Suchenden und Forschenden eigen

sein sollte. Warum?Weil – und das ist das skeptische Erbe aller Wissenschaft-

lichkeit – das Wissen stets neues Unwissen eröffnet, somit die Unabschließ-

barkeit der Suche evident und dasWeitersuchen zumPrinzipmacht. Zugleich

liegt in dieser Haltung bzw. Einstellung auch die grundlegende Verbindung

zwischen Castoriadis’ Nachdenken über die Revolution und seiner Revolution

des Denkens.

So entwickelt er seine Überlegungen zu einemWahrheitsbegriff, der dem

oben erläuterten Neuen Rechnung zu tragen vermag, vor allem in Abgren-

zung zurHermeneutik (wie er davor seinen Begriff des Imaginären in Abgren-

zung zum Determinismus bei Marx und im Strukturalismus entwickelte).53

An der Hermeneutik kritisiert er insbesondere, dass sie Erzählung (narration)

zum bevorzugten Gegenstand der Philosophie gemacht, ja dass sie Philoso-

phie mit Erzählung identifiziert habe. Dagegen hält er, dass die Philosophie

nichts erzähle, und dass sie weder Erzählung noch deren Interpretation sei.

Wäre sie Erzählung, so würde das einen weitgehend a priori bestehenden Sinn

voraussetzen, den es zu interpretieren gelte, wo – so Castoriadis – Philoso-

phie in erster Linie Aufbrechen der »Abgeschlossenheit des Sinns« ist, ja darin

bestehe ihre originäre Sinnhaftigkeit. Dabei geht es ihm um das Aufbrechen

der Abgeschlossenheit von Sinn bzw. um die Eröffnung neuer Sinnhorizonte

nicht nur im Bereich des Denkens, sondern auch in den Bereichen des Tuns

(du faire) und des Machbaren (du faisable), sowie im Bereich der Tatsachen und

des Gegebenen (fait/donné), wobei die Philosophie expliziter als andere Berei-

53 GII sowie »Der Zustand des Subjetks heute« in: A. Pechriggl, K. Reitter (Hg.), Die In-

stitution des Imaginären. Während er bei Marx das poietische oder imaginäre Element

zumindest implizit am Werk sieht, findet er am Strukturalismus als solchem wenig,

das ihm diesbezüglich entgegenkommt.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I Sein als Veränderung 73

che »Schöpfung neuer Bedeutungen, Ideen und Gestalten des Denkbaren«54

sei.

Auch wenn die Narratologie hier Einwände vorzubringen hätte, weil ja

der Sinn einer Erzählung niemals abgeschlossen ist, scheint es Castoriadis

hier um einen triftigen Unterschied zu gehen: Während die Philosophie als

Denken des Denkbaren die Sinnstiftung zwar auch Begriffe bildend in Gang

zu setzen suche, wenn sie sich etwa mit philosophischen Wahrheitstheorien

befasst, so stelle sie diese Sinnstiftung in und durch ihr Tun zugleich selbst

dar, und während sie sie noch reflektiert und kommentiert, verändere sie sich

schon. Die Philosophie in diesem starken Sinn ist permanenter und immer

auch systematischer Dialog zwischen potentiell allen Philosophien und Phi-

losoph_innen, die Bezugnahme aufeinander, während eine Erzählung (und

ihr_e Autor_in) weitergehend für sich steht; Bezogenheit, Bezugnahme sind

dabei rein fakultativ, jedenfalls ziemlich kontingent; Antwort stehen, überle-

gen und konsequent mit Philosophemen arbeiten ja argumentieren ist in der

Erzählung selten, anders im philosophischen Essai. In neuerer Zeit finden

wir es vornehmlich bei philosophisch kundigen Erzähler_innen wie Robert

Musil, Jean-Paul Sartre, Iris Murdoch oder Ingeborg Bachmann. Zwar ist für

Castoriadis die Erzählung für uns und aufgrund immer neuer Interpretatio-

nen niemals abschließbar, aber sie ist, einmal veröffentlicht, als Textcorpus

abgeschlossen.

Die Philosophie als Denken im Aufbruch und als Aufbrechen der an die

philosophische »Wahrheit« gebundenen Sinnmatrix kann nicht irgendwie von

statten gehen, selbst wenn sie durchaus auch kontingent in ihrer Vorgans-

weise ist. Ihre Ins-Werk-Setzung sollte aber jedenfalls durch philosophische

Überlegung (»raisonnement philosophique«) dem logon didoinai gerecht werden,

also dem Gründe-und-Rechenschaft-Geben, dieser zwar spezialisierten aber

immer auch schon gemeinschaftlichen Praxis.

Die Kritik der Hermeneutik ist nun keineswegs trivial. Für Castoriadis

läuft die Verkürzung des Philosophierens auf Interpretation darauf hinaus, es

auf sich selbst zurückzuwerfen in der Illusion, sich mit etwas anderem zu be-

schäftigen. Diese Kritik an der Hermeneutik lehnt sich implizit an den Para-

metern der Feuerbach’schen Religionskritik und vor allem an der Marx’schen

Kritik amHegel’schen und Feuerbach’schen Idealismus an. Sie geht nicht wei-

ter auf die Freiheiten ein, die sich insbesondere die Gadamer’sche Herme-

54 Seminar, 3. Mai 1989, S. 4. »parce qu’elle est créatrice de significations, d’idées, de fi-

gures du pensable.«

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

neutik im Umgang mit Texten nimmt, Freiheiten, die unter dem Deckmantel

der – durchaus wahrheitsbefördernden Idee –des »hermeneutischen Zirkels«

bis zur »Gleichschaltung« Platons gingen.55 Dennoch ist seine Kritik an der

Hermeneutik harsch; Castoriadis spricht sogar von einem »Interpretations-

wahn«. Doch indem er auf die strukturelle Analogie zur Paranoia verweist (im

Sinne einer Realitätsverkennung durch die Reduktion allen Seins auf Erzäh-

lung und Text), eröffnet er uns nicht nur die philosophische bzw. rein begriff-

liche Dimension, sondern vor allem auch die psychologischen Aspekte einer

Abgeschlossenheit bzw. unablässigen Abschließung des Denkens. Die Para-

noia muss nämlich, wie auch die totalitäre Gleichschaltung, umso systemati-

scher geschlossene Denksysteme hervorbringen, als sie vom Realitätsprinzip

abgekoppelt ist. Gegen diesen psychotischen, Castoriadis nennt es den »mo-

nadischen«, Kern jeder Philosophie, und erst recht aller Religionen, gibt es

– so der Philosoph – bestenfalls Schutzmaßnahmen (garde-fous), allen voran

die Gemeinschaft (scientific community) oder Agora in ihrem unaufhörlichen

Dialog und mit ihren möglichst gut begründeten Einwänden gegenüber dem

bereits Gesagten und noch zu Sagenden.

Doch kehren wir zurück zur Kreativität des Denkens. Für Castoriadis

stellt das Verdecken der eigenen Kreativität nicht nur in Bezug auf das insti-

tuierende Imaginäre, sondern auch im philosophischen Denken ein hetero-

nomes Geschehen und Dispostiv dar (auch wenn Castoriadis sich nicht dieses

Foucault’schen Terms bedient). Das reicht bis hin zum unausgesprochenen,

mehr verinnerlichten Verbot – und hier wendet er die Psychoanalyse gleich-

sam auf die Wahrheitsfrage an – das Denkbare zu denken, insbesondere das,

was dem vorherrschenden Dogma nicht assimilierbar ist. Noch weniger lässt

diese heteronomeGrundsituation das noch nicht Gedachte andenken, das aus

der je gegenwärtigen Sicht auch nicht als Ungedachtes (impensé) in den Sinn

kommt. Ich komme darauf am Ende dieses Abschnitts noch einmal zurück.

Die sektiererische Dogmen- und Schulenbildung wird in der internatio-

nalen philosophischen Agora immer wieder durch verändernde, Dogmen zer-

55 Das Buch von Teresa Orozco, PlatonischeGewalt.Gadamers politischeHermeneutik derNS-

Zeit, Argument, Berlin, 1995, und die Reaktionen, die es seitens der deutschen akade-

mischen Philosophie hervorrief (von aggressiver Abwehr bis hin zum Todschweigen

einer »irrelevanten« Autorin) zeigten in zugespitzter Art undWeise, wie der geschlos-

sene Zirkel und die Illusion des Anderen in der Hermeneutik zusammenwirken kön-

nen. Die Verleugnung bzw. Bagatellisierung der NS-Verstrickungen sowohl der Her-

meneutik als auch Heideggers sind keineswegs von gestern, die Transmission reicht

nun schon in die dritte Generation.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I Sein als Veränderung 75

setzende oder dekonstruierende, die Schulengrenzen überschreitende Denk-

tätigkeit durchbrochen. Sie ist es, welche zur Hervorbringung neuer Ideen,

Gedanken, Begriffe und Begriffsgefüge maßgeblich beiträgt. Es ist jedenfalls

nicht die Platzierungsmanie im Zuge von Hochschulrankings, die im Diens-

te der Verwa(h)rung des Denkens, ja aller Wissenschaften zugeschriebenen

Praktiken steht und eine zwanghafte institutionelle Abwehr neuen Denkens

und neuer relevanter Begriffe darstellt; genauso das umgekehrte, affichierte

Drängen nach immer neuen Konsum- und Vermarktungs-»Ideen« zur weite-

ren Anhäufung des Belanglosen und Trivialen. Die dabei ins Werk gesetzten

Zwangsideen, die im Kontext von Castoriadis’ Denken besser »sinnabschlie-

ßendes Prinzip« genannt werden sollten,wirken vermittels einer spezifischen

Methode, die wie eine sinnabschließende Agentur fungiert, mitsamt ihren

Funktionären, die in Anlehnung an diverse Fußballbünde derzeit die offiziel-

le Philosophie sanktionieren und medial repräsentieren (lassen).56

Deshalb kann die Wahrheit als Gültigkeit de jure nur innerhalb einer phi-

losophischen Agora auftauchen, die offen und konsequent Kritik übt an die-

ser den Sinn abschließenden Agentur.57 Für Castoriadis hat eine Philosophie

Gültigkeit de jure nur, wenn sie der menschlichen Schöpfung ihrer Zeit ge-

recht wird. Das schließt unterschiedliche Philosophien mit ein: die miteinan-

der rivalisierenden Philosophien, die scheinbar mit Fug und Recht zurückge-

wiesenen Thesen, die minoritären Theorien, die noch nicht bekannten oder

kaum verbreiteten, die in nicht explizit philosophischen Theorien enthalte-

nen Philosopheme etc. Diese Auffassung von philosophischer Wahrheit wird

der Pluralität der Sichtweisen, der Relevanz einer philosophischen Sprach-

gemeinschaft und generell der wissenschaftlichen Gemeinschaft gerecht. Es

geht nicht mehr um ein an der Religion orientiertes Wahrheitsverständnis,

nicht um das einzig wahre philosophische System, den epochalen Repräsen-

tanten seiner Zeit, der prophetenhaft die eine, einzige und reine Wahrheit

verkündet (hat). Dennoch ließ Castoriadis keinen Zweifel darüber, dass es für

ihn bessere und schlechtere Philosoph_innen gibt, solche, die er eher ernst

56 Wir haben es hier mit einem gleichsam theologischen Imaginären der Abwehr bzw.

der Zurückweisung zu tun. Über das Verhältnis zwischen Zurückweisung eines Argu-

ments mit guten Gründen sowie unter Heranziehung von Belegen oder Beweisen und

einembestimmtenBegriff der (historischen)Wahrheit, der anQuellenkritik gebunden

ist siehe: P. Veyne, Les Grecs ont-ils crus à leurs mythes?, Paris 1983, insbesondere S. 17-27.

57 Dies verweist natürlich auf Kants »öffentlichen Gebrauch der Vernunft« inWas ist Auf-

klärung.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

nimmt als andere; schließlich spricht er von »großen« Philosophen undmeint

damit solche, an deren Denken man unweigerlich stößt, wenn man zu philo-

sophieren beginnt (für ihn waren das Platon, Aristoteles, Kant und Hegel).

Bevor ich mich eingehender den psychologischen Aspekten der Wahr-

heitsfrage zuwende, möchte ich noch einmal auf die Verknüpfung zwischen

Ontologie und Erkenntnistheorie (oder Gnoseologie) bzw. Wissenschafts-

theorie (oder Epistemologie) zurückkommen. Diese Verknüpfung macht

es unmöglich, die starren Dogmatismen bezüglich des Status der Realität,

des Seins, des Realen sowie der gesellschaftlichen Wirklichkeit des Imagi-

nären und ihrer Beziehungen untereinander unhinterfragt zu lassen. Sie

fasst das Denken als Prozess, als Tätigkeit nicht nur eines abstrakten oder

invdividualisierten Subjekts, sondern an Schnittstellen, Grenzregionen, in

Zwischenräumen und durch diese hindurch.

Für Castoriadis geht es dabei in erster Linie um den Zwischenraum zwi-

schen Sein und Erkennen.Weil ihn das Zusammentreffen (nicht die Entspre-

chung, adaequatio) interessierte, eröffnet er ein semantisches Feld, das es ihm

erlaubt, den Vorstellungsprozess als auch gedanklichenMetabolisierungspro-

zess58 zu denken, zu dem dieses Zusammentreffen Anlass gibt. An dieser be-

grifflichen Schnittstelle zwischen innen und außen, Subjekt undObjekt, Lust-

und Realitätsprinzip transformiert sich der Affekt-Wunsch-Vorstellungsfluss.

Es lassen sich daraus deutlichere Wahrnehmungen, Wortvorstellungen, Ge-

stalten im Sinne von Eiden und Protobegriffen darin ausmachen, um schließ-

lich durch die sekundäre Bearbeitung geprüft und im Sinne des logon didonai

zu stimmigen Begriffen bzw. Begriffsgefügen verdichtet zu werden.59 Doch

auch zeitlich ist die Schnittstelle relevant, nämlich als eine zwischen dem,

was vor mir/uns und dem, was von und seit mir/uns gedacht wird; zwischen

den früheren und den zeitgenössischen Denker_innen, zwischen uns Zeitge-

noss_innen und den Vorgänger_innen, zwischen den je gedachten »Dingen«,

58 Hier übernehme ich »Metabolisierung« als Metapher von Bion, der damit nicht mehr

den Stoffwechsel im biologischen Sinn meint, sondern die Transformation durch die

frühkindliche Psyche von für sie vorerst nur rohen Sinneseindrücken oder – um es mit

Aulagnier zu sagen – von psychischen Engrammen, die Bion Beta-Elemente nennt,

welchemit Hilfe des containment durch die ersten Bezugspersonenmetabolisiert, das

heißt zu spezifischeren, ersten sinnhaften Alpha-Elementen werden. W. R. Bion, Ler-

nen durch Erfahrung, Frankfurt a.M. 1992.

59 Ich bin diesem Prozess unter Einbeziehung der leiblichen Dimension genauer nach-

gegangen in: A. Pechriggl, Agieren und Handeln, Kap. I.2.a »Denkakte im Leibbezug«,

S. 64-74.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I Sein als Veränderung 77

»Phänomenen«, den Gedanken darüber und denen, die sie denken. Gedan-

ken und Begriffsgefüge bahnen sich immer auch anonym, ja nachgerade in

anderen Medien und Agenturen der Gesellschaft als in den sie artikulierter

und systematischer denkenden Denker_innen ihre unergründlichen Wege.

Im architektonischen Gleichnis vom Labyrinth, das Castoriadis so wich-

tig war, in seinen Windungen, Sackgassen, Galerien, Wänden und vor allem

an den Kreuzungen des Labyrinths geht es darum, unablässig neue Gänge

zu graben, in denen es immer »etwas gibt«: »Wir schöpfen also Formen des

Denkbaren und diese Formen gelten (valent) deshalb, weil sie wirklich etwas

zu denken erlauben.«60 Zwar übernimmt Castoriadis nicht explizit die He-

gel’schen Kategorien des An sich, Für sich und An und für sich, doch es ist

klar, dass diese für seinen Begriff der Gestaltung durch das Denken relevant

waren. Er fügt ihnen allerdings eine neue hinzu, nämlich jene des An/Zu sich

(en/vers soi) und gibt dem Für sich einen komplexeren Sinn: Es ist reflexives,

rückbezügliches Sein, Subjekt als gesellschaftliches Individuum und als Ge-

sellschaft, insofern sie sich selbst und explizit gestaltet.61 Dadurch wird das

Objekthafte im Chiasma der Vermittlung oder des Zusammentreffens zwi-

schen Objekt und dessen (In-)Formierbarkeit für das Subjekt relativiert. Bei

Castoriadis geht dies mit der erwähnten Verflechtung von Ontologie und Er-

kenntnistheorie einher.62 Dadurch wird die Perspektive der adaequatio intel-

60 »Nous créons donc des formes du pensable et ces formes valent pour autant qu’elles

permettent effectivement de penser quelque chose.«, Seminar vom 1. Februar 1989,

S. 5.

61 C. Castoriadis, »Der Zustand des Subjekts heute« in: A. Pechriggl/K. Reitter (Hg.), Die

Institution des Imaginären. Ich komme in Kap. III.3 ausführlicher auf diesen Schlüsseltext

zurück.

62 Zwar kritisiert er das a priori in Kants Erkenntnistheorie (die Einheit der Apperzeption),

der er eine sowohl von der zeitgenössischen Biologie und Psychologie als auch von

der Gesellschaftstheorie geprägte Erkenntnistheorie gegenüberstellt. Er übernimmt

aber durchaus die phänomenologische Idee, dass die wahrgenommenen Objekte für

die Wahrnehmungsapparate fassbar und von diesen formierbar, ihnen minimal an-

gemessen sein müssen. Die These von der sozialen Gewordenheit bzw. Instituiertheit

bestimmter Wahrnehmungsschemata, vor allem was sozial instituierte »Dinge« oder

fabrizierte Objekte betrifft, ließe sich mit den Ansätzen aus der soziologisch inspirier-

ten Erkenntnistheorie Alfred Sohn-Retels oder der soziologischenWissenschaftstheo-

rie Flecks und in dessen Nachfolge Kuhns gut verbinden. Seine Wissenschaftstheorie

hat Castoriadis ausführlich dargelegt in: »Moderne Wissenschaft und philosophische

Fragestellungen« in: Durchs Labyrinth, S. 127-192; auf Kuhns Die Struktur wissenschaftli-

cher Revolutionen bezieht er sich explizit.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

lectus ad rei geschwächt, weil diese eine scharfe Trennung zwischen beiden,

zwischen Subjekt und Objekt oder zwischen Denken und Sein außerhalb der

Vorstellungen und damit der Sprache voraussetzt. Diese ererbte Perspektive

setzt aber zugleich voraus, dass das vorerst nur subjektive, gleichsam mythi-

sche Denken idealerweise dem Sein des Realen bzw. dem realen (und nicht

vorgestellten) Sein allmählich entspreche; dadurch wird dieses – so Castoriadis

– als dem Denken völlig zugängliches vorausgesetzt, als ein Sein, das sich im

Denken erschöpft. Zwar ist für ihn eine bestimmte adaequatio notwendig, und

eine bestmögliche »Objektivierung«, die vor allem durch die vernunftbegabte

und die Vernunft nützende Gemeinschaft zustande kommt; keinesfalls ver-

mag in seiner Sicht die Ratio aber das im ersten Kapitel behandelte Problem

der Unbestimmbarkeit vollständig aufzulösen. Das ontologische Problem der

Unbestimmbarkeit des Seins behandelt er zwar systematisch, doch die rein

ontologische Perspektive reicht für ihn nicht aus; so wenig es ausreiche, dass

eine Theorie systematisch und kohärent ist, um wahr zu sein. Er führt die-

se Einschränkung gegen bestimmte logisch-formalistische Wahrheitstheori-

en ins Feld, indem er betont, dass ein Wahnkonstrukt durchaus kohärent, ja

sogar mathematisch richtig sein kann, ohne dem Sein oder dem was außer-

halb der Psychose der Fall ist, auch nur annähernd gerecht zu werden. Die

Trefflichkeit dieser, den systematischen Realitätsverlust betreffenden Unter-

scheidung geht weit über die linguistisch triviale Unterscheidung zwischen

sinnhaft/unsinnig oder sinnlos und syntaktisch richtig, grammatikalisch kor-

rekt etc. hinaus und ist für dieWahrheitstheorie vonCastoriadis,wiewir noch

sehen werden, von zentraler Bedeutung.

ImFalle desWahns ist es gerade die Kohärenz,welche die Realitätsverken-

nung ermöglicht und aufrechtzuerhalten hilft. Je mehr das Wahnkonstrukt

oder die illusionäre Verkennung die Realität verleugnet, die wir in vielerlei

Hinsicht als Referenten derWahrheit anerkennenmüssen –und zwar in ihrer

auch imaginären Dimension als gesellschaftliche Wirklichkeit – desto mehr

muss er sich als scheinbar lückenloses Denksystem an dessen Stelle setzen.

So ist die technokratische Illusion der technischen Allmachbarkeit auf Kosten

der planetaren Ressourcen das derzeit herrschende globale »System« illusio-

närer Verkennung mit all den fatalen Folgen, vor denen Castoriadis bereits

in den 1970er Jahren warnte.63 Ich verstehe unter Realität jene Gesamtwelt,

die sich aus dem zusammensetzt, was Castoriadis das gesellschaftliche Ima-

ginäre nennt (als ein zur gesellschaftlichen Wirklichkeit verdichtetes Imagi-

63 C. Castoriadis, D. Cohn-Bendit, De l’écologie à l’autonomie, Paris 1981.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I Sein als Veränderung 79

näres im Gegensatz zu dem, was ich das transzendente Imaginäre nenne),

und dem, was Castoriadis das Real-Rationale nennt.64 Wir begegnen diesem

inmitten des wirklichen Imaginären als das, was er die identitäts- und men-

genlogische Dimension in allen gesellschaftlichen Bereichen nannte, so etwa

die durch die Statik berechneten Verhältnisse in der je spezifischen Architek-

tur oder das, was wir beim Klettern als Gesetze der Schwerkraft, beim Se-

geln als Windphysik etc. akribisch beachten müssen. Castoriadis konzipiert

das Real-Rationale als einen derMaterialität der Res und ihren physikalischen

Gesetzen gemäßen Begriff, den er dem Imaginären gleichsam entgegensetzt,

ohne dass die beiden im kulturellen Leben klar voneinander zu trennen bzw.

zu unterscheiden wären (die Statik bei Brunelleschi ist nicht ablösbar von

seiner Formgebung und seinem architektonischen Imaginären, das nicht ab-

lösbar ist von dem seiner Zeit und Kultur…). Ein weiterer Kontrapunkt zum

»imaginären Element« ist das, was Castoriadis die erste natürliche Schicht

nennt, auf die ich in Bezug auf die Geschlechterverhältnisse in Kapitel III.1

noch genauer zurückkommen werde. Das Reale erschöpft sich für ihn nicht

im Rationalen, und auch umgekehrt, wie die rationale Theologie zeigte, kann

sich das Rationale verselbstständigen, um etwas Irreales oder Surreales zu

»beweisen«. Dennoch: die beiden passen, ja gehören zusammen.65

In einer derart verschachtelten Ontologie hilft uns einmal mehr die alt-

griechische Perspektive der Gestaltung aus dem Chaos in ihrer Verschrän-

kung mit dem dynamischen Begriffspaar peras und apeiron, zu mehr Klar-

heit zu gelangen. In dieser Perspektive bringt Castoriadis den bemerkens-

werten Satz vor, dass die Philosophie »Fenster auf das Chaos eröffne«, ja dass

dies geradezu ihre genuine Aufgabe sei. Was bedeutet dieser Satz? In An-

schluss anMerleau-Ponty, der inDas Auge des Geistes aus ästhetischer Perspek-

tive über Gestalten des Chaos nachgedacht hatte, vertieft er die Frage. Dabei

geht er davon aus, dass diese Gestalten zwar einen entsetzten Blick auf das

Chaos voraussetzen, ohne dass jedoch das Entsetzen die radikale und sekun-

däre Einbildungskraft völlig hemmen und die Gestaltung bzw. Sinnerschlie-

ßung durch sekundäre Denktätigkeit blockieren würde. Das Entsetzen be-

64 GII.

65 Diese Reduktion kritisiert er vor allem am Deutschen Idealismus, insbesondere bei

Hegel, und letztlich auch bei Marx in vielerlei Hinsicht, trotz der Füße, auf die dieser

bekanntlich Hegel gestellt haben wollte, und trotzt der partiellen Berücksichtigung

des imaginären Elements, das er bei diesem vor allem in der Analyse des Fetischcha-

rakters der Ware im Kapital ausmacht.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

greift er hiermit als Anstoß für eine außergewöhnliche Gestaltungs- und In-

Sinn-Setzungsarbeit, durchaus auch in Anlehnung an Freuds metapsycholo-

gische Perspektive, dergemäß das bewusste Denken als Kompromissbildung

aus einem Konflikt entsteht. Erst wenn der Konflikt zu überbordend für die

Psyche (oder die Gesellschaft) ist, setzt der Denkzerfall ein, also das, was

Wilfred R. Bion »Attack on linkings«, Alfred Lorenzer gar »Sprachzerstörung«

nennt.66

Castoriadis unterscheidet nun zwischen mehreren Stufen im Prozess der

Systematisierung des Denkens: Eine noch vage »Idee« (eidos) wird reflexive

und möglichst systematische Vorstellungstätigkeit, bevor sie in einem kom-

plexeren Sinn des Begriffs (genos) philosophisches Denken wird (Begriff des

Denkens und philosophisches Denken als begriffliches). Die Beziehung zwi-

schen Chaos und Kosmos ist dabei begrifflich untrennbar verbunden mit der

oszillierenden Bewegung zwischen peras und apeiron, weil mit jeder ein-/aus-

grenzenden Bestimmungweitere Unbestimmtheiten ans Tageslicht kommen,

sofernman sie nicht ausblendet in dem zwanghaft-illusionären Glauben, sich

der Unbestimmbarkeit durch emsiges Bestimmen ontologisch ein für alle Mal

zu entledigen. Diese Unbestimmbarkeit durchdringt – mehr oder weniger –

sowohl das Objekt als auch das Subjekt in ihrer ontognoseologischen Ver-

schränkung: Die Magmalogik trifft ja auf alle Seinsweisen zu. Und so ist auch

Castoriadis’ unablässiges Graben der Gänge des Labyrinths zu verstehen, ins-

besondere dort, wo er die Unbestimmbarkeit in der Mathematik selbst auf-

suchte. Es ist ein Graben, das in der philosophischen Begriffsbildung umso

unablässiger stattzufinden hat, als »Der Gegenstand der Philosophie zuerst

die Gesamtheit des Denkbaren als Denkbares ist, diese Denktätigkeit selbst

miteingeschlossen.«67

Die Bewegung der Wahrheit zwischen Psychoanalyse

und Kulturphilosophie

Die vorhin erwähnte Stelle des Zusammentreffens zwischen Ding und Begriff

bzw. Denken und zu Denkendem ist a priori verschleiert; es erfordert eine ex-

66 W. R. Bion, »Attack on linkings«, in: International Journal of Psychoanalysis, 40/1959,

S. 308-315. A. Lorenzer, Sprachzerstörung und Rekonstruktion. Vorarbeiten zu einer Meta-

theorie der Psychoanalyse, Frankfurt a.M. 2000.

67 Seminar vom 1. Februar 1989, S. 3.Wir stehenmit diesemUniversalsatz allerdings auch

schon am klaffenden Abgrund zur schlechten Unendlichkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I Sein als Veränderung 81

plizite Anerkennung und nicht nur ein Erkennen durch das »Ich« oder das

»Wir«, das denkt, um wahrheitsrelevant zu werden. Der Anerkennung geht

schon bei Hegel eine Verkennung voraus. Doch zuerst betrifft sie die Wieder-

holungen, die es lernend vom Neuen zu unterscheiden gilt, indem die Denk-

bewegung erfasst wird, aber auch indem die Denkhemmungen erschlossen,

also denkbar und sagbar gemacht werden. Wir könnten dies als eine spezi-

fische Art der Urteilskraft bezeichnen, wenn diesem Vokabel nicht schon so

viel aufgebürdet worden wäre, insbesondere seit Kant. Doch sehen wir ge-

nauer, wie Castoriadis die Psychoanalyse für seine kritische Erkenntnis- und

Wahrheitstheorie fruchtbar macht.

Die selbstreflexive Rückwendung des Denkens auf sich als Denkbewegung

ist ein Denken, das sich das noch nicht Gedachte, das Andere des (logischen,

begrifflichen, »vernünftigen« oder rationalen) Denkens oder gar das (noch)

»Undenkbare« zu erschließen sucht.68 Dass es dabei auf Hemmungen stößt,

ist zu erwarten und jedenfalls nicht verwunderlich. Insbesondere im Um-

gangmit demAnderen desDenkens, demChaos, der Unbestimmbarkeit, dem

Nicht-Sinnhaften, existentiell gesprochen dem Tod und dem stets ungewis-

sen Ursprung bzw. dem nur hypothetischen und jedenfalls aporetischen Be-

ginn von allem. Genau hier kreuzen wir die Psychoanalyse in der Frage nach

der Wahrheit. Denn das, was für die Psyche inakzeptabel, ja unvorstellbar ist

(die beiden sind eins für die Psyche), das hält sie aus ihrer Wahrnehmungs-

sphäre heraus. Und doch gibt es etwas wie ein Anzeichen davon in ihr, eine

Spur im Sinne der Verneinung: die Illusion der »Unsterblichkeit«, die aber

nicht einmal als solche gedacht wird, sondern als diffuse Grundannahme, die

zugleich Urphantasma und Urverdrängung des Todes sowie der Unerklärbar-

keit der Herkunft ist.

Freud ist hier unumgänglich, weil er nicht –wie etwa der behavioristische

Konditionierungsdiskurs – danach fragt, was oder wieman zu denken und zu

handeln hat, um ein leidvolles psychisches Symptom aufzulösen, sondernwas

das unbewusste Denken hinter dem Rücken des Wachbewusstseins (des Ich)

vorstellt, fühlt und vor allem wünscht. Castoriadis macht die philosophische

Tragweite dieser Zugangsweise explizit, indem er die Rolle des psychischen

Widerstands in der Wahrheitsfrage anspricht.69 Als erfahrener Psychoanaly-

68 »Penser le pensable…« ist sein Motto, nicht penser l’impensable; ich überspanne hier be-

wusst den Bogen zum grenzbegrifflichen Oxymoron hin, analog zur creatio ex nihilo.

69 Seminar vom 25. Jänner 1989. Seit dem Buch von Bouveresse wird der Einfluss Freuds

auf Wittgenstein und dessen Frage nach Wahrheit, Bewusstsein und »Unbewusstem«

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

tiker zielt er mehr auf die affektive als auf die intellektuelle oder rationale

Dimension der Anerkennung von Hemmungen,Widerständen und Denkver-

boten bzw. unbewusster Selbstzensur ab. Aus psychoanalytischer Perspekti-

ve geht die unbewusste Psyche durchaus auch »rationell« und denkend bzw.

überlegend (im Sinne der dianoia) vor, nicht zuletzt, um die mit der Wieder-

kehr des Verdrängten (oder des Abgespalteten) anflutende Angst durch den

Aufbau psychischer Abwehr zu vermeiden oder zumindest zu bannen. Doch

haben wir es bei der allmählichen Anerkennung und Bewusstwerdung des

Verdrängten (oder Abgespaltenen) nicht in erster Linie mit kognitiven oder

gar erkenntnistheoretischen Verfahren zu tun, sondern mit komplexen psy-

chodynamischen Prozessen, zu deren Erhellung Freud maßgeblich beigetra-

gen hat. Castoriadis trägt dem Rechnung, indem er zu einer Analyse der In-

teraktion zwischen gesellschaftlicher Instituierung von Tabus, Denkverboten

und rhetorischen Ablenkungsstrategien einerseits, psychoaffektiven Abweh-

ren andererseits ansetzt.

Dabei reicht sein sozial- und kulturphilosophisches Begriffsgefüge des

gesellschaftlichen und instituierenden Imaginären über Freuds eher hobby-

kulturologische Ansätze weit hinaus.70 Auch auf der Ebene der psychoaffekti-

ven Abwehren greift Castoriadis auf andere Register als Freud zurück, insbe-

untersucht, doch die Tragweite dieses Einflusses ist minimal im Vergleich zu den An-

stößen, die Freud Castoriadis gab, der sich auf die Erfahrung, nicht nur auf die Theo-

retisierung der Psychoanalyse einließ. J. Bouveresse, Philosophie, mythologie et pseudo-

science:Wittgenstein lecteur de Freud, Combas 1991. Über die Beziehung zwischenWahr-

heit und Angst siehe auch zwei Texte in eher Lacanscher Perspektive: H.-D. Gondeck,

»Die Angst als das »was nicht täuscht« in: B.F.H Taureck (éd.), Psychoanalyse und Philoso-

phie, Fischer, Frkft./M., 1992, p. 107-137 sowie B. Baas, Le désir pur (parcours philosophique

dans les parages de Jacques Lacan), Louvain 1992, Kap. 3 »L’angoisse et la verité«.

70 Diese Überschreitung Freuds in kultur- und sozialwissenschaftlicher Hinsicht zeichnet

die Rezepetion der Psychoanalyse in Frankreich aus und geht nicht zuletzt auf Clau-

de Lévi-Strauss, dann Lacan und die daran anschließende Weiterführung Freud’scher

Theorien zurück, die ihrerseits an der EHESS vor allem seitens derHistoriker_innendes

Imaginären ihre Fortsetzung im Anschluss an Castoriadis gefunden hat. Siehe hierzu

A. Pechriggl, »Linking psychoanalysis and historiography in the »controlled use of ana-

chronism »«, in: classics@: An online journal, Volume 7: Les femmes, le féminin et le politique

après Nicole Loraux, eds. The Center for Hellenic Studies of Harvard University, online

edition of July 2011, 15 S. http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822 (30.01.2021).

Im deutschsprachigen Raum ist dafür zum einen die Frankfurter Schule zuständig ge-

wesen, fundierter in ihrer psychoanalytischen Erfahrung Lorenzer und die Ethnopsy-

choanalyse.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822


I Sein als Veränderung 83

sondere auf jenes der Ästhetik im umfassenderen Sinn der aisthêsis, die nicht

nur den Sinn für das »Kunstschöne« umfasst, sondern vor allem auch jenen

für den heuristischen Ekel und die gleichzeitige Faszination, welche das Ab-

stoßende hervorzurufen vermag. So wird ein Ekel dann heuristisch relevant,

wenn er als Symptom des Widerstands gegen eine »unerträgliche« Wahrheit

auftritt, für deren Entdeckung erst der erforderliche Mut und Wille aufzu-

bringen sind.71

»Das Streben und der Wunsch nach Wahrheit, der Wille zur Wahrheit, wie

wir sie seit 25 Jahrhunderten kennen, ist ein ebenso lebensfrohes wie zer-

brechliches historisches Gewächs. Es stellt sich die Frage zu wissen, ob es

die Periode überlebt, die wir gerade durchschreiten. Ich spreche nicht von

der Wahrheit des Philosophen, sondern von diesem seltsamen Riß, der sich

in einer Gesellschaft seit den Griechen instituiert und sie dazu befähigt, ihr

eigenes Imaginäres zu hinterfragen.« Diese Brüche verweisen ontologisch

auf ein Moment der Trennung zwischen dem Instituierten und dem Insti-

tuierenden, als ob die Gesellschaft sich weigerte, die Möglichkeit zu haben,

eine gegebene Tradition und ererbte gesellschaftliche Normen infrage zu

stellen.«72

In seiner Rezension von Sujet et vérité dans lemonde social-historique, aus der die-

ses Zitat stammt, hat Premat die zentrale Verbindung zwischen Psyche-Soma

und Gesellschaft aufgegriffen, welche Castoriadis bewegte. Er erhellte diese

Verbindung nicht, indem er die Kategorien und Begriffe der Psychologie bzw.

der Psychoanalyse einfach auf die Gesellschaft transponierte, sondern gerade

durch das Erfassen der radikalen Heterogenität zwischen diesen Bereichen,

welche mit dem Begriff der Intersubjektivität nur ungenügend erfasst wer-

den.

71 Während Foucault bei der Erforschung der antiken Parrhesia, den Fokus auf das Ri-

siko legt, die Beziehung zum Adressaten zu zerstören (weil ihm der Parrhesiast, also

derjenige, der sagt was ist, eine mehr als unliebsame Wahrheit eröffnet), liegt in der

psychoanalytischen Assoziation und Deutung der Schwerpunkt auf dem Risiko einer

Störung der eingeübten Beziehung zum Ich-Ideal und Über-Ich (welche als »Instan-

zen« die Anerkennung der unliebsamen Wahrheiten, die sein Unbewusstes birgt, be-

hindern, indem sie dagegen den bezeichnendenWiderstandmobilisiert. M. Foucault,

Der Mut zur Wahrheit.

72 Ch. Premat, http://www.sens-public.org/spip.php?article186, 02.09.2009. Premat zi-

tiert dabei aus: C. Castoriadis, La Société bureaucratique, Band 1, Paris 1990, S. 55.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

Wir finden in Castoriadis’ späteren Gesellschaftsanalysen eineNeuformu-

lierung sozialpsychologischer Begriffe und nicht nur eine direkte Anwendung

psychoanalytischer Termini auf Kultur und Gesellschaft.73 Seine Theorie des

Imaginären und seine Analyse der Autonomie bzw. der Heteronomie und der

Entfremdung hat Castoriadis in dem damals innovativen Umfeld der von La-

cans Lévi-Strauss-Rezeption geprägten und an der Revolution interessierten

analyse institutionelle entwickelt. Er geht deshalb – und aufgrund seiner kli-

nisch verankerten psychoanalytischen Zugangsweise – über Hegel, Feuerbach

undMarx, aber auch über die Frankfurter Schule hinaus. Dies gilt umsomehr

für den Zusammenhang zwischen seiner Gesellschaftstheorie und der Mag-

malogik und hat damit relevante Implikationen für die Wahrheitstheorie.

Blicken wir noch einmal auf den Zusammenhang zwischen Dogma und

Fetisch zurück, um das Problem klarer zu sehen. Das Dogma ist Fetisch im

Zeichen des Absoluten. Während der Fetischist sich aus psychoanalytischer

Perspektive mit dem Stiefel begnügt, den er an die Stelle der ihm unerträgli-

chen »Leere« des weiblichen Geschlechtsorgans stellt, bläht die Wahrheits-

dogmatikerin ihren Fetisch zu einem universalen Prinzip auf, das jegliche

Leere im Bereich der Erkenntnis ein für alle Mal beseitigen soll. Der tech-

nobürokratische Wahrheitszwang wiederum gibt diesem Dogmatismus, der

Gewissheiten generiert, eine automatisierte Form.Wogegen hier mit großem

Aufwand agiert wird, ist insgesamt nicht so einfach auszumachen, und je

spezifisch zu analysieren, doch geht es bei dieser mainstream-Agierensweise

neben ökonomischen Diktaten im Sinne kapitalistischer Wissensproduktion

vor allem um eine vorherrschende Affektökonomie im Register des Kontroll-

zwangs (Angstabwehr).

Die oben beschriebene institutionelle Abwehr gegen die philosophische

und/oder psychoanalytische Kritik als Erhellung und Aufdeckung trifft im

einzelnen Menschen, der sich der Wahrheit und der Mühsal ihrer An/erken-

nung (»Findung«) nicht stellen kann oder will, auf Abwehren sui generis. Diese

sind jedoch immer nur im Kontext der gesellschaftlich instituierten Abwehr-

systeme zu begreifen, wobei die psychoanalytische Kenntnis der einzelpsy-

73 Siehe: C. Castoriadis, »Les racines psychiques et sociales de la haine«, in: CL6, 183-196

(zuerst in: R. Iveković, J. Poulin (Hg.),Guérir de la guerre et juger la paix. Paris 1998, S. 257-

73), dt. »Die psychischen und sozialenDimensionen desHasses«, P. Altner, C.-E. Bärsch,

P. Berghoff (Hg.):Die Konstruktion der Nation gegen die Juden, München, 1999, S. 225-239;

weiters »Haine de soi, haine de l’autre«, in: Le Monde, 9. Jänner 1999, S. 3 sowie »Ré-

flexions sur le racisme«, in: CL3, 25-38.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I Sein als Veränderung 85

chischen Abwehr von Ungewissheit, Angst und Tod zu deren Verständnis bei-

trägt. Sie sind den anonymen Rationalisierungsakten vergleichbar, die aktuell

in den neo-tayloristischen Gütesiegel-und-Wahrheitsmaschinen zur Evaluie-

rung der Wahrheitssuchenden ins Werk gesetzt werden. Diese Akte sind aus

systemischer Sicht Techniken der commodification of knowledge.Sie versprechen

nicht nur eine »emotionslose«, maschinelle Erhebung und reibungslose Pro-

duktion des Gutenundwahren in den Universitäten (das Schöne ist bereits

der Nüchternheit szientistischer Kalkulation zum Opfer gefallen und besten-

falls als Generator pekuniär verwertbarer Kreativität in der Art based Research

geparkt); sie tragen zudem zum planwirtschaftlichen Erhalt der Abgeschlos-

senheit des (kapitalistisch verwertbaren) Sinns bei.

Castoriadis hat mit seiner Bürokratiekritik schon in den 1960er Jahren

vorausgesehen, was weder Philosoph_innen noch andere an Universitäten

Forschende aufzuhalten vermochten: eine immer geistlosere Quantifizierung

und theatrokratische Evaluierung, in der die Anzahl der Zitationen obers-

tes Äquivalent ist. Die durch den notgedrungen provisorischen Charakter

der Wahrheit generierte Angst wird in diesem System akademischer Zita-

tionsrankings nicht nur unbewusst, sondern durchaus mit bewusst einge-

setzten Mechanismen, die als gute Gründe nicht weniger Rationalisierungen

im Freud’schen Sinn sind (also nachträgliche Pseudoerklärungen von syste-

misch-triebhaftem Agieren) mehr schlecht als recht abgewehrt.

Castoriadis sieht in den je vorherrschenden Abwehr-Dogmen die Kehrsei-

te der Verneinung und der Verleugnung der Relativität jeder gerade gültigen

Wahrheit. »Gott hat die Welt erschaffen und die Welt ist gut, so wie er sie

erschaffen hat«: Dies ist das biblische Verdikt, das er in seinem Seminar 1989

kommentiert, um besser verständlich zu machen, worum es bei der Entfrem-

dung der Menschen gegenüber ihren eigenen Erfindungen (zu denen für ihn

an erster Stelle Gott und der Fortschritt gehören) geht.Warum sollte die Welt

gut sein? Weil sie nicht schlecht sein darf, nicht schlecht sein kann.

Ich sehe diese »affirmative Verneinung« (die Welt ist gut, weil sie nicht

schlecht sein darf) im Oxymoron des »dogmatisierenden« Skeptizismus als

universalisiertes Nicht-wahr-haben-können: weil dies oder jenes nicht wahr

sein kann bzw. darf, ist nichts wahr. Wenn nichts wahr ist, löst sich das eige-

ne, spezifische Nicht-wahrhaben-wollen auf in einem generellen Nicht-wahr-

sein-können und -dürfen, das allen und allem auferlegt wird. »Die Wahrheit

ist diese und keine andere« gleichsam als ob gesagt werden sollte, »die Wahr-

heit ist nicht (relativ)«.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

Vom befreiten Denkfluss zur Instituierung neuer Gültigkeit

Castoriadis hat den Gang zur Wahrheit, den er zwei Jahre zuvor mit seinem

Seminar von 1986/87 (Sujet et Vérité…) eröffnet hat, weiter fortgesetzt. Wenn

er von »Besetzung des Wahren als solchem (investissement du vrai comme tel)«

spricht, dann meint er damit keine rigide Besetzung konkreter Gestalten des

Wahren oder ein fixiertes Wahres als Objekt (das mehr die Wahrheit als Fe-

tisch oder das Objekt einer fetischisierenden Erkenntnistheorie wäre). Nach

genauer Prüfung der das Denken fixierenden oder zersetzenden Widerstän-

de und Abwehren gegen das schwer fassbare, nicht als letztgültige Gewissheit

fixierbare Wahre, kann die Wahrheit trefflicher als »die unabschließbare Be-

wegung des Aufbruchs der Abgeschlossenheit«74 in Erscheinung treten, als

welche Castoriadis die individuelle wie auch kollektive Tätigkeit »das Denk-

bare zu denken« bezeichnet.

Zum Schluss dieses Abschnitts möchte ich die Frage aufwerfen, wie Cas-

toriadis das Verhältnis zwischen derWahrheit als Bewegung und der Setzung

von de jure Gültigkeit begreift, insofern diese von der de facto Gültigkeit, also

dem, was gerade aktuell gilt, nicht ablösbar ist. Ohne die Distanz zwischen

beiden abschaffen zu wollen (das ist genau die Kritik, die auch Castoriadis an

Hegels Ineinssetzung von Wirklichem und Vernünftigem übt), geht es ihm

m.E. darum, diesen Abstand als Grundlage für eine ständig sich ändernde

Beziehung zu betrachten. Diese Betrachtungsweise weist über die tautologi-

sche und letztlich inhaltsleere Frage um »Identität oder Nicht-Identität des

Identischen und des Nicht-Identischen« hinaus, wie sie im Anschluss an He-

gels Begriff von der Kritischen Theorie, insbesondere von Adorno in seiner

Negativen Dialektik diskutiert wurde.

Wie bereits im ersten Abschnitt ausgeführt, betont Castoriadis die Ver-

änderung als Hervorbringung und Instituierung des Neuen; in Bezug auf die

Wahrheit unterstreicht er konsequenterweise die Instituierung neuer Krite-

rien für die de jure Gültigkeit inmitten einer unumgänglichen Geschichtlich-

keit, die dazu führe, dass »einige Aspekte aus allen vorangegangenen Epo-

chen ihre Gültigkeit beibehalten«.75 Die Frage, die sich also in diesemKontext

stellt, und die auch immer von neuem beantwortet wird: »Was darf zu recht

wissenschaftliche oder philosophische Gültigkeit beanspruchen?« Der sozio-

historische Kontext stellt dafür die de facto Gültigkeit nicht nur als »impli-

74 Seminar vom 3. Mai 1989, S. 7.

75 Seminar vom 25. Jänner 1989, S. 4.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I Sein als Veränderung 87

zites Wissen«, sondern auch als das, was gleichsam informell als Gültigkeit

habend angenommen wird bzw. fungiert, allen voran in den »nachdenken-

den Subjekten«; sie verfügen aus diesem Milieu heraus expliziter und syste-

matischer als »wissenschaftliche Gemeinschaft« oder als »philosophische Ge-

meinschaft« über die de jure Kriterien. Daran ändert auch die derzeitige Be-

einflussung dieses Validierungsprozesses durch kapitalistisch-bürokratische

Verwertungs- und Aneignungsprozesse oder über populistische Glaubens-

und Verleugnungsdogmen nichts Grundlegendes.

Castoriadis teilt nun die Gültigkeit de jure in vier Felder ein:76 in den Be-

reich des Mengen- und Identitätslogischen, in den der Kunst, in den der Po-

litik im genuinen Sinn einer expliziten (Selbst)-Instituierung der Gesellschaft

und schließlich in den des wissenschaftlichen Denkens (Forschens und Expe-

rimentierens).Die »Idealität«, an der sich das de jure jeder gerade instituierten

Gültigkeit orientiert, erscheint in diesem Zusammenhang als »Erklärung der

Bedeutung«. Sie taucht vornehmlich in jener Sphäre auf, in der die Wertig-

keit gewissermaßen installiert wurde, z.B. von der hergebrachten Philosophie

undWissenschaftstheorie. Doch diese Idealität kann von derWirklichkeit der

Phänomene und ihrer Phänomenalisierung nicht abgelöst werden. Die für sie

zentrale Mengen- und Identitätslogik rührt vor allem von der Mathematik

und den beweisführenden Methoden. Nicht nur die Ins-Werk-Setzung der

Mathematik, sondern auch die »Mathematik an sich«, also eine hypotheti-

sche, rein begriffliche Mathematik, müsse als etwas betrachtet werden, das

auch undurchsichtige Aspekte enthält.77 Im Gegensatz zur universelleren be-

grifflichen Mathematik »an sich« bleibe die existierende (oder phänomenale)

76 Seminar vom 3. Mai 1989.

77 Castoriadis hob immer wieder hervor, dass auch die Mathematik nicht ganz frei von

Aporien ist, also immer wieder in Selbstwiedersprüche führt (im Sinne der Magmalo-

gik). Im Studienjahr 1990/91 widmete er sein Seminar dem Thema der Verschränkung

vonOntologie undMathematik, wobei er sich vornehmlich auf die Turingmaschine be-

zog. Ich denke, dass die Primzahlen seinen Gedanken deutlich darstellen: Sie tauchen

inmitten der natürlichen Zahlen in unberechenbaren Intervallen auf, man könnte sa-

gen in unregelmäßigen Rhythmen. In loser Anlehnung an Aristoteles’ Verständnis von

Zahl sind diese nur durch sich und 1 teilbaren Zahlen eher als Gestalten denn als Zah-

len zu begreifen, weil es zum Wesen der Zahl gehört, durch andere Zahlen teilbar zu

sein (wobei 1 nicht als echte Zahl, sondern – bereits von Aristoteles – als Gestalt gefasst

wird). Dem Rätsel der Intervalle zwischen den Primzahlen wird auch wahrscheinlich-

keitstheoretisch beizukommen versucht, also über die Anwendung der Mathematik

auf nur bedingt Mathematisierbares, und das für eine Dimension inmitten der Ma-

thematik.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

Mathematik axiomatisch, spezifisch, lokal, und so können wir auch in diesem

Bereich zwischen einer de facto und einer de jure Mathematik unterscheiden.

Die »Idealität« der de jure Gültigkeit verweist auf die von Platon eingeführte

Sphäre der Ideen, die Kelsen für seinen Begriff der Grundnorm als Recht-

mäßigkeit bzw. Legalität des (verfassungskonformen) Gesetzes radikalisiert

und zugleich auf den Boden der Realität des gesetzten Rechts holt.78 An ihm

scheint Castoriadis sich, zumindest implizit, zu orientieren.

Hinsichtlich der Philosophie und der Wissenschaften, drängt sich ihm

schließlich die Frage nach der Kontrolle der Gültigkeit de jure auf. Hierzu

bleibt er allerdings etwas vage bzw. lapidar und nennt nur beispielhaft ei-

nige mehr oder weniger triviale Kriterien, wie die Konsistenz und die Frage,

ob eine Philosophie ihre Grundannahmen explizit macht bzw. ob man sie –

ohne dass dieses Denken Schaden nimmt – an seiner statt explizieren kann;

auch erwähnt er die naheliegende aber selten erörterte Frage danach, ob die

betreffende Philosophie ihre Konsequenzen so weitreichend explizit macht

bzw. ob man es an ihrer Stelle tun kann, ohne dass sie darum ihre Gültigkeit

verliert.79 Schließlich führt er die Frage ins Feld, die wieder auf den Auf-

bruch der Abgeschlossenheit verweist, ob nämlich die jeweilige Philosophie

eine Kritik der Philosophie als kohärentem Diskurs enthält.

Eine nicht formalisierbare Formel für den Gesamtzusammenhang…

Letztlich geht es wohl um die Frage des »Was soll ich denken?«, die auf die

skeptische Unabschließbarkeit der Infragestellung durch die Aussetzung (epo-

ché) der Zustimmung zu einer Lehrmeinung (dogma) verweist. Was Castoria-

dis als Philosoph zu denken sich aufgibt, ist das Denkbare als solches (comme

tel), nach Maßgabe seiner Möglichkeiten (weshalb es die bloße Arbeit an der

Erkenntnis bzw. an ihrer Vermehrung überschreitet); das Denkbare als Sei-

endes, das über die identitäts- und mengenlogische Dimension hinaus zu

denken sei. Auch wenn diese Dimension für Konsistenz und Dichte in der

78 Siehe hierzu ausführlicher Kap. III.3 ad Castoriadis undKelsen, sowieA. Pechriggl,Agie-

ren und Handeln, Kap. 7c, S. 278ff. Castoriadis zu Kelsens Begriff der Grundnorm: »Trotz

seines Positivismus hat Kelsen klar gesehen, dass diese Grundnorm (dt. i. Orig.) weder

deduziert, noch, um ehrlich zu sein, grundgelegt werden kann«, in: CQFG 2, Seminar

XVI, S. 77 (übers. v. A. Pechriggl).

79 Seminar vom 3.Mai 1989. Immer im Sinne des Prinzips, dem zufolge Philosophiemög-

lichst nichts denkunmöglich machen sollte.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I Sein als Veränderung 89

Philosophie steht, ist ihre Bedeutung dort nicht so weitreichend und auch

nicht so erschöpfend wie in der Mathematik.

Eine durchaus bewusst aporetische Aufgabe in diesem uferlosen Pro-

gramm des »Denkens des Denkbaren« stellt die Zusammenführung von

Einem und Mannigfaltigkeit, aber auch von Bestimmbarkeit und Unbe-

stimmbarkeit dar, um eine »nicht formalisierbare Formel für den Gesamt-

zusammenhang (une formule non formalisable de l’ensemble)« zu entwerfen.

Ensemble heißt auch Menge im Sinne der Mengen- und Identitätslogik ei-

nerseits, des Gesamtzusammenhangs dessen, was die Wahrheit abzudecken

beansprucht wird, andererseits. Analog zu dem aporetischen Ausdruck des

unkörperlichen Körpers, als den er das Phantasma in »Die Entdeckung der

Einbildungskraft« bezeichnet, verwendet er hier den ebenso aporetischen

Ausdruck »nicht formalisierbare Formel«. Es ist klar, dass es sich hierbei

nicht um eine mathematische Formel handelt, denn diese ist immer forma-

lisiert und formalisierbar, ja sie ist das Zeichen der Formalisierbarkeit par

excellence. Was meint Castoriadis also?

Es könnte für das bessere Verständnis hilfreich sein, auf die Alltagsspra-

che zurückgreifen, auf deren unterschiedlichen Registern er sowohl philoso-

phisch als auch psychoanalytisch zu spielen verstand: In ihr scheint die for-

mule als eine Unterart des Menüs täglich von Neuem auf den französischen

Speisekarten auf: Je nach Preis gibt es unterschiedlich reichhaltige oder er-

lesene Menüs. Formule heißt aber auch Methode, und sie kommt, ebenso wie

in anderen Sprachen, in der Zauberformel vor. Die Formel für den Gesamt-

zusammenhang kann schon deshalb keine strikt formalisierbare Formel sein,

weil sie das ensemble als Ganzes nicht mit einer Logik, auch nicht mit einer

Methode, also Zugangsweise fassen lässt, vielmehr muss sie vielfältige Seins-

und damit Zugangsweisen umfassen, potentiell auch solche, die noch nicht

entwickelt bzw. ausgereift sind. Die Formel ist also eine begriffliche. Sie muss

vor allem der Heterogenität der Seinsweisen gerecht werden sowie ihrem Zu-

sammenspiel über die durchlässigen Grenzen zwischen ihnen hinweg. Es hat

wenig Sinn, den Wald ausschließlich über die Bäume zu begreifen, interes-

santer und der »Wahrheit des Gesamtzusammenhangs Wald« gemäßer ist

es, wenn wir die Vernetzung aller Lebewesen zu begreifen beginnen, die den

Wald ausmachen (ich spreche von einemUrwald oder einem nicht oder wenig

bewirtschafteten Mischwald, nicht von Nutzwäldern mit Monokulturen o.ä.).

Die erste Formel für den Wald als Gesamtzusammenhang ist auch deshalb

eine hilfreiche Metapher für das Begreifen dieser Art des vernetzten und bis

in die Mikroebenen hinein unendlich mannigfaltigen Lebendigen, weil es in

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

unserer Sprache ja vornehmlich als ein durch die »Bäume« (als diskrete En-

titäten, ja nachgerade als Individuen) definiertes Universum ausgesagt wird.

Die neuere Biologie lehrt uns indes anderes über den Wald, in dem alles mit

allem in Verbindung steht, »kommuniziert«, einander in ständiger Abwechs-

lung von Entstehen und Vergehen bedingt und gegenseitig hervorbringt, Zer-

störungen durch Neuschöpfungen kompensiert… Dieser Gesamtzusammen-

hang ist unendlich komplexer als die Rhizome, die nur eine Art von komplexer

Struktur darstellen.

Um also eine solche Formel für das Sein zu finden (ontologisch und nicht

nur biologisch gesprochen), kommt die Philosophie nicht um die konkretere

Aufgabe herum, die philosophischen Implikationen der »Einzelwissenschaf-

ten«, der Mathematik und des Soseins als je Instituiertes zu denken. Die

Denkschulung in Hegel’scher Dialektik prägt auch bei Castoriadis, ähnlich

wie bei Adorno, das Zusammendenken von Systematizität und Unsystema-

tischem, von Gleichheit und Differenz, von Unbestimmbarkeit und Bestim-

mung.Als offener Gesamtzusammenhang verweigert er sich demHegel’schen

Anspruch auf systematische Letztgültigkeit, das heißt der totalen ultima ratio

des »Absoluten Wissens«. Um ohne diesen Abschluss nicht in die schlechte

Unendlichkeit zu kippen, sollte es wohl reichen, Grenzen zu ziehen, von de-

nen wir von vorneherein wissen, dass sie provisorisch sind.

Doch das heißt nicht, dass die Wahrheit als Bewegung der Überschrei-

tung und des Aufbruchs der Abgeschlossenheit der Sinnmatrix »Eigenschaft

eines Systems« wäre. Castoriadis verweist vielmehr auf die Aporie des an-

tizipatorischen Moments innerhalb der »großen« Philosophien. Diese haben

vieles von dem,was zu ihrer Zeit nicht klar denkbar war, überhaupt erst denk-

bar gemacht; sie haben denWeg zum begrifflichen Sinnerschließen und zum

Denken noch nicht gedachter oder gar erfahrener Phänomene eröffnet (in-

sofern eine Erfahrung von etwas einen minimalen Begriff davon voraussetzt

oder zumindest eine Vorstellung, zu Beginn überhaupt nur eine Ahnung von

einer Vorstellung).

Er nennt dies das »Unzeitliche« (intemporel). Die Bezeichnung »begriff-

liche Antizipation« wäre vielleicht passender, zumal wir es hierbei notge-

drungen immer auch mit spekulativem Denken zu tun haben. Und schließ-

lich ist es die prekäre und wenig Sicherheit versprechende Freiheit einer die

(Wiss-)Begierde stets ankurbelnden Tätigkeit, die immer wieder in die Aporie

führt, um unermüdlich einenWeg aus ihr heraus zu finden, der vielleicht kein

Holzweg ist. Er sagte, es gehe darum, die Phänomene in Betracht zu ziehen,

wo andere es vorziehen, blind zu bleiben oder (vielleicht mit für sich jeweils

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I Sein als Veränderung 91

guten Gründen) etwas nicht wahrhaben zu wollen. Und so ist es für Casto-

riadis nicht die Höhle, welche die Philosoph_innen heimsucht, sondern das

Labyrinth, das sie selbst erschließen, indem sie es graben. Sie beginnen darin

ihre eigene Gefangenschaft zwischen Trugbildern (eidola) der Gemeinschaft

und dem leuchtenden Wahnwitz, der darin in Erscheinung tritt, einzusehen.

Sie verstehen dabei nie ganz und geraten darüber nicht in Verzweiflung.

Wenn der Beitrag der Gemeinschaft zur Erhellung ebenso grundlegend

wie unsicher ist, so ist diese Erhellung, an der Philosoph_innen nur inner-

halb der Gemeinschaft arbeiten können, zugleich das, was sie am meisten

von den anderen trennt, ja zuweilen isoliert. In dieser Erfahrung erkennen

sie vielleicht deutlicher, dass der Mensch sich immer fremd ist (nicht notwen-

digerweise entfremdet im radikalen Sinn des Wortes). Die damit verbundene

Angst auf uns zu nehmen und für wahr zu halten in der Ausdauer und nicht

nur im Bewusstsein der Sterblichkeit, darin könnten wir diesseits und jen-

seits der »Wahrheit« als bloße Denkbewegung gelangen.

Das ist – auf Castoriadis’ nur erst skizzierte Wahrheitstheorie bezogen

– die Hypothese, denn die Verleugnung der Sterblichkeit war für ihn un-

trennbar verbunden mit den Illusionen, durch welche die Menschen sich die

Wahrheit verbergen und damit erträglicher machen, allerdings um den im-

mer höher werden Preis des Realitätsprinzips. Seine philosophisch-psycho-

analytische Arbeit ist dabei stets im Zusammenhang mit seiner politischen

Haltung zu sehen, die im Alter zwar weniger aktivistisch, aber genauso ra-

dikal wie in seinen jungen Jahren war. Die Institutionen der Entfremdung

und Verschleierung werden dadurch nicht nur ihres Zaubers entledigt, sie

sollen auch destituiert werden, um wahrhafteren, realistischeren Institutio-

nen Platz zu machen, Institutionen, die ein Leben auf diesem Planeten unter

demokratischeren Verhältnissen langfristig ermöglichen. Für Castoriadis war

dies innerhalb des kapitalistischen Systems, das den Gesamtzusammenhang

bis heute weitgehend – aber eben nicht ganz – bestimmt, nicht vorstellbar.

Die Wahrheit ist dem Menschen nicht nur zumutbar, sie ist, wenn wir

Castoriadis’ Ansatz nachvollziehen wollen, für ein selbstbestimmtes Leben

und eine autonome Gesellschaft unabdingbar, aber auch umgekehrt: sie

kommt nur im Rahmen einer realistisch sich selbst bestimmenden Gesell-

schaft wirklich zum Erscheinen und zum Tragen. Und die Formel für den

Gesamtzusammenhang ist kein leeres Versprechen, denn er hat sie mit der

Magmalogik zu formulieren gewagt.80

80 GII, S. 564.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

