| Sein als Veranderung

das movens, das sich durch sein Leben und Werk zieht und beide unablissig
miteinander verschrankt.

Eine Wahrheit, die nicht zugleich einer politisch gerecht(er)en Verfasst-
heit den Weg bereitet, oder es zumindest versucht, ist fiir ihn eine unvoll-
stindige, denn die Gesellschaftsform ist es, die der Suche nach der Wahrheit
oder diesem Begriff zum Sein verhilft, und zwar gerade, weil in der Suche
nach der Wahrheit zugleich schon die Suche nach der richtigen, der best-
moglich zu verwirklichenden Gesellschaft stecke.*' Diese Frage stellt sich das
Recht seit Anbeginn, auch wenn wir davon nicht mehr sehr viel bemerken
aufgrund der Hypertrophie der Gesetzgebung und vor allem aufgrund der
oligarchischen Abkoppelung des Gesetzgebungsprozesses vom Demos. Die-
ser ist zwar gemifd der Verfassung vieler europiischer Staaten de jure Gesetz-
geber, aufgrund der dauerhaften Vertretung durch seine in Parteiapparaten
vergatterten Reprdsentant_innen aber de facto davon ausgeklammert. Nach
dem Aufsatz tiber die gemeinsame Entstehung von Demokratie und Philoso-
phie im antiken Griechenland*?, zeugen auch seine posthum unter dem Titel
Ce qui fait la Gréce ver6ffentlichten Seminare von der Relevanz dieser Verkniip-
fung fur Castoriadis.

2 Philosophieren als Erdffnung neuer Giiltigkeit*3

Die Wahrheitsfrage durchzieht viele Seminare, die Castoriadis an der EHESS
gehalten hat. Dennoch bemiiht er das Wort Wahrheit selten, er sieht darin
einen Grenzbegriff, weif um dessen ideologisch-religiose Aufladung und vor
allem um die illusioniren Verkennungen, die mit diesem Begriff verbunden

41 Wirwerden sehen, dass dies nichts mit Platons (und Leo Strauss’) Illusion der Gerechtig-
keit (Kelsen) als ideeller, ja idealistischer Deckung von Schénem, Gutem und Wahrem
zu tun hat, weil es bei Castoriadis zentral um die Unabgeschlossenheit und die standi-
ge Suche nach — sowie Hervorbringung von — den begrifflichen Prinzipien dieser Ter-
mini in der gesellschaftlichen Wirklichkeit und Praxis geht.

42 »Die griechische Polis und die Demokratie«, op. cit. und die unter dem Titel Ce qui fait
la Grece veroffentlichten Seminar-Bande.

43 Das folgende Kapitel ist die iberarbeitete Version des Aufsatzes »Le mouvement in-
terminable de penser le pensable«. Philosophie comme ouverture de validités nou-
velles«, erschienenin: S. Klimis, Ph. Caumieres (Hg.), Castoriadis et la question de la vérité,
Brissel 2011, S.117-138.

14.02.2026, 07:58:03. - Open Acce

63


https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

64

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

sind. Seine explizite Reflexion dazu stellt er teils unter dem Begriff der »vali-
dité de droit«, also der de jure Giiltigkeit an, teils versteht er unter Wahrheit das
im Titel erwihnte »mouvement interminable de penser le pensable«, also die genu-
in philosophische Bewegung an den Grenzen des Denk- und Sagbaren und -
tiber diese hinaus — im Rahmen der Bewegung des Aufbruchs der Abgeschlos-
senheit. Wihrend es im Zuge der Sozialisation der menschlichen Psyche um
die Abgeschlossenheit der psychischen Monade geht, betont Castoriadis im
Register der Wahrheitssuche um die Abgeschlossenheit der je anerkannten
Sinn- und Rationalititsmatrix (oder des je giiltigen bzw. vorherrschenden Lo-
gos).

Castoriadis war kein Freund von Wittgenstein, doch kannte er dessen
Sprachphilosophie, vor allem aber kannte er die Geschichte der Auslotungs-
versuche des Wahrheits- und Vernunftbegriffs iiber Sprache und Rhetorik seit
den alten Griechen. Um diese Entwicklungen des Castoriadischen Denkens
nachzuvollziehen, werde ich mich vor allem auf das bislang unveréffentlich-
te Seminar beziehen, das er im Studienjahr 1988/89 an der EHESS gehalten
hat.*

Er greift darin, und in einer Antwort auf Habermas’ Differenzierung zwi-
schen Faktizitit und Geltung, die Frage nach der Instituierung von Giiltigkeit
(auch von Wertigkeit) als solcher auf.* Dabei unterscheidet er zwischen Wer-
tigkeit bzw. Giltigkeit de facto (validité de fait) und de jure (validité de droit), was
zum einen auf Aristotelische und Kant'sche Differenzierungen, zum anderen
auf seine juristische Ausbildung und Wiirdigung Kelsens zuriickgeht: In dem
Mafie nimlich, in dem die de jure Giiltigkeit begrifflicher Natur (dynamei ge-
mifd dem Eidos) und als solche an das Sollen gebunden ist, das heif’t an den
Zweck sowie an die Bedingungen dessen, was als valide oder als »Gitltigkeit
habend« betrachtet wird, nihert sie sich dem Kant’schen Transzendentalen
(a priori), ohne sich jedoch damit zu decken. Die de facto Giiltigkeit (bei Kant
immer a posteriori) ist nimlich fir Castoriadis immer auch transzendental,
insofern sie fiir ihn als konkretes a priori die unumgingliche Bedingung fir

44 Ichstiitze mich auf meine eigenen Mitschriften sowie auf die Transkriptionen der Ton-
bandaufnahmen, die Nikos Iliopoulos erstellt hat, Fonds Castoriadis, IMEC, Caen.

45  Siehe zu diesem Ausgangspunkt vor allem C. Castoriadis, Sujet et vérité dans le monde so-
cial-historique. Séminaires 1986-1987. La Création humaine, 1. Herausgegeben und anno-
tiert von Enrique Escobar et Pascal Vernay, Paris, 2002. Ich ziehe fiir die Ubersetzung
von validité »Giltigkeit« der »Wertigkeit« vor, weil diese zu eng auf den axiologischen
Bereich beschrankt ist.

14.02.2026, 07:58:03. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

| Sein als Veranderung

jede sekundire und begriffliche (oder theoretische) Bearbeitung im Rahmen
der de jure Giiltigkeit darstellt.

Im Grunde geht es Castoriadis nicht mehr darum, einen ersten Term (ei-
ne arché) in diesen Verhiltnissen zu setzen, sondern darum, die Termini in
der dynamisch-spiralenhaften bzw. oszillierenden Bewegung zwischen de ju-
re und de facto zu prizisieren. Giiltigkeit de jure ist fir ihn das, was von Rechts
wegen als wahr und gerecht gilt und damit explizit als Wert habend gesetzt
wird; als gesetzter Wert ist es nomos/ius wihrend er als de facto Gilltigkeit das
bezeichnet, was in der Tat valid, also giiltig, geltend oder wertig ist, impli-
zit oder habituell, ohne notwendigerweise als gerecht, rechtens oder als wahr
begriffen zu werden. Geltung haben beide Giiltigkeiten, und die Schnittstelle
zwischen diesen beiden semantischen Feldern der Giiltigkeit ist ein eigenes
Begriffsfeld, aus dem — im Sinne der Magmalogik — immer neue Spezifizie-
rungen hervorgebracht werden konnen.

Neben der ontognoseologischen sowie axiologischen Perspektive dieser
Differenzierung erscheint mir eine andere noch wichtiger, nimlich die
psychoanalytische, aus der Castoriadis den »Widerstinden« und »Abwehren«
nachgeht, die unbewusst gegen die Sinn- und Wahrheitssuche ins Werk
gesetzt werden. Mit dieser Perspektive treten wir unmittelbar in das inter-
disziplinire Feld ein, in dem sich Erkenntnis und Praxis iiberschneiden und
die feinsiuberliche akademische Einteilung in theoretische und praktische
Philosophie ebenso ihren Sinn verliert wie jene scharfe Einteilung zwischen
Ontologie und Erkenntnistheorie (gnoséologie).

Ich werde versuchen, die deskriptiv-definitorisch anmutende Benennung
der Wahrheit als »unabschlieRbare Bewegung, das Denkbare zu denken« an
genau dieser Schnittstelle zu analysieren, also dort, wo das Hervorbringen
von Werten eine instituierende Titigkeit ist, die starker Rahmenbedingungen
bedarf ¢ Die darin angesprochene oszillierende Bewegung zwischen Chaos
und Kosmos ist fir Castoriadis eine schopferische und, analog zu Freuds
sekundirer Bearbeitung, eine organisierende Tatigkeit. Durch sie wird das
letztlich, aber keineswegs ginzlich, unbestimmbare »magmatische« Sein

46  Castoriadis hat die bereits erwahnte Banalisierung durch die kapitalistische Konsum-
und Verschwendungskultur gemeinsam mit der Vermarktung von allem und jedem
als die gesellschaftlich-imagindren Hauptfaktoren fiir den rasanten Niedergang nicht
nur der verbliebenen demokratischen Elemente sondern auch der philosophischen
und wissenschaftlichen Wahrheitssuche (im Gegensatz zur technowissenschaftlichen
Wissens- bzw. Kapitalanhdufung) gesehen.

14.02.2026, 07:58:03. - Open Acce

65


https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

66

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

nach mengen-identititslogischen Prinzipien zu begreifen und méglichst
zu bestimmen versucht. Dabei soll dem kreativen Spielraum fir die Ein-
bildungskraft besonderes Augenmerk geschenkt werden. Das Telos dieses
Unterfangens, das philosophisch nicht nur Ziel, sondern zugleich Aufgabe
und Entwurf ist, kann als Setzung neuer Giiltigkeit gefasst werden (oder als
neuerliche Prifung und gegebenenfalls Bestitigung bereits bestehender).

Dieses Telos der Setzung neuer Giiltigkeit bleibe aber zumeist hinter der
mystifizierenden Illusion eines immer schon daliegenden Wesens einer nur
zu entbergenden Wahrheit verborgen. Diese Verkennung der (immer auch)
schopferischen Dimension der Hervorbringung der Wahrheit geschah in der
traditionellen, von der Theologie kontrollierten philosophischen Tradition
durch die Institution des Dogmas; heute werde sie durch ein spezifisches
Imagindres und eine dazugehérige Biirokratie der Messung im Rahmen
zwanghaft orchestrierter Versuchsanordnungen bewerkstelligt. Und so stellt
sich Castoriadis als Philosoph und Psychoanalytiker zuerst der Aufgabe, die
Griinde und Rationalisierungen dieses grundlegenden Verkennungsdisposi-
tivs zu verstehen. Doch eines nach dem anderen.

Philosophische und historische Wahrheit

Philosophiehistorisch betrachtet schwankt der Wahrheitsbegrift seit jeher
zwischen zwei Bedeutungen: jener einer abgeschlossen-ewigen Wahrheit,
die als Transparenz ebenso verdinglicht (etwa im »absoluten Wissen«) wie
szientistisch idealisiert ist (in der Illusion einer klaren, exakt-wissenschaft-
lichen Sprache), und jener einer prinzipiell unzuginglichen Wahrheit, die
als solche mystifiziert bzw. als illusorisch dargestellt wird, sodass die Wahr-
heitssuche zum ebenso sinnentleerten wie miiligen Unternehmen geraten
muss. Zwischen diesen Polen kann der Begrift des Sinnhorizonts behilflich
sein, auch wenn Castoriadis ihn nicht systematisch verwendet, zu sehr
ist er ihm wohl in der hermeneutischen Tradition verankert, die er — wie
wir sehen werden - unumwunden angreift. Dieser weitere Grenzbegriff
trigt aber m.E. der Unmoglichkeit und gleichzeitigen Erfordernis eines
Zusammentreffens (im starken Sinn des Wortes) zwischen dem, was wahr zu
sein beansprucht wird, also dem »Was« der Wahrheit, und der Vorstellung
davon, dem Vernehmen, Verstehen, Intuieren, Betrachten, Begreifen... der
Wahrheit Rechnung, um das es Castoriadis geht. Dieses ontognoseologische
Zusammentreffen ist fir seinen Begriff der Wahrheit als Anspruch, als Akt

14.02.2026, 07:58:03. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

| Sein als Veranderung

und als Intention unabdingbar und es pragt das Erkennen der Wahrheit als
Anerkennen derselben.

Nun ist die Anerkennung des Wahren, ja der Wahrheit als sich verin-
dernder (und damit des Seins als verinderlichem) immer eine, die einer Ver-
kennung derselben abgerungen werden muss, insbesondere dann, wenn der
Glaube an eine unwandelbare, parmenideische Wesenhaftigkeit des Seins und
damit auch der Wahrheit vorherrscht. Castoriadis hat gewiss nicht eine der
beiden extremen Positionen dieser Polarisierung bezogen, sondern — ganz
im Sinne Platons und Aristoteles’ — den dritten Weg des Zusammentreffens
gewahlt, der zugleich der Weg durch die Aporie hindurch ist, aber auch je-
ner der dialektischen Vermittlung tiber die Mitte (metaxy) bzw. das Medium
(milieu).

Die Formel, mit der die Wahrheit von Castoriadis als »unabschliefRbare
Bewegung, das Denkbare zu denken« (soweit wie méglich, versteht sich) mehr
um- als beschrieben wird, verweist auf jenes metaxy (Zwischendrin), das Aris-
toteles ins Zentrum des Abschnitts zur »kognitiven Psychologie« gegen En-
de seiner Abhandlung Uber die Seele stellt, wenn er versucht, das Denken in
der tautologisch anmutenden Formulierung der noésis noésedn (Denken des —
moglichen und aktuellen — Denkens) zu fassen. Es mag gefragt werden, wel-
chen theoretischen Nutzen eine solche Konzentration auf die Schnittstelle im
»Denken des Denkbarenc fiir den Wahrheitsbegriff hat, also auf die Intersek-
tion von Denken, Denkakt und Gedachtem bzw. Denkbarem.

Zuerst gewinnen wir bereits aus dieser Verortung eine unabschliefRba-
re Bewegung, der sich kein Wahrheitsbegriff verschlieRen kann, will er sich
nicht auf die fiir die meisten von uns mittlerweile absurd anmutende Idee
einer ewigen und abgeschlossenen Wesenswahrheit beschrinken, die in der
Philosophie ja erst iiber die Instituierung eines ebensolchen theokratischen
bzw. ontotheologischen Dogmas dominant wurde.

Es mag also heute, vor allem nach der Lektiire von Castoriadis und an-
deren, trivial erscheinen, dass in der Philosophie nicht alles schon gedacht
worden ist, andererseits erscheint der Fortschritt im begrifflichen Denken
iber die Jahrtausende iiberschaubar. Dennoch wird, solange Menschen den-
ken, immer Neues zu denken aufgegeben werden, und sogar Altes wird dann
neu gedacht werden kénnen. Dies geht bereits explizit aus dem Skeptizismus
hervor und dem Realismus, auf den jener abzielt, genauer aus der durch Sex-
tus Empiricus tiberlieferten Version davon: Die skeptische Haltung besteht
demnach in einer Abstinenz, einem Sich-einer-Zustimmung-Enthalten, was
immer das Dogma sein mag, dem nicht zugestimmt werden soll. Damit hilt

14.02.2026, 07:58:03. - Open Acce

67


https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

68

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

die skeptische »Methode« oder Haltung die Tiire des Denkens und weiteren
Infragestellens gegen die Abgeschlossenheit des Dogmatisierens (dogmatizein)
stets geofinet.

In diesem Sinne verstehe ich Castoriadis als einen Philosophen, der nicht
nur in kritische Nihe zu Merleau-Ponty geriickt werden kann,*” sondern der
viel eher ein Skeptiker als ein Dogmatiker ist, ohne jedoch in die Relativie-
rung von allem und jedem zu kippen; eine in der so genannten Postmoderne
der 1980er Jahre verbreitete Haltung, die ihm nicht nur aus politischen Griin-
den zuwider war.*® Dariiber hinaus gewinnt man durch diesen »mittleren
Weg der Erkenntnis« die Moglichkeit, die ebenso scholastischen wie falschen
Dichotomien zwischen Realismus und Nominalismus oder radikalem Kon-
struktivismus bzw. zwischen Idealismus und Materialismus hinter sich zu
lassen.

Es geht hier um die bereits erwihnte Verwobenheit von Ontologie und
Gnoseologie. Castoriadis ist damit auf den Spuren einer von Kant (Erkennt-
nis nur von phainomena) und Hegel (Wahrheit als dialektischer Vermittlungs-
und Erscheinungsprozess eines letztlich sich selbst transparenten Weltgeis-
tes) inspirierten Phinomenologie; zugleich geht er mit seiner Ontologie einen
anderen als einen »phinomenologischen« Weg. Er akzeptiert die Phinome-
nologie weder als angemessene »Methode« noch gehort er ihr als »philoso-

47  Siehe hierzu C. Castoriadis, »Merleau-Ponty und die Last des ontologischen Erbes«in:
A. Métraux, B. Waldenfels (Hg.), Die leibhaftige Vernunft — Spuren von Merleau-Pontys
Denken. Miinchen, 1986, S.111-143 sowie Ders., »Das Sagbare und das Unsagbare« in:
Durchs Labyrinth, S.107-192.

48  Castoriadis hat die depolitisierenden und fiir das Projekt der Autonomie katastropha-
len Auswirkungen dieses »debilen Denkens« (pensiero debole), wie er es in seiner unver-
kennbar polemischen Art nannte, immer wieder auf den Punkt gebracht. Fiir ihn war
der philosophische Relativismus die Position derer, die konfus denken, und die, wenn
sie sich zu so genannten Meisterdenkern aufschwingen, den intellektuellen Betrug
nicht nurstreifen, sondern als zur Konsum- und Werbegesellschaft passenden Habitus
verallgemeinern bzw. metaphysisch rationalisieren. Siehe die Parteinahme von Casto-
riadis fiir Pierre Vidal-Naquet im Konflikt mit Bernard-Henri Lévy. Vidal-Naquet hat-
te dessen als Geschichtsschreibung ausgegebenen Fiktionen mit den erforderlichen
Quellen zerlegt, ebenso seine in La barbarie a visage humain vorgetragene Anklage der
68er-Bewegung, der Lévy alles HaRliche, Bose und Falsche in die Schuhe geschoben
hatte, womit er gleich auch die Gruppe und Zeitschrift SouB geiRelte. C. Castoriadis,
»Lindustrie du vide (réponse a Bernard-Henri Lévy)«, in: Le Nouvel Observateur, 9-15 Juli
1979, S. 35-37, wieder aufgenommen in: CL 2, S. 28-34; siehe hierzu auch F. Dosse, Cas-
toriadis, S. 241f.

14.02.2026, 07:58:03. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

| Sein als Veranderung

phischer Schule« seiner Zeit an. Ihn interessieren die Rinder der Dinge, der
Disziplinen, seiner Zeit und Gesellschaft; er arbeitet dort, wo die instituier-
ten Grenzen, welche die begriffliche bzw. wissenschaftliche Sprache zwischen
den Dingen zieht, briichig werden, was neue Grenzziehungen erforderlich
macht; ja er arbeitet am Steinbruch abzutragender Glaubensdogmen und der
dazugehorigen heteronomen Praktiken.

In diesem Sinne ist es nur kohirent, wenn er in der philosophischen (und
nicht mathematischen, historiographischen, psychoanalytischen, ethischen
oder isthetischen..) Frage nach der Wahrheit nicht mehr ein Problem der
Adiquation zwischen Wahrnehmungsgegenstand und Wahrnehmungsappa-
rat sieht (oder blof} eine Frage der Aussagenlogik); vielmehr siedelt er die
Wahrheitsfrage als eine der maximalen Kohirenz inmitten eines permanen-
ten Konflikts an, des Konflikts zwischen peras (Grenze, Bestimmung) und apei-
ron (Unbegrenztes, Unendliches, Unbestimmtes); zwischen Chaos und Kos-
mos; zwischen Bestimmtheit und Unbestimmbarkeit. Daher das philosophi-
sche Gebot, so genau und klar wie méglich (»tant que faire se peut!«) zu be-
stimmen und zu differenzieren, gerade inmitten einer Welt, in der nicht alles
bestimmbar ist, also eingedenk der Grenzen der Bestimmbarkeit und Klar-
heit.

In dem erwihnten Seminar diskutierte Castoriadis mehrere philosophi-
sche Wahrheitstheorien, und er zeigte dabei auf, dass man nicht richtig (im
Sinne der Gilltigkeit de jure) philosophieren kann, ohne die relevanten voran-
gegangenen Philosophien — soweit wie moglich - in Betracht zu ziehen. Er
greift also Kant und Husserl auf und an. Letzteren bezeichnet er als Neo-
kantianer. Er kritisiert an dessen Denken, wie schon an jenem Kants, die
grundlegende Rolle des transzendentalen Egos, das in der absoluten Idee, der
Noesis der Noeme, gespiegelt und hypostasiert wiirde. Wihrend er den — bei
Husser!] unvollendeten — Bruch dieses Settings durch die Sprachphilosophie
erwihnt, iibergeht er den in diesem Bruch mit der Tradition sicher konse-
quenteren Cassirer, der auch in anderer Hinsicht bahnbrechende Theorien
des Mythischen und der kollektiven Vorstellungswelt vorgelegt hat und damit
auch Vorarbeiten zur Konzeption dessen, was Castoriadis als gesellschaftli-

ches Imaginires theoretisiert.*

49  Fur eine Verkniipfung der Arbeiten von Cassirer und Castoriadis sieche M. Rosengren,
»Radical imagination and symbolic pregnance. A Castoriadis-Cassirer connectiong, in:
] .M. Krois, M. Rosengren, A. Steidele, D. Westerkamp (Hg.), Advances in Consciousness
Research, Amsterdam 2007, S. 261-272.

14.02.2026, 07:58:03. - Open Acce

69


https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

70

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

Castoriadis greift also bestimmte Widerspriiche in der Husserl'schen Phi-
losophie auf, insbesondere in dessen Wahrnehmungstheorie, die zwar Ab-
schattungen vorsieht, dabei aber den fiir eine Gesamtwahrnehmung eines
Phinomens zentralen Konstituierungsprozess vernachlissige (was u.a. mit
der in der Psychologie relevanten crossmodalen Wahrnehmung genauer er-
forscht wird). Es gebe nicht nur — betont Castoriadis — die Seite der vielfilti-
gen Perspektiven und Abschattungen, die er sinnreich mit dem Wort ombrai-
sons ins Franzosische iibersetzt, und die den subjektiven Gesichtspunkt oder
die Einstellung sowie die Position angeht, aus der heraus jemand betrachtet,
wahrnimmt, spricht etc.; es gebe dariiber hinaus den »objektiven« Gesichts-
punkt, der alle nur denk- und vorstellbaren Perspektiven moglichst integriert:
fiir den Gesichtssinn etwa das »geometrische Objekt (objet geométral«), »als ob
ich den Gegenstand aus allen Perspektiven betrachten wiirde, eine inklusive
Perspektive, die den subjektiven Gesichtspunkt in je spezifischer Weise ent-
hal.

Dieses Problem fiihrt uns einmal mehr zu Aristoteles und seinem Begriff
der verkniipfenden (crossmodalen) koiné aisthésis, auf den Castoriadis nur im-
plizit verweist, wenn er unter Bezugnahme auf Kant auf einen den Menschen
als Gattung gemeinsamen Wahrnehmungsapparat verweist: Diese »Gemein-
schaft der Sinne« beschert uns eine grosso modo gemeinschaftliche Sinnes-
wahrnehmung. Die Bedeutung einer solchen »Gemeinschaft der Sinne« ist
zumindest eine zweifache: einmal die gerade erwihnte einer gemeinschaftli-
chen Sinnesausstattung und dann die des Gemeinsinns, wie die anglophone
Philosophie ihn betont hat, insbesondere Hume.*® Der Gemeinsinn verweist
auf die gemeinsame Welt, die Sozialitit unserer Wahrnehmung und unserer
Urteilskraft, sowie auf das Milieu, dem wir angeh6ren und in dem wir das Ge-
habe, die hexis bzw. den habitus annehmen, der uns eine Art unvermitteltes,
intuitives »Wissen« verleiht beziiglich der zu respektierenden Giiltigkeiten.
Es ist ein zweiter, nicht angeborener »Sinn«, ohne den ein Mensch nur schwer
iberleben konnte. Als solcher ist er gewiss prekirer als ein halbwegs intak-
ter angeborener Sinn, weil er von den Sozialisationsbedingungen abhingt,
in die jeder Mensch hineingeboren wird, von der Erziehung, sowie von den
psychischen Dispositionen und Entwicklungen jedes Einzelnen. Dieser Sinn

50 Die englische Ubersetzung von koiné aisthésis als common sense forciert diese Deutung
des Aristotelischen Begriffs allerdings iibermaRig. Siehe hierzu auch Pavel Gregoric,
Aristotle on the Common Sense, Oxford 2011.

14.02.2026, 07:58:03. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

| Sein als Veranderung

ist nicht identisch mit dem, was Castoriadis von Aristoteles als hexis prohai-
retiké (habitus electivus) aufgreift, die grundlegend ist fiir die Erlangung einer
ethischen Haltung im Sinne der Aristotelischen Tugendlehre.

Ohne dass Castoriadis nun den Bogen der Gemeinschaft der Sinne so
weit, also bis hin zum Gemeinsinn aufgespannt hitte, scheint mir die Weiter-
fithrung dieses Begriffs hilfreich, um seine gesellschaftsbezogene Wahrheits-
theorie besser nachvollziehbar zu machen. Ahnlich wie Hegels zweite Natur
und Sittlichkeit>!, entwickelt der Gemeinsinn sich zu einem Sinn nicht nur
aus der Gesellschaft (als Milieu, in und aus dem er sich herausbildet), son-
dern auch fiir die Gesellschaft und — im Idealfall fiir das Gemeinwohl, also zu
einem Gemeinschaftssinn. Dieser geht iiber das vor allem implizite Wissen
um die soziale (de facto und de jure) Giiltigkeit hinaus und ist expliziter auf die
Gemeinschaft gerichtet; er richtet sich an die Anderen und griindet in der An-
erkennung der Interdependenz der Menschen, ihrer sozialen, ja politischen
»Natur«.

Die Riickwendung auf Aristoteles ist umso vielversprechender, als dieser
— trotz seiner Betonung der Heterogenitit ihrer jeweiligen Seinsweisen — See-
le und Polis miteinander verkniipft. Insbesondere die Nikomachische Ethik ist
an einem Uberlappungsfeld zwischen Theorie, hexis (Gehabe, Haltung) und
Praxis angesiedelt, wobei Aristoteles hier zugleich die Unterscheidung zwi-
schen bios theoretikos und bios praktikos setzt. Um die Art und Weise zu ver-
stehen, wie Castoriadis die Frage nach der Wahrheit unter Bezugnahme auf
die »Giiltigkeit de jure« stellt, mag die chiastische Verkniipfung zweier Fragen
hilfreich sein, die Kant feinsduberlich voneinander getrennt hatte, nimlich
»Was konnen wir wissen?« und »Was sollen wir tun?«.>* Diese Verkniipfung
miindet in den Fragen »Was konnen wir tun?« und »Was sollen wir denken?«

Zuriick zum Aufbruch der Abgeschlossenheit

Fiir Castoriadis ist Philosophie in ihrer Ausrichtung auf die Wahrheit die
moglichst systematische Infragestellung von Gedachtem und Geltendem. Sie
ist somit auch jene Titigkeit, welche am explizitesten die jeweilige Abge-
schlossenheit des Sinns aufbricht, eine Abgeschlossenheit, die sich in der

51 GW.F. Hegel, Enzyklopidie der philosophischen Wissenschaften 111, Werke Band 10, Frank-
furta.M. 1986, § 410.
52 Seminar 3, Mai1989, S. 3, IMEC, Caen.

14.02.2026, 07:58:03. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

72

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

blinden Verschmelzung von Giiltigkeit de facto und Giiltigkeit de jure verhir-
tet (auch in Freud’schen »Rationalisierungen« im Zeichen der Nachtraglich-
keit oder in Kants »Verniinfteln«). Diese Infragestellung ist auch Selbstinfra-
gestellung der jeweiligen Philosoph_innen, ihrer Dogmen bzw. »Methoden«
und der jeweiligen Gesellschaft oder spezifischer Gruppen in ihr. Als solche
erfordert sie eine spezifische Haltung gegeniiber der abgeschlossenen und
tendenziell abschlieRenden Gewissheit. Sie erfordert aber auch eine offene
Einstellung gegeniiber dem Auftauchen von Neuem, womit wir bei einer be-
rufsethischen Haltung wiren, die allen Suchenden und Forschenden eigen
sein sollte. Warum? Weil — und das ist das skeptische Erbe aller Wissenschaft-
lichkeit — das Wissen stets neues Unwissen erdffnet, somit die Unabschlief3-
barkeit der Suche evident und das Weitersuchen zum Prinzip macht. Zugleich
liegt in dieser Haltung bzw. Einstellung auch die grundlegende Verbindung
zwischen Castoriadis’ Nachdenken tiber die Revolution und seiner Revolution
des Denkens.

So entwickelt er seine Uberlegungen zu einem Wahrheitsbegriff, der dem
oben erliuterten Neuen Rechnung zu tragen vermag, vor allem in Abgren-
zung zur Hermeneutik (wie er davor seinen Begriff des Imaginiren in Abgren-
zung zum Determinismus bei Marx und im Strukturalismus entwickelte).>?
An der Hermeneutik kritisiert er insbesondere, dass sie Erzihlung (narration)
zum bevorzugten Gegenstand der Philosophie gemacht, ja dass sie Philoso-
phie mit Erzihlung identifiziert habe. Dagegen hilt er, dass die Philosophie
nichts erzihle, und dass sie weder Erzihlung noch deren Interpretation sei.
Wire sie Erzahlung, so wiirde das einen weitgehend a priori bestehenden Sinn
voraussetzen, den es zu interpretieren gelte, wo — so Castoriadis — Philoso-
phie in erster Linie Aufbrechen der »Abgeschlossenheit des Sinns« ist, ja darin
bestehe ihre originire Sinnhaftigkeit. Dabei geht es ihm um das Aufbrechen
der Abgeschlossenheit von Sinn bzw. um die Eréffnung neuer Sinnhorizonte
nicht nur im Bereich des Denkens, sondern auch in den Bereichen des Tuns
(du faire) und des Machbaren (du faisable), sowie im Bereich der Tatsachen und
des Gegebenen (fuit/donné), wobei die Philosophie expliziter als andere Berei-

53  Gll sowie »Der Zustand des Subjetks heute« in: A. Pechriggl, K. Reitter (Hg.), Die In-
stitution des Imagindren. Wahrend er bei Marx das poietische oder imaginire Element
zumindest implizit am Werk sieht, findet er am Strukturalismus als solchem wenig,
das ihm diesbeziiglich entgegenkommt.

14.02.2026, 07:58:03. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

| Sein als Veranderung

che »Schopfung neuer Bedeutungen, Ideen und Gestalten des Denkbaren«<®*

sei.

Auch wenn die Narratologie hier Einwinde vorzubringen hitte, weil ja
der Sinn einer Erzihlung niemals abgeschlossen ist, scheint es Castoriadis
hier um einen triftigen Unterschied zu gehen: Wihrend die Philosophie als
Denken des Denkbaren die Sinnstiftung zwar auch Begriffe bildend in Gang
zu setzen suche, wenn sie sich etwa mit philosophischen Wahrheitstheorien
befasst, so stelle sie diese Sinnstiftung in und durch ihr Tun zugleich selbst
dar, und wihrend sie sie noch reflektiert und kommentiert, verindere sie sich
schon. Die Philosophie in diesem starken Sinn ist permanenter und immer
auch systematischer Dialog zwischen potentiell allen Philosophien und Phi-
losoph_innen, die Bezugnahme aufeinander, wihrend eine Erzihlung (und
ihr_e Autor_in) weitergehend fiir sich steht; Bezogenheit, Bezugnahme sind
dabei rein fakultativ, jedenfalls ziemlich kontingent; Antwort stehen, tiberle-
gen und konsequent mit Philosophemen arbeiten ja argumentieren ist in der
Erzihlung selten, anders im philosophischen Essai. In neuerer Zeit finden
wir es vornehmlich bei philosophisch kundigen Erzihler innen wie Robert
Musil, Jean-Paul Sartre, Iris Murdoch oder Ingeborg Bachmann. Zwar ist fir
Castoriadis die Erzihlung fiir uns und aufgrund immer neuer Interpretatio-
nen niemals abschlief3bar, aber sie ist, einmal ver6ffentlicht, als Textcorpus
abgeschlossen.

Die Philosophie als Denken im Aufbruch und als Aufbrechen der an die
philosophische »Wahrheit« gebundenen Sinnmatrix kann nicht irgendwie von
statten gehen, selbst wenn sie durchaus auch kontingent in ihrer Vorgans-
weise ist. Ihre Ins-Werk-Setzung sollte aber jedenfalls durch philosophische
Uberlegung (»raisonnement philosophique«) dem logon didoinai gerecht werden,
also dem Griinde-und-Rechenschaft-Geben, dieser zwar spezialisierten aber
immer auch schon gemeinschaftlichen Praxis.

Die Kritik der Hermeneutik ist nun keineswegs trivial. Fiir Castoriadis
lduft die Verkiirzung des Philosophierens auf Interpretation darauf hinaus, es
auf'sich selbst zuriickzuwerfen in der Illusion, sich mit etwas anderem zu be-
schiftigen. Diese Kritik an der Hermeneutik lehnt sich implizit an den Para-
metern der Feuerbacl'schen Religionskritik und vor allem an der Marx’schen
Kritik am Hegel’schen und Feuerbach’schen Idealismus an. Sie geht nicht wei-
ter auf die Freiheiten ein, die sich insbesondere die Gadamer’sche Herme-

54  Seminar, 3. Mai 1989, S. 4. »parce quelle est créatrice de significations, d'idées, de fi-
gures du pensable.«

14.02.2026, 07:58:03. - Open Acce

13


https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Th

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

neutik im Umgang mit Texten nimmt, Freiheiten, die unter dem Deckmantel
der — durchaus wahrheitsbeférdernden Idee — des »hermeneutischen Zirkels«
bis zur »Gleichschaltung« Platons gingen.>® Dennoch ist seine Kritik an der
Hermeneutik harsch; Castoriadis spricht sogar von einem »Interpretations-
wahn«. Doch indem er auf die strukturelle Analogie zur Paranoia verweist (im
Sinne einer Realititsverkennung durch die Reduktion allen Seins auf Erzih-
lung und Text), eréffnet er uns nicht nur die philosophische bzw. rein begriff-
liche Dimension, sondern vor allem auch die psychologischen Aspekte einer
Abgeschlossenheit bzw. unablissigen Abschliefdung des Denkens. Die Para-
noia muss nimlich, wie auch die totalitire Gleichschaltung, umso systemati-
scher geschlossene Denksysteme hervorbringen, als sie vom Realitatsprinzip
abgekoppelt ist. Gegen diesen psychotischen, Castoriadis nennt es den »mo-
nadischen«, Kern jeder Philosophie, und erst recht aller Religionen, gibt es
— so der Philosoph - bestenfalls Schutzmafinahmen (garde-fous), allen voran
die Gemeinschaft (scientific community) oder Agora in ihrem unaufhérlichen
Dialog und mit ihren moglichst gut begriindeten Einwinden gegeniiber dem
bereits Gesagten und noch zu Sagenden.

Doch kehren wir zuriick zur Kreativitit des Denkens. Fir Castoriadis
stellt das Verdecken der eigenen Kreativitit nicht nur in Bezug auf das insti-
tuierende Imaginire, sondern auch im philosophischen Denken ein hetero-
nomes Geschehen und Dispostiv dar (auch wenn Castoriadis sich nicht dieses
Foucault’schen Terms bedient). Das reicht bis hin zum unausgesprochenen,
mehr verinnerlichten Verbot — und hier wendet er die Psychoanalyse gleich-
sam auf die Wahrheitsfrage an — das Denkbare zu denken, insbesondere das,
was dem vorherrschenden Dogma nicht assimilierbar ist. Noch weniger ldsst
diese heteronome Grundsituation das noch nicht Gedachte andenken, das aus
der je gegenwirtigen Sicht auch nicht als Ungedachtes (impensé) in den Sinn
kommt. Ich komme darauf am Ende dieses Abschnitts noch einmal zuriick.

Die sektiererische Dogmen- und Schulenbildung wird in der internatio-
nalen philosophischen Agora immer wieder durch verindernde, Dogmen zer-

55  DasBuch von Teresa Orozco, Platonische Gewalt. Gadamers politische Hermeneutik der NS-
Zeit, Argument, Berlin, 1995, und die Reaktionen, die es seitens der deutschen akade-
mischen Philosophie hervorrief (von aggressiver Abwehr bis hin zum Todschweigen
einer »irrelevanten« Autorin) zeigten in zugespitzter Art und Weise, wie der geschlos-
sene Zirkel und die Illusion des Anderen in der Hermeneutik zusammenwirken kon-
nen. Die Verleugnung bzw. Bagatellisierung der NS-Verstrickungen sowohl der Her-
meneutik als auch Heideggers sind keineswegs von gestern, die Transmission reicht
nun schon in die dritte Generation.

14.02.2026, 07:58:03. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

| Sein als Veranderung

setzende oder dekonstruierende, die Schulengrenzen iiberschreitende Denk-
tatigkeit durchbrochen. Sie ist es, welche zur Hervorbringung neuer Ideen,
Gedanken, Begriffe und Begriffsgefiige maf3geblich beitragt. Es ist jedenfalls
nicht die Platzierungsmanie im Zuge von Hochschulrankings, die im Diens-
te der Verwa(h)rung des Denkens, ja aller Wissenschaften zugeschriebenen
Praktiken steht und eine zwanghafte institutionelle Abwehr neuen Denkens
und neuer relevanter Begriffe darstellt; genauso das umgekehrte, affichierte
Dringen nach immer neuen Konsum- und Vermarktungs-»Ideen« zur weite-
ren Anhiufung des Belanglosen und Trivialen. Die dabei ins Werk gesetzten
Zwangsideen, die im Kontext von Castoriadis’ Denken besser »sinnabschlie-
Rendes Prinzip« genannt werden sollten, wirken vermittels einer spezifischen
Methode, die wie eine sinnabschlieflende Agentur fungiert, mitsamt ihren
Funktioniren, die in Anlehnung an diverse Fulballbiinde derzeit die offiziel-
le Philosophie sanktionieren und medial reprisentieren (lassen).5®

Deshalb kann die Wahrheit als Giiltigkeit de jure nur innerhalb einer phi-
losophischen Agora auftauchen, die offen und konsequent Kritik iibt an die-
ser den Sinn abschlieRenden Agentur.’ Fiir Castoriadis hat eine Philosophie
Giiltigkeit de jure nur, wenn sie der menschlichen Schépfung ihrer Zeit ge-
recht wird. Das schlief8t unterschiedliche Philosophien mit ein: die miteinan-
der rivalisierenden Philosophien, die scheinbar mit Fug und Recht zuriickge-
wiesenen Thesen, die minoritiren Theorien, die noch nicht bekannten oder
kaum verbreiteten, die in nicht explizit philosophischen Theorien enthalte-
nen Philosopheme etc. Diese Auffassung von philosophischer Wahrheit wird
der Pluralitit der Sichtweisen, der Relevanz einer philosophischen Sprach-
gemeinschaft und generell der wissenschaftlichen Gemeinschaft gerecht. Es
geht nicht mehr um ein an der Religion orientiertes Wahrheitsverstindnis,
nicht um das einzig wahre philosophische System, den epochalen Reprisen-
tanten seiner Zeit, der prophetenhaft die eine, einzige und reine Wahrheit
verkiindet (hat). Dennoch lieR Castoriadis keinen Zweifel dariiber, dass es fiir
ihn bessere und schlechtere Philosoph_innen gibt, solche, die er eher ernst

56  Wir haben es hier mit einem gleichsam theologischen Imaginaren der Abwehr bzw.
der Zuriickweisung zu tun. Uber das Verhiltnis zwischen Zuriickweisung eines Argu-
ments mit guten Griinden sowie unter Heranziehung von Belegen oder Beweisen und
einem bestimmten Begriff der (historischen) Wahrheit, der an Quellenkritik gebunden
ist siehe: P. Veyne, Les Grecs ont-ils crus d leurs mythes?, Paris 1983, insbesondere S.17-27.

57  Dies verweist natiirlich auf Kants »6ffentlichen Gebrauch der Vernunft« in Was ist Auf-
kldrung.

14.02.2026, 07:58:03. - Open Acce

75


https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

nimmt als andere; schliefilich spricht er von »grofen« Philosophen und meint
damit solche, an deren Denken man unweigerlich stof3t, wenn man zu philo-
sophieren beginnt (fiir ihn waren das Platon, Aristoteles, Kant und Hegel).

Bevor ich mich eingehender den psychologischen Aspekten der Wahr-
heitsfrage zuwende, mochte ich noch einmal auf die Verkniipfung zwischen
Ontologie und Erkenntnistheorie (oder Gnoseologie) bzw. Wissenschafts-
theorie (oder Epistemologie) zuriickkommen. Diese Verkniipfung macht
es unmoglich, die starren Dogmatismen beziiglich des Status der Realitit,
des Seins, des Realen sowie der gesellschaftlichen Wirklichkeit des Imagi-
niren und ihrer Beziehungen untereinander unhinterfragt zu lassen. Sie
fasst das Denken als Prozess, als Titigkeit nicht nur eines abstrakten oder
invdividualisierten Subjekts, sondern an Schnittstellen, Grenzregionen, in
Zwischenriumen und durch diese hindurch.

Fir Castoriadis geht es dabei in erster Linie um den Zwischenraum zwi-
schen Sein und Erkennen. Weil ihn das Zusammentreffen (nicht die Entspre-
chung, adaequatio) interessierte, eroffnet er ein semantisches Feld, das es ihm
erlaubt, den Vorstellungsprozess als auch gedanklichen Metabolisierungspro-
zess®® zu denken, zu dem dieses Zusammentreffen Anlass gibt. An dieser be-
grifflichen Schnittstelle zwischen innen und aufen, Subjekt und Objekt, Lust-
und Realititsprinzip transformiert sich der Affekt-Wunsch-Vorstellungsfluss.
Es lassen sich daraus deutlichere Wahrnehmungen, Wortvorstellungen, Ge-
stalten im Sinne von Eiden und Protobegriffen darin ausmachen, um schlie3-
lich durch die sekundire Bearbeitung gepriift und im Sinne des logon didonai
zu stimmigen Begriffen bzw. Begriffsgefiigen verdichtet zu werden.>® Doch
auch zeitlich ist die Schnittstelle relevant, nimlich als eine zwischen dem,
was vor mir/uns und dem, was von und seit mir/uns gedacht wird; zwischen
den fritheren und den zeitgendssischen Denker_innen, zwischen uns Zeitge-
noss_innen und den Vorginger_innen, zwischen den je gedachten »Dingenc,

58  Hier ibernehme ich »Metabolisierung« als Metapher von Bion, der damit nicht mehr
den Stoffwechsel im biologischen Sinn meint, sondern die Transformation durch die
frithkindliche Psyche von fiir sie vorerst nur rohen Sinneseindriicken oder —um es mit
Aulagnier zu sagen — von psychischen Engrammen, die Bion Beta-Elemente nennt,
welche mit Hilfe des containment durch die ersten Bezugspersonen metabolisiert, das
heifdt zu spezifischeren, ersten sinnhaften Alpha-Elementen werden. W. R. Bion, Ler-
nen durch Erfahrung, Frankfurt a.M. 1992.

59 Ich bin diesem Prozess unter Einbeziehung der leiblichen Dimension genauer nach-
gegangen in: A. Pechriggl, Agieren und Handeln, Kap. |.2.a »Denkakte im Leibbezugx,
S. 64-74.

14.02.2026, 07:58:03. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

| Sein als Veranderung

»Phinomenen«, den Gedanken dariiber und denen, die sie denken. Gedan-
ken und Begriffsgefiige bahnen sich immer auch anonym, ja nachgerade in
anderen Medien und Agenturen der Gesellschaft als in den sie artikulierter
und systematischer denkenden Denker_innen ihre unergriindlichen Wege.
Im architektonischen Gleichnis vom Labyrinth, das Castoriadis so wich-
tig war, in seinen Windungen, Sackgassen, Galerien, Winden und vor allem
an den Kreuzungen des Labyrinths geht es darum, unablissig neue Ginge
zu graben, in denen es immer »etwas gibt«: »Wir schopfen also Formen des
Denkbaren und diese Formen gelten (valent) deshalb, weil sie wirklich etwas
zu denken erlauben.«®® Zwar iibernimmt Castoriadis nicht explizit die He-
gel’schen Kategorien des An sich, Fir sich und An und fir sich, doch es ist
klar, dass diese fiir seinen Begriff der Gestaltung durch das Denken relevant
waren. Er fiigt ihnen allerdings eine neue hinzu, nimlich jene des An/Zu sich
(en/vers soi) und gibt dem Fiir sich einen komplexeren Sinn: Es ist reflexives,
riickbeziigliches Sein, Subjekt als gesellschaftliches Individuum und als Ge-
sellschaft, insofern sie sich selbst und explizit gestaltet.®! Dadurch wird das
Objekthafte im Chiasma der Vermittlung oder des Zusammentreffens zwi-
schen Objekt und dessen (In-)Formierbarkeit fiir das Subjekt relativiert. Bei
Castoriadis geht dies mit der erwihnten Verflechtung von Ontologie und Er-
kenntnistheorie einher.? Dadurch wird die Perspektive der adaequatio intel-

60  »Nous créons donc des formes du pensable et ces formes valent pour autant quelles
permettent effectivement de penser quelque chose.«, Seminar vom 1. Februar 1989,
S.s.

61  C. Castoriadis, »Der Zustand des Subjekts heute« in: A. Pechriggl/K. Reitter (Hg.), Die
Institution des Imagindren. Ich komme in Kap. I11.3 ausfiihrlicher auf diesen Schliisseltext
zuriick.

62  Zwar kritisiert er das a priori in Kants Erkenntnistheorie (die Einheit der Apperzeption),
der er eine sowohl von der zeitgendssischen Biologie und Psychologie als auch von
der Gesellschaftstheorie geprigte Erkenntnistheorie gegeniberstellt. Er Gbernimmt
aber durchaus die phianomenologische Idee, dass die wahrgenommenen Objekte fiir
die Wahrnehmungsapparate fassbar und von diesen formierbar, ihnen minimal an-
gemessen sein miissen. Die These von der sozialen Gewordenheit bzw. Instituiertheit
bestimmter Wahrnehmungsschemata, vor allem was sozial instituierte »Dinge« oder
fabrizierte Objekte betrifft, lieRRe sich mit den Ansitzen aus der soziologisch inspirier-
ten Erkenntnistheorie Alfred Sohn-Retels oder der soziologischen Wissenschaftstheo-
rie Flecks und in dessen Nachfolge Kuhns gut verbinden. Seine Wissenschaftstheorie
hat Castoriadis ausfiihrlich dargelegt in: »Moderne Wissenschaft und philosophische
Fragestellungen«in: Durchs Labyrinth, S.127-192; auf Kuhns Die Struktur wissenschaftli-
cher Revolutionen bezieht er sich explizit.

14.02.2026, 07:58:03. - Open Acce

71


https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

78

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

lectus ad vei geschwicht, weil diese eine scharfe Trennung zwischen beiden,
zwischen Subjekt und Objekt oder zwischen Denken und Sein aufderhalb der
Vorstellungen und damit der Sprache voraussetzt. Diese ererbte Perspektive
setzt aber zugleich voraus, dass das vorerst nur subjektive, gleichsam mythi-
sche Denken idealerweise dem Sein des Realen bzw. dem realen (und nicht
vorgestellten) Sein allmahlich entspreche; dadurch wird dieses — so Castoriadis
— als dem Denken vollig zugingliches vorausgesetzt, als ein Sein, das sich im
Denken erschopft. Zwar ist fiir ihn eine bestimmte adaequatio notwendig, und
eine bestmogliche »Objektivierung, die vor allem durch die vernunftbegabte
und die Vernunft niitzende Gemeinschaft zustande kommt; keinesfalls ver-
mag in seiner Sicht die Ratio aber das im ersten Kapitel behandelte Problem
der Unbestimmbarkeit vollstindig aufzuldsen. Das ontologische Problem der
Unbestimmbarkeit des Seins behandelt er zwar systematisch, doch die rein
ontologische Perspektive reicht fiir ihn nicht aus; so wenig es ausreiche, dass
eine Theorie systematisch und kohirent ist, um wahr zu sein. Er fithrt die-
se Einschrinkung gegen bestimmte logisch-formalistische Wahrheitstheori-
en ins Feld, indem er betont, dass ein Wahnkonstrukt durchaus kohirent, ja
sogar mathematisch richtig sein kann, ohne dem Sein oder dem was aufRer-
halb der Psychose der Fall ist, auch nur annihernd gerecht zu werden. Die
Trefflichkeit dieser, den systematischen Realititsverlust betreffenden Unter-
scheidung geht weit tiber die linguistisch triviale Unterscheidung zwischen
sinnhaft/unsinnig oder sinnlos und syntaktisch richtig, grammatikalisch kor-
rekt etc. hinaus und ist fiir die Wahrheitstheorie von Castoriadis, wie wir noch
sehen werden, von zentraler Bedeutung.

Im Falle des Wahns ist es gerade die Kohirenz, welche die Realititsverken-
nung ermdglicht und aufrechtzuerhalten hilft. Je mehr das Wahnkonstrukt
oder die illusionire Verkennung die Realitit verleugnet, die wir in vielerlei
Hinsicht als Referenten der Wahrheit anerkennen miissen — und zwar in ihrer
auch imaginiren Dimension als gesellschaftliche Wirklichkeit — desto mehr
muss er sich als scheinbar liickenloses Denksystem an dessen Stelle setzen.
So ist die technokratische Illusion der technischen Allmachbarkeit auf Kosten
der planetaren Ressourcen das derzeit herrschende globale »System« illusio-
nirer Verkennung mit all den fatalen Folgen, vor denen Castoriadis bereits
in den 1970er Jahren warnte.®® Ich verstehe unter Realitit jene Gesamtwelt,
die sich aus dem zusammensetzt, was Castoriadis das gesellschaftliche Ima-
ginire nennt (als ein zur gesellschaftlichen Wirklichkeit verdichtetes Imagi-

63  C.Castoriadis, D. Cohn-Bendit, De I'écologie a I'autonomie, Paris 1981.

14.02.2026, 07:58:03. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

| Sein als Veranderung

ndres im Gegensatz zu dem, was ich das transzendente Imaginire nenne),
und dem, was Castoriadis das Real-Rationale nennt.®* Wir begegnen diesem
inmitten des wirklichen Imaginiren als das, was er die identitits- und men-
genlogische Dimension in allen gesellschaftlichen Bereichen nannte, so etwa
die durch die Statik berechneten Verhiltnisse in der je spezifischen Architek-
tur oder das, was wir beim Klettern als Gesetze der Schwerkraft, beim Se-
geln als Windphysik etc. akribisch beachten miissen. Castoriadis konzipiert
das Real-Rationale als einen der Materialitit der Res und ihren physikalischen
Gesetzen gemifien Begriff, den er dem Imaginiren gleichsam entgegensetzt,
ohne dass die beiden im kulturellen Leben klar voneinander zu trennen bzw.
zu unterscheiden wiren (die Statik bei Brunelleschi ist nicht ablésbar von
seiner Formgebung und seinem architektonischen Imaginiren, das nicht ab-
lésbar ist von dem seiner Zeit und Kultur...). Ein weiterer Kontrapunkt zum
»imaginiren Element« ist das, was Castoriadis die erste natiirliche Schicht
nennt, auf die ich in Bezug auf die Geschlechterverhiltnisse in Kapitel II1.1
noch genauer zuriickkommen werde. Das Reale erschopft sich fir ihn nicht
im Rationalen, und auch umgekehrt, wie die rationale Theologie zeigte, kann
sich das Rationale verselbststindigen, um etwas Irreales oder Surreales zu
»beweisen«. Dennoch: die beiden passen, ja gehéren zusammen.

In einer derart verschachtelten Ontologie hilft uns einmal mehr die alt-
griechische Perspektive der Gestaltung aus dem Chaos in ihrer Verschrin-
kung mit dem dynamischen Begriffspaar peras und apeiron, zu mehr Klar-
heit zu gelangen. In dieser Perspektive bringt Castoriadis den bemerkens-
werten Satz vor, dass die Philosophie »Fenster auf das Chaos eréffnec, ja dass
dies geradezu ihre genuine Aufgabe sei. Was bedeutet dieser Satz? In An-
schluss an Merleau-Ponty, der in Das Auge des Geistes aus dsthetischer Perspek-
tive iiber Gestalten des Chaos nachgedacht hatte, vertieft er die Frage. Dabei
geht er davon aus, dass diese Gestalten zwar einen entsetzten Blick auf das
Chaos voraussetzen, ohne dass jedoch das Entsetzen die radikale und sekun-
dire Einbildungskraft vollig hemmen und die Gestaltung bzw. Sinnerschlie-
Bung durch sekundire Denktitigkeit blockieren wiirde. Das Entsetzen be-

64 Gl

65 Diese Reduktion kritisiert er vor allem am Deutschen Idealismus, insbesondere bei
Hegel, und letztlich auch bei Marx in vielerlei Hinsicht, trotz der Fiifle, auf die dieser
bekanntlich Hegel gestellt haben wollte, und trotzt der partiellen Beriicksichtigung
des imaginaren Elements, das er bei diesem vor allem in der Analyse des Fetischcha-
rakters der Ware im Kapital ausmacht.

14.02.2026, 07:58:03. - Open Acce

79


https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

80

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

greift er hiermit als Anstof3 fiir eine aulergewohnliche Gestaltungs- und In-
Sinn-Setzungsarbeit, durchaus auch in Anlehnung an Freuds metapsycholo-
gische Perspektive, dergemif? das bewusste Denken als Kompromissbildung
aus einem Konflike entsteht. Erst wenn der Konflikt zu itberbordend fiir die
Psyche (oder die Gesellschaft) ist, setzt der Denkzerfall ein, also das, was
Wilfred R. Bion »Attack on linkings«, Alfred Lorenzer gar »Sprachzerstorung«
nennt.%
Castoriadis unterscheidet nun zwischen mehreren Stufen im Prozess der
Systematisierung des Denkens: Eine noch vage »Idee« (eidos) wird reflexive
und moglichst systematische Vorstellungstitigkeit, bevor sie in einem kom-
plexeren Sinn des Begriffs (genos) philosophisches Denken wird (Begriff des
Denkens und philosophisches Denken als begriffliches). Die Beziehung zwi-
schen Chaos und Kosmos ist dabei begrifflich untrennbar verbunden mit der
oszillierenden Bewegung zwischen peras und apeiron, weil mit jeder ein-/aus-
grenzenden Bestimmung weitere Unbestimmtheiten ans Tageslicht kommen,
sofern man sie nicht ausblendet in dem zwanghaft-illusioniren Glauben, sich
der Unbestimmbarkeit durch emsiges Bestimmen ontologisch ein fiir alle Mal
zu entledigen. Diese Unbestimmbarkeit durchdringt — mehr oder weniger —
sowohl das Objekt als auch das Subjekt in ihrer ontognoseologischen Ver-
schrankung: Die Magmalogik trifft ja auf alle Seinsweisen zu. Und so ist auch
Castoriadis’ unablissiges Graben der Ginge des Labyrinths zu verstehen, ins-
besondere dort, wo er die Unbestimmbarkeit in der Mathematik selbst auf-
suchte. Es ist ein Graben, das in der philosophischen Begriffsbildung umso
unablissiger stattzufinden hat, als »Der Gegenstand der Philosophie zuerst
die Gesamtheit des Denkbaren als Denkbares ist, diese Denktatigkeit selbst
miteingeschlossen.«®7
Die Bewegung der Wahrheit zwischen Psychoanalyse
und Kulturphilosophie

Die vorhin erwihnte Stelle des Zusammentreffens zwischen Ding und Begrift
bzw. Denken und zu Denkendem ist a priori verschleiert; es erfordert eine ex-

66  W. R. Bion, »Attack on linkings«, in: International Journal of Psychoanalysis, 40/1959,
S.308-315. A. Lorenzer, Sprachzerstorung und Rekonstruktion. Vorarbeiten zu einer Meta-
theorie der Psychoanalyse, Frankfurt a.M. 2000.

67  Seminarvom1. Februar1989,S. 3. Wir stehen mit diesem Universalsatz allerdings auch
schon am klaffenden Abgrund zur schlechten Unendlichkeit.

14.02.2026, 07:58:03. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

| Sein als Veranderung

plizite Anerkennung und nicht nur ein Erkennen durch das »Ich« oder das
»Wir«, das denkt, um wahrheitsrelevant zu werden. Der Anerkennung geht
schon bei Hegel eine Verkennung voraus. Doch zuerst betrifft sie die Wieder-
holungen, die es lernend vom Neuen zu unterscheiden gilt, indem die Denk-
bewegung erfasst wird, aber auch indem die Denkhemmungen erschlossen,
also denkbar und sagbar gemacht werden. Wir konnten dies als eine spezi-
fische Art der Urteilskraft bezeichnen, wenn diesem Vokabel nicht schon so
viel aufgebiirdet worden wire, insbesondere seit Kant. Doch sehen wir ge-
nauer, wie Castoriadis die Psychoanalyse fiir seine kritische Erkenntnis- und
Wahrheitstheorie fruchtbar macht.

Die selbstreflexive Riickwendung des Denkens auf sich als Denkbewegung
ist ein Denken, das sich das noch nicht Gedachte, das Andere des (logischen,
begrifflichen, »verniinftigen« oder rationalen) Denkens oder gar das (noch)
»Undenkbare« zu erschliefRen sucht.®® Dass es dabei auf Hemmungen stofit,
ist zu erwarten und jedenfalls nicht verwunderlich. Insbesondere im Um-
gang mit dem Anderen des Denkens, dem Chaos, der Unbestimmbarkeit, dem
Nicht-Sinnhaften, existentiell gesprochen dem Tod und dem stets ungewis-
sen Ursprung bzw. dem nur hypothetischen und jedenfalls aporetischen Be-
ginn von allem. Genau hier kreuzen wir die Psychoanalyse in der Frage nach
der Wahrheit. Denn das, was fiir die Psyche inakzeptabel, ja unvorstellbar ist
(die beiden sind eins fiir die Psyche), das hilt sie aus ihrer Wahrnehmungs-
sphire heraus. Und doch gibt es etwas wie ein Anzeichen davon in ihr, eine
Spur im Sinne der Verneinung: die Illusion der »Unsterblichkeit«, die aber
nicht einmal als solche gedacht wird, sondern als diffuse Grundannahme, die
zugleich Urphantasma und Urverdringung des Todes sowie der Unerkldrbar-
keit der Herkunft ist.

Freud ist hier unumginglich, weil er nicht — wie etwa der behavioristische
Konditionierungsdiskurs — danach fragt, was oder wie man zu denken und zu
handeln hat, um ein leidvolles psychisches Symptom aufzulésen, sondern was
das unbewusste Denken hinter dem Riicken des Wachbewusstseins (des Ich)
vorstellt, fithlt und vor allem wiinscht. Castoriadis macht die philosophische
Tragweite dieser Zugangsweise explizit, indem er die Rolle des psychischen
Widerstands in der Wahrheitsfrage anspricht.® Als erfahrener Psychoanaly-

68  »Penser le pensable..« ist sein Motto, nicht penser I'impensable; ich Giberspanne hier be-
wusst den Bogen zum grenzbegrifflichen Oxymoron hin, analog zur creatio ex nihilo.

69  Seminar vom 25. Janner 1989. Seit dem Buch von Bouveresse wird der Einfluss Freuds
auf Wittgenstein und dessen Frage nach Wahrheit, Bewusstsein und »Unbewusstem«

14.02.2026, 07:58:03. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

82

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

tiker zielt er mehr auf die affektive als auf die intellektuelle oder rationale
Dimension der Anerkennung von Hemmungen, Widerstinden und Denkver-
boten bzw. unbewusster Selbstzensur ab. Aus psychoanalytischer Perspekti-
ve geht die unbewusste Psyche durchaus auch »rationell« und denkend bzw.
tiberlegend (im Sinne der dianoia) vor, nicht zuletzt, um die mit der Wieder-
kehr des Verdringten (oder des Abgespalteten) anflutende Angst durch den
Aufbau psychischer Abwehr zu vermeiden oder zumindest zu bannen. Doch
haben wir es bei der allmahlichen Anerkennung und Bewusstwerdung des
Verdringten (oder Abgespaltenen) nicht in erster Linie mit kognitiven oder
gar erkenntnistheoretischen Verfahren zu tun, sondern mit komplexen psy-
chodynamischen Prozessen, zu deren Erhellung Freud mafigeblich beigetra-
gen hat. Castoriadis trigt dem Rechnung, indem er zu einer Analyse der In-
teraktion zwischen gesellschaftlicher Instituierung von Tabus, Denkverboten
und rhetorischen Ablenkungsstrategien einerseits, psychoaffektiven Abweh-
ren andererseits ansetzt.

Dabei reicht sein sozial- und kulturphilosophisches Begriffsgefiige des
gesellschaftlichen und instituierenden Imaginiren iiber Freuds eher hobby-
kulturologische Ansitze weit hinaus.” Auch auf der Ebene der psychoaffekti-
ven Abwehren greift Castoriadis auf andere Register als Freud zuriick, insbe-

untersucht, doch die Tragweite dieses Einflusses ist minimal im Vergleich zu den An-
stofien, die Freud Castoriadis gab, der sich auf die Erfahrung, nicht nur auf die Theo-
retisierung der Psychoanalyse einlief2. J. Bouveresse, Philosophie, mythologie et pseudo-
science: Wittgenstein lecteur de Freud, Combas 1991. Uber die Bezieh ung zwischen Wahr-
heit und Angst siehe auch zwei Texte in eher Lacanscher Perspektive: H.-D. Gondeck,
»Die Angst als das »was nicht tduscht«in: B.F.H Taureck (éd.), Psychoanalyse und Philoso-
phie, Fischer, Frkft./M., 1992, p. 107-137 sowie B. Baas, Le désir pur (parcours philosophique
dans les parages de Jacques Lacan), Louvain 1992, Kap. 3 »L'angoisse et la verité«.

70  Diese Uberschreitung Freuds in kultur- und sozialwissenschaftlicher Hinsicht zeichnet
die Rezepetion der Psychoanalyse in Frankreich aus und geht nicht zuletzt auf Clau-
de Lévi-Strauss, dann Lacan und die daran anschlieflende Weiterfithrung Freud’scher
Theorien zuriick, die ihrerseits an der EHESS vor allem seitens der Historiker_innen des
Imaginaren ihre Fortsetzung im Anschluss an Castoriadis gefunden hat. Siehe hierzu
A. Pechriggl, »Linking psychoanalysis and historiography in the »controlled use of ana-
chronism »«, in: classics@: An online journal, Volume 7: Les femmes, le féminin et le politique
apres Nicole Loraux, eds. The Center for Hellenic Studies of Harvard University, online
edition of July 2011, 15 S. http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822 (30.01.2021).
Im deutschsprachigen Raum ist dafiir zum einen die Frankfurter Schule zustindig ge-
wesen, fundierter in ihrer psychoanalytischen Erfahrung Lorenzer und die Ethnopsy-
choanalyse.

14.02.2026, 07:58:03. - Open Acce



http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822
http://chs.harvard.edu/CHS/article/display/3822

| Sein als Veranderung

sondere auf jenes der Asthetik im umfassenderen Sinn der aisthésis, die nicht
nur den Sinn fir das »Kunstschéne« umfasst, sondern vor allem auch jenen
fiir den heuristischen Ekel und die gleichzeitige Faszination, welche das Ab-
stoflende hervorzurufen vermag. So wird ein Ekel dann heuristisch relevant,
wenn er als Symptom des Widerstands gegen eine »unertrigliche« Wahrheit
auftritt, fiir deren Entdeckung erst der erforderliche Mut und Wille aufzu-
bringen sind.”

»Das Streben und der Wunsch nach Wahrheit, der Wille zur Wahrheit, wie
wir sie seit 25 Jahrhunderten kennen, ist ein ebenso lebensfrohes wie zer-
brechliches historisches Gewachs. Es stellt sich die Frage zu wissen, ob es
die Periode (iberlebt, die wir gerade durchschreiten. Ich spreche nicht von
der Wahrheit des Philosophen, sondern von diesem seltsamen Rif3, der sich
in einer Gesellschaft seit den Criechen instituiert und sie dazu befihigt, ihr
eigenes Imagindres zu hinterfragen.« Diese Briiche verweisen ontologisch
auf ein Moment der Trennung zwischen dem Instituierten und dem Insti-
tuierenden, als ob die Gesellschaft sich weigerte, die Moglichkeit zu haben,
eine gegebene Tradition und ererbte gesellschaftliche Normen infrage zu
stellen.«’?

In seiner Rezension von Sujet et vérité dans le monde social-historique, aus der die-
ses Zitat stammt, hat Premat die zentrale Verbindung zwischen Psyche-Soma
und Gesellschaft aufgegriffen, welche Castoriadis bewegte. Er erhellte diese
Verbindung nicht, indem er die Kategorien und Begriffe der Psychologie bzw.
der Psychoanalyse einfach auf die Gesellschaft transponierte, sondern gerade
durch das Erfassen der radikalen Heterogenitit zwischen diesen Bereichen,
welche mit dem Begriff der Intersubjektivitit nur ungentigend erfasst wer-
den.

71 Wihrend Foucault bei der Erforschung der antiken Parrhesia, den Fokus auf das Ri-
siko legt, die Beziehung zum Adressaten zu zerstéren (weil ihm der Parrhesiast, also
derjenige, der sagt was ist, eine mehr als unliebsame Wahrheit eroffnet), liegt in der
psychoanalytischen Assoziation und Deutung der Schwerpunkt auf dem Risiko einer
Stérung der eingeiibten Beziehung zum Ich-Ideal und Uber-Ich (welche als »Instan-
zen« die Anerkennung der unliebsamen Wahrheiten, die sein Unbewusstes birgt, be-
hindern, indem sie dagegen den bezeichnenden Widerstand mobilisiert. M. Foucault,
Der Mut zur Wahrheit.

72 Ch. Premat, http://www.sens-public.org/spip.php?article186, 02.09.2009. Premat zi-
tiert dabei aus: C. Castoriadis, La Société bureaucratique, Band 1, Paris 1990, S. 55.

14.02.2026, 07:58:03. - Open Acce

83


https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

Wir finden in Castoriadis’ spateren Gesellschaftsanalysen eine Neuformu-
lierung sozialpsychologischer Begriffe und nicht nur eine direkte Anwendung
psychoanalytischer Termini auf Kultur und Gesellschaft.”? Seine Theorie des
Imaginiren und seine Analyse der Autonomie bzw. der Heteronomie und der
Entfremdung hat Castoriadis in dem damals innovativen Umfeld der von La-
cans Lévi-Strauss-Rezeption geprigten und an der Revolution interessierten
analyse institutionelle entwickelt. Er geht deshalb — und aufgrund seiner kli-
nisch verankerten psychoanalytischen Zugangsweise — iiber Hegel, Feuerbach
und Marx, aber auch iiber die Frankfurter Schule hinaus. Dies gilt umso mehr
fur den Zusammenhang zwischen seiner Gesellschaftstheorie und der Mag-
malogik und hat damit relevante Implikationen fiir die Wahrheitstheorie.

Blicken wir noch einmal auf den Zusammenhang zwischen Dogma und
Fetisch zuriick, um das Problem klarer zu sehen. Das Dogma ist Fetisch im
Zeichen des Absoluten. Wihrend der Fetischist sich aus psychoanalytischer
Perspektive mit dem Stiefel begniigt, den er an die Stelle der ihm unertrigli-
chen »Leere« des weiblichen Geschlechtsorgans stellt, bliht die Wahrheits-
dogmatikerin ihren Fetisch zu einem universalen Prinzip auf, das jegliche
Leere im Bereich der Erkenntnis ein fiir alle Mal beseitigen soll. Der tech-
nobiirokratische Wahrheitszwang wiederum gibt diesem Dogmatismus, der
Gewissheiten generiert, eine automatisierte Form. Wogegen hier mit grofiem
Aufwand agiert wird, ist insgesamt nicht so einfach auszumachen, und je
spezifisch zu analysieren, doch geht es bei dieser mainstream-Agierensweise
neben 6konomischen Diktaten im Sinne kapitalistischer Wissensproduktion
vor allem um eine vorherrschende Affektékonomie im Register des Kontroll-
zwangs (Angstabwehr).

Die oben beschriebene institutionelle Abwehr gegen die philosophische
und/oder psychoanalytische Kritik als Erhellung und Aufdeckung trifft im
einzelnen Menschen, der sich der Wahrheit und der Mithsal ihrer An/erken-
nung (»Findung«) nicht stellen kann oder will, auf Abwehren sui generis. Diese
sind jedoch immer nur im Kontext der gesellschaftlich instituierten Abwehr-
systeme zu begreifen, wobei die psychoanalytische Kenntnis der einzelpsy-

73 Siehe: C. Castoriadis, »Les racines psychiques et sociales de la haine, in: CL6, 183-196
(zuerstin: R. lvekovi¢, ). Poulin (Hg.), Guérir de la guerre et juger la paix. Paris 1998, S. 257-
73), dt. »Die psychischen und sozialen Dimensionen des Hasses, P. Altner, C.-E. Barsch,
P. Berghoff (Hg.): Die Konstruktion der Nation gegen die Juden, Miinchen, 1999, S. 225-239;
weiters »Haine de soi, haine de l'autre, in: Le Monde, 9. Janner 1999, S. 3 sowie »Ré-
flexions sur le racisme, in: CL3, 25-38.

14.02.2026, 07:58:03. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

| Sein als Veranderung

chischen Abwehr von Ungewissheit, Angst und Tod zu deren Verstindnis bei-
tragt. Sie sind den anonymen Rationalisierungsakten vergleichbar, die aktuell
in den neo-tayloristischen Giitesiegel-und-Wahrheitsmaschinen zur Evaluie-
rung der Wahrheitssuchenden ins Werk gesetzt werden. Diese Akte sind aus
systemischer Sicht Techniken der commodification of knowledge. Sie versprechen
nicht nur eine »emotionslose«, maschinelle Erhebung und reibungslose Pro-
duktion des Gutenundwahren in den Universititen (das Schéne ist bereits
der Niichternheit szientistischer Kalkulation zum Opfer gefallen und besten-
falls als Generator pekuniir verwertbarer Kreativitit in der Art based Research
geparkt); sie tragen zudem zum planwirtschaftlichen Erhalt der Abgeschlos-
senheit des (kapitalistisch verwertbaren) Sinns bei.

Castoriadis hat mit seiner Biirokratiekritik schon in den 1960er Jahren
vorausgesehen, was weder Philosoph_innen noch andere an Universititen
Forschende aufzuhalten vermochten: eine immer geistlosere Quantifizierung
und theatrokratische Evaluierung, in der die Anzahl der Zitationen obers-
tes Aquivalent ist. Die durch den notgedrungen provisorischen Charakter
der Wahrheit generierte Angst wird in diesem System akademischer Zita-
tionsrankings nicht nur unbewusst, sondern durchaus mit bewusst einge-
setzten Mechanismen, die als gute Griinde nicht weniger Rationalisierungen
im Freud’schen Sinn sind (also nachtrigliche Pseudoerklirungen von syste-
misch-triebhaftem Agieren) mehr schlecht als recht abgewehrt.

Castoriadis sieht in den je vorherrschenden Abwehr-Dogmen die Kehrsei-
te der Verneinung und der Verleugnung der Relativitit jeder gerade giiltigen
Wahrheit. »Gott hat die Welt erschaffen und die Welt ist gut, so wie er sie
erschaffen hat«: Dies ist das biblische Verdikt, das er in seinem Seminar 1989
kommentiert, um besser verstindlich zu machen, worum es bei der Entfrem-
dung der Menschen gegeniiber ihren eigenen Erfindungen (zu denen fiir ihn
an erster Stelle Gott und der Fortschritt gehdren) geht. Warum sollte die Welt
gut sein? Weil sie nicht schlecht sein darf, nicht schlecht sein kann.

Ich sehe diese »affirmative Verneinung« (die Welt ist gut, weil sie nicht
schlecht sein darf) im Oxymoron des »dogmatisierenden« Skeptizismus als
universalisiertes Nicht-wahr-haben-konnen: weil dies oder jenes nicht wahr
sein kann bzw. darf, ist nichts wahr. Wenn nichts wahr ist, 16st sich das eige-
ne, spezifische Nicht-wahrhaben-wollen auf in einem generellen Nicht-wahr-
sein-kénnen und -diirfen, das allen und allem auferlegt wird. »Die Wahrheit
ist diese und keine andere« gleichsam als ob gesagt werden sollte, »die Wahr-
heit ist nicht (relativ)«.

14.02.2026, 07:58:03. - Open Acce

85


https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

Vom befreiten Denkfluss zur Instituierung neuer Giiltigkeit

Castoriadis hat den Gang zur Wahrheit, den er zwei Jahre zuvor mit seinem
Seminar von 1986/87 (Sujet et Vérité...) eroffnet hat, weiter fortgesetzt. Wenn
er von »Besetzung des Wahren als solchem (investissement du vrai comme tel)«
spricht, dann meint er damit keine rigide Besetzung konkreter Gestalten des
Wahren oder ein fixiertes Wahres als Objekt (das mehr die Wahrheit als Fe-
tisch oder das Objekt einer fetischisierenden Erkenntnistheorie wire). Nach
genauer Priifung der das Denken fixierenden oder zersetzenden Widerstin-
de und Abwehren gegen das schwer fassbare, nicht als letztgiilltige Gewissheit
fixierbare Wahre, kann die Wahrheit trefflicher als »die unabschliefSbare Be-
wegung des Aufbruchs der Abgeschlossenheit«’* in Erscheinung treten, als
welche Castoriadis die individuelle wie auch kollektive Tatigkeit »das Denk-
bare zu denken« bezeichnet.

Zum Schluss dieses Abschnitts méchte ich die Frage aufwerfen, wie Cas-
toriadis das Verhiltnis zwischen der Wahrheit als Bewegung und der Setzung
von de jure Gilltigkeit begreift, insofern diese von der de facto Giiltigkeit, also
dem, was gerade aktuell gilt, nicht ablgsbar ist. Ohne die Distanz zwischen
beiden abschaffen zu wollen (das ist genau die Kritik, die auch Castoriadis an
Hegels Ineinssetzung von Wirklichem und Verniinftigem tbt), geht es ihm
m.E. darum, diesen Abstand als Grundlage fiir eine stindig sich dndernde
Beziehung zu betrachten. Diese Betrachtungsweise weist iiber die tautologi-
sche und letztlich inhaltsleere Frage um »Identitit oder Nicht-Identitit des
Identischen und des Nicht-Identischen« hinaus, wie sie im Anschluss an He-
gels Begriff von der Kritischen Theorie, insbesondere von Adorno in seiner
Negativen Dialektik diskutiert wurde.

Wie bereits im ersten Abschnitt ausgefithrt, betont Castoriadis die Ver-
anderung als Hervorbringung und Instituierung des Neuen; in Bezug auf die
Wahrheit unterstreicht er konsequenterweise die Instituierung neuer Krite-
rien fiir die de jure Giiltigkeit inmitten einer unumginglichen Geschichtlich-
keit, die dazu fithre, dass »einige Aspekte aus allen vorangegangenen Epo-
chen ihre Giiltigkeit beibehalten«.” Die Frage, die sich also in diesem Kontext
stellt, und die auch immer von neuem beantwortet wird: »Was darf zu recht
wissenschaftliche oder philosophische Giiltigkeit beanspruchen?« Der sozio-
historische Kontext stellt dafiir die de facto Gilltigkeit nicht nur als »impli-

74  Seminarvom 3. Mai 1989, S.7.
75  Seminarvom 25.Janner 1989, S. 4.

14.02.2026, 07:58:03. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

| Sein als Veranderung

zites Wissen«, sondern auch als das, was gleichsam informell als Giiltigkeit
habend angenommen wird bzw. fungiert, allen voran in den »nachdenken-
den Subjekten; sie verfiigen aus diesem Milieu heraus expliziter und syste-
matischer als »wissenschaftliche Gemeinschaft« oder als »philosophische Ge-
meinschaft« iiber die de jure Kriterien. Daran dndert auch die derzeitige Be-
einflussung dieses Validierungsprozesses durch kapitalistisch-biirokratische
Verwertungs- und Aneignungsprozesse oder iiber populistische Glaubens-
und Verleugnungsdogmen nichts Grundlegendes.

Castoriadis teilt nun die Giiltigkeit de jure in vier Felder ein:’® in den Be-
reich des Mengen- und Identititslogischen, in den der Kunst, in den der Po-
litik im genuinen Sinn einer expliziten (Selbst)-Instituierung der Gesellschaft
und schliefilich in den des wissenschaftlichen Denkens (Forschens und Expe-
rimentierens). Die »Idealitit«, an der sich das dejure jeder gerade instituierten
Giiltigkeit orientiert, erscheint in diesem Zusammenhang als »Erklirung der
Bedeutung«. Sie taucht vornehmlich in jener Sphire auf, in der die Wertig-
keit gewissermafien installiert wurde, z.B. von der hergebrachten Philosophie
und Wissenschaftstheorie. Doch diese Idealitit kann von der Wirklichkeit der
Phinomene und ihrer Phinomenalisierung nicht abgeldst werden. Die fiir sie
zentrale Mengen- und Identititslogik rithrt vor allem von der Mathematik
und den beweisfithrenden Methoden. Nicht nur die Ins-Werk-Setzung der
Mathematik, sondern auch die »Mathematik an sich, also eine hypotheti-
sche, rein begriffliche Mathematik, miisse als etwas betrachtet werden, das
auch undurchsichtige Aspekte enthilt.”” Im Gegensatz zur universelleren be-
grifflichen Mathematik »an sich« bleibe die existierende (oder phinomenale)

76  Seminar vom 3. Mai 1989.

77  Castoriadis hob immer wieder hervor, dass auch die Mathematik nicht ganz frei von
Aporien ist, also immer wieder in Selbstwiederspriiche fithrt (im Sinne der Magmalo-
gik). Im Studienjahr1990/91 widmete er sein Seminar dem Thema der Verschrankung
von Ontologie und Mathematik, wobei er sich vornehmlich auf die Turingmaschine be-
zog. Ich denke, dass die Primzahlen seinen Gedanken deutlich darstellen: Sie tauchen
inmitten der natiirlichen Zahlen in unberechenbaren Intervallen auf, man kénnte sa-
gen in unregelmafigen Rhythmen. In loser Anlehnung an Aristoteles’ Verstandnis von
Zahl sind diese nur durch sich und 1 teilbaren Zahlen eher als Cestalten denn als Zah-
len zu begreifen, weil es zum Wesen der Zahl gehort, durch andere Zahlen teilbar zu
sein (wobei1 nichtals echte Zahl, sondern —bereits von Aristoteles — als Gestalt gefasst
wird). Dem Ratsel der Intervalle zwischen den Primzahlen wird auch wahrscheinlich-
keitstheoretisch beizukommen versucht, also iiber die Anwendung der Mathematik
auf nur bedingt Mathematisierbares, und das fiir eine Dimension inmitten der Ma-
thematik.

14.02.2026, 07:58:03. - Open Acce

87


https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

88

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

Mathematik axiomatisch, spezifisch, lokal, und so kénnen wir auch in diesem
Bereich zwischen einer de facto und einer de jure Mathematik unterscheiden.
Die »Idealitit« der de jure Giiltigkeit verweist auf die von Platon eingefiihrte
Sphire der Ideen, die Kelsen fiir seinen Begrift der Grundnorm als Recht-
miRigkeit bzw. Legalitit des (verfassungskonformen) Gesetzes radikalisiert
und zugleich auf den Boden der Realitit des gesetzten Rechts holt.”® An ihm
scheint Castoriadis sich, zumindest implizit, zu orientieren.

Hinsichtlich der Philosophie und der Wissenschaften, drangt sich ihm
schlieRlich die Frage nach der Kontrolle der Giiltigkeit de jure auf. Hierzu
bleibt er allerdings etwas vage bzw. lapidar und nennt nur beispielhaft ei-
nige mehr oder weniger triviale Kriterien, wie die Konsistenz und die Frage,
ob eine Philosophie ihre Grundannahmen explizit macht bzw. ob man sie —
ohne dass dieses Denken Schaden nimmt — an seiner statt explizieren kann;
auch erwihnt er die naheliegende aber selten erorterte Frage danach, ob die
betreffende Philosophie ihre Konsequenzen so weitreichend explizit macht
bzw. ob man es an ihrer Stelle tun kann, ohne dass sie darum ihre Gitltigkeit
verliert.” Schlieflich fithrt er die Frage ins Feld, die wieder auf den Auf-
bruch der Abgeschlossenheit verweist, ob nimlich die jeweilige Philosophie
eine Kritik der Philosophie als kohdrentem Diskurs enthilt.

Eine nicht formalisierbare Formel fiir den Gesamtzusammenhang...

Letztlich geht es wohl um die Frage des »Was soll ich denken?«, die auf die
skeptische Unabschlief3barkeit der Infragestellung durch die Aussetzung (epo-
ché) der Zustimmung zu einer Lehrmeinung (dogma) verweist. Was Castoria-
dis als Philosoph zu denken sich aufgibt, ist das Denkbare als solches (comme
tel), nach Maf3gabe seiner Moglichkeiten (weshalb es die blof3e Arbeit an der
Erkenntnis bzw. an ihrer Vermehrung iiberschreitet); das Denkbare als Sei-
endes, das iiber die identitits- und mengenlogische Dimension hinaus zu
denken sei. Auch wenn diese Dimension fiir Konsistenz und Dichte in der

78  Siehe hierzu ausfiihrlicher Kap. 11.3 ad Castoriadis und Kelsen, sowie A. Pechriggl, Agie-
ren und Handeln, Kap. 7¢, S. 278ff. Castoriadis zu Kelsens Begriff der Grundnorm: »Trotz
seines Positivismus hat Kelsen klar gesehen, dass diese Grundnorm (dt. i. Orig.) weder
deduziert, noch, um ehrlich zu sein, grundgelegt werden kann, in: CQFG 2, Seminar
XVI, S. 77 (Uibers. v. A. Pechriggl).

79  Seminarvom 3. Mai1989. Immerim Sinne des Prinzips, dem zufolge Philosophie mog-
lichst nichts denkunméglich machen sollte.

14.02.2026, 07:58:03. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

| Sein als Veranderung

Philosophie steht, ist ihre Bedeutung dort nicht so weitreichend und auch
nicht so erschopfend wie in der Mathematik.

Eine durchaus bewusst aporetische Aufgabe in diesem uferlosen Pro-
gramm des »Denkens des Denkbaren« stellt die Zusammenfithrung von
Einem und Mannigfaltigkeit, aber auch von Bestimmbarkeit und Unbe-
stimmbarkeit dar, um eine »nicht formalisierbare Formel fiir den Gesamt-
zusammenhang (une formule non formalisable de l'ensemble)« zu entwerfen.
Ensemble heifdt auch Menge im Sinne der Mengen- und Identititslogik ei-
nerseits, des Gesamtzusammenhangs dessen, was die Wahrheit abzudecken
beansprucht wird, andererseits. Analog zu dem aporetischen Ausdruck des
unkdorperlichen Korpers, als den er das Phantasma in »Die Entdeckung der
Einbildungskraft« bezeichnet, verwendet er hier den ebenso aporetischen
Ausdruck »nicht formalisierbare Formel«. Es ist klar, dass es sich hierbei
nicht um eine mathematische Formel handelt, denn diese ist immer forma-
lisiert und formalisierbar, ja sie ist das Zeichen der Formalisierbarkeit par
excellence. Was meint Castoriadis also?

Es konnte fir das bessere Verstindnis hilfreich sein, auf die Alltagsspra-
che zuriickgreifen, auf deren unterschiedlichen Registern er sowohl philoso-
phisch als auch psychoanalytisch zu spielen verstand: In ihr scheint die for-
mule als eine Unterart des Menis tiglich von Neuem auf den franzdsischen
Speisekarten auf: Je nach Preis gibt es unterschiedlich reichhaltige oder er-
lesene Meniis. Formule heif3t aber auch Methode, und sie kommt, ebenso wie
in anderen Sprachen, in der Zauberformel vor. Die Formel fiir den Gesamt-
zusammenhang kann schon deshalb keine strikt formalisierbare Formel sein,
weil sie das ensemble als Ganzes nicht mit einer Logik, auch nicht mit einer
Methode, also Zugangsweise fassen lisst, vielmehr muss sie vielfiltige Seins-
und damit Zugangsweisen umfassen, potentiell auch solche, die noch nicht
entwickelt bzw. ausgereift sind. Die Formel ist also eine begriffliche. Sie muss
vor allem der Heterogenitit der Seinsweisen gerecht werden sowie ihrem Zu-
sammenspiel iiber die durchlissigen Grenzen zwischen ihnen hinweg. Es hat
wenig Sinn, den Wald ausschliefilich iiber die Biume zu begreifen, interes-
santer und der »Wahrheit des Gesamtzusammenhangs Wald« gemifer ist
es, wenn wir die Vernetzung aller Lebewesen zu begreifen beginnen, die den
Wald ausmachen (ich spreche von einem Urwald oder einem nicht oder wenig
bewirtschafteten Mischwald, nicht von Nutzwildern mit Monokulturen o.4.).
Die erste Formel fiir den Wald als Gesamtzusammenhang ist auch deshalb
eine hilfreiche Metapher fiir das Begreifen dieser Art des vernetzten und bis
in die Mikroebenen hinein unendlich mannigfaltigen Lebendigen, weil es in

14.02.2026, 07:58:03. - Open Acce

89


https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

90

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

unserer Sprache ja vornehmlich als ein durch die »Bdumex (als diskrete En-
tititen, ja nachgerade als Individuen) definiertes Universum ausgesagt wird.
Die neuere Biologie lehrt uns indes anderes iiber den Wald, in dem alles mit
allem in Verbindung steht, »kommuniziert«, einander in stindiger Abwechs-
lung von Entstehen und Vergehen bedingt und gegenseitig hervorbringt, Zer-
storungen durch Neuschépfungen kompensiert... Dieser Gesamtzusammen-
hang ist unendlich komplexer als die Rhizome, die nur eine Art von komplexer
Struktur darstellen.

Um also eine solche Formel fiir das Sein zu finden (ontologisch und nicht
nur biologisch gesprochen), kommt die Philosophie nicht um die konkretere
Aufgabe herum, die philosophischen Implikationen der »Einzelwissenschaf-
ten«, der Mathematik und des Soseins als je Instituiertes zu denken. Die
Denkschulung in Hegel'scher Dialektik prigt auch bei Castoriadis, dhnlich
wie bei Adorno, das Zusammendenken von Systematizitit und Unsystema-
tischem, von Gleichheit und Differenz, von Unbestimmbarkeit und Bestim-
mung. Als offener Gesamtzusammenhang verweigert er sich dem Hegel'schen
Anspruch auf systematische Letztgiiltigkeit, das heif3t der totalen ultima ratio
des »Absoluten Wissens«. Um ohne diesen Abschluss nicht in die schlechte
Unendlichkeit zu kippen, sollte es wohl reichen, Grenzen zu ziehen, von de-
nen wir von vorneherein wissen, dass sie provisorisch sind.

Doch das heiflt nicht, dass die Wahrheit als Bewegung der Uberschrei-
tung und des Aufbruchs der Abgeschlossenheit der Sinnmatrix »Eigenschaft
eines Systems« ware. Castoriadis verweist vielmehr auf die Aporie des an-
tizipatorischen Moments innerhalb der »grofRen« Philosophien. Diese haben
vieles von dem, was zu ihrer Zeit nicht klar denkbar war, tiberhaupt erst denk-
bar gemacht; sie haben den Weg zum begrifflichen Sinnerschlief}en und zum
Denken noch nicht gedachter oder gar erfahrener Phinomene eréfinet (in-
sofern eine Erfahrung von etwas einen minimalen Begriff davon voraussetzt
oder zumindest eine Vorstellung, zu Beginn iiberhaupt nur eine Ahnung von
einer Vorstellung).

Er nennt dies das »Unzeitliche« (intemporel). Die Bezeichnung »begriff-
liche Antizipation« wire vielleicht passender, zumal wir es hierbei notge-
drungen immer auch mit spekulativem Denken zu tun haben. Und schlief3-
lich ist es die prekire und wenig Sicherheit versprechende Freiheit einer die
(Wiss-)Begierde stets ankurbelnden Tatigkeit, die immer wieder in die Aporie
fithrt, um unermiidlich einen Weg aus ihr heraus zu finden, der vielleicht kein
Holzweg ist. Er sagte, es gehe darum, die Phinomene in Betracht zu ziehen,
wo andere es vorziehen, blind zu bleiben oder (vielleicht mit fir sich jeweils

14.02.2026, 07:58:03. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

| Sein als Veranderung

guten Griinden) etwas nicht wahrhaben zu wollen. Und so ist es fiir Casto-
riadis nicht die Hohle, welche die Philosoph_innen heimsucht, sondern das
Labyrinth, das sie selbst erschliefien, indem sie es graben. Sie beginnen darin
ihre eigene Gefangenschaft zwischen Trugbildern (eidola) der Gemeinschaft
und dem leuchtenden Wahnwitz, der darin in Erscheinung tritt, einzusehen.
Sie verstehen dabei nie ganz und geraten dariiber nicht in Verzweiflung.

Wenn der Beitrag der Gemeinschaft zur Erhellung ebenso grundlegend
wie unsicher ist, so ist diese Erhellung, an der Philosoph_innen nur inner-
halb der Gemeinschaft arbeiten kénnen, zugleich das, was sie am meisten
von den anderen trennt, ja zuweilen isoliert. In dieser Erfahrung erkennen
sie vielleicht deutlicher, dass der Mensch sich immer fremd ist (nicht notwen-
digerweise entfremdet im radikalen Sinn des Wortes). Die damit verbundene
Angst auf uns zu nehmen und fiir wahr zu halten in der Ausdauer und nicht
nur im Bewusstsein der Sterblichkeit, darin konnten wir diesseits und jen-
seits der »Wahrheit« als blof3e Denkbewegung gelangen.

Das ist — auf Castoriadis’ nur erst skizzierte Wahrheitstheorie bezogen
- die Hypothese, denn die Verleugnung der Sterblichkeit war fir ihn un-
trennbar verbunden mit den Illusionen, durch welche die Menschen sich die
Wahrheit verbergen und damit ertriglicher machen, allerdings um den im-
mer hoher werden Preis des Realititsprinzips. Seine philosophisch-psycho-
analytische Arbeit ist dabei stets im Zusammenhang mit seiner politischen
Haltung zu sehen, die im Alter zwar weniger aktivistisch, aber genauso ra-
dikal wie in seinen jungen Jahren war. Die Institutionen der Entfremdung
und Verschleierung werden dadurch nicht nur ihres Zaubers entledigt, sie
sollen auch destituiert werden, um wahrhafteren, realistischeren Institutio-
nen Platz zu machen, Institutionen, die ein Leben auf diesem Planeten unter
demokratischeren Verhiltnissen langfristig ermoglichen. Fiir Castoriadis war
dies innerhalb des kapitalistischen Systems, das den Gesamtzusammenhang
bis heute weitgehend — aber eben nicht ganz - bestimmt, nicht vorstellbar.

Die Wahrheit ist dem Menschen nicht nur zumutbar, sie ist, wenn wir
Castoriadis’ Ansatz nachvollziehen wollen, fiir ein selbstbestimmtes Leben
und eine autonome Gesellschaft unabdingbar, aber auch umgekehrt: sie
kommt nur im Rahmen einer realistisch sich selbst bestimmenden Gesell-
schaft wirklich zum Erscheinen und zum Tragen. Und die Formel fiir den
Gesamtzusammenhang ist kein leeres Versprechen, denn er hat sie mit der
Magmalogik zu formulieren gewagt.®°

80 (Gll, S.564.

14.02.2026, 07:58:03. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459621-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

