Verschwindende Vermittler: Diderots Monster

GERALD SIEGMUND

Eine Welt ohne Monster?

Am Ende des 18. Jahrhunderts sei das Monstrum »als Thema und als Be-
griff« aus dem modernen Denken verschwunden. »Die Philosophie der
Aufklirung will nichts von ihm wissen, ihre Sprache hat es vergessenc,
fasst etwa Hans Richard Brittnacher in seiner »Asthetik des Horrors« aus
literaturwissenschaftlicher Sicht das vermeintliche Ende einer langen Tra-
dition der Beschiftigung mit dem Monstrum zusammen (vgl. Brittnacher
1994: 192). Das spite Mittelalter hatte die fremden hybriden Wesen, halb
Mensch, halb Tier, auf seinen Weltkarten an die Rinder der damals be-
kannten Welt verbannt. Mit der Renaissance waren sie ins Zentrum der
Zivilisation vorgeriickt, wo man verschiedene Erklirungen und Deutungs-
muster fiir sie parat hielt. So nennt der franzosische Mediziner Ambroise
Paré, Leibarzt der Konige Henri IT und Charles IX, in seinem 1573 zum ers-
ten Mal und bis 1607 in sechs zum Teil erweiterten Auflagen erschienenen
Buch »Des monstres et prodiges« nicht weniger als 38 Griinde fiir die Existenz
von Monstren (Paré 1971). Die Geburt von siamesischen Zwillingen oder
Hermaphroditen, aber auch von Blinden und an Gallen- oder Nierensteinen
Erkrankten, kiindet von der Allmacht Gottes. Ihr Geboren-Werden fungiert
als gottliches Zeichen fiir kommendes Unheil oder aber legt Zeugnis ab
von einer allzu starken Einbildungskraft der Frau wihrend der Empfing-
nis eines Kindes. Und mit dem 18. Jahrhundert soll das alles an ein Ende
gekommen sein?

Im taghellen Licht der Vernunft sei das Monster und mit ihm das Ge-
spenst verschwunden. Doch wie sieht es im Zwielicht des Theaters aus, wie
im Dimmer der Bithnen? Danach wird in der Folge zu fragen sein. »Was an
Monstren so nachhaltig beunruhigt«, fihrt Brittnacher fort, »die bedroh-
liche Nihe kontingenter Natur, bleibt bei aller, auch der fortgeschrittensten,
Erkenntnis unerklarlich. Die bedngstigende Affinitit des Monstrums zum
Selbst geht in seine Theoretisierung nicht ein, aber in der Faszination an sei-
ner isthetischen Darstellung bleibt sie, wie unbewuft und uneingestanden
auch immer, prisent.« (Brittnacher 1994: 193) Die Aufklirung rationalisier-
te das Monster als vermeidbares Naturphinomen oder als Rest alten Aber-

- am 14.02.2026, 11:2411.


https://doi.org/10.14361/9783839410530-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 | GERALD SIEGMUND

glaubens weg und delegierte es ins Reich der Fiktion. Hier unterlag seine
sthetische Darstellung allerdings einer strengen Regulierung.

Fiir den Literaten Jean-Francois Marmontel, der fiir den Eintrag Fiction
in Diderot und d’Alemberts »Encyclopédie« verantwortlich zeichnet, ist Lite-
ratur dazu da, eine »neue Welt zu schaffen, eine Welt, wie sie sein wiirde,
wire sie einzig zu unserem Vergniigen gemacht.« (Daston/Park 2002: 251)
Und dieses Vergniigen wird fiir ihn gerade durch das Monstrése und die
monstrés wuchernde Einbildungskraft beeintrichtigt, die sich durch das
Vermischen von benachbarten Arten auszeichnet. Die Fiktion muss sich an
die Gegenstinde halten, die die Sinneseindriicke und die Wahrnehmung
dem Geist vermitteln. Sie muss sich also an die Wahrscheinlichkeit halten.
Je weiter sich der Geist von der Wahrscheinlichkeit entferne, so d’Alembert
im Discours préliminaire zur » Encyclopédie«1751, desto bizarrer und unerfreu-
licher seien die Dinge, die er forme (vgl. Daston/Park 2002: 249). Voltaire
16st das Monster in seinem »Philosophischen Worterbuch« als eigenstindiges
Objekt vollstindig auf. »Der erste Neger war jedoch in den Augen weifler
Frauen ein Monstrum, und die erste unserer Schénheiten war fiir Neger
ein Monstrum.« (Daston/Park 2002: 251) Dieses reziproke Erschrecken tiber
das Fremde, Andere fiihrt ihn zu dem Schluss, dass das Monstrum einzig
im Auge des Betrachters liegt, einem Auge, das von gesellschaftlichen und
kulturellen Konventionen geprigt wurde, die der Anblick des Monsters in-
frage stellt. Das Monster verletzt nicht mehr linger die Ordnung der Natur,
sondern die Konventionen einer Gesellschaft. Das Erschrecken, das es auch
auf diesem Gebiet nach wie vor auslost, resultiert aus der Erkenntnis der
Kontingenz bestehender Ordnungen, die der Anblick des Monsters plétzlich
augenfillig macht.

Was sowohl Hans Richard Brittnacher als auch Lorraine Daston und
Katherine Park bereits vor ihm in »Wonders and the Order of Nature« for-
muliert haben, ist jedoch bei genauerer Betrachtung in der AusschlieRlich-
keit, mit der die Autoren und Autorinnen das Monstrdse aus der Tradition
der Aufklirung wegerkliren, nicht haltbar. Denn das Monster ist nicht nur
eines der zentralen Fermente in den Diskussionen an den wissenschaftli-
chen Akademien in London, Paris und spiter auch in Berlin. Allein an der
Pariser Académie wurden zwischen 1699 und 1749 ca. 7o Artikel und 7o
Annalen zum Thema des Monsters verdffentlicht, die um eine Erklirung
von monstrosen Erscheinungen und Missgeburten im Hinblick auf die gott-
liche Ordnung der Natur ringen. Die beiden Anatomen Louis Lémery und
Jacques Winslow stritten offentlich tiber den géttlichen Anteil an der Ent-
stehung von Monstren. Wihrend Winslow Monster als Vertreter einer Ord-
nung betrachtete, die vereinbar mit Gottes Vorhersehung ist, ging Lémery
davon aus, dass die Eizelle und die Samenzelle zwar gottlichen Ursprungs
und also gut sind, dass es aber in der spiteren Entwicklung des Embryos zu
zufilligen Fehlentwicklungen kommen kann. Fur die Monstren war Gott
dann nicht mehr verantwortlich (vgl. Curran 2001: 27-38; Huet 1993: 37-45,
61-67).

- am 14.02.2026, 11:2411.


https://doi.org/10.14361/9783839410530-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHWINDENDE VERMITTLER: DIDEROTS MONSTER | 211

Blinde und Traumer

Die naturwissenschaftliche Diskussion um das Monstrum ist also in vol-
lem Gange, als der junge Denis Diderot sich 1745 anschickt, ins literarische
und philosophische Leben einzutreten. Von seiner ersten Schrift, einer
Ubersetzung aus dem Englischen von Shaftesburys »Inquriy concerning vir-
tue, or merit« (1699; »Essai sur le mérite et la vertu«; »Versuch iiber Verdienst
und Tugend«), dem er wesentliche Impulse in Bezug auf die Definition des
Zwecks von Kunst als eine moralische verdankt, iiber den »Brief iiber die
Blinden« 1749, »Rameaus Neffe« 1761, »D’Alemberts Traum« 1769, bis hin zu
den »Elementen der Physiologie« 1782 bleibt das Monster fiir Diderot ein zent-
raler Bestandteil seines Denkens. Es dient ihm als eine Art Skalpell, um das
Funktionieren der Natur zu erforschen. Es dient ihm aber auch als Motor
seiner Gedankenexperimente, seines spekulativ-philosophischen Denkens
iiber das Wesen und die Identitit des Menschen. Dazu ersinnt er Textverfah-
ren, die durch Abschweifungen und Einschiibe gekennzeichnet sind. Auf
diese Weise schafft er wuchernde Texte, die selbst monstrése Gestalt an-
nehmen, um die Identitit und Geschlossenheit des Textes und damit auch
seiner Bedeutung radikal in Frage zu stellen. Kurzum: in Diderots Denken
wird eben das zum Thema, was die Aufkliarung, schenkt man Kritikern wie
Brittnacher Glauben, gerade nicht thematisiert und theoretisiert, nimlich
die »bedrohliche Nihe kontingenter Natur« und »die beingstigende Affini-
tit des Monstrums zum Selbst.« (Brittnacher 1994: 193)

»The range and contexts within which physical monstrosity appears in
Diderot’s works is remarkable«, bemerkt dann auch Andrew Curran in sein-
er Studie tiber Diderots Monster (Curran 2001: 3). Tauchen Monster in Dide-
rots Werk zunichst noch in einem deistischen Weltbild auf, wo sie entweder
als Zusammenbruch der sinnvollen géttlichen Ordnung oder aber als Ver-
treter einer zweiten Ordnung auflerhalb der Zustindigkeit Gottes firmie-
ren, werden sie in dem anonym verdffentlichen » Brief iiber die Blinden«1749
dezidiert in einen materialistischen Kontext gestellt (vgl. Hill 1972: 170-181).
Monster sind Zeichen eines gottlosen Universums.

Im »Brief iiber die Blinden« entwirft der blinde Mathematiker Nicholas
Saunderson — ein real existierender Wissenschaftler, den Diderot aber in eine
fiktive Situation platziert — eine Vorstellung von Monstrositit. Auf seinem
Totenbett liegend, bezeichnet sich Saunderson aufgrund seiner Blindheit
selbst als Monster. Er nutzt seinen kérperlichen Defekt dazu, zu beweisen,
dass die Ordnung der Natur alles andere als perfekt ist und manchmal auch
monstrése Geschépfe produziert. »Sehen sie mich genau an, Herr Holmes,
sagt er von sich, »ich habe keine Augen. Was haben wir beide Gott getan,
daf der eine dieses Organ bekommen hat und der andere desselben beraubt
worden ist?« (Diderot 1984a: 80) Seine Blindheit stellt eine Herausforderung
fiir die theologische Vorstellung einer géttlichen Natur dar. Wie kann Blind-
heit und damit das Bose sein, wenn die Natur gut und moralisch ist?

Diderot ordnet im Brief Monster und Gott auf einer Ebene an, womit es
auch keine zweite, gesonderte Natur neben der Gottlichen gibt. Saunderson

- am 14.02.2026, 11:2411.


https://doi.org/10.14361/9783839410530-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | GERALD SIEGMUND

baut auf seiner Monstrositit, seinem kérperlichen Defekt also, das schlagen-
de Argument auf, dass die Natur nicht einmal als eine von Gott gemachte,
perfekte Schopfung zu begreifen sei, sondern als eine sich allmihlich ent-
wickelnde. Zu einer fritheren Zeit der Weltgeschichte, so Saunderson, gab es
viele solcher Monster wie ihn, die sich anders entwickelt hitten. Die Natur
ist nichts ewig Festes, sondern sie ist duflerst launig und verbindet mal dies
mit jenem: »Was ist diese Welt, Herr Holmes? Eine Zusammensetzung, im-
mer wieder Umwilzungen unterworfen, die alle eine bestindige Tendenz
zur Zerstérung anzeigen; eine schnelle Aufeinanderfolge von Wesen, die
einander ablosen, sich verdringen und verschwinden; eine vergingliche
Symmetrie; eine vortibergehende.« (Diderot 1984a: 81)

Das Zusammengesetzte, Vermischte, Unreine und das Zufillige wer-
den hier zum Prinzip der organischen und der anorganischen Natur selbst
erhoben. Dies findet seine vielleicht radikalste Ausformulierung in Dide-
rots »Gespriche mit d’Alembert«, die zwischen 1769 und 1770 geschrieben
wurden. Der Text, zu Lebzeiten Diderots nicht verdffentlicht, besteht aus
drei Dialogen, wovon der zweite mit D’Alemberts Traum iiberschrieben ist.
Das erste Gesprich, Unterhaltung zwischen Diderot und d’Alembert, ent-
spinnt sich zwischen den Freunden Diderot und d’Alembert, wobei Diderot
d’Alembert seine Theorien iiber die Natur des Organischen am Beispiel von
d’Alemberts eigener Entstehung unterbreitet. D’Alembert sei nur das zu-
fillige Resultat der Natur, obwohl er seine Identitit doch auf eine Kohirenz
zuriickfiithren konne.

Von Diderots naturphilosophischen Uberlegungen nachhaltig verwirrt,
traumt d’Alembert in der zweiten Unterredung ungewdhnlich lebhaft von
dessen molekularen Theorien. Die Verstorung muss derart nachhaltig gewe-
sen sein, dass d’Alemberts Lebensgefihrtin, Friulein von Lespinasse, nach
einer durchwachten Nacht an d’Alemberts Bett am nichsten Morgen den
Arzt Bordeu herbeigerufen hat, um den noch schlafenden d’Alembert unter-
suchen zu lassen. Dabei entspinnt sich ein Dialog zwischen Lespinasse und
dem Arzt auch tiber die Mitschriften von d’Alemberts Fiebertrdumen, die
Lespinasse ganz geistesgegenwirtig angefertigt hat. Gleich das erste Zitat
aus ihrem Protokoll, das sie Bordeu vorliest, gibt Auskunft tiber die Sorge
d’Alemberts. Noch im Traum ersucht er, die Frage nach dem einheitsstiften-
den Bewusstsein mit der nach einer sich permanent wandelnden Materiali-
tit zu vereinen. »Horen sie«, sagt Friulein Lespinasse, d’Alemberts Rede
wiedergebend:

»Zuerst nichts, dann ein lebender Punkt... An diesen lebenden Punkt legt sich
ein anderer an, dann noch einer, und durch diese aufeinanderfolgenden Anla-
gerungen entsteht ein Wesen, das eines ist, denn ich bin doch eines, daran kann
ich nicht zweifeln...« Wihrend er dies sagte, betastete er sich iiberall. >Aber wie
ist diese Einheit entstanden?« (Diderot 1984b: 526)

Noch im Traum muss sich d’Alembert tastend seines Korpers versichern, um
eine Vorstellung oder ein Gefiihl fiir seine Einheit zu gewinnen. Der Traum,

- am 14.02.2026, 11:2411.


https://doi.org/10.14361/9783839410530-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHWINDENDE VERMITTLER: DIDEROTS MONSTER | 213

der als Text im Text ein Zitat im zitierten Dialog bildet, kommt hier als ab-
griindige »Nacht der Welt« zum Vorschein, in der sich das Selbst auflost,
als ein dunkler Schacht, wie es Hegel formuliert, in der sich das Subjekt der
Aufklirung zuriickzieht. Uber dem Abgrund seiner Verriicktheit, »worin
phantasmatische Erscheinungen von >Partialobjekten< umherirren« (Zizek
1998: 14f) wie die isolierten, losgelosten Punkte in d’Alemberts Traum, wird
die Realitit und Rationalitit des verniinftigen Subjekts allererst begriindet.
Auch fur Diderot scheint die verriickte Auflésung der Normalzustand zu
sein, wohingegen die feste Gestalt des Subjekts Zufall ist. Die Textstrategie
Diderots lisst es hier nicht zu, definitiv iitber den Realititsgehalt der Rede
und der einzelnen Positionen zu entscheiden. Vielleicht hat sich Lespinasse
verhort, denn immer wieder verweist sie darauf, dass d’Alembert so leise
sprach und dass ihr Manuskript zu undeutlich sei, als dass sie es lesen
kénne (Diderot 1984b: 529). Als Bordeu ihr auch noch ihren eigenen un-
verstindlichen Text erkliren kann, zweifelt sie vollends am Realititsgehalt
des Geschriebenen und des Geschehens, sodass sie den Diener rufen muss,
um Klarheit zu gewinnen. Zudem mischt sich d’Alembert mit einer linge-
ren Rede iiber die Individualitit des Menschen ins Gesprich ein, obwohl er
noch schlift. Als er spiter aufgewacht scheint, fordert ihn der Doktor auf,
weiter zu schlafen (ebd.: 542). Aus dem Gesprich zwischen Bordeu und
Lespinasse bleibt er im Folgenden bis auf wenige Einwiirfe weiterhin aus-
geschaltet. Der Leser muss sich also im Unklaren dartiber sein, ob das ganze
Gesprich zwischen Bordeu und Lespinasse nicht doch im Fiebertraum von
d’Alemberts stattfindet, beide Figuren also von d’Alembert ertriumt sind
und damit ein irreales Hirngespinst eines Kranken bilden. Das, was sich als
reales Gesprich darstellt, wire dann lediglich der Traum eines Triumenden,
dem jeglicher referentieller Status fehlt.

Ist Fraulein Lespinasse zundchst noch zuriickhaltend was Bordeus Theo-
rien iiber die Identitit der Arten angeht, stimmt sie bald fréhlich in das ge-
dankliche >Monster-Machen« mit ein. Die Identitit des Einzelnen kann nur
mit problematischen Analogien aufrechterhalten werden. Wie ein Tropfen
Quecksilber sich mit anderen verbindet, wie eine Biene in einem Schwarm
aufgeht, so verhilt sich der Einzelne zum Ganzen der Natur. Doch wie der
Tropfen Quecksilber — hat er sich in den Verbund mit den anderen begeben
— als einzelner Tropfen nicht mehr zu identifizieren ist, so verliert auch das
Ich seine Identitit. Am Horizont steht immer die permanente Umbildung
des Ichs. Nur durch das Gedichtnis als letzte Instanz personaler Identitit
kann das Ich aufrechterhalten werden. Monster und Mensch stehen auf

1 | Die Formulierung »Nacht der Welt« hat der Kulturkritiker und Philosoph
Slavoj Zizek Hegels »Jenaer Realphilosophie« aus dem Jahr 1803 entliehen, um mit
Hegel das Subjekt und die symbolische Ordnung aus der Auflésung, der Nacht her-
aus zu begriinden. Um von einer wie auch immer gearteten Natur zu einem mensch-
lichen Subjekt und seiner Realitit zu gelangen, muss nach Hegel und Zizek ein Um-
weg gegangen werden, der iiber die vollige Zersetzung des Subjekts fithrt (Zizek

1998: 14f).

- am 14.02.2026, 11:2411.


https://doi.org/10.14361/9783839410530-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214 | GERALD SIEGMUND

einer Stufe. Der Mensch entsteht nach einem Durchgang durch die monst-
rose und von Monstern bevolkerte dunkle Nacht der hellen Vernunft, einer
Nacht, die den Tag und die Vernunft in einer dialektischen Wendung ebenso
begriindet wie das Monster den Menschen. Im Fiebertraum unternimmt
d’Alembert einen, wie es Bordeu bezeichnet, »groflartigen Gedankenflug«
und macht »hohe Philosophie« (ebd.: 539):

»Ich bin nur deshalb so, weil ich so werden musste. Verindern sie das Ganze, so
verdndern sie auch mich; aber das Ganze verindert sich ja unaufhérlich ... Der
Mensch ist nur ein gewéhnlicher Effekt, das Ungeheuer ein aufergewshnlicher;
beide sind gleich natiirlich, beide gleich notwendig, beide auf gleiche Weise in
die allgemeine Weltordnung hineingestellt... Was ist dabei erstaunlich? Alle We-
sen gehen im Kreislauf ineinander iiber, also auch die Arten ... alles ist in unauf-
horlichem Fluf... Jedes Tier ist mehr oder weniger Mensch, jedes Mineral mehr
oder weniger Pflanze, jede Pflanze mehr oder weniger Tier. [...] Und ihr sprecht
von Individuen, ihr armseligen Philosophen! Hort auf mit euren Individuen [...]
Entstehen, leben und vergehen heiflt die Gestalt wechseln [...].« (Ebd.: 537f.)

So wie der Mensch permanent seine Gestalt wechselt, also monstrés wird,
und darin immer auch dem Tier dhnlich ist, so wechselt auch der Text per-
manent seine Form. Das eine geht unvermittelt in das andere tber: der
Traum in die Realitdt, die Wirklichkeit in den Traum, die Wirklichkeit his-
torisch verbiirgter Personen (Diderot hat Friulein Lespinasse tatsichlich am
Krankenbett d’Alemberts kennen gelernt) in den fiktionalen Dialog, die na-
turwissenschaftliche empirische Forschung der Zeit in die philosophische
Spekulation, das empirische Experiment in das Gedankenexperiment, die
wissenschaftliche Theorie in den dramatischen Dialog, der alle ihre Be-
standteile in die Schwebe bringt. Damit wird das Prinzip des >-Monster-Ma-
chens<auf der Textebene aufgegriffen und vorgefiihrt (vgl. Curran 2001: 76).
Der Text vollzieht, wovon er spricht. So flielen die Sitze von Bordeu und
Lespinasse ineinander iiber. Der eine fiithrt den angefangenen Satz der an-
deren fort und umgekehrt, sodass sich zwischen den beiden nicht nur die
Grenzen der Rede, sondern — sofern diese im Text an die Sprache gebunden
bleiben muss — auch die Grenzen personaler Identitit verwischen.

»Friulein von Lespinasse: Sie haben recht, Doktor. Im Traum hatte ich schon
oft das Gefiihl ...

Bordeu: ... wie Kranke bei einem Gichtanfall ...

Friulein von Lespinasse: ... daf ich riesengrofl wiirde ...

Bordeu: ... daf ihr Fuf bis an den Boden ihres Bettes reichte ...

Friaulein von Lespinasse: ... dafy meine Arme und Beine sich unendlich verlin-
gerten und mein iibriger Korper einen entsprechenden Umfang annahm.«
(Diderot 1984 b: 550)

Die Leitfragen der drei Gespriche von Diderot lassen sich mit Andrew Cur-
ran wie folgt zusammenfassen:

- am 14.02.2026, 11:2411.


https://doi.org/10.14361/9783839410530-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHWINDENDE VERMITTLER: DIDEROTS MONSTER | 215

»[What is the conceptual status of the species in a world where monsters and
monstrous races attest of the mutability of all life forms? What becomes of no-
tions of difference and identity if the conformation of the human body is shown
to be nothing more than the result of a biological throw of the dice? In short,
how, if at all, must the self find its bearings in a universe where the terms >nor-
mality< and >monstrosity< are demonstrated to be meaningless? In Le Réve, the
view of a mutable nature (embodied by species mutation, polyps, and monsters)
crashes headlong into d’Alembert’s and L'Espinasse’s vision of the self-as-object:
the firmly entrenched notion of psychological wholeness and personal singular-
ity that underlies the subjective experience.« (Curran 2001: 81)

Der Schauspieler und das Monster

Im letzten Drittel von D’Alemberts Traum versucht Bordeu ginzlich un-
erwartet und auf merkwiirdige Weise doch wieder Ordnung in das fréhliche
monstrose Treiben der Natur zu bringen. Das Ende des Traums, gleichsam
kurz vor dem Erwachen, stellt einen Bruch im Text dar. Wie Andrew Curran
argumentiert hat, widerspricht das, was Bordeu jetzt entwickelt, dem, was
er iiber die prinzipielle Wandelbarkeit der Natur und damit tiber Monster
gesagt hat (vgl. Curran 2001: 107). Zusammen mit der Tendenz, die Mons-
ter, die er gerade noch heraufbeschworen hat, wieder zu zihmen, taucht
zum ersten Mal der Schauspieler im Zusammenhang mit dem Problem der
Identitit auf.

Was also schafft nach Bordeu Ordnung in der Welt der zufilligen Ent-
stehung? Bordeu entwirft eine spekulative Theorie des psycho-physischen
Gleichgewichts im Menschen. Wihrend d’Alembert, als er im Traum ge-
sprochen hatte, vor Bordeu und Lespinasse noch behauptet hatte, dass In-
dividualitit wie Monstrositdt eigentlich inhaltsleere Konzepte und Begriffe
seien, riumt Bordeu am Ende ein, dass die Fihigkeiten, die ein Individuum
auszeichnen und es zu einem solchen machen, abhingig sind von einem in-
neren Konflikt. Dieser Konflikt ist allerdings nicht psychologisch aufgefasst,
sondern er spielt sich auf einer rein physiologischen, also materiellen Ebene
ab. Diderot greift fiir sein Verstindnis der Lebewesen auf die Theorie der
Keimfidchen zurtiick, die der Schweizer Naturforscher Albrecht von Haller
vorgebracht hatte. Jede Keimfaser entwickelt sich demnach aufgrund einer
inneren Zielgerichtetheit, »durch Ernihrung und Gestaltung« (Diderot
1984b: 542), zu einem bestimmten Organ, dem wiederum ein bestimmtes
Sinnesvermdogen eigen ist. Die einzelne Keimfaser ist selbst allerdings zu-
nichst »blof} ein empfindliches System« (ebd.: 542), gleichsam ein neutra-
les, fiir alle Empfindungen gleichermaflen offenes Gewebe, das sich erst zu
einem bestimmten Organ aufbauen muss. Das Problem, das sich fiir Bor-
deu in diesem Zusammenhang nun stellt, beriihrt das Verhiltnis von Emp-
findung und Gedichtnis und damit zum Willen und Denken des Menschen
als Sitz seiner personalen Identitit. Wie kann man einem solchen neutralen
Gewebe aus sich verbindenden Keimfidchen ein Zentrum zusprechen, von

- am 14.02.2026, 11:2411.


https://doi.org/10.14361/9783839410530-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216 | GERALD SIEGMUND

dem bestimmte wiederholbare Empfindungen und damit so etwas wie ein
Gedichtnis als Bedingung personaler Identitit ausgehen?

»Bordeu: Das heifdt, die stindige, unverinderliche Beziehung aller Eindriicke
auf diesen gemeinsamen Ursprung bildet die Einheit des Lebewesens.

Friulein von Lespinasse: Das heifdt: das Gedichtnis fiir alle diese aufeinander-
folgenden Eindriicke bildet bei jedem Tier die Geschichte seines Lebens und
seines Selbst.

Bordeu: Das heifst: das Gedichtnis und der Vergleich, die sich notwendig aus
all diesen Eindriicken ergeben, fithren zum Denken und zum Schlussfolgern.«
(Ebd.: 548)

Es dringt sich die Frage geradezu auf, wie diese »unveridnderliche Bezie-
hung aller Eindriicke« auf das Gedichtnis und damit auf das Denken und
den Willen des Menschen begriindbar ist, wenn doch gleichzeitig alles einer
stindigen Verinderung unterworfen ist. Das empfindliche System des Ge-
dichtnisses bildet den Ursprung aller Keimfidchen, die die organische
Natur ausmachen, weil diese sich stindig auf es zuriickbeziehen miissen,
um tiberhaupt wissen zu kénnen, was sie sind. Die vorherrschenden Eigen-
schaften (»Vernunft, Urteilskraft, Einbildungskraft, Wahnsinn, Schwach-
sinn, Rohheit, Instinkt«; ebd.: 562) oder das Wesen eines Menschen entste-
hen durch ein spezifisches Verhiltnis dieses Ursprungs oder Zentrums der
jeweiligen Fiadchen (»l'origine du faisceau«) zu deren Verzweigungen. Im
Konflikt zwischen Zentrum und Peripherie kann es zu einer Dominanz der
Verzweigungen kommen und damit zu einer allzu grof3en Sensibilitit oder
Empfindsamkeit, die den Menschen schwicht. Zentrum und Peripherie
miissen in ein bestimmtes gesundes Verhiltnis zueinander gesetzt werden,
jedes Ungleichgewicht schafft einen bestimmten Typus von Menschen.

»Ist der Ursprung oder der Stamm im Verhiltnis zu den Zweigen zu stark, so
entstehen Dichter, Kiinstler, Phantasten, Zauderer, Schwirmer, Verriickte. Ist
er zu schwach, so entstehen, wie wir sagen, Rohlinge oder Unmenschen. Ist
das ganze System schlaff, weich, kraftlos, so entstehen Schwachsinnige. Ist das
ganze System kraftvoll, in innerem Einklang und wohlgeordnet, so entstehen
scharfsinnige Denker, Philosophen, Weise.« (Ebd.: 562f)

Wenn das ganze System kraftvoll ist, dann beherrscht sich der Mann in den
grofiten Gefahren und urteilt kithl. Er miisse bestrebt sein, so Bordeu, »Herr
seiner inneren Bewegungen zu werden und dem Ursprung des Biindels
seine ganze Macht zu erhalten.« (Ebd.: 563) Gelingt ihm das, so ist er mit
funfundvierzig Jahren »ein grofRer Konig, ein grofler Minister, ein grofler
Politiker, ein grofer Kiinstler, vor allem ein grofler Schauspieler, ein grofler
Philosoph, Dichter, Musiker oder Arzt. Er ist Herr tiber sich selbst und seine
ganze Umgebung.« (Ebd.: 564) MittelmifRigkeit entsteht also dann, wenn
die Empfindsamkeit an der Peripherie des Korpers die Oberhand gewinnt.
Ein grofler Mann und grofler Schauspieler entsteht indessen dann, wenn

- am 14.02.2026, 11:2411.


https://doi.org/10.14361/9783839410530-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHWINDENDE VERMITTLER: DIDEROTS MONSTER | 217

das Zentrum den Fluss der Emotionen in Zaum hilt mit dem Ziel, Leiden
und Tod zu iiberwinden.

Doch von welchem Schauspieler ist hier die Rede? Kaum hat Bordeu
dem »groflen Schauspieler« die Macht zugesprochen, ein starkes Zentrum
zu haben, spricht er am Ende der gleichen Textpassage vom Schauspieler als
einem »Toren«. »Die sensiblen Wesen oder die Toren befinden sich auf der
Biihne, er selbst sitzt im Zuschauerraum; er ist also der Weise.« (Ebd.: 564)
Diderot redet hier also von zwei Schauspielern: dem Biithnenschauspieler
einerseits und dem Zuschauer andererseits, der auch ein Schauspieler auf
dem gesellschaftlichen Parkett sein muss, auf dem er sich bewegt und zeigt.
Folgt man dieser Argumentation, so zeigt sich das Problem des Biithnen-
schauspielers, um den es mir im Folgenden gehen soll, in seiner zu groflen
Empfindsambkeit. Diese macht ihn wandelbar, weil der Bezug zum stabili-
sierenden Geddchtnis geschwicht ist. Dies heif3t jedoch nichts anderes, als
dass der empfindsame Mensch und damit auch der Schauspieler prinzipiell
der Monstrositit anheim gestellt sind. Er liuft aus der Form, wechselt seine
Gestalt und wird zum Monster. Wie diesem Problem abzuhelfen sei, dem
widmet sich Diderot in seinem Text »Das Paradox iiber den Schauspieler.

Der Schauspieler gibt das Geben

Monstren stehen in Diderots naturphilosophischen Uberlegungen im Zu-
sammenhang mit einer Identititsproblematik — also mit der Offenheit oder
Unabgeschlossenheit gegeniiber Anderen, dem Art-Fremden. Am Ende des
Traumes gibt sich eine Verbindung zwischen dem Monster und dem Schau-
spieler zu erkennen. Der Schauspieler betritt hier zum ersten Mal die na-
turgeschichtlichen Diskussionen von Diderot und zwar an einem zentralen
Punkt, der thematisch die »Gespriche mit d’Alembert« mit dem im gleichen
Jahr begonnenen Text »Das Paradox iiber den Schauspieler« verbindet.> Die
Verbindung zwischen Monstren und dem Theater in Diderots Denken muss
noch gezogen werden. Es findet sich, soweit ich den Forschungsstand iiber-
blicken kann, weder ein Hinweis auf die Schauspielproblematik in den Stu-
dien zu Diderots Monstren noch umgekehrt ein Versuch, den Schauspieler
mit dem Monster in Verbindung zu bringen. Doch wenn das Monster Agens
in Diderots Gedankenexperimenten ist, warum bildet dann ausgerechnet
seine Theorie des Theaters eine Ausnahme? Auch wenn das Monster expres-
sis verbis im » Paradox« auch nicht vorkommt, so ist es in ihm doch existent

2 | Die Selbstermichtigung des Subjekts, die hier auf dem Spiel steht, viel-
leicht sogar die Selbstermichtigung von Diderot selbst, der auf dem gesellschaftli-
chen Parkett dem alltiglichen theatralen Rollenspiel der Gesellschaft reiissieren will
und muss — so die These von Giinther Heeg, der in diesem Paradox ein regelrech-
tes Angstzentrum Diderots vor gesellschaftlichem Gesichtsverlust ausmacht (Heeg
2000: 99) — bleibt die zentrale Frage auch im »Paradox«.

- am 14.02.2026, 11:2411.


https://doi.org/10.14361/9783839410530-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218 | GERALD SIEGMUND

und zwar — die These sei hier gewagt — weil der Schauspieler identisch ist
mit dem Monster, wie es Diderot in »D’Alemberts Traum« konzipiert hat.

In einem Brief an Grimm anldsslich der Rezension iiber das Traktat
»Garrick ou les acteurs anglais«, das den Anlass zur Niederschrift des »Para-
dox« gab, schreibt Diderot 1769: »Es ist ein schénes Paradox. Ich behaupte,
dass es die Empfindsambkeit ist, die die mittelmiRigen Schauspieler macht;
die extreme Empfindsamkeit die bornierten Schauspieler; der kalte Sinn
und der Kopf die grofartigen Schauspieler.« (Diderot in: Gebauer/Wulf
1998: 247) Philippe Lacoue-Labarthe hat in seiner Deutung des Textes unter-
strichen, dass es sich bei dem Paradox kaum um eine Rezeptur fiir die rich-
tige Dosierung von Gefiithl beim Schauspieler handeln kann. Die Frage, ob
der Schauspieler nun heif}, d.h. mit viel Gefiihl spielen soll oder kalt, d.h.
mit Verstand und Uberlegung, verkenne die Tragweite und die Radikalitit
des Textes in Bezug auf das Problem der Mimesis und des nachahmenden
Subjekts. Vielmehr steht die paradoxale Identitit des Schauspielers selbst
auf dem Priifstand (vgl. Lacoue-Labarthe 2003: 19).

Das »Paradox« ist ebenso wie die »Gespriche« in Dialogform verfasst,
wobei die Redner lediglich als »Der Erste« und »Der Zweite« apostrophiert
werden. Am Ende des Dialogs schaltet sich unerwartet ein Erzdhler ein,
der vergleichbar mit der Strategie des Traums den Status der Rede prob-
lematisiert und es unmdéglich macht, die im Text verhandelten Positionen
z.B. Diderot selbst zuzuschreiben. »Wenn man sie so hort«, wirft der Zwei-
te ein, »ist also der grofle Schauspieler alles oder nichts.« »Und vielleicht
kann er deshalb alles so hervorragend sein«, antwortet der Erste, »weil er
nichts ist und weil daher seine eigene Gestalt niemals der fremden Ge-
stalt widerspricht, die er annehmen muss.« (Diderot 1984c: 509) Der grofe
Schauspieler sei weder ein »Pianoforte noch eine Harfe, noch ein Cembalo,
noch eine Geige, noch ein Cello.« Er verfiigt, so der Erste, {iber »keinen
ihm eigentiimlichen Akkord« (ebd.: 514). Den Akkord, den Ton aber, der
seiner Rolle entspricht, nimmt er an. Er kann sich alles leihen, weil er selbst
nichts ist. Die Schauspieler konnen nur deshalb alle Charaktere spielen,
»weil sie keinen Charakter haben« (ebd.: 516). »Worauf das Gewicht des
Paradoxes liegt«, so Lacoue-Labarthe, »ist die Kunst, »alles nachzuahmens,
und >gleiches Geschick fiir die unterschiedlichsten Charaktere und Rollen-.
Sein Akzent liegt auf Abwesenheit, dem Fehlen jedweder Eigentlichkeit.«
(Lacoue-Labarthe 2003: 24)

Damit verlagert sich das Problem der Mimesis, die ja die Grundlage
fur die Kunst des Schauspielers bilden soll, weg von der Beobachtung und
Nachahmung der Natur hin zu einer eigenstindigen Schépfung, die dann
in einem zweiten Schritt studiert und nachgeahmt wird. Diese Mimesis des
Schauspielers »vervollkommnet«, wie Diderot sagt, das, was die Natur iiber-
haupt nicht ins Werk setzen kann. Sie re-prisentiert nicht, oder ahmt nach,
sie prisentiert. Das Unvermogen der Natur, alles, was moglich ist, auszu-
fithren, wird von dieser Mimesis erginzt. Sie wird selbst zur schépferischen
Kraft, indem sie durch Beobachtung und Wahrnehmung ein ideelles Modell
schafft, eine Abstraktion, fiir die es keine konkrete Physis, keine Entspre-

- am 14.02.2026, 11:2411.


https://doi.org/10.14361/9783839410530-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHWINDENDE VERMITTLER: DIDEROTS MONSTER | 219

chung in der Natur gibt. Der Schauspieler ahmt damit die Poiesis, die Physis
als herstellende Kraft selbst nach.

Dieses »modele idéal«, das die Einbildungskraft des Schauspielers »als
ein groflartiges Phantom erschaffen hat« (Diderot 1984c¢: 485), wird nun zur
Grundlage fiir sein Spiel. Im Text wird es mit einer zweiten Figur, dem Ge-
spenst, in Verbindung gebracht. »Wenn man Sie hort«, ruft der Zweite sei-
nem Gespriachspartner zu, »ist dem Schauspieler auf der Bithne und bei
den Proben nichts dhnlicher als Kinder, die nachts auf Friedhofen Gespens-
ter spielen, indem sie ein grofles weilles Laken an einer Stange iiber ihren
Kopf halten und unter diesem Katafalk schauerliche Laute von sich geben,
mit denen sie die Vortibergehenden erschrecken«, woraufhin der Erste er-
widert: »Sie haben recht.« (Ebd.: 486) Der Schauspieler, der selbst nichts
ist, lauft stindig Gefahr, andere Formen anzunehmen — was in Diderots
Gedankenwelt nichts anderes bedeuten kann, als dass er zum Monster wird.
Darauf verweist auch eine parallele Formulierung im »Paradox«, die den
Dialog zwischen Bordeu und Lespinasse in »D’Alemberts Traum« iiber die
Ausdehnung der menschlichen Gestalt wieder aufzugreifen scheint. »Wie
wir es manchmal im Traum erleben, so beriihrt ihr Kopf die Wolken, ihre
Hinde greifen nach den beiden Enden des Horizonts: sie [die Schauspielerin
Clairon, A.d.V.] ist die Seele einer grofRen Marionette (mannequin), in die sie
sich gehtillt hat; die Proben haben die Hiille unldslich mit ihr verbunden.«
(Ebd.: 486)

Das Gespenst hat keinen Korper, weil es eine Vorstellung ist, eine reine
Abstraktion, die als solche in der Natur nicht vorkommen kann. Das Mons-
ter auf der anderen Seite ist nur Korper, organische Materie, die durch ihre
iibergrofle Empfindsamkeit stindigem Wandel anheim gestellt ist. Beide
miissen zusammenkommen wie die Hand in den Handschuh, um einen
groflen Schauspieler hervorzubringen. Die beiden Figuren des Monsters
und des Gespensts stehen mithin in einem dialektischen Verhiltnis zuei-
nander und zwar in dem Sinne, dass das eine nicht etwa das Gegenteil des
anderen wire, sondern in dem Sinne, dass wenn sich der monstrése aus der
Form geratene Korper nur so lange zum Horizont streckt, er am Ende sei-
nes Weges zum Gespenst wird. Umgekehrt droht das gespenstische ideelle
Modell, der Weidenkorb, in den sich der monstrdse Korper hiillen muss, um
tiberhaupt Gestalt gewinnen zu kénnen, in ein Monster umzuschlagen, weil
jede Berithrung mit dem Konkreten es von sich entfernt. Diderot weist auf
die Gefahr hin, dass ein groflartiger Schauspieler aus dem persénlichem
Gefiihl der Eifersucht heraus, das dem Inhalt der darzustellenden Szene
gleicht, die Distanz zum Modell aufgeben kénnte, also mit ihm identisch
werden konnte, was die Perfektion der Darstellung unterminieren wiirde
(ebd.: 506). Das Alles und Nichts, das der Schauspieler ist, muss aufrecht-
erhalten werden, um das Geben aufrechterhalten zu kénnen.

Korper und Geist stehen dabei also nicht in einem biniren Oppositions-
verhiltnis zueinander, das die beiden in unterschiedliche Sphiren (hier das
rein Geistige, dort das sinnlos Korperliche) verbannen wiirde. Vielmehr sind
sie die jeweilige Differenz des anderen, ohne die es das eine und das andere

- am 14.02.2026, 11:2411.


https://doi.org/10.14361/9783839410530-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220 | GERALD SIEGMUND

nicht gibe. Monster und Gespenst exponieren sich in der Poiesis des Schau-
spielens, die im selben Akt zugleich die Figur und den Schauspieler hervor-
bringt, gegenseitig.

Der Schauspieler bleibt, gefangen im Weidenkorb des »modele idéale«,
ein Monster, aber ein durch das Gespenst gezihmtes. Das Gespenst fun-
giert hier als Signifikat: als Anspruch eines ideellen Anderen an das Sub-
jekt, Gestalt anzunehmen, um damit fiir andere, die Zuschauer und fiir sich
selbst als anderen, wiedererkennbar verlisslich zu sein und zu bedeuten.
Der Schauspieler dehnt sich aus, lduft aus der Form, iiberschreitet die na-
ttrlichen Grenzen und Funktionszusammenhinge seines Korpers. Das Ge-
spenst dient zur Selbstermichtigung. Dem »modele idéale« aus dem »Para-
dox«kommt eine vergleichbare Funktion zu wie dem Zentrum des Geflechts
aus Keimfiden in »D’Alemberts Traum«. Es fungiert als ordnendes Prinzip,
das die Monstrositit des organischen signifikanten Chaos, des Nichts an
Identifizierbar-Substantiellem, das der Schauspieler ist, bannt. In diesem
Modell kann der Schauspieler aus dem Ordnung stiftenden und Gestalt ge-
benden Gedichtnis spielen, weil ihn das Gedichtnis dazu ermichtigt, die
Strome der Emotionen zu beherrschen. Ohne Modell ist der Schauspieler
ein mutierendes Monster, ein Monster des Exzesses, weil das Verhiltnis der
empfindsamen Organe zum Stamm zu stark, der Ansturm der Reizungen
und Empfindsamkeit auf das Zentrum zu grof ist. Unter dem Einfluss des
Modells (Verstand, Kilte, Uberlegung) werden die Nerven ins Gleichgewicht
mit dem Zentrum gebracht, um etwas ganz und gar Nichtexistentes, Kérper-
loses nachzuahmen.

Wihrend zu viel Empfindsamkeit den Menschen und den schlechten
Schauspieler tiberwiltigt, ihm weder Halt noch Form gibt, so dass er ausei-
nanderlduft, stiilpt sich das Gespenst iiber ihn und formt ihn. Es macht ihn,
wie Glinther Heeg formuliert hat, zum »Gespensterspieler« (Heeg 2000:
118). Wihrend die Gefiihle den Menschen zu einem passiv erleidenden und
nur schlecht nachahmenden Wesen machen, das prinzipiell nur Bewegung
und Fluss ist und damit nichts Eigentliches, weil er jede Form annehmen
kann, also in Diderots Begrifflichkeit ein Monster ist, macht das Gespenst
den Schauspieler, der nicht nur nachahmt, sondern schépft, zum aktiv ge-
staltenden Herrscher. Das Monster der organischen Empfindsamkeit beruht
auf korperlichem Versagen (der Ton, die Stimme, die Zunge; vgl. Diderot
1984c¢: 535; Diderot 1984b: 563), auf dem Moment also, in dem der Korper
selbst in den Vordergrund tritt. Das Gespenst und damit das Theater stiften
dagegen einen sinnvollen Zusammenhang.

Monstrose Bewegung

Wie lasst sich nun Diderots Monsterdiskurs aus dem spiten 18. Jahrhun-
dert mit dem Tanz in Verbindung bringen? Der Tdnzer unterliegt dem glei-
chen Paradox wie der Schauspieler. Fiir den Schauspieler kénnen wir auch
den Tinzer einsetzen, der in Diderots Vorstellung dem gleichen Primat der

- am 14.02.2026, 11:2411.


https://doi.org/10.14361/9783839410530-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHWINDENDE VERMITTLER: DIDEROTS MONSTER | 221

schopferischen Mimesis und damit der Gabe zu geben, unterliegt. Diderot
thematisiert den Tanz in seinen »Unterredungen zum Natiirlichen Sohn«,
die 1757 zum ersten mal veréffentlicht wurden, und die sich vor allem gat-
tungstheoretischen Bestimmungen des neu zu begriindenden biirgerlichen
Trauerspiels widmen. Von den physiologischen und naturphilosophischen
Gedankenexperimenten, die zehn Jahre spiter sowohl das » Paradox iiber den
Schauspieler« als auch »D’Alemberts Traum« priagen, sieht dieser Text vollig
ab.

In der Dritten Unterredung iiber den »Natiirlichen Sohn« kommt Dorval
auf das Ballett seiner Zeit zu sprechen, das fiir ihn eine »Nachahmung durch
Bewegung« sein sollte: »Auch der Tanz erwartet noch einen Mann von Ge-
nie. Er taugt tiberall nichts, weil man es sich kaum triumen ldsst, dass er
eine Art der Nachahmung sei. Der Tanz verhilt sich zur Pantomime wie die
Poesie zur Prosa, oder vielmehr wie die natiirliche Deklamation zum Ge-
sange. Er ist eine abgemessene Pantomime.« (Diderot 1981: 165) Doch dem
Tanz seiner Zeit attestiert Dorval genau das Gegenteil. Zwar bescheinigt er
den Tédnzern seiner Zeit, dass sie ihre »Glieder mit unendlicher Anmut« zu
gebrauchen wiissten, wenn sie »das Menuett, das Paspied, der Rigaudon,
die Allemande, die Sarabande« tanzten. Aber, so Dorval, »was ahmt er denn
nach? Das heifit nicht singen, das heifdt trillern.« (Ebd.: 165) Nicht mehr
nur Schrittmuster sollen also ausgefiihrt werden, sondern diese sollen dem
Primat der Nachahmung folgen, das ohne innerere Beseelung ein reines
»Trillern« wire.

Betrachtet man Diderots Forderung nach einer Nachahmung durch Be-
wegung im Lichte seiner spiter ausgearbeiteten Naturphilosophie, die als
Grundlage auch fiir seine spitere Schauspielkonzeption dient, kann man
eine Verbindung zum Tanz auf einer grundsitzlicheren Ebene ziehen. In
Diderots naturphilosophischen Betrachtungen ist Materie, auch die anorga-
nische, immer in Bewegung und wandelbar. Damit sind die Kérpergrenzen
und die natiirliche Gestalt des Menschen stets nur zufillig und von tempo-
rirer Ordnung. Auch der Marmorblock, so Diderot, geht seiner Auflésung
entgegen. In seiner Notiz »Philosophische Grundsditze iiber Materie und Be-
wegung« (1770/98) insistiert Diderot darauf, dass es keine »homogene Ma-
terie« gebe. Vielmehr sei das Molekiil »von sich aus eine aktive Kraft«, also
immer in Bewegung und bereit, sich durch vielfaltige Wirkungen zu verin-
dern. »Es gibt so viele verschiedene Gesetze, wie es Verschiedenheiten in der
eigentiimlichen inneren Kraft der elementaren Molekiile gibt, aus denen die
Korper aufgebaut sind.« (Diderot 1984d: 585) Die innere Bewegung, die je-
des Molekiil dazu treibt, unaufhérlich neue Verbindungen mit anderen Mo-
lekiilen einzugehen, ist in Diderots Gedankensystem gleichbedeutend mit
der Monstrositit der Materie. Monstrositit basiert auf Bewegung und Be-
wegung erzeugt Monstrositit. In der Nachahmung des Gespensts wird nun
allerdings zwangsldufig ein Monster geschaffen, weil die Einbildungskraft
das zu erstellende Modell aus einzelnen aus der Beobachtung der Natur ge-
wonnenen Teilen zusammen gefiigt hat. Das Modell des Schauspielers ist
nichts anderes als eine Moglichkeit der Natur, »eine Mischung der Arten«

- am 14.02.2026, 11:2411.


https://doi.org/10.14361/9783839410530-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222 | GERALD SIEGMUND

(Diderot 1984b: 573), die diese noch nicht realisiert hat. Damit bertihrt Di-
derots 4sthetische Theorie des Schauspielers direkt sein naturwissenschaft-
lich physiologisches Denken. »Die Kunstx, so erldutert Bordeu Fraulein von
Lespinasse, »nichtexistierende Wesen nach dem Vorbild der existierenden
Wesen zu schaffen, ist wahre Poesie.« (Ebd.: 574) Asthetik, Biologie, Chemie
und Physiologie treffen sich auf dem gemeinsamen Terrain der Bewegung
als energetische Materie.

Naturalisierung, oder: Der verschwindende Vermittler

Fuir Diderot war das Monster kein Beweis fiir die Existenz einer zweiten
Schopfung, sondern eine natiirliche Tatsache und Beweis fir die Schop-
fungskraft der Natur. Als dynamisches Prinzip verstanden gibt es keinen
kategorialen Unterschied mehr zwischen dem Monster und der Natur. In
diesem Sinne verliert das Monster im ausgehenden 18. Jahrhundert, wie
Brittnacher (vgl. Brittnacher 1994: 192) und Baxmann (vgl. Baxmann 2000:
410) argumentieren, in der Tat an Bedeutung. Und doch bleibt es als Fer-
ment in Diderots Gedankenexperimenten stindig prisent. Hinter dieser
Naturalisierung des Monsters verbirgt sich ein Verbergen des Mechanis-
mus der Wirklichkeitskonstitution selbst. Wie etwas gemacht wird, verbirgt
sich hinter der Geschlossenheit der Darstellung. Diese Wirklichkeit ent-
steht dann, wenn das Monster in gezihmter Form des Gespensts auf den
Korper des Schauspielers zuriickkommt, wenn sich also die Partialobjekte
oder hybriden Elemente, aus denen das Monster zusammengesetzt ist, zu
einer Struktur oder Ordnung zusammenfiigen. Das Monster verweist auf
die Kontingenz dessen, was wir als Realitit akzeptieren. Theater ist demnach
keine Nachahmung der Wirklichkeit, sondern ein Labor, in dem die Mdg-
lichkeitsbedingung von Wirklichkeit als theatral konstituierte erprobt wird.
Der Schauspieler und der Tédnzer sind monstrése und damit signifikante
Figuren unserer Wirklichkeitserzeugung.

Diese verlangt nicht mehr nur eine perfekte duflere Exekution der Schrit-
te, sondern eine Art innerer Formung oder zumindest korperliche Disposi-
tion des Tianzers zur Nachahmung, die im frithen 19. Jahrhundert zu einer
verdnderten Piadagogik des Tanzes fithren soll, die gerade in der Verbindung
von Asthetik und Physiologie liegen wird. Die Bewegung nimmt so den Um-
weg Uber die Darstellung und somit tiber die Imagination, die die Darstel-
lung von etwas, was es so in der Natur gar nicht gibt, in Szene setzt. Die
Darstellung ist dieser Umweg.

Das Monster wechselt in der Ordnung des Wissens im 16. und im spiten
18. Jahrhundert damit seinen Platz. Auch bei Ambroise Paré gab es die Ima-
gination. Doch die Frauen, die aufgrund einer zu lebhaften Einbildungs-
kraft wihrend der Zeugung des Kindes, ein Kind mit einem Froschgesicht
zur Welt brachten, verfiigten iiber eine Einbildungskraft, die aufgrund der
Ahnlichkeiten und ihrer mechanischen Verkettung hybride Formen zur
Welt brachte. Die Einbildungskraft, die in Diderots Texten monstrds zu

- am 14.02.2026, 11:2411.


https://doi.org/10.14361/9783839410530-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERSCHWINDENDE VERMITTLER: DIDEROTS MONSTER | 223

wuchern beginnt, wird dagegen zur selbstreflexiven, selbstbeziiglichen Ima-
gination, die monstros ist, weil sie etwas erzeugt, was es nicht gibt, da es in
der Natur kein Vorbild hat. Deshalb muss sich der Tdnzer wie der Schauspie-
ler bis zur Grenze der Virtuositit selbst geben. Das Monster, es bewohnt die
Bithne im Kopf. Monstrositit ist die Einbildungskraft selbst als deren Mog-
lichkeitsbedingung. Monster sind damit die entstellten und entstellenden
Darstellungen des Imaginiren selbst. Sie entstehen dort, wo sich die Ima-
gination als Einbildungskraft selbst reflektiert, indem sie in die »Nacht der
Welt« hinabsteigt. »Die Kunst der Vermittlungs, die das Monster betreibt, ist
jene des »verschwindenden Vermittlers« als drittes Element, das als Agens
der Imagination und damit der Wirklichkeitskonstitution fungiert, als sol-
ches aber undarstellbar bleiben muss und in den jeweiligen Darstellungen
der anmutigen Choreographien und beseelten Pantomimen als deren Er-
moglichungsgrund nicht einflieit. Um zu einer symbolischen Darstellung
zu gelangen, miissen Schauspieler und Tdnzer den Umweg iiber die Ver-
rucktheit des Monsters gehen. Das Monster erst bereitet die Szene fiir ihre
Darstellung. »Kurz gesagt«, formuliert Slavoj Zizek:

»Die ontologische Notwendigkeit der >Verriicktheit<liegt in der Tatsache begriin-
det, dass es nicht moglich ist, auf direktem Weg von der rein »animalischen
Seeles, die in ihre natiirliche Lebenswelt eingebunden ist, zu einer >normalenc
Subjektivitit, die in threm symbolischen Universum wohnt, zu gelangen — der
sverschwindende Vermittler< zwischen beiden ist die >verriickte< Geste des radi-
kalen Riickzugs von der Realitit, welche den Raum fiir ihre symbolische (Re-)
Konstitution eréffnet.« (Zizek 1998: 15)

Das Monster als verriickte, weil kontingente Geste der Natur vermittelt zwi-
schen einer vermeintlichen Natur, die uns als sprechende Wesen fiir immer
unzuginglich bleiben muss, und der Herstellung einer Realitit. Was bei Di-
derot also auf dem Spiel steht, ist in der Tat der Tidnzer und Schauspieler,
der nicht die Rolle, sondern das Geben zur Herstellung von Wirklichkeit gibt.
Das Monster oder der Schauspieler/Tinzer in seiner monstrésen Dimen-
sion ist die Figur dieser poietischen Gabe. Es ist die Figur der Eroffnung
eines Wirklichkeitsraumes als Moglichkeitsraum. Diderot hat den emotio-
nalen wie zerriittenden Kampf des Schauspielers mit dem ideellen Modell
in die Probenphase verlegt, wihrend die Auffithrung nur noch mechanische
Wiederholung des einmal erarbeiteten Modells sei. Er hat sozusagen vor der
Rampe haltgemacht. Betritt ein solcher Schauspieler oder T4nzer jedoch die
Biihne, fithrte dies in der Tat zu einem performativen Herstellen und Geben
in einer verinderten theatralen Kommunikationssituation, in der der Anteil
der Zuschauer an der monstrésen Erzeugung der Figur stirker ist.

- am 14.02.2026, 11:2411.


https://doi.org/10.14361/9783839410530-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224 | GERALD SIEGMUND

Literatur

Baxmann, Inge (2000): »Monstrése Erfindungskunst«. In: Inge Baxmann/
Michael Franz/Wolfgang Schiffner (Hg.), Das Laookon-Paradigma. Zei-
chenregime im 18. Jahrhundert, Berlin: Akademie Verlag, S. 404-417.

Brittnacher, Hans Richard (1994): Asthetik des Horrors, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Curran, Andrew (2001): Sublime Disorder. Physical Monstrositiy in Diderot’s
Universe, Oxford: Voltaire Foundation.

Daston, Lorraine/Park, Katharine (2002): Wunder und die Ordnung der Natur
1150-1750, Berlin: Eichborn Verlag.

Diderot, Denis (1984a): »Brief iiber die Blinden. Zum Gebrauch fiir die Se-
henden. Mit einem Nachtrag«. In: Denis Diderot, Philosophische Schriften
I, hg. von Theodor Liicke, Berlin: deb, S. 49-110.

Diderot, Denis (1984b): »Gespriche mit d’Alembert«. In: Denis Diderot, Phi-
losophische Schriften I, hg. von Theodor Liicke, Berlin: deb, S. 511-580.
Diderot, Denis (1984c): »Das Paradox tiber den Schauspieler«. In: Denis Di-
derot, Asthetische Schriften II, hg. von Friedrich Bassenge, Berlin: deb,

S. 481-539.

Diderot, Denis (1984d): »Philosophische Grundsitze iiber Materie und Be-
wegung«. In: Denis Diderot, Philosophische Schriften I, hg. von Theodor
Liicke, Berlin: deb, S. 581-588.

Diderot, Denis (1981): Das Theater des Herrn Diderot, hg. und tibers. von
Gotthold Ephraim Lessing, Leipzig: Reclam.

Gebauer, Gunter/ Wulf, Christoph (1998): Mimesis. Kultur-Kunst-Gesellschaft,
Reinbek bei Hamburg: rororo.

Heeg, Gunther (2000): Das Phantasma der natiirlichen Gestalt. Korper,
Sprache und Bild im Theater des 18. Jahrhunderts, Frankfurt a.M./Basel:
Stroemfeld/Nexus.

Hill, Emita B (1972): »The Role of >Le Monstre< in Diderot’s Thought«.
Studies on Voltaire and the Eighteenth Century 97, S. 149-201.

Huet, Marie-Héléne (1993): Monstrous Imagination, Cambridge, Mass./Lon-
don: Harvard University Press.

Lacoue-Labarthe, Philippe (2003): »Paradox und Mimesis«. In: Philippe La-
coue-Labarthe, Die Nachahmung der Modernen. Typographien II, Basel:
Engeler Verlag, S. 9-33.

Paré, Ambroise (1971) : Des Montres et Prodiges, Edition critique et commenté
par Jean Céard, Geneve: Librairie Droz.

Zizek, Slavoj (1998): Die Nacht der Welt. Psychoanalyse und deutscher Idealis-
mus, Frankfurt a.M.: Fischer.

- am 14.02.2026, 11:2411.


https://doi.org/10.14361/9783839410530-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

