IV. Bildreflexionen

der Bildwirkung - in eine umfassende Spiegelerfahrung fort, in der sich der Betrach-
ter auch von bislang nicht besehenen Seiten in den Blick bekommt. Die grundsitzliche
Differenz, die Bilder zwischen dem optischen Spiegel und dem kiinstlerischen Bild aus-
loten — wie im vorherigen Abschnitt gezeigt — findet sich darin wieder. So ist das Bild-
sujet, die spiegelnde Wasserreflektion, nicht mit der Spiegelerfahrung gleichzusetzen,
die der Bildbetrachter durchlebt. Denn sie bezieht sich nicht nur auf das Bild im Bild
(die Spiegelung im Bild), sondern auf die Art und Weise, wie das gemalte Bild mit dem,
was es zur Darstellung bringt, ein (ungleiches) Verhiltnis erzeugt. Es handelt sich also
um einen Spiegel, der seinen Betrachter nicht eins zu eins zuriickwirft, und fordert
damit die Realititen des Anderen, im zweiten Kapitel ausfiihrlich in seinen verschiede-
nen Dimensionen erliutert, zutage. Das (gemalte) Bild als Spiegel widerspricht grund-
satzlich einer solchen rein abbildenden Funktion. In dieser Hinsicht argumentiert u.a.
Gadamer den ontologischen Status des Bildes. Es bilde nicht nur ab, sondern behaupte
ein >eigenes« Sein. Trotz seiner ontologischen Autonomie bleibt das Bild an seinen, ihn
erginzenden Betrachter gebunden. Diesen Zug des kiinstlerischen Bildes machen die
oben aufgefiihrten Beispiele von Narziss-Darstellungen besonders deutlich.

Bilder der Kunst lassen sich somit weder auf einen ideellen Gehalt des Bildes redu-
zieren, noch fungieren sie in einer blof3en Bestitigungslogik. Der >Bruch«< im Bild des
Narziss-Gemildes, das Andersartige oder das, was fremd bleibt, lisst sich auf Bilder
der Kunst generell iibertragen: sie zeigen nicht nur >etwas< und zugleich »>sich« (ikoni-
sche Differenz), sondern offenbaren an ihrem Darstellungsgegenstand das in der Dar-
stellung Ausgeschlossene (Negativitit). Bilder der Kunst fungieren in diesem Sinne als
sechte« Spiegel, die das jeweils Schattenseitige mitaufnehmen. Und zugleich stellen sie
ihren eigenen Ganzheitsanspruch in Frage (immanenter Ikonoklasmus). Das Narziss-
Bild bringt dies in seiner Selbstreflexion als Bild im Bild bzw. als Betrachtung einer
Betrachtung beispielhaft hervor.

4, Das_'BiId als Medium der Erkenntnis. Erfahren und Erkennen
im Ubergang

Aufbauend auf die vorherigen Kapitel wird der Frage nachgegangen, inwieweit das
Narziss-Bild ein Medium der Erkenntnis darstellt. Wihrend der Bild-Text-Vergleich
auf der Ebene der Konstruktionsbeschreibung im empirischen Teil bereits die Doppel-
gestalt aus Lebens-/Alltagserfahrung (Spiegelung) und Erkenntnisfragen in den Blick
riickt, geht es in diesem Kapitel vorrangig um die Selbstthematisierung des Bildes als
ein Medium der Wahrheit und/oder Tauschung. Dieses psychologische Grundverhilt-
nis stellt nicht nur einen der Grundkomplexe des Narziss-Mythos der Erzihlung und
des Narziss-Bildes dar (vgl. Teil 111, Kapitel 3.2.), sondern bildet den Kern eines epis-
temologischen Diskurses um das Bild als Erkenntnismedium, der weit in die Philoso-
phiegeschichte zuriickgeht.

Das Narziss-Bild selbst thematisiert die Frage, ob (Selbst-)Erkenntnis moglich ist
und riickt dabei das Bildmedium in den Fokus. Auf Darstellungsebene versinnbildlicht
es verschiedene Wege des Erkennens und ihr Scheitern. Diese Erkenntniswege bewe-

am 14.02.2026, 09:21::

269


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270

Ein Bild und sein Doppelgénger

gen sich zwischen Sehen (Augen) und Berithren (Hand)'®¢. Sie stehen in Analogie zu
den epistemologisch oftmals getrennten Sphiren des Erkennens (Sehens) und Erfah-
rens (Berithrens). Die Frage der Erkenntniswege berithrt auch das Verhiltnis von Ge-
genstand und Methode und die Anverwandlung des Gegenstands durch die Methode
seiner Exploration. Dabei steht in Frage, inwiefern sich iiberhaupt ein Erkenntnisinhalt
vom Prozess des Erkennens (Erfahren) ablosen lisst. Als Malerei riickt das Narziss-Bild
auf ungewohnte Weise einen sinnlichen Aspekt von Erkenntnis in den Vordergrund. Es
macht Erkenntnis als einen ausgedehnten und nicht abschliefbaren Erfahrungsprozess
erlebbar (Kapitel 4.1.). Das Kapitel 4.2. lotet das erkenntniskritische Potential des Bildes
aus. Neben den Erkenntniswegen, die der Betrachter im Prozess erprobt, nimmt das
Narziss-Bild - vergleichbar mit einem philosophischen Diskurs — eine bestimmte Posi-
tion in der Frage ein, was das >Ich< oder das >reflexive Bewusstsein« ist. Diese Erkennt-
nisstrecke baut auf dem zweiten Kapitel des Reflexionsteils auf. Indem es sich gegen-
iiber dem Abbild als alternatives Erkenntnismedium behauptet, wie im dritten Kapitel
herausgearbeitet, widerspricht es zudem implizit erkenntnistheoretischen Positionen
und Forschungsparadigmen, die von reiner Faktizitit und der Moglichkeit objektiver
Forschung ausgehen. Aus umgekehrter Perspektive lisst sich hieran ebenso das einge-
schrankte Erkenntnispotential des Bildmediums argumentieren — was zum nichsten
Kapitel itberleitet. Mit der Spiegel- und Schattenthematik des Narziss-Bildes greift das
Kapitel 4.3. das in Bildern explizit oder implizit behandelte Verhiltnis von Wahrheit und
Tauschung auf. Der in der Philosophiegeschichte tief verankerte Tiuschungsverdacht
gegeniiber dem Bild, erfihrt in der Narziss-Darstellung eine eigentiimliche Wendung,
da es diese Tiuschung durch das Bildmedium hindurch zur Erkenntnis bringt. Die Dis-
kussion um das Bild als Erkenntnismedium wird selten ohne den Vergleich zur Sprache
gefithrt. Im Kapitel 4.4. wird nach den medialen Unterschieden von Bild und Sprache
gefragt und die Potentialitit des Bildmediums gegeniiber der Sprache ausgelotet. Das
Gegeniiberstellen der beiden Medien erweist sich dabei als ebenso fruchtbar wie das
Herausarbeiten der Verbindungen. Welche Argumente sprechen aus dieser Perspektive
fiir und welche gegen das Bild als Erkenntnismedium? Inwiefern lassen sich Erkennt-
nisse itber, am und mittels des Bildmediums generieren? Wie abhingig/unabhingig
ist das Bildmedium vom Sprachmedium? Und stellt die Bildautonomie eine Vorausset-
zung dar, das Bild als Erkenntnismedium in Anschlag zu nehmen? Das Narziss-Bild
bietet sich auch in dieser Frage als ein Bild-Beispiel an, da es im Kontext eines literari-
schen Textes, dem Narziss-Mythos in der Auslegung nach Ovid, besprochen wird — und
es sich dariiber hinaus um einen Text handelt, der zu den zentralen Erkennensmythen
unseres Abendlandes zihlt. Am Beispiel eines der Interviews aus der Bildwirkungs-
analyse wird zum einen die Autonomie des Bildmediums gegeniiber der literarischen

186 Dass dieses Verhiltnis von Auge und Hand grundsatzlich ein beliebtes Bildmotiv darstellt, sei nur
am Rande erwihnt. Bilder thematisieren darin in selbstreflexiver Art, dass sich Wahrnehmung
nicht nur mitden Augen vollzieht, sondern durch den Kérper hindurch geht und zugleich, dass Bil-
der nicht nurvon Hand gemachtsind, sondern dass ihnen Seherfahrungen/ldeen zugrunde liegen.
Sie spielen mit den Berithrungsimpulsen des Betrachters, der jedoch zum Anblicken verdammt
wird.

am 14.02.2026, 09:21::


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

Quelle dargelegt, wie auch die Erkenntnisse, die durch das Medium, sprich in einer
Bilderfahrung, gewonnen werden.

4.1 Erkenntniswege: Zwischen Augen und Hand

In der Frage, was ein Bild ist, verdeutlicht die Bildszene verschiedene Erkenntniswege.
Grob lassen sich zwei Zuginge voneinander unterscheiden: Das Ergriinden des Bildes
mithilfe des Sehens und des Ertastens.’®” Narziss scheint mit dem Hineingreifen ins
Wasser die Beschaffenheit, den Realititsgehalt des Bildes testen zu wollen, so beschrei-
ben es die Probanden. Das Ansehen des Bildes bildet einen zweiten, hiervon scheinbar
unabhingigen Zugang und ist von der Frage geleitet, was er denn da sieht. Wie in Ka-
pitel 1.2. erértert, wird die Bildgenese im Narziss-Mythos in einem Ubergang zwischen
dem Bildschaffen im engeren Sinne und der Bildbetrachtung verortet — Narziss mal
zum »Entdecker«, dann wieder zum »Maler« eines ersten Bildes erhoben. Interessant
ist, dass auch auf der Ebene des »Be-greifens« wie auf der Ebene des Sehens uneindeu-
tig bleibt, ob es sich um ein Erkunden/Entdecken von etwas handelt, das bereits da ist
oder um das Schaffen/Entstehen-Lassen eines Bildes.

Der Bildtheoretiker Hans Jonas erhebt das Bildentdecken (Augen) zu einer Voraus-
setzung fir das Bildermachen (Hand). In seiner Bildanthropologie expliziert er den
Zusammenhang von >Augen und Hand« als einen Ubergang von der Vor-stellung zur
Dar-stellung. Danach setze sich die imaginative Freiheit im Bildentwurf beim Bilder-
machen auf einer motorischen Ebene fort.'3® Er argumentiert das Bild als ein primires
Erkenntnismedium des Menschen, wonach eine imaginative Abstraktionsleistung, vom
Gegenstindlichen weg, ins Bildermachen miinde:

»Homo pictor, der beide in einer anschaulichen, unteilbaren Evidenz zum Ausdruck
bringt, bezeichnet den Punkt, an dem homo faber und homo sapiens verbunden

sind—ja, an dem sie sich als ein und derselbe erweisen.«'?

Das Narziss-Bild macht auf besondere Weise darauf aufmerksam, dass dieser Uber-
gang von der Vorstellung zur Darstellung kein einfacher ist. Wahrend das Greifbar-
machen eines Bildes, sowohl mit den Augen, als auch mit der Hand scheitert, treten
beide Erkenntniswege auseinander. Unter der Metapher >Hand« werden im Folgenden
Berithrungen im weitesten Sinne verstanden; sie zielt auf die Bilderfahrung als eine
Bildgenese, metaphorisch auf das Malen des Bildes. Die >Augen« stehen metaphorisch
fiir das Erkennen und Gegeniiberstellen oder Betrachten des Bildes.

187 Neben der horizontalen Teilung der beiden Bildebenen, die Bild und Betrachter voneinander ab-
hebt, erscheinen die Bildhilften nochmals durch eine vertikale Linie voneinander getrennt. Die
Seite, auf der sich Narziss abstiitzt, erscheint in einem Kontrast zur anderen Seite, in der Hand
und gespiegelte Hand bereits im Wasser miteinander verschmolzen sind.

188 Vgl. JONAS, HANS: »Homo Pictor: Von der Freiheit des Bildens«, S.121.

189 Ebd., S.122.

am 14.02.2026, 09:21::

2N


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272

Ein Bild und sein Doppelganger

4.1.1 Die Kluft zwischen Sehen (Erkennen) und Beriihren (Erfahren)

Wie in der Erorterung der Konstruktionserfahrung Bild und Betrachter nicht ganz in
Deckung zu bringen sind, treten in der Bilderfahrung der Narziss-Darstellung zwei Bil-
der auseinander: das Bild, das iiber einen ausgedehnten Prozess erkundet, im wahrsten
Sinne des Wortes be-griffen wird und hieriiber verschwindet, sowie das Bild, das mit
seinem Anblick seinen Betrachter er-starren lisst. Neben der horizontalen Teilung, die
zwei ungleiche Bildhilften entstehen lisst, bewirkt die Unvereinbarkeit der Erkennt-
niswege den Eindruck einer zusitzlichen vertikalen Teilung des Bildes.

Sehen und Ertasten erweisen sich im Simultanbild als einander sich ausschlieRende
Erkenntniswege. Neben den unterschiedlichen Erlebensqualititen (erstarrt/verschmol-
zen) schliefRen sie sich auch auf einer logischen Ebene aus. In ihrer Gleichzeitigkeit wiir-
den sie den optisch-physikalischen Gesetzen widersprechen. Das Bild diirfte mit dem
Hineingreifen nicht mehr zu sehen sein. Das Sehen wiederum gerit in einen inneren
Widerspruch zwischen Anblick (Bild) und Vorstellung (Betrachter). An den verdeckten
Augen des Narziss wird ein »Sehen« vorgefiihrt, das einer Innen-Sicht gleichkommt
und das >manifeste« Bild eriibrigt. Dieses »Sehen« geht also ins Latente. Demgegeniiber
werden Berithrungen gezeigt, die das Bild manifestieren sollen, die es jedoch ebenfalls
zum Verschwinden bringen. In beiden Fillen — und dies verbindet die Erkenntniswege
wiederum-— erweist sich das Bild als unhaltbar (vgl. Konstruktionsproblem, Kapitel 3.3,
Teil I11).

Das wortwortliche Festhalten des Bildes, seine Vergegenstindlichung tritt in einen
Gegensatz zur Bildgenese. Bildgenese meint hier sowohl das Bildschaffen im engeren
Sinne, die Tatigkeiten der Hand, als auch die Bildwahrnehmung, das Festhalten des Bil-
des mit den Augen. Das Sehen fithrt in ein Starren, dass dem Prozess, dem Berithren
bzw. Berithrt-Werden durch das Bild entgegensteht. Die Methoden, >Sehen und Berith-
ren¢, machen auf Prozesse/Unhaltbarkeiten aufmerksam, die dem >Anblick, der phy-
sischen Prisenz des Bildes widersprechen und letztlich Gegenstand und Methode sei-
ner Erkundung auseinanderfallen lassen. Dieses Entgleiten beschreibt die Grenzen von
Erkenntnis, die besonders in seinem Zug aufs Ganze auffillig werden. An der bereits
erwihnten Zeichnung des Lodovico Cardi weist Derrida auf das verschobene Verhiltnis
von »Augen« und >Hand« des Narziss hin und verdeutlicht, dass das Bilderschaffen ein
(kurzfristiges) Wegsehen, ein Absehen vom Gegenstand erfordert.’°** Das Zeichnen
gehe aus einer grundsitzlichen Blindheit hervor und die Hand agiere wie als prothe-
senhafter Ersatz fiir das eingeschrinkte Sehen des Malers/Zeichners. Der von Derrida

190 Bliimle geht der Frage nach, warum Jacques Derrida ausgerechnet eine Narziss-Darstellung (von
Lodovico Cardi), also ein Spiegelmotiv, fiir seine Ausstellung im Louvre unter dem Titel des gleich-
namigen Buches »Aufzeichnungen eines Blinden. Das Selbstportrat und andere Ruinen«auswahl-
te. Die Narziss-Darstellung sei insofern passend, so Bliimle, da in der Zeichnung das Unsynchrone
der Tatigkeiten der Hand und des Auges sichtbar wiirden. Wie auch in der Bildbeschreibung von
Lypp fasst Bliimle die Zeichnung metaphorisch als das verschobene Verhiltnis des Malers zu sei-
nem Modell auf.

191 Auch in der Vorstellung, als Bildgenese bzw. Vergegenwartigung des Bildes verstanden, lebt ein
solches kurzfristiges Absehen vom Gegenstand. Nach Merleau-Ponty bedingt dies grundsatzlich
den Zugang zur Welt.

am 14.02.2026, 09:21::


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

beschriebene Narziss ist Maler/Zeichner und Betrachter zugleich. Im Ausstellungskata-
log der gleichnamigen Ausstellung, »Aufzeichnungen eines Blinden. Das Selbstportrit
und andere Ruinen« im Louvre (26.10.1990-21.10.1991) heif3t es:

»Die Ruine lasst Sie etwas sehen, weil sie ihnen nichts vom Ganzen zeigt und um lh-
nen nichts vom Ganzen zu zeigen. Die Ganzheit oder Totalitat wird sofort gedffnet,
durchbohrt, durchléchert: Maske jenes unmoglichen Selbstportrits, dessen Signieren-
derversucht, sich darin wiederzuerlangen. Nachdenkliches Gedachtnis und Ruine des-
sen, was im voraus vergangen ist, Trauer und Melancholie, Gespenst des Augenblicks
(stigmé) und des Stilus, dessen Spitze den blinden Punkt eines Blicks berithren mdch-
te, der sich in die Augen blickt und nicht weit davon entfernt ist, so tief in sie zu bli-
cken, dass er am Ende vor lauter Hellsichtigkeit die Sehkraft einbiisst. Ein Augen-Blick
ohne Dauer, >in dessen Verlauf< der Zeichner so tut, als starrte er in das Zentrum des
blinden Flecks. Selbst wenn nichts passiert, wenn kein Ereignis stattfindet, macht sich
der Signierende blind fiir den Rest der Welt. Doch unfihig, sich selbst direkt zu se-
hen —blinder Fleck oder transzendentaler trait— betrachtet er sich selbst blind(lings),

strapaziert seine Sehkraft bis zur Erschépfung des Narzissmus.«'%?

4.1.2 Die Mittelstellung des Bildes zwischen Erfahren (>Beriihrenc)
und Erkennen (>Sehenc)

Das Entgleiten dessen, was der Betrachter mit seinen Augen und einer Hand zu fassen
sucht, zeigt aber nur eine Seite der Bilderfahrung mit dem Narziss-Bild. Sie miindet in
einem erstarrten Schauen. Die Erkenntniswege des Sehens und Ertastens werden auch
in ihrem Zusammenwirken deutlich.’® Was sich im Simultanbild ausschliefit (Bildpa-
radoxon) erweist sich im Nacheinander als sinnvoll. Dieses Nacheinander ist zugleich
synonym fir den Prozess der Bildbetrachtung, in welchem das mit den Augen Festge-
haltene in Bewegung gerit und sich transformiert. Bezogen auf die Konstruktionser-
fahrung veranschaulicht dieser Vorgang die unaufldsliche Verbundenheit von Bild und
Betrachter, die letztlich dazu fiihrt, dass sich kein Bild gegeniiberstellen lisst.

Diese Verbundenheit (zwischen Seh- und Tastsinn) stellt Merleau-Ponty in seinem
Standardwerk, Phinomenologie der Wahrnehmung, grundsitzlich fiir Wahrneh-
mungsprozesse heraus. Und zugleich betont er die Reflexivitit des Vorgangs. Reflexiv
ist nach Merleau-Ponty die Wahrnehmung als solche, wenn ein Mensch >sich sehend
sehe« oder >sich berithrend beriihre«. Darin ist der Wahrnehmende sowohl Subjekt wie
Objekt seiner Wahrnehmung gleichermafen. Sehen und Berithren sind Sinnestitig-
keiten, die Merleau-Ponty in ihrem untrennbaren Zusammenwirken beschreibt. Dieser
Gedanke folgt konsequenterweise aus der Beschreibung des >Sehensc. Das >Sehen«
geschieht nicht wie von auflen, also unangebunden zum Koérper. Der Betrachter kann
sich die Welt nicht gegeniiberstellen, da er in den Worten von Merleau-Ponty »in dem
Gewebe der Welt gefangen« und sein Korper zu den Dingen der Welt zdhlt.

192 DERRIDA, JACQUES: Aufzeichnungen eines Blinden. Das Selbstportrit und andere Ruinen, Miinchen: Fink
1997, S.73.

193 Dieses Zusammenwirken von Augen und Hand verdeutlicht, warum die Charakterisierung von
Narziss mal als Maler, dann wieder als Betrachter unentschieden bleibt.

am 14.02.2026, 09:21::

273


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274

Ein Bild und sein Doppelganger

»Das Ritsel besteht darin, dafR mein Leib zugleich sehend und sichtbar ist. Er, der alle
Dinge betrachtet, kann sich zugleich auch selbst betrachten und in dem, was er dann
sieht,>die andere Seite«seines Sehvermogens erkennen. Er sieht sich sehend, er betas-
tet sich tastend, er ist fiir sich selbst sichtbar und spiirbar. Es ist ein Selbst, das nicht
vermittels einer Transparenz wie das Denken alles Erdenkliche in sich selbst aufnimmt,
es als Denken konstituiert, in Denken verwandelt, sondern ein>Selbst«durch eine Be-
troffenheit, einen Narzifmus, eine Verkniipfung von dem, der sieht, mit dem, was er
sieht, und von dem, der berihrt, mit dem, was er beriihrt, von Empfindendem und
Empfundenem —ein >Selbstcalso, das zwischen die Dinge gerat, das eine Vorder- und
eine Riickseite, eine Vergangenheit und eine Zukunft hat...<'%*

Diese Seite des >NarzifSmus«, die Merleau-Ponty beschreibt, um die Reflexivitit der
Wahrnehmung zu veranschaulichen, erscheint geradezu durch das Narziss-Bild mit
den simultanen Titigkeiten des Sehens und Berithrens veranschaulicht. Durch diese
Verkniipfung in der Wahrnehmung vermag das Bild nicht ginzlich gegeniiberzutre-
ten; es zeigt sich auf beiden Betrachter-Ebenen mit dem Betrachter verwoben. Zudem
offenbart es das (Selbst-)Betrachten als einen sinnlich-nahen und Kérper-gebundenen
Vorgang. Nach Merleau-Ponty hat jedwede Vergegenstindlichung von Welt, darunter
auch eine Bildmanifestation, eine solche korperliche Dimension. Ein »Ding« befindet
sich danach immer »am Endpunkt meines Blicks und allgemein meiner Erkundung,
die durch den Kérper hindurch geht.'

Die Bilderfahrung umfasst die Materialitit des Bildes in seinen haptisch-sinnlichen
Qualititen und reflektiert damit den Vorgang des Bildersehens, der sich nicht ganz von
dem isolieren lisst, was unter >Einfithlung« zu verstehen ist und metaphorisch das Be-
rithrtwerden des Betrachters meint. Dass dies wortwortlich zu verstehen ist, offenbart
die dargestellte Hand-lung im Bild, die Hand im Wasser. Zugleich wird die Undeut-
lichkeit des (Spiegel-Bildes) mit der Hand im Wasser verkniipft. Sie bewirkt, die Un-
deutlichkeit des Bildes als (s)ein Schwinden aufzufassen. Das Hineingreifen ins Wasser
erscheint zeitlich versetzt zum Ansehen des Bildes, so als wiirde das Bild mehrere Mo-
mente, die Titigkeiten des Sehens und Ertastens, in zeitlicher Versetzung zeigen. In
dieser Weise bewiltigt der Bildbetrachter den Widerspruch des Bildes, dass etwas zu
sehen ist, das so nicht zu sehen sein diirfte. Denn in einen Prozess iiberfiihrt, wiirde
sich der Eindruck der Inkongruenz des Simultanbildes auflésen (vgl. Umgangsformen
unter Kapitel 4 von Teil III).

Auf Erkenntnis bezogen lisst sich das Begriffspaar >Berithren und Sehen< auf die
hiufig voneinander abgegrenzten Sphiren, die der Erfahrung und die der Erkenntnis,
beziehen. Erfahren meint ein >Be-greifen< im engeren Sinne, das den Prozess erfor-
dert und ein Bild, als Festlegung verstanden, zum Schwinden bringt. Dies ersetzt nicht
das>Sehens, verweist aber auf ein eingeschrinktes Sichtfeld und die Notwendigkeit er-
ginzender Berithrung. Berithrung meint auf Darstellungsebene ein wortwortliches Be-
rithren des Bildes durch den Betrachter im Bild und im tbertragenen Sinne, dass der

194 MERLEAU-PONTY, MAURICE: »Das Auge und der Geist (1961)«, Das Auge und der Geist. Philosophische Es-
says, Darmstadt: Meiner-Verlag 2003, S. 279-280
195 MERLEAU-PONTY, MAURICE: Das Sichtbare und das Unsichtbare (1964), S. 21-22.

am 14.02.2026, 09:21::


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

196

auflenstehende Betrachter von etwas berithrt wird, das ihn angeht.™® Berithrung meint

in epistemologischer Hinsicht ein Be-greifen und betont die Teilhabe des Betrachters
am Betrachteten bzw. die Teilhabe des Forschers an seinem Forschungsgegenstand.'®”
Dieser verliert durch die Teilhabe/den Prozess der Erkundung seine als fest umrissen
geglaubten Grenzen, ebenso wie sich das Objekt der Erkundung nicht ganz abgren-
zen ldsst. Gleichzeitig fithrt das gemalte Narziss-Bild dem Betrachter seine Haltbarkeit
vor Augen. Es basiert auf einem anderen Bildmedium, zeigt sein Fortbestehen als Ma-
lerei und steht aufierhalb vom Betrachter. Diese Gegenbewegung, das Sehen oder Ge-
geniiberstellen des Bildes, tritt als Bedingung des Prozesses der Bildbetrachtung auf.
Auf Erkenntnis allgemein bezogen, wird das Gegeniiberstellen und Ablésen des Gegen-
stindlichen vom Prozess seiner Erkundung zu einer zweiten Bedingung von Erkennt-
nis.

So wie Anblick und Vorstellung, synonym fir das Bild-Betrachter-Duo, mal in einen
Gegensatz treten, mal verbunden erscheinen, so gehen auch die Methoden der Bildex-
ploration zwischen Sehen und Berithren hin und her. Mal fihlt sich der Betrachter in
den Betrachter des Bildes ein und nimmt notgedrungen Anleihen bei sich; mal versucht
er sich streng analytisch nur auf das zu berufen, was sich als Bilddarstellung im engeren
Sinne beschreiben lisst. Die Narziss-Darstellung fithrt diese Explorationswege jeweils
an ein Extrem und dem Betrachter die Kehrseite eines einseitigen Weges des Erkennens
in den Polen des Verschmelzens und Erstarrens vor. Das Erstarren, das das Starren als
gebanntes Anschauen im Wort fithrt (Augen), tritt bei diesen Erkenntniswegen in einen
Kontrast zum Verschmelzen als eine Extremform des Berithrens (Hand).

Damit nimmt die Narziss-Darstellung implizit eine kritische Position gegeniiber
der tradierten Trennung von Erfahrung und Erkenntnis ein: Sie zeigt, wie sich Erfah-
ren und Erkennen wechselseitig bedingen und doch in der Unhaltbarkeit eines Bildes
miinden. Das Narziss-Bild fithrt seinem Betrachter vor Augen, dass er nichts erkennen
kann, ohne sich vom Gegenstand in irgendeiner Weise >rithren< zu lassen. Ein Be-grei-
fen als sinnliche Erfahrung allein geniigt jedoch nicht, wenn sich der Gegenstand dann
nicht mehr von aufien besehen lisst. Und umgekehrt ist kein Erkennen, das Sehen von
Dingen moglich, ohne in den Ausstauch mit dem Gegenstand zu kommen. Das Narziss-
Bild weist damit auf allgemeine Methoden der Erkenntnis und ihre Kehrseiten hin. Und
hier schlief}en die Forderungen an Methode zur Exploration eines Bilderlebens an die
Erkenntnisse aus der Erlebensrekonstruktion an. Erinnert sei an die Beschreibung eines
Mittelweges zwischen einer mitbewegenden Methode, die bei Goethe in das Extrem des
Identisch-Werdens (Verschmelzens) miindet und einem gegenstandsbildenden, rekon-
struierenden Vorgehen, das jedoch nicht kiinstlich werden darf, um der Lebendigkeit

des Gegenstands (Erstarren) gerecht zu werden (vgl. Teil II, Kapitel 1.1.1.).% Zugleich

196 Diese Seite des Bildes ist analog zum ausgedehnten Prozess einer Bildbetrachtung, in der sich
ebenfalls, in der Auseinandersetzung mit dem eigenen Selbstbild, mit Vergangenem und Zukiinf-
tigem das Bild wie eine lebendige Cestalt transformiert.

197 Verwiesen sei auf die genetische Epistemologie Jean Piagets, der in den kontinuierlichen Pro-
zessen der Assimilation und Akkomodation belegt, dass sich zwischen Erkenntnis-Subjekt und
Erkenntnis-Objekt keine scharfe Linie ziehen lasst.

198 Andieser Stelle sei nochmals auf den Zusammenhang der beiden Grundkomplexe, Wahrheit und
Tauschung, Einheit und Teilung, verwiesen, die sich durch die Erzéhlung des Narziss-Mythos nach

am 14.02.2026, 09:21::

275


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276

Ein Bild und sein Doppelgénger

erweist sich das Bild als erkenntniskritisch, da die verschiedenen Erkenntniswege im-
mer etwas offenlassen oder im Dunkeln halten. Die Narziss-Darstellung fithrt uns an
einem Bild vor Augen, dass sich die Methode nicht, zumindest nicht ganz mit dem Ge-
genstand deckt. Gleichzeitig macht sie auf die Entwicklungsbedingungen des Gegen-
stands (Bild) aufmerksam, ohne die es den Gegenstand nicht geben kann. Gegenstand
und Methode konstituieren sich wechselseitig, ohne selbstidentisch zu werden.

4.2 Das erkenntniskritische Potential des Narziss-Bildes

Das Narziss-Bild leistet in der Bildexploration eine empirische Basis fiir Theorien, die
auf unterschiedliche Weise dem Erkenntnisvermogen eines reflexiven, ich-gesteuerten
Bewusstsein widersprechen. Das Bild als Erfahrungsmedium macht auf den Ubergang
von Erfahren und Erkennen aufmerksam und regt zu einer Reflexion der, in der Philo-
sophiegeschichte vielfachen separierten Erkenntniswege an. Es klirt den Bildbetrach-
ter im Erfahrungsprozess iiber den illusionistischen Charakter des reflexiven Bewusst-
seins auf, das meint sich vollumfinglich umfassen zu kénnen, indem es ein Verriicken,
Entgleiten oder Verschwinden in Szene setzt. Die Fiktionalitit des Bildes, der Wunsch
einer Haltbarmachung und zugleich die Erfahrung des Unhaltbaren und Prozessualen
verweist auf grundlegende Fragen wissenschaftlicher Erkenntnis (1).

Im Konstruktionskern der Bilderfahrung manifestiert sich das Bild-Betrachter-
Verhiltnis in seiner unauflgslichen Verstrickung. Denn das Sehen eines Bildes ldsst
sich nicht ginzlich von dem Wissen iiber Dinge und den Vorstellungen des Betrachters
abgrenzen und zugleich verdeutlicht das Bild einen »Riss der zwischen Bild und Wirk-
lichkeit, der sich nach Didi-Hubermann nie ganz schlief}en lasse und simtliche Bilder
durchziehe.'”® Das Narziss-Bild widerspricht damit der Vorstellung von Erkenntnis als
einer rein abbildenden, die Wirklichkeit wiederholenden Funktion sowie der Wirklich-
keit als einer vom Betrachter unabhingigen Gegebenheit. Zugleich reflektiert es die
Grenzen von Erkenntnis als die Unméglichkeit, sich die Welt gegeniiberzustellen (2).
(Selbst-)Erkenntnis vollzieht sich nicht ohne Anschauung im wértlichen Sinne, welche
sich nochmals auftrennt in ein Sehen und Vorstellen, und die nicht ohne ein Begreifen
im haptischen Sinn moglich ist. Und zugleich bleiben oder entstehen, dies macht das
Narziss-Bild anschaulich, iiberall Liicken. Es lisst das Bild als ein Versuch aufs Ganze
zu gehen, in den Worten von Derrida zur »Ruine« werden.

4.2.1 Zum Verhaltnis von Wahrheit und Tauschung, Spiegel und Schatten
Die besondere Leistung des Narziss-Bildes als Erkenntnismedium kann darin gesehen
werden, dass ihm nicht nur eine implizite Kritik an einseitigen Erkenntniswegen (Me-

Ovid ziehen. Auch im Narziss-Mythos geht es um einen Frevel, der sich analog zum Ganzheits-/
Schépfungsanspruch des Bildes lesen lasst. Narziss darf nicht (nur) sich selbst geniigen und erfiahrt
in der Spiegelszene sowohl die Tauschung (er ist es selbst), als auch eine unauflosliche Trennung
von sich (er kann sich nicht greifen). Beide Wege der Exploration, auch als Erkenntniswege zu
verstehen, scheitern: Der Anblick tiuscht (Erkennen<) und fithrt von lebendigen Beziigen weg und
die Berithrung (-Begreifen<) konfrontiert mit der Verganglichkeit der Erscheinung.

199 Vgl. DIDI-HUBERMANN, GEORGES: Bilder trotz allem (2003), (ibers. von. GEIMER, PETER, Miinchen:
Fink 2007 (Bild und Text), S. 224.

am 14.02.2026, 09:21::


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

thoden) und an einseitigen Gegenstandsbestimmungen entnehmen lisst, sondern dass
es in selbstkritischer Manier auf seine Grenzen und Kehrseiten als Erkenntnismedium
hinweist. Im Folgenden und in Fortsetzung zu Kapitel 1.3., ein Spiegel(-Bild) und sein
Schatten, wird das Verhiltnis nun aus erkenntnistheoretischer Perspektive diskutiert.
Ein vergleichender Blick in zwei Erkennensmythen, dem Hohlengleichnis von Platon
und dem Narziss-Mythos vertieft den Zusammenhang der im Narziss-Bild anschaulich
werdende Schattenseite von Erkenntnis.

Der Narziss-Mythos weist in der Frage nach Erkenntnis eine grofRe Ahnlichkeit zum
platonischen Hohlengleichnis auf. Dies betrifft u.a. die Wirkqualititen der Bannung.
So wie sich Narziss auch nach der Erkenntnis, dass es sich um ein Bild handelt, von
diesem nicht l6sen kann, sind es bei Platon in einer Hohle gefesselte Bildbetrachter, die
einer Tauschung anheimfallen und die, selbst nach dem Erblicken des >Wahrens, den
Bildtiuschungen verhaftet bleiben.

»Wenn einer entfesselt ware und gezwungen wiirde, sogleich aufzustehen, den Hals
herumzudrehen, zu gehen und gegen das Licht zusehen und, indem er das tite, immer
Schmerzen hitte und wegen des flimmernden Glanzes nicht recht vermochte, jene
Dinge zu erkennen, wovon er vorher die Schatten sah, was meinst du wohl, wiirde er
sagen, wenneiner[...] ihmjedes Voriibergehende zeigend, ihn fragte und zu antworten
zwinge, was es sei? Meinst du nicht, er werde ganz verwirrt sein und glauben, was er

damals gesehen, sei doch wirklicher als was ihm jetzt gezeigt werde?«*°°

Wie bei Ovid wird die visuelle Tiuschung in der Hohle noch durch eine akustische T4u-
schung, einen Widerhall von Ténen aus der >realen Welt, untermauert. Im Vergleich der
beiden Erzihlungen fillt auf, dass die Tiuschung, die sie beschreibt, nicht dem Bild-
medium vorbehalten ist. Sie beruht nicht auf ihm, sondern auf einer spezifischen Form
der Wiederholung des Gleichen, das fiir das >Wirkliche« gehalten wird. Die spiegelnde
Wasserfliche, die erscheinenden Schatten und der Widerhall des Echos eint zudem ihre
Eigenschaft als Naturerscheinung. Vereinfacht lasst sich sagen: Spiegel und Schatten
(als Naturerscheinungen) tiuschen gleichermaflen. Sie sind in der Ovid-Quelle sogar
synonym gesetzt (vgl. Kapitel 1.3.).

Das Narziss-Bild bringt den Zusammenhang von Spiegel und Schatten bezogen auf
Erkenntnisprozesse besonders deutlich zum Vorschein. Es zeigt, wie das Sichtbare das
Unsichtbare bedingt; ein Sichtbarmachen die Fragmentierung/Ausloschung befordert,
der strahlende Spiegel einen Schatten wirft. Wahrend der Spiegel noch den Augenblick
einzufangen sucht, stellt sich bereits Verginglichkeit ein. Gleiches gilt fir jede Form der
Sichtbarmachung durch ein kiinstlerisches Bild. Es verdeckt nicht nur, indem es sicht-
bar macht, sondern zeigt all« dasjenige, das an dieses Sichtbare gekniipft ist, iiblicher-
weise aber im Verborgenen wirkt (vgl. Kapitel 3.1.3., Der schwarze Seins-Grund und
die Kunstlichkeit der Figur). Wihrend sich bei Platon die Schattenprojektion als tiu-
schende Erscheinung vom wirklichen Sein abhebt, wird der Schatten im Bilderleben zu
einer Bildrealitit auflerhalb des Bildlichen. Er beansprucht gegeniiber dem Idealbild,
das ebenfalls in der Bildbetrachtung belebt wird, einen hoheren Erkenntnisgehalt. Sei-
ne Tduschung — und hier zeigt sich die Nahe zwischen dem platonischen Urbild und

200 PLATON: Der Staat, iibers. von. SCHLEIERMACHER, FRIEDRICH, Darmstadt: Schirner 1971, S. 515¢-d.

am 14.02.2026, 09:21::

271


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278

Ein Bild und sein Doppelgénger

dem Idealbild im Bilderleben - liegt gleichermafien in der Ganzheitsvorstellung, die
eine Einschluss-/Ausschlussgestalt erzeugt und darin das >Andere« negiert.?°*

Die Narziss-Darstellung zeigt die Bildgenese als ein nicht-gelingendes Festhalten,
das im doppelten Sinne reflektiert. Die Verginglichkeit der sinnlichen Erscheinungen,
die im Bild u.a. als ein Schwinden dargestellt ist, tritt gegeniiber dem vergeblichen Fest-
halten des Bildes als Realitit hervor. Das Prozessuale/Vergingliche avanciert gegeniiber
dem Wunsch nach Einheit und Verfestigung dessen, was sich als >Ich« darstellt, zu ei-
ner Realitit auflerhalb des Bildlichen. In dieser Hinsicht ist die Narziss-Darstellung er-
kenntniskritisch — denn sie macht auf die Liicken aufmerksam, die ein sich selbst fest-
halten wollendes Bewusstsein evoziert: als Bild, als Ich, als Bewusstsein. Auf Erkenntnis
allgemein bezogen, bringt das Narziss-Bild zur Anschauung, dass sich ein Erkenntnis-
inhalt nicht vollstindig von Erkennens-Prozessen isolieren lisst. Eine Erkenntnis, die
das Bild hervorbringt, lautet: das Sich-Selbst-Sehen erfordert Ausschliisse, die wie ein
Schatten verfolgen (kdnnen). Der Betrachter kann somit diesen Schattenseiten begeg-
nen. Er ist in diesem Vorgang kein blof3er Betrachter mehr, sondern involviert, wihrend
sich das Bild, auf das er schaut, stetig transformiert.

Das Narziss-Bild zeigt sich, indem es auf seine eigenen Grenzen verweist, in selbst-
reflexiver Manier erkenntniskritisch. Es impliziert eine Bildkritik, die sich als Erkennt-
niskritik lesen lisst, und bezieht sie auf das eigentiimliche Faktum, dass die Narziss-
Darstellung diese Kritik bildlich in Szene setzt. Darin verweist es auf seine besondere
Qualitit als Kunst, die es von anderen Bildern (z.B. dem narzisstischen Bild des primi-
ren Stadiums) unterscheidet. Indem es mittels seiner ikonischen Differenz zwei Bilder
voneinander abhebt und die Grenzen des Bildes als Erkenntnismedium in einem Bild
zur Anschauung bringt, behauptet es sich als ein Medium der Erkenntnis. In dieser Wei-
se unterscheiden sich die Spiegeldimensionen (Malerei/optischer Spiegelung) vonein-
ander. Die tiuschenden Naturerscheinungen im Hohlengleichnis und Narziss-Mythos
sind von anderer Art, da in ihnen keine Behandlung der Spiegelthematik stattgefun-
den hat.

Nur vordergriindig bestatigt das Narziss-Bild die tiuschenden Qualititen, die Bil-
dern in der Tradition einer Bildprojektion bei Platon (Schatten) zugesprochen und wor-
tiber sich in den metaphysischen Philosophien ein Riickzug auf das >sDenken< begriin-
det. Es setzt diese Tiuschung sogar in Szene, indem es die Fliichtigkeit (Unhaltbarkeit)
und Ungleichheit der Erscheinung (Bild) darstellt. Gleichzeitig tibt die Bilddarstellung
Kritik an Formen von Erkenntnis, die Ausschluss und Riickzug als Erkenntnisweg for-
dern und somit implizit am cartesischen Cogito.

4.2.2 Die bildinterne Kritik am reflexiven Bewusstsein

Die Meditationen von Descartes sind wohl der in der Philosophiegeschichte prominen-
teste Versuch einer Wahrheitsfindung iiber die Reflexion in Form eines volligen Riick-
zugs auf das Denken. Das Denken avanciert zu einer Seinsversicherung und sein Bezug
zum Ich zu einer einzigen Gewissheit. Dieses reduktionistische Vorgehen ist in meta-
physischer Tradition immer schon einer Erkenntnisauffassung, die sich auf die Welt in

201 Die Idee (Platon) oder das Urbild sind mit dem Idealbild sicherlich nicht synonym.

am 14.02.2026, 09:21::


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

seiner Erscheinungsvielheit stiitzt, entgegengestellt. Das Bild zihlt sowohl zur erschei-
nenden und gegenstindlichen Welt, wie auch zur Vorstellungswelt. Aufgrund dieser
Mittelstellung fillt auf das Bild der Verdacht zu tduschen. Weder lisst sich an ihm ein
sreines< Faktum isolieren, noch ist es ein >reiner¢, vom Sinnlichen befreiter Gedanke,
der im Bild zur Anschauung kommt. Die Qualitit des Ubergangs zwischen der erschei-
nenden Welt, die ich >sehen< kann und den Vorstellungen, die dieses Sehen lenkt und
auf Bilder richtet, wurde in der Bilderfahrung nicht nur belebt, sondern in seinen Wi-
derspriichen und seiner sinnlichen Dimension erfahren.

Die Blicktheorien/Seinsontologien, die im zweiten Kapitel des Reflexionsteils vor-
gestellt wurden, widersprechen, ob als phinomenologische, gestaltpsychologisch-mor-
phologische oder psychoanalytische Gegenstandsbildung, sowohl den methodischen
Paradigmen der cartesischen Meditationes, als auch dem cartesischen Cogito, das sich
vollumfinglich zu erblicken meint. Hier noch einmal zusammengefasst: In phinome-
nologischer Manier beschreibt Sartre ein Blickgeschehen in realen Momenten des Bli-
ckens und Erblickt-Werdens. Er widerspricht der Moglichkeit einer Selbsterfassung
durch den Blick im Sinne des reflexiven Bewusstseins mit der Beobachtung, dass ein
Subjekt nicht zugleich sein Objekt-Anderer sein kénne. Um das Sein zu erfahren, be-
diirfe es eines realen Anderen, der die eigene Welt dezentriert bzw. zu einem Abflie-
fen bringt.%°* Auf Erkenntnis allgemein bezogen ist nach Sartre keine solche (absolu-
te) Auenperspektive moglich; das >Ich« als Seinseinheit, die auf sich zu schauen ver-
mag, eine Illusion. Lacan geht in seiner Kritik am reflexiven Bewusstsein soweit, die
Bewusstseins-Philosophien mit dem illusionistischen narzisstischen Stadium gleichzu-
setzen. In diesem »Ego- oder Cogito-Zentrismus« falle dann ein Verdacht auf die Welt,
diese sei nichts als seine Vorstellungen. Das >sich sich sehen zu sehenc sei ein »Taschen-
spielertrick« und tiusche iiber eine grundlegende Blickabhingigkeit hinweg.2®* Dieser
wiederum liege eine Begehrensfunktion zugrunde, die das Subjekt primir zu einem
»erblickten« Wesen (in einem Feld des Begehrens) mache. Lacan spricht hier auch von
der »Priexistenz des Blicks« als Urphinomen menschlichen Daseins.>®* Das Subjekt
ist nach Lacan also nicht nur durch zum gréfiten Teil unbewusste Strebungen, die es
nicht tberblickt, geprigt, sondern Teil eines Feldes, dem es angehort und von dem es
sich nicht scharf abgrenzt. Die morphologische Konzeption des Seins nach Salber be-
schreibt ein im Bauplan der Natur enthaltenes Verwandlungsprinzip, in welchem die
Entwicklungen zu einem >Anderen< hin bzw. die Tendenz des Anderswerdens nicht von
dem zu trennen ist, was sich zu einer Gestalt formiert. Das in einem fixierten Den-
ken eingeschlossene Ich stellt im Ausschluss dieses Verwandlungsprinzips und im Aus-
schluss der Welt aus dieser Perspektive somit eine Illusion dar (vgl. auch Kapitel 1.2.3.,
Der Subjektbegriff in der Morphologie, Teil II).

Schliefilich hilt auch aus erkenntnistheoretischer Perspektive das cartesische Co-
gito, das eine Seinsgewissheit aus einem fixierten Denken als reflexiven Bewusstsein
behauptet, einer logisch-dialektischen Auseinandersetzung bei Hegel nicht stand. Die

202 Vgl. Kapitel »Der Blick« SARTRE, JEAN-PAUL: Das Sein und das Nichts (1943), S. 457-538.
203 Vgl. LACAN, JACQUES: »Die Anamorphose (1964)«.
204 Vgl. LACAN, JACQUES: »Die Spaltung von Auge und Blick (1964)«.

am 14.02.2026, 09:21::

279


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

280

Ein Bild und sein Doppelgénger

implizite Erkenntniskritik des Narziss-Bildes ldsst sich hieran in zwei Aspekten ver-
deutlichen. Zum einen zeigt Hegel, wie der Prozess des Denkens als sein Bestandteil
der Denkgestalt immanent ist, wodurch sich keine Erkenntnis als solche >objektiviert«
oder quasi >von aufden« von den Vorgingen der Erkennensprozesse isolieren lisst. In-
dem das Narziss-Bild vor Augen fiihrt, dass das Festhalten eines Bildes letztlich nicht
gelingt und in einen Gegensatz zum Prozess der Bildbetrachtung gerit, erweist es sich
als erkenntniskritisch. So lisst sich das >Kennen< im >Er-kennenc als ein Erinnern ver-
stehen, das im Zeichen des Festhaltens eines Bildes steht. Und auch in der anderen
Richtung meint Erkennen eine jihe Konfrontation mit dem sinnlich Erscheinenden,
das sich jedoch als verginglich erweist. Zum anderen — und dies betrifft die Gestalt des
»Anderenc« - stellt Hegel heraus, wie ein >fiir sich sein< notgedrungen an ein »an sich sein«
gebunden ist bzw. wie ein So-sein ein Anders-sein dialektisch beinhaltet. Hegels Kri-
tik zielt dabei auf Trennungen ab, die das Wesen einer Sache von seiner Erscheinung,
das Ganze von den Teilen, das Allgemeine vom Besonderen abheben. Er kritisiert die
Abstraktheit der metaphysischen Entititen und setzt Unterscheidungen an die Stel-
le absoluter Trennungen.*°> Dies gilt gleichermafien fiir die Ich-Konstruktion — Hegel
spricht vom >Selbstbewusstsein< — wie fiir jedwede Ganzheitskonstruktion. Diese he-
gel'sche Denkfigur expliziert einen weiteren Aspekt der impliziten Erkenntniskritik des
Narziss-Bildes: Denn Einheit und Teilung treten im Bilderleben als aufeinander bezo-
gen, einander bedingend auf. Das Ganzheitserleben des narzisstischen Bildes erfordert
die Teilung; sie konstituiert das Ganze. Und zugleich ordnen sich die >Teile« nicht ein-
fach dem Ganzen unter, sodass sich das Besehene zu einem Ganzen schlieflen wiirde.
Hier kommt es zu einem Heraustreten aus dem vermeintlich Ganzen, zu Autonomisie-
rungen, Verriickungen.

Das Narziss-Bild fithrt in die Architektur der Bildgenese und lasst nicht nur die
Entstehung des Bildes tiber den Betrachtungsprozess nachvollziehen, sondern lotet die
Grenzen und Kehrseiten des Bildes als primires Erkenntnismediums aus. Es spielt ge-
radezu mit dem Begriff des Erkennens, der in einer Richtung der Philosophiegeschich-
te fiir das Denken unter Ausschluss der Sinnlichkeit reserviert ist. Interessanterweise
setzt das Narziss-Bild ein den Meditationen von Descartes analoges Riickzugsmoment
der Selbstbesinnung in Szene, das alle ablenkenden Momente aus der Szenerie verbannt
hilt. Mit dem SchliefRen der Augen — synonym fiir einen kontemplativen Moment der
Reflexion — entspinnen sich die Vorstellungen der Betrachter. Es verkniipft das Denken
als Ausschlussgestalt mit dem Vorstellungsbild. Darin verdeutlicht es die Betrachterab-
hingigkeit des Bildes und mit ihr die fehlende Objektivitit der Denk- oder Vorstellungs-
gestalt. So als liefRe sich die Welt in ihrer Erscheinungsvielfalt (Bildhaftigkeit) nicht aus-
schlieRen, so macht sich neben und in den Vorstellungsbildern immer auch das hierzu
inkongruente Bild im Bild geltend - stellvertretend fiir die Unvollstindigkeit, die das
gesamte Bild als Qualitit durchzieht. Diese Inkongruenz und Unvollstindigkeit erhilt
im Bilderleben schlieflich einen stirkeren Realititsanspruch.

Nach dieser Erliuterung der impliziten, bildinternen Kritik des Narziss-Bildes am
reflexiven Bewusstsein, werden nun aus entgegengesetzter Richtung tradierte Vorbe-

205 Vgl. SCHNADELBACH, HERBERT: Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1999), S.15.

am 14.02.2026, 09:21::


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

halte gegeniiber dem Bild/Bildlichen aus erkenntnistheoretischer Perspektive vorge-
stellt.

4.2.3 Skepsis gegeniiber dem Bildmedium in philosophischer Tradition

Die Vorbehalte gegeniiber dem Bild (als Erkenntnismedium) kommen grob aus zwei
Richtungen: Metaphysischer und Positivistischer Epistemologie. Ein Bild wird in sei-
ner Mittelstellung zwischen Anblick und Vorstellung, sowie zwischen den miteinan-
der interagierenden Sinnen, Tast- und Sehsinn, weder zu einem Untersuchungsgegen-
stand des Positivismus, noch zu einem Gegenstand, an dem sich Erkenntnisse gene-
rieren liefSen — also zu keinem, im Goethe’schen Sinne »gliicklichen Gegenstand« ihrer
Forschung. Obwohl ein Bild im engeren Sinne gegenstindlich ist, verweist es in sei-
ner Vielschichtigkeit sogleich auf Aspekte, die iiber seine physikalischen Eigenschaften
weit hinausreichen. Mit dem Entgleiten des >Objektiven< und der geringen Trennschir-
fe zu den Vorstellungen, die sich am Bild und im Bild entspinnen, lisst sich an ihm
kein eigenstindiges Faktum isolieren. Dass sich ein Bildmedium zudem in der Dar-
stellung mit zur Darstellung bringt, wie es u.a. Gadamer, Waldenfels und Boehm (s.0.)
betonen, schliefit es aus einer positivistischen Perspektive als Medium der Erkenntnis
aus — denn wenn nicht mittels, sondern im Bildmedium gesehen werde, dann mischen
sich damit die im Positivismus aufgetrennten Bereiche des >Subjektiven< und >Objekti-
ven<. Da ein kiinstlerisches Bild aber nicht im engeren Sinne abbildet, sondern darstellt
und die Darstellung wie bereits ausgefithrt die Vorstellung voraussetzt/belebt, mangelt
ihm aus positivistischer Perspektive die Eindeutigkeit. An ihm l4sst sich kein fest um-
rissener Gegenstand isolieren. Schliefilich ist mit der positivistischen Forderung nach
Objektivitit — sprich der Unabhingigkeit des Forschers (Betrachters) vom Forschungs-
prozess — durch das Hineinziehen des Betrachters ins Bild ein solches Medium als Er-
kenntnismedium ausgeschlossen. Im Bilderleben der Narziss-Darstellung wird dieser
konstitutive Zug des Bildes in der Verschmelzung anschaulich. Das Einswerden wieder-
um passt grundsitzlich nicht zu wissenschaftlichen Paradigmen, die von einer strik-
ten Subjekt-Objekt-Trennung ausgehen bzw. diese Trennung in der wissenschaftlichen
Praxis fordern. Lieflen wir umgekehrt das Narziss-Bild seine Positivismus-Kritik aus-
sprechen, so wiirde es beklagen, nur aus der Richtung des Gegeniibertretens des Bildes
betrachtet, also vereinseitigt zu werden. Es wiirde ein Denken in Verhiltnissen, sowie
den Gegenstandsauflgsenden Prozess der Betrachtung einfordern.

Die Bildkritik der metaphysischen Philosophien geht in eine ginzlich andere Rich-
tung. Sie misstraut nicht den (»subjektiven«) Vorstellungsgehalten und den Ideen, die
Bilder innewohnen bzw. beleben, sondern ihrer Erscheinung.206 Dabei operiert sie mit
verschiedenen Bildbegriffen, hierarchisiert sie oder trennt sie auf. Paradigmatisch ist
hier die Unterscheidung zwischen Abbild und Urbild, aber auch die strikte Trennung
zwischen den >gemachten< und den snatiirlichen« Bildern bei Platon. Die Frage, ob Bil-
der der Kunst das >Sein< verkérpern oder als Erscheinung sogar iiber dieses hinweg-
tauschen, bleibt bei Platon vom Einzelfall abhingig. Grundsitzlich bemingelt Platon
an Bildern (wie auch am geschriebenen Wort), dass sie verfestigend wirken kénnten.

206 Wie bereits erlautert, liegt dem die Hierarchie von Abbild und Urbild zugrunde, sowie die Tren-
nung zwischen dem Sein und dem Erscheinenden.

am 14.02.2026, 09:21::

281


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282

Ein Bild und sein Doppelgénger

Da Werke der bildenden Kunst (Statuen und Bildern) als Gestalteinheiten in Erschei-
nung treten, mangele es ihnen an Diskursivitit. Damit erschwerten oder hinderten sie
den Erkenntnisfluss und die geforderte Performativitit der Erkenntnisprozesse, die al-
lein den Zugang zu den Ideen als letzten Wahrheitsgrund ebnen kénnten.?®” In der
metaphysischen Philosophie von Platon bis Descartes verbindet sich auf eigentiimliche
Weise die Skepsis gegeniiber der sinnlichen Erfahrung und ihrer Verinderlichkeit mit
der Eigenart des Bildes, einen Moment festzuhalten. Bilder sind in der cartesischen
Terminologie Teil der »res extensa«, der ausgedehnten oder verinderlichen Dinge, und
gegeniiber den »res cogitans« ungeeignet, an ihnen zu letzten Gewissheiten zu gelan-
gen. Derartige Gewissheiten sind in metaphysischer Tradition dem Denken oder den
abstrakten Ideen vorbehalten.?°® Anders als bei Platon ist es bei Descartes insbesonde-
re der sinnliche Aspekt der Wandlung, der dem Bild als Erfahrungsgegenstand anhaftet
und es folglich als Erkenntnismedium ausschlief3t.

Die implizite Metaphysik-Kritik des Narziss-Bildes lisst sich als eine Kritik an den
aufgetrennten Bereichen des »Seins« und der »Erscheinung« verstehen. Die Narziss-
Darstellung widerspricht der cartesischen Trennung der >res extensa« (der Erfahrungs-
gegenstinden) von den sres cogitans< (Gedanken)— da Anblick (Bild) und Vorstellung
(Betrachter) miteinander verwoben sind. Am Narziss-Bild wird anschaulich, dass das
>Wesen« einer Sache, das in den abstrakten Ganzheitsvorstellungen gesucht wird, nicht
unabhingig von seiner >Erscheinung« ist und doch nicht in eins fillt.

Dem Bild die Erkenntnisfunktion abzusprechen, griindet — wie gezeigt —in einer
Richtung auf der Skepsis gegeniiber dem Spiirbarwerden des Imaginiren im Anschau-
lichen. Auf der anderen Seite richtet sie sich gegen seine Veridnderlichkeit als sinnli-
cher Erfahrung, sowie zugleich gegen seine Seins-Behauptung als materiales Gegen-
tiber, seine Mittelstellung zwischen >Augen und Hand«. Und obwohl Bilder als Gestalt-
Einheiten erscheinen, erlauben sie keine scharfe Trennung von Subjekt und Objekt.
Das Narziss-Bild bringt dies sehr deutlich in Form eines Erlebensprozesses zur An-
schauung.

Der positivistischen und metaphysischen Epistemologie stehen auf unterschied-
liche Weise phinomenologischen Forschungsparadigmen gegeniiber. In einer phino-
menologischen Auffassung sind zum einen die Erfahrensprozesse, darunter auch die
sinnliche Erfahrung, nicht strike von >der< Erkenntnis zu trennen. Zum anderen wider-
spricht sie einer klassischen Subjekt-Objekt-Trennung. Im Narziss-Bild werden diese
Paradigmen in besonderer Weise anschaulich, wobei es sie nicht nur verbildlicht, son-
dern in eine Erfahrung tiberfithrt. Das Bild stellt in diesem Sinne einen »gliicklichen
Gegenstand« der Phinomenologie dar.

207 Vgl. HELMES UND KOSTER (Hg.): Texte zur Medientheorie, Stuttgart: Reclam 2002, S. 28.

208 Im letztgenannten Aspekt der metaphysischen Bildkritik offenbart sich eine starke Nahe zum Bil-
derverbot der monotheistischen Religionen. Anstelle des Gottlichen, sind es Ideen (Platon) oder
sreine« Gedanken, mit denen Bilder in eine eigentimliche Konkurrenz treten kénnen (nicht miis-
sen). Das Bild, steht wie auch andere sinnliche Erscheinung unter Verdacht (iber das Wahre/
Wahrhaftige hinweg) zu tauschen.

am 14.02.2026, 09:21::


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

4.2.4 »Wesens-Schau« und Konstruktion von Wirklichkeit

Um zu zeigen, wie sich in der phinomenologischen Argumentation ein tradierter Bild-
begriff verindert, wird nochmals ein Blick in Platons Bildbestimmungen geworfen.
Platon bezeichnet die gemachten Bilder gegeniiber den Naturbildern (Spiegel, Schat-
ten) als Nachahmungen (griech. mimesis). Diese Nachahmungen variieren jedoch zwi-
schen dem, was er als Urbildnerei (griech. mimetike eikastike) und Einbildnerei (griech.
mimetike phantastike) bezeichnet.2®® Dem Gedanken liegt die Unterscheidung von
Sein und Erscheinung zugrunde. Das gemachte/kiinstlerische Bild konne als Abbild des
Urbildes einen Wesenskern treffen oder am Urbild vorbeigehen und als Erscheinung
von etwas Nicht-Existentem seinen Betrachter tiuschen. Es variiert in seiner Wahr-
haftigkeit - je nachdem, wie stark ein gemachtes Bild (Abbild) durch seine Ahnlichkeit
zur Idee am Urbild partizipiert.?’® Bei Gadamer und bei Husserl finden sich Versatz-
stiicke dieser metaphysischen Sicht auf das Bild. Allerdings kehrt sich das Verhiltnis
von Abbild und Urbild in phinomenologischer Manier um, wonach der Wesenskern
einer Sache an sein Erscheinen - etwa in der Darstellungsweise des Bildes — gebunden
ist. Die Umkehrung von Urbild und Abbild griindet zudem auf der Ontologie des kiinst-
lerischen Bildes, wonach dem Bild ein >eigenes«< Sein zugesprochen wird (s.o.).

»Daf das Bild eine eigene Wirklichkeit hat, bedeutet nun umgekehrt fiir das Urbild,
daf} es in der Darstellung zur Darstellung kommt. Es stellt sich selbst darin dar.«*"

Der Sinn des Bildes liege zudem in der Darstellung, die nicht mit einer Abbildung zu
verwechseln sei:

»Nachahmung und Darstellung sind nicht abbildende Wiederholung allein, sondern
Erkenntnis des Wesens. Weil sie nicht blofd Wiederholung, sondern >Hervorholung«

sind, ist in ihnen zugleich der Zuschauer [Betrachter] gemeint.<*'?

In der Nachahmung liege nach Gadamer ein »Erkenntnissinn« — denn »wer etwas nach-
ahmt, lift etwas da sein, was er kennt.«*"* Den Erkenntnisgehalt des Kunstwerks be-
griindet Gadamer mit Platon dariiber, dass es in der Mimesis zu einer solchen idealen
oder iiberindividuellen Wiedererkenntnis komme.?* Er riumt ein, dass dem Kunst-
werk dann (nur) ein Erkenntniswert zugesprochen werden kann, wenn »Erkenntnis des
Wahren Erkenntnis des Wesens« meint. Vereinfacht gesagt, wird dem Kunstwerk/dem
kinstlerischen Bild die Wesensschau zugetraut. In dieser Denkrichtung erfordert die
bereits erwihnte Umkehrung des Verhiltnisses von Abbild und Urbild sogar das kiinst-

209 Vgl. GONZEL, STEPHAN; MERSCH, DIETER (HG.): Bild. Ein interdisziplinires Handbuch, S. 4.

210 Vgl.ebd,, S.153.

211 GADAMER, HANS-GEORG: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik (1960),
S.145.

212  Ebd, S.120.

213  Ebd, S.118.

214 Vgl. ebd., S.120. »In Wahrheit ist in der Darstellung der Kunst Wiedererkenntnis am Werk, die
den Charakter echter Wesenserkenntnis hat, und das ist gerade dadurch, dafs Plato alle Wesens-
erkenntnis als Wiedererkenntnis versteht, sachlich begriindet worden.«

am 14.02.2026, 09:21::

283


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284

Ein Bild und sein Doppelgénger

lerische Bild als Erkenntnismedium: »So paradox es klingt: das Urbild wird erst vom
Bilde her zum Bilde — und doch ist das Bild nichts als die Erscheinung des Urbildes.«*!

Aus diesem Satz ldsst sich schliefien, dass Erkenntnis nach Gadamer bildabhingig
ist, da sie einer Vergegenwirtigung im Bild bedarf — dies jedoch nur unter der Pri-
misse, dass Erkenntnis das Auffinden und Veranschaulichen eines Wesenskerns meint.
Denn das Urbild, das in Bildern in Erscheinung tritt, verweise unmittelbar auf ein sol-
ches Allgemeines in der Variation der Erscheinungen. Diese neuplatonische Seinson-
tologie des Kunstwerks hilt am metaphysischen Terminus des Urbildes fest und iiber-
fithrt ihn in eine Phinomenologie. Sie trennt sich zudem von der tradierten Vorstel-
lung des Bildes als Abbild von Wirklichkeit. Nicht dadurch, dass es abbilde, sondern
dadurch, dass es darstelle, zeige das Bild einen, gegeniiber der Phinomenvielfalt in-
varianten Wesenskern einer Sache. Das Bild stellt eine Konstruktion von Wirklichkeit
dar, die nicht ginzlich unabhingig von dieser Wirklichkeit ist. In seiner Mittelstellung
zwischen der erscheinenden Welt und ihrer konstruktiv-abstrahierenden Ziige bleibt es
unentschieden. Darin, so die hier vertretene Auffassung, liegt eines seiner Potentiale
als Erkenntnismedium.

Dieser Wahrheitsbegriff von Erkenntnis hat seine Wurzeln in der Phinomenologie
Husserls. Sie ist, wie hier herausgearbeitet wird, im Kern eine Bildphidnomenologie.
Die Nihe zu Platons Erkenntnistheorie lisst sich verkiirzt im Auffinden des Eidos als
Erkenntnisziel verstehen.?*® Husserl, als ihr Begriinder, soll miindlich tiberliefert durch
Oskar Becker, in einem Vortrag gesagt haben, im kiinstlerischen Bild sei die »eidetische
Reduktion« »spontan erfiillt«.*”” Die »eidetische Reduktion« bildet einen Kernbegriff
und Schliissel Husserls im Ubergang seiner phinomenologischen Psychologie zur Tran-
szendentalphilosophie. Denn mit der Umsetzung der Epoché, der vorurteilsfreien und
vorbegrifflichen Sicht auf die Phinomene in ihrer Erfahrungsvielfalt, ist zunichst nur
eine Sammlung gegeben. Um in den philosophischen Bereich von Erkenntnis zu gelan-
gen, ist nach Husserl eine »ideierende Abstraktion« nétig. Gesucht wird »das sich in der

218 4ls ein Allgemeines oder Exemplari-

Variation notwendig durchhaltende Invariante«
sches, das die Einzelphinomene iibergreift. Auf diese Weise ldsst sich nach Husserl der
Wesenskern einer Sache (Eidos) tiber die gedanklichen Operationen der Epoché (Ent-
haltung) und der ideierende Abstraktion im Status der Reduktion finden. Die Nihe zu
Platon ist begrifflich mit den Termini der angestrebten »Wesensschau« uniibersehbar,
wihrend der Weg dorthin stark differiert und die sogenannte erscheinende Welt in
ihrer Phinomenfiille zur Grundlage nimmt. Husserl z3hlt das Kunstwerk zu den Er-
kenntnismedien, da sich in ihm durch Reduzierung/Einklammerung ein Wesentliches
zur Anschauung bringe. In vergleichbarer Weise, argumentiert Jonas das Bild als pri-
mires Erkenntnismedium: Dem Bildentwurf liege ein Ahnlichkeitssehen zugrunde, so-
wie eine notwendige (und nicht beliebige) Reduktion der Phinomenfiille auf einen be-

schrankten Bildraum. Im Verhiltnis zum Dargestellten miisse die Darstellung Aspekte

215 Ebd., S.147.

216 Der altgriechische Terminus Eidos bezeichnet gegeniiber dem Eikon (Abbild) das Wesen einer
Sache oder das»allgemeine Aussehenc.

217 Vgl. GADAMER, HANS-GEORG: »Bildkunst und Wortkunst«, S. 99.

218 HUSSERL, EDMUND: Phidnomenologische Psychologie (1925), S. 284.

am 14.02.2026, 09:21::


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

des Gegenstandes weglassen, diese verdichten oder anders erscheinen lassen. Das Bild
erzeuge ein Ahnlichkeitsverhiltnis zu dem, was es darstelle, und abstrahiere soweit vom
Gegenstandlichen, dass sich andere Perspektiven auf die Wirklichkeit erdffneten. Die
Beschrinkung auf den Bildraum stellt hierfiir ebenso eine notwendige Voraussetzung
dar, wie fiir Husserl die grundsitzliche Reduktion oder Einklammerung von Wirklich-
keit.*" Es wire von da aus verkiirzt, das Bild lediglich als Abbild in Gebrauch zu neh-
men. Nach Jonas liegt das Bildliche nicht in Nachahmung, Verdopplung oder Imitation
begriindet, sondern in einer zum Model leicht verschobenen bildlichen Darstellung.
Das Narziss-Bild lenkt darauf hin, dass es im Bild um eine solche Verschiebung, um ei-
nen >Anderen« geht. Dieser erscheint nicht nur auf der Ebene der Darstellung, sondern
im Auseinandertreten dessen, was ein Bild ist und was es zur Anschauung bringt.

»Das Wesentliche des Bildes besteht darin, daf man auf einem Bild etwas sehen kann,
was ohne Bilder nicht zu sehen ware. Bilder zeigen etwas, was sie selbst nicht sind.«*2°

4,25 Perspektivitat und »Storungsforme«

Es wird nun weiter ausgefithrt, wie im Bild nicht ein gleichbleibender Wesenskern das
Erkenntnisziel darstellt, sondern eine neue Sicht auf die Welt, die das Bild spontan zur
Anschauung bringt. Gadamer verdeutlicht in seiner Seins-Ontologie des Bildes nicht
nur die Abhingigkeit des Urbildes vom Bild, sondern beschreibt einen Seinszuwachs,
den das Urbild in undenkbar zahlreichen bildlichen Varianten in der Verbildlichung
erfihrt: »Denn wenn das urspriinglich Eine durch den Ausflufd des Vielen aus ihm nicht
weniger wird, so heif3t das ja, dass das Sein mehr wird.«**!

Darin wird implizit die Potentialitit des Bildes angesprochen, Erkenntnis in neuer
Form hervorzubringen. Die »eidetische Reduktion« als Ziel einer Transzendentalphilo-
sophie, die auf einer phinomenologischen Psychologie griindet, dem Kunstwerk zuzu-
rechnen, stellt es mit wissenschaftlicher Erkenntnis auf eine Stufe. In ihm kommt nicht
nur etwas wiedererinnertes Wesenhaftes zur Anschauung, sondern es ermogliche eine
neue Sicht auf die Phinomene der Welt. Folgen wir den Erkenntniswegen der Philoso-
phie Husserls so miissten auch die Wege, eine unmittelbare, vorbegriffliche Schau auf
Dinge, ebenso wie die Abstraktionsschritte, dem Blick auf das Invariante und Wesent-
liche im Kunstwerk unmittelbar zur Anschauung kommen und uns dieses in >neuer«
Form vor Augen fithren. In den Worten von Husserl:

»Das Veranschaulichen im Bild, das im Bilderscheinen das Bewusstsein vom Bildsujet
hat, ist nicht ein beliebiger Charakter, der dem Bild anhaftet; sondern die Anschauung
vom Bildobjekt weckt eben ein neues Bewusstsein, eine Vorstellung von einem neuen
Objekt.«**2

Es handelt sich in der neuplatonischen Sicht auf das Bild bei Gadamer und Husserl also
nicht um eine blofRe Umkehr von Abbild und Urbild. Die Erkenntnisleistung des Bildes

219 JONAS, HANS: »Homo Pictor: Von der Freiheit des Bildens«, S.108-109.

220 WIESING, LAMBERT: Phinomene im Bild, Miinchen: Fink 2000, S.10.

221 GADAMER, HANS-GEORG: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik (1960),
S.145.

222 HUSSERL, EDMUND: »Phantasie und Bildbewusstsein (1904/05)«, S. 31.

am 14.02.2026, 09:21::

285


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

286

Ein Bild und sein Doppelgénger

liegt in beiden Theoriegebilden nicht nur nicht in der Funktion einer Abbildung von
Wirklichkeit, sondern darin etwas neu und anders beschaubar zu machen. Um diesen
Spielraum im Bildersehen geht es auch Waldenfels, wenn er die Selektivitit und Kon-
tingenz dieser Erfahrung beschreibt. Ich sehe etwas so und nicht anders und zugleich
erdffnet sich ein Moglichkeitsfeld der Sichtweisen — die Moglichkeit es >anders< zu se-
hen. Sie verweist mit Waldenfels auf die »Perspektivitit des Sehensc, die wiederum auf
der »Perspektivitit des Daseins« griinde. Eine solche Wirklichkeitsnihe bildet wieder-
um ein Kriterium wissenschaftlicher Giite.

Die verschiedenen Spiegeldimensionen des Bildes, die im dritten Kapitel vorgestellt
wurden, haben mit dieser Perspektivitit zu tun. Sie verdeutlichen, dass es nicht die eine
Sicht auf die Wirklichkeit gibt. Bilder der Kunst erinnern uns daran — paradoxerweise
indem sie etwas Bestimmtes und dies in bestimmter Weise zur Darstellung bringen.
Das Narziss-Bild erzeugt zugleich die Perspektivitit, indem es etwas Wesentliches im
Bild offenhilt: den Blick. Es handelt von den perspektivischen Verriickungen im Be-
greifbarmachen von Welt. Die Figur des >Anderen, die im Falle des Narziss-Bildes nicht
nur symbolisch die Figur im Abbild meint, sondern das Abweichende und Andersartige,
welches das gesamte Bilderleben durchzieht, macht das Spiegelbild erst zu einer >ech-
ten« Spiegelerfahrung und weicht von unserer alltiglichen Spiegelerfahrung ab, bei der
wir uns im Spiegel meinen verdoppelt zu sehen. Das Bild macht darauf aufmerksam,
dass Bilder die Wirklichkeit nicht einfach wiederholen bzw. verdoppeln.

»Wiirde die Malerei lediglich Sichtbares sichtbar machen, so wiirde sie nur widerspie-
geln, was schon da ist. Wiirde sie dagegen Unsichtbares sichtbar machen, so geriete sie
in eine paradoxe Spannungslage, die ihr ein Agieren auf der Grenze zwischen Ordent-
lichem und AuRerordentlichem abverlangen wiirde. Ahnlich wie die iibrigen Kiinste
wadre sie nicht heimisch in dieser Welt, sie wiirde aber auch nicht in eine andere Welt
tiberwechseln, vielmehr wiirde sie uns diese unsere Welt anders sehen lassen, befreit

von dem >namenlosen Gewichtc, mit dem das Alltagliche auf ihr lastet.«*?3

Salber beschreibt diesen Zug des Kunstwerks als »Storungsform« des Alltiglichen.??# In
ihm kénnen wir den notwendigen Ausschliissen im tiglichen Lebensvollzug begegnen
und die immanenten Kehrseiten unserer Praktiken entdecken. Paradoxerweise erfor-
dert diese Storung auf das Spiegelbild bezogen eine Form der Dezentrierung — nimlich
den Bezug zum Alltiglichen als einer »Realititsbewegung«*>.

4.3 Das Bild als Erkenntnismedium im Vergleich zur Sprache

Wie bereits deutlich wurde, reicht die Diskussion des Bildes als Erkenntnis-/
Tauschungsmedium weit zuriick. Im Zuge des spictorial turns, datiert auf die frithen
1990er Jahre22
mologischen Bedeutung gekommen. Hierzu tragen insbesondere die sogenannten

, ist es zu einer Neubewertung des Bildmediums und seiner episte-

223 WALDENFELS, BERNHARD: »Zur Genealogie der Bilder«, S. 48.

224 Vgl. SALBER, WILHELM: Kunst-Psychologie-Behandlung, S.107.

225 Vgl.ebd,, S.105f.

226 Vgl. GUNZEL, STEPHAN; MERSCH, DIETER (HG.): Bild. Ein interdisziplinires Handbuch, S. 10ff.

am 14.02.2026, 09:21::


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

Erfahrungswissenschaften und ein sich mit ihnen verindernder Wissenschaftsbe-
griff bei, der zwischen Erfahren und Erkennen oszilliert. Sie stiitzen sich (wie auch
diese Studie) auf phinomenologisch-hermeneutische Paradigmen. Einfluss auf die
Diskussion hat auch eine verinderte Wissenschaftslandschaft, die vermehrt mit
sogenannten bildgebenden Verfahren arbeitet — wobei das Bild aus dieser Richtung
vorwiegend als Hilfsmittel und zur Visualisierung dient und nicht als eigenstindiges
Erkenntnismedium gesehen wird.

Der Text-Bild-Vergleich, der im empirischen Teil die Konstruktionsbeschreibung
untermauert, kann hier als Anschauungsbeispiel in der Frage der Autonomie des Bild-
mediums herangezogen werden. Die Autonomie des Bildes gegeniiber der literarischen
Quelle soll exemplarisch an einem der gefiihrten Tiefeninterviews vorgefithrt werden
(Kapitel 4.4.1.). Im Kapitel 4.4.2. werden die Argumente vorgestellt, die dagegenspre-
chen, das Bild als ein Erkenntnismedium in Anschlag zu nehmen. In den meisten Ge-
genpositionen geschieht dies in Form einer Gegeniiberstellung des Bildmediums zur
Sprache/des Denkens. Unter Kapitel 4.4.3 wird die Abstraktionsleistung des Bildes in
Analogie zur Sprache diskutiert. Es setzt die Diskussion um die Grenzbereiche des
Erfahrens und Erkennens fort. Wihrend einige >Fitrsprecher« das Bildes als Erkennt-
nismedium aus seiner Analogie zur Sprache heraus argumentieren, greift Kapitel 4.4.4.
Positionen auf, die von der Eigenstindigkeit und Autonomie des Bildmediums ausge-
hend, ein gegeniiber der Sprache nicht ersetzbares Erkenntnis-Potential herausarbei-
ten. Es folgt schliefflich der Austausch der Theorie mit den bisherigen Erkenntnissen
itber das Narziss-Bild.

4.3.1 Die Autonomie des Bildmediums gegeniiber der literarischen Vorlage

Die Frage der Autonomie des Bildmediums l4sst sich an dem Bild-Text-Vergleich (Ovid/
Caravaggio) exemplarisch diskutieren. Hier noch einmal in der Zusammenfassung: Der
Bild-Text-Vergleich zwischen dem Narziss-Mythos in Erzihlung und bildlicher Darstel-
lung erbrachte eine nicht allzu verwunderliche Nihe in den Kernthemen des Erlebens.
Wahrheit und Tauschung, ein durchgingiger Grundkomplex des Mythos, spitzt sich in
der Erzihlung in einem Umschlag vom Verkennen in das Erkennen eines Bildmediums
zu; im Erleben des Narziss-Bild wird der Grundkomplex insbesondere in der Konstruk-
tionserfahrung, der wechselseitigen Bild-Betrachter-Abhingigkeit spiirbar. Sowohl in
der Bilderfahrung, wie in der Erzihlung des Mythos stellt sich das Bild abwechselnd als
ein Medium der Tiuschung, dann wieder als ein Medium der Erkenntnis dar. Im Zuge
der Bilderfahrung fiihlt sich der Betrachter letztlich vor einen >echten«< Spiegel gestellt.
Dabei setzt er sich mit Lebenstiuschungen, Selbst-Idealisierungen und >unschénenc
und abgespaltenen Wahrheiten des eigenen Lebens auseinander. Wie die Bilderfah-
rung, so behandelt auch die Erzihlung den Grundkomplex von Wahrheit und Tiu-
schung. Es kommt im Nacheinander der Erzihlung zu Zuspitzungen, Verkehrungen
und Umschwiingen des Komplexes.

Neben der Nihe sind auch die medialen Besonderheiten in der unterschiedlichen
>Darstellung« des Narziss-Themas hervorgetreten. Im Falle des Narziss-Mythos akzen-
tuieren Bild und Erzihlung unterschiedliche Aspekte der gemeinsamen Kernthematik.
Riickblickend auf die Erlebensfiguration lisst sich sagen, dass sich das Narziss-Thema

am 14.02.2026, 09:21::

287


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288

Ein Bild und sein Doppelgénger

im Bilderleben auf die Bildthematik hin verdichtet, was nicht meint, dass darin le-
diglich die Bildszene bebildert wird. Das Bildliche in seiner Qualitit des Idealen und
Vollkommenen durchzieht vielmehr auch die Erzihlung. Ein wesentlicher Unterschied
liegt jedoch in der medialen Erfahrung selbst. Das, was Narzissmus im weitesten Sin-
ne beschreibt, vollzieht sich in Form einer umfassenden Spiegelerfahrung als sinnliche
Erfahrung. Diese sinnlich nahe Erfahrung entspricht dem, was Merleau-Ponty als die
Korperlichkeit einer Wahrnehmungsreflexion beschreibt. Sie versetzt den Betrachter
in die Narziss-Szene selbst, ohne dass dieser die Erzihlung kennen muss. In diesem
Sinne rerzihlt« das Bild den Mythos auf eine Weise, die den Betrachter bannt und wort-
wortlich mit ins Bild holt. Unabhingig von der Erzihlung wird der Betrachter vom Bild
in seinen edlen und zugleich kompromittierenden Ziigen kérperlich eingenommen. Er
setzt sich mit der Frage auseinander, wer oder was ihn da anblickt und welche Rolle
er dabei spielt. Die Anziehung geht bis zum Identisch-Werden, das Abstof3ende bis hin
zum voéllig Fremd-Werden.??” Der Unterschied zur Erzihlung: der Betrachter erfihrt
dies am eigenen Leibe. Wie in der Erzihlung der Leser/Zuhérer, so vermag sich der
Bildbetrachter zwischenzeitlich auf seine Aulen/Betrachter-Position zuriickzuziehen.
Exemplarisch konnte die Autonomie des Bildmediums gegeniiber der erzihleri-
schen Vorlage anhand des Vergleichs von Erzihlung und Bild belegt werden. Beson-
ders auffillig wurde die Autonomie des Bildmediums in einem Interview mit einem
18-jahrigen Schiiler, der den Narziss-Mythos nicht kannte. Dies wird hier kurz skiz-
ziert: Im Vordergrund stehen zunichst die Sehnsiichte des Probanden auf das eigene
Leben bezogen. Das Bilderleben vollzieht sich als ein kreisender und nicht enden wol-
lender Such- und Entscheidungsprozess zwischen Enthusiasmus und Anstrengung. Die
Fille von Fragen und verborgenen Antworten, die das Bild in seiner Zweiteilung bereit-
hilt, lassen den Probanden wortwértlich nicht los. Nach dem offiziellen Ende nach zwei
Stunden bittet der Proband immer wieder darum, doch noch ein bisschen linger auf
das Bild schauen zu diirfen, worin sich die Grundqualitit der Bannung niederschligt,
die auch die Erzihlung prigt. Im Bilderleben verspiirt der Proband sehr deutlich, auf
eine Richtung im Sinne einer Bilddeutung setzen zu miissen, um sich vom Bild losen zu
konnen, und zugleich, dass das Bild eine solche eindeutige Richtung nicht vorgibt und
den Betrachter in einem verheifSungsvollen Suchprozess hilt. Dieser endlose Prozess,
die Unhaltbarkeit jeder entschiedenen Richtung und jedes sich einstellenden Bildes be-
gegnet dem Betrachter zudem in Form eines festumrissenen bildlichen Gegeniibers, das
eine bestimmte Aussage zu treffen scheint. Auf das eigene Leben bezogen stellt sich der
Proband in der Betrachtung des Bildes vor die Frage, welche (berufliche) Richtung er
einschlagen mochte. Hier handelt es sich um die Schwierigkeit, auf ein (Selbst-)Bild zu
setzen, das nicht das eigene sein kann, da die Vorstellungen der Eltern, gesellschaft-
liche Anforderungen hineinspielen (das >Andere« der Bilderfahrung). Dem Probanden
begegnet dabei die Problematik des Betrachtens als solcher, denn er erlebt, wie dies
eine Entscheidung sogar erschweren kann, da sie ihn vom Tun abhilt. Damit belebt
das Bild in der Interviewsituation ein Grundthema des Narziss-Mythos: Im gebannten
Schauen auf ein Bild — unabhingig vom Erkennen der Bildbeschaffenheit — lisst sich

227 Undauch dies ist eine allgemeine Bildcharakteristik nach Waldenfels —das Bild kann in die Extre-
me eine puren Selbstbildes und eines puren Fremdbildes kippen.

am 14.02.2026, 09:21::


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

kein Leben fithren. Ohne den Mythos zu kennen, kommt der Proband schlieflich zu
dem Schluss: »Das was du im Leben machen mdchtest, musst du in der Realitit tunc.
Er imaginiert, dass auch der Betrachter im Bild aufsteht und sich aus der Betrachtung
16st. Damit erst gelingt es dem Probanden erst nach zwei Stunden und vierzig Minuten
das Interview zu beenden.

Der Betrachter des Bildes in der Erzihlung nach Ovid und der Bildbetrachter des
Narziss-Bildes von Caravaggio erfihrt eine Bildbannung. Anders als in der Erzihlung,
in der ebenfalls ein verheifSungsvoller Ganzheitsanspruch bannt, wird der Leser selbst
aber nicht so stark verwickelt, dass er die Bannung an sich selbst spiirt. Vielmehr hilt
die Erzihlung das Narziss-Thema durch das Nacheinander der Episoden, durch die
schillernden Landschafts- und Personenbeschreibung und nicht zuletzt die Verwand-
lungsvielfalt derart in einem lebendigen Fluss, dass das Schicksal des Narziss mehr von
auflen besehen wird. Hierzu trigt auch der auktoriale Erzihler bei, welcher eine Me-
taperspektive auf das Geschehen eroffnet. So lief3e sich vom Leser der Erzihlung eher
sagen, dass er ein (auf’enstehender) Betrachter der Szene ist als vom Betrachter des
Narziss-Bildes, der in die Szene geholt wird.

Neben der sinnlichen Dimension, die Bilderleben und Text unterscheiden, vermit-
teln sich auch die Inhalte auf medial andere Weise. Uber die Verbundenheit zwischen
Bild und Betrachter, die im Bilderleben entdeckt wird — »Iste ego sum! »Ich bin es
selbst!«?28 — geriit der Bildbetrachter des Narziss-Bildes ins freudige Erstaunen und
nicht in die Verzweiflung. Die Notwendigkeit des Anderen, im Bilderleben als eine un-
erfiillte Sehnsucht beschrieben, wird im Bilderleben als Unverbundenheit mit dem Bild
im Phinomen der Fremdheit, aber auch darin spiirbar, dass das eigene Bild durch reale
Andere konstituiert wird. Aber — wie in der Erzihlung ist dieses >Andere«das Auflerbild-
liche, ohne den kein Leben méglich ist. Im Bild findet sich im Bild ein Anderer, der auf
die Verganglichkeit des Lebens hinweist und Dynamik ins Bildgeschehen bringt. Wie
in der Erzihlung, aber am eigenen Korper, erfihrt der Betrachter des Narziss-Bildes,
dass er ein Bild nicht ewig betrachten kann, da es von den Lebensbeziigen wegfiihrt.
An dem vorgestellten Beispiel wird deutlich, dass der Narziss-Mythos auf eine andere
Weise am Bildmedium ohne Kenntnis der literarischen Quelle erfahrbar wird.

Diese Autonomie des Bildmediums wird in Kapitel 4.4.4 wieder aufgegriffen und
von hier ausgehend seine Potentialitit als Erkenntnismedium in Abgrenzung zur Spra-
che diskutiert. Ob es sich bei der Autonomie um eine notwendige Voraussetzung han-
delt, das Bild als Erkenntnismedium zu behaupten, sei (noch) dahingestellt.

4.3.2 Argumente gegen das Bild als Erkenntnismedium aus der Perspektive
der Sprache

Es lief3en sich grob drei Hauptargumente ausmachen, die aus der Perspektive der Spra-

che und des Denkens gegen das Bild als Erkenntnismedium sprechen. Wahrend das

Denken und die Sprache im engeren Sinne unhinterfragt als Medien der Erkenntnis gel-

ten, so wird >dem Bild<aufgrund seiner mangelnden Diskursivitit (1) diese Leistung viel-

fach abgesprochen. Die mangelnde Diskursivitit des Bildes wird damit begriindet, dass

228 PuBLIUS OVIDIUS NASO: Metamorphosen, S.157.

am 14.02.2026, 09:21::

289


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290

Ein Bild und sein Doppelganger

sich dem Bild im Gegensatz zum Wort nicht widersprechen lasse. In dieser Weise argu-
mentiert unter anderen der Medienkritiker Neil Postman seine Vorbehalte gegeniiber
dem Bildmedium. Die Einwinde beziehen sich jedoch auf Bilder der Unterhaltungs-
und Werbeindustrie. An ihnen bemingelt Postman die vereinheitlichenden, beschéni-
genden Tendenzen, durch die sich das ideale (Werbe-)Bild von den Realititen entferne,
jedoch die Realititswahrnehmung der Bildkonsumenten subtil prige und verzerre.*2°
Die mangelnde Diskursivitit bezieht sich hier auf die vordergriindige Beweiskraft, die
Bildern in der Wahrnehmung zukommt. Besonders anschaulich wird diese Kritik am
fotografischen Bild, denn es gibt seinen Konstruktionscharakter gegeniiber dem gemal-
ten Bild nur in Ausnahmefillen zu erkennen und behauptet sich als ein Medium, das

230

den Moment einzufangen vermag: »Es ist so gewesen!«*>° Diesen Sinngehalt (Noema)

der Fotografie, das Festhalten eines vergangenen Moments, beschreibt Roland Barthes

231 Aus dieser Richtung also

auch als »das Unverinderliche«, das der Fotografie anhafte.
wire es die Festlegung und die Seinsbehauptung, der sich nicht widersprechen lasse.
Da das Bild als festgehaltener Moment in die Vergangenheit reicht — auch wenn sich
die Bildgenese immer wieder und immer wieder auf gleiche Weise in der Betrachtung
reinszeniert —. erscheint es als Erkenntnismedium nicht offen und prozessual genug.
Am Bild, so die moégliche Kritik, lasse sich folglich nichts Neues explorieren.

Wird dagegen nicht der »dagewesene Moment« als unhinterfragbare Seinsbehaup-
tung zum Problem, sondern der Konstruktionscharakter (2) des Bildes, so richtet sich Kri-
tik wiederum gegen eine mogliche Realititsferne oder Subjektivitit des Bildentwurfs.
Denn das fotografische oder gemalte Bild fingt nicht nur die Zeitlichkeit ein, auch der
besondere Blick, die Perspektive, die Apparatur und Materialitit schligt sich im Bild

229 PoOsSTMAN, NEIL: Wir amiisieren uns zu Tode: Urteilsbildung im Zeitalter der Unterhaltungsindustrie
(1985),18. Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer 2008, S. 19-20. »Eine Botschaft macht eine bestimmte, kon-
krete Aussage (iber die Welt. Die Formen unserer Medien und die Symbole, durch die sie einen Aus-
tausch ermoéglichen, machen jedoch keine derartigen Aussagen. Eher gleichen sie Metaphern, die
ebenso aufdringlich wie machtvoll ihre spezifischen Realititsdefinitionen stillschweigend durch-
setzen.«

230 BARTHES, ROLAND: Die helle Kammer. Bemerkungen zur Photographie, ibers. von. LEUBE, DIETRICH,
1. Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989, S. 87. Mit >da sein< meint Barthes die Entstehungsbedin-
gungen des Bildes: das, was auf dem Bild zu sehen ist, muss in einem spezifischen Moment der
Vergangenheit vor die Linse einer Kamera getreten sein.

231 Vgl. ebd., S. 86. Er hebt diese Eigenart des fotografischen Bildes vom gemalten Bild ab: »Die Ma-
lerei kann wohl eine Realitit fingieren, ohne sie gesehen zu haben. Der Diskurs fligt Zeichen an-
einander, die gewif} Referenten haben, aber diese Referenten kdnnen >Chiméaren«sein, und meist
sind sie es auch. Anders als bei diesen Imitationen |af3t sich in der Photographie nicht leugnen,
dafd die Sache dagewesen ist.« So ist es beim gemalten Bild einerseits der Konstruktionscharak-
ter, der ein Bild irreal-imaginar erscheinen lasst und ihm den Ruf einbringt iiber die Realititen
hinweg zu tduschen. Seine Herkunft, seine Bezlige und seine Wirkung sind uneindeutig. Das foto-
graphische Bild dagegen kann als ein So-Dagewesenes (in der Sichtweise von Barthes) nicht mehr
hinterfragt werden —und wire aus diesem Grund als Erkenntnismedium ungeeignet. Diese Sicht
auf die Fotographie wire jedoch einseitig, wenn das fotographische Bild als Kunstwerk nicht von
anderen Bildzwecken unterschieden wiirden. Als Kunstwerk stellt es dar, als Fotographie, die ein
Da-Gewesen-Sein beweist—etwa in Kriminalfallen — fungiert das fotografische Bild als Abbildung
von Wirklichkeit.

am 14.02.2026, 09:21::


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

nieder. Bilder der Kunst sind gemacht und nicht vorgefunden. Diese Seite von Erkennt-
nis, sein Konstruktionsgehalt, so meine These, bleibt im Erkenntnismedium >Sprache«
stirker als beim Bild verborgen. Bilder begegnen ihren Betrachtern anders als sprach-
liche Gedankengebiude als Einheiten. Sie gewinnen (teils) eine mit lebendigen Wesen
vergleichbare Eigenstindigkeit und Gestalthaftigkeit.

Ein weiteres Argument gegen das Bild als Erkenntnismedium zielt weder auf
seine mal tiuschende, mal verfestigende Realititsbehauptung, seine Realititsferne
oder Konstruiertheit, sondern auf seine mangelnde Ubersetzbarkeit (3). Dieses Argument
setzt die Notwendigkeit einer Uberfithrung des Bildlichen in das Sprachmedium
voraus und/oder sieht die Uberfithrung ins Sprachmedium als zu ungenau an. Diesem
Argument der mangelnden Ubersetzbarkeit des Bildes widersprechen alle bildtheo-
retischen Positionen, die die besondere Erkenntnisleistung des Bildes gegeniiber der
Sprache betonen und die von keiner Ubersetzungsnotwendigkeit ausgehen. So weist
unter anderen George Didi-Hubermann auf die Unmoglichkeit hin, ein Bild ginzlich
zu dechiffrieren, worin er die Eigengesetzlichkeit des Bildes gegeniiber der Sprache
betont. Der Betrachter, der nach Didi-Hubermann zugleich ein Betrachteter ist, mache
zunichst die Erfahrung des Nichtartikulierbaren und begegne der Intransparenz des
Bildes.?** Darin aber vollzieht sich eine zentrale Erkenntnis: der Betrachter begegnet
im Bild allc dem, was nicht offen-sichtlich ist. Wihrend es Didi-Hubermann nicht
primir daran gelegen ist, das Bild als Erkenntnismedium zu argumentieren, gelangt
Hubert Damisch zu einer explizit epistemologischen Aussage in Bezug auf das Bild als
Erkenntnismedium: »Comment, dans la peinture, non seulement ¢a montre, mais ¢a
pense.«*33,

Darin unterstellt er dem Bild eine eigene Denkstruktur. Er will am Bild zeigen, wie
dieses selbst zur Wissensexploration vergleichbar mit einem philosophischen Diskurs
beitragt und befragt in seinen Untersuchungen insbesondere Malereien auf ihr theore-
tisches Potential hin. Dieser Sichtweise folgt auch diese Arbeit; sie wird abschliefRend
im Rahmen einer Reflexion der medialen Bedingungen der Studie diskutiert.

4.3.3 >Abstraktion (und Einfiihlung)« als Erkenntnisvoraussetzung im Bild
und Sprachmedium

Im Folgenden werden die Voraussetzungen kontrovers diskutiert, unter denen Bild und
Sprachmedium als Erkenntnismedien gelten. In der Gegeniiberstellung von Bild und
Sprache stellt die jeweilige Abstraktionsleistung des Mediums ein Hauptkriterium der
Argumentation dar. Abstraktion wird in der Diskussion zur stillschweigenden oder ex-
pliziten Voraussetzung einer Anerkennung des Mediums als Erkenntnismedium. Zum
einen wird in der Betonung der Abstraktion als Erkenntnisvoraussetzung gegeniiber
seinem Gegenstiick, der Einfithlung, nochmals die klassische Trennung zwischen den
Bereichen des Erfahrens und denen des Erkennens deutlich. Zum anderen stellt Abs-

232 Vgl. ALLOA, EMMANUEL: »George Didi-Hubermann«, in: BUSCH, KATHRIN und DARMANN, IRIS (Hg.):
Bildtheorien aus Frankreich, Miinchen: Fink 2011 (Eikones), S.139-152, hier S. 147.

233 DAMISCH HUBERT: Der Ursprung der Perspektive (1993), (ibers. von. JATHO, HEINZ, Ziirich: Diaphanes
2010, S. 458.

am 14.02.2026, 09:21::

291


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

292

Ein Bild und sein Doppelgénger

traktion eine Charakteristik dar, die — wie die Ausfithrungen zeigen werden — Sprache
und Bild in besonderem Maf3e teilen.

Das Begriffspaar >Abstraktion und Einfithlung« ist wesentlich durch den Kunst-
psychologen Wilhelm Worringer geprigt. Worringer akzentuiert jedoch stirker den
»Abstraktionsdrang«, durch den das Kunstschaffen menschheitsgeschichtlich motiviert
werde. Wenngleich es Worringer nicht darum geht, das Kunstwerk — und im engeren
Sinne das Bild - als Erkenntnismedium zu argumentieren, so stellt er an ihm doch die
schopferische Leistung heraus, die das Kunstwerk zu einer reflexiven Form der Selbst-
behandlung des Menschen macht. Noch expliziter als Worringer beschreibt Hans Jonas
das Bild als ein primires Erkenntnismedium des Menschen. Es handelt sich um eine
Anthropologie, die im Nachzeichnen der Erkenntniswege vor der sprachlichen Entwick-
lung auf Bilder trifft. Von dieser Ursprungserfahrung ausgehend sucht sie die Bezogen-
heit der Sprache und des Denkens auf die frithen Bilder zu belegen. Das Bildermachen/
Bildersehen sei »die erste Form theoretischer Wahrheit — der Vorldufer verbal beschrei-
bender Wahrheit, die ihrerseits der Vorliufer wissenschaftlicher Wahrheit ist.«*** Das
Bild besitze gegeniiber der Sprache aufgrund seiner »relativen Einfachheit« hermeneu-
tische Vorteile, sei aber ein Phinomen, das schwerer fassbar sei.??> Jonas bezeichnet
den Menschen als »Homo Pictor« (s.0.), der, mit diversen Vermdgen ausgestattet, ein
bildmachendes und bilderkennendes Wesen sei. Aufbauend auf seiner Fihigkeiten Ahn-
lichkeiten wahrzunehmen, komme es im Bildschaffen zu einem Entwurf, der gezielt
Aspekte der Bildvorlage oder des Modells weglasse. Jonas bezeichnet dies als »die Frei-
heit des Bildens«. Diese Fihigkeit ermogliche es ihm, nie »so< gesehene Aspekte eines
Gegenstands in der »Freiheit der Ubertragung« zu vergegenwirtigen oder gar zu erfin-
den. Die Bildentwiirfe des Menschen verdeutlichten sein Abstraktionsvermégen, wie
seinen Erfindergeist.

»Aber von allem Anfang sind Abstraktion und Stilisierung dem bildlichen Vorgang in-
hirent, indem die Forderungen der Okonomie sich mit der Freiheit der Ubertragung
begegnen; und in der Ausiibung eben dieser Freiheit kann die Norm des Gegebenen
auch ganzlich verlassen werden fiir die Schopfung nie gesehener Formen: das Bildver-
mogen 6ffnet den Weg zur Erfindung.«?36

Die Ableitung zum Bild als Erkenntnismedium erfolgt iiber eine Beschreibung der
menschlichen Vermdgen. So argumentiert Jonas das Bild als Erkenntnismedium tiber
die menschliche Abstraktionsleistung, die dem Bildschaffen zugrunde liegt und betont
insbesondere die Vielschichtigkeit des Sehens (zwischen Anblick und Vorstellung):
»Gesicht ist das hauptsichliche Sinnesmedium sekundirer Darstellung, weil es nicht
nur der Haupt-Gegenstandssinn, sondern auch die Heimat der Abstraktion ist.«*3”

234 JONAS, HANS: »Homo Pictor: Von der Freiheit des Bildens«, S.121.

235 Vgl.ebd., S.106.

236 Vgl.ebd., S.110.»Abervon allem Anfangsind Abstraktion und Stilisierung dem bildlichen Vorgang
inhirent, indem die Forderungen der Okonomie sich mit der Freiheit der Ubertragung begegnen;
und in der Ausiibung eben dieser Freiheit kann die Norm des Gegebenen auch gédnzlich verlassen
werden fiir die Schopfung nie gesehener Formen: das Bildvermogen 6ffnet den Weg zur Erfin-
dung«

237 Vgl.ebd,, S.111.

am 14.02.2026, 09:21::


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

Jonas spricht der Wahrnehmung generell (wie auch Husserl) einen »eidetischen Ge-
halt«®*® zu. Denn aufgrund des menschlichen Vermégens, Ahnlichkeiten wahrzuneh-
men, sei der Mensch in der Lage, »das Eidos vom Dasein zu trennen oder die Form
vom Stoff«®3®. Im Wiedererkennen einer Sache zeige sich die Leistung der Abstraktion
verdoppelt, da sie das Gegenstindliche nicht nur auf das Wesentliche reduziere und
dupliziere, sondern auch konstant halte. Das Bildvermdgen baue auf diesen Vermogen
auf und in ihm werde eine »neue Ebene der Mittelbarkeit« erreicht:

»Das Bild wird losgeldst vom Gegenstand, d.h. die Anwesenheit des Eidos wird un-
abhdngig gemacht von der des Dinges. Das Sehen bereits enthielt ein Zuriicktreten
von der Andringlichkeit der Umwelt und verschaffte die Freiheit distanzierten Uber-
blicks. Ein Zuriicktreten zweiter Ordnung liegt vor, wenn Erscheinung als Erscheinung
ergriffen, von der Wirklichkeit unterschieden und, mit freier Verfiigung iiber ihre An-
wesenheit, interpoliert wird zwischen das Selbst und das Wirkliche, dessen Anwesen-

heit nicht frei verfiigbar ist.«*4°

In dieser Argumentationslinie wird das Bild implizit zu einem Erkenntnismedium er-
hoben. Und zwar indem es wesentliche Aspekte einer Sache bildlich festzuhalten ver-
mag, sie aus der Zeitlichkeit 16se und einen Betrachter zu sich in Distanz setze.>#!
Uber die >Abstraktion« als Prozess des Weglassens und Verdichtens, der Distanznah-
me und der Neuschopfung begriindet Jonas, dass das Bild ein (primires) Erkenntnis-
medium darstellt. Die Seite der >Einfithlungs, die das Bildermachen wie das Bilderse-
hen gleichermafien konstituiert — und dies bringt die Erlebensexploration der Narziss-
Darstellung deutlich zur Anschauung — scheint in dieser Argumentation weitestgehend
ausgeblendet. Ein Bild mache nach Jonas »bis zu einem gewissen Grade tatsichliche Er-
fahrung tiberfliissig, indem es etwas von ihrem wesentlichen Gehalt ohne sie verfiigbar
macht. >4

Die Frage nach Erkenntnis im Verhiltnis zur Empfindung diskutiert auch der Psy-
chologe Erwin Straus in seinem Standardwerk >Vom Sinn der Sinne<. Wie Jonas betont
er Abstraktionsvorginge als Grundlage von Erkenntnis. Erkenntnis erfordere Distanz-
bewegungen, insbesondere die der Selbstdistanz, die ein Abstrahieren vom momentan
Gegebenen erméglichen und somit zu Voraussetzung fiir Erkenntnis werde. Erst dann
wiirde etwas, das in der Empfindung »fir mich ist« zu einer allgemeinen und zeitresis-

tenten Aussage iiber das >so-sein<.”#

238 Vgl.ebd., S.117.

239 Ebd, S.116.

240 Ebd., S.119.

241 Ebd,, S.112. »Aus solcher zeitlosen Gegenwart begegnet das Bild dem zeitgebundenen Betrachter
in einer Anwesenheit, die ebenso den Schatten des eigenen Werdens von sich getan hat, wie sie
dem WerdefluR des Beschauers enthoben bleibt.« Diesen Zug beschreibt Worringer als eine Form
der Raum-Zeiterlosung, die der Entauferungs-Funktion des Bildes zugrunde liege (s.0.)

242 Ebd, S.120.

243 Vgl. STRAUS, ERWIN: Vom Sinn der Sinne. Ein Beitrag zur Grundlegung der Psychologie (1935), Berlin-
Cottingen-Heidelberg: Springer 1956, S. 329ff.

am 14.02.2026, 09:21::

293


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294

Ein Bild und sein Doppelgénger

»Die Erkenntnis strebt dahin, die Dinge so zu fassen, wie sie an sich sind. Gesetzt nun,
sie wiirden fiir einen Augenblick unverhiillt in solcher Gestalt sichtbar, wie sie an sich
sind, wir hatten doch noch keine wahre Sicht von ihnen. Alles Gesehene wére doch
dem Augenblick des Sehens verhaftet. Darum ist jene Annahme, die Dinge kénnten
sich unserem Blick so zeigen, wie sie an sich sind, widersinnig. Die Auflosung der per-
spektivischen Verzerrung, der zeitlichen sowohl der raumlichen fordert, daR ich mich

als Erkennender gleichsam von mir selbst [6se.«*44

Wenngleich Straus nicht vom Bildersehen im engeren Sinne spricht, wird in diesem
Zitat deutlich, wie wenig >Erkennenc der Autor dem >Sehen« zutraut, da es dem Augen-
blick verhaftet sei. Interessanterweise gilt gleiches nach Straus auch fiir die Sprache. Sie
miisse, um als Erkenntnismedium zu gelten, die Zeitlichkeit von sich abstreifen: »Das
Wort muss von dem Akt des Sprechens, der Gedanke von dem Prozef3 des Denkens ab-
gelost werden konnen.«**° Trotz dieser Verbindung wird in den weiteren Ausfithrungen
deutlich, dass Straus diese Abstraktionsleistung einzig dem Denken und der Sprache
zutraut. Wihrend das >Sehen« — und mit ihm implizit das Bildmedium — Erkenntnis ge-
radezu ausschlief3e, liege allein in der Sprache die Maéglichkeit sich »vom Dasein in der

Perspektive des Augenblicks« und vom »Mitvollzug« zu lésen. 24

Tatsichlich impliziert
diese Position eine Trennung des Erkenntnis-Subjekts vom Erkenntnis-Objekt, die im
Gesamtwerk von Straus zugleich stark angefochten wird.**” Gegen derartige Festigkei-
ten, die den Prozess und den Mitvollzug von der Erkenntnis abschneiden, richten sich
(neben Straus selbst) auf unterschiedliche Weise Hegel und Nietzsche in ihrer umfas-
senden Metaphysik- und Positivismus-Kritik (s.o.).

Es lasst sich festhalten, dass der »Mitvollzug« des Betrachters — implizit oder ex-
plizit - vielfach Grund ist, dem Bild die Erkenntnisleistung abzusprechen (s.0.). Das
Hineingeraten in ein Medium wird jedoch aus der hier gewahlten Perspektive nicht zu
einem Ausschlusskriterium, das Bild als Erkenntnismedium anzuerkennen. Vielmehr
entspricht das Mitvollziehen im Forschungsprozess dem konstruktivistischen Paradig-
ma, das den Forscher als einen unablésbaren Teil des Forschungsprozesses konzipiert.
Das methodische Gebot der Mitbewegung (in phinomenologisch fundierten Wissen-
schaften) fordert geradezu den Mitvollzug, um dem Gegenstand der Exploration ge-
recht zu werden. Zugleich wiirde in einer einseitigen Forschungsrichtung, die nur mit-

244 Ebd,, S.330.

245 Ebd., S.331.

246 Ebd.,S.332.

247 Vermutlich griindet sie auf der Hartnickigkeit, mit der sich ein Erkennen vom Erfahren abheben
will —zuriickzufiihren auf die Tendenz des Menschen, (iber sich hinauswachsen, sprich etwas au-
Rerhalb der eigenen Lebensvollziige erkennen zu wollen. So finden sich allerorts Festigkeiten,
die den Prozess und Mitvollzug abschneiden —und zwar nicht nur auf Seiten der auf positivisti-
schem Denken sich aufbauenden Schulen, sondern auch in den phdnomenologisch-fundierten
Denkschulen: so innerhalb der Psychologie nicht nur in der Elementenpsychologie und dem Be-
haviourismus, sondern auch bei den Gestaltpsychologen im Haltmachen bei »Endgestalten, in
der Psychoanalyse in Form einer kausalen Riickfiihrung der Stérungsform auf ein bestimmtes Ur-
sprungserlebnis, im Riickgriff qualitativer Psychologie auf»unsterbliche«ldeen, diesichinanderer
Terminologie als Eidos, Wesenskern, Urbild, Grundqualitidt oder in zeitiiberdauernden Grundkom-
plexen wiederfinden.

am 14.02.2026, 09:21::


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

vollzieht, aber keine Distanz zum Untersuchungsgegenstand erlaubt, keine Erkenntnis
gewonnen. Und hier schlie3t sich der Kreis zur Theorie und Methode, die dieser Ar-
beit zugrunde liegt: Mitbewegung und Konstruktion sollten sich im Forschungspro-
zess nicht nur die Waage halten, sondern aufeinander bezogen bleiben (s.0.). Ganz
im Sinne der methodischen Paradigmen, die Goethe (als Vordenker der Phinomeno-
logie) seinen Forschungsgegenstinden entnimmt, befindet sich auch diese Untersu-
chung des Narziss-Bildes in einem Ubergang zwischen einem Untersuchungsgegen-
stand und einem Erkenntnismedium. Bezeichnenderweise zeigen die methodischen
Paradigmen wissenschaftlicher Forschung, die der Konstruktion und Mitbewegung, die

ft>48 herausarbeitet, eine starke Nihe zu der Polari-

Fitzek in seiner Habilitationsschri
tit von Abstraktion und Einfithlung, die Worringer aufspiirt, um das Kunstschaffen
des Menschen zeitgeschichtlich zu verorten. Mitbewegung erfordert Einfithlung, so-
wie der Konstruktion einer Sache ein Wegdenken/Abstrahieren vom Gegenstindlichen
zugrunde liegt. Diese Bewegungen erinnern an die Extrempole, Verschmelzung (Mit-
bewegung/Einfithlung) und Erstarrung (Konstruktion/Abstraktion), im Bilderleben der
Narziss-Darstellung.

Das von Worringer entdeckte Verhiltnis bezieht sich insofern auf das Betrach-
ten eines (jeden) Bildes, da in ihm eine Abstraktion vom Gegenstand — im Bild als
ein Wegsehen oder Wegblenden - zugrunde liegt, ebenso wie eine Einfithlung in
den Gegenstand —als ein haptisches Hineingreifen oder Sich-Hineindenken. Die
Einfithlung meint also den Mitvollzug, so wie die Abstraktion ein Allgemeines be-
schaubar macht, das vom Betrachter abldst. Erstarren und Verschmelzen kénnen
als Extrempole von Abstraktion und Einfithlung gelten — und auf Erkenntnis bezo-
gen — vergleichbare Verkehrungen aufzeigen, in die eine einseitige Forschungsweise
fithrt. Dieser Zusammenhang verwundert nicht, da das Narziss-Bild — abgesehen von
seiner Selbst-Bild-Thematik, die sich im Bilderleben als eine Spiegelbilderfahrung
niederschligt — (allgemeine) Wege und Kehrseiten von Erkenntnis ins Bild riicke (vgl.
Kapitel 4.1.).

Zuriickkommend auf den Bild-Sprach-Vergleich, so wurde bei Straus deutlich, dass
die Forderung den Prozess und Mitvollzug abzuschneiden, um von Erkenntnis zu spre-
chen, sowohl beim >Sehen« von Dingen, als auch in Denkprozessen ein schwieriges Un-
terfangen bildet. Jonas argumentiert die Nihe zwischen Bild und Sprache, indem er
betont, dass beide Medien vom Gegenstand abstrahieren, um Erkenntnisse von Welt
zu generieren:

»In der dufderen Darstellung ist ferner das Bild mitteilbar geworden, der gemeinsame
Besitz aller, die es anschauen. Es ist eine Objektivierung individueller Wahrnehmung,
vergleichbar derjenigen, die in verbaler Beschreibung vollbracht wird. Wie sie dient
es der Kommunikation und kommt gleichzeitig der Wahrnehmung selber, oder dem
Wissen, zugute. Denn im Bemdhen, Teil fiir Teil nachzubilden, was in der Erscheinung
gleichzeitig ist, wird das Sehen ebenso wie im ProzeR der Beschreibung gezwungen,

248 Vgl. FITzEK, HERBERT: Inhalt und Form von Ausdrucksbildungen als Zugangswege zur seelischen Wirk-
lichkeit.

am 14.02.2026, 09:21::

295


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296

Ein Bild und sein Doppelganger

zu scheiden und zueinander ins Verhéltnis zu setzen, was es erst alles zusammen hat-
te.«249

In diesem Zitat betont Jonas das Implizite, das der Welt anhaftet und verweist damit
auf die Wirklichkeitsbehandlung, die Bild und Sprache teilen. Wie Jonas, so stellt auch
Waldenfels die Nihe zwischen der Sprache und den Bildern der Kunst heraus. Im Un-
terschied zu Jonas betont er jedoch beide Seiten — mit Worringer gesprochen — die der
Abstraktion und Einfithlung oder bezogen auf das Bilderleben die des Verschmelzens
und Erstarrens. So beschreibt er, wie sich der Betrachter oder Leser im jeweiligen Me-
dium Bild oder Sprache sverfangen< bzw. shingenbleiben< kénne. Im Falle des Bildes
meint dies: nicht zur Darstellung durchzudringen bzw. sich das Bild nicht mehr ge-
geniiberstellen zu kénnen.

»So wie die Intentionen des Schreibens und Lesens durch das Sprachmedium hindurch
auf das Besprochene gehen oder aber sich in der Dichte der Sprache verfangen kann
(vgl. Husserliana 1V, S. 240), so kann der Bildblick durch das Bildmedium hindurch auf
das Abgebildete zielen oderin der Dichte des Bildes hangenbleiben. Das kiinstlerische
Bild bewegt sich also zwischen den Extremen eines puren Fremdbildes und eines puren
Selbstbildes; auf diese Weise entsteht ein Bildraum, der dem Sprachraum bzw. dem

espace litteraire entspricht.<*>°

4.3.4 Die Potentialitat des Bildes in Abgrenzung zu Sprache

Wihrend Jonas (und Waldenfels implizit) das Bild als Erkenntnismedium in seiner Kor-
respondenz zur Sprache beschreiben, so argumentieren andere Bildtheoretiker das Bild
in seiner besonderen Potentialitit in Abgrenzung zur Sprache (Didi-Hubermann, Da-
misch, Imdahl, Boehm). Uber einen Umweg — nimlich der Frage, wie sich ein Kunst-
werk wissenschaftlich erkliren ldsst - tritt diese Potentialitit deutlich hervor. Sie be-
trifft die Frage der sprachlichen Ubersetzung eines Bildmediums (z.B. in Form einer
Bildbeschreibung), ebenso wie die Erklirung des Bildes tiber sprachliche Quellen.

Aus der hier vertretenen Sicht ordnen ikonographisch-ikonologische Bildanalysen
das Bildmedium der Sprache zu stark unter — so als kénnte ein Bild nicht etwas An-
deres, das jenseits der Quellen und Symbole, auf das es sich bezieht, zur Anschauung
bringen (vgl. Teil I, Kapitel 3.3.). Dass Bilder dem widersprechen etwas einfach zu be-

251 Gleichermafien wie

bildern oder gar 1:1 wiederzugeben, wurde ausfiihrlich erdrtert.
Bilder der Moglichkeit einer abbildenden Wirklichkeit widersprechen, so widersetzen
sie sich einer einfachen sprachlichen Ubersetzung. Sie sind Erkenntnismedien, weil sie

uns >gewusste< Dinge anders sehen lassen (vgl. Kapitel 4.3.2). Die Sprache vermag das

249 JONAS, HANS: »Homo Pictor: Von der Freiheit des Bildens, S.120.

250 WALDENFELS, BERNHARD: »Ordnungen des Sichtbaren. Zum Gedenken an Max Imdahl«, S. 238.

251 Wenn Bilder aus psychologischer und phdnomenologischer Sicht Selbstbilder sind (siehe Kapitel
3.2.2), so wird am Narziss-Bild deutlich, wie sehr sich ein solches Selbstbild vom Spiegelbild im
physikalischen Sinne unterscheidet. Das Narziss-Bild lasst diesen Unterschied in selbstreflexiver
Art spiirbar werden. Auf einer Metaebene spiegelt es den Wettstreit zwischen dem (gemaltem)
Bild und Spiegel (siehe Kapitel 3.2.3).

am 14.02.2026, 09:21::


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

auch, jedoch auf andere Weise. Dies unterstreicht der Satz McLuhans, dass die Medi-
en, durch die hindurch wir die Wirklichkeit erfahren, ihre Gegenstinde transformie-

ren.?52

Wenn ein Bild, wie im Falle der Narziss-Darstellung, einen literarischen Text
zur Grundlage hat, so hat das Bild mit dem Text zunichst lediglich ein gemeinsames
Sujet. Die Interpretation eines Bildes, die sich ausschliellich auf einen Text stiitzt, der
explizit oder implizit einen Hintergrund des Bildes darstellt, kann den Blick auf die
medialen Qualititen des Bildes versperren. Eine solche Sichtweise nimmt, mit Boehm
gesprochen, das Bild als Abbild des Textes in Gebrauch und »tibersieht« wortwortlich
das Bild.?%3

Ein Argument gegen das Bild als Erkenntnismedium im Vergleich zur Sprache wur-
de als seine mangelnde Diskursivitit (vgl. Kapitel 4.4.2) benannt. Einem Bild kénne man
nicht widersprechen. Dem wiederum liegt die Vorstellung zugrunde, Bilder zeigten ein-
deutig, was sie sind und was sie zur Darstellung bringen. Indem sie Wirklichkeiten
setzten, konne man diese nicht mehr diskutieren. Das Diskutieren wiederum ist eine
sprachliche Form, die das Betrachten eines Bildes nicht zwingend erfordert. Ein Bild
dagegen lisst sich betrachten, ohne ein Wort dariiber zu sagen. Gegeniiber der Sprache
liegt jedoch die Diskursivitit des Bildes in anderen Qualititen begriindet. Es ist dis-
kursiv, indem es entscheidende Aspekte uneindeutig/unentschieden halt. Das Narziss-
Bild dient wieder als Anschauungsbeispiel: Indem es die Augen des Betrachters im Bild
iiberschattet, hilt es einen entscheidenden Moment des Bildes, den Blick, verdeckt und
fithrt den Betrachter in eine Reflexion dariiber, welche Rolle er in der Betrachtung spielt
und was es mit dem Bild auf sich hat. Indem es diesen Bedeutungsspielraum erdffnet
und hieriiber eine Wahrnehmungsreflexion in Gang setzt, lisst es seinen Betrachter
nicht nur die Dinge neu sehen, sondern diese in entscheidenden Aspekten offen. Damit
wird es dem performativen Anspruch von Wissenschaft gerecht, wie er sich in einer
frithen Form bei Platon in seiner Kritik am geschriebenen Wort findet.?5* In diesem
Zusammenhang kann man mit der Bildexploration des Narziss-Bildes sagen, dass Pla-
ton das Medium unterschitzt hat. Insbesondere der Prozess der Bilderfahrung, der das
Bild erst zum Bild macht, zeichnet das Bild als Morphologie aus.?>> Zugleich hilt ein
Bild nicht alles offen. Wie oben gezeigt gelangt es, wie die sprachliche Reflexion, zu >Po-
sitionen«. Am Beispiel des Narziss-Bildes: Es hat das Sehen/Erkennen von Wirklichkeit
zum Thema und bezieht, wie oben gezeigt, eine erkenntniskritische Position (vgl. Ka-
pitel 4.2). Damit scheint auch die Forderung an Wissenschaft erfiillt, eine (selbst-)kriti-
sche Haltung gegeniiber den gewonnenen Erkenntnissen zu wahren bzw. auf die Gren-
zen der gewihlten Methode im Verhiltnis zu ihrem Gegenstand hinzuweisen. In dieser
Weise thematisiert das Narziss-Bild seine Grenzen als Bildmedium.

Neben der Diskursivitit (1) die Bild und Sprache als Erkenntnismedien auf unter-
schiedliche Weise innewohnt, ist noch eine Bildcharakteristik zu betonen, die das Bild

252 Vgl. MCLUHAN, MARSHALL: The Medium is the Massage. An Inventory of Effects (1967), hg.v. FIORE,
QUENTIN, 4. Aufl., Leipzig: Tropen 2016.

253 Vgl. BOEHM, GOTTFRIED: Wie Bilder Sinn erzeugen, S. 43.

254  Vgl. HELMES UND KOSTER (Hg.): Texte zur Medientheorie, S. 28.

255 Vgl. GADAMER, HANS-GEORG: »Bildkunst und Wortkunst«, S. 96.

am 14.02.2026, 09:21::

297


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298

Ein Bild und sein Doppelganger

gegeniiber der Sprache auszeichnet. Inwieweit diese Eigenschaft das Bild zum Erkennt-
nismedium macht, wird im Anschluss diskutiert. Nach Imdahl besteht die Besonder-
heit des Bildmediums im Gegensatz zur Sprache u.a. in der szenischen Simultanitit (2),
in der sich komplexe Verhiltnisse in threm Zusammenwirken auf einen Blick zeigen.
Imdahl betont, dass sich eine solche »nur bildmégliche Simultanitit« nicht in eine Nar-

ration zuriickitbersetzen lasse.?5¢

Er zeigt dies eindriicklich an einem Fresko von Giotto
in der Arena-Kapella in Padua, das die Gefangennahme Christi zum Thema hat. Jesus
wirkt zugleich durch den Mantel von Judas ganz eingenommen und zugleich schaut er
auf Judas herab. Die Sprache liefere, so Imdahl, kein Wort, das diese im Bild anschau-
lich werdende Unterlegenheit und Uberlegenheit in einem bezeichnen konne.?”

Ein Bild lisst Prozesse erkennen und fithrt in einen Prozess und zugleich zeigt es
dies alles in einer Momentaufnahme. Salber hat dies als eine »Entwicklung in sich« be-

schrieben.?58

Im Falle des Narziss-Bildes zeigt das Bild vieles in einer Gleichzeitigkeit:
das Festhalten wie auch das Entgleiten des Bildes, das Sehen und Berithren des Bildes.
Die Simultanitit des Bildes macht auf die Komplexitit unserer Wirklichkeit aufmerk-
sam, die im Sprachmedium schwerer fassbar ist als im Bildmedium. Das Geschichten-
erzihlen des Menschen stellt eine Bewiltigungsform dar, dieser Komplexitit >Herr< zu
werden und dieses >Indem« der Beziige in ein vertrigliches Nacheinander zu tberfith-
ren. In dieser Weise lieRe sich diskutieren, welches der Medien gegeniiber der Wirklich-
keit, die durch sie neu besehen, hervorgebracht und behandelt wird, kiinstlicher bzw.
realititsniher ist.?>® In der Betrachtung des Narziss-Bildes wird die Simultanitit, das
beschriebene >Indem« oder die Gleichzeitigkeit als unvertriglich erlebt — so wie es sich
zeigt, ist es nicht haltbar — und ruft das Geschichtenerzihlen als Bewiltigungsform auf
den Plan. Als Erkenntnismedium regt das Narziss-Bild dazu an, den Paradoxien der
Wirklichkeit zu begegnen: etwas ist gleichzeitig schon und hisslich, vollstindig und lii-
ckenhaft, anziehend und abstofRend, Idealbild und Alltagsszene. Das Ineinanderwirken
von Anblick und Vorstellung, sowie das Begreifen von Welt als ein Sehen und Ertasten
macht auf die Gleichzeitigkeit dieser Vorginge im Erkennen von Welt aufmerksam.
Etwas in seiner Ambiguitit (3) zugleich wirksam zu sehen, das zugleich wirksam ist,
macht das Bild in der hier vertretenen Auffassung zu einen Erkenntnismedium. Denn
es handelt sich um eine reflexive Form des Sehens, das sich vom alltiglichen Wahrneh-
men der Dinge abhebt. Diese Wahrnehmung ist, wie es Waldenfels in seiner Differen-
zierung der Bildhaftigkeit der Dinge von den Bildern der Kunst heraushebt, ebenfalls
bildhaft, aber nicht in der gleichen Weise reflexiv, diskursiv und explizit wie das Bild,
welches ein solches >Indem« der Beziige nicht nur zur Anschauung bringt, sondern es
in entscheidenden Aspekten offen hilt. Nach Imdahl habe das Bild die Eigenschaft »ein
eigentlich Unanschauliches« zu reprisentieren.?®® Es wird zu einem exklusiven Me-

256 Vgl. IMDAHL, MAX: »lkonik. Bilder und ihre Anschauung«, S. 308.

257 Vgl.ebd,, S.312.

258 Vgl. SALBER, WILHELM: Kunst-Psychologie-Behandlung, S.110f.

259 Diese allgemeine Bewaltigungsform gegeniiber der Komplexitat von Welt, das Geschichtenerzéh-
len, stellt eine Umgangsform mit dem Konstruktionsproblem des Bildes dar. Nur dadurch, dass
Geschichten komplexe Wirklichkeiten wieder in einen Fluss bringen, sind sie gegentber dem Bild
wirklichkeitsniher. Bezogen auf den Komplexitatsgrad ist es das Bild.

260 Vgl. IMDAHL, MAX: »lkonik. Bilder und ihre Anschauungx, S. 313.

am 14.02.2026, 09:21::


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

dium der Erkenntnis, da es nicht nur sichtbar macht, was im Alltiglichen verborgen
bleibt, sondern der Fremdartigkeit der Welt, seiner Unsichtbarkeit und seines stetigen
Wandels begegnet. Merleau-Ponty beschreibt dies aus der Perspektive des Malers:

»Wir vergessen standig die flissigen und dquivoken Erscheinungen und begeben uns
durch sie hindurch unmittelbar zu den Dingen, die von ihnen prasentiert werden. Der
Maler kiimmert sich gerade um das, macht gerade das zu einem sichtbaren Gegen-
stand, was ohne ihn im je einzelnen Bewusstseinsleben eingeschlossen bliebe: die Vi-
bration der Erscheinungen, die die Wiege der Dinge ist. Dieser Maler ist nur von einem
ergriffen: von der Fremdartigkeit der Dinge, kennt nur ein einziges Gefiihl: das der stets

neu beginnenden Existenz.«*®'

Tatsichlich zeigt das Narziss-Bild sehr deutlich all das, was nicht fassbar und nicht er-
kennbar ist, im Versuch sich in einem Bild zu sehen. Es fithrt seinem Betrachter die
eigene, nicht haltbare Bildkonstruktion vor Augen. Seine Erkenntnisleistung liegt pa-
radoxerweise darin, Sichtbarkeit als solche zu hinterfragen und das Unsichtbare unse-
rer Welt als das Nicht-Sichtbare bildlich festzuhalten, also sichtbar zu machen.?¢? Das
Narziss-Bild bringt, indem es sich selbst als Bild spiegelt, exemplarisch diese allgemei-
ne Erkenntnisleistung des Bildes hervor.

4.3.5 Reflexion einer Bilduntersuchung

Abschliefiend soll das Bild als Erkenntnismedium vor dem Hintergrund des hier ge-
wihlten Vorgehens, der Uberfithrung einer Bilderfahrung in Beschreibung, diskutiert
werden. Offensichtlich erfordert das Hervorbringen wissenschaftlicher Erkenntnis das
Sprachmedium. Die Studie dient hier als ein Anschauungsbeispiel. Denn sie expliziert
ihre Erkenntnisse, die sie iiber ein Bild gewinnt, durch Beschreibungen. Die (relati-
ve) Autonomie des Bildmediums und seine Eigenart, Erkenntnisse hervorzubringen,
erfordern Ubersetzungen ins Sprachmedium. Das implizite Wissen und die implizite
Diskursivitit des Bildes rufen nach sprachlichen Explikationen. Diese Ubersetzungs-
notwendigkeit diskreditiert das Bild allerdings nicht als Erkenntnismedium oder lisst
es zu einem bloRen Hilfsmittel oder Initiator sprachlicher Denkprozesse werden. Die
unterschiedliche Akzentuierung der Erkenntnisthemen im Narziss-Mythos durch die
Erzihlung und das Bild mitsamt seiner Ubersetzung in Beschreibungen unterstreicht
vielmehr das jeweils unterschiedliche Potential der Erkenntnismedien.

Das Vorgehen, als eine Explikation des Impliziten verstanden, soll hier tiber die
Erkenntnisschritte der Studie noch einmal kurz skizziert werden: Ziel der Studie war
es, die Wirkung des Narziss-Bildes jenseits aller theoretischen Uberformungen zu ex-
plorieren, um - in einem zweiten Schritt — zu eruieren, was dieses Bild mit den Er-
kennensmythen unseres Abendlandes zu tun hat und warum in ihm ein Emblem der
epistemischen Kraft des Bildlichen gesehen wird (vgl. interdisziplinarer Diskurs, dar-
gelegt in der Einfithrung). Der Nachhall der aufgeworfenen philosophischen und er-
kenntnistheoretischen Fragen im Bilderleben der Betrachter gibt Hinweise hierauf (vgl.

261 MERLEAU-PONTY, MAURICE: » Der Zweifel Cézannes (1948)«, Sinn und Nicht-Sinn, Miinchen: Fink 2000,
S.11-33, hier S.18.
262 Vgl. WALDENFELS, BERNHARD: »Ordnungen des Sichtbaren. Zum Gedenken an Max Imdahl«, S. 244.

am 14.02.2026, 09:21::

299


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

300

Ein Bild und sein Doppelgénger

Kapitel 1 und 2). Die Feststellung, dass im Bilderleben Reflexionen Teil des Bilderlebens
sind, bestitigt die Annahme, dass sich Erfahren und Erkennen in einem gleitenden
Ubergang befinden und dass ein Bild wie die Narziss-Darstellung eine solche Verbin-
dung erfahrbar macht. Die Beschreibungen befinden sich also im sanften Ubergang
zur Erfahrung mit dem Bildmedium und einer Reflexion iiber das Bildmedium. Die-
ser Ubergang ist nicht methodisch vorbestimmt, sondern rithrt von den Anspriichen
dieses spezifischen Gegenstands her. Aus epistemologischer Perspektive macht diese
gleichzeitige >Nihe« und >Distanz« zum Gegenstand, die das Narziss-Bild als proto-
typische Bilderfahrung (siehe Kapitel 3) herstellt, das Bild zu einem zumindest frag-
wiirdigen Erkenntnismedium. Unter wissenschaftlichen Paradigmen, die Distanz und
Objektivitit vom Forschungsprozess fordern und Nihe weitestgehend auszuschliefRen
suchen, wiirde das Bild nicht als Erkenntnismedium gesehen. Demgegeniiber stehen
einschligige Bildtheorien phinomenologischen Einschlags (darunter: Hubert Damisch,
George-Didi-Hubermann, Gottfried Boehm, Bernhard Waldenfels), die das epistemi-
sche Potential des kiinstlerischen Bildes betonen. In diese Beschreibungen fuigt sich
das Narziss-Bild als prototypische Bilderfahrung gut ein: Es lisst den Betrachter in ei-
ne korperlich-sinnliche Reflexion seiner Kernthemen, wie des Mediums selbst treten
und erdffnet hieriiber eine Metaebene. Aufgrund seiner Unsichtbarkeiten erweist es
sich als gentigend erkenntnisoffenc. Seine dialektische Struktur, seine Ambiguitit und
anschauliche Negativitit als Schattenhaftigkeit lassen seinen Betrachter in eine Ausein-
andersetzung treten, die sich auf der Hohe eines wissenschaftlichen Diskurses bewegt.
Da es sich selbst als Erkenntnismedium reflektiert und (in Form eines immanenten
Ikonoklasmus) in Frage stellt, entspricht es dem Anspruch an Wissenschaft, auf die
eigenen Begrenzungen in der Exploration von Wirklichkeit hinzuweisen. Gleichzeitig
nimmt es durch die verschiedenen Ebenen des Erkennens — mal als Reflektion des Bild-
mediums und seiner Beschaffenheit i.w.S., mal als Vorfithren der Erkenntniswege, mal
als Verneinung seines hybriden Erkenntnisanspruchs, sich (oder die Welt) darin ganz
zu sehen — eine bestimmte, einer wissenschaftlichen Position analoge Haltung ein.

Im Hinblick auf das Forschungsdesign dieser Studie stellt das Ausloten der epis-
temischen Gehalte des Bildes eine reizvolle Fortsetzung bzw. Uberschreitung der em-
pirisch, psychologisch-morphologischen Bildwirkungsanalyse dar. Die Analyse bringt
hervor, dass die theoretischen Gehalte des Bildes nicht ganz unabhingig von seiner
Wirkung sind - also nicht nur hinter und nach einer Bildwirkungsanalyse ihren >Platz«
haben. Das zeigen die vielfachen Verbindungen und Querverweisen zum Erleben der
Betrachter. Und dennoch: das Vorgehen bedarf einer Beschreibung, um diese Erkennt-
nisse explizit zu machen. Inwiefern lisst sich die Erkenntnis — zum Beispiel, dass Bilder
Medien der Erkenntnis sind — anders als im Sprachmedium festhalten?

Die Antwort auf diese Frage ist keine einfache: Denn es geht in der Explikation
nicht ohne Sprachmedium, aber umgekehrt, zumindest in dieser Untersuchung, nicht
ohne Bild. Und hier nimmt das Bild eine besondere Stellung ein: Es ist Gegenstand der
Untersuchung, das sich mittels eines anderen Mediums beschreiben lisst. So erfahren
wir etwas iiber das Narziss-Bild. Es ist aber auch Mittler von Erkenntnis, also im enge-
ren Sinne Medium — denn ohne dieses Bild liefe sich die Bildproblematik des Narziss-
Mythos nicht derart verdichtet, zugespitzt und sinnlich nah erfahren/beschreiben. Die
Bilderfahrung vertieft das Verstindnis der Thematik und reichert die Erkenntnisgehal-

am 14.02.2026, 09:21::


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

te, die mittels der Bilderfahrung gewonnen werden und sich ebenfalls aus der Erzihlung
schopfen lassen, nicht nur an, sondern erméglicht einen neuen Blick. Zum anderen las-
sen sich am Bild die medialen Eigenschaften von Bildern generell diskutieren. Indem es
die Frage danach, was der Betrachter ist, mit der Frage verbindet, was das Bild ist, ent-
wickelt sich die Erkenntnisthematik aus der Bilderfahrung heraus. Von diesen beiden
Seiten her, diskutiert es sich selbst als Erkenntnismedium in einem dialektischen Fiir-
und Wider. Mit dieser Perspektivitit des Gegenstands, die im Ubrigen den verschie-
denen Wendungen der Spiegelerfahrung des Betrachters entspricht?®3, erfordert es in
seiner umfassenden Exploration die hier gewihlte Form des Perspektivwechsels: Von
der Bilderfahrung zur Bildreflexion. Und damit sind wir wieder am Anfang der Studie:
Es handelt sich um ein Bild, das in besonderer Weise das Medium seiner Exploration
hinterfragt.

263 DieSpiegelungvollziehtsich am Bild, mittels des Bildes, sowie aus der Perspektive des Betrachters
und als Selbstbetrachter

am 14.02.2026, 09:21::

301


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 09:21:¢


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

