
IV. Bildreflexionen 269

der Bildwirkung – in eine umfassende Spiegelerfahrung fort, in der sich der Betrach-

ter auch von bislang nicht besehenen Seiten in den Blick bekommt. Die grundsätzliche

Differenz, die Bilder zwischen dem optischen Spiegel und dem künstlerischen Bild aus-

loten – wie im vorherigen Abschnitt gezeigt – findet sich darin wieder. So ist das Bild-

sujet, die spiegelnde Wasserreflektion, nicht mit der Spiegelerfahrung gleichzusetzen,

die der Bildbetrachter durchlebt. Denn sie bezieht sich nicht nur auf das Bild im Bild

(die Spiegelung im Bild), sondern auf die Art undWeise, wie das gemalte Bild mit dem,

was es zur Darstellung bringt, ein (ungleiches) Verhältnis erzeugt. Es handelt sich also

um einen Spiegel, der seinen Betrachter nicht eins zu eins zurückwirft, und fördert

damit die Realitäten des Anderen, im zweiten Kapitel ausführlich in seinen verschiede-

nen Dimensionen erläutert, zutage. Das (gemalte) Bild als Spiegel widerspricht grund-

sätzlich einer solchen rein abbildenden Funktion. In dieser Hinsicht argumentiert u.a.

Gadamer den ontologischen Status des Bildes. Es bilde nicht nur ab, sondern behaupte

ein ›eigenes‹ Sein. Trotz seiner ontologischen Autonomie bleibt das Bild an seinen, ihn

ergänzenden Betrachter gebunden. Diesen Zug des künstlerischen Bildes machen die

oben aufgeführten Beispiele von Narziss-Darstellungen besonders deutlich.

Bilder der Kunst lassen sich somit weder auf einen ideellen Gehalt des Bildes redu-

zieren, noch fungieren sie in einer bloßen Bestätigungslogik. Der ›Bruch‹ im Bild des

Narziss-Gemäldes, das Andersartige oder das, was fremd bleibt, lässt sich auf Bilder

der Kunst generell übertragen: sie zeigen nicht nur ›etwas‹ und zugleich ›sich‹ (ikoni-

sche Differenz), sondern offenbaren an ihrem Darstellungsgegenstand das in der Dar-

stellung Ausgeschlossene (Negativität). Bilder der Kunst fungieren in diesem Sinne als

›echte‹ Spiegel, die das jeweils Schattenseitige mitaufnehmen. Und zugleich stellen sie

ihren eigenen Ganzheitsanspruch in Frage (immanenter Ikonoklasmus). Das Narziss-

Bild bringt dies in seiner Selbstreflexion als Bild im Bild bzw. als Betrachtung einer

Betrachtung beispielhaft hervor.

4. Das Bild als Medium der Erkenntnis. Erfahren und Erkennen
im Übergang

Aufbauend auf die vorherigen Kapitel wird der Frage nachgegangen, inwieweit das

Narziss-Bild ein Medium der Erkenntnis darstellt. Während der Bild-Text-Vergleich

auf der Ebene der Konstruktionsbeschreibung im empirischen Teil bereits die Doppel-

gestalt aus Lebens-/Alltagserfahrung (Spiegelung) und Erkenntnisfragen in den Blick

rückt, geht es in diesem Kapitel vorrangig um die Selbstthematisierung des Bildes als

ein Medium der Wahrheit und/oder Täuschung. Dieses psychologische Grundverhält-

nis stellt nicht nur einen der Grundkomplexe des Narziss-Mythos der Erzählung und

des Narziss-Bildes dar (vgl. Teil III, Kapitel 3.2.), sondern bildet den Kern eines epis-

temologischen Diskurses um das Bild als Erkenntnismedium, der weit in die Philoso-

phiegeschichte zurückgeht.

Das Narziss-Bild selbst thematisiert die Frage, ob (Selbst-)Erkenntnis möglich ist

und rückt dabei das Bildmedium in den Fokus. Auf Darstellungsebene versinnbildlicht

es verschiedene Wege des Erkennens und ihr Scheitern. Diese Erkenntniswege bewe-

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Ein Bild und sein Doppelgänger

gen sich zwischen Sehen (Augen) und Berühren (Hand)186. Sie stehen in Analogie zu

den epistemologisch oftmals getrennten Sphären des Erkennens (Sehens) und Erfah-

rens (Berührens). Die Frage der Erkenntniswege berührt auch das Verhältnis von Ge-

genstand und Methode und die Anverwandlung des Gegenstands durch die Methode

seiner Exploration. Dabei steht in Frage, inwiefern sich überhaupt ein Erkenntnisinhalt

vom Prozess des Erkennens (Erfahren) ablösen lässt. Als Malerei rückt das Narziss-Bild

auf ungewohnte Weise einen sinnlichen Aspekt von Erkenntnis in den Vordergrund. Es

macht Erkenntnis als einen ausgedehnten und nicht abschließbaren Erfahrungsprozess

erlebbar (Kapitel 4.1.). Das Kapitel 4.2. lotet das erkenntniskritische Potential des Bildes

aus. Neben den Erkenntniswegen, die der Betrachter im Prozess erprobt, nimmt das

Narziss-Bild – vergleichbar mit einem philosophischen Diskurs – eine bestimmte Posi-

tion in der Frage ein, was das ›Ich‹ oder das ›reflexive Bewusstsein‹ ist. Diese Erkennt-

nisstrecke baut auf dem zweiten Kapitel des Reflexionsteils auf. Indem es sich gegen-

über dem Abbild als alternatives Erkenntnismedium behauptet, wie im dritten Kapitel

herausgearbeitet, widerspricht es zudem implizit erkenntnistheoretischen Positionen

und Forschungsparadigmen, die von reiner Faktizität und der Möglichkeit objektiver

Forschung ausgehen. Aus umgekehrter Perspektive lässt sich hieran ebenso das einge-

schränkte Erkenntnispotential des Bildmediums argumentieren – was zum nächsten

Kapitel überleitet. Mit der Spiegel- und Schattenthematik des Narziss-Bildes greift das

Kapitel 4.3. das in Bildern explizit oder implizit behandelte Verhältnis vonWahrheit und

Täuschung auf. Der in der Philosophiegeschichte tief verankerte Täuschungsverdacht

gegenüber dem Bild, erfährt in der Narziss-Darstellung eine eigentümliche Wendung,

da es diese Täuschung durch das Bildmedium hindurch zur Erkenntnis bringt. Die Dis-

kussion um das Bild als Erkenntnismediumwird selten ohne den Vergleich zur Sprache

geführt. Im Kapitel 4.4. wird nach den medialen Unterschieden von Bild und Sprache

gefragt und die Potentialität des Bildmediums gegenüber der Sprache ausgelotet. Das

Gegenüberstellen der beiden Medien erweist sich dabei als ebenso fruchtbar wie das

Herausarbeiten der Verbindungen.Welche Argumente sprechen aus dieser Perspektive

für und welche gegen das Bild als Erkenntnismedium? Inwiefern lassen sich Erkennt-

nisse über, am und mittels des Bildmediums generieren? Wie abhängig/unabhängig

ist das Bildmedium vom Sprachmedium? Und stellt die Bildautonomie eine Vorausset-

zung dar, das Bild als Erkenntnismedium in Anschlag zu nehmen? Das Narziss-Bild

bietet sich auch in dieser Frage als ein Bild-Beispiel an, da es im Kontext eines literari-

schen Textes, demNarziss-Mythos in der Auslegung nach Ovid, besprochen wird – und

es sich darüber hinaus um einen Text handelt, der zu den zentralen Erkennensmythen

unseres Abendlandes zählt. Am Beispiel eines der Interviews aus der Bildwirkungs-

analyse wird zum einen die Autonomie des Bildmediums gegenüber der literarischen

186 Dass dieses Verhältnis von Auge und Hand grundsätzlich ein beliebtes Bildmotiv darstellt, sei nur

am Rande erwähnt. Bilder thematisieren darin in selbstreflexiver Art, dass sich Wahrnehmung

nicht nurmit den Augen vollzieht, sondern durch den Körper hindurch geht und zugleich, dass Bil-

der nicht nur vonHand gemacht sind, sondern dass ihnen Seherfahrungen/Ideen zugrunde liegen.

Sie spielen mit den Berührungsimpulsen des Betrachters, der jedoch zum Anblicken verdammt

wird.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 271

Quelle dargelegt, wie auch die Erkenntnisse, die durch das Medium, sprich in einer

Bilderfahrung, gewonnen werden.

4.1 Erkenntniswege: Zwischen Augen und Hand

In der Frage, was ein Bild ist, verdeutlicht die Bildszene verschiedene Erkenntniswege.

Grob lassen sich zwei Zugänge voneinander unterscheiden: Das Ergründen des Bildes

mithilfe des Sehens und des Ertastens.187 Narziss scheint mit dem Hineingreifen ins

Wasser die Beschaffenheit, den Realitätsgehalt des Bildes testen zu wollen, so beschrei-

ben es die Probanden. Das Ansehen des Bildes bildet einen zweiten, hiervon scheinbar

unabhängigen Zugang und ist von der Frage geleitet, was er denn da sieht. Wie in Ka-

pitel 1.2. erörtert, wird die Bildgenese im Narziss-Mythos in einem Übergang zwischen

dem Bildschaffen im engeren Sinne und der Bildbetrachtung verortet – Narziss mal

zum »Entdecker«, dann wieder zum »Maler« eines ersten Bildes erhoben. Interessant

ist, dass auch auf der Ebene des »Be-greifens« wie auf der Ebene des Sehens uneindeu-

tig bleibt, ob es sich um ein Erkunden/Entdecken von etwas handelt, das bereits da ist

oder um das Schaffen/Entstehen-Lassen eines Bildes.

Der Bildtheoretiker Hans Jonas erhebt das Bildentdecken (Augen) zu einer Voraus-

setzung für das Bildermachen (Hand). In seiner Bildanthropologie expliziert er den

Zusammenhang von ›Augen und Hand‹ als einen Übergang von der Vor-stellung zur

Dar-stellung. Danach setze sich die imaginative Freiheit im Bildentwurf beim Bilder-

machen auf einer motorischen Ebene fort.188 Er argumentiert das Bild als ein primäres

Erkenntnismedium desMenschen, wonach eine imaginative Abstraktionsleistung, vom

Gegenständlichen weg, ins Bildermachen münde:

»Homo pictor, der beide in einer anschaulichen, unteilbaren Evidenz zum Ausdruck

bringt, bezeichnet den Punkt, an dem homo faber und homo sapiens verbunden

sind – ja, an dem sie sich als ein und derselbe erweisen.«189

Das Narziss-Bild macht auf besondere Weise darauf aufmerksam, dass dieser Über-

gang von der Vorstellung zur Darstellung kein einfacher ist. Während das Greifbar-

machen eines Bildes, sowohl mit den Augen, als auch mit der Hand scheitert, treten

beide Erkenntniswege auseinander. Unter der Metapher ›Hand‹ werden im Folgenden

Berührungen im weitesten Sinne verstanden; sie zielt auf die Bilderfahrung als eine

Bildgenese, metaphorisch auf das Malen des Bildes. Die ›Augen‹ stehen metaphorisch

für das Erkennen und Gegenüberstellen oder Betrachten des Bildes.

187 Neben der horizontalen Teilung der beiden Bildebenen, die Bild und Betrachter voneinander ab-

hebt, erscheinen die Bildhälften nochmals durch eine vertikale Linie voneinander getrennt. Die

Seite, auf der sich Narziss abstützt, erscheint in einem Kontrast zur anderen Seite, in der Hand

und gespiegelte Hand bereits imWasser miteinander verschmolzen sind.

188 Vgl. Jonas, Hans: »Homo Pictor: Von der Freiheit des Bildens«, S. 121.

189 Ebd., S. 122.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Ein Bild und sein Doppelgänger

4.1.1 Die Kluft zwischen Sehen (Erkennen) und Berühren (Erfahren)

Wie in der Erörterung der Konstruktionserfahrung Bild und Betrachter nicht ganz in

Deckung zu bringen sind, treten in der Bilderfahrung der Narziss-Darstellung zwei Bil-

der auseinander: das Bild, das über einen ausgedehnten Prozess erkundet, imwahrsten

Sinne des Wortes be-griffen wird und hierüber verschwindet, sowie das Bild, das mit

seinem Anblick seinen Betrachter er-starren lässt. Neben der horizontalen Teilung, die

zwei ungleiche Bildhälften entstehen lässt, bewirkt die Unvereinbarkeit der Erkennt-

niswege den Eindruck einer zusätzlichen vertikalen Teilung des Bildes.

Sehen und Ertasten erweisen sich im Simultanbild als einander sich ausschließende

Erkenntniswege. Neben den unterschiedlichen Erlebensqualitäten (erstarrt/verschmol-

zen) schließen sie sich auch auf einer logischen Ebene aus. In ihrer Gleichzeitigkeit wür-

den sie den optisch-physikalischen Gesetzen widersprechen. Das Bild dürfte mit dem

Hineingreifen nicht mehr zu sehen sein. Das Sehen wiederum gerät in einen inneren

Widerspruch zwischen Anblick (Bild) und Vorstellung (Betrachter). An den verdeckten

Augen des Narziss wird ein »Sehen« vorgeführt, das einer Innen-Sicht gleichkommt

und das ›manifeste‹ Bild erübrigt. Dieses »Sehen« geht also ins Latente. Demgegenüber

werden Berührungen gezeigt, die das Bild manifestieren sollen, die es jedoch ebenfalls

zum Verschwinden bringen. In beiden Fällen – und dies verbindet die Erkenntniswege

wiederum– erweist sich das Bild als unhaltbar (vgl. Konstruktionsproblem, Kapitel 3.3,

Teil III).

Das wortwörtliche Festhalten des Bildes, seine Vergegenständlichung tritt in einen

Gegensatz zur Bildgenese. Bildgenese meint hier sowohl das Bildschaffen im engeren

Sinne, die Tätigkeiten der Hand, als auch die Bildwahrnehmung, das Festhalten des Bil-

des mit den Augen. Das Sehen führt in ein Starren, dass dem Prozess, dem Berühren

bzw. Berührt-Werden durch das Bild entgegensteht. Die Methoden, ›Sehen und Berüh-

ren‹, machen auf Prozesse/Unhaltbarkeiten aufmerksam, die dem ›Anblick‹, der phy-

sischen Präsenz des Bildes widersprechen und letztlich Gegenstand und Methode sei-

ner Erkundung auseinanderfallen lassen. Dieses Entgleiten beschreibt die Grenzen von

Erkenntnis, die besonders in seinem Zug aufs Ganze auffällig werden. An der bereits

erwähnten Zeichnung des Lodovico Cardi weist Derrida auf das verschobene Verhältnis

von ›Augen‹ und ›Hand‹ des Narziss hin und verdeutlicht, dass das Bilderschaffen ein

(kurzfristiges) Wegsehen, ein Absehen vom Gegenstand erfordert.190191 Das Zeichnen

gehe aus einer grundsätzlichen Blindheit hervor und die Hand agiere wie als prothe-

senhafter Ersatz für das eingeschränkte Sehen des Malers/Zeichners. Der von Derrida

190 Blümle geht der Frage nach, warum Jacques Derrida ausgerechnet eine Narziss-Darstellung (von

Lodovico Cardi), also ein Spiegelmotiv, für seine Ausstellung im Louvre unter dem Titel des gleich-

namigen Buches »Aufzeichnungen eines Blinden. Das Selbstporträt und andere Ruinen« auswähl-

te. Die Narziss-Darstellung sei insofern passend, so Blümle, da in der Zeichnung das Unsynchrone

der Tätigkeiten der Hand und des Auges sichtbar würden. Wie auch in der Bildbeschreibung von

Lypp fasst Blümle die Zeichnung metaphorisch als das verschobene Verhältnis des Malers zu sei-

nemModell auf.

191 Auch in der Vorstellung, als Bildgenese bzw. Vergegenwärtigung des Bildes verstanden, lebt ein

solches kurzfristiges Absehen vom Gegenstand. Nach Merleau-Ponty bedingt dies grundsätzlich

den Zugang zur Welt.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 273

beschriebene Narziss ist Maler/Zeichner und Betrachter zugleich. Im Ausstellungskata-

log der gleichnamigen Ausstellung, »Aufzeichnungen eines Blinden. Das Selbstporträt

und andere Ruinen« im Louvre (26.10.1990-21.10.1991) heißt es:

»Die Ruine lässt Sie etwas sehen, weil sie ihnen nichts vom Ganzen zeigt und um Ih-

nen nichts vom Ganzen zu zeigen. Die Ganzheit oder Totalität wird sofort geöffnet,

durchbohrt, durchlöchert:Maske jenes unmöglichen Selbstporträts, dessen Signieren-

der versucht, sich darinwiederzuerlangen. Nachdenkliches Gedächtnis und Ruine des-

sen, was im voraus vergangen ist, Trauer und Melancholie, Gespenst des Augenblicks

(stigmê) und des Stilus, dessen Spitze den blinden Punkt eines Blicks berühren möch-

te, der sich in die Augen blickt und nicht weit davon entfernt ist, so tief in sie zu bli-

cken, dass er am Ende vor lauter Hellsichtigkeit die Sehkraft einbüsst. Ein Augen-Blick

ohne Dauer, ›in dessen Verlauf‹ der Zeichner so tut, als starrte er in das Zentrum des

blinden Flecks. Selbst wenn nichts passiert, wenn kein Ereignis stattfindet, macht sich

der Signierende blind für den Rest der Welt. Doch unfähig, sich selbst direkt zu se-

hen – blinder Fleck oder transzendentaler trait – betrachtet er sich selbst blind(lings),

strapaziert seine Sehkraft bis zur Erschöpfung des Narzissmus.«192

4.1.2 Die Mittelstellung des Bildes zwischen Erfahren (›Berühren‹)

und Erkennen (›Sehen‹)

Das Entgleiten dessen, was der Betrachter mit seinen Augen und einer Hand zu fassen

sucht, zeigt aber nur eine Seite der Bilderfahrung mit dem Narziss-Bild. Sie mündet in

einem erstarrten Schauen. Die Erkenntniswege des Sehens und Ertastens werden auch

in ihrem Zusammenwirken deutlich.193 Was sich im Simultanbild ausschließt (Bildpa-

radoxon) erweist sich im Nacheinander als sinnvoll. Dieses Nacheinander ist zugleich

synonym für den Prozess der Bildbetrachtung, in welchem das mit den Augen Festge-

haltene in Bewegung gerät und sich transformiert. Bezogen auf die Konstruktionser-

fahrung veranschaulicht dieser Vorgang die unauflösliche Verbundenheit von Bild und

Betrachter, die letztlich dazu führt, dass sich kein Bild gegenüberstellen lässt.

Diese Verbundenheit (zwischen Seh- und Tastsinn) stellt Merleau-Ponty in seinem

Standardwerk, Phänomenologie der Wahrnehmung, grundsätzlich für Wahrneh-

mungsprozesse heraus. Und zugleich betont er die Reflexivität des Vorgangs. Reflexiv

ist nach Merleau-Ponty die Wahrnehmung als solche, wenn ein Mensch ›sich sehend

sehe‹ oder ›sich berührend berühre‹. Darin ist der Wahrnehmende sowohl Subjekt wie

Objekt seiner Wahrnehmung gleichermaßen. Sehen und Berühren sind Sinnestätig-

keiten, die Merleau-Ponty in ihrem untrennbaren Zusammenwirken beschreibt. Dieser

Gedanke folgt konsequenterweise aus der Beschreibung des ›Sehens‹. Das ›Sehen‹

geschieht nicht wie von außen, also unangebunden zum Körper. Der Betrachter kann

sich die Welt nicht gegenüberstellen, da er in den Worten von Merleau-Ponty »in dem

Gewebe der Welt gefangen« und sein Körper zu den Dingen der Welt zählt.

192 Derrida, Jacques: Aufzeichnungen eines Blinden.Das Selbstporträt und andere Ruinen, München: Fink

1997, S. 73.

193 Dieses Zusammenwirken von Augen und Hand verdeutlicht, warum die Charakterisierung von

Narziss mal als Maler, dann wieder als Betrachter unentschieden bleibt.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Ein Bild und sein Doppelgänger

»Das Rätsel besteht darin, daß mein Leib zugleich sehend und sichtbar ist. Er, der alle

Dinge betrachtet, kann sich zugleich auch selbst betrachten und in dem, was er dann

sieht, ›die andere Seite‹ seines Sehvermögens erkennen. Er sieht sich sehend, er betas-

tet sich tastend, er ist für sich selbst sichtbar und spürbar. Es ist ein Selbst, das nicht

vermittels einer Transparenzwie dasDenken alles Erdenkliche in sich selbst aufnimmt,

es als Denken konstituiert, in Denken verwandelt, sondern ein ›Selbst‹ durch eine Be-

troffenheit, einen Narzißmus, eine Verknüpfung von dem, der sieht, mit dem, was er

sieht, und von dem, der berührt, mit dem, was er berührt, von Empfindendem und

Empfundenem – ein ›Selbst‹ also, das zwischen die Dinge gerät, das eine Vorder- und

eine Rückseite, eine Vergangenheit und eine Zukunft hat…«194

Diese Seite des ›Narzißmus‹, die Merleau-Ponty beschreibt, um die Reflexivität der

Wahrnehmung zu veranschaulichen, erscheint geradezu durch das Narziss-Bild mit

den simultanen Tätigkeiten des Sehens und Berührens veranschaulicht. Durch diese

Verknüpfung in der Wahrnehmung vermag das Bild nicht gänzlich gegenüberzutre-

ten; es zeigt sich auf beiden Betrachter-Ebenen mit dem Betrachter verwoben. Zudem

offenbart es das (Selbst-)Betrachten als einen sinnlich-nahen und Körper-gebundenen

Vorgang. Nach Merleau-Ponty hat jedwede Vergegenständlichung von Welt, darunter

auch eine Bildmanifestation, eine solche körperliche Dimension. Ein »Ding« befindet

sich danach immer »am Endpunkt meines Blicks und allgemein meiner Erkundung«,

die durch den Körper hindurch geht.195

Die Bilderfahrung umfasst die Materialität des Bildes in seinen haptisch-sinnlichen

Qualitäten und reflektiert damit den Vorgang des Bildersehens, der sich nicht ganz von

dem isolieren lässt, was unter ›Einfühlung‹ zu verstehen ist und metaphorisch das Be-

rührtwerden des Betrachters meint. Dass dies wortwörtlich zu verstehen ist, offenbart

die dargestellte Hand-lung im Bild, die Hand im Wasser. Zugleich wird die Undeut-

lichkeit des (Spiegel-Bildes) mit der Hand im Wasser verknüpft. Sie bewirkt, die Un-

deutlichkeit des Bildes als (s)ein Schwinden aufzufassen. Das Hineingreifen ins Wasser

erscheint zeitlich versetzt zum Ansehen des Bildes, so als würde das Bild mehrere Mo-

mente, die Tätigkeiten des Sehens und Ertastens, in zeitlicher Versetzung zeigen. In

dieser Weise bewältigt der Bildbetrachter den Widerspruch des Bildes, dass etwas zu

sehen ist, das so nicht zu sehen sein dürfte. Denn in einen Prozess überführt, würde

sich der Eindruck der Inkongruenz des Simultanbildes auflösen (vgl. Umgangsformen

unter Kapitel 4 von Teil III).

Auf Erkenntnis bezogen lässt sich das Begriffspaar ›Berühren und Sehen‹ auf die

häufig voneinander abgegrenzten Sphären, die der Erfahrung und die der Erkenntnis,

beziehen. Erfahren meint ein ›Be-greifen‹ im engeren Sinne, das den Prozess erfor-

dert und ein Bild, als Festlegung verstanden, zum Schwinden bringt. Dies ersetzt nicht

das ›Sehen‹, verweist aber auf ein eingeschränktes Sichtfeld und die Notwendigkeit er-

gänzender Berührung. Berührung meint auf Darstellungsebene ein wortwörtliches Be-

rühren des Bildes durch den Betrachter im Bild und im übertragenen Sinne, dass der

194 Merleau-Ponty, Maurice: »Das Auge und der Geist (1961)«, Das Auge und der Geist. Philosophische Es-

says, Darmstadt: Meiner-Verlag 2003., S. 279-280

195 Merleau-Ponty, Maurice: Das Sichtbare und das Unsichtbare (1964), S. 21-22.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 275

außenstehende Betrachter von etwas berührt wird, das ihn angeht.196 Berührungmeint

in epistemologischer Hinsicht ein Be-greifen und betont die Teilhabe des Betrachters

am Betrachteten bzw. die Teilhabe des Forschers an seinem Forschungsgegenstand.197

Dieser verliert durch die Teilhabe/den Prozess der Erkundung seine als fest umrissen

geglaubten Grenzen, ebenso wie sich das Objekt der Erkundung nicht ganz abgren-

zen lässt. Gleichzeitig führt das gemalte Narziss-Bild dem Betrachter seine Haltbarkeit

vor Augen. Es basiert auf einem anderen Bildmedium, zeigt sein Fortbestehen als Ma-

lerei und steht außerhalb vom Betrachter. Diese Gegenbewegung, das Sehen oder Ge-

genüberstellen des Bildes, tritt als Bedingung des Prozesses der Bildbetrachtung auf.

Auf Erkenntnis allgemein bezogen, wird das Gegenüberstellen und Ablösen des Gegen-

ständlichen vom Prozess seiner Erkundung zu einer zweiten Bedingung von Erkennt-

nis.

So wie Anblick und Vorstellung, synonym für das Bild-Betrachter-Duo,mal in einen

Gegensatz treten, mal verbunden erscheinen, so gehen auch die Methoden der Bildex-

ploration zwischen Sehen und Berühren hin und her. Mal fühlt sich der Betrachter in

den Betrachter des Bildes ein und nimmt notgedrungen Anleihen bei sich; mal versucht

er sich streng analytisch nur auf das zu berufen,was sich als Bilddarstellung im engeren

Sinne beschreiben lässt. Die Narziss-Darstellung führt diese Explorationswege jeweils

an ein Extrem und demBetrachter die Kehrseite eines einseitigenWeges des Erkennens

in den Polen des Verschmelzens und Erstarrens vor. Das Erstarren, das das Starren als

gebanntes Anschauen imWort führt (Augen), tritt bei diesen Erkenntniswegen in einen

Kontrast zum Verschmelzen als eine Extremform des Berührens (Hand).

Damit nimmt die Narziss-Darstellung implizit eine kritische Position gegenüber

der tradierten Trennung von Erfahrung und Erkenntnis ein: Sie zeigt, wie sich Erfah-

ren und Erkennen wechselseitig bedingen und doch in der Unhaltbarkeit eines Bildes

münden. Das Narziss-Bild führt seinem Betrachter vor Augen, dass er nichts erkennen

kann, ohne sich vom Gegenstand in irgendeiner Weise ›rühren‹ zu lassen. Ein Be-grei-

fen als sinnliche Erfahrung allein genügt jedoch nicht, wenn sich der Gegenstand dann

nicht mehr von außen besehen lässt. Und umgekehrt ist kein Erkennen, das Sehen von

Dingenmöglich, ohne in den Ausstauchmit demGegenstand zu kommen.Das Narziss-

Bild weist damit auf allgemeineMethoden der Erkenntnis und ihre Kehrseiten hin. Und

hier schließen die Forderungen an Methode zur Exploration eines Bilderlebens an die

Erkenntnisse aus der Erlebensrekonstruktion an.Erinnert sei an die Beschreibung eines

Mittelweges zwischen einer mitbewegendenMethode, die bei Goethe in das Extrem des

Identisch-Werdens (Verschmelzens) mündet und einem gegenstandsbildenden, rekon-

struierenden Vorgehen, das jedoch nicht künstlich werden darf, um der Lebendigkeit

des Gegenstands (Erstarren) gerecht zu werden (vgl. Teil II, Kapitel 1.1.1.).198 Zugleich

196 Diese Seite des Bildes ist analog zum ausgedehnten Prozess einer Bildbetrachtung, in der sich

ebenfalls, in der Auseinandersetzungmit dem eigenen Selbstbild, mit Vergangenem und Zukünf-

tigem das Bild wie eine lebendige Gestalt transformiert.

197 Verwiesen sei auf die genetische Epistemologie Jean Piagets, der in den kontinuierlichen Pro-

zessen der Assimilation und Akkomodation belegt, dass sich zwischen Erkenntnis-Subjekt und

Erkenntnis-Objekt keine scharfe Linie ziehen lässt.

198 An dieser Stelle sei nochmals auf den Zusammenhang der beiden Grundkomplexe, Wahrheit und

Täuschung, Einheit und Teilung, verwiesen, die sich durch die Erzählung des Narziss-Mythos nach

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Ein Bild und sein Doppelgänger

erweist sich das Bild als erkenntniskritisch, da die verschiedenen Erkenntniswege im-

mer etwas offenlassen oder im Dunkeln halten. Die Narziss-Darstellung führt uns an

einem Bild vor Augen, dass sich die Methode nicht, zumindest nicht ganz mit dem Ge-

genstand deckt. Gleichzeitig macht sie auf die Entwicklungsbedingungen des Gegen-

stands (Bild) aufmerksam, ohne die es den Gegenstand nicht geben kann. Gegenstand

und Methode konstituieren sich wechselseitig, ohne selbstidentisch zu werden.

4.2 Das erkenntniskritische Potential des Narziss-Bildes

Das Narziss-Bild leistet in der Bildexploration eine empirische Basis für Theorien, die

auf unterschiedliche Weise dem Erkenntnisvermögen eines reflexiven, ich-gesteuerten

Bewusstsein widersprechen. Das Bild als Erfahrungsmedium macht auf den Übergang

von Erfahren und Erkennen aufmerksam und regt zu einer Reflexion der, in der Philo-

sophiegeschichte vielfachen separierten Erkenntniswege an. Es klärt den Bildbetrach-

ter im Erfahrungsprozess über den illusionistischen Charakter des reflexiven Bewusst-

seins auf, das meint sich vollumfänglich umfassen zu können, indem es ein Verrücken,

Entgleiten oder Verschwinden in Szene setzt. Die Fiktionalität des Bildes, der Wunsch

einer Haltbarmachung und zugleich die Erfahrung des Unhaltbaren und Prozessualen

verweist auf grundlegende Fragen wissenschaftlicher Erkenntnis (1).

Im Konstruktionskern der Bilderfahrung manifestiert sich das Bild-Betrachter-

Verhältnis in seiner unauflöslichen Verstrickung. Denn das Sehen eines Bildes lässt

sich nicht gänzlich von demWissen über Dinge und den Vorstellungen des Betrachters

abgrenzen und zugleich verdeutlicht das Bild einen »Riss der zwischen Bild und Wirk-

lichkeit«, der sich nach Didi-Hubermann nie ganz schließen lasse und sämtliche Bilder

durchziehe.199 Das Narziss-Bild widerspricht damit der Vorstellung von Erkenntnis als

einer rein abbildenden, die Wirklichkeit wiederholenden Funktion sowie der Wirklich-

keit als einer vom Betrachter unabhängigen Gegebenheit. Zugleich reflektiert es die

Grenzen von Erkenntnis als die Unmöglichkeit, sich die Welt gegenüberzustellen (2).

(Selbst-)Erkenntnis vollzieht sich nicht ohne Anschauung im wörtlichen Sinne, welche

sich nochmals auftrennt in ein Sehen und Vorstellen, und die nicht ohne ein Begreifen

im haptischen Sinn möglich ist. Und zugleich bleiben oder entstehen, dies macht das

Narziss-Bild anschaulich, überall Lücken. Es lässt das Bild als ein Versuch aufs Ganze

zu gehen, in den Worten von Derrida zur »Ruine« werden.

4.2.1 Zum Verhältnis von Wahrheit und Täuschung, Spiegel und Schatten

Die besondere Leistung des Narziss-Bildes als Erkenntnismedium kann darin gesehen

werden, dass ihm nicht nur eine implizite Kritik an einseitigen Erkenntniswegen (Me-

Ovid ziehen. Auch im Narziss-Mythos geht es um einen Frevel, der sich analog zum Ganzheits-/

Schöpfungsanspruch des Bildes lesen lässt. Narziss darf nicht (nur) sich selbst genügenund erfährt

in der Spiegelszene sowohl die Täuschung (er ist es selbst), als auch eine unauflösliche Trennung

von sich (er kann sich nicht greifen). Beide Wege der Exploration, auch als Erkenntniswege zu

verstehen, scheitern: Der Anblick täuscht (›Erkennen‹) und führt von lebendigen Bezügenweg und

die Berührung (›Begreifen‹) konfrontiert mit der Vergänglichkeit der Erscheinung.

199 Vgl. Didi-Hubermann, Georges: Bilder trotz allem (2003), übers. von. Geimer, Peter, München:

Fink 2007 (Bild und Text), S. 224.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 277

thoden) und an einseitigen Gegenstandsbestimmungen entnehmen lässt, sondern dass

es in selbstkritischer Manier auf seine Grenzen und Kehrseiten als Erkenntnismedium

hinweist. Im Folgenden und in Fortsetzung zu Kapitel 1.3., ein Spiegel(-Bild) und sein

Schatten, wird das Verhältnis nun aus erkenntnistheoretischer Perspektive diskutiert.

Ein vergleichender Blick in zwei Erkennensmythen, dem Höhlengleichnis von Platon

und dem Narziss-Mythos vertieft den Zusammenhang der im Narziss-Bild anschaulich

werdende Schattenseite von Erkenntnis.

Der Narziss-Mythos weist in der Frage nach Erkenntnis eine große Ähnlichkeit zum

platonischen Höhlengleichnis auf. Dies betrifft u.a. die Wirkqualitäten der Bannung.

So wie sich Narziss auch nach der Erkenntnis, dass es sich um ein Bild handelt, von

diesem nicht lösen kann, sind es bei Platon in einer Höhle gefesselte Bildbetrachter, die

einer Täuschung anheimfallen und die, selbst nach dem Erblicken des ›Wahren‹, den

Bildtäuschungen verhaftet bleiben.

»Wenn einer entfesselt wäre und gezwungen würde, sogleich aufzustehen, den Hals

herumzudrehen, zu gehen und gegendas Licht zu sehen und, indemer das täte, immer

Schmerzen hätte und wegen des flimmernden Glanzes nicht recht vermöchte, jene

Dinge zu erkennen, wovon er vorher die Schatten sah, was meinst du wohl, würde er

sagen,wenn einer […] ihm jedes Vorübergehende zeigend, ihn fragte und zu antworten

zwänge, was es sei? Meinst du nicht, er werde ganz verwirrt sein und glauben, was er

damals gesehen, sei doch wirklicher als was ihm jetzt gezeigt werde?«200

Wie bei Ovid wird die visuelle Täuschung in der Höhle noch durch eine akustische Täu-

schung, einenWiderhall von Tönen aus der ›realenWelt‹, untermauert. ImVergleich der

beiden Erzählungen fällt auf, dass die Täuschung, die sie beschreibt, nicht dem Bild-

medium vorbehalten ist. Sie beruht nicht auf ihm, sondern auf einer spezifischen Form

der Wiederholung des Gleichen, das für das ›Wirkliche‹ gehalten wird. Die spiegelnde

Wasserfläche, die erscheinenden Schatten und derWiderhall des Echos eint zudem ihre

Eigenschaft als Naturerscheinung. Vereinfacht lässt sich sagen: Spiegel und Schatten

(als Naturerscheinungen) täuschen gleichermaßen. Sie sind in der Ovid-Quelle sogar

synonym gesetzt (vgl. Kapitel 1.3.).

Das Narziss-Bild bringt den Zusammenhang von Spiegel und Schatten bezogen auf

Erkenntnisprozesse besonders deutlich zum Vorschein. Es zeigt, wie das Sichtbare das

Unsichtbare bedingt; ein Sichtbarmachen die Fragmentierung/Auslöschung befördert,

der strahlende Spiegel einen Schatten wirft. Während der Spiegel noch den Augenblick

einzufangen sucht, stellt sich bereits Vergänglichkeit ein. Gleiches gilt für jede Form der

Sichtbarmachung durch ein künstlerisches Bild. Es verdeckt nicht nur, indem es sicht-

bar macht, sondern zeigt all‹ dasjenige, das an dieses Sichtbare geknüpft ist, üblicher-

weise aber im Verborgenen wirkt (vgl. Kapitel 3.1.3., Der schwarze Seins-Grund und

die Künstlichkeit der Figur). Während sich bei Platon die Schattenprojektion als täu-

schende Erscheinung vom wirklichen Sein abhebt, wird der Schatten im Bilderleben zu

einer Bildrealität außerhalb des Bildlichen. Er beansprucht gegenüber dem Idealbild,

das ebenfalls in der Bildbetrachtung belebt wird, einen höheren Erkenntnisgehalt. Sei-

ne Täuschung – und hier zeigt sich die Nähe zwischen dem platonischen Urbild und

200 Platon: Der Staat, übers. von. Schleiermacher, Friedrich, Darmstadt: Schirner 1971, S. 515c-d.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Ein Bild und sein Doppelgänger

dem Idealbild im Bilderleben – liegt gleichermaßen in der Ganzheitsvorstellung, die

eine Einschluss-/Ausschlussgestalt erzeugt und darin das ›Andere‹ negiert.201

Die Narziss-Darstellung zeigt die Bildgenese als ein nicht-gelingendes Festhalten,

das im doppelten Sinne reflektiert. Die Vergänglichkeit der sinnlichen Erscheinungen,

die imBild u.a. als ein Schwinden dargestellt ist, tritt gegenüber dem vergeblichen Fest-

halten des Bildes als Realität hervor. Das Prozessuale/Vergängliche avanciert gegenüber

dem Wunsch nach Einheit und Verfestigung dessen, was sich als ›Ich‹ darstellt, zu ei-

ner Realität außerhalb des Bildlichen. In dieser Hinsicht ist die Narziss-Darstellung er-

kenntniskritisch – denn sie macht auf die Lücken aufmerksam, die ein sich selbst fest-

halten wollendes Bewusstsein evoziert: als Bild, als Ich, als Bewusstsein. Auf Erkenntnis

allgemein bezogen, bringt das Narziss-Bild zur Anschauung, dass sich ein Erkenntnis-

inhalt nicht vollständig von Erkennens-Prozessen isolieren lässt. Eine Erkenntnis, die

das Bild hervorbringt, lautet: das Sich-Selbst-Sehen erfordert Ausschlüsse, die wie ein

Schatten verfolgen (können). Der Betrachter kann somit diesen Schattenseiten begeg-

nen. Er ist in diesemVorgang kein bloßer Betrachtermehr, sondern involviert, während

sich das Bild, auf das er schaut, stetig transformiert.

Das Narziss-Bild zeigt sich, indem es auf seine eigenen Grenzen verweist, in selbst-

reflexiver Manier erkenntniskritisch. Es impliziert eine Bildkritik, die sich als Erkennt-

niskritik lesen lässt, und bezieht sie auf das eigentümliche Faktum, dass die Narziss-

Darstellung diese Kritik bildlich in Szene setzt. Darin verweist es auf seine besondere

Qualität als Kunst, die es von anderen Bildern (z.B. dem narzisstischen Bild des primä-

ren Stadiums) unterscheidet. Indem es mittels seiner ikonischen Differenz zwei Bilder

voneinander abhebt und die Grenzen des Bildes als Erkenntnismedium in einem Bild

zur Anschauung bringt, behauptet es sich als einMediumder Erkenntnis. In dieserWei-

se unterscheiden sich die Spiegeldimensionen (Malerei/optischer Spiegelung) vonein-

ander. Die täuschenden Naturerscheinungen im Höhlengleichnis und Narziss-Mythos

sind von anderer Art, da in ihnen keine Behandlung der Spiegelthematik stattgefun-

den hat.

Nur vordergründig bestätigt das Narziss-Bild die täuschenden Qualitäten, die Bil-

dern in der Tradition einer Bildprojektion bei Platon (Schatten) zugesprochen und wor-

über sich in den metaphysischen Philosophien ein Rückzug auf das ›Denken‹ begrün-

det. Es setzt diese Täuschung sogar in Szene, indem es die Flüchtigkeit (Unhaltbarkeit)

und Ungleichheit der Erscheinung (Bild) darstellt. Gleichzeitig übt die Bilddarstellung

Kritik an Formen von Erkenntnis, die Ausschluss und Rückzug als Erkenntnisweg for-

dern und somit implizit am cartesischen Cogito.

4.2.2 Die bildinterne Kritik am reflexiven Bewusstsein

Die Meditationen von Descartes sind wohl der in der Philosophiegeschichte prominen-

teste Versuch einer Wahrheitsfindung über die Reflexion in Form eines völligen Rück-

zugs auf das Denken. Das Denken avanciert zu einer Seinsversicherung und sein Bezug

zum Ich zu einer einzigen Gewissheit. Dieses reduktionistische Vorgehen ist in meta-

physischer Tradition immer schon einer Erkenntnisauffassung, die sich auf die Welt in

201 Die Idee (Platon) oder das Urbild sind mit dem Idealbild sicherlich nicht synonym.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 279

seiner Erscheinungsvielheit stützt, entgegengestellt. Das Bild zählt sowohl zur erschei-

nenden und gegenständlichen Welt, wie auch zur Vorstellungswelt. Aufgrund dieser

Mittelstellung fällt auf das Bild der Verdacht zu täuschen. Weder lässt sich an ihm ein

›reines‹ Faktum isolieren, noch ist es ein ›reiner‹, vom Sinnlichen befreiter Gedanke,

der im Bild zur Anschauung kommt. Die Qualität des Übergangs zwischen der erschei-

nenden Welt, die ich ›sehen‹ kann und den Vorstellungen, die dieses Sehen lenkt und

auf Bilder richtet, wurde in der Bilderfahrung nicht nur belebt, sondern in seinen Wi-

dersprüchen und seiner sinnlichen Dimension erfahren.

Die Blicktheorien/Seinsontologien, die im zweiten Kapitel des Reflexionsteils vor-

gestellt wurden, widersprechen, ob als phänomenologische, gestaltpsychologisch-mor-

phologische oder psychoanalytische Gegenstandsbildung, sowohl den methodischen

Paradigmen der cartesischen Meditationes, als auch dem cartesischen Cogito, das sich

vollumfänglich zu erblicken meint. Hier noch einmal zusammengefasst: In phänome-

nologischer Manier beschreibt Sartre ein Blickgeschehen in realen Momenten des Bli-

ckens und Erblickt-Werdens. Er widerspricht der Möglichkeit einer Selbsterfassung

durch den Blick im Sinne des reflexiven Bewusstseins mit der Beobachtung, dass ein

Subjekt nicht zugleich sein Objekt-Anderer sein könne. Um das Sein zu erfahren, be-

dürfe es eines realen Anderen, der die eigene Welt dezentriert bzw. zu einem Abflie-

ßen bringt.202 Auf Erkenntnis allgemein bezogen ist nach Sartre keine solche (absolu-

te) Außenperspektive möglich; das ›Ich‹ als Seinseinheit, die auf sich zu schauen ver-

mag, eine Illusion. Lacan geht in seiner Kritik am reflexiven Bewusstsein soweit, die

Bewusstseins-Philosophienmit dem illusionistischen narzisstischen Stadium gleichzu-

setzen. In diesem »Ego- oder Cogito-Zentrismus« falle dann ein Verdacht auf die Welt,

diese sei nichts als seine Vorstellungen. Das ›sich sich sehen zu sehen‹ sei ein »Taschen-

spielertrick« und täusche über eine grundlegende Blickabhängigkeit hinweg.203 Dieser

wiederum liege eine Begehrensfunktion zugrunde, die das Subjekt primär zu einem

»erblickten« Wesen (in einem Feld des Begehrens) mache. Lacan spricht hier auch von

der »Präexistenz des Blicks« als Urphänomen menschlichen Daseins.204 Das Subjekt

ist nach Lacan also nicht nur durch zum größten Teil unbewusste Strebungen, die es

nicht überblickt, geprägt, sondern Teil eines Feldes, dem es angehört und von dem es

sich nicht scharf abgrenzt. Die morphologische Konzeption des Seins nach Salber be-

schreibt ein im Bauplan der Natur enthaltenes Verwandlungsprinzip, in welchem die

Entwicklungen zu einem ›Anderen‹ hin bzw. die Tendenz des Anderswerdens nicht von

dem zu trennen ist, was sich zu einer Gestalt formiert. Das in einem fixierten Den-

ken eingeschlossene Ich stellt im Ausschluss dieses Verwandlungsprinzips und im Aus-

schluss der Welt aus dieser Perspektive somit eine Illusion dar (vgl. auch Kapitel 1.2.3.,

Der Subjektbegriff in der Morphologie, Teil II).

Schließlich hält auch aus erkenntnistheoretischer Perspektive das cartesische Co-

gito, das eine Seinsgewissheit aus einem fixierten Denken als reflexiven Bewusstsein

behauptet, einer logisch-dialektischen Auseinandersetzung bei Hegel nicht stand. Die

202 Vgl. Kapitel »Der Blick« Sartre, Jean-Paul: Das Sein und das Nichts (1943), S. 457-538.

203 Vgl. Lacan, Jacques: »Die Anamorphose (1964)«.

204 Vgl. Lacan, Jacques: »Die Spaltung von Auge und Blick (1964)«.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Ein Bild und sein Doppelgänger

implizite Erkenntniskritik des Narziss-Bildes lässt sich hieran in zwei Aspekten ver-

deutlichen. Zum einen zeigt Hegel, wie der Prozess des Denkens als sein Bestandteil

der Denkgestalt immanent ist, wodurch sich keine Erkenntnis als solche ›objektiviert‹

oder quasi ›von außen‹ von den Vorgängen der Erkennensprozesse isolieren lässt. In-

dem das Narziss-Bild vor Augen führt, dass das Festhalten eines Bildes letztlich nicht

gelingt und in einen Gegensatz zum Prozess der Bildbetrachtung gerät, erweist es sich

als erkenntniskritisch. So lässt sich das ›Kennen‹ im ›Er-kennen‹ als ein Erinnern ver-

stehen, das im Zeichen des Festhaltens eines Bildes steht. Und auch in der anderen

Richtung meint Erkennen eine jähe Konfrontation mit dem sinnlich Erscheinenden,

das sich jedoch als vergänglich erweist. Zum anderen – und dies betrifft die Gestalt des

›Anderen‹ – stellt Hegel heraus,wie ein ›für sich sein‹ notgedrungen an ein ›an sich sein‹

gebunden ist bzw. wie ein So-sein ein Anders-sein dialektisch beinhaltet. Hegels Kri-

tik zielt dabei auf Trennungen ab, die das Wesen einer Sache von seiner Erscheinung,

das Ganze von den Teilen, das Allgemeine vom Besonderen abheben. Er kritisiert die

Abstraktheit der metaphysischen Entitäten und setzt Unterscheidungen an die Stel-

le absoluter Trennungen.205 Dies gilt gleichermaßen für die Ich-Konstruktion – Hegel

spricht vom ›Selbstbewusstsein‹ – wie für jedwede Ganzheitskonstruktion. Diese he-

gel’sche Denkfigur expliziert einen weiteren Aspekt der impliziten Erkenntniskritik des

Narziss-Bildes: Denn Einheit und Teilung treten im Bilderleben als aufeinander bezo-

gen, einander bedingend auf. Das Ganzheitserleben des narzisstischen Bildes erfordert

die Teilung; sie konstituiert das Ganze. Und zugleich ordnen sich die ›Teile‹ nicht ein-

fach dem Ganzen unter, sodass sich das Besehene zu einem Ganzen schließen würde.

Hier kommt es zu einem Heraustreten aus dem vermeintlich Ganzen, zu Autonomisie-

rungen, Verrückungen.

Das Narziss-Bild führt in die Architektur der Bildgenese und lässt nicht nur die

Entstehung des Bildes über den Betrachtungsprozess nachvollziehen, sondern lotet die

Grenzen und Kehrseiten des Bildes als primäres Erkenntnismediums aus. Es spielt ge-

radezu mit dem Begriff des Erkennens, der in einer Richtung der Philosophiegeschich-

te für das Denken unter Ausschluss der Sinnlichkeit reserviert ist. Interessanterweise

setzt das Narziss-Bild ein den Meditationen von Descartes analoges Rückzugsmoment

der Selbstbesinnung in Szene, das alle ablenkendenMomente aus der Szenerie verbannt

hält. Mit dem Schließen der Augen – synonym für einen kontemplativen Moment der

Reflexion – entspinnen sich die Vorstellungen der Betrachter. Es verknüpft das Denken

als Ausschlussgestalt mit dem Vorstellungsbild. Darin verdeutlicht es die Betrachterab-

hängigkeit des Bildes undmit ihr die fehlendeObjektivität der Denk- oder Vorstellungs-

gestalt. So als ließe sich dieWelt in ihrer Erscheinungsvielfalt (Bildhaftigkeit) nicht aus-

schließen, so macht sich neben und in den Vorstellungsbildern immer auch das hierzu

inkongruente Bild im Bild geltend – stellvertretend für die Unvollständigkeit, die das

gesamte Bild als Qualität durchzieht. Diese Inkongruenz und Unvollständigkeit erhält

im Bilderleben schließlich einen stärkeren Realitätsanspruch.

Nach dieser Erläuterung der impliziten, bildinternen Kritik des Narziss-Bildes am

reflexiven Bewusstsein, werden nun aus entgegengesetzter Richtung tradierte Vorbe-

205 Vgl. Schnädelbach, Herbert: GeorgWilhelm Friedrich Hegel (1999), S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 281

halte gegenüber dem Bild/Bildlichen aus erkenntnistheoretischer Perspektive vorge-

stellt.

4.2.3 Skepsis gegenüber dem Bildmedium in philosophischer Tradition

Die Vorbehalte gegenüber dem Bild (als Erkenntnismedium) kommen grob aus zwei

Richtungen: Metaphysischer und Positivistischer Epistemologie. Ein Bild wird in sei-

ner Mittelstellung zwischen Anblick und Vorstellung, sowie zwischen den miteinan-

der interagierenden Sinnen, Tast- und Sehsinn, weder zu einem Untersuchungsgegen-

stand des Positivismus, noch zu einem Gegenstand, an dem sich Erkenntnisse gene-

rieren ließen – also zu keinem, im Goethe’schen Sinne »glücklichen Gegenstand« ihrer

Forschung. Obwohl ein Bild im engeren Sinne gegenständlich ist, verweist es in sei-

ner Vielschichtigkeit sogleich auf Aspekte, die über seine physikalischen Eigenschaften

weit hinausreichen.Mit dem Entgleiten des ›Objektiven‹ und der geringen Trennschär-

fe zu den Vorstellungen, die sich am Bild und im Bild entspinnen, lässt sich an ihm

kein eigenständiges Faktum isolieren. Dass sich ein Bildmedium zudem in der Dar-

stellung mit zur Darstellung bringt, wie es u.a. Gadamer, Waldenfels und Boehm (s.o.)

betonen, schließt es aus einer positivistischen Perspektive als Medium der Erkenntnis

aus – denn wenn nicht mittels, sondern im Bildmedium gesehen werde, dann mischen

sich damit die im Positivismus aufgetrennten Bereiche des ›Subjektiven‹ und ›Objekti-

ven‹. Da ein künstlerisches Bild aber nicht im engeren Sinne abbildet, sondern darstellt

und die Darstellung wie bereits ausgeführt die Vorstellung voraussetzt/belebt, mangelt

ihm aus positivistischer Perspektive die Eindeutigkeit. An ihm lässt sich kein fest um-

rissener Gegenstand isolieren. Schließlich ist mit der positivistischen Forderung nach

Objektivität – sprich der Unabhängigkeit des Forschers (Betrachters) vom Forschungs-

prozess – durch das Hineinziehen des Betrachters ins Bild ein solches Medium als Er-

kenntnismedium ausgeschlossen. Im Bilderleben der Narziss-Darstellung wird dieser

konstitutive Zug des Bildes in der Verschmelzung anschaulich. Das Einswerden wieder-

um passt grundsätzlich nicht zu wissenschaftlichen Paradigmen, die von einer strik-

ten Subjekt-Objekt-Trennung ausgehen bzw. diese Trennung in der wissenschaftlichen

Praxis fordern. Ließen wir umgekehrt das Narziss-Bild seine Positivismus-Kritik aus-

sprechen, so würde es beklagen, nur aus der Richtung des Gegenübertretens des Bildes

betrachtet, also vereinseitigt zu werden. Es würde ein Denken in Verhältnissen, sowie

den Gegenstandsauflösenden Prozess der Betrachtung einfordern.

Die Bildkritik der metaphysischen Philosophien geht in eine gänzlich andere Rich-

tung. Sie misstraut nicht den (»subjektiven«) Vorstellungsgehalten und den Ideen, die

Bilder innewohnen bzw. beleben, sondern ihrer Erscheinung.206 Dabei operiert sie mit

verschiedenen Bildbegriffen, hierarchisiert sie oder trennt sie auf. Paradigmatisch ist

hier die Unterscheidung zwischen Abbild und Urbild, aber auch die strikte Trennung

zwischen den ›gemachten‹ und den ›natürlichen‹ Bildern bei Platon. Die Frage, ob Bil-

der der Kunst das ›Sein‹ verkörpern oder als Erscheinung sogar über dieses hinweg-

täuschen, bleibt bei Platon vom Einzelfall abhängig. Grundsätzlich bemängelt Platon

an Bildern (wie auch am geschriebenen Wort), dass sie verfestigend wirken könnten.

206 Wie bereits erläutert, liegt dem die Hierarchie von Abbild und Urbild zugrunde, sowie die Tren-

nung zwischen dem Sein und dem Erscheinenden.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Ein Bild und sein Doppelgänger

Da Werke der bildenden Kunst (Statuen und Bildern) als Gestalteinheiten in Erschei-

nung treten, mangele es ihnen an Diskursivität. Damit erschwerten oder hinderten sie

den Erkenntnisfluss und die geforderte Performativität der Erkenntnisprozesse, die al-

lein den Zugang zu den Ideen als letzten Wahrheitsgrund ebnen könnten.207 In der

metaphysischen Philosophie von Platon bis Descartes verbindet sich auf eigentümliche

Weise die Skepsis gegenüber der sinnlichen Erfahrung und ihrer Veränderlichkeit mit

der Eigenart des Bildes, einen Moment festzuhalten. Bilder sind in der cartesischen

Terminologie Teil der »res extensa«, der ausgedehnten oder veränderlichen Dinge, und

gegenüber den »res cogitans« ungeeignet, an ihnen zu letzten Gewissheiten zu gelan-

gen. Derartige Gewissheiten sind in metaphysischer Tradition dem Denken oder den

abstrakten Ideen vorbehalten.208 Anders als bei Platon ist es bei Descartes insbesonde-

re der sinnliche Aspekt derWandlung, der dem Bild als Erfahrungsgegenstand anhaftet

und es folglich als Erkenntnismedium ausschließt.

Die implizite Metaphysik-Kritik des Narziss-Bildes lässt sich als eine Kritik an den

aufgetrennten Bereichen des »Seins« und der »Erscheinung« verstehen. Die Narziss-

Darstellung widerspricht der cartesischen Trennung der ›res extensa‹ (der Erfahrungs-

gegenständen) von den ›res cogitans‹ (Gedanken)– da Anblick (Bild) und Vorstellung

(Betrachter) miteinander verwoben sind. Am Narziss-Bild wird anschaulich, dass das

›Wesen‹ einer Sache, das in den abstrakten Ganzheitsvorstellungen gesucht wird, nicht

unabhängig von seiner ›Erscheinung‹ ist und doch nicht in eins fällt.

Dem Bild die Erkenntnisfunktion abzusprechen, gründet – wie gezeigt – in einer

Richtung auf der Skepsis gegenüber dem Spürbarwerden des Imaginären im Anschau-

lichen. Auf der anderen Seite richtet sie sich gegen seine Veränderlichkeit als sinnli-

cher Erfahrung, sowie zugleich gegen seine Seins-Behauptung als materiales Gegen-

über, seine Mittelstellung zwischen ›Augen und Hand‹. Und obwohl Bilder als Gestalt-

Einheiten erscheinen, erlauben sie keine scharfe Trennung von Subjekt und Objekt.

Das Narziss-Bild bringt dies sehr deutlich in Form eines Erlebensprozesses zur An-

schauung.

Der positivistischen und metaphysischen Epistemologie stehen auf unterschied-

liche Weise phänomenologischen Forschungsparadigmen gegenüber. In einer phäno-

menologischen Auffassung sind zum einen die Erfahrensprozesse, darunter auch die

sinnliche Erfahrung, nicht strikt von ›der‹ Erkenntnis zu trennen. Zum anderen wider-

spricht sie einer klassischen Subjekt-Objekt-Trennung. Im Narziss-Bild werden diese

Paradigmen in besonderer Weise anschaulich, wobei es sie nicht nur verbildlicht, son-

dern in eine Erfahrung überführt. Das Bild stellt in diesem Sinne einen »glücklichen

Gegenstand« der Phänomenologie dar.

207 Vgl. Helmes und Köster (Hg.): Texte zur Medientheorie, Stuttgart: Reclam 2002, S. 28.

208 Im letztgenannten Aspekt der metaphysischen Bildkritik offenbart sich eine starke Nähe zum Bil-

derverbot der monotheistischen Religionen. Anstelle des Göttlichen, sind es Ideen (Platon) oder

›reine‹ Gedanken, mit denen Bilder in eine eigentümliche Konkurrenz treten können (nicht müs-

sen). Das Bild, steht wie auch andere sinnliche Erscheinung unter Verdacht (über das Wahre/

Wahrhaftige hinweg) zu täuschen.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 283

4.2.4 »Wesens-Schau« und Konstruktion von Wirklichkeit

Um zu zeigen, wie sich in der phänomenologischen Argumentation ein tradierter Bild-

begriff verändert, wird nochmals ein Blick in Platons Bildbestimmungen geworfen.

Platon bezeichnet die gemachten Bilder gegenüber den Naturbildern (Spiegel, Schat-

ten) als Nachahmungen (griech. mimesis). Diese Nachahmungen variieren jedoch zwi-

schen dem,was er als Urbildnerei (griech.mimetike eikastike) und Einbildnerei (griech.

mimetike phantastike) bezeichnet.209 Dem Gedanken liegt die Unterscheidung von

Sein und Erscheinung zugrunde. Das gemachte/künstlerische Bild könne als Abbild des

Urbildes einen Wesenskern treffen oder am Urbild vorbeigehen und als Erscheinung

von etwas Nicht-Existentem seinen Betrachter täuschen. Es variiert in seiner Wahr-

haftigkeit – je nachdem, wie stark ein gemachtes Bild (Abbild) durch seine Ähnlichkeit

zur Idee am Urbild partizipiert.210 Bei Gadamer und bei Husserl finden sich Versatz-

stücke dieser metaphysischen Sicht auf das Bild. Allerdings kehrt sich das Verhältnis

von Abbild und Urbild in phänomenologischer Manier um, wonach der Wesenskern

einer Sache an sein Erscheinen – etwa in der Darstellungsweise des Bildes – gebunden

ist. Die Umkehrung von Urbild und Abbild gründet zudem auf der Ontologie des künst-

lerischen Bildes, wonach dem Bild ein ›eigenes‹ Sein zugesprochen wird (s.o.).

»Daß das Bild eine eigene Wirklichkeit hat, bedeutet nun umgekehrt für das Urbild,

daß es in der Darstellung zur Darstellung kommt. Es stellt sich selbst darin dar.«211

Der Sinn des Bildes liege zudem in der Darstellung, die nicht mit einer Abbildung zu

verwechseln sei:

»Nachahmung und Darstellung sind nicht abbildende Wiederholung allein, sondern

Erkenntnis des Wesens. Weil sie nicht bloß Wiederholung, sondern ›Hervorholung‹

sind, ist in ihnen zugleich der Zuschauer [Betrachter] gemeint.«212

In der Nachahmung liege nach Gadamer ein »Erkenntnissinn« – denn »wer etwas nach-

ahmt, läßt etwas da sein, was er kennt.«213 Den Erkenntnisgehalt des Kunstwerks be-

gründet Gadamer mit Platon darüber, dass es in der Mimesis zu einer solchen idealen

oder überindividuellen Wiedererkenntnis komme.214 Er räumt ein, dass dem Kunst-

werk dann (nur) ein Erkenntniswert zugesprochen werden kann, wenn »Erkenntnis des

Wahren Erkenntnis des Wesens« meint. Vereinfacht gesagt, wird dem Kunstwerk/dem

künstlerischen Bild die Wesensschau zugetraut. In dieser Denkrichtung erfordert die

bereits erwähnte Umkehrung des Verhältnisses von Abbild und Urbild sogar das künst-

209 Vgl. Günzel, Stephan; Mersch, Dieter (Hg.): Bild. Ein interdisziplinäres Handbuch, S. 4.

210 Vgl. ebd., S. 153.

211 Gadamer, Hans-Georg:Wahrheit undMethode.Grundzüge einer philosophischenHermeneutik (1960),

S. 145.

212 Ebd., S. 120.

213 Ebd., S. 118.

214 Vgl. ebd., S. 120. »In Wahrheit ist in der Darstellung der Kunst Wiedererkenntnis am Werk, die

den Charakter echter Wesenserkenntnis hat, und das ist gerade dadurch, daß Plato alle Wesens-

erkenntnis als Wiedererkenntnis versteht, sachlich begründet worden.«

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Ein Bild und sein Doppelgänger

lerische Bild als Erkenntnismedium: »So paradox es klingt: das Urbild wird erst vom

Bilde her zum Bilde – und doch ist das Bild nichts als die Erscheinung des Urbildes.«215

Aus diesem Satz lässt sich schließen, dass Erkenntnis nach Gadamer bildabhängig

ist, da sie einer Vergegenwärtigung im Bild bedarf – dies jedoch nur unter der Prä-

misse, dass Erkenntnis das Auffinden und Veranschaulichen eines Wesenskerns meint.

Denn das Urbild, das in Bildern in Erscheinung tritt, verweise unmittelbar auf ein sol-

ches Allgemeines in der Variation der Erscheinungen. Diese neuplatonische Seinson-

tologie des Kunstwerks hält am metaphysischen Terminus des Urbildes fest und über-

führt ihn in eine Phänomenologie. Sie trennt sich zudem von der tradierten Vorstel-

lung des Bildes als Abbild von Wirklichkeit. Nicht dadurch, dass es abbilde, sondern

dadurch, dass es darstelle, zeige das Bild einen, gegenüber der Phänomenvielfalt in-

varianten Wesenskern einer Sache. Das Bild stellt eine Konstruktion von Wirklichkeit

dar, die nicht gänzlich unabhängig von dieser Wirklichkeit ist. In seiner Mittelstellung

zwischen der erscheinendenWelt und ihrer konstruktiv-abstrahierenden Züge bleibt es

unentschieden. Darin, so die hier vertretene Auffassung, liegt eines seiner Potentiale

als Erkenntnismedium.

Dieser Wahrheitsbegriff von Erkenntnis hat seine Wurzeln in der Phänomenologie

Husserls. Sie ist, wie hier herausgearbeitet wird, im Kern eine Bildphänomenologie.

Die Nähe zu Platons Erkenntnistheorie lässt sich verkürzt im Auffinden des Eidos als

Erkenntnisziel verstehen.216 Husserl, als ihr Begründer, soll mündlich überliefert durch

Oskar Becker, in einem Vortrag gesagt haben, im künstlerischen Bild sei die »eidetische

Reduktion« »spontan erfüllt«.217 Die »eidetische Reduktion« bildet einen Kernbegriff

und Schlüssel Husserls imÜbergang seiner phänomenologischen Psychologie zur Tran-

szendentalphilosophie. Denn mit der Umsetzung der Epoché, der vorurteilsfreien und

vorbegrifflichen Sicht auf die Phänomene in ihrer Erfahrungsvielfalt, ist zunächst nur

eine Sammlung gegeben. Um in den philosophischen Bereich von Erkenntnis zu gelan-

gen, ist nach Husserl eine »ideierende Abstraktion« nötig. Gesucht wird »das sich in der

Variation notwendig durchhaltende Invariante«218 als ein Allgemeines oder Exemplari-

sches, das die Einzelphänomene übergreift. Auf diese Weise lässt sich nach Husserl der

Wesenskern einer Sache (Eidos) über die gedanklichen Operationen der Epoché (Ent-

haltung) und der ideierende Abstraktion im Status der Reduktion finden. Die Nähe zu

Platon ist begrifflich mit den Termini der angestrebten »Wesensschau« unübersehbar,

während der Weg dorthin stark differiert und die sogenannte erscheinende Welt in

ihrer Phänomenfülle zur Grundlage nimmt. Husserl zählt das Kunstwerk zu den Er-

kenntnismedien, da sich in ihm durch Reduzierung/Einklammerung ein Wesentliches

zur Anschauung bringe. In vergleichbarer Weise, argumentiert Jonas das Bild als pri-

märes Erkenntnismedium: Dem Bildentwurf liege ein Ähnlichkeitssehen zugrunde, so-

wie eine notwendige (und nicht beliebige) Reduktion der Phänomenfülle auf einen be-

schränkten Bildraum. Im Verhältnis zum Dargestellten müsse die Darstellung Aspekte

215 Ebd., S. 147.

216 Der altgriechische Terminus Eidos bezeichnet gegenüber dem Eikon (Abbild) das Wesen einer

Sache oder das ›allgemeine Aussehen‹.

217 Vgl. Gadamer, Hans-Georg: »Bildkunst undWortkunst«, S. 99.

218 Husserl, Edmund: Phänomenologische Psychologie (1925), S. 284.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 285

des Gegenstandes weglassen, diese verdichten oder anders erscheinen lassen. Das Bild

erzeuge ein Ähnlichkeitsverhältnis zu dem,was es darstelle, und abstrahiere soweit vom

Gegenständlichen, dass sich andere Perspektiven auf die Wirklichkeit eröffneten. Die

Beschränkung auf den Bildraum stellt hierfür ebenso eine notwendige Voraussetzung

dar, wie für Husserl die grundsätzliche Reduktion oder Einklammerung von Wirklich-

keit.219 Es wäre von da aus verkürzt, das Bild lediglich als Abbild in Gebrauch zu neh-

men. Nach Jonas liegt das Bildliche nicht in Nachahmung, Verdopplung oder Imitation

begründet, sondern in einer zum Model leicht verschobenen bildlichen Darstellung.

Das Narziss-Bild lenkt darauf hin, dass es im Bild um eine solche Verschiebung, um ei-

nen ›Anderen‹ geht. Dieser erscheint nicht nur auf der Ebene der Darstellung, sondern

im Auseinandertreten dessen, was ein Bild ist und was es zur Anschauung bringt.

»DasWesentliche des Bildes besteht darin, daßman auf einemBild etwas sehen kann,

was ohne Bilder nicht zu sehenwäre. Bilder zeigen etwas, was sie selbst nicht sind.«220

4.2.5 Perspektivität und »Störungsform«

Es wird nun weiter ausgeführt, wie im Bild nicht ein gleichbleibender Wesenskern das

Erkenntnisziel darstellt, sondern eine neue Sicht auf die Welt, die das Bild spontan zur

Anschauung bringt. Gadamer verdeutlicht in seiner Seins-Ontologie des Bildes nicht

nur die Abhängigkeit des Urbildes vom Bild, sondern beschreibt einen Seinszuwachs,

den das Urbild in undenkbar zahlreichen bildlichen Varianten in der Verbildlichung

erfährt: »Denn wenn das ursprünglich Eine durch den Ausfluß des Vielen aus ihm nicht

weniger wird, so heißt das ja, dass das Sein mehr wird.«221

Darin wird implizit die Potentialität des Bildes angesprochen, Erkenntnis in neuer

Form hervorzubringen. Die »eidetische Reduktion« als Ziel einer Transzendentalphilo-

sophie, die auf einer phänomenologischen Psychologie gründet, dem Kunstwerk zuzu-

rechnen, stellt es mit wissenschaftlicher Erkenntnis auf eine Stufe. In ihm kommt nicht

nur etwas wiedererinnertes Wesenhaftes zur Anschauung, sondern es ermögliche eine

neue Sicht auf die Phänomene der Welt. Folgen wir den Erkenntniswegen der Philoso-

phie Husserls so müssten auch die Wege, eine unmittelbare, vorbegriffliche Schau auf

Dinge, ebenso wie die Abstraktionsschritte, dem Blick auf das Invariante und Wesent-

liche im Kunstwerk unmittelbar zur Anschauung kommen und uns dieses in ›neuer‹

Form vor Augen führen. In den Worten von Husserl:

»Das Veranschaulichen im Bild, das im Bilderscheinen das Bewusstsein vom Bildsujet

hat, ist nicht ein beliebiger Charakter, der dem Bild anhaftet; sondern die Anschauung

vom Bildobjekt weckt eben ein neues Bewusstsein, eine Vorstellung von einem neuen

Objekt.«222

Es handelt sich in der neuplatonischen Sicht auf das Bild bei Gadamer und Husserl also

nicht um eine bloße Umkehr von Abbild und Urbild. Die Erkenntnisleistung des Bildes

219 Jonas, Hans: »Homo Pictor: Von der Freiheit des Bildens«, S. 108-109.

220 Wiesing, Lambert: Phänomene im Bild, München: Fink 2000, S. 10.

221 Gadamer, Hans-Georg:Wahrheit undMethode.Grundzüge einer philosophischenHermeneutik (1960),

S. 145.

222 Husserl, Edmund: »Phantasie und Bildbewusstsein (1904/05)«, S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 Ein Bild und sein Doppelgänger

liegt in beiden Theoriegebilden nicht nur nicht in der Funktion einer Abbildung von

Wirklichkeit, sondern darin etwas neu und anders beschaubar zu machen. Um diesen

Spielraum im Bildersehen geht es auch Waldenfels, wenn er die Selektivität und Kon-

tingenz dieser Erfahrung beschreibt. Ich sehe etwas so und nicht anders und zugleich

eröffnet sich ein Möglichkeitsfeld der Sichtweisen – die Möglichkeit es ›anders‹ zu se-

hen. Sie verweist mit Waldenfels auf die »Perspektivität des Sehens«, die wiederum auf

der »Perspektivität des Daseins« gründe. Eine solche Wirklichkeitsnähe bildet wieder-

um ein Kriterium wissenschaftlicher Güte.

Die verschiedenen Spiegeldimensionen des Bildes, die im dritten Kapitel vorgestellt

wurden, habenmit dieser Perspektivität zu tun. Sie verdeutlichen, dass es nicht die eine

Sicht auf die Wirklichkeit gibt. Bilder der Kunst erinnern uns daran – paradoxerweise

indem sie etwas Bestimmtes und dies in bestimmter Weise zur Darstellung bringen.

Das Narziss-Bild erzeugt zugleich die Perspektivität, indem es etwas Wesentliches im

Bild offenhält: den Blick. Es handelt von den perspektivischen Verrückungen im Be-

greifbarmachen vonWelt. Die Figur des ›Anderen‹, die im Falle des Narziss-Bildes nicht

nur symbolisch die Figur im Abbildmeint, sondern das Abweichende und Andersartige,

welches das gesamte Bilderleben durchzieht, macht das Spiegelbild erst zu einer ›ech-

ten‹ Spiegelerfahrung und weicht von unserer alltäglichen Spiegelerfahrung ab, bei der

wir uns im Spiegel meinen verdoppelt zu sehen. Das Bild macht darauf aufmerksam,

dass Bilder die Wirklichkeit nicht einfach wiederholen bzw. verdoppeln.

»Würde die Malerei lediglich Sichtbares sichtbar machen, so würde sie nur widerspie-

geln, was schon da ist.Würde sie dagegenUnsichtbares sichtbarmachen, so geriete sie

in eine paradoxe Spannungslage, die ihr ein Agieren auf der Grenze zwischen Ordent-

lichem und Außerordentlichem abverlangen würde. Ähnlich wie die übrigen Künste

wäre sie nicht heimisch in dieser Welt, sie würde aber auch nicht in eine andere Welt

überwechseln, vielmehr würde sie uns diese unsere Welt anders sehen lassen, befreit

von dem ›namenlosen Gewicht‹, mit dem das Alltägliche auf ihr lastet.«223

Salber beschreibt diesen Zug des Kunstwerks als »Störungsform« des Alltäglichen.224 In

ihm können wir den notwendigen Ausschlüssen im täglichen Lebensvollzug begegnen

und die immanenten Kehrseiten unserer Praktiken entdecken. Paradoxerweise erfor-

dert diese Störung auf das Spiegelbild bezogen eine Form der Dezentrierung – nämlich

den Bezug zum Alltäglichen als einer »Realitätsbewegung«225.

4.3 Das Bild als Erkenntnismedium im Vergleich zur Sprache

Wie bereits deutlich wurde, reicht die Diskussion des Bildes als Erkenntnis-/

Täuschungsmedium weit zurück. Im Zuge des ›pictorial turn‹, datiert auf die frühen

1990er Jahre226, ist es zu einer Neubewertung des Bildmediums und seiner episte-

mologischen Bedeutung gekommen. Hierzu tragen insbesondere die sogenannten

223 Waldenfels, Bernhard: »Zur Genealogie der Bilder«, S. 48.

224 Vgl. Salber, Wilhelm: Kunst-Psychologie-Behandlung, S. 107.

225 Vgl. ebd., S. 105f.

226 Vgl. Günzel, Stephan; Mersch, Dieter (Hg.): Bild. Ein interdisziplinäres Handbuch, S. 10ff.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 287

Erfahrungswissenschaften und ein sich mit ihnen verändernder Wissenschaftsbe-

griff bei, der zwischen Erfahren und Erkennen oszilliert. Sie stützen sich (wie auch

diese Studie) auf phänomenologisch-hermeneutische Paradigmen. Einfluss auf die

Diskussion hat auch eine veränderte Wissenschaftslandschaft, die vermehrt mit

sogenannten bildgebenden Verfahren arbeitet – wobei das Bild aus dieser Richtung

vorwiegend als Hilfsmittel und zur Visualisierung dient und nicht als eigenständiges

Erkenntnismedium gesehen wird.

Der Text-Bild-Vergleich, der im empirischen Teil die Konstruktionsbeschreibung

untermauert, kann hier als Anschauungsbeispiel in der Frage der Autonomie des Bild-

mediums herangezogen werden. Die Autonomie des Bildes gegenüber der literarischen

Quelle soll exemplarisch an einem der geführten Tiefeninterviews vorgeführt werden

(Kapitel 4.4.1.). Im Kapitel 4.4.2. werden die Argumente vorgestellt, die dagegenspre-

chen, das Bild als ein Erkenntnismedium in Anschlag zu nehmen. In den meisten Ge-

genpositionen geschieht dies in Form einer Gegenüberstellung des Bildmediums zur

Sprache/des Denkens. Unter Kapitel 4.4.3 wird die Abstraktionsleistung des Bildes in

Analogie zur Sprache diskutiert. Es setzt die Diskussion um die Grenzbereiche des

Erfahrens und Erkennens fort. Während einige ›Fürsprecher‹ das Bildes als Erkennt-

nismedium aus seiner Analogie zur Sprache heraus argumentieren, greift Kapitel 4.4.4.

Positionen auf, die von der Eigenständigkeit und Autonomie des Bildmediums ausge-

hend, ein gegenüber der Sprache nicht ersetzbares Erkenntnis-Potential herausarbei-

ten. Es folgt schließlich der Austausch der Theorie mit den bisherigen Erkenntnissen

über das Narziss-Bild.

4.3.1 Die Autonomie des Bildmediums gegenüber der literarischen Vorlage

Die Frage der Autonomie des Bildmediums lässt sich an dem Bild-Text-Vergleich (Ovid/

Caravaggio) exemplarisch diskutieren.Hier noch einmal in der Zusammenfassung: Der

Bild-Text-Vergleich zwischen demNarziss-Mythos in Erzählung und bildlicher Darstel-

lung erbrachte eine nicht allzu verwunderliche Nähe in den Kernthemen des Erlebens.

Wahrheit und Täuschung, ein durchgängiger Grundkomplex des Mythos, spitzt sich in

der Erzählung in einem Umschlag vom Verkennen in das Erkennen eines Bildmediums

zu; im Erleben des Narziss-Bild wird der Grundkomplex insbesondere in der Konstruk-

tionserfahrung, der wechselseitigen Bild-Betrachter-Abhängigkeit spürbar. Sowohl in

der Bilderfahrung, wie in der Erzählung des Mythos stellt sich das Bild abwechselnd als

ein Medium der Täuschung, dann wieder als ein Medium der Erkenntnis dar. Im Zuge

der Bilderfahrung fühlt sich der Betrachter letztlich vor einen ›echten‹ Spiegel gestellt.

Dabei setzt er sich mit Lebenstäuschungen, Selbst-Idealisierungen und ›unschönen‹

und abgespaltenen Wahrheiten des eigenen Lebens auseinander. Wie die Bilderfah-

rung, so behandelt auch die Erzählung den Grundkomplex von Wahrheit und Täu-

schung. Es kommt im Nacheinander der Erzählung zu Zuspitzungen, Verkehrungen

und Umschwüngen des Komplexes.

Neben der Nähe sind auch die medialen Besonderheiten in der unterschiedlichen

›Darstellung‹ des Narziss-Themas hervorgetreten. Im Falle des Narziss-Mythos akzen-

tuieren Bild und Erzählung unterschiedliche Aspekte der gemeinsamen Kernthematik.

Rückblickend auf die Erlebensfiguration lässt sich sagen, dass sich das Narziss-Thema

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Ein Bild und sein Doppelgänger

im Bilderleben auf die Bildthematik hin verdichtet, was nicht meint, dass darin le-

diglich die Bildszene bebildert wird. Das Bildliche in seiner Qualität des Idealen und

Vollkommenen durchzieht vielmehr auch die Erzählung. Ein wesentlicher Unterschied

liegt jedoch in der medialen Erfahrung selbst. Das, was Narzissmus im weitesten Sin-

ne beschreibt, vollzieht sich in Form einer umfassenden Spiegelerfahrung als sinnliche

Erfahrung. Diese sinnlich nahe Erfahrung entspricht dem, was Merleau-Ponty als die

Körperlichkeit einer Wahrnehmungsreflexion beschreibt. Sie versetzt den Betrachter

in die Narziss-Szene selbst, ohne dass dieser die Erzählung kennen muss. In diesem

Sinne ›erzählt‹ das Bild den Mythos auf eineWeise, die den Betrachter bannt und wort-

wörtlich mit ins Bild holt. Unabhängig von der Erzählung wird der Betrachter vom Bild

in seinen edlen und zugleich kompromittierenden Zügen körperlich eingenommen. Er

setzt sich mit der Frage auseinander, wer oder was ihn da anblickt und welche Rolle

er dabei spielt. Die Anziehung geht bis zum Identisch-Werden, das Abstoßende bis hin

zum völlig Fremd-Werden.227 Der Unterschied zur Erzählung: der Betrachter erfährt

dies am eigenen Leibe. Wie in der Erzählung der Leser/Zuhörer, so vermag sich der

Bildbetrachter zwischenzeitlich auf seine Außen/Betrachter-Position zurückzuziehen.

Exemplarisch konnte die Autonomie des Bildmediums gegenüber der erzähleri-

schen Vorlage anhand des Vergleichs von Erzählung und Bild belegt werden. Beson-

ders auffällig wurde die Autonomie des Bildmediums in einem Interview mit einem

18-jährigen Schüler, der den Narziss-Mythos nicht kannte. Dies wird hier kurz skiz-

ziert: Im Vordergrund stehen zunächst die Sehnsüchte des Probanden auf das eigene

Leben bezogen. Das Bilderleben vollzieht sich als ein kreisender und nicht enden wol-

lender Such- und Entscheidungsprozess zwischen Enthusiasmus und Anstrengung.Die

Fülle von Fragen und verborgenen Antworten, die das Bild in seiner Zweiteilung bereit-

hält, lassen den Probanden wortwörtlich nicht los. Nach dem offiziellen Ende nach zwei

Stunden bittet der Proband immer wieder darum, doch noch ein bisschen länger auf

das Bild schauen zu dürfen, worin sich die Grundqualität der Bannung niederschlägt,

die auch die Erzählung prägt. Im Bilderleben verspürt der Proband sehr deutlich, auf

eine Richtung im Sinne einer Bilddeutung setzen zumüssen, um sich vomBild lösen zu

können, und zugleich, dass das Bild eine solche eindeutige Richtung nicht vorgibt und

den Betrachter in einem verheißungsvollen Suchprozess hält. Dieser endlose Prozess,

die Unhaltbarkeit jeder entschiedenen Richtung und jedes sich einstellenden Bildes be-

gegnet demBetrachter zudem in Form eines festumrissenen bildlichenGegenübers, das

eine bestimmte Aussage zu treffen scheint. Auf das eigene Leben bezogen stellt sich der

Proband in der Betrachtung des Bildes vor die Frage, welche (berufliche) Richtung er

einschlagen möchte. Hier handelt es sich um die Schwierigkeit, auf ein (Selbst-)Bild zu

setzen, das nicht das eigene sein kann, da die Vorstellungen der Eltern, gesellschaft-

liche Anforderungen hineinspielen (das ›Andere‹ der Bilderfahrung). Dem Probanden

begegnet dabei die Problematik des Betrachtens als solcher, denn er erlebt, wie dies

eine Entscheidung sogar erschweren kann, da sie ihn vom Tun abhält. Damit belebt

das Bild in der Interviewsituation ein Grundthema des Narziss-Mythos: Im gebannten

Schauen auf ein Bild – unabhängig vom Erkennen der Bildbeschaffenheit – lässt sich

227 Und auch dies ist eine allgemeine Bildcharakteristik nachWaldenfels – das Bild kann in die Extre-

me eine puren Selbstbildes und eines puren Fremdbildes kippen.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 289

kein Leben führen. Ohne den Mythos zu kennen, kommt der Proband schließlich zu

dem Schluss: »Das was du im Leben machen möchtest, musst du in der Realität tun«.

Er imaginiert, dass auch der Betrachter im Bild aufsteht und sich aus der Betrachtung

löst. Damit erst gelingt es dem Probanden erst nach zwei Stunden und vierzig Minuten

das Interview zu beenden.

Der Betrachter des Bildes in der Erzählung nach Ovid und der Bildbetrachter des

Narziss-Bildes von Caravaggio erfährt eine Bildbannung. Anders als in der Erzählung,

in der ebenfalls ein verheißungsvoller Ganzheitsanspruch bannt, wird der Leser selbst

aber nicht so stark verwickelt, dass er die Bannung an sich selbst spürt. Vielmehr hält

die Erzählung das Narziss-Thema durch das Nacheinander der Episoden, durch die

schillernden Landschafts- und Personenbeschreibung und nicht zuletzt die Verwand-

lungsvielfalt derart in einem lebendigen Fluss, dass das Schicksal des Narziss mehr von

außen besehen wird. Hierzu trägt auch der auktoriale Erzähler bei, welcher eine Me-

taperspektive auf das Geschehen eröffnet. So ließe sich vom Leser der Erzählung eher

sagen, dass er ein (außenstehender) Betrachter der Szene ist als vom Betrachter des

Narziss-Bildes, der in die Szene geholt wird.

Neben der sinnlichen Dimension, die Bilderleben und Text unterscheiden, vermit-

teln sich auch die Inhalte auf medial andere Weise. Über die Verbundenheit zwischen

Bild und Betrachter, die im Bilderleben entdeckt wird – »Iste ego sum! »Ich bin es

selbst!«228 – gerät der Bildbetrachter des Narziss-Bildes ins freudige Erstaunen und

nicht in die Verzweiflung. Die Notwendigkeit des Anderen, im Bilderleben als eine un-

erfüllte Sehnsucht beschrieben, wird im Bilderleben als Unverbundenheit mit dem Bild

im Phänomen der Fremdheit, aber auch darin spürbar, dass das eigene Bild durch reale

Andere konstituiert wird. Aber – wie in der Erzählung ist dieses ›Andere‹ das Außerbild-

liche, ohne den kein Leben möglich ist. Im Bild findet sich im Bild ein Anderer, der auf

die Vergänglichkeit des Lebens hinweist und Dynamik ins Bildgeschehen bringt. Wie

in der Erzählung, aber am eigenen Körper, erfährt der Betrachter des Narziss-Bildes,

dass er ein Bild nicht ewig betrachten kann, da es von den Lebensbezügen wegführt.

An dem vorgestellten Beispiel wird deutlich, dass der Narziss-Mythos auf eine andere

Weise am Bildmedium ohne Kenntnis der literarischen Quelle erfahrbar wird.

Diese Autonomie des Bildmediums wird in Kapitel 4.4.4 wieder aufgegriffen und

von hier ausgehend seine Potentialität als Erkenntnismedium in Abgrenzung zur Spra-

che diskutiert. Ob es sich bei der Autonomie um eine notwendige Voraussetzung han-

delt, das Bild als Erkenntnismedium zu behaupten, sei (noch) dahingestellt.

4.3.2 Argumente gegen das Bild als Erkenntnismedium aus der Perspektive

der Sprache

Es ließen sich grob drei Hauptargumente ausmachen, die aus der Perspektive der Spra-

che und des Denkens gegen das Bild als Erkenntnismedium sprechen. Während das

Denken und die Sprache im engeren Sinne unhinterfragt alsMedien der Erkenntnis gel-

ten, so wird ›dem Bild‹ aufgrund seiner mangelndenDiskursivität (1) diese Leistung viel-

fach abgesprochen.Diemangelnde Diskursivität des Bildes wird damit begründet, dass

228 Publius Ovidius Naso:Metamorphosen, S. 157.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Ein Bild und sein Doppelgänger

sich dem Bild im Gegensatz zumWort nicht widersprechen lasse. In dieserWeise argu-

mentiert unter anderen der Medienkritiker Neil Postman seine Vorbehalte gegenüber

dem Bildmedium. Die Einwände beziehen sich jedoch auf Bilder der Unterhaltungs-

und Werbeindustrie. An ihnen bemängelt Postman die vereinheitlichenden, beschöni-

genden Tendenzen, durch die sich das ideale (Werbe-)Bild von den Realitäten entferne,

jedoch die Realitätswahrnehmung der Bildkonsumenten subtil präge und verzerre.229

Die mangelnde Diskursivität bezieht sich hier auf die vordergründige Beweiskraft, die

Bildern in der Wahrnehmung zukommt. Besonders anschaulich wird diese Kritik am

fotografischen Bild, denn es gibt seinen Konstruktionscharakter gegenüber dem gemal-

ten Bild nur in Ausnahmefällen zu erkennen und behauptet sich als ein Medium, das

den Moment einzufangen vermag: »Es ist so gewesen!«230 Diesen Sinngehalt (Noema)

der Fotografie, das Festhalten eines vergangenen Moments, beschreibt Roland Barthes

auch als »das Unveränderliche«, das der Fotografie anhafte.231 Aus dieser Richtung also

wäre es die Festlegung und die Seinsbehauptung, der sich nicht widersprechen lasse.

Da das Bild als festgehaltener Moment in die Vergangenheit reicht – auch wenn sich

die Bildgenese immer wieder und immer wieder auf gleiche Weise in der Betrachtung

reinszeniert –. erscheint es als Erkenntnismedium nicht offen und prozessual genug.

Am Bild, so die mögliche Kritik, lasse sich folglich nichts Neues explorieren.

Wird dagegen nicht der »dagewesene Moment« als unhinterfragbare Seinsbehaup-

tung zum Problem, sondern der Konstruktionscharakter (2) des Bildes, so richtet sich Kri-

tik wiederum gegen eine mögliche Realitätsferne oder Subjektivität des Bildentwurfs.

Denn das fotografische oder gemalte Bild fängt nicht nur die Zeitlichkeit ein, auch der

besondere Blick, die Perspektive, die Apparatur und Materialität schlägt sich im Bild

229 Postman, Neil: Wir amüsieren uns zu Tode: Urteilsbildung im Zeitalter der Unterhaltungsindustrie

(1985), 18. Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer 2008, S. 19-20. »Eine Botschaftmacht eine bestimmte, kon-

kreteAussageüber dieWelt. Die FormenunsererMedienunddie Symbole, durchdie sie einenAus-

tausch ermöglichen, machen jedoch keine derartigen Aussagen. Eher gleichen sie Metaphern, die

ebenso aufdringlich wie machtvoll ihre spezifischen Realitätsdefinitionen stillschweigend durch-

setzen.«

230 Barthes, Roland: Die helle Kammer. Bemerkungen zur Photographie, übers. von. Leube, Dietrich,

1. Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989, S. 87. Mit ›da sein‹ meint Barthes die Entstehungsbedin-

gungen des Bildes: das, was auf dem Bild zu sehen ist, muss in einem spezifischen Moment der

Vergangenheit vor die Linse einer Kamera getreten sein.

231 Vgl. ebd., S. 86. Er hebt diese Eigenart des fotografischen Bildes vom gemalten Bild ab: »Die Ma-

lerei kann wohl eine Realität fingieren, ohne sie gesehen zu haben. Der Diskurs fügt Zeichen an-

einander, die gewiß Referenten haben, aber diese Referenten können ›Chimären‹ sein, und meist

sind sie es auch. Anders als bei diesen Imitationen läßt sich in der Photographie nicht leugnen,

daß die Sache dagewesen ist.« So ist es beim gemalten Bild einerseits der Konstruktionscharak-

ter, der ein Bild irreal-imaginär erscheinen lässt und ihm den Ruf einbringt über die Realitäten

hinweg zu täuschen. Seine Herkunft, seine Bezüge und seineWirkung sind uneindeutig. Das foto-

graphische Bild dagegen kann als ein So-Dagewesenes (in der Sichtweise von Barthes) nicht mehr

hinterfragt werden – und wäre aus diesem Grund als Erkenntnismedium ungeeignet. Diese Sicht

auf die Fotographie wäre jedoch einseitig, wenn das fotographische Bild als Kunstwerk nicht von

anderen Bildzwecken unterschieden würden. Als Kunstwerk stellt es dar, als Fotographie, die ein

Da-Gewesen-Sein beweist – etwa in Kriminalfällen – fungiert das fotografische Bild als Abbildung

von Wirklichkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 291

nieder. Bilder der Kunst sind gemacht und nicht vorgefunden. Diese Seite von Erkennt-

nis, sein Konstruktionsgehalt, so meine These, bleibt im Erkenntnismedium ›Sprache‹

stärker als beim Bild verborgen. Bilder begegnen ihren Betrachtern anders als sprach-

liche Gedankengebäude als Einheiten. Sie gewinnen (teils) eine mit lebendigen Wesen

vergleichbare Eigenständigkeit und Gestalthaftigkeit.

Ein weiteres Argument gegen das Bild als Erkenntnismedium zielt weder auf

seine mal täuschende, mal verfestigende Realitätsbehauptung, seine Realitätsferne

oder Konstruiertheit, sondern auf seine mangelnde Übersetzbarkeit (3). Dieses Argument

setzt die Notwendigkeit einer Überführung des Bildlichen in das Sprachmedium

voraus und/oder sieht die Überführung ins Sprachmedium als zu ungenau an. Diesem

Argument der mangelnden Übersetzbarkeit des Bildes widersprechen alle bildtheo-

retischen Positionen, die die besondere Erkenntnisleistung des Bildes gegenüber der

Sprache betonen und die von keiner Übersetzungsnotwendigkeit ausgehen. So weist

unter anderen George Didi-Hubermann auf die Unmöglichkeit hin, ein Bild gänzlich

zu dechiffrieren, worin er die Eigengesetzlichkeit des Bildes gegenüber der Sprache

betont. Der Betrachter, der nach Didi-Hubermann zugleich ein Betrachteter ist, mache

zunächst die Erfahrung des Nichtartikulierbaren und begegne der Intransparenz des

Bildes.232 Darin aber vollzieht sich eine zentrale Erkenntnis: der Betrachter begegnet

im Bild all‹ dem, was nicht offen-sichtlich ist. Während es Didi-Hubermann nicht

primär daran gelegen ist, das Bild als Erkenntnismedium zu argumentieren, gelangt

Hubert Damisch zu einer explizit epistemologischen Aussage in Bezug auf das Bild als

Erkenntnismedium: »Comment, dans la peinture, non seulement ça montre, mais ça

pense.«233.

Darin unterstellt er dem Bild eine eigene Denkstruktur. Er will am Bild zeigen, wie

dieses selbst zur Wissensexploration vergleichbar mit einem philosophischen Diskurs

beiträgt und befragt in seinen Untersuchungen insbesondere Malereien auf ihr theore-

tisches Potential hin. Dieser Sichtweise folgt auch diese Arbeit; sie wird abschließend

im Rahmen einer Reflexion der medialen Bedingungen der Studie diskutiert.

4.3.3 ›Abstraktion (und Einfühlung)‹ als Erkenntnisvoraussetzung im Bild

und Sprachmedium

Im Folgenden werden die Voraussetzungen kontrovers diskutiert, unter denen Bild und

Sprachmedium als Erkenntnismedien gelten. In der Gegenüberstellung von Bild und

Sprache stellt die jeweilige Abstraktionsleistung des Mediums ein Hauptkriterium der

Argumentation dar. Abstraktion wird in der Diskussion zur stillschweigenden oder ex-

pliziten Voraussetzung einer Anerkennung des Mediums als Erkenntnismedium. Zum

einen wird in der Betonung der Abstraktion als Erkenntnisvoraussetzung gegenüber

seinem Gegenstück, der Einfühlung, nochmals die klassische Trennung zwischen den

Bereichen des Erfahrens und denen des Erkennens deutlich. Zum anderen stellt Abs-

232 Vgl. Alloa, Emmanuel: »George Didi-Hubermann«, in: Busch, Kathrin und Därmann, Iris (Hg.):

Bildtheorien aus Frankreich, München: Fink 2011 (Eikones), S. 139-152, hier S. 147.

233 Damisch Hubert: Der Ursprung der Perspektive (1993), übers. von. Jatho, Heinz, Zürich: Diaphanes

2010, S. 458.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 Ein Bild und sein Doppelgänger

traktion eine Charakteristik dar, die – wie die Ausführungen zeigen werden – Sprache

und Bild in besonderem Maße teilen.

Das Begriffspaar ›Abstraktion und Einfühlung‹ ist wesentlich durch den Kunst-

psychologen Wilhelm Worringer geprägt. Worringer akzentuiert jedoch stärker den

»Abstraktionsdrang«, durch den das Kunstschaffenmenschheitsgeschichtlichmotiviert

werde. Wenngleich es Worringer nicht darum geht, das Kunstwerk – und im engeren

Sinne das Bild – als Erkenntnismedium zu argumentieren, so stellt er an ihm doch die

schöpferische Leistung heraus, die das Kunstwerk zu einer reflexiven Form der Selbst-

behandlung des Menschen macht. Noch expliziter als Worringer beschreibt Hans Jonas

das Bild als ein primäres Erkenntnismedium des Menschen. Es handelt sich um eine

Anthropologie, die imNachzeichnen der Erkenntniswege vor der sprachlichen Entwick-

lung auf Bilder trifft. Von dieser Ursprungserfahrung ausgehend sucht sie die Bezogen-

heit der Sprache und des Denkens auf die frühen Bilder zu belegen. Das Bildermachen/

Bildersehen sei »die erste Form theoretischer Wahrheit – der Vorläufer verbal beschrei-

bender Wahrheit, die ihrerseits der Vorläufer wissenschaftlicher Wahrheit ist.«234 Das

Bild besitze gegenüber der Sprache aufgrund seiner »relativen Einfachheit« hermeneu-

tische Vorteile, sei aber ein Phänomen, das schwerer fassbar sei.235 Jonas bezeichnet

den Menschen als »Homo Pictor« (s.o.), der, mit diversen Vermögen ausgestattet, ein

bildmachendes und bilderkennendesWesen sei. Aufbauend auf seiner Fähigkeiten Ähn-

lichkeiten wahrzunehmen, komme es im Bildschaffen zu einem Entwurf, der gezielt

Aspekte der Bildvorlage oder des Modells weglasse. Jonas bezeichnet dies als »die Frei-

heit des Bildens«. Diese Fähigkeit ermögliche es ihm, nie ›so‹ gesehene Aspekte eines

Gegenstands in der »Freiheit der Übertragung« zu vergegenwärtigen oder gar zu erfin-

den. Die Bildentwürfe des Menschen verdeutlichten sein Abstraktionsvermögen, wie

seinen Erfindergeist.

»Aber von allem Anfang sind Abstraktion und Stilisierung dem bildlichen Vorgang in-

härent, indem die Forderungen der Ökonomie sich mit der Freiheit der Übertragung

begegnen; und in der Ausübung eben dieser Freiheit kann die Norm des Gegebenen

auch gänzlich verlassen werden für die Schöpfung nie gesehener Formen: das Bildver-

mögen öffnet den Weg zur Erfindung.«236

Die Ableitung zum Bild als Erkenntnismedium erfolgt über eine Beschreibung der

menschlichen Vermögen. So argumentiert Jonas das Bild als Erkenntnismedium über

die menschliche Abstraktionsleistung, die dem Bildschaffen zugrunde liegt und betont

insbesondere die Vielschichtigkeit des Sehens (zwischen Anblick und Vorstellung):

»Gesicht ist das hauptsächliche Sinnesmedium sekundärer Darstellung, weil es nicht

nur der Haupt-Gegenstandssinn, sondern auch die Heimat der Abstraktion ist.«237

234 Jonas, Hans: »Homo Pictor: Von der Freiheit des Bildens«, S. 121.

235 Vgl. ebd., S. 106.

236 Vgl. ebd., S. 110. »Aber von allemAnfang sind Abstraktion und Stilisierung dembildlichen Vorgang

inhärent, indem die Forderungen der Ökonomie sich mit der Freiheit der Übertragung begegnen;

und in der Ausübung eben dieser Freiheit kann die Norm des Gegebenen auch gänzlich verlassen

werden für die Schöpfung nie gesehener Formen: das Bildvermögen öffnet den Weg zur Erfin-

dung«.

237 Vgl. ebd., S. 111.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 293

Jonas spricht derWahrnehmung generell (wie auch Husserl) einen »eidetischen Ge-

halt«238 zu. Denn aufgrund des menschlichen Vermögens, Ähnlichkeiten wahrzuneh-

men, sei der Mensch in der Lage, »das Eidos vom Dasein zu trennen oder die Form

vom Stoff«239. Im Wiedererkennen einer Sache zeige sich die Leistung der Abstraktion

verdoppelt, da sie das Gegenständliche nicht nur auf das Wesentliche reduziere und

dupliziere, sondern auch konstant halte. Das Bildvermögen baue auf diesen Vermögen

auf und in ihm werde eine »neue Ebene der Mittelbarkeit« erreicht:

»Das Bild wird losgelöst vom Gegenstand, d.h. die Anwesenheit des Eidos wird un-

abhängig gemacht von der des Dinges. Das Sehen bereits enthielt ein Zurücktreten

von der Andringlichkeit der Umwelt und verschaffte die Freiheit distanzierten Über-

blicks. Ein Zurücktreten zweiter Ordnung liegt vor, wenn Erscheinung als Erscheinung

ergriffen, von der Wirklichkeit unterschieden und, mit freier Verfügung über ihre An-

wesenheit, interpoliert wird zwischen das Selbst und das Wirkliche, dessen Anwesen-

heit nicht frei verfügbar ist.«240

In dieser Argumentationslinie wird das Bild implizit zu einem Erkenntnismedium er-

hoben. Und zwar indem es wesentliche Aspekte einer Sache bildlich festzuhalten ver-

mag, sie aus der Zeitlichkeit löse und einen Betrachter zu sich in Distanz setze.241

Über die ›Abstraktion‹ als Prozess des Weglassens und Verdichtens, der Distanznah-

me und der Neuschöpfung begründet Jonas, dass das Bild ein (primäres) Erkenntnis-

medium darstellt. Die Seite der ›Einfühlung‹, die das Bildermachen wie das Bilderse-

hen gleichermaßen konstituiert – und dies bringt die Erlebensexploration der Narziss-

Darstellung deutlich zur Anschauung – scheint in dieser Argumentation weitestgehend

ausgeblendet. Ein Bildmache nach Jonas »bis zu einem gewissen Grade tatsächliche Er-

fahrung überflüssig, indem es etwas von ihrem wesentlichen Gehalt ohne sie verfügbar

macht.«242

Die Frage nach Erkenntnis im Verhältnis zur Empfindung diskutiert auch der Psy-

chologe Erwin Straus in seinem Standardwerk ›Vom Sinn der Sinne‹. Wie Jonas betont

er Abstraktionsvorgänge als Grundlage von Erkenntnis. Erkenntnis erfordere Distanz-

bewegungen, insbesondere die der Selbstdistanz, die ein Abstrahieren vom momentan

Gegebenen ermöglichen und somit zu Voraussetzung für Erkenntnis werde. Erst dann

würde etwas, das in der Empfindung ›für mich ist‹ zu einer allgemeinen und zeitresis-

tenten Aussage über das ›so-sein‹.243

238 Vgl. ebd., S. 117.

239 Ebd., S. 116.

240 Ebd., S. 119.

241 Ebd., S. 112. »Aus solcher zeitlosen Gegenwart begegnet das Bild dem zeitgebundenen Betrachter

in einer Anwesenheit, die ebenso den Schatten des eigenen Werdens von sich getan hat, wie sie

demWerdefluß des Beschauers enthoben bleibt.« Diesen Zug beschreibtWorringer als eine Form

der Raum-Zeiterlösung, die der Entäußerungs-Funktion des Bildes zugrunde liege (s.o.)

242 Ebd., S. 120.

243 Vgl. Straus, Erwin: Vom Sinn der Sinne. Ein Beitrag zur Grundlegung der Psychologie (1935), Berlin-

Göttingen-Heidelberg: Springer 1956, S. 329ff.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Ein Bild und sein Doppelgänger

»Die Erkenntnis strebt dahin, die Dinge so zu fassen, wie sie an sich sind. Gesetzt nun,

sie würden für einen Augenblick unverhüllt in solcher Gestalt sichtbar, wie sie an sich

sind, wir hätten doch noch keine wahre Sicht von ihnen. Alles Gesehene wäre doch

dem Augenblick des Sehens verhaftet. Darum ist jene Annahme, die Dinge könnten

sich unserem Blick so zeigen, wie sie an sich sind, widersinnig. Die Auflösung der per-

spektivischen Verzerrung, der zeitlichen sowohl der räumlichen fordert, daß ich mich

als Erkennender gleichsam von mir selbst löse.«244

Wenngleich Straus nicht vom Bildersehen im engeren Sinne spricht, wird in diesem

Zitat deutlich, wie wenig ›Erkennen‹ der Autor dem ›Sehen‹ zutraut, da es dem Augen-

blick verhaftet sei. Interessanterweise gilt gleiches nach Straus auch für die Sprache. Sie

müsse, um als Erkenntnismedium zu gelten, die Zeitlichkeit von sich abstreifen: »Das

Wort muss von dem Akt des Sprechens, der Gedanke von dem Prozeß des Denkens ab-

gelöst werden können.«245 Trotz dieser Verbindungwird in denweiteren Ausführungen

deutlich, dass Straus diese Abstraktionsleistung einzig dem Denken und der Sprache

zutraut.Während das ›Sehen‹ – undmit ihm implizit das Bildmedium – Erkenntnis ge-

radezu ausschließe, liege allein in der Sprache die Möglichkeit sich »vom Dasein in der

Perspektive des Augenblicks« und vom »Mitvollzug« zu lösen.246 Tatsächlich impliziert

diese Position eine Trennung des Erkenntnis-Subjekts vom Erkenntnis-Objekt, die im

Gesamtwerk von Straus zugleich stark angefochten wird.247 Gegen derartige Festigkei-

ten, die den Prozess und den Mitvollzug von der Erkenntnis abschneiden, richten sich

(neben Straus selbst) auf unterschiedliche Weise Hegel und Nietzsche in ihrer umfas-

senden Metaphysik- und Positivismus-Kritik (s.o.).

Es lässt sich festhalten, dass der »Mitvollzug« des Betrachters – implizit oder ex-

plizit – vielfach Grund ist, dem Bild die Erkenntnisleistung abzusprechen (s.o.). Das

Hineingeraten in ein Medium wird jedoch aus der hier gewählten Perspektive nicht zu

einem Ausschlusskriterium, das Bild als Erkenntnismedium anzuerkennen. Vielmehr

entspricht das Mitvollziehen im Forschungsprozess dem konstruktivistischen Paradig-

ma, das den Forscher als einen unablösbaren Teil des Forschungsprozesses konzipiert.

Das methodische Gebot der Mitbewegung (in phänomenologisch fundierten Wissen-

schaften) fordert geradezu den Mitvollzug, um dem Gegenstand der Exploration ge-

recht zu werden. Zugleich würde in einer einseitigen Forschungsrichtung, die nur mit-

244 Ebd., S. 330.

245 Ebd., S. 331.

246 Ebd., S. 332.

247 Vermutlich gründet sie auf der Hartnäckigkeit, mit der sich ein Erkennen vom Erfahren abheben

will – zurückzuführen auf die Tendenz des Menschen, über sich hinauswachsen, sprich etwas au-

ßerhalb der eigenen Lebensvollzüge erkennen zu wollen. So finden sich allerorts Festigkeiten,

die den Prozess und Mitvollzug abschneiden – und zwar nicht nur auf Seiten der auf positivisti-

schem Denken sich aufbauenden Schulen, sondern auch in den phänomenologisch-fundierten

Denkschulen: so innerhalb der Psychologie nicht nur in der Elementenpsychologie und dem Be-

haviourismus, sondern auch bei den Gestaltpsychologen im Haltmachen bei »Endgestalten«, in

der Psychoanalyse in Form einer kausalen Rückführung der Störungsform auf ein bestimmtes Ur-

sprungserlebnis, imRückgriff qualitativer Psychologie auf »unsterbliche« Ideen, die sich in anderer

Terminologie als Eidos,Wesenskern,Urbild, Grundqualität oder in zeitüberdauerndenGrundkom-

plexen wiederfinden.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 295

vollzieht, aber keine Distanz zum Untersuchungsgegenstand erlaubt, keine Erkenntnis

gewonnen. Und hier schließt sich der Kreis zur Theorie und Methode, die dieser Ar-

beit zugrunde liegt: Mitbewegung und Konstruktion sollten sich im Forschungspro-

zess nicht nur die Waage halten, sondern aufeinander bezogen bleiben (s.o.). Ganz

im Sinne der methodischen Paradigmen, die Goethe (als Vordenker der Phänomeno-

logie) seinen Forschungsgegenständen entnimmt, befindet sich auch diese Untersu-

chung des Narziss-Bildes in einem Übergang zwischen einem Untersuchungsgegen-

stand und einem Erkenntnismedium. Bezeichnenderweise zeigen die methodischen

Paradigmenwissenschaftlicher Forschung, die der Konstruktion undMitbewegung, die

Fitzek in seiner Habilitationsschrift248 herausarbeitet, eine starke Nähe zu der Polari-

tät von Abstraktion und Einfühlung, die Worringer aufspürt, um das Kunstschaffen

des Menschen zeitgeschichtlich zu verorten. Mitbewegung erfordert Einfühlung, so-

wie der Konstruktion einer Sache ein Wegdenken/Abstrahieren vom Gegenständlichen

zugrunde liegt. Diese Bewegungen erinnern an die Extrempole, Verschmelzung (Mit-

bewegung/Einfühlung) und Erstarrung (Konstruktion/Abstraktion), im Bilderleben der

Narziss-Darstellung.

Das von Worringer entdeckte Verhältnis bezieht sich insofern auf das Betrach-

ten eines (jeden) Bildes, da in ihm eine Abstraktion vom Gegenstand – im Bild als

ein Wegsehen oder Wegblenden – zugrunde liegt, ebenso wie eine Einfühlung in

den Gegenstand – als ein haptisches Hineingreifen oder Sich-Hineindenken. Die

Einfühlung meint also den Mitvollzug, so wie die Abstraktion ein Allgemeines be-

schaubar macht, das vom Betrachter ablöst. Erstarren und Verschmelzen können

als Extrempole von Abstraktion und Einfühlung gelten – und auf Erkenntnis bezo-

gen – vergleichbare Verkehrungen aufzeigen, in die eine einseitige Forschungsweise

führt. Dieser Zusammenhang verwundert nicht, da das Narziss-Bild – abgesehen von

seiner Selbst-Bild-Thematik, die sich im Bilderleben als eine Spiegelbilderfahrung

niederschlägt – (allgemeine) Wege und Kehrseiten von Erkenntnis ins Bild rückt (vgl.

Kapitel 4.1.).

Zurückkommend auf den Bild-Sprach-Vergleich, so wurde bei Straus deutlich, dass

die Forderung den Prozess und Mitvollzug abzuschneiden, um von Erkenntnis zu spre-

chen, sowohl beim ›Sehen‹ von Dingen, als auch in Denkprozessen ein schwieriges Un-

terfangen bildet. Jonas argumentiert die Nähe zwischen Bild und Sprache, indem er

betont, dass beide Medien vom Gegenstand abstrahieren, um Erkenntnisse von Welt

zu generieren:

»In der äußeren Darstellung ist ferner das Bild mitteilbar geworden, der gemeinsame

Besitz aller, die es anschauen. Es ist eine Objektivierung individueller Wahrnehmung,

vergleichbar derjenigen, die in verbaler Beschreibung vollbracht wird. Wie sie dient

es der Kommunikation und kommt gleichzeitig der Wahrnehmung selber, oder dem

Wissen, zugute. Denn im Bemühen, Teil für Teil nachzubilden, was in der Erscheinung

gleichzeitig ist, wird das Sehen ebenso wie im Prozeß der Beschreibung gezwungen,

248 Vgl. Fitzek, Herbert: Inhalt und Form von Ausdrucksbildungen als Zugangswege zur seelischen Wirk-

lichkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 Ein Bild und sein Doppelgänger

zu scheiden und zueinander ins Verhältnis zu setzen, was es erst alles zusammen hat-

te.«249

In diesem Zitat betont Jonas das Implizite, das der Welt anhaftet und verweist damit

auf die Wirklichkeitsbehandlung, die Bild und Sprache teilen. Wie Jonas, so stellt auch

Waldenfels die Nähe zwischen der Sprache und den Bildern der Kunst heraus. Im Un-

terschied zu Jonas betont er jedoch beide Seiten – mit Worringer gesprochen – die der

Abstraktion und Einfühlung oder bezogen auf das Bilderleben die des Verschmelzens

und Erstarrens. So beschreibt er, wie sich der Betrachter oder Leser im jeweiligen Me-

dium Bild oder Sprache ›verfangen‹ bzw. ›hängenbleiben‹ könne. Im Falle des Bildes

meint dies: nicht zur Darstellung durchzudringen bzw. sich das Bild nicht mehr ge-

genüberstellen zu können.

»So wie die Intentionen des Schreibens und Lesens durch das Sprachmedium hindurch

auf das Besprochene gehen oder aber sich in der Dichte der Sprache verfangen kann

(vgl. Husserliana IV, S. 240), so kann der Bildblick durch das Bildmedium hindurch auf

das Abgebildete zielen oder in der Dichte des Bildes hängenbleiben. Das künstlerische

Bild bewegt sich also zwischendenExtremeneines puren Fremdbildes undeines puren

Selbstbildes; auf diese Weise entsteht ein Bildraum, der dem Sprachraum bzw. dem

espace litteraire entspricht.«250

4.3.4 Die Potentialität des Bildes in Abgrenzung zu Sprache

Während Jonas (undWaldenfels implizit) das Bild als Erkenntnismedium in seiner Kor-

respondenz zur Sprache beschreiben, so argumentieren andere Bildtheoretiker das Bild

in seiner besonderen Potentialität in Abgrenzung zur Sprache (Didi-Hubermann, Da-

misch, Imdahl, Boehm). Über einen Umweg – nämlich der Frage, wie sich ein Kunst-

werk wissenschaftlich erklären lässt – tritt diese Potentialität deutlich hervor. Sie be-

trifft die Frage der sprachlichen Übersetzung eines Bildmediums (z.B. in Form einer

Bildbeschreibung), ebenso wie die Erklärung des Bildes über sprachliche Quellen.

Aus der hier vertretenen Sicht ordnen ikonographisch-ikonologische Bildanalysen

das Bildmedium der Sprache zu stark unter – so als könnte ein Bild nicht etwas An-

deres, das jenseits der Quellen und Symbole, auf das es sich bezieht, zur Anschauung

bringen (vgl. Teil I, Kapitel 3.3.). Dass Bilder dem widersprechen etwas einfach zu be-

bildern oder gar 1:1 wiederzugeben, wurde ausführlich erörtert.251 Gleichermaßen wie

Bilder der Möglichkeit einer abbildenden Wirklichkeit widersprechen, so widersetzen

sie sich einer einfachen sprachlichen Übersetzung. Sie sind Erkenntnismedien, weil sie

uns ›gewusste‹ Dinge anders sehen lassen (vgl. Kapitel 4.3.2). Die Sprache vermag das

249 Jonas, Hans: »Homo Pictor: Von der Freiheit des Bildens«, S. 120.

250 Waldenfels, Bernhard: »Ordnungen des Sichtbaren. Zum Gedenken an Max Imdahl«, S. 238.

251 Wenn Bilder aus psychologischer und phänomenologischer Sicht Selbstbilder sind (siehe Kapitel

3.2.2), so wird am Narziss-Bild deutlich, wie sehr sich ein solches Selbstbild vom Spiegelbild im

physikalischen Sinne unterscheidet. Das Narziss-Bild lässt diesen Unterschied in selbstreflexiver

Art spürbar werden. Auf einer Metaebene spiegelt es den Wettstreit zwischen dem (gemaltem)

Bild und Spiegel (siehe Kapitel 3.2.3).

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 297

auch, jedoch auf andere Weise. Dies unterstreicht der Satz McLuhans, dass die Medi-

en, durch die hindurch wir die Wirklichkeit erfahren, ihre Gegenstände transformie-

ren.252 Wenn ein Bild, wie im Falle der Narziss-Darstellung, einen literarischen Text

zur Grundlage hat, so hat das Bild mit dem Text zunächst lediglich ein gemeinsames

Sujet. Die Interpretation eines Bildes, die sich ausschließlich auf einen Text stützt, der

explizit oder implizit einen Hintergrund des Bildes darstellt, kann den Blick auf die

medialen Qualitäten des Bildes versperren. Eine solche Sichtweise nimmt, mit Boehm

gesprochen, das Bild als Abbild des Textes in Gebrauch und »übersieht« wortwörtlich

das Bild.253

Ein Argument gegen das Bild als Erkenntnismedium im Vergleich zur Sprache wur-

de als seine mangelnde Diskursivität (vgl. Kapitel 4.4.2) benannt. Einem Bild könne man

nicht widersprechen.Demwiederum liegt die Vorstellung zugrunde, Bilder zeigten ein-

deutig, was sie sind und was sie zur Darstellung bringen. Indem sie Wirklichkeiten

setzten, könne man diese nicht mehr diskutieren. Das Diskutieren wiederum ist eine

sprachliche Form, die das Betrachten eines Bildes nicht zwingend erfordert. Ein Bild

dagegen lässt sich betrachten, ohne einWort darüber zu sagen. Gegenüber der Sprache

liegt jedoch die Diskursivität des Bildes in anderen Qualitäten begründet. Es ist dis-

kursiv, indem es entscheidende Aspekte uneindeutig/unentschieden hält. Das Narziss-

Bild dient wieder als Anschauungsbeispiel: Indem es die Augen des Betrachters im Bild

überschattet, hält es einen entscheidendenMoment des Bildes, den Blick, verdeckt und

führt den Betrachter in eine Reflexion darüber, welche Rolle er in der Betrachtung spielt

und was es mit dem Bild auf sich hat. Indem es diesen Bedeutungsspielraum eröffnet

und hierüber eine Wahrnehmungsreflexion in Gang setzt, lässt es seinen Betrachter

nicht nur die Dinge neu sehen, sondern diese in entscheidenden Aspekten offen. Damit

wird es dem performativen Anspruch von Wissenschaft gerecht, wie er sich in einer

frühen Form bei Platon in seiner Kritik am geschriebenen Wort findet.254 In diesem

Zusammenhang kann man mit der Bildexploration des Narziss-Bildes sagen, dass Pla-

ton das Medium unterschätzt hat. Insbesondere der Prozess der Bilderfahrung, der das

Bild erst zum Bild macht, zeichnet das Bild als Morphologie aus.255 Zugleich hält ein

Bild nicht alles offen.Wie oben gezeigt gelangt es, wie die sprachliche Reflexion, zu ›Po-

sitionen‹. Am Beispiel des Narziss-Bildes: Es hat das Sehen/Erkennen von Wirklichkeit

zum Thema und bezieht, wie oben gezeigt, eine erkenntniskritische Position (vgl. Ka-

pitel 4.2). Damit scheint auch die Forderung anWissenschaft erfüllt, eine (selbst-)kriti-

sche Haltung gegenüber den gewonnenen Erkenntnissen zu wahren bzw. auf die Gren-

zen der gewählten Methode im Verhältnis zu ihrem Gegenstand hinzuweisen. In dieser

Weise thematisiert das Narziss-Bild seine Grenzen als Bildmedium.

Neben der Diskursivität (1) die Bild und Sprache als Erkenntnismedien auf unter-

schiedliche Weise innewohnt, ist noch eine Bildcharakteristik zu betonen, die das Bild

252 Vgl. McLuhan, Marshall: The Medium is the Massage. An Inventory of Effects (1967), hg. v. Fiore,

Quentin, 4. Aufl., Leipzig: Tropen 2016.

253 Vgl. Boehm, Gottfried:Wie Bilder Sinn erzeugen, S. 43.

254 Vgl. Helmes und Köster (Hg.): Texte zur Medientheorie, S. 28.

255 Vgl. Gadamer, Hans-Georg: »Bildkunst undWortkunst«, S. 96.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 Ein Bild und sein Doppelgänger

gegenüber der Sprache auszeichnet. Inwieweit diese Eigenschaft das Bild zumErkennt-

nismedium macht, wird im Anschluss diskutiert. Nach Imdahl besteht die Besonder-

heit des Bildmediums im Gegensatz zur Sprache u.a. in der szenischen Simultanität (2),

in der sich komplexe Verhältnisse in ihrem Zusammenwirken auf einen Blick zeigen.

Imdahl betont, dass sich eine solche »nur bildmögliche Simultanität« nicht in eine Nar-

ration zurückübersetzen lasse.256 Er zeigt dies eindrücklich an einem Fresko von Giotto

in der Arena-Kapella in Padua, das die Gefangennahme Christi zum Thema hat. Jesus

wirkt zugleich durch den Mantel von Judas ganz eingenommen und zugleich schaut er

auf Judas herab. Die Sprache liefere, so Imdahl, kein Wort, das diese im Bild anschau-

lich werdende Unterlegenheit und Überlegenheit in einem bezeichnen könne.257

Ein Bild lässt Prozesse erkennen und führt in einen Prozess und zugleich zeigt es

dies alles in einer Momentaufnahme. Salber hat dies als eine »Entwicklung in sich« be-

schrieben.258 Im Falle des Narziss-Bildes zeigt das Bild vieles in einer Gleichzeitigkeit:

das Festhalten wie auch das Entgleiten des Bildes, das Sehen und Berühren des Bildes.

Die Simultanität des Bildes macht auf die Komplexität unserer Wirklichkeit aufmerk-

sam, die im Sprachmedium schwerer fassbar ist als im Bildmedium. Das Geschichten-

erzählen des Menschen stellt eine Bewältigungsform dar, dieser Komplexität ›Herr‹ zu

werden und dieses ›Indem‹ der Bezüge in ein verträgliches Nacheinander zu überfüh-

ren. In dieserWeise ließe sich diskutieren,welches derMedien gegenüber derWirklich-

keit, die durch sie neu besehen, hervorgebracht und behandelt wird, künstlicher bzw.

realitätsnäher ist.259 In der Betrachtung des Narziss-Bildes wird die Simultanität, das

beschriebene ›Indem‹ oder die Gleichzeitigkeit als unverträglich erlebt – so wie es sich

zeigt, ist es nicht haltbar – und ruft das Geschichtenerzählen als Bewältigungsform auf

den Plan. Als Erkenntnismedium regt das Narziss-Bild dazu an, den Paradoxien der

Wirklichkeit zu begegnen: etwas ist gleichzeitig schön und hässlich, vollständig und lü-

ckenhaft, anziehend und abstoßend, Idealbild und Alltagsszene. Das Ineinanderwirken

von Anblick und Vorstellung, sowie das Begreifen von Welt als ein Sehen und Ertasten

macht auf die Gleichzeitigkeit dieser Vorgänge im Erkennen von Welt aufmerksam.

Etwas in seiner Ambiguität (3) zugleich wirksam zu sehen, das zugleich wirksam ist,

macht das Bild in der hier vertretenen Auffassung zu einen Erkenntnismedium. Denn

es handelt sich um eine reflexive Form des Sehens, das sich vom alltäglichen Wahrneh-

men der Dinge abhebt. Diese Wahrnehmung ist, wie es Waldenfels in seiner Differen-

zierung der Bildhaftigkeit der Dinge von den Bildern der Kunst heraushebt, ebenfalls

bildhaft, aber nicht in der gleichen Weise reflexiv, diskursiv und explizit wie das Bild,

welches ein solches ›Indem‹ der Bezüge nicht nur zur Anschauung bringt, sondern es

in entscheidenden Aspekten offen hält. Nach Imdahl habe das Bild die Eigenschaft »ein

eigentlich Unanschauliches« zu repräsentieren.260 Es wird zu einem exklusiven Me-

256 Vgl. Imdahl, Max: »Ikonik. Bilder und ihre Anschauung«, S. 308.

257 Vgl. ebd., S. 312.

258 Vgl. Salber, Wilhelm: Kunst-Psychologie-Behandlung, S. 110f.

259 Diese allgemeine Bewältigungsform gegenüber der Komplexität vonWelt, das Geschichtenerzäh-

len, stellt eine Umgangsform mit dem Konstruktionsproblem des Bildes dar. Nur dadurch, dass

Geschichten komplexeWirklichkeiten wieder in einen Fluss bringen, sind sie gegenüber dem Bild

wirklichkeitsnäher. Bezogen auf den Komplexitätsgrad ist es das Bild.

260 Vgl. Imdahl, Max: »Ikonik. Bilder und ihre Anschauung«, S. 313.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 299

dium der Erkenntnis, da es nicht nur sichtbar macht, was im Alltäglichen verborgen

bleibt, sondern der Fremdartigkeit der Welt, seiner Unsichtbarkeit und seines stetigen

Wandels begegnet. Merleau-Ponty beschreibt dies aus der Perspektive des Malers:

»Wir vergessen ständig die flüssigen und äquivoken Erscheinungen und begeben uns

durch sie hindurch unmittelbar zu den Dingen, die von ihnen präsentiert werden. Der

Maler kümmert sich gerade um das, macht gerade das zu einem sichtbaren Gegen-

stand, was ohne ihn im je einzelnen Bewusstseinsleben eingeschlossen bliebe: die Vi-

bration der Erscheinungen, die dieWiege der Dinge ist. DieserMaler ist nur von einem

ergriffen: vonder Fremdartigkeit derDinge, kennt nur ein einzigesGefühl: das der stets

neu beginnenden Existenz.«261

Tatsächlich zeigt das Narziss-Bild sehr deutlich all das, was nicht fassbar und nicht er-

kennbar ist, im Versuch sich in einem Bild zu sehen. Es führt seinem Betrachter die

eigene, nicht haltbare Bildkonstruktion vor Augen. Seine Erkenntnisleistung liegt pa-

radoxerweise darin, Sichtbarkeit als solche zu hinterfragen und das Unsichtbare unse-

rer Welt als das Nicht-Sichtbare bildlich festzuhalten, also sichtbar zu machen.262 Das

Narziss-Bild bringt, indem es sich selbst als Bild spiegelt, exemplarisch diese allgemei-

ne Erkenntnisleistung des Bildes hervor.

4.3.5 Reflexion einer Bilduntersuchung

Abschließend soll das Bild als Erkenntnismedium vor dem Hintergrund des hier ge-

wählten Vorgehens, der Überführung einer Bilderfahrung in Beschreibung, diskutiert

werden. Offensichtlich erfordert das Hervorbringen wissenschaftlicher Erkenntnis das

Sprachmedium. Die Studie dient hier als ein Anschauungsbeispiel. Denn sie expliziert

ihre Erkenntnisse, die sie über ein Bild gewinnt, durch Beschreibungen. Die (relati-

ve) Autonomie des Bildmediums und seine Eigenart, Erkenntnisse hervorzubringen,

erfordern Übersetzungen ins Sprachmedium. Das implizite Wissen und die implizite

Diskursivität des Bildes rufen nach sprachlichen Explikationen. Diese Übersetzungs-

notwendigkeit diskreditiert das Bild allerdings nicht als Erkenntnismedium oder lässt

es zu einem bloßen Hilfsmittel oder Initiator sprachlicher Denkprozesse werden. Die

unterschiedliche Akzentuierung der Erkenntnisthemen im Narziss-Mythos durch die

Erzählung und das Bild mitsamt seiner Übersetzung in Beschreibungen unterstreicht

vielmehr das jeweils unterschiedliche Potential der Erkenntnismedien.

Das Vorgehen, als eine Explikation des Impliziten verstanden, soll hier über die

Erkenntnisschritte der Studie noch einmal kurz skizziert werden: Ziel der Studie war

es, die Wirkung des Narziss-Bildes jenseits aller theoretischen Überformungen zu ex-

plorieren, um – in einem zweiten Schritt – zu eruieren, was dieses Bild mit den Er-

kennensmythen unseres Abendlandes zu tun hat und warum in ihm ein Emblem der

epistemischen Kraft des Bildlichen gesehen wird (vgl. interdisziplinärer Diskurs, dar-

gelegt in der Einführung). Der Nachhall der aufgeworfenen philosophischen und er-

kenntnistheoretischen Fragen im Bilderleben der Betrachter gibt Hinweise hierauf (vgl.

261 Merleau-Ponty,Maurice: »Der Zweifel Cézannes (1948)«, Sinn undNicht-Sinn, München: Fink 2000,

S. 11-33, hier S. 18.

262 Vgl. Waldenfels, Bernhard: »Ordnungen des Sichtbaren. Zum Gedenken an Max Imdahl«, S. 244.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 Ein Bild und sein Doppelgänger

Kapitel 1 und 2). Die Feststellung, dass im Bilderleben Reflexionen Teil des Bilderlebens

sind, bestätigt die Annahme, dass sich Erfahren und Erkennen in einem gleitenden

Übergang befinden und dass ein Bild wie die Narziss-Darstellung eine solche Verbin-

dung erfahrbar macht. Die Beschreibungen befinden sich also im sanften Übergang

zur Erfahrung mit dem Bildmedium und einer Reflexion über das Bildmedium. Die-

ser Übergang ist nicht methodisch vorbestimmt, sondern rührt von den Ansprüchen

dieses spezifischen Gegenstands her. Aus epistemologischer Perspektive macht diese

gleichzeitige ›Nähe‹ und ›Distanz‹ zum Gegenstand, die das Narziss-Bild als proto-

typische Bilderfahrung (siehe Kapitel 3) herstellt, das Bild zu einem zumindest frag-

würdigen Erkenntnismedium. Unter wissenschaftlichen Paradigmen, die Distanz und

Objektivität vom Forschungsprozess fordern und Nähe weitestgehend auszuschließen

suchen, würde das Bild nicht als Erkenntnismedium gesehen. Demgegenüber stehen

einschlägige Bildtheorien phänomenologischen Einschlags (darunter: Hubert Damisch,

George-Didi-Hubermann, Gottfried Boehm, Bernhard Waldenfels), die das epistemi-

sche Potential des künstlerischen Bildes betonen. In diese Beschreibungen fügt sich

das Narziss-Bild als prototypische Bilderfahrung gut ein: Es lässt den Betrachter in ei-

ne körperlich-sinnliche Reflexion seiner Kernthemen, wie des Mediums selbst treten

und eröffnet hierüber eine Metaebene. Aufgrund seiner Unsichtbarkeiten erweist es

sich als genügend ›erkenntnisoffen‹. Seine dialektische Struktur, seine Ambiguität und

anschauliche Negativität als Schattenhaftigkeit lassen seinen Betrachter in eine Ausein-

andersetzung treten, die sich auf der Höhe eines wissenschaftlichen Diskurses bewegt.

Da es sich selbst als Erkenntnismedium reflektiert und (in Form eines immanenten

Ikonoklasmus) in Frage stellt, entspricht es dem Anspruch an Wissenschaft, auf die

eigenen Begrenzungen in der Exploration von Wirklichkeit hinzuweisen. Gleichzeitig

nimmt es durch die verschiedenen Ebenen des Erkennens – mal als Reflektion des Bild-

mediums und seiner Beschaffenheit i.w.S., mal als Vorführen der Erkenntniswege, mal

als Verneinung seines hybriden Erkenntnisanspruchs, sich (oder die Welt) darin ganz

zu sehen – eine bestimmte, einer wissenschaftlichen Position analoge Haltung ein.

Im Hinblick auf das Forschungsdesign dieser Studie stellt das Ausloten der epis-

temischen Gehalte des Bildes eine reizvolle Fortsetzung bzw. Überschreitung der em-

pirisch, psychologisch-morphologischen Bildwirkungsanalyse dar. Die Analyse bringt

hervor, dass die theoretischen Gehalte des Bildes nicht ganz unabhängig von seiner

Wirkung sind – also nicht nur hinter und nach einer Bildwirkungsanalyse ihren ›Platz‹

haben. Das zeigen die vielfachen Verbindungen und Querverweisen zum Erleben der

Betrachter. Und dennoch: das Vorgehen bedarf einer Beschreibung, um diese Erkennt-

nisse explizit zumachen. Inwiefern lässt sich die Erkenntnis – zumBeispiel, dass Bilder

Medien der Erkenntnis sind – anders als im Sprachmedium festhalten?

Die Antwort auf diese Frage ist keine einfache: Denn es geht in der Explikation

nicht ohne Sprachmedium, aber umgekehrt, zumindest in dieser Untersuchung, nicht

ohne Bild. Und hier nimmt das Bild eine besondere Stellung ein: Es ist Gegenstand der

Untersuchung, das sich mittels eines anderen Mediums beschreiben lässt. So erfahren

wir etwas über das Narziss-Bild. Es ist aber auch Mittler von Erkenntnis, also im enge-

ren Sinne Medium – denn ohne dieses Bild ließe sich die Bildproblematik des Narziss-

Mythos nicht derart verdichtet, zugespitzt und sinnlich nah erfahren/beschreiben. Die

Bilderfahrung vertieft das Verständnis der Thematik und reichert die Erkenntnisgehal-

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 301

te, diemittels der Bilderfahrung gewonnen werden und sich ebenfalls aus der Erzählung

schöpfen lassen, nicht nur an, sondern ermöglicht einen neuen Blick. Zum anderen las-

sen sich am Bild die medialen Eigenschaften von Bildern generell diskutieren. Indem es

die Frage danach, was der Betrachter ist, mit der Frage verbindet, was das Bild ist, ent-

wickelt sich die Erkenntnisthematik aus der Bilderfahrung heraus. Von diesen beiden

Seiten her, diskutiert es sich selbst als Erkenntnismedium in einem dialektischen Für-

und Wider. Mit dieser Perspektivität des Gegenstands, die im Übrigen den verschie-

denen Wendungen der Spiegelerfahrung des Betrachters entspricht263, erfordert es in

seiner umfassenden Exploration die hier gewählte Form des Perspektivwechsels: Von

der Bilderfahrung zur Bildreflexion. Und damit sind wir wieder am Anfang der Studie:

Es handelt sich um ein Bild, das in besonderer Weise das Medium seiner Exploration

hinterfragt.

263 Die Spiegelung vollzieht sich amBild,mittels des Bildes, sowie aus der Perspektive des Betrachters

und als Selbstbetrachter

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839465158-016 - am 14.02.2026, 09:21:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

