V. Islam iibersetzen

Wie in der Einleitung des vorausgehenden Kapitels festgestellt wurde, gilt der Islami-
sche Religionsunterricht an 6ffentlichen Schulen vielfach als »Ort der Aushandlungen«
(Spielhaus, 2018:104), an dem junge Muslim*innen vor dem Hintergrund des in der Bun-
desrepublik negativ konnotierten Islamdiskurses lernen, sich reflexiv mit ihrer Religion
auseinanderzusetzen und sich bewusst selbst zu positionieren. Angesichts der Band-
breite von Erwartungen und zugeschriebenen Funktionen, die in Deutschland an den
IRU gestellt werden, ist es bemerkenswert, dass dem Unterrichtsgeschehen in situ sowie
den Schiller*innen als Zielgruppe padagogischen Handelns in praxi — von wenigen Aus-
nahmen (Kellermann & Lorenz, 2016; Klapp, 2023; Ulfat, 2017, 2019) abgesehen — seitens
der qualitativ-empirischen Forschung bislang kaum Aufmerksambkeit geschenkt wurde.
Sowohl in der Fachliteratur als auch von Reprasentant®innen der Religion selbst wird,
wie die schwedische Religionswissenschaftlerin Jenny Berglund konstatiert, das Lehren
von Islam oft mit Begrifflichkeiten »of Islam being stransmitted« (2016: 113) beschrieben,
also mit einem Vokabular der »Weitergabe« oder »Ubertragung« von einer auf die ande-
re Generation.' Da eine derartige Konzeptualisierung islamischer Bildung eine Statik
der weiterzugebenden religiosen Lehre impliziert, fithrt sie, so Berglund weiter, leicht
zu Vorannahmen dariiber, wie Menschen, die einer Religion angehéren, denken, fithlen
oder in der Gesellschaft handeln: »It brings about stereotypes that risk adding to exis-
ting xenophobic ideas of how people from various religions are, just because of their reli-
gious belonging, not taking into account other significant factors of identity such as gen-
der, social class, education and ethnicity« (ebd.: 117). Daher schligt Berglund, sofern es
nicht um das Memorieren des Koran, das Auswendiglernen von Vokabeln oder der basa-
len Glaubenssitze wie den fiinf Siulen geht, in Anlehnung an Homi Bhabha (1997, 2000)
vor, anstatt von der »Weitergabe« (transmission) des Islam vielmehr von dessen »Uberset-
zung« (translation) zu sprechen. Bhabhas Ubersetzungsbegriff (cultural translation) stellt
nicht wie in linguistischem Sinne darauf ab, die urspriingliche Bedeutung moglichst
prazise wiederzugeben, sondern impliziert eine Wandlungsfihigkeit der betreffenden

1 Berglund illustriert dies anhand von The Transmission of Knowledge in Medieval Cairo: A Social His-
tory of Islamic Education (1992) des Historikers Jonathan P. Berkey (vgl. auch Sayeed, 2013; Muzakki,
2017).

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186  Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Phinomene. Auch Werner Schiffauer greift Bhabhas Ubersetzungsbegriff auf und be-
tont, dass sobald man sich von dem klassischen Ubersetzungsbegriff verabschiede,

die Ubersetzung einen schépferischen Akt sui generis darstellt, der unumginglich ist,
wenn das Original nicht stumm bleiben soll. Der Urtext wird nur lebendig, wenn er in
einen neuen Kontext (was bedeutet das Ur-Wort hier und jetzt), in eine neue Sprache
(was bedeutet der offenbarte Text im Cegenwartsarabisch, im Tiirkischen, im Deut-
schen) und in einen neuen Diskurs tbersetzt wird. Wenn man diesen Gedanken ak-
zeptiert, dann bekommt die Ubersetzung einen neuen Wert—namlich als kreative An-
eignung: Jede gute Ubersetzung gewinnt dem Urgedanken neue Aspekte ab—und be-
reitet damit einem tieferen, reicheren und komplexeren Verstindnis den Weg (Schiff-
auer, 2010: 371-372).

Dieser Ubersetzungsbegriff bezieht den Kontext ebenso mit ein wie die Verantwortung
und die Macht der Lehrenden und ist daher, so Berglund, deutlich besser geeignet als ei-
ne Terminologie der transmission oder der -Weitergabe«um zu untersuchen, wie die Lehr-
krifte durch ihre pidagogischen Wahlmaglichkeiten Islam an den schulischen wie auch
den gesellschaftlichen Kontext anpassen (2016: 118). Wihrend auch Berglund in ihrem
Beitrag exklusiv auf das Handeln der islamischen Religionslehrer*innen — genauer, auf
die Auswahl von Lehrmaterialien fiir den Unterricht (ebd.: 115-116) — fokussiert, konsta-
tiert Schiffauer, dass auch der der Akt des Verstehens ein Ubersetzungsmoment ist und
lenkt den Blick somit auch auf die aktiven Rezipient*innen (ebd.). Fiir die Untersuchung
der Aneignung und Ubersetzung von Islam in islamischen Bildungsriumen gilt es her-
nach, auch die Schiller*innen des Moscheeunterrichts und des schulischen Religions-
unterrichts als Zielgruppe padagogischen Handelns mit einzubeziehen, sind sie doch
mafigeblich am Prozess der Ubersetzung beteiligt. Das Lehren von Islam wird hier al-
so nicht exklusiv als Vermittlungsaufgabe individueller Lehrkrifte verstanden, sondern
vielmehr als kollektiver Ubersetzungsprozess, in dem die Lehrenden zwar iiber Autori-
tit und Deutungshoheit verfiigen, das Ergebnis der Ubersetzung indes nicht zur Ginze
vorausbestimmen.

Mit dem Blick auf konkrete Unterrichtssituationen treten nun jene Kritiken und
Kompromisse in den Blick, die seitens der bislang eher am Rande betrachteten Schii-
ler*innen in Situationen des — im Unterricht oftmals simulierten bzw. stimulierten
— Konflikts oder Dilemmas zwischen den normativen Ordnungen geltend gemacht
werden. Diese werden anhand dreier thematisch gegliederter Fallbeispiele analysiert,
die in den verschiedenen Unterrichtssituationen auf spezifische Weise verhandelt
wurden: (1) dem Verhiltnis zwischen Islam und vermeintlich rationaler Naturwissen-
schaft; (2) der exklusiven Verheiffung des Paradieses (§anna) fiir Muslim*innen und
(3) dem pauschalen Vorwurf eines dem Islam inhirenten Gewaltpotenzials. Alle drei
Themenkomplexe bergen ein zumindest latentes Konfliktpotenzial zwischen der staats-
biirgerlichen Rechtfertigungsordnung, die gleiche Rechte und Pflichten und den freien
Austausch von Ideen zu garantieren beansprucht, und der Rechtfertigungsordnung des
Islam andererseits. In den folgenden Fallbeispielen manifestiert sich die Wirkmacht
der Dichotomien, die im Antagonismus Islam - Europa eingeschrieben sind (Irratio-
nalitit — Rationalitit, Auserwihltheit — Gleichheit, Gewaltpotenzial — Friedfertigkeit).

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

Sie illustrieren, wie die Akteur*innen, Schiiler*innen wie Lehrkrifte gleichermafen,
geschickt zwischen ihnen navigieren, um Dilemmata abzuschwichen, Kompromisse
hervorzubringen und die moralischen Handlungsanleitungen der Religion pragmatisch
in die alltigliche Lebenswelt zu iibersetzen.

Wihrend diejenigen der von mir begleiteten Jugendlichen, welche regelmiflig am
Unterricht in der Moschee teilnahmen, dies in der Regel schon seit der Kindheit taten,
besuchten nahezu alle Schiiler*innen am Gymnasium im Schuljahr 2018/19 erstmals den
Islamunterricht in der Schule. Das Sprechen, Nachdenken und Verhandeln iiber ihre Re-
ligion in einer muslimischen Praxisgemeinschaft im Klassenraum stellte fiir die meisten
Schiler*innen daher ein Novum dar. Die Unterrichtsbesuche eigneten sich folglich ide-
al, um zu beobachten, wie das in Familie und Moschee vermittelte Wissen im Kontext
Schule zur Geltung gebracht, ausgehandelt und sinnhaft iibersetzt wurde.

1. Islam und die Naturwissenschaften
1.1 Das Goldene Zeitalter - Gewissheiten irritieren

Ich wusste gar nicht, dass wir die Kamera erfunden haben. Ich dachte [das waren] Pro-
fessoren oder so (Protokoll, 20.03.2019; Anm.d Verf.)

Dieser Ausspruch stammt aus einer Unterrichtsstunde des Islamischen Religionsunter-
richtsin der zehnten Klasse an der Hauptschule-Nord, in welcher das Thema Wissenschaft
im Islam behandelt wurde. Als Stimulus schrieb der Lehrer Emre Demir den Begriff >Mit-
telalter<an die Tafel und sammelte im Unterrichtsgesprich die Assoziationen der Schit-
ler*innen. Das Resultat war eine Sammlung ausschliefilich negativer Begriffe wie bei-
spielsweise >brutals, >schwers, >Gewalt« oder >Krieg«. Im nichsten Schritt teilte Emre ein
Arbeitsblatt aus, das vier Textpakete zu den Themen Wissenschaft im Islam, Kunstim Islam,
Dar al-Hikma (Haus der Weisheit) und Erfindung der Kamera enthielt, zu denen sodann
vier Arbeitsgruppen eingeteilt wurden. Nachdem sich die Schiiler*innen einen kurzen
Uberblick itber das Blatt verschafft hatten, kommentierte der Lehrer, dass diese Themen
oder Ereignisse historisch im Mittelalter zu verorten seien und in eine Epoche fielen, die
in der islamischen Welt das >Goldene Zeitalter« genannt werde (Protokoll, 20.03.2019).
Seit dem 8. Jahrhundert brachte die islamische Welt eine Bliite der Wissenschaften,
der Technologie und der Kultur hervor, die mit der Herrschaft der Abbasiden in Bagdad
begann (Hans, 2023:218).” Eine besondere Rolle kam dabei dem auf dem Arbeitsblatt be-

2 Diese Bliite ging nicht allein aus der arabischen Kultur hervor. Sie entstand, wie Linden (2017: 33)
betont, mafgeblich aus der Beeinflussung durch die persische Zivilisation und ihre administrati-
ven Institutionen, von denen das Kalifat mit dem Sieg liber das Sassanidenreich im Jahr 750 pro-
fitieren sollte. Mit der Herrschaft von Al-Mansur (-Der Siegreiches, 754—775), und der Errichtung
der neuen Hauptstadt Bagdad sowie der damit verbundenen Abkehr von Damaskus, dem Macht-
zentrum der Umayyaden, vollzog sich eine generelle Verschiebung der Macht von den Arabern
zu den Persern. Al-Mansurs Sohn Mahdi (775—786) forderte nach sassanidischem Vorbild Kunst,
Kultur und rationalistisches intellektuelles Leben. Die Herrschaft Mahdis und seines Nachfolgers
Harun Raschid bilden die Grundlage fiir die Geschichten aus 1001 Nacht (Linden, 2017: 33).

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [

187


https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

handelten Dar al-Hikma, dem Haus der Weisheit zu, das im Jahr 825 n. Chr. in der neuen
Hauptstadt gegriindet wurde. Hier iibersetzte man neben persischen und chinesischen
Schriften auch die grofRen Denker der griechischen Antike, was neben Philosophie und
Theologie auch zu einer dynamischen Entfaltung von Mathematik und Medizin fithrte
(Linden, 2017: 34—-35). Diese Hochphase der Wissenschaft sollte im andalusischen Kali-
fatvon Cordoba, in dem auch die Chirurgie, die Pharmakologie, die Optik und die Agro-
nomie ungekannte Fortschritte verzeichneten, ihre Fortsetzung finden und bis ins 14.
Jahrhundert anhalten (Arnaldez, 2012).

Diese Errungenschaften waren den meisten Schiller*innen bislang unbekannt und
so zeigten sich viele dhnlich iiberrascht wie der 15-jihrige junge Mann im einleitenden
Zitat, angesichts der Entdeckungen des Kairoer Gelehrten Ibn al-Haitham (gest. 1040),
welcher seinerzeit erstmals die Funktionsweise der Linse beschrieb und daher als »Be-
griinder der modernen Optik« gilt (Unal & Elcioglu, 2009: 323). Dieses Erstaunen dar-
iiber, dass ein Muslim - einer >von uns«< — die Kamera »erfunden< habe, lisst auf eine
starke Internalisierung des gesellschaftlich weit verbreiteten Bildes von Muslim*innen
als ritckstindig und bildungsfern schlieRen. Diese Vorstellung der intellektuellen Riick-
stindigkeit von Muslim*innen ist in der 6ffentlichen Meinung der bundesdeutschen Is-
lamdebatten virulent und wurde am durchschlagendsten und prominentesten von Thi-
lo Sarrazin in seinem islamfeindlichen Buch Deutschland schafft sich ab (2010) kolportiert
(vgl. Kap. L.3). Sarrazin unterstellt Muslim*innen eine genetische Disposition zu man-
gelnder Intelligenz und wich trotz vehementer Kritik und empirischer Widerlegung (vgl.
Foroutan, 2010) nicht von seinen Behauptungen ab.Demgegeniiber konnte ich im Feld-
forschungsort insofern eine Korrelation von religioser und weltlicher Bildung beobach-
ten, als die Jugendlichen, die ich im IRU des Gymnasiums kennenlernte, im Vergleich
zu jenen an der Hauptschule deutlich mehr Zeit in der Moschee verbrachten, die Bil-
dungsangebote der Gemeinden nutzten und eine konsequentere Glaubenspraxis ver-
folgten (Tragen des Kopftuchs, Auswendiglernen des Koran). Gerade die religiésen Schii-
ler*innen waren also tendenziell eher bildungserfolgreich. Historisch kann die Tatsa-
che, dass die islamischen Gesellschaften Ende des 19. Jahrhunderts gegeniiber den wis-
senschaftlichen und technologischen Entwicklungen Europas ins Hintertreffen geraten
waren, kaum geleugnet werden. Dass der technologische Fortschritt indes im Gewande
von Uberlegenheitsgebaren und Kolonialisierung iiber die Muslim*innen hereinbrach,
ist einer der Griinde fir die Internalisierung von Minderwertigkeitsgefithlen des musli-
mischen >Wir« (Stutz, 2013: 69), das, wie der oben zitierte Schiiler annahm, nicht Profes-
sor*in sein konne.

Indem der Lehrer die negativen und letztlich eurozentrischen Assoziationen der
Schiiler*innen zum Begriff >Mittelalter< mit den Errungenschaften des Goldenen Zeital-
ters des Islam kontrastierte, stimulierte er eine Irritation der bisherigen Gewissheiten

3 Zu den wohl berithmtesten Personlichkeiten des Goldenen Zeitalters gehéren der hanafitische
Rechtsgelehrte, Arzt, Mathematiker und Politiker Ibn Sina (gest. 1037) — latinisiert Avicenna —, der
die Geschichte der Medizin mafRgeblich pragte (Goichon, 2012), der im Westen als Averroes be-
kannte Korangelehrte, Physiker, Mediziner und Philosoph Ibn Ruschd (gest. 1198), welcher in Cor-
doba wirkte (Arnaldez, 2012), und der bekannte, in Kairo tatige Mathematiker, Optiker und Astro-
nom Ibn al-Haitham (gest. 1040) (Unal & Elcioglu, 2009: 323).

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

der Hauptschiller*innen wie z.B. der vermeintlichen intellektuellen Riickstindigkeit
und provozierte eine kognitive Offnung fiir die Reflexion von Selbst- und Fremdzu-
schreibungen. Er reagierte somit auf die Leerstelle in der modernen Geschichtsschrei-
bung, in welcher der Beitrag, der islamischen Akademien jener Epoche zu den heutigen,
vermeintlich >westlichen« Wissenschaften, weitestgehend ausgeblendet wird (Hans,
2023: 218). Das Bestreben, diese Geschichtsschreibung zu korrigieren wendet sich, wie
etwa die Historikerin Sonja Brentjes (2013: 119-120) konstatiert, unter Muslim*innen
bisweilen aber in eine Glorifizierung des Goldenen Zeitalters und eine Uberhéhung des
Beitrags der muslimischen Gelehrten als unabdingbare Voraussetzung heutiger Wissen-
schaft.* In dem Unterrichtsmodul Wissenschaft im Islam beabsichtigte Emre Demir nun
mithilfe der didaktisch basalen schiilerinnenseitigen Reproduktion von Kurztexten,
den Jugendlichen eine Argumentationsbasis gegen essenzialisierende Riickstindig-
keitsthesen wie jene Sarrazins an die Hand zu geben. Die Reaktionen der Schiiler*innen
legen nahe, dass die Unterrichtseinheit das internalisierte bildungsbezogene Minder-
wertigkeitsgefiihl zumindest fiir den Moment produktiv irritieren konnte. Aufgrund
der Zeitknappheit — die Einheit umfasste lediglich zwei Unterrichtsstunden — konnten
die Inhalte allerdings kaum ausfiihrlich reflektiert und eingeordnet werden, so dass
auch hier die Maglichkeit einer a-historischen, glorifizierenden Rezeption durchaus
gegeben war.

Als deutlich schwieriger vereinbar mit der Religion — nicht nur mit dem Islam - als
etwa die Beschreibung der Linse sollte sich jene bahnbrechende naturwissenschaftliche
Idee darstellen, die im 19. Jahrhundert, das Goldene Zeitalter der islamischen Zivilisatio-
nen war lange Geschichte, der britische Geologe und Zoologe Charles Darwin verbreite-
te: die Evolutionstheorie.

1.2 Islam und die Evolutionstheorie

Frau Bruns - Evolutionstheorie als padagogische Herausforderung

Der 15-jahrige marokkostimmige Younes, der bereits in Kapitel I. und IV. zu Wort kam,
hatte mich nach dem Religionsunterricht bei Emre Demir eingeladen, mit ihm die Bio-
logiestunde des zehnten Jahrgangs bei Frau Bruns zu besuchen, die sich gleich mit der
Beobachtung einverstanden erklirte. Acht der zwolf Teilnehmenden waren tiirkei- oder
marokkostimmig und wurden von der Lehrerin als Muslim*innen gelesen. Vom Hang
der Lehrerin zu despektierlichen bis islamfeindlichen Aufierungen hatten mir zuvor be-
reits verschiedene Gesprichspartner®innen an der Schule berichtet und ich sollte, wie
folgender Protokollausschnitt zeigt, gleich zu Beginn der Stunde einen ersten Eindruck
erhalten:

4 Brentjes (2013) illustriert diese Uberhéhung, die sie mit Abdelhamid Sabra als »Muslim precurso-
ritis« (zit. ebd.: 120) bezeichnet, anhand eines Beispiels. Sie analysiert das Buch 1001 Inventions: The
Enduring Legacy of Muslim Civilization (Al-Hassani, 2012), das den Begleitband zur Ausstellung 1001
Inventions: Discover the Golden Age of Muslim Civilization darstellt, die 2012/23 unter der Schirmherr-
schaft der National Geographic Society, Washington DC, stattfand. Die Historikerin schliefSt, dass
»1001 Inventions contains on almost every page substantial errors, misrepresentations, or, sadly,
sheer inventions of its own« (S.121), die sie hernach detailliert herausarbeitet und auflistet.

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [

189


https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Frau Bruns geht die Anwesenheitsliste durch und stellt fest, dass eine von ihr als muslimisch
gelesene Schiilerin heute fehlt. Die Lehrerin ist sich sicher, den Grund zu kennen — es ist Fas-
tenzeit: »Was hat die denn? Die Ramadan-Magengrippe?« Wiihrend der Religionslehrer
Emvre Demir den Schiiler*innen gegeniiber wiederholt betonte, dass ich »auf ihrer Seite ste-
he«, stellt Frau Bruns mich iiber meinen Kopf hinweg als ihren Kollegen vor, und weist die Schii-
ler*innen mit bestimmtem Ton an, mit mir zu kooperieren. Sie bietet mir einen Platz neben sich
am Pult an, doch ich bestehe darauf, mich in der hinteren Ecke des Raumes zu Younes zu set-
zen. Frau Bruns macht es sich demonstrativ in ihrem Kinosessel bequem, der auf ein Rollbrett
montiert ist, und fiahrt mit ihrem >Thron<ans Pult. Die Schiiler*innen sitzen auf ungepolster-
ten Holzstiihlen. Die Lehrerin nimmt das Heft einer Schiilerin vom Tisch auf, greift nach ei-
ner Spriihflasche mit Desinfektionsmittel und benetzt das Deckblatt mit drei kriftigen StofSen
(Protokoll, 21.05.2019).

Die Mutmafung, der Abwesenheitsgrund einer muslimischen Schiilerin im Fastenmo-
nat miisse die >Ramadan-Magengrippe« — vermutlich eine Metapher fiir Schwiche auf-
grund des Fastens - sein, der versuchte, doch fehlgeschlagene Schulterschluss mit dem
wissenschaftlichen Besucher, das Besteigen ihres >Throns< und die Desinfektion eines
Schiiler*innenheftes ereigneten sich in wenigen Minuten und sind Beispiele fiir zahl-
reiche despektierliche Praktiken den Schiller*innen, insbesondere den Muslim*innen
gegeniiber, die ich in der Unterrichtsstunde beobachten konnte. Nach seiner Wahrneh-
mung der Lehrerin gefragt, erklirte Younes, der selbst nicht religiés war und auch nicht
fastete: »Das ist ihre Art, da haben wir uns dran gewdhnt« (ebd.).

Zwar stellt der Biologieunterricht nicht, wie der Unterricht in den Moscheen oder der
IRU an den Schulen, einen islamischen Bildungsraum in dem Sinne dar, dass hier reli-
gioses Wissen durch Muslim*innen an Muslim*innen vermittelt wiirde. Da die Lehre-
rin die Schiller*innen aber einerseits immer wieder auf das ihnen zugeschriebene Mus-
lim*insein reduzierte und demgemif auch das Thema der Unterrichtsstunde mafgeb-
lich in Beziehung zur (islamischen) Religion verhandelte, leistet die beobachtete Stunde
einen wichtigen Beitrag zu der Frage, wie in einer itberwiegend als muslimisch gelese-
nen Praxisgemeinschaft — bisweilen eher noch fiir diese — zwischen den Rechtfertigungs-
ordnungen tibersetzt wird. Nachdem Frau Bruns die Anwesenheit der Schiiler*innen
kontrolliert und ihre Lehrmaterialien sortiert hatte, stand sie auf, gab ein Arbeitsblatt
aus und kommentierte:

In Amerika und vielen muslimischen Staaten wie Saudi-Arabien, Malaysia darf das hier
nicht gelehrt werden! Mir ist wichtig, dass ihr das versteht! Das ist keine Kritik an ir-
gendeiner Religion, aberich diskutiere dariiber auch nicht mit Leuten, die kein Wissen
haben, die sagen, ich bin Muslim, interessiert mich nicht (Protokoll, 21.05.2019).

Das Thema des neuen Unterrichtmoduls lautete Evolutionstheorie. Bereits in diesem ers-
ten Kommentar erklirte Frau Bruns ihre Autoritit als Wissende und diskreditierte re-
ligis bedingte Abwehrhaltungen dem Thema gegeniiber, die sie unverkennbar zuvor-
derst Muslim*innen zuschrieb. Anstatt nun inhaltlich in das Arbeitsblatt einzusteigen,
referierte die Lehrerin ausgiebig zu der von ihr betonten Dichotomie von Wissen und
Glauben. Und nachdem sich alle Lernenden ein Arbeitsblatt genommen hatten, fuhr sie
fort:

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

Frau Bruns: »Was ist das Problem [mit der Evolution]? Es hat oft mit Religion zu tun!«
Younes: »Die [Religidsen] meinen meistens, dass der Mensch nicht vom Affen ab-
stammt, sondern von Adam und Eval«

Frau Bruns: »Genau. Aber die Geschichte von Adam und Eva, das muss man wissen,
entstammt der jadischen Tradition und ist erst um 600 v. Chr. entstanden. Die Juden
hatten damals in der Stadt Babylon den Glauben verloren und die Rabbiner brauchten
etwas, mit dem sie die Leute zurlickgewinnen konnten. Ich will hier nicht an den
Offenbarungsgeschichten riitteln, aber Mohammed hatte damals auch Freunde jidi-
schen und christlichen Glaubens, ja, wirklich! Durch den Handel mit anderen Landern
kannte Mohammed Christen und Juden! Auch viele Christen haben mit dem Thema
Evolution aber Probleme! Wie kénnen wir uns also im Bio-Unterricht das Thema
anschauen? (Protokoll, 21.05.2019; Anm. d. Verf.).

In diesem kurzen Gesprichsausschnitt wird dreierlei deutlich. Zuerst benannte Younes
mit den Bildern Adams und Evas auf der einen und der Abstammung vom Affen auf der
anderen Seite - die grundlegende Differenz zwischen Kreationismus und der Evoluti-
onstheorie. Anstatt nun etwa den Topos der Abstammung des Menschen vom Affen evo-
lutionshistorisch einzuordnen und zu korrigieren, war die Lehrerin bemiiht, den Mythos
von Adam und Eva religionsgeschichtlich zu verorten, wodurch sie sich zweitens als legiti-
me Sprecherin auch zum Thema Religion positionierte. Zuletzt versuchte sie, die von ihr
selbst in den Fokus geriickte Frontstellung zwischen Evolutionstheorie und Islam wie-
der aufzuweichen, indem sie auch Christen eine Opposition zur Evolutionstheorie dia-
gnostizierte. Die Lehrerin empfand die Vermittlung der Evolutionstheorie an einen Kurs
der iitberwiegend von muslimisch gelesenen Schiiler*innen besucht wurde, offenkundig
als grofRe Herausforderung, der sie mit einer Strategie begegnete, die nach einem kur-
zen Exkurs zur Evolutionstheorie und ihrer Rezeption in der islamischen Welt analysiert
werden soll.

Charles Darwin hatte seine Ansichten erstmals 1859 in seinem Werk The Origin of Spe-
cies vorgelegt. Die Artenvielfalt und die Verinderbarkeit einzelner Arten gingen demzu-
folge auf den Prozess der Evolution zuriick, in dem Darwin die Faktoren der Variation,
Selektion und Adaption als ausschlaggebend identifizierte. Hieraus leitete sich schlief3-
lich das prominente Axiom des survival of the fittest ab. Darwins Uberlegungen konfligie-
ren in zwei zentralen Punkten mit der koranischen Offenbarung. Den ersten und zen-
tralen Reibungspunkt stellt die Annahme dar, dass jegliche biologische Entititen, ein-
schlieRlich der Menschen, durch in Verbindung stehende Lineages historisch mitein-
ander verwandt sind (Malik, 2021a: 1). Der islamische Theologe und Chemiker Shoaib
Ahmed Malik folgert:

5 Jingeren Erkenntnissen zufolge ist der Ursprung des Mythos deutlich élter. So haben die die Alt-
testamentlerin Marjo Korpel und der Altorientalist Johannes de Moor von der Protestantischen
Theologischen Universitit Amsterdam Texte von Steintafeln, die in den Ruinen derim12.Jh.v. Chr.
vernichteten nordsyrischen Hafenstadt Ugarit gefunden wurden, neu tibersetzt. Darunter fanden
sie einen Text in semitischer Sprache, in welchem die Forscher*innen den Vorlaufer der biblischen
Schépfung von Adam und Eva erkennen und den Ursprung des Mythos somit auf das 13. vorchrist-
liche Jahrhundert datieren (vgl. Korpel & de Moor, 2014).

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Humans, then, are descendants of an earlier species and were not simply created into
existence instantaneously. This entails that Adam and Eve, who are generally and tradi-
tionally considered to be the first parentless couple of humankind in Islam, must have
had a motherand a father. Here, tension starts to brew, and it is the conceptual starting
point for the entire discourse of Islam and evolution (Malik, 2021a: 1).

Neben der gemeinsamen (1) Abstammung der Arten steht ferner der Aspekt der (2) deep time,
der geologische Begriff fir die Erkenntnis, dass die Erde sich iiber Millionen bzw. Milli-
arden von Jahren entwickelt hat (Malik, 2021a: 28), in Konflikt mit dem Glauben an die
Schopfunginssechs Tagenc. In der Geschichte haben jiidische, christliche und islamische
Theologen das Alter der Erde in Jahrtausenden konzipiert. So ging etwa das biblische
Narrativ lange von einem Erdalter von 6.000 Jahren aus (Rogers, 2011: 71 zit. in Malik,
2021a: 28). Diese Annahmen mussten durch Fortschritte in der Geologie ginzlich revi-
diert werden, wonach die Erde heute als etwa 4,5 Milliarden Jahre alt gilt (ebd.). Wie
diese Divergenzen interpretiert und abgemildert werden, analysiere ich im Folgenden
sowohl am Fallbeispiel des Biologieunterrichts an der Hauptschule wie auch anhand des
Islamunterrichts in der Al-Taqwa Moschee.

Die Evolution gilt heute als durch verschiedene Beweisfithrungen gesichert, von de-
nen die aussagekriftigsten die Funde von Fossilien, die Homologie und insbesondere die
Genetik sind, und die in Summe kaum Zweifel zulassen (Malik, 2021a: 38).° Wihrend die
Lehre der Evolution mithin selbstverstindlicher Bestandteil der Curricula in den Lin-
dern Nordwesteuropas ist, sieht der Parlamentarische Ausschuss des Europidischen Ra-
tes bereits im Jahr 2007 den Kreationismus auf dem Vormarsch (vgl. Bénisch, 2010).”
Neben der Unterminierung der Evolutionstheorie durch christliche Kreationist*innen,
darunter in Italien oder Polen zeitweise hochrangige politische Offizielle, hat auch der
islamische Kreationismus einen wachsenden Einfluss auf die Muslim*innen Nordwest-
europas, das laut Salman Hameed, der zur Wissenschaftsrezeption in muslimischen Ge-
sellschaften forscht, mittlerweile gar dessen Hochburg ist (Hameed, 2015: 391). Das Er-
starken des islamischen Kreationismus in Europa ist maf3geblich dem tiirkischen Publi-
zisten und Fernsehprediger Adnan Oktar zu verdanken, der mit seinem schillernden alter

6 Fossilien, d.h. in Sedimentgestein konservierte Uberreste von Lebewesen werden durch die Wis-
senschaft der Paldontologie (altgriech. Palaiés >alt¢, dntos sseiend<) klassifiziert und chronologisch
eingeordnet. Sie kann anhand verschiedener Methoden wie z.B. geochemischer Analysen auf die
Lebensumstiande der jeweiligen Lebewesen, bzw. Organismen schliefRen wie etwa das Klima. Bio-
logische Homologie bezeichnet schlicht das Vorkommen eines gleichen Merkmals in verschiede-
nen Spezies aufgrund eines gemeinsamen Vorfahren. Den verlasslichsten Beleg fiir die Evoluti-
on liefert aber die Genetik, welche die DNA, den>Bauplanc<einer Spezies entschlisseln kann und
entsprechend Unterschieden und Gemeinsamkeiten erkennen und somit Verwandtschaft belegen
kann (Malik, 2021a: 32—38).

7 Der Biologiedidaktiker Dittmar Graf hat die Einstellungen von angehenden Lehrer*innen erfragt
und flr 2010 festgestellt: »Lehramtsstudenten, die einen Biologie-Leistungskurs in der Oberstufe
besucht hatten, lehnten zu fast acht Prozent die Evolution ab. Von denjenigen, die einen Grund-
kurs absolviert hatten, waren es 17 Prozent, von denjenigen ohne Biologieunterricht sogar iber
20 Prozent.« (Bonisch 2010, Abs. 4). Mittlerweile gebe es in Deutschland immer mehr Lehrkraf-
te, die offen dazu stehen, im Unterricht Kreationismus zu vermitteln. Darunter jene der iiber 100
Einrichtungen, die dem Verband evangelischer Bekenntnisschulen angehéren (ebd.).

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

ego Harun Yahya und dem 1990 veréffentlichten Buch Evolution Deceit: The Collapse of Dar-
winism and its Ideological Background ein breites Publikum erreichte.® Wihrend Oktar bei-
spielsweise in der Zeitung Welt als ungefihrlich eingestuft wird (Biermann, 04.02.2013),
betont Hameed (2015:391) den Einfluss Yahyas als einen nicht zu unterschitzenden Fak-
tor im Erstarken kreationistischer Tendenzen. Oktars Lehre, welche auch die Evoluti-
on einzelner Arten ablehnt, stelle mittlerweile gar die dominante Form des islamischen
Kreationismus in Europa dar (ebd.). Demgegeniiber ist die Evolutionstheorie in zahlrei-
chen muslimischen Lindern zwar geichtet und das Unterrichten etwa in Saudi-Arabi-
en, Oman und Algerien ganzlich verboten (Alassiri, 2019:122), »the reception of biological
evolution« so betont Hameed, ist aber »far more mixed in the larger Muslim world« (2015:
391).” Shoaib Ahmed Malik (2021b) identifiziert neben den Kreationist*innen, welche die
Evolutionstheorie ginzlich ablehnen, verschiedene Typen anhand ihrer Bezugnahme auf
islamische Quellen und Evolutionstheorie. So gebe es ferner die committed evolutionists,

8 Yahyas Organisation erreichte von der Tiirkei aus (iber Websites in verschiedenen Sprachen Mus-
lim*innen auflerhalb der Turkei und verbreitete zahlreiche Pamphlete und Biicher. Die heftigen
Reaktionen der westlichen Presse auf die Zusendung seines 800-seitigen Werkes Atlas of Creation
an Schuleninverschiedenen Lindern Nordwesteuropas und das Darwin-Jahr 2009 boten Yahya die
mediale Offentlichkeit, sich als Verteidiger gegen die materialistischen Ideclogien des Westens zu
gerieren (Hameed, 2015: 390—392). Auch seine bizarren Auftritte, bei welchen er sich mit jungen
wasserstoffblonden Frauen umgibt, die oftmals lediglich Bikini tragen und die er seine >Katzchenc<
nennt, sorgten fiir Publicity (Biermann, 04.02.2013).

9 Christiane Paulus und Mahmoud Abushair (2018) geben einen historischen Uberblick tiber her-
meneutische Positionen im Zusammenhang der Evolutionstheorie. So kritisierte beispielsweise
Dschamal ad-Din al-Afghani (gest. 1897) Darwin dahingehend, dass er den Beweis fiir die Veran-
derung der Arten schuldig geblieben sei, sah aber die Selektion an den Beispielen der Wahl von
Ehefrauen in der beduinischen Kultur sowie in der Pferdezucht bestatigt. Eine am europdischen
Mainstream Darwinismus orientierte religionskritische Auffassung vertrat der Libanese Schibli
Schumaiyil (gest. 1917), fiir den Religion ein Hindernis in der Entwicklung und des Fortschritts der
Menschheit darstellte und entsprechend iberkommen werden miisse. Ein Kompromiss zwischen
beiden Positionen geht auf den von Schumaiyil beeinflussten Agypter Ismail Mazhar (gest. 1963)
zuriick, der einerseits den »extremen Materialismus« der sdkularen Kritik a la Schumaiyil ablehn-
te und andererseits al-Afghani Naivitat und Unverstdndnis attestierte. »[E]s gehe nicht um die Er-
schaffung des Elefanten aus einer Ameise oder des Menschen aus einem Affen.« (Paulus & Abus-
huair, 2018: 45). Ein weiterer Agypter, Amin al-Khuli, der von der islamischen Renaissance Anfang
des 20. Jahrhunderts befliigelt Europa besucht hatte, setzte sich intensiv mit der Evolutionstheo-
rie auseinander und erschuf gemeinsam mit seiner Frau Aischa bt. asch-Schati’ einen Ansatz der
reformierten, literarischen Koranhermeneutik. Er war als islamischer Theologe vom Nutzen der
Evolutionstheorie iiberzeugt, weltliche Entwicklungsprozesse zu erklaren, sei sie doch als Natur-
wissenschaftam Leben der Menschen und an der Entwicklung aller Wesen interessiert. Im Westen
habe der Klerus Darwins Lehre lediglich als problematisch aufgefasst, weil sie diese in Gegensatz
zum jidischen Schopfungsmythos sahen. Darwin habe aber, wie al-Khuli betont, die Existenz des
Cottlichen niemals bezweifelt: »Es gebe keinen Grund zu bestreiten, dass Gott aus einem Ursprung
Stimme mit der Anlage zur Entwicklung geschaffen habe. Im Koran werde die Erschaffung des
Menschen aus Erde in Phasen beschrieben, jedoch sei die Erforschung der Details seiner Genese
dem menschlichen Verstand bzw. der Wissenschaft ilberlassen worden. Daher entspriache der An-
satz der Religion auch dem Konzept der Evolution.« (Paulus & Abushuair 2018, 46). Amin al-Khuli
hat somit einen Weg aufgezeigt, durch welchen der koranische Diskurs nicht normativ verengt
wird, sondern unter der Akzeptanz empirischer Wirklichkeiten als »kognitive Kommunikation mit
den Hoérern« (ebd.: 67) verstanden werden kann.

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [

193


https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

welche die Evolutionstheorie akzeptieren und eine Neuinterpretation der Schriften auf
Basis aktueller empirischer Erkenntnisse fordern, oder die human exceptionalists die an-
nehmen, dass alles Leben Produkt der Evolution sei, ausgenommen die Menschen (Ma-
lik, 2021b).%°

Fiir die pidagogische Praxis stellt die im islamischen Mainstream virulente episte-
mologische Frontstellung von islamischem Kreationismus und Evolutionstheorie zwei-
felsohne eine Herausforderung dar (vgl. Alassiri, 2019: 122). Um diese Verhiltnisbestim-
mung zu verstehen und ihr pidagogisch begegnen zu konnen, sollte ihre Reproduktion
indes vermieden und, so Hameed, die moralische Selbstpositionierung von Muslim*in-
nen in einem sikularen Staat ebenso mit einbezogen werden, wie die Vielfalt von Pro-
zessen der Adaption und Konvergenz (2015: 396).

Auch die Akteur*innen im Feldforschungsort versuchten auf unterschiedliche Weise,
Konvergenzen zwischen Evolutionstheorie und Religion herzustellen. In der beobachte-
ten Biologiestunde fuhr Frau Bruns mit ihren Erliuterungen zum Spannungsverhiltnis
zwischen Wissen und Glaube fort und beantwortete schlieflich die von ihr gestellte Fra-
ge, wie das Thema im Bio-Unterricht behandelt werden kénne:

Das ist gar nichtso schwierig, denn es gibtimmer eine Variable, die man nicht erklaren
kann. Kenntihr Stephen Hawking, diesen kleinen Mann im Rollstuhl? Der hat die Welt-
formel gesucht, eine Formel, mit der man alles erklaren kann, eine Universalformel.
Der wurde gefragt: >Wie kannst Du gegen Gott vorgehen!?<Da hat er gesagt: >Das tue
ich nicht. Ich glaube an die eine Variable!< Also egal wie weit die Naturwissenschaft-
ler kommen, es bleibt immer eine Variable, die sie nicht erklaren kénnen (Protokoll,
21.05.2019).

Um eine Moglichkeit der Konvergenz von (islamischem) Schépfungsmythos und Evolu-
tionstheorie aufzuzeigen, verwies die Biologielehrerin auf den prominenten britischen
Astrophysiker Stephen Hawking, der Ende der 1980cer die (spiter wieder revidierte) Mog-
lichkeit gottlicher Existenz einriumte (Hawking, 1988), da auch die Naturwissenschaf-
ten nicht alles erkliren und letztbegriinden kénnten.” Trotz dass die Evolution durch

10  Eine Ausnahmeerscheinung ist nach Malik (2021b) David Solomon Jalajel (2009, 2018), der auf
Grundlage asharitischer, maturidischer und salafistischer Quellen einen inharenten Konflikt zwi-
schen Islam und Evolution negiert und argumentiert, dass lediglich Adam und Eva auf wundersa-
me Weise geschaffen worden seien. Wenn die elternlose Inkarnation Adams aber ein unbezweifel-
barer islamischer Glaubenssatz ist, so fragt Jalajel, wie kann dieser mit der Evolution ausgeschnt
werden? Hier bringt er das theologische Prinzip des tawaqquf ins Spiel, das als sein eigenerinnova-
tiver Beitrag ist. Der Begriff bedeutet etwa Aussetzung des Glaubens und bezieht sich auf Situatio-
nen, in denen auf eine Frage verschiedene, gleichermafRen plausible Antworten existieren. Wenn
man sich nun entschliefdt, abzuwarten, bis weitere Evidenz fiir oder gegen eine Position hervor-
gebracht wird, praktiziert man tawaqquf. Jalajel scheidet aufierdem die Verbindung der Schdpfung
Adams von der Schipfung der Menschheit, da auch der Koran sich nicht dazu dufiert, ob es zur Zeit
der Schopfung Adams vielleicht bereits Menschen auf der Erde gegeben habe. Malik (2021b) nennt
diese Position Adamic exceptionalism. (Ebd.).

i3 Hawking ging in den 1980er Jahren in seinem Essay A Brief History of Time (1988, mit].L. Anderson)
noch von einer ultimativen Theorie hinter der Schopfung aus, welche auf die Existenz Gottes hin-
weisen konne. Er revidierte dies 2010 in The Grand Design (2010, mit L. Mlodinow) und sei ferner

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

oben genannte Evidenzen in der Biologie als gesichert gilt, sah sich die Lehrerin bewo-
gen, fortwihrend auf die Legitimitit des Zweifels an diesen empirischen Evidenzen hin-
zuweisen, um die Moglichkeit der Vereinbarkeit mit dem Glauben an eine tibernatiirliche
Schépfung zu eréffnen:

Frau Bruns: »Also Leute, das hier [tippt auf das Arbeitsblatt] sind alles nur Vermutun-
gen, die aber hoch wahrscheinlich sind. Woher kommt nochmal das Leben auf der Er-
de?«

Schiilerin A: »Meteorit!«

Schiiler B: »Triimmerteile von Planeten .«

Frau Bruns: »Genau! Da sind Metalle drin, die verdndern sich im Feuer, also wenn er in
die Erdatmosphire eintritt. Durch die Reaktion von Metall und H?O kann Leben ent-
stehen, geht man heute von aus. Leute, euer Problem ist ja, dass ihr denken konnt bis
zu Euren GrofReltern. Im Text hier geht es aber um einen Zeitraum von 3,7 Milliarden
Jahrenl«

Frau Bruns greift nach einem von einem Schiiler/einer Schiilerin gestalteten Plakat mit einer
Uhr, aufder diejeweiligen Erdzeitalter farblich eingezeichnet sind und erkldrt, dass der Mensch
im Vergleich zur Geschichte der Erde erst »in der letzten Minute die Bildflache betreten«
habe (Protokoll, 21.05.2019).

Auf dem Arbeitsblatt zur Abstammung der Arten war ein Stammbaum der Evolution der
Wirbeltiere abgebildet, in welchem der Mensch nicht vorkam. Allein diese Beobachtung
lieRRe sich als Vermeidungsstrategie interpretieren, bezieht sich der grofite Reibungs-
punkt zwischen religiésen und naturwissenschaftlichen Uberzeugungen doch auf die
Abstammung des Menschen. Indem die Lehrerin wiederholt die Legitimitit des Zwei-
fels an den evolutioniren Prozessen betonte und durch Hawkings Variable Gott einen
vagen Platz in der Entwicklung einrdumte, schuf sie einen Kompromiss zwischen den
Ordnungen, gleichwohl auf Kosten der Glaubwiirdigkeit der Naturwissenschaften. Mit
dem Verweis auf die im Vergleich zur Erdgeschichte verschwindend geringe Dauer der
menschlichen Existenz griff Frau Bruns hernach auch den zweiten potenziell konflikt-
iven Aspekt der deep time auf. Anstatt aber die Erkenntnisse iiber das Alter des Univer-
sums und der Erde ebenfalls in Zweifel zu ziehen, prisentierte sie dieses als gut belegt
und prasentierte den Urknall als »ein Ereignis, das man heute noch messen« (ebd.) kon-
ne. Als die Schiiler*innen sich von ihren Ausfithrungen zunehmend iiberfordert und ge-
langweilt zeigten, betonte die Lehrerin die Intention ihres Exkurses.

Ichwollte Euch verdeutlichen, dass das Anschauen des groRen Ganzen demiitig macht!
Wer Glauben hat, kann solche Sachen besser verstehen. Ich stelle mir vor, dass, wer un-
glaubig ist, dem fehlt die andere Schale der Waage. Jeder Mensch, der Glauben hat,
egal ob diesen oder jenen, hat vor Gott die Fahigkeit zu sagen, ich bin wertvoll (Proto-
koll, 21.05.2019).

der Meinung, dass fiir die Entstehung des Universums keine gottliche Macht notwendig gewesen
sei.

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [

195


https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Indem die Lehrerin die in Relation zur Entstehung des Universums verschwindend kur-
ze Existenz des Menschen aufzeigte, um »Demut« in den Schiiler*innen zu evozieren,
argumentierte sie nicht mehr in der Logik der Empirie basierten Naturwissenschaft (als
Institution der staatsbiirgerlichen Welt), sondern adaptierte den Modus religiéser Argu-
mentation. Dieser Modus driickte sich nicht nur in der Aneignung religidser Termino-
logie (»ungldubig«), sondern auch von Positionen wie der Darstellung von Atheist*innen
als defizitir (»dem fehlt die andere Schale der Waage«) aus. Frau Bruns war itberaus be-
mitht, den muslimischen Jugendlichen einen Zugang zur Evolutionstheorie zu er6ffnen,
der potenzielle Konfliktpotenziale entschirfte, verhinderte somit aber zugleich kontro-
verse Debatten und deklassierte vermutlich unbeabsichtigt nicht nur die Uberzeugung
von Atheist*innen, sondern auch den Status von Grundannahmen ihres Faches. Eine
Diskussion akzeptiere sie, wie sie eingangs klarstellte, jedoch nur auf der Basis von Wis-
sen und nicht allein auf Basis religiéser Uberzeugungen.

Ob der von der Lehrerin reproduzierte und ihren Einlassungen zugrunde gelegte
Antagonismus von Islam und Evolutionstheorie fiir die Jugendlichen indes itberhaupt
relevant war, versicherte sich die Lehrerin zu keinem Zeitpunkt und muss hier in Fra-
ge gestellt werden. Viele der von Frau Bruns als muslimisch markierten Schiiler*innen
lebten in wenig religiésen Elternhiusern und handhabten den Bezug zur Religion iiber-
aus situativ und flexibel. Ich schliefRe daher, dass die Grundlage fiir die Argumentation
der Lehrerin weniger die Orientierungen der Schiilerschaft waren, als vielmehr ihr eige-
ner Vorstellungshorizont, in welchem die Frontstellung Islam — Evolutionstheorie einen
gesetzten Wissensbestand darstellte. Diesen projizierte sie fortwihrend unhinterfragt
aufdie Schiiler*innen. Der Versuch die vermeintliche islamische Position mit der Natur-
wissenschaft zu versdhnen, mag an anderer Stelle, wenn fachlich fundiert, [6blich sein.
Im Falle der beobachteten Unterrichtsstunde wirkte er jedoch oktroyiert und unange-
messen. Das Beispiel illustriert ein zentrales Problem des Blicks der gesellschaftlichen
Majoritit auf Muslim*innen, der die religiose Identitit als »Primaridentitit« voraussetzt
und somit vermeintlich islamische Uberzeugungen auf alle muslimisch gelesenen Men-
schen projiziert. Die potenziellen Kompetenzen der Schiiler*innen, als eben solche zu
kritisch zu handeln und sich eigene Urteile zu bilden, wurden in der beobachteten Un-
terrichtsstunde durch othering und eine bevormundende Haltung der Lehrerin massiv
eingeschrinkt. Es ist offenkundig, dass die Vereinbarung von Evolutionstheorie und re-
ligiosen Schépfungsmythen eine grofie pidagogische Herausforderung fiir die Lehrerin
darstellte. Diese Herausforderung resultierte jedoch weniger aus den tatsichlichen re-
ligiosen Uberzeugungen der Schiiler*innen, als vielmehr aus der Ignoranz der Lehrerin
diesen gegeniiber.

Auchim Unterricht in der Al-Tagwa Moschee konnten Argumentationsstrategien be-
obachtet werden, welche die Anniherung von Naturwissenschaften und Islam zum Ziel
hatten. Wie der folgende Absatz illustriert, wurden auch hier die Aspekte der gemeinsa-
men Abstammung der Arten und der deep time aufgegriffen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

Abdullah - Wissenschaftliche Koranexegese
Ein Schiiler liest Sure 10/5: »Er ist es, Der die Sonne zu einer Leuchte und den Mond zu
einem Licht gemacht und ihm Himmelspunkte zugemessen hat, damitihr die Zahl der
Jahre und die Zeitrechnung wisst. Allah hat dies ja nur in Wahrheit erschaffen. Er legt
die Zeichen ausfihrlich dar, fiir Leute, die Bescheid wissen.«
Abdullah: »Koran ist das offenbarte Wort Allahs, das unerschaffene Wort Allahs. Das
grofite Wunder, was den Menschen zu Teil wurde. Dieses Buch mit all den sprachli-
chen Feinheiten und Einzelheiten [..] kann niemals von einem Menschen geschrieben
worden sein. Auf der einen Seite haben wir Sonne, diya’, und auf der anderen Seite ha-
ben wir Mond, niir. Leuchte und Licht. Ja, fir uns, die wir keine Ahnung haben, wenn
wir lesen, denken wir, Licht gibt Helligkeit. Was ist aber der Unterschied?«
Schiiler:»Die Sonne istja nicht vom Mond abhéngig. Also die Sonne strahlt einfach. Der
Mond strahlt das Licht von der Sonne, abhdngig von der...«
Abdullah: »Sehr gut! Stopp! Das reicht! Der Mond leuchtet gar nicht! Der Mond sendet
keine Strahlen aus. Der Mond ist wie die Erde ein Planet. Die Sonne allein leuchtet die
Strahlen ab. Und der Mond ist wie ein Spiegel. Die Strahlen fallen darauf und dann
wird das reflektiert und dann sehen wir erst den Mond. Aber der Mond selber, der hat
keine Energie zum Leuchten. Hatte der Prophet vor 1400 Jahren wissen kdnnen, dass
der Mond nicht leuchtet? Niemals!« (Protokoll, 18.11.2018)

Dieser kurze Protokollausschnitt stammt aus dem Unterricht in der Al-Tagwa Moschee,
wo Dr. Abdullah jeden Sonntag von 12 bis 14 Uhr gemeinsam mit zehn bis fiinfzehn Schii-
lern im Alter von 13 bis etwa 20 Jahren Koranexegese (tafsir) betrieb. Jeder Schiiler hatte
eine Ubertragung des Koran in deutscher Sprache vor sich liegen - in Ausnahmefillen
erlaubte Dr. Abdullah auch jene Version in der App Muslim Pro — und in der Regel er-
hielten die Schiiler der Reihe nach dem Auftrag, einige Verse vorzutragen. Dr. Abdul-
lah stellte im Anschluss Fragen nach dem Bedeutungsgehalt der Verse und diskutierte
diese, wie der obige Protokollausschnitt einer Stunde zum Thema Zeit illustriert, mit
dem Kurs. Ich konnte in verschiedenen Unterrichtsstunden beobachten, wie der Leh-
rer die gottliche Urheberschaft des Korans mit dem oben genannten Argument belegte,
dass der Prophet Muhammad spezifische in dem Buch beschriebene Logiken, Prozesse
oder Mechanismen der belebten und unbelebten Umwelt als Analphabet seinerzeit un-
moglich habe wissen konnen. Dies ist das zentrale Argument einer wissenschaftlichen
Lesart des Koran, die sich zum Ende des 19. Jahrhunderts entwickelt hatte und deren
Vertreter der Uberzeugung waren, dass man politische Unabhingigkeit und Macht nur
erlangen kénne, wenn man sich weniger mit der islamischen Rechtsprechung und mehr
mit der modernen Wissenschaft befasse. Die Islamwissenschaftlerin Rotraud Wieland
(2002) beschreibt in ihrem Beitrag Exegisis of the Quran: Early, Modern and Contemporary
diesen Trend als wissenschaftliche Koranexegese oder tafsir ‘ilmi:

Scientific exegesis (tafsir ‘ilmr) of the Qur'an is to be understood in light of the assump-
tion that all sorts of findings of the modern natural sciences have been anticipated in
the Qur'an and that many unambiguous references to them can be discovered in its
verses [..]. The scientific findings already confirmed in the Qur'an range from Coperni-
can Cosmology [..] to the properties of electricity, from the regularities of chemical re-
actions to the agents of infectious diseases. The whole method amounts to reading into

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [

197


https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

the text what normally would not ordinarily be seen there. Often trained in medicine,
pharmacy or other natural sciences, even agricultural sciences, exegetes are, for the
most part, not professional theologians (Wieland, 2002: 129).

Zwar beziehen sich die Ausfithrungen Wielands zuvorderst auf die gelehrten Urheber
entsprechender exegetischer Werke. Die hier beschriebenen Charakteristika des tafsir
‘ilmi lassen sich, wie die folgenden Beispiele zeigen, jedoch auch auf eine zentrale Stra-
tegie des Doktors zur Schaffung von Konvergenzen im Unterricht iibertragen. Auch die
Beschreibung der typischen< Exegeten eines tafsir ‘ilmi trifft auf den Islamlehrer zu, der
ja Mediziner und als praktizierender Oberarzt in einem grofRen Krankenhaus titig war.
Riickblickend, beschrieb Dr. Abdullah, sei es wihrend der Vorbereitung auf das Abitur
gerade die Biologie gewesen, welche ihn begeistert und durch deren Erkenntnisse sich
sein Glaube gefestigt habe. Hinsichtlich der Abstammung der Arten, die in vorausgehenden
Absatz als erster und zentraler Reibungspunkt des Verhaltnisses von Islam und Evoluti-
onstheorie identifiziert wurde, fithrte er aus:

Was vollig falsch verstanden wird und was die Muslime ja auch nicht wissen, der Islam
spricht von einer Mikroevolution, die da ist — tagtaglich — und das ist das Wirken Got-
tes. Dass auf einmal ein Bakterium resistent wird, dass Selektion da ist. Aber was fiir
den Islam nicht da ist, ist eine Makroevolution, das heifdt, dass aus einer Art eine ande-
re wird. Wir sprechen von einer Schépfung und wir sprechen davon, dass Tiere durch
eine Mikroevolution innerhalb der Art, aufgrund von Verdnderungen, durch Selektion
beispielsweise... Jetzt sind die Wande alle Rufd geschwarzt, im Zeitalter der Industriali-
sierung. Und jetzt werden die weiRen Motten erkennbar, die schwarzen nicht. Was pas-
siert? Die weiflen werden gefressen. Selektionsvorteil! Die schwarzen iiberleben. Jetzt
gibt es aber in der schwarzen Mottenart vielleicht einen Gendefekt und die meisten
Gendefekte sind nicht iiberlebensfihig. Bei manchen kommt es zu einem Uberleben
dieser Art und dann kommt es zu einer Selektion und siehe da, die einen werden ver-
drangt, die anderen bleiben. Aber wer ist derjenige, der diesen Gendefekt herbeiruft?
(Abdullah, 09.12.2018).

Laut Abdullah gilt es also, die durch Selektion und Adaption resultierenden Variationen
innerhalb einer Art als Mikroevolution zu akzeptieren. Die Ausdifferenzierung von Li-
neages, welche auf einen gemeinsamen Vorfahren zuriickgehen, lehnte er hingegen ab
und somit das zentrale Theorem Darwins, welches, wie oben bereits erwihnt wurde,
durch die drei Belegstringe der Fossilenfunde, der Homologie und der Genetik empi-
risch nahezu aufler Zweifel steht. Die Differenzierung in eine mit der Schépfung verein-
bare Mikroevolution und eine abzulehnende Makroevolution eréffnet Abdullah letztlich
das Festhalten am koranischen Schopfungsakt der Menschheit durch die wundersame
Erschaffung Adams, verbleibt aber in Widerspruch zum wissenschaftlichen state of the
art.

Auch die Erschaffung der Welt in sechs Tagen steht, wie ebenfalls in vorausgehendem
Absatz als zweiter Konfliktpunkt benannt wurde, in Widerspruch mit dem kosmologi-
schen Entstehen der Erde vor etwa 4,5 Milliarden Jahren (Malik 2021, 21; vgl. Dalrymple,
1994). Zur Auflosung dieses Konflikts bietet, wie Abdullah im Unterricht erliuterte, der

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

Koran selbst einen Ausweg, denn an verschiedenen Stellen wird auf die Relativitit von
Zeit hingewiesen:

Abdullah: »Allah subhanahu wa-ta‘ala hat die Himmel und die Erde in sechs Tagen er-
schaffen. Was bedeutet sechs Tage?«

Schiiler A: »Nicht die Tage, die wir kennen. Das sind sechs Zeitabschnitte.«

Abdullah: »Sechs Zeitabschnitte! Nicht Tage wie wir sie kennen. Ich habe gerade noch
ein bisschen was anderes nachgeguckt. Zum Beispiel auf einem Planeten, ich glaube
Merkurwar das, dauertein Sommer 42 Jahre. Wie lange dauert ein Sommer in Deutsch-
land?«

Schiiler A: »Drei Tage« (Geldchter im Raum).

Abdullah: »Also zumindest kalendarisch gesehen drei Monate. Okay, es regnet und so
weiter. Aber Allah hat die Erde und die Himmel und die Holle in sechs Tagen erschaf-
fen. Sechs Abschnitte! Nicht sechsmal 24 Stunden! Und was haben wir zu—das ist jetzt
ganz wichtig —was haben wir zur Zeit gesagt? Zeit...?«

Schiiler B: »...ist relativ.«

Abdullah: »Ist relativ! Es gibt zwei Verse im Koran. Wer erinnert sich an diese zwei Ver-
se? Die hatte ich euch mitgeteilt. Zwei Zahlen. Ich schreibe die jetzt mal auf (schreibt
an die Tafel) 1.000 und 50.000. Was hat das auf sich?«

Schiiler C: »Ein Tag fiir uns ist, also tausend Jahre...«

Abdullah: »1.000 Jahre nach unserer Rechnung. Und an einer anderen Stelle sagt Al-
lah subhanahu wa-ta‘ala, dass die Engel und Dschibril ‘alayhi s-salam zu Allah subhanahu
wa-ta‘ala hinaufsteigen. In welcher Art und Weise wissen wir nicht. Und dieses Hinauf-
steigen dauert wie lange? 50.000 Jahre! Uberleg mal, ein Tag so wie 50.000 Jahre. Ein
Tag so wie 1.000 Jahre. Das heift, Zeit ist, wie er gesagt hat, was?«

Schiiler C: »Relativ« (Prot. 18.11.2018; Anm. d. Verf.).

Die hier von Abdullah angefiihrten Verse des Koran sind 22/47: »Und sie wiitnschen von
Dir, die Strafe zu beschleunigen. Allah wird sein Versprechen nicht brechen. Und gewiss,
ein Tag bei deinem Herrn ist wie tausend Jahre eurer Berechnung«. Die gleiche Einheit
von eins zu 1.000 wird in Sure 32/5 wiederholt: »Er regelt die Angelegenheit vom Him-
mel bis zur Erde. Hierauf steigt sie zu Ihm auf an einem Tag, dessen Maf3 tausend Jahre
nach eurer Berechnung sind.« Sure 70/4 fithrt schlieRlich an: »Es steigen die Engel und
der Geist zu IThm auf an einem Tag dessen (Aus)maf fiinfzigtausend Jahre ist.« Die kos-
mologische Entstehung der Erde kann mit diesen Gleichungen zwar nicht rechnerisch
iiberzeugend mit der koranischen Schépfungsgeschichte abgeglichen werden. Es bleibt
aber die Einsicht, dass die Zeit relativ ist und die sechs Tage der Schopfungszeit nicht
zwingend den diesseitigen Erdentagen entsprechen miissen, was vor dem Hintergrund
der Zeitlosigkeit oder Auflerzeitlichkeit des Schopfers letztlich irrelevant wird. Abdul-
lahs Absicht ist, seinen Schiilern die begrenzte Zeit der dunya, der diesseitigen Welt, im
Vergleich mit der Ewigkeit des Jenseits aufzuzeigen, um Demut zu evozieren. Die Bio-
logie-Lehrerin hatte mit demselben Ziel die Existenz der Menschheit ins Verhiltnis zur
Existenz der Erde gesetzt. Der Islamlehrer Abdullah hingegen misst die Gréf2en der Na-
turwissenschaft an der Letztgiltigkeit der Offenbarung, dem Koran. Abdullah ist kein
studierter Theologe und entspricht somit Wielands oben angefiihrter Charakterisierung
der Exegeten des tafsir ‘ilmi. Seine Inspiration zu dieser Lesart fithrt er selbst auf keinen

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

der wenigen renommierten Exegeten des Ansatzes zuriick, sondern hebt den Einfluss
hervor, welchen der franzosische Mediziner und Physiker Maurice Bucaille (1920-1998)
aufihn hatte.

Bucaille ist Urheber eines der meistrezipierten Beitrige zur Debatte um die Harmo-
nisierung von Islam und Wissenschaft: La Bible, le Coran et la Science (1976)."* Er war ka-
tholisch aufgewachsen, hatte aber als Oberarzt einer chirurgischen Klinik an der Uni-
versitit von Paris mit zahlreichen muslimischen Patient*innen Gespriche iiber den Is-
lam gefithrt, was ihn schlief3lich dazu veranlasste, die arabische Sprache und den Koran
zu studieren (Bigliardi, 2012: 249).”In Folge entwickelte Bucaille die Uberzeugung von
der Gottlichkeit des Koran, die fortan den Kern seiner Theorien bildete (ebd.). Seine zen-
trale Position zur Evolutionstheorie ging dezidiert von einer géttlichen Intervention in
die Entwicklung der Natur aus und entsprechend nannte er sie creative evolutionism (ebd.:
256). Diese Intervention bestand zuvorderst in der Anreicherung existenter Lebewesen
mit neu erschaffenem genetischem Material (vgl. Bucaille, 1984: 79—-80). Sie sind mit an-
deren Worten »genetic modifications arising from God’s creative genius« (ebd.: 200). Da
Abdullahs Position sich maf3geblich aus jener Bucailles zu speisen scheint, kann sie eben-
falls als creative evolutionism bezeichnet werden.*

12 1978 erschien die englische Ausgabe als The Bible, the Qur'an and Science.

13 Als schliefllich die Ehefrau des dgyptischen Prasidenten Anwar Sadat (reg. 1970-1981) seine Pati-
entinwurde, etablierte sich eininformeller und direkter Zugang zu diesem und Bucaille konnte ihn
Uberzeugen, fir ein Forschungsprojekt Zugang zu den Mumien der Pharaonen des 13. vorchristli-
chen Jahrhunderts zu gewihren, die im Agyptischen Museum von Kairo aufbewahrt wurden. Als
die Sadats Bucaille dem saudischen Konig Faisal vorstellten, entstand auch zu diesem eine Bezie-
hung mit zahlreichen Méglichkeiten, den Koran zu diskutieren (Bigliardi, 2012: 249).

14 Die Person Bucaille stellt insofern einen strange case (Bigliardi, 2012: 262) dar, als er klar als Mus-
lim wahrgenommen und oft als Konvertit dargestellt wird, was als Grund seines Erfolgs gewertet
werden muss. Er hat freilich nie 6ffentlich klar bestatigt, den Islam angenommen zu haben (ebd.:
259.). Auch die Antwort auf die direkte Frage »Have you embraced Islam?«, die ihm in einem In-
terview mit The Islamic Bulletin gestellt wurde, beantwortete er nicht eindeutig: »| wanted to make
it quite clear in the very beginning that even before | learnt the first letter of Bismillah, | was con-
vinced that God was unique and all-powerful and when God guided me to undertake a study of
the Quran, my inner soul cried out that Al-Quran was the Word of God revealed to his Last Prophet
Mohammed (S.AW.). In my book>Quran, Bible and Science,< | have mentioned these facts and the
book has met with instant success in the entire Christian world. In this book | have devoted myself
to discuss all problems from purely academic angle, rather than that of faith or belief which would
have revealed only my personal convictions. This was because | desired to be treated by the world
as an academician rather than a theologian. About my faith and belief, God knows what is in one’s
heart. I am convinced that if | identify myself with any creed, people will invariably dub me as one
belonging to such and such group and feel that whatever | say or do, | do so from only the angle
of such and such creed group. | know my fellow beings very well and understand their mentality
only too well. | wanted to assure them that all my pronouncements are based on scientific knowl-
edge and noton any religious dogmas« (Islamic Bulletin Inc., 0.D.). Bigliardi (2012: 259) schlagt vor,
die Art der Bestattung Bucailles in den Blick zu nehmen, da der Ritus Aufschluss tiber diese Frage
geben konne.

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [


https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam (ibersetzen
1.3 Glauben und Zweifeln

Zwischen Evolutionstheorie und Kreationismus besteht, wie wir gesehen haben, ein
Spannungsverhiltnis, das abzuschwichen zweifelsohne eine pidagogische Heraus-
forderung darstellt. Beide Uberzeugungen erheben einen Anspruch auf Giiltigkeit der
eigenen Glaubenssitze, und es scheint, als miisse fiir einen Kompromiss entweder die
Religion oder die Naturwissenschaft diesen Anspruch ein Stiick weit aufgeben. Sowohl
die Biologie-Lehrerin als auch der Mediziner und Islamlehrer 6ffnen sich zur Findung
von Kompromissen in ihrer Argumentation so weit wie moglich der jeweils anderen
Logik, ohne jedoch ihre zentralen Glaubenssitze ginzlich ad acta zu legen. So gesteht
Frau Bruns der Religion eine zentrale Rolle fiir das Selbstwertgefiithl und die Verortung
in der Welt zu und erkannte durch die Akzeptanz der verbleibenden >unbekannten
Variable« die Grenzen der Wissenschaft an. Diese aber allein aus religidser Uberzeugung
in Frage zu stellen, ohne Wissen tiber den Gegenstand zu haben, ist fiir sie inakzeptabel.
Abdullah hingegen akzeptiert naturwissenschaftliche Erkenntnisse bis zu dem Punkt,
an dem sie seinem Glauben in seinen Grundfesten — wie etwa dem Schopfungsmythos
— in Frage stellen. Zwar gehen die Ordnungen nicht ineinander auf, doch schaffen die
Akteur*innen derartige Konvergenzen, dass der Widerspruch verringert und der Kon-
flikt zumindest eingehegt wird. Die Positionen der Akteur*innen im Feldforschungsort
scheinen sich auf das Motto des US-amerikanischen Physikers und Nobelpreistrigers
Richard Feynman (1918-1988) herunterbrechen zu lassen, mit dem er fiir eine Koexistenz
zweier sich erginzender, doch unterschiedlicher Hoheitsbereiche plidiert: »Religion is
a culture of faith, science is a culture of doubt« (Richard Feynman o.]. zit. in Alassiri,
2019:122).

Im Zusammenhang mit den Debatten um einen vermeintlichen Antagonismus zwi-
schen Glauben und vermeintlich rationaler Wissenschaft muss nicht zuletzt auch kri-
tisch auf den Uberlegenheitsanspruch westlicher Gesellschaften verwiesen werden, die
sich gegeniiber Muslim*innen, religiésen Menschen oder den >Anderen« (d.h. den Ver-
anderten) des globalen Siidens gern im Alleinbesitz der Ratio wihnen. Wie begrenzt der
Einfluss dieser Ratio in den sogenannten aufgeklirten Gesellschaften ist, hat nicht zu-
letzt die Virulenz von Verschworungstheorien im Zuge der Corona-Pandemie gezeigt.
Eine sich zunehmend radikalisierende Szene von sog. >Querdenker*innen« griff auf kru-
de Thesen zuriick, die antisemitische Narrative kindermordender Eliten reproduzier-
ten oder eine Corona-Diktatur propagierten, in welcher wahlweise das Virus oder die
Impfung dagegen als Mittel eingesetzt witrde, um den great reset (etwa >Der GrofRe Neu-
start<) umzusetzen, den »Masterplan globaler Eliten zur Unterjochung der Welt« (Weif3,
2021:187).” Derweil wurde der tiirkeistimmige und muslimische Immunologe Ugur Sa-
hin, Entwickler des wichtigsten Impfstoffs gegen SARS-Cov-2 und Geschiftsfithrer des
Mainzer Pharmaunternehmens BioNTech vom jordanischen The Royal Islamic Strategic

15 Das oben aufgefiihrte Verstindnis des great reset ist die verschwoérungsideologische Umdeutung
einer Initiative, die auf den Direktor des Weltwirtschaftsforums Klaus Schwab zuriickgeht. Schwab
schlagt vor, nach der COVID-19-Pandemie die Weltgesellschaft und -wirtschaft gerechter und
nachhaltiger zu gestalten. 2020 verdffentlichte er seine Ideen gemeinsam mit Thierry Malleret
in dem Buch Covid-19: Der grofSe Umbruch (Malleret & Schwab, 2020).

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [

201


https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Studies Center zum Man of the Year der 500 einflussreichsten muslimischen Persénlich-
keiten gekiirt (Schleifer et al., 2021). In weiten Teilen jener Gesellschaften, die sich in ih-
rem politischen Selbstverstindnis als modern und also rational und aufgeklart wihnen,
istin gravierendem Ausmaf eine Ignoranz gegeniiber der empirischen Wissenschaft zu
beobachten, so dass wir mit Latour (1993) fragen miissen, ob wir jemals modern waren.

2. Zwischen Himmel und Holle
Der Tod eines Mitschiilers

Die Aushandlungen des Verhiltnisses von islamischem Schépfungsmythos und Evoluti-
on bieten, wie die Beispiele aus dem Biologieunterricht an der Hauptschule-Nord und
dem Islamunterricht der Al-Tagwa Moschee gezeigt haben, die Moglichkeit des Kom-
promisses, in welchem auch die Biologie der religiésen Uberzeugung ein Schlupfloch
eroffnet und die Religion der Naturwissenschaft selektiv akzeptiert und teilweise sogar
in die Offenbarung integriert. Zwar fordert der Diskurs grundsitzliche Prinzipien des
Glaubens heraus, konnte aber die Hauptschiiler*innen, die iiberwiegend wenig religi-
&s waren, in ihren Uberzeugungen nicht tiefgreifend erschiittern. Eine schwerwiegende
Pritfung der grundlegenden Glaubenssitze, wie der Dichotomie Glaube — Unglaube sowie
der eschatologischen Vorstellungen, stellte sich jedoch am Goethe Gymnasium ein, als
ein 16-jahriger Mitschiiler im Dezember 2018 bei einem Verkehrsunfall ums Leben kam.
Die Stimmung an der Schule war bedriickend und man hatte einen Raum der Trauer
eingerichtet, in dem ein Tisch mit einem Foto des Jungen stand und eine Kerze brann-
te. Auch ein Kondolenzbuch lag in dem Raum aus und zahlreiche Schiiler*innen verlie-
hen ihrem Schock und ihrer Trauer Ausdruck. Der Religionslehrer Mohammed Mutlu,
der selbst den Verstorbenen nicht kannte, bot im Unterricht die Gelegenheit des offenen
Gesprichs, was die Schiiler*innen dankend annahmen. Wie sich im Verlauf der Unter-
richtsstunde herausstellen sollte, waren viele derjungen Kursteilnehmer*innen erstmals
mit dem Tod eines Bekannten in der eigenen Peer-Group konfrontiert, der kein Muslim
war.

Mohammed Mutlu tastete sich sorgsam an die Stimmung der Klasse heran und ver-
suchte mit vorsichtigen Nachfragen die Beziehung der Schiller*innen zu dem zwei Jahre
ilteren verstorbenen Jungen in Erfahrung zu bringen. Die Schiiler*innen zeichneten das
Bild eines netten und durchschnittlichen Schiilers, den man zwar namentlich kannte,
mit dem aber niemand eine engere Freundschaft gepflegt hatte. Nachdem gemeinsam
festgestellt wurde, dass er vermutlich christlich sozialisiert gewesen sei, interessierten
sich einige Schiiler*innen fiir die Unterschiede zwischen den Beerdigungsriten in Islam
und Christentum, stellten also erst einmal auf Sachfragen ab. Im Nachgang der Frage ei-
nes Schiilers, ob man, obwohl der verstorbene Mitschiiler kein Muslim war, ein Bittgebet
(du‘a’) fiir ihn sprechen diirfe, entwickelte sich schlief3lich eine moralisch-theologische
Diskussion um das Schicksal von Nicht-Muslim*innen im Jenseits.

Schiiler A: »Durfen wir zum Beispiel du‘a’ machen, weil eristja kein Muslim? Darf man
das? Er ist auch nur ein Mensch.«

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

Herr Mutlu:»Was denken die anderen dazu? Also man gehtdavon aus, dass er kein Mus-
lim war, dass er wahrscheinlich Christ war, aber das ist auch nicht ganzsicher. Vielleicht
war er auch Atheist oder vielleicht was ganz anderes, kann auch sein. Aber gehen wir
mal davon aus, dass er ein Christ war [...]«

Schiiler B:»Ich find schon, dass man fiirihn du‘a’ machen darf, weil das istja ein Mensch,
sowie wiralle so eigentlich und ich glaube, das war auch eine sehr nette Person so, des-
wegen. Natirlich kann man fiir den du‘d” machen. Das ist meine Meinung.«

Schiiler C: »)a, also..also jetzt er war ja ein Christ, und wenn wir jetzt davon ausgehen,
dass er schon in der Pubertdt und so war, dann wissen wir ja eh schon, dass er in die
Hélle kommt. Aber vielleicht war er ja noch gar nicht in der Pubertdt, das ist ja un-
terschiedlich, er war ja noch ein Kind eigentlich. Und man kénnte ja auch fiirihn dann
einfach du‘a’ machen und wenn Allah mdchte, dann wird er die du‘a’ annehmen, wenn
nicht, dann nicht. Trotzdem kann man ja einfach zur Sicherheit du‘a’ machen« (Proto-
koll, 04.12.2018).

In diesem kurzen Ausschnitt des Unterrichtsgesprichs manifestierte sich seitens der
Schiiler*innen ein latentes Ungerechtigkeitsempfinden hinsichtlich der Exklusivitit der
islamischen Religionsgemeinschaft als »auserwahlte Gruppes, der allein nach dem Tag
des Jiingsten Gerichts das Paradies offenstehe. Mag dieses Dogma im Alltag akzeptabel
erscheinen, fithrte es im Angesicht des Todes eines nicht-muslimischen Mitschiilers zu
einem moralischen Dilemma. Die zwei letzten Wortmeldungen zeigen, dass die Schii-
ler*innen tiberaus pragmatisch mit der hegemonialen Position verfuhren, der zufolge
ein Bittgebet fiir >Ungldubige« nicht zulidssig ist und Menschen, die nicht das islami-
sche Glaubensbekenntnis gesprochen haben, nach dem Tode in die Holle kommen. Beide
Schiiler, so wie auch die Mehrheit des Kurses waren der Meinung, dass man ein Bittge-
bet fiir den verstorbenen Mitschiiler sprechen konne und diirfe, da er »auch ein Mensch,
so wie wir alle« war. Mit dieser im Unterrichtsverlauf mehrfach wiederholten Position
driickten die Schiiler*innen eine Hoffnung auf die Gleichheit der Menschen aus, hinter
welche sie einen Glaubenssatz ihrer Religion letztlich zuriickstellten. Auch wenn Gott
selbst entscheidet, ob er Gebete fiir Nicht-Muslim*innen annimmt, so kénne es nicht
schaden, zumindest den Versuch zu unternehmen, so die Logik. Vor dem Hintergrund
der relativen Sicherheit, dass Christen in die Hélle fahren, duflerte Schiiler C hier die
Hoffnung, dass der Verstorbene noch nicht in der Pubertit war, denn erst mit Eintritt
in diese, wird man im Islam religionsmiindig. Bis dahin ist auch die Atheistin oder der
Christ dem Allmichtigen gegeniiber noch nicht rechenschaftspflichtig, was den sech-
zehnjihrigen verstorbenen Mitschiiler vor dem negativen Urteil fir den Nicht-Muslim
am Tag des Gerichts bewahrt hitte. Im Kurs herrschte das Bediirfnis, sich dessen zu ver-
gewissern:

Schiiler A: »Kurze Frage. Kommt der in die Holle oder nicht?«

Herr Mutlu: »Was wisst ihr denn darliber? Was habt ihr da schon mal gehort, gelesen?
Wie ist es mit Nicht-Muslimen? Was passiert mit denen nach dem Tod?«

Schiiler B: »Also ich weifd nur, dass wir das nicht beurteilen kénnen, weil das nur Allahs
Entscheidung ist, ob er in die Holle kommt. Das entscheidet ja nur Allah.«

Schiiler A: »Also, wenn man stirbt, dann wird man..kommt ja erstmal der Todesengel
und dann wird der dann gefragt: Also wer ist dein Cott, wer ist dein Gesandter, Prophe-

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [

203


https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

tendann .. und was ist deine Religion, ne. Und man kann ja nicht einfach so sagen, wie
stark der Glaube war, so kannst du es dir dann beantworten und er wird das ja dann
nicht konnen. Und er hat auch noch nie die Schahada [das Glaubensbekenntnis] oder
so gesagt« (Protokoll, 04.12.2018; Anm. d. Verf.).

Diesseits und Jenseits stehen im Islam wie auch in anderen monotheistischen Religionen
in einem spezifischen Verhiltnis zueinander. Das Leben in der gegenwirtigen Welt wird
als Bewihrungspriifung fir die jenseitige Welt konzipiert und der Jingste Tag als die
entscheidende zeitraumliche Passage, an dem lediglich glaubigen Muslim*innen Ret-
tung vor dem Hoéllenfeuer gewihrt wird, hat einen kaum zu tiberschitzenden Einfluss
auf die islamische Pidagogik und das religiése Handeln im Allgemeinen. Im Folgenden
widme ich mich den fiir die Internalisierung dieses Verhaltnisses zentralen eschatolo-
gischen Narrativen und frage danach, wie diese fiir einzelne Gesprichspartner*innen
zum Tragen kommen. Abschlieflend diskutiere ich das Gesagte vor dem Hintergrund
des Konzepts der Angstpadagogik und zeige mit Mohammed Mutlu einen Ausweg aus
dem eingangs beschriebenen Dilemma auf.

2.1 Islamische Eschatologie

In den im Folgenden aufgefiihrten Vermittlungssituationen beziehen sich Lehrende wie
Lernende auf grundlegende Narrative der (sunnitisch-)islamischen Eschatologie. Die-
se wurde in einigen wenigen eschatologischen Werken (‘uliim al-ahira) von klassischen
Gelehrten systematisiert und decken verschiedene Themenbereiche ab, wie (1) den Tod
und das Grab, (2) die Apokalypse, (3) die Geschehnisse der Auferstehung und des letzten
Gerichts sowie (4) das Paradies und die Hélle (Lange 2020, Abs. 1).** Der Islamwissen-
schaftler Christian Lange bemerkt zur Differenzierung der Themen, dass lediglich der
letzte Themenbereich Objekt der Eschatologie in engerem Sinne sei, d.h. das »Wissen
um die letzten Dinge« (aus dem Griechischen £oyartog, letzt) (ebd.) betreffend.

This is because paradise and hell, in both spatial and temporal terms, belong to the
timeless otherworld, while the cataclysmic battles and natural disasters at the end of
time, the events in the grave, or even the gathering and judgment of humankind on
the Day of Resurrection, all remain connected to human history (Lange 2020: Abs. 1).

Die 15-jahrige Zeynep aus der Jugendgruppe der Sultan Mehmet-Moschee (vgl. Kap. L.2.
& I1.3.) besuchte den zehnten Jahrgang am Goethe Gymnasium und erklirte, dass die
Vorstellungen von der Hélle und dem Weltuntergang bereits im Kindesalter vermittelt
und durchaus auch genutzt worden seien, um eine Drohkulisse aufzubauen und die Kin-
der zu moralischem Verhalten anzuleiten. Sie beschrieb die erste Stufe der moglichen
Geschehnisse nach dem Tod eines Menschen, wie sie ihr vermittelt worden waren:

16 Unter den Urhebern eschatologischer Werke sind beispielsweise Ibn Abi I-Dunya (gest. 281/894),
Abu |-Layth as-Samargandi (gest. zwischen 373/983 und 393/1002), al-Ghazali (gest. 505/1111),
al-Qurthubi (gest. 671/1272), oder as-Suyuthi (d. 911/1505) (Lange, 2020). Ich habe Langes Reihen-
folge von Punkt 1 und Punkt 2 verkehrt und den Tod und das Grab vorangestellt, da dieses Thema
die Menschen bereits betrifft, noch bevor die Apokalypse eintritt (ebd.).

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

Also, wenn man stirbt, wird man ja begraben. Und wir glauben daran, dass in der ers-
ten Nacht dann zwei Engel kommen, die aufschreiben, was fiir Taten du machst. Die
[sitzen im Leben] rechts und links [auf den Schultern einer jeden Muslimin und jedes
Muslims] und schreiben nur die Taten auf. Und die heifden Munkar und Nakir. Die sind
immer nur dafiir zustindig. Die fragen im Grab: >Wer ist dein Cott? Was hast du ge-
macht? Wie hast du deine Zeit verbracht auf der Welt? Wer ist dein Prophet?«Und sol-
che Fragen. Und das ist halt die Befragung. Und wenn man antworten kann, wird dein
Grab —also so glaubt man’s — ein Teil vom Paradies, also sehr schon. Und wenn du das
nicht beantworten kannst, weil du ein schlechter Mensch warst, dann wird das halt ein
Ort der Hélle, sagt man. Und dann gibt’s dieses Totenleben, bis der Weltuntergang
stattfindet. Und danach fingt das alles erst an (Zeynep, 19.02.2019; Anm. d. Verf.).

Mit dem Tod tritt der Mensch in einen zeitlich begrenzten Zustand zwischen diesseiti-
ger Welt (al-dunya) und dem Jenseits (al-ahira), den Zwischenraum des barzah ein, den er
im Grab verbringt (vgl. Lange, 2011). Dort wird der Mensch nach seiner Religion und sei-
nem Glauben befragt und, wie die Schiiler der achten Klasse in vorausgehendem Absatz
bereits festgestellt hatten, ein entsprechender Aufenthalt bereitet. Die frommen Mus-
lim*innen erhalten einen Vorgeschmack auf das Paradies (arab. ganna, Garten oder ‘adn,
Eden, auch gannat ‘adn, Garten Eden; firdaus, Paradies), die Ungldubigen und schweren
Siinder eine Vorschau der Hélle (arab. gahannam, im Koran auch nar, Feuer) sowie die
dortigen Torturen. Dieser Zustand endet erst mit dem Vollzug der Apokalypse, dem En-
de der diesseitigen Welt. Wihrend ich kaum detaillierte Darstellungen der im engeren
Sinne eschatologischen Sphiren von Paradies oder Holle dokumentieren konnte, fithr-
ten verschiedene Akteur*innen jene erste Station nach dem Tod genauer aus. Es ist an-
zunehmen, dass das Ereignis von grofRer personlicher Relevanz ist, da es einerseits jenen
Zustand darstellt, dem man als Lebende*r am nichsten ist, andererseits erhilt man hier
zugleich einen direkten Eindruck des géttlichen Urteils und seiner Konsequenzen, denn
im barzah wird gewissermaflen eine Briicke ins Paradies respektive der Holle geschlagen.
Nach der emotionalen Einstellung gegeniiber diesem Narrativ gefragt, gab Zeynep sich
gelassen, denn sie war sich sicher, eine gute Muslimin zu sein und vertraute hinsichtlich
ihrer kleinen Stinden auf die Barmherzigkeit Allahs, iiber diese hinwegzusehen.

Auch in den Vortrigen, die im Jahr 2012 im salafistischen Verein ‘Ilm e.V. gehalten
wurden und deren Aufzeichnungen die Salafis online archiviert hatten, wurde das Leben
nach dem Tod thematisiert. So widmete der>Bosniers, die theologische Autoritit des Ver-
eins, drei von insgesamt 39 Vortrigen der apokalyptischen Kreatur des Daddschal, zwei
dem Tag des Gerichts und einen der Welt nach dem Tod. In letztgenanntem vermittelte der
Prediger plastisch die Geschehnisse, welche sich vom Zeitpunkt des Todes an vollziehen
und die sich fiir Gliubige und Ungliubige bzw. schwere Stinder*innen gravierend un-
terscheiden.

Das Grab ist die erste Station. Hier sieht man schon, wie dein letztendlicher Ausgang
sein wird. [...] Was sagt Allah in Sure al-Mu’minun in Vers 99 und 100? sWenn dann
der Tod zu einem von ihnen kommt, was dann? Dann sagt der Sterbende: >Mein Herr,
bringt mich zurlick, auf dass ich rechtschaffen handele in dem, was ich hinterlassen
habe.cUnd was sagt Allah?>Keineswegs!< Deswegen missen wir oft an die *ahira [das
Jenseits] und den Tod denken, weil das auch eine Tat von den Salaf war, dass sie oft an

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [

205


https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

den Tod gedacht haben. Und dann wirst du nur mit deinen Taten im Grab allein sein
(Transkript, 11.05.2012; Anm. d. Verf.).

Wie der Prediger hier ausfithrt, vergeht mit dem Tod alles Weltliche und die Verstorbe-
nen werden ausschlieflich an ihren Taten im Diesseits gemessen. Die Praxis des Todes-
gedenkens und die Vergegenwirtigung der eschatologischen Narrative hat, wie der Pre-
diger betont, in der Salafi-Glaubenslehre eine besondere Bedeutung fiir die Motivation
konsequenten religiosen Handelns.

Die Seele fingt an, in das Jenseits iberzugehen. Dann kommen bei den mu’minun
[Claubigen] Engel mit weifden Gesichtern aus dem Himmel, welche so aussehen wie
die Sonne, und bringen ihm die kafan [Leichentiicher] und einige der huniids [Diifte]
des Paradieses. Sie setzen sich vor seine Augen und dann kommt der Engel des Todes
und sagt: >Oh, gute Seele, komm fiir die Vergebung und das Wohlgefallen Allahs her-
aus!«Und stell dir vor, du bist am Sterben und horst das. Das ist die beste Nachricht,
die du kriegen kannst, weil du weifdt, alles, was du gemacht hast, war haqq [Wahrheit].
Sein Grab wird ausgeweitet, so weit sein Auge reicht. So weit du gucken kannst, wirst
du Platz haben. Und so wirst du bleiben bis zum Tag des Gerichts. Und er ‘alayhi
s-salatu wa-s-salam sagte: >So wird ein Mann mit schénem GCesicht, guter Kleidung
und angenehmen Ceruch zu ihm kommen, welcher sagen wird: »Freue dich Gber
die Botschaft. Freue dich iiber das Wohlgefallen Allahs und tiber Garten, in denen es
ewigen Segen gibt.«[...] duwirst trotzdem sagen:>Wer bist du?<Und dieser Mann wird
sagen:>lch bin deine guten Taten!< Deswegen, wenn ihr wollt, dass dies auf euch und
auf mich und auf uns alle zutrifft, dann missen wir auch dementsprechend handeln
(Transkript, 11.05.2012; Anm. d. Verf.).

Der Prediger stellt wiederholt eine direkte Verbindung zwischen den Taten seiner Zuho-
rer*innen und den beschriebenen Geschehnissen her, und argumentiert implizit, dass,
solle die dargestellte positive Aussicht nicht genug Handlungsmotivation darstellen, die
Vermeidung des im Folgenden Geschilderten es sicher sein werde, denn auch Muslim*in-
nen seien hiervor nicht gefeit.

In einer Uberlieferung sagt der Prophet salld Liahu ‘alayhi wa-sallam: >Was den kéfir an-
geht..<Und in einer:>Was den fagir [der Schamlose], das heifit den ibertretenden Siin-
der, angeht, so ist es wie folgt: Wenn er diese Welt verldsst und das Jenseits betritt, so
kommen finstere und harte Engel aus dem Himmel zu ihm herab. Sie bringen ein Trau-
ertuch aus der Holle mit. Sie setzen sich, soweit das Auge reicht, um ihn herum und
dann kommt der Engel des Todes und setzt sich neben seinem Kopf. Und er wird ihm
sagen: »Oh, bose Seele, komm fiir die Wut und den Zorn Allahs heraus. [...]J«. Und er
‘alayhi s-salatu wa-s-salam sagte: >Die Seele wird mit solch einer Schwierigkeit aus sei-
nem Korper gezogen, wie man mit einer Heugabel durch nasse Wolle kimmt. Und die
ganzen Venen und Sehnen werden mit rausgerissen. Es wird so stinken wie der fauligs-
te Kadaver. [...] Sie werden die Seele emporheben, bis sie den ersten Himmel erreicht
haben. Sie werden darum bitten, dass er gedffnet wird. Und er wird nicht geoffnet. [...]
Und es 6ffnetsich ein Tor der Holle«. Und der Prophetsalla Llahu ‘alayhi wa-sallam sagte:
>Also wird einiges ihrer Hitze und ihres Giftes und ihres Gestanks ihn erreichen. Und
sein Grab wird zusammengedriickt, bis seine Rippen zusammengequetscht sind [...].

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

Dann wird zuihm ein Mann mit hdsslichem Gesicht, schlechter Kleidung und fauligem
Geruch kommen. Er wird sprechen: »Ich bringe dir schlechte Nachrichten. Dies ist dein
Tag, derdirversprochen wurde.«Die Seele des Verstorbenen wird sagen: >Wer bist du?«
Er wird sagen: slch bin deine schlechten Taten. Moge Allah es dir mit Bosem vergel-
ten.«Dann kommtjemand und man weif nicht, ob das ein Engel, ein Mensch oder ein
Tier ist.. wird zu ihm geschickt, der ist blind, taub und stumm. Er sieht nichts, er hort
nichts, er kann nicht reden. Man kann nichts mit ihm kommunizieren. Und in seiner
Hand trigt er einen Eisenstab. [...] Er wird den Verstorbenen so lange damit schlagen,
bis er zu Staub zerfallt. Dann wird Allah ihn wiederherstellen und er wird ihn wieder
schlagen. Und dieser Hadit ist sahih [authentisch] und er ist einer, der die ‘aqabu I-qabr,
der die Strafen im Grab am besten beschreibt. [...]. Und diese Dinge werden real sein.
Und das wird vorbereitet sowohl fiir die Juden, die Christen, die Hindus und alle ande-
ren Nicht-Muslime (Transkript, 11.05.2012; Anm. d. Verf.).

Der Vortrag des Salafi, der durch den Verweis auf einen authentischen Hadith die Au-
thentizitit des Erzihlten betont, ist gespickt mit explizit ausformulierten Grausamkei-
ten. Er vermittelt die unzweifelhafte Gewissheit, dass allen Nicht-Muslim*innen dieses
Schicksal garantiert ist, doch auch kein*e Muslim*in diirfe sich lediglich aufgrund der
formellen Religionszugehdrigkeit sicher wihnen, denn die Rettung finde man nur auf
dem Wege der frommen Altvorderen:

Und ich denke, wir, die wir hier sitzen, sind schon diejenigen, die sich dazu zdhlen kon-
nen, dass sie viele Sachen begreifen. Das heifst, dass es eine ahira gibt, dass wir dafiir
arbeiten. Aber trotzdem sehe ich bei uns und bei mir selber auch, dass wir doch es ir-
gendwie nicht begriffen haben. Weil wir die Taten letztendlich nicht umsetzen, wie
wir sie kennen von den Salaf. Hattet ihr denn nicht begriffen? Das ist die Holle, die
euch stetsangedrohtwurde. Ihrsolltihr heute ausgesetzt sein dafiir, dass ihrunglaubig
wart. Und dann wird Allah Menschen voneinander trennen und sie klar in jene Gruppe
unterscheiden (Transkript, 27.01.2012).

Diese Passage zeigt ein gingiges Motiv des salafistischen Uberlegenheitsanspruches:
die Uberzeugung, die »errettete Gruppe« (al-firqa an-nagiya) zu sein. Sie geht auf einen
Hadith zuriick, der sich beispielsweise bei at-Tirmidhi (Nr. 2641) findet und nach dem
der Prophet sagte, dass sich die Umma in 73 Gruppen spalten wird (vgl. Jaraba, 2020:
46). Die Gefihrten fragten darauthin, welche Gruppe die errettete sein werde. Der Pro-
phet wiederum antwortete, es sei jene, die ihm und den Sahaba folgen wiirden (ebd.).
Wihrend dieser Hadith durchaus unterschiedlich rezipiert wird, interpretieren die
Salafis ihn iiberwiegend exklusivistisch und wenden ihn auch gegen andere salafistische
Stromungen — bekannt ist er indes den meisten Muslim*innen.” Im Vergleich zum Un-

17 Ein Beleg hierfir findet sich im Vergleich zweier Fatwas deutschsprachiger islamistischer Web-
sites. Auf der explizit salafistischen Website islamfatwa.de betont der saudische GrofRgelehrte
Schaykh Salih al-Fawzan (geb. 1935): »Salafiyyah ist die gerettete Gruppe, und sie ist >Ahlus-Sun-
nah wal-Jama“ah«. Sie ist keine Gruppe wie die anderen >Partei-Gruppeng, die sich einer >Parteic
zuschreiben. Es ist die Jama“ah, die auf der Sunnah und der Diin [Religion] ist« (al-Fawzan, Salfi-
yya — Eine Gruppe wie die anderen Gruppen? 0.D.; Anm. d. Verf.). Wie in einer Fufinote erlautert
wird, meint der Scheikh mit>Partei-Gruppen«die klassischen theologischen Strémungen der »Mu-

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [

207


https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

terricht in der Al-Tagwa Moschee unterscheiden sich die Vortrige der Salafis zuvorderst
durch den konsequenten Bezug auf Quellen, wie Koranverse oder Hadithe, jedoch kaum
im Hinblick auf die explizite furchterregende Bildsprache, wie das folgende Beispiel
zeigt.

In der Al-Tagwa Moschee besuchte ich den Unterricht einer gemischtgeschlecht-
lichen Gruppe Zehn- bis Vierzehnjihriger bei Raschid, einem jener jungen Akade-
miker*innen, die zur Jahrtausendwende aus Marokko nach Deutschland gekommen
waren. Raschid hatte in der Heimat die Koranschule besucht und war weder Theologe
noch Lehrer. Er gestaltete seinen Unterricht, in dem auch seine 12-jahrige Tochter
und die Kinder zweier weiterer Hilfslehrer saflen, in der Regel wenig strukturiert und
bediente sich nur selten medialer Hilfsmittel wie Arbeitsblittern, Biichern oder Prisen-
tationen. Stattdessen trug er zumeist frei die von ihm memorierten Geschichten vor,
wie etwa jene der Befreiung von Yadschusch und Madschusch, die zu den grofRen Zei-
chen der Apokalypse gezihlt wird, derart katastrophalen Ereignissen, die zu ignorieren
unméglich seien (Cook, 2013).”® Die mythischen Gestalten Yadschusch und Madschusch
wurden laut Koran von einer kéniglichen Gestalt namens Dhu [-Qarnain (»der mit
den zwei Hornern«) hinter einer metallischen Mauer eingesperrt (Cook, 2013).” Ein

tazila, Asch”ari’s, Murjiah usw. als auch die der heutigen Zeit wie: lkwan al-Muslimun, Jama“at
ul-Tabligh, Hizbut-Tahrir, Jama“atul-Jihad, al-Qutubiyyah, al-Sururiyyah usw« (al-Fawzan, 0.].). Er
schliefft also nicht nur die Muslimbruderschaft, die Tablighi Jamaat oder die Hizb ut-Tahrir aus,
sondern auch andere salafistische Gruppen wie die politisch-salafistischen Sururis oder die Dschi-
hadisten, (vgl. Kapitel IV.2). Scheikh al-Fawzan vertritt folglich ein extrem exklusivistisches Ver-
standnis des Hadith. Als Vergleich kann eine ebenfalls islamistische Website der in Deutschland
verbotenen islamistischen Partei Hizb ut-Tahrir herangezogen werden, auf welcher der oberste
Fihrer der Bewegung, der palédstinensische Islamgelehrte Ata bin Khalil Abu al-Raschtah (geb.
1943) den Hadith auf eine andere Weise erlautert: »Die islamischen Gruppierungen und Bewe-
gungen, die in unserer heutigen Zeit titig sind, wie Hizb-ut-Tahrir, die Muslimbruder, die gama at
at-tablig, die dschihadistischen und salafistischen Gruppierungen und andere, sie alle geh6ren mit
der Erlaubnis Allahs ebenso zur geretteten Gruppe, da sie zu den Anhdngern des Propheten Mu-
hammad(s) zihlen, die sich zum islamischen Uberzeugungsfundament sowie zu den definitiven
Inhalten und Evidenzen des Islam bekennen... Die vorhandenen Meinungsunterschiede zwischen
ihnen schliefien sie ebenso wenig aus dem Islam aus. Daher ist es unzuldssig, wenn irgendeine
Gruppierung aus der islamischen Umma aufgrund dieses ehrwiirdigen Hadithes behauptet, dass
sie die gerettete Gruppe und Gemeinschaft sei« (Abu al-Raschtah, 29.01.2021). Der Fiihrer der Be-
wegung, welche die Errichtung eine weltweiten Kalifats anstrebt, richtet sich mit einem inklusi-
vistischen Verstandnis des Hadith also explizit gegen das salafistische Verstindnis der erretteten
Gruppe.

18  Hinsichtlich der Chronologie des Untergangs (2) lassen die islamischen Quellen keinen verlass-
lichen Schluss zu, verweisen aber auf grofie und kleine Zeichen der Apokalypse. Zu den kleinen
Zeichen zahlen moralische, soziale, politische oder die Umwelt betreffende Ereignisse ebenso wie
kosmische Phdnomene, die dramatisch und katastrophal genug sind, um irreversibel den Weg in
den Weltuntergang zu bereiten (Cook 2007a: Abs. 2). Klassische Gelehrte sehen viele von ihnen
bereits eingetreten und beanspruchen Glaubwirdigkeit durch ihre Beweisfiihrung, der Prophet
habe ex ante bereits von betreffenden Ceschehnissen gewusst (ebd.). Die Anzahl der kleinen Zei-
chen wird von manchen Autoritdten mit bis zu 150 angegeben, wihrend andere deutlich kleinere
Zahlen nennen (ebd.).

19 Historisch wird jener Dhu [-Qarnain von manchen mit Alexander dem Grof3en (Cook 2012b) iden-
tifiziert.

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

fremdes Volk hatte diesen um Hilfe gebeten: »Sie sagten: >Oh Dul-Qarnain, Y2gug und
Magug stiften Unheil auf der Erde. Sollen wir dir eine Gebithr dafiir aussetzen, dass
du zwischen uns und ihnen eine Sperrmauer errichtest?« (18/94). Uber die Natur von
Yadschusch und Madschusch herrscht Uneinigkeit; sie werden mal als Menschen, mal
als monstrése Kreaturen beschrieben.*® Letztere Darstellung begegnete mir auch im
Feldforschungsort:

Raschid: »Allah sw.t. sagt im Koran, bevor die Welt zu Ende geht, kommt ein Paar Krea-
turen, die haben lange Schwinze, sind stark, die haben Zdhne, sind hasslich. Und (iber-
all, wenn die z.B. an einem Wald vorbeigehen, fressen sie alles, und wenn die an einem
Seevorbeigehen, trinken sie den aus. Der Mensch wird dagegen machtlos sein, ne!? Die
werden Riesenchaos auf der Welt anrichten, bis die Menschen zur ahira d.h. zu Allah
gehen. Die Menschen werden Mangel an Essen, an Wasser haben, alle Infrastruktur
wird kaputtgehen und so. Die bitten nur Allah,>Oh Allah... rette uns vor diesen Kreatu-
ren. Allah sw.t. was wird der machen? Der wird die toten...«

Schiilerin: »Der schickt kleine Wirmer so...«

Raschid: »Genau! Das ist Allah s.w.t. der wird Wiirmer in ihre Ohren machen und die
verursachen so Schmerzen, dass die durch diese Wiirmer...«

Schiilerin: »Platzen!«

Raschid: »Platzen! Das heifdt, wo die sterben. Jetzt haben die Menschen ein Problem.
Verwesung tberall. Wie wird das entsorgt? Was macht Allah s.w.t.? Der schickt so vie-
le Vogel, die nehmen diese Kreaturen und schmeifien die weg. Die Kreaturen wurden
entsorgt, aber deren Blut und diese Maden und die ganze Dings wirdimmer noch...d.h.
die Welt wird stinken bis zum geht nicht mehr. Was schickt Allah s.w.t.? Starken Regen!
Der wird die ganze Welt nochmal waschen, bis die Menschen wieder rein sind« (Prot.
13.01.2019).

Raschid erzihlte Geschichten in der Regel aus dem Stegreif und iiberaus ausdrucks-
stark. Er rahmte seine Darstellung des Erscheinens der beiden apokalyptischen Figuren
zwar als Zeichen des Weltuntergangs, stellte diesen aber weder als kurz bevorstehend
dar, noch zog er eine Verbindung zu zeitnahen Ereignissen, baute also den Kindern ge-
geniiber keine direkte Drohkulisse auf. Zwar lassen sich diese Geschehnisse nicht durch
die eigenen Taten im Diesseits beeinflussen, doch miissen derartige Erzihlungen im-
mer auch als Demonstration der GrofRe Allahs verstanden werden, der gegeniiber doch
die guten Taten als zentraler Gradmesser in den Blick geraten. Raschid nimmt diesem
Bedrohungsszenario jedoch die Unmittelbarkeit und mildert es insofern ab, als er eine
chronologisch distanzierte bzw. unbestimmte Erzihlerperspektive einnimmt, da er kei-
ne Nahbeziige zu aktuellen apokalyptischen Zeichen herstellt. Raschid schien sich im

20  Yadschusch und Madschusch gelten als islamische Entsprechungen der apokalyptischen Figuren
Cog und Magog in der hebriischen Bibel und dem Neuen Testament, die am Jiingsten Tage ge-
meinsam mit dem Satan in den Kampf ziehen werden (Of. 20, 8). Wahrend sie in der Encyclopedia
of Islam als »two subhuman peoples« (Cook, 2012) bezeichnet werden, verweist beispielsweise is-
lamweb.net auf einen Hadith bei Buchari und Muslim, demzufolge es sich um zwei »populated
nations« handele, die von der Nachkommenschaft Adams, also Menschen seien (islamweb.net,
Fatwa 81773, 2000). Auch ein anderer Blog betont, dass es sich nicht um Monster oder Dinosaurier
handele (Quran Academy, 2017).

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [

209


https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Glauben an die Zeichen des Jiingsten Tages und ihrer eines Science-Fiction Films wiirdi-
gen Manifestationen selbst bestirken zu miissen, als er abschliefend zogernd feststellte:
»Aber jeder Muslim glaubt an sowas. Ende der Welt... wie das wird... wie das wird. Aufje-
den Fall« (Prot. 13.01.2019).

Am Ende einer Reihe weiterer apokalyptischer Geschehnisse erscheint schliellich
die monstrése Kreatur des Daddschal, der gewissermaflen den Antichristen des Islam
darstellt und das Schicksal der Welt besiegelt.” Eine begrenzte Anzahl von Muslim*in-
nen tritt dem Daddschal in einer letzten Schlacht entgegen. Auf der Schwelle zur tota-
len Vernichtung, wird ihnen himmlische Hilfe herabgesandt;‘Isa ibn Maryam (Jesus) er-
scheint und besiegt den Dimon (Cook, 2012). Israfil, der Engel des Todes, st6f3t in sein
Horn und leitet so (3) den Tag des Gerichts (yaum al-qiyama) ein.

2.2 Eine Tiir zum Paradies

Der US-amerikanische Religionswissenschaftler David B. Cook betont, dass die Funk-
tion aller apokalyptischen Motive sei, »...to influence a mass audience, driven by terror,
to move towards significant spiritual change, lest the events described come to pass«
(2007a: Abs.1). Insofern kann die Vermittlung der beobachteten und dokumentierten
mythischen Erzihlungen, soweit sie mit einem Appell nach gutem islamischen Verhal-
ten einhergeht, auch mit dem Stichwort der Angstpidagogik verstanden werden. Diese
ist ebenso wenig exklusives Merkmal der Erziehungsmethodik eines spezifischen isla-
mistischen Spektrums wie des Islam an sich, sondern findet sich in allen religidsen wie
auch in nicht religidsen Erziehungszusammenhingen (Nordbruch, 2020). Der Islam-
wissenschaftler und padagogische Praktiker Gétz Nordbruch verweist beispielsweise

21 Der Daddschal (Betriiger) ist nicht koranischen Ursprungs, wird aber in apokalyptischen Abhand-
lungen und verschiedenen Hadithen erwahnt und ist eines der groRen Zeichen der Apokalypse.
Der Daddschal wird oft als jidisch dargestellt und zwischen monstrés und lacherlich changierend
beschrieben, weiter sei er von iibermenschlicher Statur und reite auf einem Esel von proportiona-
ler GrofRe (Cook, 2012). Er wird als auf einem Auge blind oder eindugig portratiert und auf seiner
Stirn steht das Wort kafir (Unglaubiger) geschrieben. Hinsichtlich seiner Menschlichkeit herrscht
unter den Celehrten Uneinigkeit. Es heif’t er verfiihre seine Gefolgschaft durch Wundertaten ana-
log zu denen Jesu (‘Isa ibn Maryam) wie der Heilung Kranker, der Auferweckung der Toten, der Er-
schaffung von Nahrung oder dem Anhalten der Sonne (ebd.). Heutzutage werden ihm bisweilen
in verschworungstheoretischer Manier technische und medizinische Fortschritte oder auch MaR-
nahmen zur Eindimmung der Corona-Pandemie zugeschrieben, durch die er die Menschheit zu
kontrollieren versuche. Ein Beispiel findet sich auf der Website tauhid.net: »VorJahren konnte man
also bereits den Menschen mit Hilfe von Nanotechnologie beeinflussen. Und nun werden Impfun-
gen verpflichtend wahrend gleichzeitig weltweit der 5G-Ausbau vorangetrieben wird. Man sollte
eins und eins zusammenzihlen! Dajjal will uns in sein Internet of Things integrieren, um damit
absolute Macht zu gewinnen. Wie genau er das technisch anstellt, wissen wir nicht, aber wir diir-
fen annehmen, dass Impfungen, und wahrscheinlich auch Swab-Tests ein Mittel dazu sind. Auch
wissen wir nicht, wie weit er uns dann an der Angel hat und beeinflussen kann, ob wir véllig wil-
lenlose Cyborgs werden oder doch noch freien Willen ausiiben kénnen und vielleicht nur einen
ID-Tag zur Ortung verpasst bekommen. Aber die Prophezeiungen lassen Schlimmes ahnen!« (Tau-
hid.net, 0.D.: Abs. 4). Die Website lasst sich nicht leicht verorten, doch scheint der deutsche und in
Jordanien lebende Konvertit Abdullah Bubenheim mafigeblich fiir die inhaltliche Ausgestaltung
verantwortlich zu sein.

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

auf die Rolle von Kindermirchen wie dem Struwwelpeter (Hoffmann, 1845) (ebd.). Die
Angstpidagogik oder populirwissenschaftlich auch »Schwarze Pidagogik« (Ruthscky,
1977) ist ein repressiver Erziehungsansatz, welcher dem »..modernen Erziehungsideal
einer Erziehung zu Selbststindigkeit und Freiheit«, und insofern den Prinzipien staats-
biirgerlicher Bildung (ebd.) diametral entgegensteht.** Sie ist »darauf ausgerichtet [...],
den Willen eines Kindes zu brechen und es mit Hilfe offener oder verborgener Macht-
ausitbung, Manipulation und Erpressung zum gehorsamen Menschen zu machenc
(Stangl, 2021: Abs. 2). Oder wie der evangelische Theologe Werner H. Ritter pointiert:
»Drohbotschaft statt Frohbotschaft.« (Ritter, 2010: 315). Im islamischen Kontext steht
hiufig die Mahnung zur Einhaltung religiéser Praxis d.h. von Geboten wie dem Gebet,
den Speisevorschriften oder der vorehelichen sexuellen Enthaltsamkeit im Zentrum.

Zahlreiche Gesprachspartner*innen bestitigten mir, dass religiose Erziehung sich
nach wie vor der Angstpidagogik bediene. Bisweilen wird diese aber weniger durch die
Eltern oder Imame, als vielmehr durch die Peer Group praktiziert, wie mir die fiinfzehn-
jahrige Meryem aus dem Milli Goriig-Umfeld erzihlte. Sie berichtete mir am Goethe-
Gymnasium von dem Stress, den der Fokus auf das Jenseits verursachen kénne. Mery-
em hatte sich in der zehnten Klasse auf ihr hafizlik, das Auswendiglernen des Korans
konzentriert und ihre schulischen Leistungen derart vernachlissigt, dass der Weg zum
Abitur in Frage stand. Nach dem Grund fiir ihren zunehmend stirkeren Fokus auf die re-
ligiése Praxis gefragt antwortete Meryem: »Also durch mein Umfeld...ja und halt in der
Moschee haben die so immer so Sachen geredet. Danach dachte ich mir so, ja ich muss
auch sowerden. Habe ich mich so selbst motiviert« (Meryem19.03.2019). Das Umfeld war
die Jugendgruppe einer Milli Goriig-Moschee, wie sie in Kapitel I1.3 beschrieben wurde.
Als die Mutter schliefSlich damit drohte, sie aus dem Koran-Kurs zu nehmen, bemiihte
Meryem sich auch um ihre schulischen Leistungen, was jedoch derartigen Stress verur-
sachthabe, dass sie eine Gastritis entwickelte und ihr hafizhik beendete. Die Bemithungen
fiir eine gute Existenz im Jenseits fithrten also zur Vernachlissigung der Schiler*innen-
pflichten im Diesseits, und der Versuch, beiden Anforderungen gleichermafen gerecht
zu werden, letztlich zur stressbedingten Erkrankung.

Wihrend Zeynep in der Einleitung des Fallbeispiels sich in der Uberzeugung, Gott
vergebe ihr die kleinen Siinden und grofRe vermeide sie, gelassen zeigte, illustriert das
Beispiel Meryems das destruktive Potenzial, das aus der Besorgnis um das eigene jen-
seitige Schicksal resultieren kann. Die Schiiler*innen des oben zitierten IRU-Kurses am
Goethe-Gymnasium sahen sich indessen erstmals mit dem Tod eines bekannten nicht-
muslimischen Mitschiilers konfrontiert und standen nun vor einem Dilemma, denn ob-
gleich der Verstorbene als netter und guter Mensch erinnert wurde, sah die Glaubensleh-
re fiir ihn, wie fiir alle Unglaubigen, d.h. nicht Muslim*innen das Héllenfeuer vor. Diese

22 Der Begriff der>Schwarzen Padagogik< geht auf die Essayistin Katarina Rutschky zuriick, die ihn
mit ihrem 1977 verdffentlichten Buch Schwarze Pidagogik. Quellen zur Naturgeschichte der biirgerli-
chen Erziehung pragte. Er wurde sukzessive im padagogischen Diskurs des deutschen Sprachraums
rezipiert. Indes wird zunehmend erkannt und kritisiert (vgl. Schwarze Schafe eV., 2024), dass in
der deutschen Alltagssprache die Farbe Schwarz mit vielfachen negativen Eigenschaften konno-
tiertist (z.B.>Schwarzfahrens,>Schwarzes Schaf<), was Rassismen produziert bzw. reproduziert. Ich
verwende daher den Begriff der Angstpadagogik.

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Uberzeugung wurde in allen von mir beobachteten islamischen Bildungskontexten mehr
oderweniger explizit vermittelt. Die gingige Meinung ist hernach, dass jedes moralische
Verhalten, jede gute Tat nichtig sei, wenn das betreffende Individuum sich nicht Allah
verschrieben, also den Islam angenommen habe. Der Islamlehrer Mohammed Mutlu,
der sich als Vertreter eines zivilen Islam versteht und Verfechter des maqasid as-sari‘a-
Ansatzes (Zwecke der Scharia) ist, versuchte den Schiiler*innen eine islamisch fundier-
te Argumentation aufzuzeigen, die dem verstorbenen nicht-muslimischen Schiiler eine
rettende Moglichkeit eréffnen sollte. Er stiitzte sich dazu auf einen der wohl grofiten Ge-
lehrten der islamischen Geschichte:

Manche Celehrte, wie zum Beispiel Imam Ghazali, schon mal gehért? Imam Ghazali?
(Gerede im Hintergrund) Nicht? Das ist ein ganz groRer Gelehrter. Der ist um 1111 gestor-
ben. [..] also der hat vor knapp tausend Jahren gelebt. Er hat sich mit diesem Thema
sehrintensiv beschaftigt. [..] Was passiert mitden Menschen, zudenen nicht die Wahr-
heit kommt? Und er hat gesagt, dass eben Menschen, zu denen nicht die Wahrheit ge-
kommen ist, kein Prophet gekommen ist, dass die nicht diese Verantwortung haben.
Und er hatauch gesagt, dass Christen und Juden, letztendlichja an einen Gott glauben,
auch wenn es vielleichtislamisch betrachtet die falsche Artist zu glauben. Sie glauben
vielleicht nicht auf die islamische Art an diesen einen Gott, dass man sagt, es gibt nur
einen Gott, sondern im Christentum gibt’s ja die Trinitat. Im Islam heifst es ja, dass die
Trinitat die falsche Art ist, an Gott zu glauben. Aber da ist ein Glaube vorhanden. Und
dass es deswegen sein kann — nicht sein muss — dass Allah diesen Glauben auch ak-
zeptiert. [..] Man glaubt an einen Gott oder an die Trinitat. Das ist ja auch verbunden
miteinem Gott. Man sagtja..man sprichtjavon Monotheismus, Ein-Gott-Glauben. Der
Claube an das Jenseits ist da, Glaube an Propheten ist da, Glaube an die Engel ist da,
Claube an das Schicksal istda und Glaube an die Biicher istja auch da. Also all das, wor-
an die Muslime glauben bei diesen sechs Glaubensgrundlagen, daran glaubt eigent-
lich auch ein Christ und auch ein Jude, nur auf eine etwas andere Art und Weise. Und
deswegen sagen manche Gelehrte, dass eben auch dieser Glaube einen retten kann
und dass man deswegen niemals sagen sollte: Ja, der ist in die Holle gekommen, der
ist ein Unglaubiger. Wir wissen jetzt zum Beispiel bei [..., dem verstorbenen Schiiler]
nicht, woran er geglaubt hat und woran nicht. Und deswegen sollte man immer zumin-
dest gedanklich die Méglichkeit offenhalten, dass letztendlich Allah iiber die Rettung
bestimmen wird und eben die Herzen der Menschen kennt. Und ja, ist eine schwieri-
ge Thematik. Wie gesagt, das ist die klassische Meinung, die werdet ihr zu 90 Prozent
berall horen: Wer kein Muslim ist, der hat auch keine Chance zur Rettung. Aber das
ist keine einfache Sache« (Protokoll, 04.12.2018, Anm. d. Verf.).

Mit dem Verweis auf die theologische Auseinandersetzung des klassischen GroRgelehr-
ten Al-Ghazali mit dem Thema stellte sich der Religionslehrer wiederum auf die >Schul-
tern eines Riesen<, wodurch seine Argumentation groftmogliches Gewicht beanspruch-
te. Al-Ghazali hatte ausgehend von Sure 17/15, in der es heiflt »Wir strafen nicht eher,
bis Wir einen Gesandten geschickt habenc, die Position entwickelt, dass dieser Vers ers-
tens Juden und Christen betreffe und zweitens, diese gerettet werden kénnen, sofern sie
nicht umfassend und authentisch iiber die Offenbarung des Propheten informiert wor-
den seien. Der Religionshistoriker und Theologe Gabriel Said Reynolds sieht das Problem
der hegemonialen Perspektive in ihrem eingeschrinkten Blick auf die géttliche Souve-

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

rinitit (Reynolds, 19.03.2020: Abs. 4). »It denies God’s ability to find goodness, even ho-
liness, in those who do not practice Islam. The Qur'an, by contrast, gives God consider-
able freedom to judge as He pleases. The Qur’an repeatedly insists that God has the right
to punish, or forgive, whomever He wills« (ebd.). Hernach kénne niemand fiir das, was
Reynolds mit einem Begriff der katholischen Theologie als »invincible ignorance« (ebd.:
Abs. 7) bezeichnet, bestraft werden. Im Fortgang seiner Argumentation formulierte der
Religionslehrer Mohammed Mutlu vorsichtig genau diese Position:

Das istja auch eine Aussage, Allah vorzusagen, was er zu tun hat. Wenn man sagt:>Ja,
jeder der als nicht-Muslim stirbt, kommtin die Holle«<. Dann bestimmt man iber Allah,
was er machen soll. Aber das darf ein Muslim auch nicht machen. Deswegen lieber vor-
sichtig sein und sagen:>Allghu *a‘lam«. Also Allah weif es am besten, und versuchen fiir
sich selbst, seinen eigenen Glauben aufrecht zu erhalten, zu stirken. Wenn wir daran
glauben, dass der Islam eine gute Religion, eine barmherzige Religion ist, dann muss
ja auch Gott ein barmherziger sein. Und dazu miissen Optionen und Méglichkeiten
offengehalten werden. Diese Optionen werden ja durch dieses klassische Verstandnis
geschlossen. Die einzige Option ist der Glaube, wie es der Islam vorschreibt. Aber wenn
man sich die Meinungen mancher Gelehrter anschaut, dann sind mehrere Optionen
da.. ’Allahu *a‘lam (ebd.).

»Gott weifd es am besten!l< Mit dieser Antwort des Islamlehrers auf die Frage der Schii-
ler*innen, ob ihr verstorbener nicht-muslimischer Mitschiiler in die Hélle komme, erhob
er die gottliche Souverinitit iiber die Mehrheitsmeinung der traditionellen Gelehrten-
schaft und stiitzte sich dazu auf Al-Ghazali, eine der grofRten Autorititen des sunniti-
schen Islam. Diese Position steht laut Mutlu auf ebenso stabilem islamischem Funda-
ment wie die Darstellungen der Holle, gibt Gott sich doch selbst im Koran die Freiheit zu
richten, zu strafen und zu vergeben, wie immer er es fiir richtig hilt. So bezog sich der
Lehrer etwa auf Sure 2/105: »Aber Allah zeichnet mit Seinem Erbarmen aus, wen er will,
denn Allah besitzt grofie Huld«. Die Autoritit Al-Ghazalis wird allerdings, wie wir oben
gesehen haben (Kap. I11.4), beispielsweise von vielen Salafis in Frage gestellt und entspre-
chend weist Reynolds darauf hin, dass auch die von diesen breit rezipierten mittelalter-
lichen Gelehrten Ibn Taimiyya und dessen Schiiler Ibn Qayyim al-Dschauziyya nicht von
einer ewigen Hollenstrafe ausgingen (19.03.2020: Abs. 8). Stattdessen war Ibn Taimiy-
ya der Meinung, die Essenz der Holle sei eine therapeutische Strafe, da die gnadenvolle
Natur Gottes nicht mit ewiger Peinigung vereinbar sei (ebd.). Jeder — sowohl siindige
Muslim*innen als auch >Unglaubige« — wiirden demzufolge aus der Hélle entlassen wer-
den, sobald sie die angemessene Strafe fir ihre Siinden erhalten hitten. Dieser Punkt
bleibt unter Salafis umstritten, insbesondere, da sich hierfiir kein klarer Beleg im Ko-
ran findet (ebd.). Das Fazit "Allahu "a‘lam - >Gott weifd es am besten< erhebt die gottliche
Souverinitit auch itber koranische Darstellungen der Hélle und ihre von Menschen ver-
antworteten Ausgestaltungen und Abhandlungen. Im Angesicht des Unbehagens iiber
das drohende jenseitige Schicksal des verstorbenen nicht-muslimischen Mitschiilers er-
oftnet der Religionslehrer den Jugendlichen eine gewissermafen unantastbare Option
— welcher Gliubige wiirde schon die GroRe Allahs in Frage stellen — und dem Verstor-
benen somit gedanklich die Moglichkeit doch noch errettet zu werden. Die Situation

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [

213


https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

der dargestellten Unterrichtsstunde am Gymnasium stellte eine essenzielle Konfronta-
tion der religiésen und der staatsbiirgerlichen Ordnungen dar, in welcher die muslimi-
schen Schiller*innen aus der egalitiren Logik letzterer Kritik an der exklusivistischen
eschatologischen Tradition der im Islam hegemonialen Jenseitsvorstellungen formulier-
ten. In dem von den Schiller*innen ausgedriickten Unbehagen und in der Hoffnung auf
Rettung des Mitschiilers manifestierte sich ein moralisches Unrechtsempfinden, dass
sich, ausgehend vom Ideal der Gleichheit, gegen den Uberlegenheitsanspruch des Islam
als einzig errettete Gruppe auflehnte. Wenngleich viele der Schiiler*innen der Uberzeu-
gung waren, dass der Zugang zum Paradies Muslim*innen vorbehalten ist, provozierte
die spezifische Situation, in welcher viele von ihnen erstmals mit dem Tod eines nicht-
muslimischen (entfernten) Bekannten konfrontiert waren, ein Unrechtsempfinden und
ein Dilemma, aus welchem der Islamlehrer einen pragmatischen, doch islamisch legiti-
mierten Ausweg aufzuzeigen wusste.

3. Gewalt im Islam

Wihrend in den vorausgehenden Paragraphen ein komparativer Blick auf die Lehrin-
halte, Vermittlungs- und Aushandlungsprozesse und die Schaffung von Kompromissen
in verschiedenen islamischen Bildungsriumen in der Stadt geworfen wurde, schlief3e
ich dieses Kapitel mit einer Fallstudie, die explizit den Islamischen Religionsunterricht
(IRU) am Goethe-Gymnasium fokussiert.”® Islamische Bildung an der 6ffentlichen
Schule findet mafRgeblich in Auseinandersetzung mit Paradigmen und Erwartungen
der Mehrheitsgesellschaft statt, die durch ihre Prisenz in der Welt der 6ffentlichen Mei-
nung alle gesellschaftlichen Bereiche und Institutionen hegemonial durchdringen. Dem
Islambild in den Lindern Nordwesteuropas liegt, wie Kapitel I.1 beschrieben wurde,
eine lange Tradition der diskursiven Veranderung (othering) von Muslim*innen, d.h. ihre
Wahrnehmung, Darstellung und Markierung als »die Anderens, und somit als nicht zu-
gehorig zugrunde. Ein zentraler Topos, in dem diese Mechanismen kumulieren, ist der
pauschale und medial reproduzierte Vorwurf, dem Islam sei per se ein Gewaltpotenzial
inhidrent. Zwar sind Verbrechen des sog. Islamischen Staates und der internationale
dschihadistische Terrorismus schrecklich und nicht zu leugnen, gleichsam liegt es
auf der Hand, dass die etwa fiinf Millionen in Deutschland lebenden Muslim*innen
Gewalt kaum als obligatorische und universale Handlungsanleitung der koranischen
Botschaft auffassen. Entsprechend sieht sich auch Mohammed Mutlu, der Islamlehrer
des Goethe-Gymnasiums angehalten, den Gewaltvorwurf als einen zentralen Topos
der offentlich-medialen Islamkritik im Unterricht zu behandeln. Ich untersuche im
Folgenden die Auseinandersetzung mit dem pauschalen Gewaltvorwurf im Islamischen
Religionsunterricht und fokussiere dazu auf Schiiler*innen als Zielgruppe pidago-
gischen Handelns. Auf Grundlage eines mehrstiindigen Unterrichtsmoduls, dessen

23 Dieser Paragraph ist die Ausarbeitung des kurzen Artikels Klapp, Marcel. 2023. »Handlungsord-
nungen im Islamischen Religionsunterricht. Eine pragmatische Perspektive auf kritische Kompe-
tenzen muslimischer Schiiler*innen im Angesichtvon Islamkritik.« In: Tarek Badawia & Said Topa-
lovic (Hg.): Islamunterricht im Diskurs. Gottingen: Vandenhoek & Ruprecht. 303-318.

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

Durchfiithrung ich von November 2018 bis Januar 2019 imIslamunterricht des zehnten
Jahrgangs am Goethe-Gymnasium beobachten konnte, demonstriere ich die kritischen
Handlungskompetenzen, die seitens der Schiiler*innen eingebracht und pragmatisch
geltend gemacht werden, um sich gegeniiber dem islamkritischen Gewaltvorwurf und
der Gewaltdarstellungen der islamischen Frithgeschichte sinnhaft zu positionieren.

3.1 Die Praxisgemeinschaft des Religionsunterrichts

Die Schiiler*innen des von mir begleiteten IRU in der 10. Jahrgangsstufe des Goethe-
Gymnasiums setzen sich fast ausschliefilich aus Kindern tiirkeistimmiger Eltern zu-
sammen, von denen der iiberwiegende Teil seit der Kindheit regelmiRig eine DITIB oder
Milli Goriig-Moschee besucht. Im Vergleich zu den Islamschiiler*innen desselben Jahr-
gangs an der Hauptschule-Nord fillt bei den Gymnasialschiiler*innen auf, dass der reli-
giosen Praxis im Alltag ein hoher Stellenwert zukommt und dass solide religiése Grund-
kenntnisse bestehen. Diese manifestieren sich gelegentlich in kontroversen theologi-
schen Argumentationen und Abwigungen im Unterricht. Hinsichtlich frommer Kérper-
praktiken lisst sich ein hoher Anteil sbedeckters, also kopftuchtragender junger Frauen
ausmachen, wihrend im Kurs an der Hauptschule-Nord niemand Hidschab trigt. Dem-
gegeniiber sitzen im begleiteten Kurs am Gymnasium die Hidschabis geschlossen an ei-
ner Seite des Raumes.* Einige von ihnen sind in ihrer Freizeit in der Jugendgruppe einer
Milli Gériig-Moschee aktiv und zeigen sich sowohl im Unterricht als auch im Pausenge-
sprach dem Ethnographen gegeniiber besonders engagiert und diskussionsfreudig. Al-
le Schiiler*innen nehmen im Schuljahr 2018/19 erstmals am IRU in der Schule teil. Das
Sprechen, Nachdenken und Verhandeln tiber ihre Religion in einer muslimischen Praxis-
gemeinschaft im Kontext Schule stellt somit fiir alle Teilnehmenden ein Novum dar und
folglich eignet sich der Kurs ideal, um zu beobachten, wie das in Familie und Moschee
vermittelte Wissen im Kontext Schule zur Geltung gebracht, ausgehandelt und sinnhaft
tibersetzt wird. Der Religionslehrer Herr Mutlu wurde oben bereits vorgestellt. An dieser
Stelle sei lediglich noch einmal an die zentralen Aspekte seines Islamverstindnisses er-
innert, das seinen Unterricht motiviert. Nach einer Sozialisation im Milli Goriig-Milieu,
das er als konservativ und politisiert beschrieb, hatte er bei der Hizmet-Bewegung Fe-
thullah Giilens ein offenes und inklusives Verstindnis kennengelernt und im Anschluss
Islamische Theologie studiert. Er sah sich als Vertreter eines >zivilen Islams, sprach sich
fiir ein islamisch motiviertes gesellschaftliches Engagement aus und argumentierte ge-
gen die vermeintliche Unvereinbarkeit von Islam und demokratischen, westlichen Sys-
temen.

3.2 Das Unterrichtsmodul Gewalt im Islam

Das Unterrichtsmodul zum Thema Gewalt im Islam erstreckte sich tiber insgesamt sieben
Sitzungen von November 2018 bis Januar 2019. Herr Mutlu erdfinete die Unterrichtsrei-
he mit einem Arbeitsblatt zum Boykott der jungen muslimischen Gemeinde durch die

24  Gelegentlich verwendete Selbstbezeichnung der kopftuchtragenden Schiilerinnen, abgeleitet
vom arabischen Begriff fiir das Kopftuch (higab).

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [

215


https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Quraisch in Mekka (616—-619), in dessen Zuge das muslimische Viertel abgeriegelt wurde.
Es wird beschrieben, wie die Anhdnger*innen des Propheten diesen Boykott drei Jah-
re lang friedfertig und geduldig iiber sich ergehen liefRen (Protokoll, 16.11.2018). Nach
diesem Einstieg in das Thema zeige der Lehrer den Film Mohammed - Der Gesandte
Gottes (Akkad, 1976), einen amerikanischen Monumentalfilm, in welchem die kriegeri-
schen Auseinandersetzungen der frithen muslimischen Gemeinde im Fokus stehen.>
Der Film vermittelt eine grobe Chronologie der epischen Schlachten in der frithen isla-
mischen Historiographie und entsprechend schuf Herr Mutlu mit der Vorfithrung far
alle Schiiler*innen die gleiche Diskussionsgrundlage.f

Unter dem Eindruck des Films projizierte der Lehrer nebenstehende Folie an die
Wand (Abb. 12), auf welcher verschiedene Zitate abgebildet waren, die sich unter den
Slogans Islam ist Frieden und Islam ist gewalttitig subsumieren lassen und die der Lehrer
als Positionen einer im 6ffentlichen Diskurs ausgetragenen »Meinungsverschiedenheit«
présentierte (Protokoll, 30.11.2018). Die Schiiler*innen wurden nun gebeten, zu beiden
Positionen Belege aus dem Film zu sammeln, die anschliefdend im Unterrichtsgesprach
zusammengetragen und durch den Lehrer an der Tafel festgehalten wurden: Das Tafel-
bild zeigte ein Ergebnis von 11 zu 3 fir die Friedfertigkeit des Islam.

25  Akkad (1930—2005) war ein syrischer Filmproduzent sunnitisch-islamischen Glaubens, der seit sei-
nem 19. Lebensjahr in den USA lebte. Akkad unternahm grofie Anstrengungen, einen islamisch
legitimierten Spielfilm Gber das Leben des Propheten zu drehen, stief aber auf erbitterten Wi-
derstand der Konstituierenden Versammlung der Islamischen Weltliga (Rabitat al- ‘Alam al-Islam),
einer1962 in Mekka gegriindeten panislamischen Organisation, die stark unter saudi-arabischem
Einfluss steht (Ende, 1981: 37). Gleichwohl konnte er durch die Unterstiitzung der Gesellschaft
as-Sirka al-‘Arabiyya li-I-Intdg die von den Regierungen Libyens, Kuwaits, Marokkos und Bahrains
finanziert wurde, die Produktion eines Films mit dem Titel Muhammad, rasul Allah umsetzen (ebd.:
39). Zwar erlangte Akkad auch die Unterstitzung einiger grofer Schriftsteller und Gelehrter, doch
blieb auch die einflussreiche al-Azhar Universitit in Kairo seinem Vorhaben gegenuber kritisch.
Die Vorfithrungen in der islamischen Welt wurden von teils erheblichen Kontroversen begleitet
(ebd.). Akkad starb 2005 bei einem Bombenanschlagin derjordanischen Hauptstadt Amman (The
Associated Press, 2005).

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen 217

Abbildung 12: Vom Lehrer projizierte Folie zu Positionen einer Mei-
nungsverschiedenheit (Quelle: Islamlehrer des Gymnasiums).

In einem Unterrichtsgesprich wurde nun gemeinsam die Leitfrage fiir das gesamte
Modul entwickelt und von Herrn Mutlu an der Tafel festgehalten:>Inwiefern ist der Islam
gewalttitig?« Die Antwort sollte in den folgenden Stunden anhand konkreter Aspekte in
Gruppen erarbeitet werden. Vier Gruppen erhielten jeweils den Auftrag, fiir die im Film
dargestellten kriegerischen Ereignisse (1) die Schlacht von Badr (624 n.Chr), (2) die Gra-
benschlacht und die ihr folgende Vernichtung der jiidischen Banu Quraiza (627 n.Chr),
(3) den Friedensvertrag von Hudaybiya (628 n. Chr.) und (4) den Einzug in Mekka (630
n. Chr.), die historische Situation zu rekonstruieren und in einer Prisentation die Be-
weggriinde des Handelns der Muslim*innen zu erdrtern. Eine weitere Gruppe widme-
te sich der Recherche sog. (5) sGewaltverse« im Koran und versuchte eine kontextuelle
Einordnung. Zur Unterstiitzung erhielten die Gruppen Arbeitsblitter mit Texten zu den

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

jeweiligen Ereignissen.*® Nach der Aufgabenverteilung fragte Herr Mutlu den Kurs, war-
um er die verschiedenen, an die Wand projizierten Positionen iiberhaupt gezeigt habe.

Schiiler A: »Vielleicht sollen wir lernen dagegen zu argumentieren?«

Herr Mutlu: »OK, ja. Das ist immer so eine Sache. Inwieweit ist es richtig, dagegen zu
argumentieren? Hat man es notig, dagegen zu argumentieren oder nicht? Aber damit
miissten wir uns auf jeden Fall beschaftigen. Cenau. Danke.«

Schiilerin B: »Also ich wollt’ dazu was sagen. Weil wenn man z.B. ne Frage oder so was
gestellt bekommt und da kann man ja meistens nicht drauf antworten, also ist ja im-
mer unterschiedlich und damitwir haltauch ne Antwort haben« (Protokoll, 27.11.2018).

Sprachlosigkeit manifestierte sich im Unterricht beispielsweise durch die Verwendung
tiirkischer religioser Termini, fur die den Schiiler*innen ein entsprechendes deutsches
Vokabular fehlte. Aber auch die Erfahrung der Sprachlosigkeit angesichts pauschalisie-
render Infragestellungen war der Schiilerin offensichtlich vertraut und ebenso die Un-
beholfenheit darin, eine Erklirung oder Gegenkritik zu formulieren. Wie Herr Mutlu
den Schiiler*innen gegeniiber explizierte, ging er davon aus, dass jede und jeder seiner
Kursteilnehmer*innen im Leben mit derartiger Kritik konfrontiert werden wiirde und
es entsprechend fuir alle wichtig sei, sich mit der islamischen Frithgeschichte auseinan-
derzusetzen, da diese den Kritiker*innen ihre Motive liefere. In diesem Zusammenhang
sah sich Mohammed Mutlu dazu veranlasst, auf den Fokus des Films zu verweisen, der
die Schlachten in den Mittelpunkt stelle. Demgegeniiber habe das kriegerische Handeln
Muhammads in Relation zu seinem 23-jahrigen prophetischen Wirken nur etwa drei Mo-
nate gedauert.”” Trotz dieser Einordnungshilfe durch den Lehrer ergab sich — um mit
dem Vokabular der Rechtfertigungsordnungen zu sprechen — nun fir die Schiller*innen
eine Situation der Priifung, ein Stérfall, welcher durch die Inkongruenz zwischen dem
Gewaltvorwurf in der Welt der o6ffentlichen Meinung, den Gewaltdarstellungen in den
Quellen der islamischen Ordnung und dem eigenen Alltagserleben in der staatsbiirger-
lichen Welt entstanden war. Um diese Situation zu bewiltigen, griffen die Jugendlichen,
wie ich im Folgenden zeige, wiederum auf verschiedene Rechtfertigungsordnungen zu-
riick, um Sinn herzustellen, Kritik zu itben oder Kompromisse zu erzielen. Die Ausziige
stammen vorwiegend aus den beobachteten Unterrichtsgesprichen, in denen angeregt

26  Die Texte stammen von Casim Avcl (2010), Prof. fir Islamische Geschichte an der Marmara Univer-
sitat Istanbul, und wurden auf der Website derletzteprophet.info publiziert.

27  Diese Uberbetonung findet sich jedoch nicht nur in Akkads Film wieder, sondern auch in den fri-
hen Quellen, wie der tiirkische Historiker Resit Hayalmaz betont: »95 Prozent der ersten Biicher
ber die Historie und Chronologie des Islam behandeln den Krieg. Die Kriege waren leider fiir die
damalige Zeit die Meilensteine. Das gehort zur Erfolgsgeschichte in der Anfangszeit des Islam«
(Hayalmaz zit. in Topel, 2015). Hayalmaz hatte (iber Jahre hinweg mit seinem Team das Leben des
Propheten tageweise analysiert und kam zu dem Ergebnis, dass die aktiven Kampfhandlungen des
Propheten nur etwa 13 Stunden andauerten. Die Schlacht von Badr habe beispielsweise nur etwa
drei Stunden gedauert (ebd.). Halverson, Goodall & Corman (2011) betonen ferner den universel-
len Charakter, welcher der Darstellung epischer Schlachten in der Mythologie antiker Zivilisatio-
nen zukommt: »The stories and myths of ancient civilizations are rife with tales of great and epic
battles [...]. Islamic history also has its great battle stories and archetypical champions« (2011: 48).

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

und kontrovers diskutiert wurde. Der Lehrer fungierte als lenkende Instanz und mode-
rierte die Unterrichtsgespriche, in welchen er den Schiller*innen viel Raum fir Nach-
fragen, Einschitzungen und Stellungnahmen gab. Die Diskussionen liefen grundsitz-
lich auf die Ergebnissicherung an der Tafel hinaus und wurden vom Lehrer als Regisseur
und Experte abschlieRend bilanziert.

3.3 Kritik und Kompromiss

Wer darf Kritik iiben?

In Anbetracht der oben genannten islamkritischen Zitate interessierte sich ein Schiiler
eingangs fiir die Namen der Sprecher*innen, die als nicht Deutsch identifiziert wurden.
Der Kurs spekulierte iiber deren mogliche Zugehorigkeit zum Islam und eine entspre-
chend vermutete Kenntnis der Religion. Daraus ergab sich fiir viele Schiiler*innen die
Legitimitit der Kritik. Einige der Kursteilnehmer*innen kannten den Agypten-stimmi-
gen Publizisten Hamed Abdel-Samad bereits aus YouTube-Videos. Der Lehrer beschrieb
diesen als>Wissenden, der in der Organisation der Muslimbruderschaft in Agypten auf-
gewachsen sei und sich entsprechend mit Koran und Sira (Prophetenbiographie) aus-
kenne. Er verwies weiter auf die gemeinsamen Publikationen und die zahlreichen 6f-
fentlichen, als Streitgespriche inszenierten Diskussionen mit dem Miinsteraner Profes-
sor fir Religionspiddagogik Mouhanad Khorchide und sprach der Islamkritik Abdel-Sa-
mads somit ein solides Fundament auf intellektuellem Niveau zu.?® Die Schiiler*innen
zeigten wenig Verstindnis dafiir, wie man in Anbetracht der islamischen Erziehung in
einer muslimischen Organisation in einem mehrheitlich muslimischen Land eine solch
kritische Position wie die Abdel-Samads vertreten kénne. Die personlichen Gewalterfah-
rungen in diesen spezifischen Sozialisationskontexten, welche die Positionen James, Alis
oder Abdel-Samads unter Umstinden motivieren, blieben seitens des Lehrers allerdings
unerwihnt.” Ich gehe mithin davon aus, dass der Erfahrungshorizont der Jugendlichen

28  Abdel-Samad & Khorchide, 2016, Zur Freiheit gehirt, den Koran zu kritisieren; Dies. 2017, Ist der Is-
lam noch zu retten? Ufuk Ozbe sieht in dem Schulterschluss der beiden Akteure eine Strategie, die
insbesondere dem Reformer in die Hande spiele (Ozbe 2017, 142f).

29  Alle der drei Kritiker*innen haben in ihren Herkunftslandern oder den migrantischen Milieus in
den Einwanderungslandern spezifische Gewalterfahrungen gemacht, die sie in Verbindung mit
dem lIslamischencin ihrer Herkunftskultur erkldaren. Sabatina James wurde 1982 in Pakistan ge-
boren und zog im Jugendalter mit ihrer Familie nach Osterreich (James, 2006). Aufgrund ihrer An-
passung an die dortige Gesellschaft geriet sie immer wieder in Konflikt mitihren Eltern und wurde
wiederholt von ihrer Mutter geschlagen. Die Familie brachte sie zurlick nach Pakistan, wo sie ei-
nen Cousin heiraten sollte und auf eine islamische Schule in Lahore geschickt wurde. Sie floh aus
Pakistan zuriick nach Osterreich, konvertierte nach eigener Aussage zum Christentum und nann-
te sich fortan Sabatina James (James, 03.05.2012). Ayaan Hirsi Ali wurde 1969 in Mogadischu, So-
malia, geboren. Im Alter von fiinf Jahren wurde Ali Opfer der weiblichen Genitalverstiimmelung
(Ali, 2008: 31-33). Aufgrund der politischen Aktivitaten des Vaters fir die Somalische Demokrati-
sche Einheitsfront musste die Familie nach Kenia fliehen und alsbald verlieR der Vater die Familie
(ebd.: 64—65). Die Mutter und der &ltere Bruder schlugen Ali und ihre Schwestern regelmaRig. Ali
und ihre Schwester wurden zuhause von einem muslimischen Lehrer unterrichtet, dessen Unter-
richtsmethoden sie allerdings als langweilig und riickstindig bezeichneten, weshalb der Lehrer—
in Abwesenheit der Mutter — Ayaan die Augen verband und sie verpriigelte (ebd.: 74-75). Als sie

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [

219


https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

eine islamische Erziehung in Deutschland und somit zuvorderst durch das Elternhaus
und den Unterricht in den Moscheen gepragt ist. In letzteren wurden Schlige und Ziich-
tigungen, wie mir mehrere Jungen erklirten, mittlerweile aus dem Repertoire der Er-
ziehungsmethoden verbannt. Derartige Erfahrungen der Islamkritiker*innen wurden
demgemif? seitens der Schiiler*innen nicht in Erwigung gezogen. Die Verortung der
Kritiker*innen als mehr oder weniger innerhalb des Islam stehend schien ihre Kritik fiir
die Schiller*innen in der religiésen Ordnung zu positionieren, und allenfalls nachrangig
in der Welt der dffentlichen Meinung. Die Positionalitit der Kritiker*innen normalisierte
die Konfliktstellung, verlieh der Kritik somit fiir manche Schiiler*innen erst Legitimitit
und machte sie so verhandelbar. Gleichwohl akzeptierten und formulierten die Schii-
ler*innen selbst Kritik nicht ausschlieflich im Modus der religiésen Ordnung, wie ich
im Folgenden aufzeigen werde.

Der Schiiler*innenjob und seine Routinen
Wie Breidenstein (2007; 2009) feststellt, ist das Handeln von Schiiler*innen im Unter-
richt in hohem Mafie von Routinen geprigt. Sie sind weder Gefangene in der Zwangs-
situation Unterricht noch ausschlieflich von Neugier und Wissbegierde Getriebene
(Heinze, 1980, zit. in Breidenstein, 2007: 263). »Sie sind schlicht Menschen, die ihren
(Arbeits-)Alltag zu bewiltigen haben« und vollziehen insofern pragmatisch tagtiglich
ihren »Schiiler*innenjob« (ebd.). Dieser Pragmatismus schulischen Handelns kann
als Kompromiss von marktorientiertem und industriellem Handeln gelesen werden.
Einerseits legt das Notensystem als solches eine »Okonomisierung schulischen Arbei-
tens« (ebd.: 253) nahe, insofern dort investiert wird, wo der grofite Nutzen im Sinne
der Verbesserung von Noten erwartet wird. An anderer Stelle zeigt Breidenstein (2009:
210-215), wie auch industrielle, d.h. mechanisierte Routinen jenseits der didaktischen
Intentionalitit des Unterrichts greifen. Ein anschauliches Beispiel ist die Sicherung
von Ergebnissen z.B. anhand eines Tafelbildes. Selbst wenn die Lehrkraft den Auftrag
erteilt, lediglich Liicken in den eigenen Notizen zu filllen, tendieren Schiiler*innen
dazu, eher den Anschrieb des Lehrers in Ginze zu tibertragen, da diese Routine kognitiv
mit weniger Aufwand verbunden ist (ebd.).

Ein weiterer Aspekt der Routiniertheit schulischen Handelns betriftt die Art, wie im
Unterricht in communitas inhaltliche Positionen vorgebracht, in gegenseitiger Bezugnah-
me bekriftigt und als ein>starkes< Argument etabliert werden. Herr Mutlu nutzte zur Sti-

sich wehren wollte, schlug er ihren Kopf gegen die Wand, was schwere Frakturen und Blutungen
im Gehirn zur Folge hatte, wie sich spater im Krankenhaus herausstellte (ebd.: 77). Hamed Abdel-
Samad wurde 1972 in Gizeh, Agypten geboren und wurde erstmals im Alter von vier Jahren von
einem 15-jahrigen sexuell misshandelt und ein weiteres Mal mit elf Jahren von einer Gruppe Ju-
gendlicher. Auch zuhause sei Cewalt an der Tagesordnung gewesen, so habe der Vater regelmafiig
Frau und Kinder verprigelt. Abdel-Samad engagierte sich in der Studienzeit in der Muslimbru-
derschaft, kam 1995 mit 23 Jahren nach Deutschland und heiratete eine deutlich altere Lehrerin
(Akyol, 08.09.2009). Die Verarbeitung psychischer Probleme und die religiose Sinnsuche resultier-
ten in einer Position, die er zusammenfasst mit »Ich bin zum Wissen konvertiert« (ebd.). Die Pu-
blikation seiner islamkritischen Biicher provozierte in Agypten heftige Reaktionen seitens der Ge-
lehrtenschaft und zu einem Mordaufruf durch eine Fatwa von Mahmood Shabaan, einem Professor
der Al-Azhar Universitdt, die landesweit im Fernsehen ausgestrahlt wurde (MEMRI, 07.06.2013).

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

mulation kontroverser Auseinandersetzungen regelmifig und ausgiebig die Sozialform
des moderierten Unterrichtsgesprichs, in welchem er dem Austausch der Lernenden
Raum lief, aber moderierend eingriff. So stellte er fragwiirdige oder moralisch proble-
matische Beitrige zumeist umgehend und immer vorsichtig in Frage. Zugleich ermég-
lichte er Spekulationen, Fehler und das gemeinsame Entwickeln von Positionen. Brach-
te etwa ein“e Schiiler*in eine Position hervor und stiitzte diese mit einem Argument,
so nahmen andere Schiiler*innen Bezug auf diese Position bzw. die Person, welche sie
geduflert hatte, und dufderte oftmals weitere Argumente zu ihrer Stirkung. Diese »affir-
mative Bezugnahme« ist durch sprachliche Marker gekennzeichnet, die ein Ankniipfen
an zuvor Gesagtes signalisieren. Typische Formulierungen sind >Ich sehe das wie XY..«,
>Dafiir spricht auch, dass...< oder >Wollte ich auch sagen...«. Auch in diesem Prozess der
interaktiven Generierung und Etablierung von Positionen verfahren die einzelnen Schii-
ler*innen insofern 6konomisch, als sie der zu verhandelnden Position oft kaum mehr als
einen zusitzlichen Gedankensplitter oder ein Teilargument beiftigen. Gleichwohl kon-
solidiert die Gesamtheit der Argumente oder zustimmenden Kommentare die initiale
Position in einer kontroversen Debatte. AbschlieRende Giiltigkeit erlangt diese jedoch
erst durch eine Praxis der Billigung seitens der Lehrkraft, beispielsweise durch die Auf-
nahme in ein Tafelbild oder eine andere Form der Ergebnissicherung.

In engem Zusammenhang mit dieser praktisch-kommunikativen Routiniertheit
zeichnete sich im beobachteten Unterrichtsmodul eine Routine auch auf der religios-
argumentativen Ebene ab, die in ihrer Spezifitit in der religidsen Sozialisation der
Schiiler*innen griindet. So lisst sich eine Reproduktion simplifizierter Topoi zur Recht-
fertigung des Kriegshandelns in den filmischen Schlachtszenen beobachten, die als
»narrative Routine< beschrieben werden kann. Zwar war es eingangs Aufgabe, glei-
chermafien Argumente fiir die Friedfertigkeit respektive die Gewaltverherrlichung des
Islams mit Beispielen aus dem Film zu illustrieren, doch erweist sich der reduktionis-
tische Topos >Islam ist Frieden< auch schwachen Argumenten gegeniiber als tiberaus
stabil in den Auflerungen vieler Schiiler*innen.

Schiiler A: »Nochmal zu dem Téten ohne Grund: Es wurde ja im Film die Offenbarung
gegeben, kimpft gegen die, die gegen dich kimpfen«. Also dass man nicht sozusagen
unfair handelt, sondern wenn man selber angegriffen wird, sich verteidigt.«

Herr Mutlu: »)a. Danke. Weiter...«

Schiiler B: »Dafiir spricht auch, dass der Islam friedfertig ist. Dass die Mekkaner zuerst
dachten, dass sie angegriffen werden und haltin die Hiuser gehen. Dadurch warihnen
dann spater bewusst, dass die Muslime nicht solche Menschen sind, die jetzt anfangen
mit Gewalt« (Protokoll, 30.11.2018).

Das von den Jugendlichen wiederholt reproduzierte Narrativ besagt, dass sich Mus-
lim*innen immer zuerst in Geduld (sabr) geiibt haben und Gewalt ausschliefilich zur
Selbstverteidigung zum Einsatz gekommen sei. Wihrend diese Haltung sich beispiels-
weise fir den Friedensschluss von Hudaybiya bestitigt, ist sie fiir die Schlacht von Badr
nur bedingt giiltig. Diese resultierte aus einem geplanten Uberfall auf eine Karawane der
Mekkaner, welche zuvor Hab und Gut der Muslim*innen in Mekka beschlagnahmt hat-
ten. Derartige Uberfille standen gleichwohl nicht auflerhalb der seinerzeit akzeptierten

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [

22


https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Normen, sondern waren fester Bestandteil der tribalen Okonomien Arabiens (Halver-
son, Corman & Goodall, 2011: 50). Weitere Argumente, die von den Schiller*innen fir
die Friedfertigkeit vorgebracht wurden, lassen eine starke Idealisierung des Handelns
der frithen Muslim*innen erkennen. So nannten die Schiiler*innen als einen Aspekt pro
Friedfertigkeit beispielsweise »auch Tiere und Pflanzen bekommen Rechte« was damit
zu erkliren sein mag, dass jene aus 6konomischer Perspektive als Beute wertgeschitzt
wurden. Ein weiterer Punkt lautete »alte Feinde werden akzeptiert«. Dieses Argument
bezog sich auf eine Filmszene, in der Halid ibn al-Walid - ein erbitterter Widersacher
des Propheten - freundlich in dessen Gemeinschaft aufgenommen wird. Dass dies erst
geschieht, nachdem er jenem die Treue geschworen hatte, vernachlissigten die Schii-
ler*innen. In zahlreichen weiteren Beitrigen reproduzierten sie die Topoi >Islam ist
Frieden< und >Gewalt nur zur Selbstverteidigung« und lassen somit auf einen gewissen
Grad der Internalisierung und der unreflektierten Reproduktion religioser narrativer
Routinen schliefien. Diese Routinen manifestieren sich im Unterricht durch die >Breite«
des Konsens, mit dem sie seitens der Schiiler*innenschaft bestitigt werden. Indem
die Kursteilnehmer*innen vielfach eine idealisierte Gegenposition zum Gewaltvorwurf
reproduzierten, handelten sie zuvorderst in der religiosen Rechtfertigungsordnung, die
ja zu ihrer eigenen Aufrechterhaltung auf Repetitivitit (wie z.B. im Gebet), Reproduk-
tion und Routine angewiesen ist — Logiken, die mit Boltanski & Thévenot (1991) in der
industriellen Welt zu verorten sind. Um die religiése Ordnung jenseits dieser Routinen
sinnhaft fir das Leben in der pluralen Zivilgesellschaft zu machen wurden Motive der
konstitutiven, mythologisch-religiésen Historiographie in den Lebensalltag iibersetzt
und, wie nachfolgend dargelegt, immer wieder auch in Frage gestellt.

Ubersetzung zwischen den Ordnungen - Sinnhaftmachung fiir den Alltag

Bereits die Diskussion des ersten Krieges, der oben erwihnten Schlacht von Badr wur-
de von Herrn Mutlu aufgegriffen, um eine kritische Diskussion zu stimulieren. Badr
fand im Jahr 624 n. Chr. nahe einer Oase siidwestlich von Medina statt. Hier fithrte der
Prophet Muhammad eine kleine, schlecht ausgeriistete Armee von knapp dreihundert
Gliubigen gegen eine Ubermacht von eintausend animistischen Kriegern aus Mekka ins
Feld. Mit Unterstiitzung des einen Gottes und seiner Engel konnte Muhammads Armee
die Ungldubigen (und ihre falschen Gotter) auf wundersame Weise besiegen (Halverson,
Corman, und Goodall, 2011: 49). Insofern entspricht die Erzihlform der Schlacht von
Badr dem biblischen Narrativ von David gegen Goliath (ebd.). Die Initialziindung fiir
diese erste kriegerische Auseinandersetzung nach der Hidschra, dem Auszug aus Mek-
ka, der den Beginn der islamischen Zeitrechnung markiert, war allerdings ein Uberfall
der Muslim*innen auf eine mekkanische Karawane. Die Muhadschirun (die >Ausgezo-
genend) aus dem urbanen Mekka hatten ja in der Oase Yathrib, dem spiteren Medina,
weder Wohnstitten noch Arbeit und brachten auch nicht die Fihigkeiten mit, um sich
in der dort dominanten Landwirtschaft zu verdingen. Als einzige traditionelle Einkom-
mensquelle stand ihnen also die ghazwa (Pl. ghazawat) offen, der Raubiiberfill auf Ka-
rawanen, der — wie oben erwihnt — durchaus in Einklang mit den herrschenden kultu-
rellen und moralischen Normen Arabiens stand (ebd.). Anstatt den Schiiler*innen nun
diese Einordnung an die Hand zu geben, schliipfte der Lehrer in die Rolle des advocatus
diaboli, um das Unterrichtsgesprich zu stimulieren: »Warum greifen die Muslime denn

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

iberhaupt diese Karawane an? Hallo!? Das ist doch ne Karawane aus Mekka, die einfach
Handel treibt, um Geld zu gewinnen. Was fillt den Muslimen ein, diese Leute zu iiberfal-
len und sie zu berauben?« (Protokoll, 06.12.2018). Eine historisch-kritische Einordnung
dieser Handlung in den historischen soziokulturellen Kontext blieb der Lehrer vorerst
schuldig.

Ein Schiller erinnerte daran, dass die Muslim*innen in Mekka doch »selber ausge-
raubt worden« (ebd.) waren, und der Uberfall nun die gerechte Rache gewesen sei. Ob
Rache per se islamisch legitim sei oder nicht, dariiber herrschte kurz Uneinigkeit, wurde
aber weder seitens der Schiller*innen noch seitens des Lehrers weiter ausgefiihrt. Statt-
dessen machte eine Reihe von Wortbeitrigen nun das Argument stark, dass es gerecht-
fertigt sei, entwendetes Hab und Gut zuriickzuholen; »aber ohne halt Gewalt anzuwen-
denc« (ebd.), wie ein Schiiler betonte. Meryem, die oben bereits als Milli Gériig-Anhin-
gerin beschrieben wurde, leitete ihre Meldung mit einer fiir die affirmative Bezugnah-
me auf die Vorredner typischen Formel ein: »Wollt ich auch sagen, dass das eigentlich
menschlich ist. Weil wenn man z.B. von mir Geld klaut, wiirde ich auch zur Polizei ge-
hen und alles, was ich kann, dafiir tun, dass ich wieder mein Geld habe« (ebd.). Wihrend
das unreflektierte Festhalten am prophetischen Vorbild auch zur Selbstjustiz ermutigen
konnte, iibersetzte Meryem durch ihr hypothetisches aber selbstverstindliches Einschal-
ten der Polizei das in der Regel idealisierte und als normativ geltende Handeln des Pro-
pheten und seiner Sahaba in die Logik des von Gewaltenteilung geprigten Rechtsstaates,
in dem Gerechtigkeit in erster Instanz durch die Anrufung der Exekutive durchgesetzt
wird. Meryem iibersetzte durch einen historisch-kritischen Ansatz die Logik der islami-
schen Mythologie in die Logik der staatsbiirgerlichen Welt des Hier und Heute und un-
termauert damit die an anderer Stelle von ihr betonte Notwendigkeit der Interpretation
der Texte fiir ihre Anwendung im Alltag.

Die Ordnung wechseln - Kritik (iben

Ein weiteres vielfach genanntes Motiv, das von den Schiiler*innen als Beleg fiir die Fried-
fertigkeit der Muslim*innen und gegen den Gewaltvorwurf geltend gemacht wurde, war
der gewaltlose Einzug des Propheten und seiner Anhinger in Mekka neun Jahre nach
der Hidschra (630 n. Chr.). In der Darstellung der Ereignisse fand sich indes auch ein
Aspekt, der viele Schiiler*innen dazu veranlasste, selbst Kritik am Handeln der frithen
Muslim*innen zu iiben. Eine der ersten Handlungen des Propheten nach der friedvol-
len Ubernahme Mekkas war der Besuch der Kaaba, welche bereits in vorislamischer Zeit
als Heiligtum verehrt wurde und in welcher die arabischen Stimme Statuen ihrer Got-
ter aufzubewahren pflegten.*® Der Prophet zerstérte nun publikumswirksam die sich in

30 Imvorislamischen Arabien wurde bereits ein Schopfergott unter dem Namen Allah verehrt. Ne-
ben diesem wurde eine Vielzahl verschiedener Gottheiten und ihrer Idole in Form von Statuen,
Steinen oder anderen natirlichen Erscheinungen gehuldigt. Wahrend die (iberwiegende Anzahl
der Haushalte eine holzerne Statuette zuhause aufbewahrte, wurden andere als Clan-Idole in der
Kaaba aufbewahrt. Der in Mekka meistverehrte Gott war Hubal, dessen Kult zuvorderst durch die
herrschenden Quraisch betrieben wurde und dessen Schrein die Kaaba war (Lecker, 2021). Weitere
bekannte Cottheiten der vorislamischen Zeit sind Al-Lat, deren Schrein samt Schatzkammer sich
in Al-Ta’if befand und deren Kult vom Stamm der Thagif betrieben wurde. Jeder Clan, seine Sub-
divisionen und auch einzelne Nobelminner identifizierten sich mit spezifischen eigenen Idolen,

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [

223


https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

der Kaaba befindenden >Gétzen«-Statuen, denn im Islam gilt die Anbetung und Vereh-
rung anderer Entititen als dem einen Gott als $irk, als >Beigesellunge, was itberwiegend
als grofite Siinde im Islam gilt. Fiir den Lehrer unerwartet, nahmen einige der Jugendli-
chen Anstof an dieser Handlung:

Schiiler A: »Also am Ende des Films gab es ja auch eine Szene, wo ein Muslim in die
Kaaba gegangen ist und die ganzen Statuen da alle umgekippt und rausgeschmissen
hat.«

Herr Mutlu: »Das sollte der Prophet gewesen sein. Also so wie das im Film dargestellt
wurde.«

Schiiler B: »Ich glaube, wenn das auch andere Leute gesehen hitten z.B. Kritiker oder
so, hitten die auch das sehrstark kritisiert und z.B. in den Medien, denn dasistauch ein
bisschen gewaltverherrlichend, wenn man die Sachen aus anderen Religionen einfach
zerstort« (Protokoll, 30.11.2018).

Dieser Akt wurde auch von anderen Schiiler*innen als gewalttatige Handlung gegeniiber
Andersglaubigen und ihren Religionen wahrgenommen und seine Notwendigkeit in Fra-
ge gestellt. Man wolle auch nicht, dass jemand das mit dem Koran mache. Diese Aquiva-
lentsetzung der sakralen Artefakte — Gotterstatuetten und Koran — durch die Schiiler*in-
nen findet einerseits im Rahmen eines religiésen Rechtfertigungsregimes statt. Der Per-
spektivenwechsel wird jedoch erst durch die Selbstpositionierung in einem Nebeneinan-
der verschiedener Weltanschauungen in der pluralen Gesellschaft sinnvoll moglich, d.h.
die Schiiler*innen iibten in einem staatsbiirgerlichen Modus gleichsam Kritik an nor-
mativen religiésen Rechtfertigungen. Dass die Zerstérung der Statuen vom Propheten
selbst vollzogen wurde, der ja als idealer Muslim gilt, hinderte die Schiiler*innen nicht,
dessen Taten kritisch zu hinterfragen. Das Handeln des idealen Muslims wurde somit
auch hinsichtlich seiner Wirkung auf >andere Leute< und >Kritiker*innen< in der Welt
der offentlichen Meinung, in welcher religiése Argumente kein Gewicht haben, kritisch
reflektiert. Das Miteinander in der pluralen Gesellschaft und der gute Ruf der eigenen
Religion bildeten fur die Schiller*innen folglich wichtige Maf3stibe, um das Verhalten
als Muslim*in kritisch zu priifen und eine sinnhafte Ubersetzung religiéser Normen in
die eigene Lebenswelt zu bewerkstelligen.

Aus der Beobachtung, dass die Zerstérung von Devotionalien einige Schiiler*innen
mehr zu bewegen schien als die Gewalt an Menschen, schlieRe ich nicht auf eine Em-
pathielosigkeit der betreffenden Jugendlichen. Einerseits fand die Gotzenzerstérung im
Kontext des friedlichen Einmarsches in Mekka statt und erscheint vielen daher als un-
noétige Machtdemonstration. Andererseits scheint die Auseinandersetzung mit Gewalt
lediglich auf den fiir die Schiiler*innen abstrakten mythologischen bzw. symbolischen
Ebenen der islamischen Geschichtsschreibung zu liegen, aus der es fir das Hier und
Jetzt zwar moralische Schliisse zu ziehen gelte doch nicht zwingend handlungsprakti-
sche. Die tatsichliche Anwendung von Gewalt wird allenfalls historisch als legitim be-

so dass man fiir das vorislamische Arabien von einer enormen Vielfalt von Gottheiten und Kulten
ausgehen kann (vgl. Lecker, 2021).

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

trachtet, doch als heute itberkommen angesehen, wie auch Meryems Polizei-Beispiel il-
lustriert hat.

Lediglich die Hinrichtung der jidischen Banu Quraiza im Zuge der Grabenschlacht
(629n. Chr.), die Mutlu als eine »Lieblingssache der Kritiker« bezeichnete, blieb eine Her-
ausforderung fiir die Schiiler*innen, auf welche sie keine Antwort fanden. Nach dem
Auszug aus Mekka im Jahr 622 konnte Muhammad mit der sog. Gemeindeordnung von
Medina eine Allianz der dort ansissigen Stimme schmieden und sich so als politische
Fithrungspersonlichkeit etablieren. Unter den lokalen Clans waren neben den polythe-
istischen Banu Aws und Banu Khazraj auch die wohlhabenden jiidischen Banu Nadir,
Banu Qaynuqa und die Banu Quraiza.** Nach Auseinandersetzungen und Komplotten
zwischen den Muslimen und den Banu Qaynuqa und den Banu Nadir verbannte der Pro-
phet die Stimme aus Medina. Die Banu Nadir, die sich nordlich von Medina in der Stadt
Khaybar niederliefen, verbiindeten sich mit den Quraisch in Mekka und marschierten
zusammen mit diesen auf Medina, was in die Grabenschlacht von 627 n. Chr. resultier-
te. Die Quraisch iiberzeugten schliefilich auch die Banu Quraiza, den Vertrag mit dem
Propheten aufzukiindigen und die Muslime mussten nicht nur die Grabenanlage gegen
die Allianz unter Fithrung der Mekkaner verteidigen, sondern auch die Festung der Banu
Quraiza in Medina in Schach halten. Die Schlacht entwickelte sich zu einem Stellungs-
krieg, welcher die mekkanischen Belagerer bald zum Riickzug bewog. Nach fiinfund-
zwanzig Tagen des Einschlusses mussten auch die Banu Quraiza in Medina Verhandlun-
gen zustimmen und sich schlieflich ergeben. Ihr Schicksal wurde in die Hinde der ur-
spriinglich mit ihnen verbiindeten arabischen Banu Aws gelegt, die unter Zustimmung
der Banu Nadir Sa“‘d ibn Mu‘adh als ihren Richter bestimmten. Der Richterspruch ist im
Hadithwerk von Buchari iberliefert:

Narrated Abu Said Al-Khudri: Some people (i.e. the Jews of Bani bin Quraiza) agreed to
accept the verdict of Sad bin Muadh so the Prophet sent for him (i.e. Sad bin Muadh).
He came riding a donkey, and when he approached the Mosque, the Prophet said, >Cet
up for the best amongst you.< or said, >Get up for your chief.« Then the Prophet said,
>0 Sad! These people have agreed to accept your verdict.< Sad said, >l judge that their
warriors should be killed and their children and women should be taken as captives.<
The Prophetsaid,>You have given ajudgment similar to Allah’s Judgment (or the King’s
judgment)<(Sahih al-Buhari Vol. 5, Buch 58, Nummer 148, zit.n. Internationale Islamis-
che Universitit Malaysia, 0.D.).

Laut Halverson, Corman & Goodall, welche die Schlachten der frithen muslimischen His-
toriographie aus narratologischer Perspektive als Mythen handhaben und als Master Nar-
ratives of Islamist Extremism untersuchen, seien bei der Massenhinrichtung etwa 600-800
Minner enthauptet worden (2011: 73).>* Nachdem die vertragsbriichigen Banu Nadir ge-

31 Im Gegensatz zu den Griechisch oder Aramdisch sprechenden Juden des Nahen Ostens spra-
chen die Juden der Arabischen Halbinsel Gberwiegend Arabisch und trugen Arabische Namen.
Es herrscht Uneinigkeit darliber, ob diese judaisierte Araber oder arabisierte Juden waren, die vor
der Rémischen Besatzung im Norden geflohen waren (Halverson, Goodall & Corman, 2011: 69).

32 Halverson, Goodall & Corman (2011) erldutern, dass sie bewusst auf Elemente einer modernisti-
schen Konzeption von Narrativ zuriickgreifen, da gerade die islamistische Handhabung der My-

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [

225


https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

gen die junge Umma ins Feld gezogen waren, so die Autoren, sei die Verbannung aus
Medina keine Option mehr gewesen und so habe die Strafe Sa‘ds eine strategische Not-
wendigkeit dargestellt. Sie fahren fort:

The account of the mass execution of the men of the Bani Qurayza and enslavement
of the women and children certainly offends our modern sensibilities, especially in a
world, that has witnessed the horrors of the Holocaust. However, the Bani Qurayza
incident should be understood within its seventh century tribal context, where such
reprisals were normative. Furthermore, the punishment of the Bani Qurayza was more
lenient than that decreed by Yahweh against the tribal foes of the prophet Moses and
the Israelites in the Torah (ebd.: 73-74).

Halverson, Goodall und Corman nehmen eine historisch-kritische Einordnung der
Geschehnisse auf mehreren Ebenen vor. Sie betonen erstens die Bedeutung des lite-
rarischen Genres mythologischer Texte, wie sie fiir grof3e Zivilisationen grundsitzlich
konstitutiv seien. Als historiographische Zeugnisse seien sie in den zeitgeschichtlichen
Kontext einzuordnen, in welchem eine derartige Urteilsvollstreckung im Kriegszustand
der Norm entsprochen habe. Dies belegen sie wiederum durch einen Vergleich mit dem
gottlichen Urteil gegen die Feinde Moses in der jidischen Tradition, welches sie dem
vermeintlich muslimisch verantworteten Entscheid gegeniiberstellen. Letztere Strate-
gie lisst jedoch einen Aspekt vermissen, der von Muslim*innen hervorgehoben wird, so
auch von Herrn Mutlu im Unterricht am Goethe Gymnasium: »Er [Sa“‘d ibn Mu‘adh] hat
[zuden Banu Quraiza] gesagt, alle Minner, die Waffen tragen, werden getétet und Frau-
en und Kinder werden versklavt. Das ist euer eigenes Urteil aus der Thora, es ist auch in
der heutigen Bibel vorhanden, im finften Buch Mose [...] und genau... das wurde dann
vollzogen. also dieses Urteil« (Prot. 07.12.2018; Anm. d. Verf.). Mutlu bezieht sich hier
auf dieselbe Thora bzw. Bibelstelle wie Halverson, Goodall und Corman, doch anstatt die
Grausambkeit mit einem interreligiésen Vergleich zu relativieren, hebt er hervor, dass
der Richter ein Urteil nach jiidischem Recht vollzogen habe, welches durch Muhammad
lediglich gebilligt wurde. Die Kritik an der Grausamkeit der frithen Muslim*innen ge-
gen die jidischen Banu Quraiza liuft somit demgemif ins Leere. Mutlu verweist zur
Bekriftigung auf den Umgang der Muslim*innen mit ihren Kriegsgefangenen nach der
Schlacht von Badr, wo jedem, der zehn Muslim*innen Lesen und Schreiben beigebracht
hatte, die Freiheit zu Teil wurde. Angesichts der Sprachlosigkeit der Schiiler*innen
gegeniiber der Exekution der Banu Quraiza, schliipfte Mutlu in den >Modus des Pre-
digers¢, wortiber er sich oft im Nachhinein argerte, da dieser autoritative Gestus nicht

then als transzendente, »grofSe« Texte durch und durch modern, ihre ideologische Aneignung mo-
dernistisch sei. »Therefore, on a pragmatic level, modernist conceptions of narrative offer im-
portant opportunities to approach an understanding of how these master narratives achieve poli-
tical and ideological ends for extremists.« (Ebd.: 23). Um diesen Narrativen etwas entgegenzustel-
len, bediirfe es hingegen postmoderner Ansitze. Zwar haben postmoderne Ansiatze modernisti-
sche Kritikund Interpretationsansitze in der Wissenschaft verdrangt, dies heifSe jedoch nicht, dass
postmoderne Kulturen traditionelle ebenso verdrangt hitten. Stattdessen, so die Autoren, leben
wir in einer Welt, in der zwei oder mehr Arten zu Wissen und in der Welt zu sein koexistieren
(ebd.).

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

jenem eines Lehrers an der offentlichen Schule entspreche. Gleichsam entlastete er so
die Schiiller*innen und legte den Fokus auf die Informationsvermittlung, die erst das
moralische Werturteil ermégliche.

Auf islamischem Fundament

Im Unterricht wurde die Existenz zeitgendssischer islamistisch motivierter Gewalt-
handlungen zu keinem Zeitpunkt geleugnet, und sowohl die Verbrechen des sog. Islami-
schen Staates als auch terroristische Anschlige waren den Schiiler*innen grundsitzlich
bekannt. Die Moglichkeit der direkten Begriindung von praktischer Gewaltausiibung
mit dem Koran, welche die im Unterricht verhandelten Islamkritiker*innen als logische
Konsequenz der Offenbarung darstellen, war mithin gegeben und wurde nicht ange-
zweifelt. Nachdem der Lehrer gemeinsam mit dem Kurs als grundlegende Quellen des
Islam den Koran und die Prophetenbiographie (sira) identifiziert hatte, versuchte er den
Kurs zur Diskussion iiber den Umgang mit den Quellen zu provozieren:

Wenn man sich auf den Koran stiitzt und auf das Prophetenleben, dannist das doch gar
keine Interpretation! Also das ist doch die Quelle selbst. Er [Abdel-Samad] sagt nicht,
weil Muslime im Sudan irgendwelche Frauen entfiihren oder téten oder irgendwelche
Christen téten... oder er sagt auch nicht, weil der IS das macht... also wenn er das sagen
wiirde, dann kénnte man sagen, es ist eine Auslegung menschlichen Produktes. Das,
was Muslime gemacht haben aus dem Islam heraus. Aber er stiitzt sich ja direkt auf
die Prophetenbiographie und den Koran. Das ist doch gar keine Interpretation, das ist
doch der Islam selbst! (Protokoll, 30.11.2018).

Mit diesem Stimulus bat Herr Mutlu jene Gruppe zur Prisentation nach vorne, welche
zum Thema >Gewaltverse« gearbeitet hatte. Die erste Vortragende ging gleich auf die Be-
hauptung des Lehrers ein, indem sie betonte, dass der Koran nicht ohne Interpretation
verstanden werden kénne. Dies treffe umso mehr auf die sog. sGewaltverse« zu:

Schiilerin: »Also wir hatten die dritte Frage und das war, welche Gewaltverse gibt es und
wie kénnen sie richtig verstanden werden? Und es gibt im Koran rund 206 Verse ber
Krieg und Gewalt und jedes Individuum versteht diese Verse aber anders, weil es auf
die eigene Einstellung und Perspektive ankommt, die man vom Islam hat. Grundsatz-
lich kommt es zu Missverstindnissen, wenn man einen Vers aus einem bestimmten
Kontext reifdt und nicht guckt, was vor und nach dem Vers passiert. Und dazu haben
wir auch drei Beispiele: Das erste Beispiel ist in der 9. Sure in Vers 5 da berichtet Allah:
»Sind die heiligen Monate abgelaufen, dann totet die Beigeseller, also die Gotzendie-
ner, wo immer ihr sie findet, ergreift sie, belagert sie und lauert ihnen auf aus jedem
Hinterhalt!«. Also daraus |dsst sich interpretieren, dass man die Gétzendiener, wo im-
mer man sie findet, téten und belagern soll, aber zwei Verse weiter wird dann erklart,
welche Gotzen hier gemeintsind. So sollen diejenigen, die einen Vertrag mit den Mus-
limen geschlossen hatten, sich aber nicht daran gehalten haben... Also das haben wir
jaauch im Film gesehen...« (Protokoll, 07.12.2018).

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [

227


https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Nachdem die Schiilerinnen ihr Verstindnis weiterer Verse erliutert hatten, meldete sich
ein Schiiler, welcher auf das zentrale Problem der Interpretationsoffenheit hinwies und
wandte sich direkt an Herrn Mutlu:

Schiiler: »Sie haben das jetzt so interpretiert, wie sie das fur richtig halten wiirden, also
sie personlich, aber was, wenn jemand anderes kommt und das dann einfach anders
interpretiert? Und sagt, dass die Version richtig ist? Wie konnte man das dann so bele-
gen, dass die eigene Interpretation richtig ist?«

Herr Mutlu: »Frage an alle! Nimm einfach mal wen dran.«

Meryem: »Als erstes guckt man natiirlich im Koran nach, [..] und danach guckt man halt
inden Hadithen nach, ob daalso gleich ist. Und danach kann man auch noch Geistliche
fragen, die machen ja auch Fatwa oder so. Und dann kann man ja auch noch die Fatwa
angucken.«

Zeynep: »Also ich wollte sagen... ich bin mir nicht sicher, aber ist es nicht so, dass im-
mer durch die Gelehrten die den Koran interpretieren und dass man als Mensch nicht
einfach nen Vers liest und sagt, dass es so ist, sondern dass es fiirjeden Vers eine Inter-
pretation gibt und dass man nicht einfach... also dass man schaut, an welchen Gelehr-
ten man sich richtet und welche Interpretation man dann auf sein Leben tbertrigt«
(Protokoll, 07.12.2018).

Ausgehend vom zuvor festgehaltenen Konsens der Interpretationsoffenheit ging aus
dem Vortrag zu den sog. Gewaltversen im Koran nun die Frage hervor, wie eine Inter-
pretation der anderen gegeniiber einen hoheren Giiltigkeitsgrad beanspruchen kénne.
Die bei Milli Goriig aktive Meryem erliuterte darauthin die gingige Vorgehensweise
aus personlicher Perspektive: »Ich personlich witrde das so machen, dass ich mir halt
den Koranvers angucke, die Hadithe angucke und danach halt viele héhere Personen
mir angucke und mir danach das rausnehme, was ich fiir richtig halte« (ebd.). Neben
dem Primat der Quellen hob sie auch die Notwendigkeit zur eigenverantwortlichen
Entscheidungsfindung hervor. Vor diesem Hintergrund schlug ein Schiiler den Bogen
zuriick zur Leitfrage, ob der Islam gewaltverherrlichend ist und deutete die Verbrechen
des sog. Islamischen Staates als Fehlinterpretation der >Gewaltverse<. Hierdurch brachte
er sein eigenes Islamverstindnis auf Distanz zu dem der Terrormiliz:

Schiiler: »Dass Islam gewaltverherrlichend sein soll, also wie von diesen drei Leuten
[Ali, Abdel-Samad & James] behauptet, hdngt glaube ich damit zusammen, dass viele
Leute [Muslim*innen] die Aussagen der Verfolgung und Kampf falsch interpretieren.
Also die denken dann, dass das Téten von Unglaubigen als Dschihad betrachtet wird«
(Protokoll, 07.12.2018; Anm. d. Verf.).

In der Aussage dieses Schiilers hallt die (Selbst-)Positionierung muslimischer Jugendli-
cherin Deutschland »zwischen Extremenc (Kap. I.2), d.h. zwischen der populistischen Is-
lamkritik auf der einen und extremistischen Islamverstindnissen auf der anderen Seite
wider. Gegen eine literalistische Auslegung selektitiv isolierter Koranverse, die durchaus
in Gewalt miinden konne, wurde im Islamischen Religionsunterricht am Goethe Gymna-
sium ein Konsens iiber die Notwendigkeit der kritischen Interpretation von Koranversen
hergestellt. Es war wiederum Meryem, die betonte, dass man die Anlisse einer jeweili-

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

gen Offenbarung (’ asbab an-nuzil) bei der Interpretation mit einbeziehen miisse, um den
Sinn der Verse, die vermeintlich Gewalt predigen, in ihrer historisch kontextualisierten
Bedeutung zu erschliefden und um sie fiir den gegenwirtigen Alltag sinnhaft verstehen
zukénnen. Im Anschluss an Meryems Kommentar sieht sich Herr Mutlu angehalten, auf
ein Paradigma des Quellenzugangs zu verweisen, das bereits erliutert wurde (Kap. I11.3):
»Eine Philosophische Gesamtbetrachtung [...]. Das haben Wissenschaftler gemacht. Da-
zu gibt es auch ein dickes Buch, maqasid as-Sari‘a, was ist so das Ziel? maqasid ist so...
maqsad [Sg.] das Ziel, der Sinn des Korans, der Scharia im Sinne von alles was der Koran
gebracht hat. Das ist aber ein zu grofler Schritt« (Protokoll, 07.12.2018; Anm. d. Verf.).*
Ob der Komplexitit des Ansatzes ging Herr Mutlu nicht tiber die blof3e Erwihnung des-
selben hinaus. Gleichwohl wurde hierin die Bedeutung offenbar, welche Mutlu dem ma-
qasid-Ansatz beimisst. Im selben Moment beendete der Gong den Islamunterricht.

4. Bedingungen der Ubersetzung

Die in diesem Kapitel angefiithrten Fallbeispiele nehmen drei Spannungsfelder in den
Blick, in welchen sich potenziell Konflikte oder Dilemmata zwischen dem normativen
Anspruch des Islam auf der einen und dem Alltag in der pluralen Gesellschaft der Bun-
desrepublik und ihrer hegemonialen politischen Kultur auf der anderen Seite ergeben: (1)
Das Verhiltnis von >rationaler< Naturwissenschaft und religiosem Glauben, das im Kon-
flikt zwischen Kreationismus und Evolutionstheorie kulminiert; (2) die religiése Uber-
zeugung, dass alle nicht-Muslim*innen in die Holle kommen und (3) die in der Welt der
offentlichen Meinung virulente Zuschreibung eines dem Islam inhirenten Gewaltpoten-
zials. In allen Beispielen zeigten sich die Akteur*innen bemiiht, Kompromisse zwischen
den strittigen Positionen herzustellen und Konflikte soweit wie moglich abzumildern.
Sie taten dies indes mit tiberaus unterschiedlichen Strategien und Resultaten.

In der Gesamtbetrachtung der Beispiele lisst sich zuerst die Wirkmacht des islamfeind-
lichen dffentlichen Diskurses feststellen, die zutage tritt, wenn etwa die Biologielehrerin ih-
re essentialistischen Uberzeugungen (-alle Muslim*innen sind Kreationist*innen<) auf
ihre Schiiler*innen projiziert, anstatt einen Diskursraum zu 6ffnen oder wenn der IRU-
Lehrer sich bewogen sieht, einem prominenten Topos der 6ffentlichen Islamkritik (>Is-
lam ist gewalttitigq) ein siebenstiindiges Unterrichtsmodul zu widmen, um die Schii-
ler*innen >sprechfihig« zu machen. Auch die Internalisierung der eigenen intellektu-
ellen Riickschrittlichkeit, die neben den lebensweltlichen Erfahrungen im eigenen Le-
bensumfeld auch durch den offentlichen Diskurs (z.B. die Sarrazin-Debatte) reprodu-
ziert und verstirkt wird, wurde im Unterricht aufgegriffen.

Betrachten wir die Fallbeispiele unter Beriicksichtigung des Eingangs skizzierten
Verstindnisses islamischer Bildung als Ubersetzung, so treten die Praktiken der Anpas-

33 Ineinem Gespriach erwdhnt Mutlu als grundlegenden Autoren des maqasid-Paradigmas den mit-
telalterlichen andalusischen Theologen und malikitischen Rechtsgelehrten Abu Ishaq Ibrahimibn
Musa asch-Schatibi (720—790 n.H./1320—-1388 n. Chr.). Das»dicke Buch«von dem er spricht, istda-
her vermutlich asch-Schatibis Al-Muwafaqat fi Usiil as-Sari‘a, das erst 1884 in Tunis publiziert wurde
und als The Reconciliation of the Fundamentals of Islamic Law (2014) auch auf Englisch erschienen ist.

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [

229


https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

sung, Aneignung und flexiblen Anwendung religiéser Normen und Glaubenssitze in den
Blick, durch welche Kompromisse und Konvergenzen geschaffen werden. Fiir die Mehr-
zahl der beobachteten Unterrichtssituationen bestitigte sich die von verschiedenen Au-
tor*innen (Berglund, 2016; Stein, Ceylan & Zimmer, 2017) hervorgehobene zentrale Rolle,
welche den Lehrenden herbei zukommt, da sie zumeist als handelnde Ubersetzer*innen
islamischer Normen fiir die muslimischen Schiiler*innen fungieren. In der Moschee lie3
sich mit dem tafsiv ‘ilmi ein innovativer exegetischer Ansatz beobachten, der davon aus-
geht, naturwissenschaftliche Erkenntnisse wiirden bereits im Koran antizipiert; nach
Wieland (2002: 129) werden sie jedoch vielmehr in den Text hineingelesen. Demgegen-
tiber riumte die Biologielehrerin eine unbekannte Variable und somit die potenzielle
Fehlbarkeit naturwissenschaftlicher Forschung ein, die ein Zutun Gottes denkbar ma-
che und wechselte in die religiose Rechtfertigungsordnung, um Demut zu evozieren. Sie
versuchte naturwissenschaftliche Erkenntnisse gleichsam in ein religiéses Vokabular zu
ibersetzen und als religiose GrofRe zu etablieren, wodurch sie zugleich den Geltungsbe-
reich der eigenen Ordnung unterminierte. Die unterschiedliche Qualitit der Ordnun-
gen, der Religion als Sphire des Glaubens und der Wissenschaft als jener des Zweifels
und der freien Ideen, trat hier am deutlichsten zutage.

Uber diese Vermittlungsbemithungen der Lehrkrifte hinaus illustriert insbesonde-
re das letzte Beispiel, dass auch die Schiiler*innen mafigeblich am Prozess der Uber-
setzung beteiligt sind, sofern ihnen die Méglichkeit dazu eingeraumt wird. Der IRU an
der Hauptschule umfasste lediglich eine (Zeit-)stunde in der Woche und wurde regelmai-
Rig anderen Mafinahmen geopfert. Dass die Schiiler*innen ferner iiber geringe religio-
se Vorbildung verfiigten, lisst den basalen Ansatz des Lehrers, ausgewéhlte Informatio-
nen zur Verfiigung zu stellen, um potenziell verinnerlichte Gewissheiten zu irritieren,
den Rahmenbedingungen angemessen erscheinen. Hier werden sowohl die strukturel-
len Grenzen als auch die sozialen bzw. milieuspezifischen Bedingungen des IRU sicht-
bar. Demgegeniiber stand fiir den IRU am Gymnasium nicht nur mindestens eine Dop-
pelstunde pro Woche zur Verfiigung. Auch gab der Lehrer den Schiiler*innen Raum, sich
mit eigenen Anliegen und Gedanken einzubringen, das Bediirfnis nach Spielriumen zu
aufern (Dilemma des verstorbenen, nicht-muslimischen Mitschiilers), oder kreativ my-
thologische Topoi auf Alltagssituationen zu iibertragen (Unverstindnis iiber Zerstérung
der Statuen in der Kaaba; Polizei). Das Beispiel zeigt, wie Schiiler*innen im IRU jenseits
dualistischer Ordnungskonzepte auf eine Vielzahl von Referenzsystemen und Rechtfer-
tigungsordnungen zuriickgreifen, um Kritik zu itben, Kompromisse zu erzielen und sich
im Angesichtvon Islamkritik und gewaltvoller Mythologie selbst sinnhaft als Muslim*in-
nenin der pluralistischen Gesellschaft zu positionieren. Indem die Auflenwahrnehmung
von Islam in der Welt der dffentlichen Meinung kritisch gepriift wurde, zogen die Schii-
ler*innen staatsbiirgerliche (Pluralismus) und dffentliche (der gute Ruf) GrofRen als Maf3stab
heran, um normative islamische Glaubenssitze auf den Sinngehalt fiir ihren Lebensall-
tag zu befragen. Der Moglichkeitsraum, den der Lehrer am Gymnasium auf Basis sei-
ner religidsen Uberzeugung (Hizmet/Giilen-Bewegung) erdffnete, erlaubte die kreative
und probeweise Aushandlung islamischer Normen im Rahmen der Schule, der Instituti-
onder politischen Enkulturation in die staatsbiirgerliche Ordnung. Wenn Schiiler*innen
die Achtung vor der gesellschaftlichen Pluralitit gegen den Uberlegenheitsanspruch der
eigenen Religion verteidigen (Bsp.: nochmal die Zerstérung der Statuen in der Kaaba),

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Islam ibersetzen

eignen sie sich mehrheitsgesellschaftliche Argumentationslogiken an, deren selbstver-
stindliche Aktivierung Sabine Mannitz als »diskursive Assimilation« (2002a) bezeichnet.

Die beschriebenen Ubersetzungsleistungen und kritischen Stellungnahmen wer-
den, wie gezeigt wurde, nicht von einem IRU per se ermoglicht, sondern erfordern ein
spezifisches Arrangement von strukturellen Rahmenbedingungen, Wissensbestinden
und Motivationen auf Seiten Lernender und Lehrender. Zwar zeigte sich, dass musli-
mische Schiiler*innen in der Schule mit Herausforderungen konfrontiert werden (z.B.
dem Tod eines nicht-muslimischen Mitschiilers), welchen sie in der muslimischen peer-
group der Milli Goriig-Jugendgruppe nicht zwingend begegnen wiirden. Theologisch
kontroverse Diskussionen kénnen indes nur dann gefithrt werden, wenn die Teilneh-
menden tiber Vorwissen verfiigen und darauf aufbauend Interesse fiir divergierende
theologische Positionen entwickeln. Fiir das Wie der Aushandlungen und die Moglich-
keitsriume des Unterrichts bleiben aber die Personlichkeit, der professionelle Anspruch
und die religiése Motivation der Lehrkrifte zentral. Erst durch die vergleichende Un-
tersuchung des Islamunterrichts in Moscheen und Schulen in situ werden letztlich die
spezifischen Modifikationen (institutionelle Rahmenbedingungen, Anspriiche, Ausbil-
dung und Uberzeugungen des Lehrpersonals wie auch der Schiiler*innen etc.) sichtbar,
anhand derer sich die Rollen und Funktionen, die der IRU einnehmen kann, einschitzen
lassen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. /dee - [

231


https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:



https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

