
V. Islam übersetzen 

Wie in der Einleitung des vorausgehenden Kapitels festgestellt wurde, gilt der Islami
sche Religionsunterricht an öffentlichen Schulen vielfach als »Ort der Aushandlungen« 
(Spielhaus, 2018: 104), an dem junge Muslim*innen vor dem Hintergrund des in der Bun
desrepublik negativ konnotierten Islamdiskurses lernen, sich reflexiv mit ihrer Religion 
auseinanderzusetzen und sich bewusst selbst zu positionieren. Angesichts der Band
breite von Erwartungen und zugeschriebenen Funktionen, die in Deutschland an den 
IRU gestellt werden, ist es bemerkenswert, dass dem Unterrichtsgeschehen in situ sowie 
den Schüler*innen als Zielgruppe pädagogischen Handelns in praxi – von wenigen Aus
nahmen (Kellermann & Lorenz, 2016; Klapp, 2023; Ulfat, 2017, 2019) abgesehen – seitens 
der qualitativ-empirischen Forschung bislang kaum Aufmerksamkeit geschenkt wurde. 
Sowohl in der Fachliteratur als auch von Repräsentant*innen der Religion selbst wird, 
wie die schwedische Religionswissenschaftlerin Jenny Berglund konstatiert, das Lehren 
von Islam oft mit Begrifflichkeiten »of Islam being ›transmitted‹« (2016: 113) beschrieben, 
also mit einem Vokabular der »Weitergabe« oder »Übertragung« von einer auf die ande
re Generation.1 Da eine derartige Konzeptualisierung islamischer Bildung eine Statik 
der weiterzugebenden religiösen Lehre impliziert, führt sie, so Berglund weiter, leicht 
zu Vorannahmen darüber, wie Menschen, die einer Religion angehören, denken, fühlen 
oder in der Gesellschaft handeln: »It brings about stereotypes that risk adding to exis
ting xenophobic ideas of how people from various religions are, just because of their reli
gious belonging, not taking into account other significant factors of identity such as gen
der, social class, education and ethnicity« (ebd.: 117). Daher schlägt Berglund, sofern es 
nicht um das Memorieren des Koran, das Auswendiglernen von Vokabeln oder der basa
len Glaubenssätze wie den fünf Säulen geht, in Anlehnung an Homi Bhabha (1997, 2000) 
vor, anstatt von der »Weitergabe« (transmission) des Islam vielmehr von dessen »Überset
zung« (translation) zu sprechen. Bhabhas Übersetzungsbegriff (cultural translation) stellt 
nicht wie in linguistischem Sinne darauf ab, die ursprüngliche Bedeutung möglichst 
präzise wiederzugeben, sondern impliziert eine Wandlungsfähigkeit der betreffenden 

1 Berglund illustriert dies anhand von The Transmission of Knowledge in Medieval Cairo: A Social His
tory of Islamic Education (1992) des Historikers Jonathan P. Berkey (vgl. auch Sayeed, 2013; Muzakki, 
2017). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Phänomene. Auch Werner Schiffauer greift Bhabhas Übersetzungsbegriff auf und be
tont, dass sobald man sich von dem klassischen Übersetzungsbegriff verabschiede, 

die Übersetzung einen schöpferischen Akt sui generis darstellt, der unumgänglich ist, 
wenn das Original nicht stumm bleiben soll. Der Urtext wird nur lebendig, wenn er in 
einen neuen Kontext (was bedeutet das Ur-Wort hier und jetzt), in eine neue Sprache 
(was bedeutet der offenbarte Text im Gegenwartsarabisch, im Türkischen, im Deut
schen) und in einen neuen Diskurs übersetzt wird. Wenn man diesen Gedanken ak
zeptiert, dann bekommt die Übersetzung einen neuen Wert – nämlich als kreative An
eignung: Jede gute Übersetzung gewinnt dem Urgedanken neue Aspekte ab – und be
reitet damit einem tieferen, reicheren und komplexeren Verständnis den Weg (Schiff
auer, 2010: 371–372). 

Dieser Übersetzungsbegriff bezieht den Kontext ebenso mit ein wie die Verantwortung 
und die Macht der Lehrenden und ist daher, so Berglund, deutlich besser geeignet als ei
ne Terminologie der transmission oder der ›Weitergabe‹ um zu untersuchen, wie die Lehr
kräfte durch ihre pädagogischen Wahlmöglichkeiten Islam an den schulischen wie auch 
den gesellschaftlichen Kontext anpassen (2016: 118). Während auch Berglund in ihrem 
Beitrag exklusiv auf das Handeln der islamischen Religionslehrer*innen – genauer, auf 
die Auswahl von Lehrmaterialien für den Unterricht (ebd.: 115–116) – fokussiert, konsta
tiert Schiffauer, dass auch der der Akt des Verstehens ein Übersetzungsmoment ist und 
lenkt den Blick somit auch auf die aktiven Rezipient*innen (ebd.). Für die Untersuchung 
der Aneignung und Übersetzung von Islam in islamischen Bildungsräumen gilt es her
nach, auch die Schüler*innen des Moscheeunterrichts und des schulischen Religions
unterrichts als Zielgruppe pädagogischen Handelns mit einzubeziehen, sind sie doch 
maßgeblich am Prozess der Übersetzung beteiligt. Das Lehren von Islam wird hier al
so nicht exklusiv als Vermittlungsaufgabe individueller Lehrkräfte verstanden, sondern 
vielmehr als kollektiver Übersetzungsprozess, in dem die Lehrenden zwar über Autori
tät und Deutungshoheit verfügen, das Ergebnis der Übersetzung indes nicht zur Gänze 
vorausbestimmen. 

Mit dem Blick auf konkrete Unterrichtssituationen treten nun jene Kritiken und 
Kompromisse in den Blick, die seitens der bislang eher am Rande betrachteten Schü
ler*innen in Situationen des – im Unterricht oftmals simulierten bzw. stimulierten 
– Konflikts oder Dilemmas zwischen den normativen Ordnungen geltend gemacht 
werden. Diese werden anhand dreier thematisch gegliederter Fallbeispiele analysiert, 
die in den verschiedenen Unterrichtssituationen auf spezifische Weise verhandelt 
wurden: (1) dem Verhältnis zwischen Islam und vermeintlich rationaler Naturwissen
schaft; (2) der exklusiven Verheißung des Paradieses (ǧanna) für Muslim*innen und 
(3) dem pauschalen Vorwurf eines dem Islam inhärenten Gewaltpotenzials. Alle drei 
Themenkomplexe bergen ein zumindest latentes Konfliktpotenzial zwischen der staats
bürgerlichen Rechtfertigungsordnung, die gleiche Rechte und Pflichten und den freien 
Austausch von Ideen zu garantieren beansprucht, und der Rechtfertigungsordnung des 
Islam andererseits. In den folgenden Fallbeispielen manifestiert sich die Wirkmacht 
der Dichotomien, die im Antagonismus Islam – Europa eingeschrieben sind (Irratio
nalität – Rationalität, Auserwähltheit – Gleichheit, Gewaltpotenzial – Friedfertigkeit). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 187 

Sie illustrieren, wie die Akteur*innen, Schüler*innen wie Lehrkräfte gleichermaßen, 
geschickt zwischen ihnen navigieren, um Dilemmata abzuschwächen, Kompromisse 
hervorzubringen und die moralischen Handlungsanleitungen der Religion pragmatisch 
in die alltägliche Lebenswelt zu übersetzen. 

Während diejenigen der von mir begleiteten Jugendlichen, welche regelmäßig am 
Unterricht in der Moschee teilnahmen, dies in der Regel schon seit der Kindheit taten, 
besuchten nahezu alle Schüler*innen am Gymnasium im Schuljahr 2018/19 erstmals den 
Islamunterricht in der Schule. Das Sprechen, Nachdenken und Verhandeln über ihre Re
ligion in einer muslimischen Praxisgemeinschaft im Klassenraum stellte für die meisten 
Schüler*innen daher ein Novum dar. Die Unterrichtsbesuche eigneten sich folglich ide
al, um zu beobachten, wie das in Familie und Moschee vermittelte Wissen im Kontext 
Schule zur Geltung gebracht, ausgehandelt und sinnhaft übersetzt wurde. 

1. Islam und die Naturwissenschaften 

1.1 Das Goldene Zeitalter – Gewissheiten irritieren 

Ich wusste gar nicht, dass wir die Kamera erfunden haben. Ich dachte [das waren] Pro
fessoren oder so (Protokoll, 20.03.2019; Anm.d.Verf.) 

Dieser Ausspruch stammt aus einer Unterrichtsstunde des Islamischen Religionsunter
richts in der zehnten Klasse an der Hauptschule-Nord, in welcher das Thema Wissenschaft 
im Islam behandelt wurde. Als Stimulus schrieb der Lehrer Emre Demir den Begriff ›Mit
telalter‹ an die Tafel und sammelte im Unterrichtsgespräch die Assoziationen der Schü
ler*innen. Das Resultat war eine Sammlung ausschließlich negativer Begriffe wie bei
spielsweise ›brutal‹, ›schwer‹, ›Gewalt‹ oder ›Krieg‹. Im nächsten Schritt teilte Emre ein 
Arbeitsblatt aus, das vier Textpakete zu den Themen Wissenschaft im Islam, Kunst im Islam, 
Dar al-Hikma (Haus der Weisheit) und Erfindung der Kamera enthielt, zu denen sodann 
vier Arbeitsgruppen eingeteilt wurden. Nachdem sich die Schüler*innen einen kurzen 
Überblick über das Blatt verschafft hatten, kommentierte der Lehrer, dass diese Themen 
oder Ereignisse historisch im Mittelalter zu verorten seien und in eine Epoche fielen, die 
in der islamischen Welt das ›Goldene Zeitalter‹ genannt werde (Protokoll, 20.03.2019). 

Seit dem 8. Jahrhundert brachte die islamische Welt eine Blüte der Wissenschaften, 
der Technologie und der Kultur hervor, die mit der Herrschaft der Abbasiden in Bagdad 
begann (Hans, 2023: 218).2 Eine besondere Rolle kam dabei dem auf dem Arbeitsblatt be

2 Diese Blüte ging nicht allein aus der arabischen Kultur hervor. Sie entstand, wie Linden (2017: 33) 
betont, maßgeblich aus der Beeinflussung durch die persische Zivilisation und ihre administrati

ven Institutionen, von denen das Kalifat mit dem Sieg über das Sassanidenreich im Jahr 750 pro
fitieren sollte. Mit der Herrschaft von Al-Mansur (›Der Siegreiche‹, 754–775), und der Errichtung 
der neuen Hauptstadt Bagdad sowie der damit verbundenen Abkehr von Damaskus, dem Macht

zentrum der Umayyaden, vollzog sich eine generelle Verschiebung der Macht von den Arabern 
zu den Persern. Al-Mansurs Sohn Mahdi (775–786) förderte nach sassanidischem Vorbild Kunst, 
Kultur und rationalistisches intellektuelles Leben. Die Herrschaft Mahdis und seines Nachfolgers 
Harun Raschid bilden die Grundlage für die Geschichten aus 1001 Nacht (Linden, 2017: 33). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

handelten Dar al-Hikma, dem Haus der Weisheit zu, das im Jahr 825 n. Chr. in der neuen 
Hauptstadt gegründet wurde. Hier übersetzte man neben persischen und chinesischen 
Schriften auch die großen Denker der griechischen Antike, was neben Philosophie und 
Theologie auch zu einer dynamischen Entfaltung von Mathematik und Medizin führte 
(Linden, 2017: 34–35). Diese Hochphase der Wissenschaft sollte im andalusischen Kali
fat von Cordoba, in dem auch die Chirurgie, die Pharmakologie, die Optik und die Agro
nomie ungekannte Fortschritte verzeichneten, ihre Fortsetzung finden und bis ins 14. 
Jahrhundert anhalten (Arnaldez, 2012).3 

Diese Errungenschaften waren den meisten Schüler*innen bislang unbekannt und 
so zeigten sich viele ähnlich überrascht wie der 15-jährige junge Mann im einleitenden 
Zitat, angesichts der Entdeckungen des Kairoer Gelehrten Ibn al-Haitham (gest. 1040), 
welcher seinerzeit erstmals die Funktionsweise der Linse beschrieb und daher als »Be
gründer der modernen Optik« gilt (Unal & Elcioglu, 2009: 323). Dieses Erstaunen dar
über, dass ein Muslim – einer ›von uns‹ – die Kamera ›erfunden‹ habe, lässt auf eine 
starke Internalisierung des gesellschaftlich weit verbreiteten Bildes von Muslim*innen 
als rückständig und bildungsfern schließen. Diese Vorstellung der intellektuellen Rück
ständigkeit von Muslim*innen ist in der öffentlichen Meinung der bundesdeutschen Is
lamdebatten virulent und wurde am durchschlagendsten und prominentesten von Thi

lo Sarrazin in seinem islamfeindlichen Buch Deutschland schafft sich ab (2010) kolportiert 
(vgl. Kap. I.3). Sarrazin unterstellt Muslim*innen eine genetische Disposition zu man
gelnder Intelligenz und wich trotz vehementer Kritik und empirischer Widerlegung (vgl. 
Foroutan, 2010) nicht von seinen Behauptungen ab.Demgegenüber konnte ich im Feld
forschungsort insofern eine Korrelation von religiöser und weltlicher Bildung beobach
ten, als die Jugendlichen, die ich im IRU des Gymnasiums kennenlernte, im Vergleich 
zu jenen an der Hauptschule deutlich mehr Zeit in der Moschee verbrachten, die Bil
dungsangebote der Gemeinden nutzten und eine konsequentere Glaubenspraxis ver
folgten (Tragen des Kopftuchs, Auswendiglernen des Koran). Gerade die religiösen Schü
ler*innen waren also tendenziell eher bildungserfolgreich. Historisch kann die Tatsa
che, dass die islamischen Gesellschaften Ende des 19. Jahrhunderts gegenüber den wis
senschaftlichen und technologischen Entwicklungen Europas ins Hintertreffen geraten 
waren, kaum geleugnet werden. Dass der technologische Fortschritt indes im Gewande 
von Überlegenheitsgebaren und Kolonialisierung über die Muslim*innen hereinbrach, 
ist einer der Gründe für die Internalisierung von Minderwertigkeitsgefühlen des musli
mischen ›Wir‹ (Stutz, 2013: 69), das, wie der oben zitierte Schüler annahm, nicht Profes
sor*in sein könne. 

Indem der Lehrer die negativen und letztlich eurozentrischen Assoziationen der 
Schüler*innen zum Begriff ›Mittelalter‹ mit den Errungenschaften des Goldenen Zeital
ters des Islam kontrastierte, stimulierte er eine Irritation der bisherigen Gewissheiten 

3 Zu den wohl berühmtesten Persönlichkeiten des Goldenen Zeitalters gehören der hanafitische 
Rechtsgelehrte, Arzt, Mathematiker und Politiker Ibn Sina (gest. 1037) – latinisiert Avicenna –, der 
die Geschichte der Medizin maßgeblich prägte (Goichon, 2012), der im Westen als Averroes be
kannte Korangelehrte, Physiker, Mediziner und Philosoph Ibn Ruschd (gest. 1198), welcher in Cor
doba wirkte (Arnaldez, 2012), und der bekannte, in Kairo tätige Mathematiker, Optiker und Astro
nom Ibn al-Haitham (gest. 1040) (Unal & Elcioglu, 2009: 323). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 189 

der Hauptschüler*innen wie z.B. der vermeintlichen intellektuellen Rückständigkeit 
und provozierte eine kognitive Öffnung für die Reflexion von Selbst- und Fremdzu
schreibungen. Er reagierte somit auf die Leerstelle in der modernen Geschichtsschrei
bung, in welcher der Beitrag, der islamischen Akademien jener Epoche zu den heutigen, 
vermeintlich ›westlichen‹ Wissenschaften, weitestgehend ausgeblendet wird (Hans, 
2023: 218). Das Bestreben, diese Geschichtsschreibung zu korrigieren wendet sich, wie 
etwa die Historikerin Sonja Brentjes (2013: 119–120) konstatiert, unter Muslim*innen 
bisweilen aber in eine Glorifizierung des Goldenen Zeitalters und eine Überhöhung des 
Beitrags der muslimischen Gelehrten als unabdingbare Voraussetzung heutiger Wissen
schaft.4 In dem Unterrichtsmodul Wissenschaft im Islam beabsichtigte Emre Demir nun 
mithilfe der didaktisch basalen schüler*innenseitigen Reproduktion von Kurztexten, 
den Jugendlichen eine Argumentationsbasis gegen essenzialisierende Rückständig
keitsthesen wie jene Sarrazins an die Hand zu geben. Die Reaktionen der Schüler*innen 
legen nahe, dass die Unterrichtseinheit das internalisierte bildungsbezogene Minder
wertigkeitsgefühl zumindest für den Moment produktiv irritieren konnte. Aufgrund 
der Zeitknappheit – die Einheit umfasste lediglich zwei Unterrichtsstunden – konnten 
die Inhalte allerdings kaum ausführlich reflektiert und eingeordnet werden, so dass 
auch hier die Möglichkeit einer a-historischen, glorifizierenden Rezeption durchaus 
gegeben war. 

Als deutlich schwieriger vereinbar mit der Religion – nicht nur mit dem Islam – als 
etwa die Beschreibung der Linse sollte sich jene bahnbrechende naturwissenschaftliche 
Idee darstellen, die im 19. Jahrhundert, das Goldene Zeitalter der islamischen Zivilisatio
nen war lange Geschichte, der britische Geologe und Zoologe Charles Darwin verbreite
te: die Evolutionstheorie. 

1.2 Islam und die Evolutionstheorie 

Frau Bruns – Evolutionstheorie als pädagogische Herausforderung 
Der 15-jährige marokkostämmige Younes, der bereits in Kapitel I. und IV. zu Wort kam, 
hatte mich nach dem Religionsunterricht bei Emre Demir eingeladen, mit ihm die Bio
logiestunde des zehnten Jahrgangs bei Frau Bruns zu besuchen, die sich gleich mit der 
Beobachtung einverstanden erklärte. Acht der zwölf Teilnehmenden waren türkei- oder 
marokkostämmig und wurden von der Lehrerin als Muslim*innen gelesen. Vom Hang 
der Lehrerin zu despektierlichen bis islamfeindlichen Äußerungen hatten mir zuvor be
reits verschiedene Gesprächspartner*innen an der Schule berichtet und ich sollte, wie 
folgender Protokollausschnitt zeigt, gleich zu Beginn der Stunde einen ersten Eindruck 
erhalten: 

4 Brentjes (2013) illustriert diese Überhöhung, die sie mit Abdelhamid Sabra als »Muslim precurso
ritis« (zit. ebd.: 120) bezeichnet, anhand eines Beispiels. Sie analysiert das Buch 1001 Inventions: The 
Enduring Legacy of Muslim Civilization (Al-Hassani, 2012), das den Begleitband zur Ausstellung 1001 
Inventions: Discover the Golden Age of Muslim Civilization darstellt, die 2012/23 unter der Schirmherr

schaft der National Geographic Society, Washington DC, stattfand. Die Historikerin schließt, dass 
»1001 Inventions contains on almost every page substantial errors, misrepresentations, or, sadly, 
sheer inventions of its own« (S. 121), die sie hernach detailliert herausarbeitet und auflistet. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Frau Bruns geht die Anwesenheitsliste durch und stellt fest, dass eine von ihr als muslimisch 
gelesene Schülerin heute fehlt. Die Lehrerin ist sich sicher, den Grund zu kennen – es ist Fas
tenzeit: »Was hat die denn? Die Ramadan-Magengrippe?« Während der Religionslehrer 
Emre Demir den Schüler*innen gegenüber wiederholt betonte, dass ich »auf ihrer Seite ste
he«, stellt Frau Bruns mich über meinen Kopf hinweg als ihren Kollegen vor, und weist die Schü
ler*innen mit bestimmtem Ton an, mit mir zu kooperieren. Sie bietet mir einen Platz neben sich 
am Pult an, doch ich bestehe darauf, mich in der hinteren Ecke des Raumes zu Younes zu set
zen. Frau Bruns macht es sich demonstrativ in ihrem Kinosessel bequem, der auf ein Rollbrett 
montiert ist, und fährt mit ihrem ›Thron‹ ans Pult. Die Schüler*innen sitzen auf ungepolster
ten Holzstühlen. Die Lehrerin nimmt das Heft einer Schülerin vom Tisch auf, greift nach ei
ner Sprühflasche mit Desinfektionsmittel und benetzt das Deckblatt mit drei kräftigen Stößen 
(Protokoll, 21.05.2019). 

Die Mutmaßung, der Abwesenheitsgrund einer muslimischen Schülerin im Fastenmo
nat müsse die ›Ramadan-Magengrippe‹ – vermutlich eine Metapher für Schwäche auf
grund des Fastens – sein, der versuchte, doch fehlgeschlagene Schulterschluss mit dem 
wissenschaftlichen Besucher, das Besteigen ihres ›Throns‹ und die Desinfektion eines 
Schüler*innenheftes ereigneten sich in wenigen Minuten und sind Beispiele für zahl
reiche despektierliche Praktiken den Schüler*innen, insbesondere den Muslim*innen 
gegenüber, die ich in der Unterrichtsstunde beobachten konnte. Nach seiner Wahrneh
mung der Lehrerin gefragt, erklärte Younes, der selbst nicht religiös war und auch nicht 
fastete: »Das ist ihre Art, da haben wir uns dran gewöhnt« (ebd.). 

Zwar stellt der Biologieunterricht nicht, wie der Unterricht in den Moscheen oder der 
IRU an den Schulen, einen islamischen Bildungsraum in dem Sinne dar, dass hier reli
giöses Wissen durch Muslim*innen an Muslim*innen vermittelt würde. Da die Lehre
rin die Schüler*innen aber einerseits immer wieder auf das ihnen zugeschriebene Mus
lim*insein reduzierte und demgemäß auch das Thema der Unterrichtsstunde maßgeb
lich in Beziehung zur (islamischen) Religion verhandelte, leistet die beobachtete Stunde 
einen wichtigen Beitrag zu der Frage, wie in einer überwiegend als muslimisch gelese
nen Praxisgemeinschaft – bisweilen eher noch für diese – zwischen den Rechtfertigungs
ordnungen übersetzt wird. Nachdem Frau Bruns die Anwesenheit der Schüler*innen 
kontrolliert und ihre Lehrmaterialien sortiert hatte, stand sie auf, gab ein Arbeitsblatt 
aus und kommentierte: 

In Amerika und vielen muslimischen Staaten wie Saudi-Arabien, Malaysia darf das hier 
nicht gelehrt werden! Mir ist wichtig, dass ihr das versteht! Das ist keine Kritik an ir
gendeiner Religion, aber ich diskutiere darüber auch nicht mit Leuten, die kein Wissen 
haben, die sagen, ich bin Muslim, interessiert mich nicht (Protokoll, 21.05.2019). 

Das Thema des neuen Unterrichtmoduls lautete Evolutionstheorie. Bereits in diesem ers
ten Kommentar erklärte Frau Bruns ihre Autorität als Wissende und diskreditierte re
ligiös bedingte Abwehrhaltungen dem Thema gegenüber, die sie unverkennbar zuvor
derst Muslim*innen zuschrieb. Anstatt nun inhaltlich in das Arbeitsblatt einzusteigen, 
referierte die Lehrerin ausgiebig zu der von ihr betonten Dichotomie von Wissen und 
Glauben. Und nachdem sich alle Lernenden ein Arbeitsblatt genommen hatten, fuhr sie 
fort: 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 191 

Frau Bruns: »Was ist das Problem [mit der Evolution]? Es hat oft mit Religion zu tun!« 
Younes: »Die [Religiösen] meinen meistens, dass der Mensch nicht vom Affen ab
stammt, sondern von Adam und Eva!« 
Frau Bruns: »Genau. Aber die Geschichte von Adam und Eva, das muss man wissen, 
entstammt der jüdischen Tradition und ist erst um 600 v. Chr. entstanden. Die Juden 
hatten damals in der Stadt Babylon den Glauben verloren und die Rabbiner brauchten 
etwas, mit dem sie die Leute zurückgewinnen konnten. Ich will hier nicht an den 
Offenbarungsgeschichten rütteln, aber Mohammed hatte damals auch Freunde jüdi
schen und christlichen Glaubens, ja, wirklich! Durch den Handel mit anderen Ländern 
kannte Mohammed Christen und Juden! Auch viele Christen haben mit dem Thema 
Evolution aber Probleme! Wie können wir uns also im Bio-Unterricht das Thema 
anschauen? (Protokoll, 21.05.2019; Anm. d. Verf.).5 

In diesem kurzen Gesprächsausschnitt wird dreierlei deutlich. Zuerst benannte Younes 
mit den Bildern Adams und Evas auf der einen und der Abstammung vom Affen auf der 
anderen Seite – die grundlegende Differenz zwischen Kreationismus und der Evoluti
onstheorie. Anstatt nun etwa den Topos der Abstammung des Menschen vom Affen evo
lutionshistorisch einzuordnen und zu korrigieren, war die Lehrerin bemüht, den Mythos 
von Adam und Eva religionsgeschichtlich zu verorten, wodurch sie sich zweitens als legiti
me Sprecherin auch zum Thema Religion positionierte. Zuletzt versuchte sie, die von ihr 
selbst in den Fokus gerückte Frontstellung zwischen Evolutionstheorie und Islam wie
der aufzuweichen, indem sie auch Christen eine Opposition zur Evolutionstheorie dia
gnostizierte. Die Lehrerin empfand die Vermittlung der Evolutionstheorie an einen Kurs 
der überwiegend von muslimisch gelesenen Schüler*innen besucht wurde, offenkundig 
als große Herausforderung, der sie mit einer Strategie begegnete, die nach einem kur
zen Exkurs zur Evolutionstheorie und ihrer Rezeption in der islamischen Welt analysiert 
werden soll. 

Charles Darwin hatte seine Ansichten erstmals 1859 in seinem Werk The Origin of Spe
cies vorgelegt. Die Artenvielfalt und die Veränderbarkeit einzelner Arten gingen demzu
folge auf den Prozess der Evolution zurück, in dem Darwin die Faktoren der Variation, 
Selektion und Adaption als ausschlaggebend identifizierte. Hieraus leitete sich schließ
lich das prominente Axiom des survival of the fittest ab. Darwins Überlegungen konfligie
ren in zwei zentralen Punkten mit der koranischen Offenbarung. Den ersten und zen
tralen Reibungspunkt stellt die Annahme dar, dass jegliche biologische Entitäten, ein
schließlich der Menschen, durch in Verbindung stehende Lineages historisch mitein
ander verwandt sind (Malik, 2021a: 1). Der islamische Theologe und Chemiker Shoaib 
Ahmed Malik folgert: 

5 Jüngeren Erkenntnissen zufolge ist der Ursprung des Mythos deutlich älter. So haben die die Alt
testamentlerin Marjo Korpel und der Altorientalist Johannes de Moor von der Protestantischen 
Theologischen Universität Amsterdam Texte von Steintafeln, die in den Ruinen der im 12. Jh. v. Chr. 
vernichteten nordsyrischen Hafenstadt Ugarit gefunden wurden, neu übersetzt. Darunter fanden 
sie einen Text in semitischer Sprache, in welchem die Forscher*innen den Vorläufer der biblischen 
Schöpfung von Adam und Eva erkennen und den Ursprung des Mythos somit auf das 13. vorchrist
liche Jahrhundert datieren (vgl. Korpel & de Moor, 2014). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Humans, then, are descendants of an earlier species and were not simply created into 
existence instantaneously. This entails that Adam and Eve, who are generally and tradi
tionally considered to be the first parentless couple of humankind in Islam, must have 
had a mother and a father. Here, tension starts to brew, and it is the conceptual starting 
point for the entire discourse of Islam and evolution (Malik, 2021a: 1). 

Neben der gemeinsamen (1) Abstammung der Arten steht ferner der Aspekt der (2) deep time, 
der geologische Begriff für die Erkenntnis, dass die Erde sich über Millionen bzw. Milli
arden von Jahren entwickelt hat (Malik, 2021a: 28), in Konflikt mit dem Glauben an die 
Schöpfung in ›sechs Tagen‹. In der Geschichte haben jüdische, christliche und islamische 
Theologen das Alter der Erde in Jahrtausenden konzipiert. So ging etwa das biblische 
Narrativ lange von einem Erdalter von 6.000 Jahren aus (Rogers, 2011: 71 zit. in Malik, 
2021a: 28). Diese Annahmen mussten durch Fortschritte in der Geologie gänzlich revi
diert werden, wonach die Erde heute als etwa 4,5 Milliarden Jahre alt gilt (ebd.). Wie 
diese Divergenzen interpretiert und abgemildert werden, analysiere ich im Folgenden 
sowohl am Fallbeispiel des Biologieunterrichts an der Hauptschule wie auch anhand des 
Islamunterrichts in der Al-Taqwa Moschee. 

Die Evolution gilt heute als durch verschiedene Beweisführungen gesichert, von de
nen die aussagekräftigsten die Funde von Fossilien, die Homologie und insbesondere die 
Genetik sind, und die in Summe kaum Zweifel zulassen (Malik, 2021a: 38).6 Während die 
Lehre der Evolution mithin selbstverständlicher Bestandteil der Curricula in den Län
dern Nordwesteuropas ist, sieht der Parlamentarische Ausschuss des Europäischen Ra
tes bereits im Jahr 2007 den Kreationismus auf dem Vormarsch (vgl. Bönisch, 2010).7 
Neben der Unterminierung der Evolutionstheorie durch christliche Kreationist*innen, 
darunter in Italien oder Polen zeitweise hochrangige politische Offizielle, hat auch der 
islamische Kreationismus einen wachsenden Einfluss auf die Muslim*innen Nordwest
europas, das laut Salman Hameed, der zur Wissenschaftsrezeption in muslimischen Ge
sellschaften forscht, mittlerweile gar dessen Hochburg ist (Hameed, 2015: 391). Das Er
starken des islamischen Kreationismus in Europa ist maßgeblich dem türkischen Publi
zisten und Fernsehprediger Adnan Oktar zu verdanken, der mit seinem schillernden alter 

6 Fossilien, d.h. in Sedimentgestein konservierte Überreste von Lebewesen werden durch die Wis

senschaft der Paläontologie (altgriech. Palaiós ›alt‹, óntos ›seiend‹) klassifiziert und chronologisch 
eingeordnet. Sie kann anhand verschiedener Methoden wie z.B. geochemischer Analysen auf die 
Lebensumstände der jeweiligen Lebewesen, bzw. Organismen schließen wie etwa das Klima. Bio
logische Homologie bezeichnet schlicht das Vorkommen eines gleichen Merkmals in verschiede
nen Spezies aufgrund eines gemeinsamen Vorfahren. Den verlässlichsten Beleg für die Evoluti
on liefert aber die Genetik, welche die DNA, den ›Bauplan‹ einer Spezies entschlüsseln kann und 
entsprechend Unterschieden und Gemeinsamkeiten erkennen und somit Verwandtschaft belegen 
kann (Malik, 2021a: 32–38). 

7 Der Biologiedidaktiker Dittmar Graf hat die Einstellungen von angehenden Lehrer*innen erfragt 
und für 2010 festgestellt: »Lehramtsstudenten, die einen Biologie-Leistungskurs in der Oberstufe 
besucht hatten, lehnten zu fast acht Prozent die Evolution ab. Von denjenigen, die einen Grund
kurs absolviert hatten, waren es 17 Prozent, von denjenigen ohne Biologieunterricht sogar über 
20 Prozent.« (Bönisch 2010, Abs. 4). Mittlerweile gebe es in Deutschland immer mehr Lehrkräf
te, die offen dazu stehen, im Unterricht Kreationismus zu vermitteln. Darunter jene der über 100 
Einrichtungen, die dem Verband evangelischer Bekenntnisschulen angehören (ebd.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 193 

ego Harun Yahya und dem 1990 veröffentlichten Buch Evolution Deceit: The Collapse of Dar
winism and its Ideological Background ein breites Publikum erreichte.8 Während Oktar bei
spielsweise in der Zeitung Welt als ungefährlich eingestuft wird (Biermann, 04.02.2013), 
betont Hameed (2015: 391) den Einfluss Yahyas als einen nicht zu unterschätzenden Fak
tor im Erstarken kreationistischer Tendenzen. Oktars Lehre, welche auch die Evoluti
on einzelner Arten ablehnt, stelle mittlerweile gar die dominante Form des islamischen 
Kreationismus in Europa dar (ebd.). Demgegenüber ist die Evolutionstheorie in zahlrei
chen muslimischen Ländern zwar geächtet und das Unterrichten etwa in Saudi-Arabi
en, Oman und Algerien gänzlich verboten (Alassiri, 2019: 122), »the reception of biological 
evolution« so betont Hameed, ist aber »far more mixed in the larger Muslim world« (2015: 
391).9 Shoaib Ahmed Malik (2021b) identifiziert neben den Kreationist*innen, welche die 
Evolutionstheorie gänzlich ablehnen, verschiedene Typen anhand ihrer Bezugnahme auf 
islamische Quellen und Evolutionstheorie. So gebe es ferner die committed evolutionists, 

8 Yahyas Organisation erreichte von der Türkei aus über Websites in verschiedenen Sprachen Mus

lim*innen außerhalb der Türkei und verbreitete zahlreiche Pamphlete und Bücher. Die heftigen 
Reaktionen der westlichen Presse auf die Zusendung seines 800-seitigen Werkes Atlas of Creation 
an Schulen in verschiedenen Ländern Nordwesteuropas und das Darwin-Jahr 2009 boten Yahya die 
mediale Öffentlichkeit, sich als Verteidiger gegen die materialistischen Ideologien des Westens zu 
gerieren (Hameed, 2015: 390–392). Auch seine bizarren Auftritte, bei welchen er sich mit jungen 
wasserstoffblonden Frauen umgibt, die oftmals lediglich Bikini tragen und die er seine ›Kätzchen‹ 
nennt, sorgten für Publicity (Biermann, 04.02.2013). 

9 Christiane Paulus und Mahmoud Abushair (2018) geben einen historischen Überblick über her
meneutische Positionen im Zusammenhang der Evolutionstheorie. So kritisierte beispielsweise 
Dschamal ad-Din al-Afghani (gest. 1897) Darwin dahingehend, dass er den Beweis für die Verän
derung der Arten schuldig geblieben sei, sah aber die Selektion an den Beispielen der Wahl von 
Ehefrauen in der beduinischen Kultur sowie in der Pferdezucht bestätigt. Eine am europäischen 
Mainstream Darwinismus orientierte religionskritische Auffassung vertrat der Libanese Schibli 
Schumaiyil (gest. 1917), für den Religion ein Hindernis in der Entwicklung und des Fortschritts der 
Menschheit darstellte und entsprechend überkommen werden müsse. Ein Kompromiss zwischen 
beiden Positionen geht auf den von Schumaiyil beeinflussten Ägypter Ismail Mazhar (gest. 1963) 
zurück, der einerseits den »extremen Materialismus« der säkularen Kritik à la Schumaiyil ablehn
te und andererseits al-Afghani Naivität und Unverständnis attestierte. »[E]s gehe nicht um die Er
schaffung des Elefanten aus einer Ameise oder des Menschen aus einem Affen.« (Paulus & Abus
huair, 2018: 45). Ein weiterer Ägypter, Amin al-Khuli, der von der islamischen Renaissance Anfang 
des 20. Jahrhunderts beflügelt Europa besucht hatte, setzte sich intensiv mit der Evolutionstheo
rie auseinander und erschuf gemeinsam mit seiner Frau Aischa bt. asch-Schatiʾ einen Ansatz der 
reformierten, literarischen Koranhermeneutik. Er war als islamischer Theologe vom Nutzen der 
Evolutionstheorie überzeugt, weltliche Entwicklungsprozesse zu erklären, sei sie doch als Natur
wissenschaft am Leben der Menschen und an der Entwicklung aller Wesen interessiert. Im Westen 
habe der Klerus Darwins Lehre lediglich als problematisch aufgefasst, weil sie diese in Gegensatz 
zum jüdischen Schöpfungsmythos sahen. Darwin habe aber, wie al-Khuli betont, die Existenz des 
Göttlichen niemals bezweifelt: »Es gebe keinen Grund zu bestreiten, dass Gott aus einem Ursprung 
Stämme mit der Anlage zur Entwicklung geschaffen habe. Im Koran werde die Erschaffung des 
Menschen aus Erde in Phasen beschrieben, jedoch sei die Erforschung der Details seiner Genese 
dem menschlichen Verstand bzw. der Wissenschaft überlassen worden. Daher entspräche der An
satz der Religion auch dem Konzept der Evolution.« (Paulus & Abushuair 2018, 46). Amin al-Khuli 
hat somit einen Weg aufgezeigt, durch welchen der koranische Diskurs nicht normativ verengt 
wird, sondern unter der Akzeptanz empirischer Wirklichkeiten als »kognitive Kommunikation mit 
den Hörern« (ebd.: 67) verstanden werden kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

welche die Evolutionstheorie akzeptieren und eine Neuinterpretation der Schriften auf 
Basis aktueller empirischer Erkenntnisse fordern, oder die human exceptionalists die an
nehmen, dass alles Leben Produkt der Evolution sei, ausgenommen die Menschen (Ma
lik, 2021b).10 

Für die pädagogische Praxis stellt die im islamischen Mainstream virulente episte
mologische Frontstellung von islamischem Kreationismus und Evolutionstheorie zwei
felsohne eine Herausforderung dar (vgl. Alassiri, 2019: 122). Um diese Verhältnisbestim
mung zu verstehen und ihr pädagogisch begegnen zu können, sollte ihre Reproduktion 
indes vermieden und, so Hameed, die moralische Selbstpositionierung von Muslim*in
nen in einem säkularen Staat ebenso mit einbezogen werden, wie die Vielfalt von Pro
zessen der Adaption und Konvergenz (2015: 396). 

Auch die Akteur*innen im Feldforschungsort versuchten auf unterschiedliche Weise, 
Konvergenzen zwischen Evolutionstheorie und Religion herzustellen. In der beobachte
ten Biologiestunde fuhr Frau Bruns mit ihren Erläuterungen zum Spannungsverhältnis 
zwischen Wissen und Glaube fort und beantwortete schließlich die von ihr gestellte Fra
ge, wie das Thema im Bio-Unterricht behandelt werden könne: 

Das ist gar nicht so schwierig, denn es gibt immer eine Variable, die man nicht erklären 
kann. Kennt ihr Stephen Hawking, diesen kleinen Mann im Rollstuhl? Der hat die Welt

formel gesucht, eine Formel, mit der man alles erklären kann, eine Universalformel. 
Der wurde gefragt: ›Wie kannst Du gegen Gott vorgehen!?‹ Da hat er gesagt: ›Das tue 
ich nicht. Ich glaube an die eine Variable!‹ Also egal wie weit die Naturwissenschaft
ler kommen, es bleibt immer eine Variable, die sie nicht erklären können (Protokoll, 
21.05.2019). 

Um eine Möglichkeit der Konvergenz von (islamischem) Schöpfungsmythos und Evolu
tionstheorie aufzuzeigen, verwies die Biologielehrerin auf den prominenten britischen 
Astrophysiker Stephen Hawking, der Ende der 1980er die (später wieder revidierte) Mög
lichkeit göttlicher Existenz einräumte (Hawking, 1988), da auch die Naturwissenschaf
ten nicht alles erklären und letztbegründen könnten.11 Trotz dass die Evolution durch 

10 Eine Ausnahmeerscheinung ist nach Malik (2021b) David Solomon Jalajel (2009, 2018), der auf 
Grundlage ash’aritischer, maturidischer und salafistischer Quellen einen inhärenten Konflikt zwi
schen Islam und Evolution negiert und argumentiert, dass lediglich Adam und Eva auf wundersa
me Weise geschaffen worden seien. Wenn die elternlose Inkarnation Adams aber ein unbezweifel
barer islamischer Glaubenssatz ist, so fragt Jalajel, wie kann dieser mit der Evolution ausgesöhnt 
werden? Hier bringt er das theologische Prinzip des tawaqquf ins Spiel, das als sein eigener innova
tiver Beitrag ist. Der Begriff bedeutet etwa Aussetzung des Glaubens und bezieht sich auf Situatio
nen, in denen auf eine Frage verschiedene, gleichermaßen plausible Antworten existieren. Wenn 
man sich nun entschließt, abzuwarten, bis weitere Evidenz für oder gegen eine Position hervor
gebracht wird, praktiziert man tawaqquf. Jalajel scheidet außerdem die Verbindung der Schöpfung 
Adams von der Schöpfung der Menschheit, da auch der Koran sich nicht dazu äußert, ob es zur Zeit 
der Schöpfung Adams vielleicht bereits Menschen auf der Erde gegeben habe. Malik (2021b) nennt 
diese Position Adamic exceptionalism. (Ebd.). 

11 Hawking ging in den 1980er Jahren in seinem Essay A Brief History of Time (1988, mit J.L. Anderson) 
noch von einer ultimativen Theorie hinter der Schöpfung aus, welche auf die Existenz Gottes hin
weisen könne. Er revidierte dies 2010 in The Grand Design (2010, mit L. Mlodinow) und sei ferner 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 195 

oben genannte Evidenzen in der Biologie als gesichert gilt, sah sich die Lehrerin bewo
gen, fortwährend auf die Legitimität des Zweifels an diesen empirischen Evidenzen hin
zuweisen, um die Möglichkeit der Vereinbarkeit mit dem Glauben an eine übernatürliche 
Schöpfung zu eröffnen: 

Frau Bruns: »Also Leute, das hier [tippt auf das Arbeitsblatt] sind alles nur Vermutun

gen, die aber hoch wahrscheinlich sind. Woher kommt nochmal das Leben auf der Er
de?« 
Schülerin A: »Meteorit!« 
Schüler B: »Trümmerteile von Planeten.« 
Frau Bruns: »Genau! Da sind Metalle drin, die verändern sich im Feuer, also wenn er in 
die Erdatmosphäre eintritt. Durch die Reaktion von Metall und H2O kann Leben ent
stehen, geht man heute von aus. Leute, euer Problem ist ja, dass ihr denken könnt bis 
zu Euren Großeltern. Im Text hier geht es aber um einen Zeitraum von 3,7 Milliarden 
Jahren!« 
Frau Bruns greift nach einem von einem Schüler/einer Schülerin gestalteten Plakat mit einer 
Uhr, auf der die jeweiligen Erdzeitalter farblich eingezeichnet sind und erklärt, dass der Mensch 
im Vergleich zur Geschichte der Erde erst »in der letzten Minute die Bildfläche betreten« 
habe (Protokoll, 21.05.2019). 

Auf dem Arbeitsblatt zur Abstammung der Arten war ein Stammbaum der Evolution der 
Wirbeltiere abgebildet, in welchem der Mensch nicht vorkam. Allein diese Beobachtung 
ließe sich als Vermeidungsstrategie interpretieren, bezieht sich der größte Reibungs
punkt zwischen religiösen und naturwissenschaftlichen Überzeugungen doch auf die 
Abstammung des Menschen. Indem die Lehrerin wiederholt die Legitimität des Zwei
fels an den evolutionären Prozessen betonte und durch Hawkings Variable Gott einen 
vagen Platz in der Entwicklung einräumte, schuf sie einen Kompromiss zwischen den 
Ordnungen, gleichwohl auf Kosten der Glaubwürdigkeit der Naturwissenschaften. Mit 
dem Verweis auf die im Vergleich zur Erdgeschichte verschwindend geringe Dauer der 
menschlichen Existenz griff Frau Bruns hernach auch den zweiten potenziell konflikt
iven Aspekt der deep time auf. Anstatt aber die Erkenntnisse über das Alter des Univer
sums und der Erde ebenfalls in Zweifel zu ziehen, präsentierte sie dieses als gut belegt 
und präsentierte den Urknall als »ein Ereignis, das man heute noch messen« (ebd.) kön
ne. Als die Schüler*innen sich von ihren Ausführungen zunehmend überfordert und ge
langweilt zeigten, betonte die Lehrerin die Intention ihres Exkurses. 

Ich wollte Euch verdeutlichen, dass das Anschauen des großen Ganzen demütig macht! 
Wer Glauben hat, kann solche Sachen besser verstehen. Ich stelle mir vor, dass, wer un
gläubig ist, dem fehlt die andere Schale der Waage. Jeder Mensch, der Glauben hat, 
egal ob diesen oder jenen, hat vor Gott die Fähigkeit zu sagen, ich bin wertvoll (Proto
koll, 21.05.2019). 

der Meinung, dass für die Entstehung des Universums keine göttliche Macht notwendig gewesen 
sei. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Indem die Lehrerin die in Relation zur Entstehung des Universums verschwindend kur
ze Existenz des Menschen aufzeigte, um »Demut« in den Schüler*innen zu evozieren, 
argumentierte sie nicht mehr in der Logik der Empirie basierten Naturwissenschaft (als 
Institution der staatsbürgerlichen Welt), sondern adaptierte den Modus religiöser Argu
mentation. Dieser Modus drückte sich nicht nur in der Aneignung religiöser Termino
logie (»ungläubig«), sondern auch von Positionen wie der Darstellung von Atheist*innen 
als defizitär (»dem fehlt die andere Schale der Waage«) aus. Frau Bruns war überaus be
müht, den muslimischen Jugendlichen einen Zugang zur Evolutionstheorie zu eröffnen, 
der potenzielle Konfliktpotenziale entschärfte, verhinderte somit aber zugleich kontro
verse Debatten und deklassierte vermutlich unbeabsichtigt nicht nur die Überzeugung 
von Atheist*innen, sondern auch den Status von Grundannahmen ihres Faches. Eine 
Diskussion akzeptiere sie, wie sie eingangs klarstellte, jedoch nur auf der Basis von Wis
sen und nicht allein auf Basis religiöser Überzeugungen. 

Ob der von der Lehrerin reproduzierte und ihren Einlassungen zugrunde gelegte 
Antagonismus von Islam und Evolutionstheorie für die Jugendlichen indes überhaupt 
relevant war, versicherte sich die Lehrerin zu keinem Zeitpunkt und muss hier in Fra
ge gestellt werden. Viele der von Frau Bruns als muslimisch markierten Schüler*innen 
lebten in wenig religiösen Elternhäusern und handhabten den Bezug zur Religion über
aus situativ und flexibel. Ich schließe daher, dass die Grundlage für die Argumentation 
der Lehrerin weniger die Orientierungen der Schülerschaft waren, als vielmehr ihr eige
ner Vorstellungshorizont, in welchem die Frontstellung Islam – Evolutionstheorie einen 
gesetzten Wissensbestand darstellte. Diesen projizierte sie fortwährend unhinterfragt 
auf die Schüler*innen. Der Versuch die vermeintliche islamische Position mit der Natur
wissenschaft zu versöhnen, mag an anderer Stelle, wenn fachlich fundiert, löblich sein. 
Im Falle der beobachteten Unterrichtsstunde wirkte er jedoch oktroyiert und unange
messen. Das Beispiel illustriert ein zentrales Problem des Blicks der gesellschaftlichen 
Majorität auf Muslim*innen, der die religiöse Identität als ›Primäridentität‹ voraussetzt 
und somit vermeintlich islamische Überzeugungen auf alle muslimisch gelesenen Men
schen projiziert. Die potenziellen Kompetenzen der Schüler*innen, als eben solche zu 
kritisch zu handeln und sich eigene Urteile zu bilden, wurden in der beobachteten Un
terrichtsstunde durch othering und eine bevormundende Haltung der Lehrerin massiv 
eingeschränkt. Es ist offenkundig, dass die Vereinbarung von Evolutionstheorie und re
ligiösen Schöpfungsmythen eine große pädagogische Herausforderung für die Lehrerin 
darstellte. Diese Herausforderung resultierte jedoch weniger aus den tatsächlichen re
ligiösen Überzeugungen der Schüler*innen, als vielmehr aus der Ignoranz der Lehrerin 
diesen gegenüber. 

Auch im Unterricht in der Al-Taqwa Moschee konnten Argumentationsstrategien be
obachtet werden, welche die Annäherung von Naturwissenschaften und Islam zum Ziel 
hatten. Wie der folgende Absatz illustriert, wurden auch hier die Aspekte der gemeinsa
men Abstammung der Arten und der deep time aufgegriffen. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 197 

Abdullah – Wissenschaftliche Koranexegese 
Ein Schüler liest Sure 10/5: »Er ist es, Der die Sonne zu einer Leuchte und den Mond zu 
einem Licht gemacht und ihm Himmelspunkte zugemessen hat, damit ihr die Zahl der 
Jahre und die Zeitrechnung wisst. Allah hat dies ja nur in Wahrheit erschaffen. Er legt 
die Zeichen ausführlich dar, für Leute, die Bescheid wissen.« 
Abdullah: »Koran ist das offenbarte Wort Allahs, das unerschaffene Wort Allahs. Das 
größte Wunder, was den Menschen zu Teil wurde. Dieses Buch mit all den sprachli
chen Feinheiten und Einzelheiten […] kann niemals von einem Menschen geschrieben 
worden sein. Auf der einen Seite haben wir Sonne, ḍiyāʾ, und auf der anderen Seite ha
ben wir Mond, nūr. Leuchte und Licht. Ja, für uns, die wir keine Ahnung haben, wenn 
wir lesen, denken wir, Licht gibt Helligkeit. Was ist aber der Unterschied?« 
Schüler: »Die Sonne ist ja nicht vom Mond abhängig. Also die Sonne strahlt einfach. Der 
Mond strahlt das Licht von der Sonne, abhängig von der…« 
Abdullah: »Sehr gut! Stopp! Das reicht! Der Mond leuchtet gar nicht! Der Mond sendet 
keine Strahlen aus. Der Mond ist wie die Erde ein Planet. Die Sonne allein leuchtet die 
Strahlen ab. Und der Mond ist wie ein Spiegel. Die Strahlen fallen darauf und dann 
wird das reflektiert und dann sehen wir erst den Mond. Aber der Mond selber, der hat 
keine Energie zum Leuchten. Hätte der Prophet vor 1400 Jahren wissen können, dass 
der Mond nicht leuchtet? Niemals!« (Protokoll, 18.11.2018) 

Dieser kurze Protokollausschnitt stammt aus dem Unterricht in der Al-Taqwa Moschee, 
wo Dr. Abdullah jeden Sonntag von 12 bis 14 Uhr gemeinsam mit zehn bis fünfzehn Schü
lern im Alter von 13 bis etwa 20 Jahren Koranexegese (tafsīr) betrieb. Jeder Schüler hatte 
eine Übertragung des Koran in deutscher Sprache vor sich liegen – in Ausnahmefällen 
erlaubte Dr. Abdullah auch jene Version in der App Muslim Pro – und in der Regel er
hielten die Schüler der Reihe nach dem Auftrag, einige Verse vorzutragen. Dr. Abdul
lah stellte im Anschluss Fragen nach dem Bedeutungsgehalt der Verse und diskutierte 
diese, wie der obige Protokollausschnitt einer Stunde zum Thema Zeit illustriert, mit 
dem Kurs. Ich konnte in verschiedenen Unterrichtsstunden beobachten, wie der Leh
rer die göttliche Urheberschaft des Korans mit dem oben genannten Argument belegte, 
dass der Prophet Muhammad spezifische in dem Buch beschriebene Logiken, Prozesse 
oder Mechanismen der belebten und unbelebten Umwelt als Analphabet seinerzeit un
möglich habe wissen können. Dies ist das zentrale Argument einer wissenschaftlichen 
Lesart des Koran, die sich zum Ende des 19. Jahrhunderts entwickelt hatte und deren 
Vertreter der Überzeugung waren, dass man politische Unabhängigkeit und Macht nur 
erlangen könne, wenn man sich weniger mit der islamischen Rechtsprechung und mehr 
mit der modernen Wissenschaft befasse. Die Islamwissenschaftlerin Rotraud Wieland 
(2002) beschreibt in ihrem Beitrag Exegisis of the Qur’ān: Early, Modern and Contemporary 
diesen Trend als wissenschaftliche Koranexegese oder tafsīr ʿ ilmī: 

Scientific exegesis (tafsīr ʿ ilmī) of the Qur’ān is to be understood in light of the assump

tion that all sorts of findings of the modern natural sciences have been anticipated in 
the Qur’ān and that many unambiguous references to them can be discovered in its 
verses […]. The scientific findings already confirmed in the Qur’ān range from Coperni
can Cosmology […] to the properties of electricity, from the regularities of chemical re
actions to the agents of infectious diseases. The whole method amounts to reading into 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

the text what normally would not ordinarily be seen there. Often trained in medicine, 
pharmacy or other natural sciences, even agricultural sciences, exegetes are, for the 
most part, not professional theologians (Wieland, 2002: 129). 

Zwar beziehen sich die Ausführungen Wielands zuvorderst auf die gelehrten Urheber 
entsprechender exegetischer Werke. Die hier beschriebenen Charakteristika des tafsīr 
ʿilmī lassen sich, wie die folgenden Beispiele zeigen, jedoch auch auf eine zentrale Stra
tegie des Doktors zur Schaffung von Konvergenzen im Unterricht übertragen. Auch die 
Beschreibung der ›typischen‹ Exegeten eines tafsīr ʿ ilmī trifft auf den Islamlehrer zu, der 
ja Mediziner und als praktizierender Oberarzt in einem großen Krankenhaus tätig war. 
Rückblickend, beschrieb Dr. Abdullah, sei es während der Vorbereitung auf das Abitur 
gerade die Biologie gewesen, welche ihn begeistert und durch deren Erkenntnisse sich 
sein Glaube gefestigt habe. Hinsichtlich der Abstammung der Arten, die in vorausgehenden 
Absatz als erster und zentraler Reibungspunkt des Verhältnisses von Islam und Evoluti
onstheorie identifiziert wurde, führte er aus: 

Was völlig falsch verstanden wird und was die Muslime ja auch nicht wissen, der Islam 
spricht von einer Mikroevolution, die da ist – tagtäglich – und das ist das Wirken Got
tes. Dass auf einmal ein Bakterium resistent wird, dass Selektion da ist. Aber was für 
den Islam nicht da ist, ist eine Makroevolution, das heißt, dass aus einer Art eine ande
re wird. Wir sprechen von einer Schöpfung und wir sprechen davon, dass Tiere durch 
eine Mikroevolution innerhalb der Art, aufgrund von Veränderungen, durch Selektion 
beispielsweise… Jetzt sind die Wände alle Ruß geschwärzt, im Zeitalter der Industriali
sierung. Und jetzt werden die weißen Motten erkennbar, die schwarzen nicht. Was pas
siert? Die weißen werden gefressen. Selektionsvorteil! Die schwarzen überleben. Jetzt 
gibt es aber in der schwarzen Mottenart vielleicht einen Gendefekt und die meisten 
Gendefekte sind nicht überlebensfähig. Bei manchen kommt es zu einem Überleben 
dieser Art und dann kommt es zu einer Selektion und siehe da, die einen werden ver
drängt, die anderen bleiben. Aber wer ist derjenige, der diesen Gendefekt herbeiruft? 
(Abdullah, 09.12.2018). 

Laut Abdullah gilt es also, die durch Selektion und Adaption resultierenden Variationen 
innerhalb einer Art als Mikroevolution zu akzeptieren. Die Ausdifferenzierung von Li
neages, welche auf einen gemeinsamen Vorfahren zurückgehen, lehnte er hingegen ab 
und somit das zentrale Theorem Darwins, welches, wie oben bereits erwähnt wurde, 
durch die drei Belegstränge der Fossilenfunde, der Homologie und der Genetik empi
risch nahezu außer Zweifel steht. Die Differenzierung in eine mit der Schöpfung verein
bare Mikroevolution und eine abzulehnende Makroevolution eröffnet Abdullah letztlich 
das Festhalten am koranischen Schöpfungsakt der Menschheit durch die wundersame 
Erschaffung Adams, verbleibt aber in Widerspruch zum wissenschaftlichen state of the 
art. 

Auch die Erschaffung der Welt in sechs Tagen steht, wie ebenfalls in vorausgehendem 
Absatz als zweiter Konfliktpunkt benannt wurde, in Widerspruch mit dem kosmologi
schen Entstehen der Erde vor etwa 4,5 Milliarden Jahren (Malik 2021, 21; vgl. Dalrymple, 
1994). Zur Auflösung dieses Konflikts bietet, wie Abdullah im Unterricht erläuterte, der 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 199 

Koran selbst einen Ausweg, denn an verschiedenen Stellen wird auf die Relativität von 
Zeit hingewiesen: 

Abdullah: »Allah subḥānahu wa-taʿālā hat die Himmel und die Erde in sechs Tagen er
schaffen. Was bedeutet sechs Tage?« 
Schüler A: »Nicht die Tage, die wir kennen. Das sind sechs Zeitabschnitte.« 
Abdullah: »Sechs Zeitabschnitte! Nicht Tage wie wir sie kennen. Ich habe gerade noch 
ein bisschen was anderes nachgeguckt. Zum Beispiel auf einem Planeten, ich glaube 
Merkur war das, dauert ein Sommer 42 Jahre. Wie lange dauert ein Sommer in Deutsch
land?« 
Schüler A: »Drei Tage« (Gelächter im Raum). 
Abdullah: »Also zumindest kalendarisch gesehen drei Monate. Okay, es regnet und so 
weiter. Aber Allah hat die Erde und die Himmel und die Hölle in sechs Tagen erschaf
fen. Sechs Abschnitte! Nicht sechsmal 24 Stunden! Und was haben wir zu – das ist jetzt 
ganz wichtig – was haben wir zur Zeit gesagt? Zeit…?« 
Schüler B: »…ist relativ.« 
Abdullah: »Ist relativ! Es gibt zwei Verse im Koran. Wer erinnert sich an diese zwei Ver
se? Die hatte ich euch mitgeteilt. Zwei Zahlen. Ich schreibe die jetzt mal auf (schreibt 
an die Tafel) 1.000 und 50.000. Was hat das auf sich?« 
Schüler C: »Ein Tag für uns ist, also tausend Jahre…« 
Abdullah: »1.000 Jahre nach unserer Rechnung. Und an einer anderen Stelle sagt Al
lah subḥānahu wa-taʿālā, dass die Engel und Dschibril ʿalayhi s-salām zu Allah subḥānahu 
wa-taʿālā hinaufsteigen. In welcher Art und Weise wissen wir nicht. Und dieses Hinauf
steigen dauert wie lange? 50.000 Jahre! Überleg mal, ein Tag so wie 50.000 Jahre. Ein 
Tag so wie 1.000 Jahre. Das heißt, Zeit ist, wie er gesagt hat, was?« 
Schüler C: »Relativ« (Prot. 18.11.2018; Anm. d. Verf.). 

Die hier von Abdullah angeführten Verse des Koran sind 22/47: »Und sie wünschen von 
Dir, die Strafe zu beschleunigen. Allah wird sein Versprechen nicht brechen. Und gewiss, 
ein Tag bei deinem Herrn ist wie tausend Jahre eurer Berechnung«. Die gleiche Einheit 
von eins zu 1.000 wird in Sure 32/5 wiederholt: »Er regelt die Angelegenheit vom Him
mel bis zur Erde. Hierauf steigt sie zu Ihm auf an einem Tag, dessen Maß tausend Jahre 
nach eurer Berechnung sind.« Sure 70/4 führt schließlich an: »Es steigen die Engel und 
der Geist zu Ihm auf an einem Tag dessen (Aus)maß fünfzigtausend Jahre ist.« Die kos
mologische Entstehung der Erde kann mit diesen Gleichungen zwar nicht rechnerisch 
überzeugend mit der koranischen Schöpfungsgeschichte abgeglichen werden. Es bleibt 
aber die Einsicht, dass die Zeit relativ ist und die sechs Tage der Schöpfungszeit nicht 
zwingend den diesseitigen Erdentagen entsprechen müssen, was vor dem Hintergrund 
der Zeitlosigkeit oder Außerzeitlichkeit des Schöpfers letztlich irrelevant wird. Abdul
lahs Absicht ist, seinen Schülern die begrenzte Zeit der dunya, der diesseitigen Welt, im 
Vergleich mit der Ewigkeit des Jenseits aufzuzeigen, um Demut zu evozieren. Die Bio
logie-Lehrerin hatte mit demselben Ziel die Existenz der Menschheit ins Verhältnis zur 
Existenz der Erde gesetzt. Der Islamlehrer Abdullah hingegen misst die Größen der Na
turwissenschaft an der Letztgültigkeit der Offenbarung, dem Koran. Abdullah ist kein 
studierter Theologe und entspricht somit Wielands oben angeführter Charakterisierung 
der Exegeten des tafsīr ʿ ilmī. Seine Inspiration zu dieser Lesart führt er selbst auf keinen 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

der wenigen renommierten Exegeten des Ansatzes zurück, sondern hebt den Einfluss 
hervor, welchen der französische Mediziner und Physiker Maurice Bucaille (1920–1998) 
auf ihn hatte. 

Bucaille ist Urheber eines der meistrezipierten Beiträge zur Debatte um die Harmo
nisierung von Islam und Wissenschaft: La Bible, le Coran et la Science (1976).12 Er war ka
tholisch aufgewachsen, hatte aber als Oberarzt einer chirurgischen Klinik an der Uni
versität von Paris mit zahlreichen muslimischen Patient*innen Gespräche über den Is
lam geführt, was ihn schließlich dazu veranlasste, die arabische Sprache und den Koran 
zu studieren (Bigliardi, 2012: 249).13In Folge entwickelte Bucaille die Überzeugung von 
der Göttlichkeit des Koran, die fortan den Kern seiner Theorien bildete (ebd.). Seine zen
trale Position zur Evolutionstheorie ging dezidiert von einer göttlichen Intervention in 
die Entwicklung der Natur aus und entsprechend nannte er sie creative evolutionism (ebd.: 
256). Diese Intervention bestand zuvorderst in der Anreicherung existenter Lebewesen 
mit neu erschaffenem genetischem Material (vgl. Bucaille, 1984: 79–80). Sie sind mit an
deren Worten »genetic modifications arising from God’s creative genius« (ebd.: 200). Da 
Abdullahs Position sich maßgeblich aus jener Bucailles zu speisen scheint, kann sie eben
falls als creative evolutionism bezeichnet werden.14 

12 1978 erschien die englische Ausgabe als The Bible, the Qur’an and Science. 
13 Als schließlich die Ehefrau des ägyptischen Präsidenten Anwar Sadat (reg. 1970–1981) seine Pati

entin wurde, etablierte sich ein informeller und direkter Zugang zu diesem und Bucaille konnte ihn 
überzeugen, für ein Forschungsprojekt Zugang zu den Mumien der Pharaonen des 13. vorchristli
chen Jahrhunderts zu gewähren, die im Ägyptischen Museum von Kairo aufbewahrt wurden. Als 
die Sadats Bucaille dem saudischen König Faisal vorstellten, entstand auch zu diesem eine Bezie
hung mit zahlreichen Möglichkeiten, den Koran zu diskutieren (Bigliardi, 2012: 249). 

14 Die Person Bucaille stellt insofern einen strange case (Bigliardi, 2012: 262) dar, als er klar als Mus

lim wahrgenommen und oft als Konvertit dargestellt wird, was als Grund seines Erfolgs gewertet 
werden muss. Er hat freilich nie öffentlich klar bestätigt, den Islam angenommen zu haben (ebd.: 
259.). Auch die Antwort auf die direkte Frage »Have you embraced Islam?«, die ihm in einem In
terview mit The Islamic Bulletin gestellt wurde, beantwortete er nicht eindeutig: »I wanted to make 
it quite clear in the very beginning that even before I learnt the first letter of Bismillah, I was con
vinced that God was unique and all-powerful and when God guided me to undertake a study of 
the Quran, my inner soul cried out that Al-Quran was the Word of God revealed to his Last Prophet 
Mohammed (S.A.W.). In my book ›Quran, Bible and Science,‹ I have mentioned these facts and the 
book has met with instant success in the entire Christian world. In this book I have devoted myself 
to discuss all problems from purely academic angle, rather than that of faith or belief which would 
have revealed only my personal convictions. This was because I desired to be treated by the world 
as an academician rather than a theologian. About my faith and belief, God knows what is in one’s 
heart. I am convinced that if I identify myself with any creed, people will invariably dub me as one 
belonging to such and such group and feel that whatever I say or do, I do so from only the angle 
of such and such creed group. I know my fellow beings very well and understand their mentality 
only too well. I wanted to assure them that all my pronouncements are based on scientific knowl
edge and not on any religious dogmas« (Islamic Bulletin Inc., o.D.). Bigliardi (2012: 259) schlägt vor, 
die Art der Bestattung Bucailles in den Blick zu nehmen, da der Ritus Aufschluss über diese Frage 
geben könne. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 201 

1.3 Glauben und Zweifeln 

Zwischen Evolutionstheorie und Kreationismus besteht, wie wir gesehen haben, ein 
Spannungsverhältnis, das abzuschwächen zweifelsohne eine pädagogische Heraus
forderung darstellt. Beide Überzeugungen erheben einen Anspruch auf Gültigkeit der 
eigenen Glaubenssätze, und es scheint, als müsse für einen Kompromiss entweder die 
Religion oder die Naturwissenschaft diesen Anspruch ein Stück weit aufgeben. Sowohl 
die Biologie-Lehrerin als auch der Mediziner und Islamlehrer öffnen sich zur Findung 
von Kompromissen in ihrer Argumentation so weit wie möglich der jeweils anderen 
Logik, ohne jedoch ihre zentralen Glaubenssätze gänzlich ad acta zu legen. So gesteht 
Frau Bruns der Religion eine zentrale Rolle für das Selbstwertgefühl und die Verortung 
in der Welt zu und erkannte durch die Akzeptanz der verbleibenden ›unbekannten 
Variable‹ die Grenzen der Wissenschaft an. Diese aber allein aus religiöser Überzeugung 
in Frage zu stellen, ohne Wissen über den Gegenstand zu haben, ist für sie inakzeptabel. 
Abdullah hingegen akzeptiert naturwissenschaftliche Erkenntnisse bis zu dem Punkt, 
an dem sie seinem Glauben in seinen Grundfesten – wie etwa dem Schöpfungsmythos 
– in Frage stellen. Zwar gehen die Ordnungen nicht ineinander auf, doch schaffen die 
Akteur*innen derartige Konvergenzen, dass der Widerspruch verringert und der Kon
flikt zumindest eingehegt wird. Die Positionen der Akteur*innen im Feldforschungsort 
scheinen sich auf das Motto des US-amerikanischen Physikers und Nobelpreisträgers 
Richard Feynman (1918–1988) herunterbrechen zu lassen, mit dem er für eine Koexistenz 
zweier sich ergänzender, doch unterschiedlicher Hoheitsbereiche plädiert: »Religion is 
a culture of faith, science is a culture of doubt« (Richard Feynman o.J. zit. in Alassiri, 
2019: 122). 

Im Zusammenhang mit den Debatten um einen vermeintlichen Antagonismus zwi
schen Glauben und vermeintlich rationaler Wissenschaft muss nicht zuletzt auch kri
tisch auf den Überlegenheitsanspruch westlicher Gesellschaften verwiesen werden, die 
sich gegenüber Muslim*innen, religiösen Menschen oder den ›Anderen‹ (d.h. den Ver
anderten) des globalen Südens gern im Alleinbesitz der Ratio wähnen. Wie begrenzt der 
Einfluss dieser Ratio in den sogenannten aufgeklärten Gesellschaften ist, hat nicht zu
letzt die Virulenz von Verschwörungstheorien im Zuge der Corona-Pandemie gezeigt. 
Eine sich zunehmend radikalisierende Szene von sog. ›Querdenker*innen‹ griff auf kru
de Thesen zurück, die antisemitische Narrative kindermordender Eliten reproduzier
ten oder eine Corona-Diktatur propagierten, in welcher wahlweise das Virus oder die 
Impfung dagegen als Mittel eingesetzt würde, um den great reset (etwa ›Der Große Neu
start‹) umzusetzen, den »Masterplan globaler Eliten zur Unterjochung der Welt« (Weiß, 
2021: 187).15 Derweil wurde der türkeistämmige und muslimische Immunologe Uğur Şa
hin, Entwickler des wichtigsten Impfstoffs gegen SARS-Cov-2 und Geschäftsführer des 
Mainzer Pharmaunternehmens BioNTech vom jordanischen The Royal Islamic Strategic 

15 Das oben aufgeführte Verständnis des great reset ist die verschwörungsideologische Umdeutung 
einer Initiative, die auf den Direktor des Weltwirtschaftsforums Klaus Schwab zurückgeht. Schwab 
schlägt vor, nach der COVID-19-Pandemie die Weltgesellschaft und -wirtschaft gerechter und 
nachhaltiger zu gestalten. 2020 veröffentlichte er seine Ideen gemeinsam mit Thierry Malleret 
in dem Buch Covid-19: Der große Umbruch (Malleret & Schwab, 2020). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Studies Center zum Man of the Year der 500 einflussreichsten muslimischen Persönlich
keiten gekürt (Schleifer et al., 2021). In weiten Teilen jener Gesellschaften, die sich in ih
rem politischen Selbstverständnis als modern und also rational und aufgeklärt wähnen, 
ist in gravierendem Ausmaß eine Ignoranz gegenüber der empirischen Wissenschaft zu 
beobachten, so dass wir mit Latour (1993) fragen müssen, ob wir jemals modern waren. 

2. Zwischen Himmel und Hölle 

Der Tod eines Mitschülers 

Die Aushandlungen des Verhältnisses von islamischem Schöpfungsmythos und Evoluti
on bieten, wie die Beispiele aus dem Biologieunterricht an der Hauptschule-Nord und 
dem Islamunterricht der Al-Taqwa Moschee gezeigt haben, die Möglichkeit des Kom
promisses, in welchem auch die Biologie der religiösen Überzeugung ein Schlupfloch 
eröffnet und die Religion der Naturwissenschaft selektiv akzeptiert und teilweise sogar 
in die Offenbarung integriert. Zwar fordert der Diskurs grundsätzliche Prinzipien des 
Glaubens heraus, konnte aber die Hauptschüler*innen, die überwiegend wenig religi
ös waren, in ihren Überzeugungen nicht tiefgreifend erschüttern. Eine schwerwiegende 
Prüfung der grundlegenden Glaubenssätze, wie der Dichotomie Glaube – Unglaube sowie 
der eschatologischen Vorstellungen, stellte sich jedoch am Goethe Gymnasium ein, als 
ein 16-jähriger Mitschüler im Dezember 2018 bei einem Verkehrsunfall ums Leben kam. 
Die Stimmung an der Schule war bedrückend und man hatte einen Raum der Trauer 
eingerichtet, in dem ein Tisch mit einem Foto des Jungen stand und eine Kerze brann
te. Auch ein Kondolenzbuch lag in dem Raum aus und zahlreiche Schüler*innen verlie
hen ihrem Schock und ihrer Trauer Ausdruck. Der Religionslehrer Mohammed Mutlu, 
der selbst den Verstorbenen nicht kannte, bot im Unterricht die Gelegenheit des offenen 
Gesprächs, was die Schüler*innen dankend annahmen. Wie sich im Verlauf der Unter
richtsstunde herausstellen sollte, waren viele der jungen Kursteilnehmer*innen erstmals 
mit dem Tod eines Bekannten in der eigenen Peer-Group konfrontiert, der kein Muslim 
war. 

Mohammed Mutlu tastete sich sorgsam an die Stimmung der Klasse heran und ver
suchte mit vorsichtigen Nachfragen die Beziehung der Schüler*innen zu dem zwei Jahre 
älteren verstorbenen Jungen in Erfahrung zu bringen. Die Schüler*innen zeichneten das 
Bild eines netten und durchschnittlichen Schülers, den man zwar namentlich kannte, 
mit dem aber niemand eine engere Freundschaft gepflegt hatte. Nachdem gemeinsam 
festgestellt wurde, dass er vermutlich christlich sozialisiert gewesen sei, interessierten 
sich einige Schüler*innen für die Unterschiede zwischen den Beerdigungsriten in Islam 
und Christentum, stellten also erst einmal auf Sachfragen ab. Im Nachgang der Frage ei
nes Schülers, ob man, obwohl der verstorbene Mitschüler kein Muslim war, ein Bittgebet 
(duʿāʾ) für ihn sprechen dürfe, entwickelte sich schließlich eine moralisch-theologische 
Diskussion um das Schicksal von Nicht-Muslim*innen im Jenseits. 

Schüler A: »Dürfen wir zum Beispiel duʿāʾ machen, weil er ist ja kein Muslim? Darf man 
das? Er ist auch nur ein Mensch.« 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 203 

Herr Mutlu: »Was denken die anderen dazu? Also man geht davon aus, dass er kein Mus

lim war, dass er wahrscheinlich Christ war, aber das ist auch nicht ganz sicher. Vielleicht 
war er auch Atheist oder vielleicht was ganz anderes, kann auch sein. Aber gehen wir 
mal davon aus, dass er ein Christ war […]« 
Schüler B: »Ich find schon, dass man für ihn duʿāʾ machen darf, weil das ist ja ein Mensch, 
so wie wir alle so eigentlich und ich glaube, das war auch eine sehr nette Person so, des
wegen. Natürlich kann man für den duʿāʾ machen. Das ist meine Meinung.« 
Schüler C: »Ja, also…also jetzt er war ja ein Christ, und wenn wir jetzt davon ausgehen, 
dass er schon in der Pubertät und so war, dann wissen wir ja eh schon, dass er in die 
Hölle kommt. Aber vielleicht war er ja noch gar nicht in der Pubertät, das ist ja un
terschiedlich, er war ja noch ein Kind eigentlich. Und man könnte ja auch für ihn dann 
einfach duʿāʾ machen und wenn Allah möchte, dann wird er die duʿāʾ annehmen, wenn 
nicht, dann nicht. Trotzdem kann man ja einfach zur Sicherheit duʿāʾ machen« (Proto
koll, 04.12.2018). 

In diesem kurzen Ausschnitt des Unterrichtsgesprächs manifestierte sich seitens der 
Schüler*innen ein latentes Ungerechtigkeitsempfinden hinsichtlich der Exklusivität der 
islamischen Religionsgemeinschaft als ›auserwählte Gruppe‹, der allein nach dem Tag 
des Jüngsten Gerichts das Paradies offenstehe. Mag dieses Dogma im Alltag akzeptabel 
erscheinen, führte es im Angesicht des Todes eines nicht-muslimischen Mitschülers zu 
einem moralischen Dilemma. Die zwei letzten Wortmeldungen zeigen, dass die Schü
ler*innen überaus pragmatisch mit der hegemonialen Position verfuhren, der zufolge 
ein Bittgebet für ›Ungläubige‹ nicht zulässig ist und Menschen, die nicht das islami
sche Glaubensbekenntnis gesprochen haben, nach dem Tode in die Hölle kommen. Beide 
Schüler, so wie auch die Mehrheit des Kurses waren der Meinung, dass man ein Bittge
bet für den verstorbenen Mitschüler sprechen könne und dürfe, da er »auch ein Mensch, 
so wie wir alle« war. Mit dieser im Unterrichtsverlauf mehrfach wiederholten Position 
drückten die Schüler*innen eine Hoffnung auf die Gleichheit der Menschen aus, hinter 
welche sie einen Glaubenssatz ihrer Religion letztlich zurückstellten. Auch wenn Gott 
selbst entscheidet, ob er Gebete für Nicht-Muslim*innen annimmt, so könne es nicht 
schaden, zumindest den Versuch zu unternehmen, so die Logik. Vor dem Hintergrund 
der relativen Sicherheit, dass Christen in die Hölle fahren, äußerte Schüler C hier die 
Hoffnung, dass der Verstorbene noch nicht in der Pubertät war, denn erst mit Eintritt 
in diese, wird man im Islam religionsmündig. Bis dahin ist auch die Atheistin oder der 
Christ dem Allmächtigen gegenüber noch nicht rechenschaftspflichtig, was den sech
zehnjährigen verstorbenen Mitschüler vor dem negativen Urteil für den Nicht-Muslim 
am Tag des Gerichts bewahrt hätte. Im Kurs herrschte das Bedürfnis, sich dessen zu ver
gewissern: 

Schüler A: »Kurze Frage. Kommt der in die Hölle oder nicht?« 
Herr Mutlu: »Was wisst ihr denn darüber? Was habt ihr da schon mal gehört, gelesen? 
Wie ist es mit Nicht-Muslimen? Was passiert mit denen nach dem Tod?« 
Schüler B: »Also ich weiß nur, dass wir das nicht beurteilen können, weil das nur Allahs 
Entscheidung ist, ob er in die Hölle kommt. Das entscheidet ja nur Allah.« 
Schüler A: »Also, wenn man stirbt, dann wird man…kommt ja erstmal der Todesengel 
und dann wird der dann gefragt: Also wer ist dein Gott, wer ist dein Gesandter, Prophe

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

ten dann … und was ist deine Religion, ne. Und man kann ja nicht einfach so sagen, wie 
stark der Glaube war, so kannst du es dir dann beantworten und er wird das ja dann 
nicht können. Und er hat auch noch nie die Schahada [das Glaubensbekenntnis] oder 
so gesagt« (Protokoll, 04.12.2018; Anm. d. Verf.). 

Diesseits und Jenseits stehen im Islam wie auch in anderen monotheistischen Religionen 
in einem spezifischen Verhältnis zueinander. Das Leben in der gegenwärtigen Welt wird 
als Bewährungsprüfung für die jenseitige Welt konzipiert und der Jüngste Tag als die 
entscheidende zeiträumliche Passage, an dem lediglich gläubigen Muslim*innen Ret
tung vor dem Höllenfeuer gewährt wird, hat einen kaum zu überschätzenden Einfluss 
auf die islamische Pädagogik und das religiöse Handeln im Allgemeinen. Im Folgenden 
widme ich mich den für die Internalisierung dieses Verhältnisses zentralen eschatolo
gischen Narrativen und frage danach, wie diese für einzelne Gesprächspartner*innen 
zum Tragen kommen. Abschließend diskutiere ich das Gesagte vor dem Hintergrund 
des Konzepts der Angstpädagogik und zeige mit Mohammed Mutlu einen Ausweg aus 
dem eingangs beschriebenen Dilemma auf. 

2.1 Islamische Eschatologie 

In den im Folgenden aufgeführten Vermittlungssituationen beziehen sich Lehrende wie 
Lernende auf grundlegende Narrative der (sunnitisch-)islamischen Eschatologie. Die
se wurde in einigen wenigen eschatologischen Werken (ʿulūm al-āḫira) von klassischen 
Gelehrten systematisiert und decken verschiedene Themenbereiche ab, wie (1) den Tod 
und das Grab, (2) die Apokalypse, (3) die Geschehnisse der Auferstehung und des letzten 
Gerichts sowie (4) das Paradies und die Hölle (Lange 2020, Abs. 1).16 Der Islamwissen
schaftler Christian Lange bemerkt zur Differenzierung der Themen, dass lediglich der 
letzte Themenbereich Objekt der Eschatologie in engerem Sinne sei, d.h. das »Wissen 
um die letzten Dinge« (aus dem Griechischen ἔσχατος, letzt) (ebd.) betreffend. 

This is because paradise and hell, in both spatial and temporal terms, belong to the 
timeless otherworld, while the cataclysmic battles and natural disasters at the end of 
time, the events in the grave, or even the gathering and judgment of humankind on 
the Day of Resurrection, all remain connected to human history (Lange 2020: Abs. 1). 

Die 15-jährige Zeynep aus der Jugendgruppe der Sultan Mehmet-Moschee (vgl. Kap. I.2. 
& II.3.) besuchte den zehnten Jahrgang am Goethe Gymnasium und erklärte, dass die 
Vorstellungen von der Hölle und dem Weltuntergang bereits im Kindesalter vermittelt 
und durchaus auch genutzt worden seien, um eine Drohkulisse aufzubauen und die Kin
der zu moralischem Verhalten anzuleiten. Sie beschrieb die erste Stufe der möglichen 
Geschehnisse nach dem Tod eines Menschen, wie sie ihr vermittelt worden waren: 

16 Unter den Urhebern eschatologischer Werke sind beispielsweise Ibn Abi l-Dunya (gest. 281/894), 
Abu l-Layth as-Samarqandi (gest. zwischen 373/983 und 393/1002), al-Ghazali (gest. 505/1111), 
al-Qurthubi (gest. 671/1272), oder as-Suyuthi (d. 911/1505) (Lange, 2020). Ich habe Langes Reihen
folge von Punkt 1 und Punkt 2 verkehrt und den Tod und das Grab vorangestellt, da dieses Thema 
die Menschen bereits betrifft, noch bevor die Apokalypse eintritt (ebd.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 205 

Also, wenn man stirbt, wird man ja begraben. Und wir glauben daran, dass in der ers
ten Nacht dann zwei Engel kommen, die aufschreiben, was für Taten du machst. Die 
[sitzen im Leben] rechts und links [auf den Schultern einer jeden Muslimin und jedes 
Muslims] und schreiben nur die Taten auf. Und die heißen Munkar und Nakīr. Die sind 
immer nur dafür zuständig. Die fragen im Grab: ›Wer ist dein Gott? Was hast du ge
macht? Wie hast du deine Zeit verbracht auf der Welt? Wer ist dein Prophet?‹ Und sol
che Fragen. Und das ist halt die Befragung. Und wenn man antworten kann, wird dein 
Grab – also so glaubt man’s – ein Teil vom Paradies, also sehr schön. Und wenn du das 
nicht beantworten kannst, weil du ein schlechter Mensch warst, dann wird das halt ein 
Ort der Hölle, sagt man. Und dann gibt’s dieses Totenleben, bis der Weltuntergang 
stattfindet. Und danach fängt das alles erst an (Zeynep, 19.02.2019; Anm. d. Verf.). 

Mit dem Tod tritt der Mensch in einen zeitlich begrenzten Zustand zwischen diesseiti
ger Welt (al-dunyā) und dem Jenseits (al-āḫira), den Zwischenraum des barzaḫ ein, den er 
im Grab verbringt (vgl. Lange, 2011). Dort wird der Mensch nach seiner Religion und sei
nem Glauben befragt und, wie die Schüler der achten Klasse in vorausgehendem Absatz 
bereits festgestellt hatten, ein entsprechender Aufenthalt bereitet. Die frommen Mus
lim*innen erhalten einen Vorgeschmack auf das Paradies (arab. ǧanna, Garten oder ʿadn, 
Eden, auch ǧannat ʿ adn, Garten Eden; firdaus, Paradies), die Ungläubigen und schweren 
Sünder eine Vorschau der Hölle (arab. ǧahannam, im Koran auch nār, Feuer) sowie die 
dortigen Torturen. Dieser Zustand endet erst mit dem Vollzug der Apokalypse, dem En
de der diesseitigen Welt. Während ich kaum detaillierte Darstellungen der im engeren 
Sinne eschatologischen Sphären von Paradies oder Hölle dokumentieren konnte, führ
ten verschiedene Akteur*innen jene erste Station nach dem Tod genauer aus. Es ist an
zunehmen, dass das Ereignis von großer persönlicher Relevanz ist, da es einerseits jenen 
Zustand darstellt, dem man als Lebende*r am nächsten ist, andererseits erhält man hier 
zugleich einen direkten Eindruck des göttlichen Urteils und seiner Konsequenzen, denn 
im barzaḫ wird gewissermaßen eine Brücke ins Paradies respektive der Hölle geschlagen. 
Nach der emotionalen Einstellung gegenüber diesem Narrativ gefragt, gab Zeynep sich 
gelassen, denn sie war sich sicher, eine gute Muslimin zu sein und vertraute hinsichtlich 
ihrer kleinen Sünden auf die Barmherzigkeit Allahs, über diese hinwegzusehen. 

Auch in den Vorträgen, die im Jahr 2012 im salafistischen Verein ʿ Ilm e.V. gehalten 
wurden und deren Aufzeichnungen die Salafis online archiviert hatten, wurde das Leben 
nach dem Tod thematisiert. So widmete der ›Bosnier‹, die theologische Autorität des Ver
eins, drei von insgesamt 39 Vorträgen der apokalyptischen Kreatur des Daddschal, zwei 
dem Tag des Gerichts und einen der Welt nach dem Tod. In letztgenanntem vermittelte der 
Prediger plastisch die Geschehnisse, welche sich vom Zeitpunkt des Todes an vollziehen 
und die sich für Gläubige und Ungläubige bzw. schwere Sünder*innen gravierend un
terscheiden. 

Das Grab ist die erste Station. Hier sieht man schon, wie dein letztendlicher Ausgang 
sein wird. […] Was sagt Allah in Sure al-Muʾminun in Vers 99 und 100? ›Wenn dann 
der Tod zu einem von ihnen kommt, was dann?‹ Dann sagt der Sterbende: ›Mein Herr, 
bringt mich zurück, auf dass ich rechtschaffen handele in dem, was ich hinterlassen 
habe.‹ Und was sagt Allah? ›Keineswegs!‹ Deswegen müssen wir oft an die ʾ āḫira [das 
Jenseits] und den Tod denken, weil das auch eine Tat von den Salaf war, dass sie oft an 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

den Tod gedacht haben. Und dann wirst du nur mit deinen Taten im Grab allein sein 
(Transkript, 11.05.2012; Anm. d. Verf.). 

Wie der Prediger hier ausführt, vergeht mit dem Tod alles Weltliche und die Verstorbe
nen werden ausschließlich an ihren Taten im Diesseits gemessen. Die Praxis des Todes
gedenkens und die Vergegenwärtigung der eschatologischen Narrative hat, wie der Pre
diger betont, in der Salafi-Glaubenslehre eine besondere Bedeutung für die Motivation 
konsequenten religiösen Handelns. 

Die Seele fängt an, in das Jenseits überzugehen. Dann kommen bei den muʾminun 
[Gläubigen] Engel mit weißen Gesichtern aus dem Himmel, welche so aussehen wie 
die Sonne, und bringen ihm die kafan [Leichentücher] und einige der ḥunūds [Düfte] 
des Paradieses. Sie setzen sich vor seine Augen und dann kommt der Engel des Todes 
und sagt: ›Oh, gute Seele, komm für die Vergebung und das Wohlgefallen Allahs her
aus!‹ Und stell dir vor, du bist am Sterben und hörst das. Das ist die beste Nachricht, 
die du kriegen kannst, weil du weißt, alles, was du gemacht hast, war ḥaqq [Wahrheit]. 
Sein Grab wird ausgeweitet, so weit sein Auge reicht. So weit du gucken kannst, wirst 
du Platz haben. Und so wirst du bleiben bis zum Tag des Gerichts. Und er ʿalayhi 
ṣ-ṣalātu wa-s-salām sagte: ›So wird ein Mann mit schönem Gesicht, guter Kleidung 
und angenehmen Geruch zu ihm kommen, welcher sagen wird: »Freue dich über 
die Botschaft. Freue dich über das Wohlgefallen Allahs und über Gärten, in denen es 
ewigen Segen gibt.«‹ […] du wirst trotzdem sagen: ›Wer bist du?‹ Und dieser Mann wird 
sagen: ›Ich bin deine guten Taten!‹ Deswegen, wenn ihr wollt, dass dies auf euch und 
auf mich und auf uns alle zutrifft, dann müssen wir auch dementsprechend handeln 
(Transkript, 11.05.2012; Anm. d. Verf.). 

Der Prediger stellt wiederholt eine direkte Verbindung zwischen den Taten seiner Zuhö
rer*innen und den beschriebenen Geschehnissen her, und argumentiert implizit, dass, 
solle die dargestellte positive Aussicht nicht genug Handlungsmotivation darstellen, die 
Vermeidung des im Folgenden Geschilderten es sicher sein werde, denn auch Muslim*in
nen seien hiervor nicht gefeit. 

In einer Überlieferung sagt der Prophet ṣallā Llāhu ʿalayhi wa-sallam: ›Was den kāfir an
geht...‹ Und in einer: ›Was den fāǧir [der Schamlose], das heißt den übertretenden Sün
der, angeht, so ist es wie folgt: Wenn er diese Welt verlässt und das Jenseits betritt, so 
kommen finstere und harte Engel aus dem Himmel zu ihm herab. Sie bringen ein Trau
ertuch aus der Hölle mit. Sie setzen sich, soweit das Auge reicht, um ihn herum und 
dann kommt der Engel des Todes und setzt sich neben seinem Kopf. Und er wird ihm 
sagen: »Oh, böse Seele, komm für die Wut und den Zorn Allahs heraus. […]«‹. Und er 
ʿalayhi ṣ-ṣalātu wa-s-salām sagte: ›Die Seele wird mit solch einer Schwierigkeit aus sei
nem Körper gezogen, wie man mit einer Heugabel durch nasse Wolle kämmt. Und die 
ganzen Venen und Sehnen werden mit rausgerissen. Es wird so stinken wie der fauligs
te Kadaver. […] Sie werden die Seele emporheben, bis sie den ersten Himmel erreicht 
haben. Sie werden darum bitten, dass er geöffnet wird. Und er wird nicht geöffnet. […] 
Und es öffnet sich ein Tor der Hölle‹. Und der Prophet ṣallā Llāhu ʿalayhi wa-sallam sagte: 
›Also wird einiges ihrer Hitze und ihres Giftes und ihres Gestanks ihn erreichen. Und 
sein Grab wird zusammengedrückt, bis seine Rippen zusammengequetscht sind […]. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 207 

Dann wird zu ihm ein Mann mit hässlichem Gesicht, schlechter Kleidung und fauligem 
Geruch kommen. Er wird sprechen: »Ich bringe dir schlechte Nachrichten. Dies ist dein 
Tag, der dir versprochen wurde.«‹ Die Seele des Verstorbenen wird sagen: ›Wer bist du?‹ 
Er wird sagen: ›Ich bin deine schlechten Taten. Möge Allah es dir mit Bösem vergel
ten.‹ Dann kommt jemand und man weiß nicht, ob das ein Engel, ein Mensch oder ein 
Tier ist… wird zu ihm geschickt, der ist blind, taub und stumm. Er sieht nichts, er hört 
nichts, er kann nicht reden. Man kann nichts mit ihm kommunizieren. Und in seiner 
Hand trägt er einen Eisenstab. […] Er wird den Verstorbenen so lange damit schlagen, 
bis er zu Staub zerfällt. Dann wird Allah ihn wiederherstellen und er wird ihn wieder 
schlagen. Und dieser Ḥadīṯ ist ṣaḥīḥ [authentisch] und er ist einer, der die ʿaqābu l-qabr, 
der die Strafen im Grab am besten beschreibt. […]. Und diese Dinge werden real sein. 
Und das wird vorbereitet sowohl für die Juden, die Christen, die Hindus und alle ande
ren Nicht-Muslime (Transkript, 11.05.2012; Anm. d. Verf.). 

Der Vortrag des Salafi, der durch den Verweis auf einen authentischen Hadith die Au
thentizität des Erzählten betont, ist gespickt mit explizit ausformulierten Grausamkei
ten. Er vermittelt die unzweifelhafte Gewissheit, dass allen Nicht-Muslim*innen dieses 
Schicksal garantiert ist, doch auch kein*e Muslim*in dürfe sich lediglich aufgrund der 
formellen Religionszugehörigkeit sicher wähnen, denn die Rettung finde man nur auf 
dem Wege der frommen Altvorderen: 

Und ich denke, wir, die wir hier sitzen, sind schon diejenigen, die sich dazu zählen kön
nen, dass sie viele Sachen begreifen. Das heißt, dass es eine āḫira gibt, dass wir dafür 
arbeiten. Aber trotzdem sehe ich bei uns und bei mir selber auch, dass wir doch es ir
gendwie nicht begriffen haben. Weil wir die Taten letztendlich nicht umsetzen, wie 
wir sie kennen von den Salaf. Hattet ihr denn nicht begriffen? Das ist die Hölle, die 
euch stets angedroht wurde. Ihr sollt ihr heute ausgesetzt sein dafür, dass ihr ungläubig 
wart. Und dann wird Allah Menschen voneinander trennen und sie klar in jene Gruppe 
unterscheiden (Transkript, 27.01.2012). 

Diese Passage zeigt ein gängiges Motiv des salafistischen Überlegenheitsanspruches: 
die Überzeugung, die »errettete Gruppe« (al-firqa an-nāğiya) zu sein. Sie geht auf einen 
Hadith zurück, der sich beispielsweise bei at-Tirmidhi (Nr. 2641) findet und nach dem 
der Prophet sagte, dass sich die Umma in 73 Gruppen spalten wird (vgl. Jaraba, 2020: 
46). Die Gefährten fragten daraufhin, welche Gruppe die errettete sein werde. Der Pro
phet wiederum antwortete, es sei jene, die ihm und den Sahaba folgen würden (ebd.). 
Während dieser Hadith durchaus unterschiedlich rezipiert wird, interpretieren die 
Salafis ihn überwiegend exklusivistisch und wenden ihn auch gegen andere salafistische 
Strömungen – bekannt ist er indes den meisten Muslim*innen.17 Im Vergleich zum Un

17 Ein Beleg hierfür findet sich im Vergleich zweier Fatwas deutschsprachiger islamistischer Web

sites. Auf der explizit salafistischen Website islamfatwa.de betont der saudische Großgelehrte 
Schaykh Sālih al-Fawzān (geb. 1935): »Salafiyyah ist die gerettete Gruppe, und sie ist ›Ahlus-Sun
nah wal-Jama´ah‹. Sie ist keine Gruppe wie die anderen ›Partei-Gruppen‹, die sich einer ›Partei‹ 
zuschreiben. Es ist die Jama´ah, die auf der Sunnah und der Diin [Religion] ist« (al-Fawzān, Salfi
yya – Eine Gruppe wie die anderen Gruppen? o.D.; Anm. d. Verf.). Wie in einer Fußnote erläutert 
wird, meint der Scheikh mit ›Partei-Gruppen‹ die klassischen theologischen Strömungen der »Mu

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

terricht in der Al-Taqwa Moschee unterscheiden sich die Vorträge der Salafis zuvorderst 
durch den konsequenten Bezug auf Quellen, wie Koranverse oder Hadithe, jedoch kaum 
im Hinblick auf die explizite furchterregende Bildsprache, wie das folgende Beispiel 
zeigt. 

In der Al-Taqwa Moschee besuchte ich den Unterricht einer gemischtgeschlecht
lichen Gruppe Zehn- bis Vierzehnjähriger bei Raschid, einem jener jungen Akade
miker*innen, die zur Jahrtausendwende aus Marokko nach Deutschland gekommen 
waren. Raschid hatte in der Heimat die Koranschule besucht und war weder Theologe 
noch Lehrer. Er gestaltete seinen Unterricht, in dem auch seine 12-jährige Tochter 
und die Kinder zweier weiterer Hilfslehrer saßen, in der Regel wenig strukturiert und 
bediente sich nur selten medialer Hilfsmittel wie Arbeitsblättern, Büchern oder Präsen
tationen. Stattdessen trug er zumeist frei die von ihm memorierten Geschichten vor, 
wie etwa jene der Befreiung von Yadschusch und Madschusch, die zu den großen Zei
chen der Apokalypse gezählt wird, derart katastrophalen Ereignissen, die zu ignorieren 
unmöglich seien (Cook, 2013).18 Die mythischen Gestalten Yadschusch und Madschusch 
wurden laut Koran von einer königlichen Gestalt namens Dhu l-Qarnain (»der mit 
den zwei Hörnern«) hinter einer metallischen Mauer eingesperrt (Cook, 2013).19 Ein 

tazila, Asch´ari´s, Murjiah usw. als auch die der heutigen Zeit wie: Ikwan al-Muslimun, Jama´at 
ul-Tabligh, Hizbut-Tahrir, Jama´atul-Jihad, al-Qutubiyyah, al-Sururiyyah usw« (al-Fawzān, o.J.). Er 
schließt also nicht nur die Muslimbruderschaft, die Tablighi Jamaat oder die Hizb ut-Tahrir aus, 
sondern auch andere salafistische Gruppen wie die politisch-salafistischen Sururis oder die Dschi
hadisten, (vgl. Kapitel IV.2). Scheikh al-Fawzān vertritt folglich ein extrem exklusivistisches Ver
ständnis des Hadith. Als Vergleich kann eine ebenfalls islamistische Website der in Deutschland 
verbotenen islamistischen Partei Hizb ut-Tahrir herangezogen werden, auf welcher der oberste 
Führer der Bewegung, der palästinensische Islamgelehrte Ata bin Khalil Abu al-Raschtah (geb. 
1943) den Hadith auf eine andere Weise erläutert: »Die islamischen Gruppierungen und Bewe
gungen, die in unserer heutigen Zeit tätig sind, wie Hizb-ut-Tahrir, die Muslimbrüder, die ğamāʿat 
at-tablīġ, die dschihadistischen und salafistischen Gruppierungen und andere, sie alle gehören mit 
der Erlaubnis Allahs ebenso zur geretteten Gruppe, da sie zu den Anhängern des Propheten Mu

hammad(s) zählen, die sich zum islamischen Überzeugungsfundament sowie zu den definitiven 
Inhalten und Evidenzen des Islam bekennen… Die vorhandenen Meinungsunterschiede zwischen 
ihnen schließen sie ebenso wenig aus dem Islam aus. Daher ist es unzulässig, wenn irgendeine 
Gruppierung aus der islamischen Umma aufgrund dieses ehrwürdigen Hadithes behauptet, dass 
sie die gerettete Gruppe und Gemeinschaft sei« (Abu al-Raschtah, 29.01.2021). Der Führer der Be
wegung, welche die Errichtung eine weltweiten Kalifats anstrebt, richtet sich mit einem inklusi
vistischen Verständnis des Hadith also explizit gegen das salafistische Verständnis der erretteten 
Gruppe. 

18 Hinsichtlich der Chronologie des Untergangs (2) lassen die islamischen Quellen keinen verläss
lichen Schluss zu, verweisen aber auf große und kleine Zeichen der Apokalypse. Zu den kleinen 
Zeichen zählen moralische, soziale, politische oder die Umwelt betreffende Ereignisse ebenso wie 
kosmische Phänomene, die dramatisch und katastrophal genug sind, um irreversibel den Weg in 
den Weltuntergang zu bereiten (Cook 2007a: Abs. 2). Klassische Gelehrte sehen viele von ihnen 
bereits eingetreten und beanspruchen Glaubwürdigkeit durch ihre Beweisführung, der Prophet 
habe ex ante bereits von betreffenden Geschehnissen gewusst (ebd.). Die Anzahl der kleinen Zei
chen wird von manchen Autoritäten mit bis zu 150 angegeben, während andere deutlich kleinere 
Zahlen nennen (ebd.). 

19 Historisch wird jener Dhu l-Qarnain von manchen mit Alexander dem Großen (Cook 2012b) iden
tifiziert. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 209 

fremdes Volk hatte diesen um Hilfe gebeten: »Sie sagten: ›Oh Du’l-Qarnain, Ya’gug und 
Ma’gug stiften Unheil auf der Erde. Sollen wir dir eine Gebühr dafür aussetzen, dass 
du zwischen uns und ihnen eine Sperrmauer errichtest?‹« (18/94). Über die Natur von 
Yadschusch und Madschusch herrscht Uneinigkeit; sie werden mal als Menschen, mal 
als monströse Kreaturen beschrieben.20 Letztere Darstellung begegnete mir auch im 
Feldforschungsort: 

Raschid: »Allah s.w.t. sagt im Koran, bevor die Welt zu Ende geht, kommt ein Paar Krea
turen, die haben lange Schwänze, sind stark, die haben Zähne, sind hässlich. Und über
all, wenn die z.B. an einem Wald vorbeigehen, fressen sie alles, und wenn die an einem 
See vorbeigehen, trinken sie den aus. Der Mensch wird dagegen machtlos sein, ne!? Die 
werden Riesenchaos auf der Welt anrichten, bis die Menschen zur āḫira d.h. zu Allah 
gehen. Die Menschen werden Mangel an Essen, an Wasser haben, alle Infrastruktur 
wird kaputtgehen und so. Die bitten nur Allah, ›Oh Allah… rette uns vor diesen Kreatu
ren. Allah s.w.t. was wird der machen? Der wird die töten…« 
Schülerin: »Der schickt kleine Würmer so…« 
Raschid: »Genau! Das ist Allah s.w.t. der wird Würmer in ihre Ohren machen und die 
verursachen so Schmerzen, dass die durch diese Würmer…« 
Schülerin: »Platzen!« 
Raschid: »Platzen! Das heißt, wo die sterben. Jetzt haben die Menschen ein Problem. 
Verwesung überall. Wie wird das entsorgt? Was macht Allah s.w.t.? Der schickt so vie
le Vögel, die nehmen diese Kreaturen und schmeißen die weg. Die Kreaturen wurden 
entsorgt, aber deren Blut und diese Maden und die ganze Dings wird immer noch… d.h. 
die Welt wird stinken bis zum geht nicht mehr. Was schickt Allah s.w.t.? Starken Regen! 
Der wird die ganze Welt nochmal waschen, bis die Menschen wieder rein sind« (Prot. 
13.01.2019). 

Raschid erzählte Geschichten in der Regel aus dem Stegreif und überaus ausdrucks
stark. Er rahmte seine Darstellung des Erscheinens der beiden apokalyptischen Figuren 
zwar als Zeichen des Weltuntergangs, stellte diesen aber weder als kurz bevorstehend 
dar, noch zog er eine Verbindung zu zeitnahen Ereignissen, baute also den Kindern ge
genüber keine direkte Drohkulisse auf. Zwar lassen sich diese Geschehnisse nicht durch 
die eigenen Taten im Diesseits beeinflussen, doch müssen derartige Erzählungen im
mer auch als Demonstration der Größe Allahs verstanden werden, der gegenüber doch 
die guten Taten als zentraler Gradmesser in den Blick geraten. Raschid nimmt diesem 
Bedrohungsszenario jedoch die Unmittelbarkeit und mildert es insofern ab, als er eine 
chronologisch distanzierte bzw. unbestimmte Erzählerperspektive einnimmt, da er kei
ne Nahbezüge zu aktuellen apokalyptischen Zeichen herstellt. Raschid schien sich im 

20 Yadschusch und Madschusch gelten als islamische Entsprechungen der apokalyptischen Figuren 
Gog und Magog in der hebräischen Bibel und dem Neuen Testament, die am Jüngsten Tage ge
meinsam mit dem Satan in den Kampf ziehen werden (Of. 20, 8). Während sie in der Encyclopedia 
of Islam als »two subhuman peoples« (Cook, 2012) bezeichnet werden, verweist beispielsweise is
lamweb.net auf einen Hadith bei Buchārī und Muslim, demzufolge es sich um zwei »populated 
nations« handele, die von der Nachkommenschaft Adams, also Menschen seien (islamweb.net, 
Fatwa 81773, 2000). Auch ein anderer Blog betont, dass es sich nicht um Monster oder Dinosaurier 
handele (Quran Academy, 2017). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Glauben an die Zeichen des Jüngsten Tages und ihrer eines Science-Fiction Films würdi
gen Manifestationen selbst bestärken zu müssen, als er abschließend zögernd feststellte: 
»Aber jeder Muslim glaubt an sowas. Ende der Welt… wie das wird… wie das wird. Auf je
den Fall« (Prot. 13.01.2019). 

Am Ende einer Reihe weiterer apokalyptischer Geschehnisse erscheint schließlich 
die monströse Kreatur des Daddschal, der gewissermaßen den Antichristen des Islam 
darstellt und das Schicksal der Welt besiegelt.21 Eine begrenzte Anzahl von Muslim*in
nen tritt dem Daddschal in einer letzten Schlacht entgegen. Auf der Schwelle zur tota
len Vernichtung, wird ihnen himmlische Hilfe herabgesandt;ʿĪsā ibn Maryam (Jesus) er
scheint und besiegt den Dämon (Cook, 2012). Isrāfīl, der Engel des Todes, stößt in sein 
Horn und leitet so (3) den Tag des Gerichts (yaum al-qiyāma) ein. 

2.2 Eine Tür zum Paradies 

Der US-amerikanische Religionswissenschaftler David B. Cook betont, dass die Funk
tion aller apokalyptischen Motive sei, »…to influence a mass audience, driven by terror, 
to move towards significant spiritual change, lest the events described come to pass« 
(2007a: Abs.1). Insofern kann die Vermittlung der beobachteten und dokumentierten 
mythischen Erzählungen, soweit sie mit einem Appell nach gutem islamischen Verhal
ten einhergeht, auch mit dem Stichwort der Angstpädagogik verstanden werden. Diese 
ist ebenso wenig exklusives Merkmal der Erziehungsmethodik eines spezifischen isla
mistischen Spektrums wie des Islam an sich, sondern findet sich in allen religiösen wie 
auch in nicht religiösen Erziehungszusammenhängen (Nordbruch, 2020). Der Islam
wissenschaftler und pädagogische Praktiker Götz Nordbruch verweist beispielsweise 

21 Der Daddschal (Betrüger) ist nicht koranischen Ursprungs, wird aber in apokalyptischen Abhand
lungen und verschiedenen Hadithen erwähnt und ist eines der großen Zeichen der Apokalypse. 
Der Daddschal wird oft als jüdisch dargestellt und zwischen monströs und lächerlich changierend 
beschrieben, weiter sei er von übermenschlicher Statur und reite auf einem Esel von proportiona
ler Größe (Cook, 2012). Er wird als auf einem Auge blind oder einäugig porträtiert und auf seiner 
Stirn steht das Wort kāfir (Ungläubiger) geschrieben. Hinsichtlich seiner Menschlichkeit herrscht 
unter den Gelehrten Uneinigkeit. Es heißt er verführe seine Gefolgschaft durch Wundertaten ana
log zu denen Jesu (ʿIsa ibn Maryam) wie der Heilung Kranker, der Auferweckung der Toten, der Er
schaffung von Nahrung oder dem Anhalten der Sonne (ebd.). Heutzutage werden ihm bisweilen 
in verschwörungstheoretischer Manier technische und medizinische Fortschritte oder auch Maß

nahmen zur Eindämmung der Corona-Pandemie zugeschrieben, durch die er die Menschheit zu 
kontrollieren versuche. Ein Beispiel findet sich auf der Website tauhid.net: »Vor Jahren konnte man 
also bereits den Menschen mit Hilfe von Nanotechnologie beeinflussen. Und nun werden Impfun

gen verpflichtend während gleichzeitig weltweit der 5G-Ausbau vorangetrieben wird. Man sollte 
eins und eins zusammenzählen! Dajjal will uns in sein Internet of Things integrieren, um damit 
absolute Macht zu gewinnen. Wie genau er das technisch anstellt, wissen wir nicht, aber wir dür
fen annehmen, dass Impfungen, und wahrscheinlich auch Swab-Tests ein Mittel dazu sind. Auch 
wissen wir nicht, wie weit er uns dann an der Angel hat und beeinflussen kann, ob wir völlig wil
lenlose Cyborgs werden oder doch noch freien Willen ausüben können und vielleicht nur einen 
ID-Tag zur Ortung verpasst bekommen. Aber die Prophezeiungen lassen Schlimmes ahnen!« (Tau
hid.net, o.D.: Abs. 4). Die Website lässt sich nicht leicht verorten, doch scheint der deutsche und in 
Jordanien lebende Konvertit Abdullah Bubenheim maßgeblich für die inhaltliche Ausgestaltung 
verantwortlich zu sein. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 211 

auf die Rolle von Kindermärchen wie dem Struwwelpeter (Hoffmann, 1845) (ebd.). Die 
Angstpädagogik oder populärwissenschaftlich auch »Schwarze Pädagogik« (Ruthscky, 
1977) ist ein repressiver Erziehungsansatz, welcher dem »…modernen Erziehungsideal 
einer Erziehung zu Selbstständigkeit und Freiheit«, und insofern den Prinzipien staats
bürgerlicher Bildung (ebd.) diametral entgegensteht.22 Sie ist »darauf ausgerichtet […], 
den Willen eines Kindes zu brechen und es mit Hilfe offener oder verborgener Macht
ausübung, Manipulation und Erpressung zum gehorsamen Menschen zu machen« 
(Stangl, 2021: Abs. 2). Oder wie der evangelische Theologe Werner H. Ritter pointiert: 
»Drohbotschaft statt Frohbotschaft.« (Ritter, 2010: 315). Im islamischen Kontext steht 
häufig die Mahnung zur Einhaltung religiöser Praxis d.h. von Geboten wie dem Gebet, 
den Speisevorschriften oder der vorehelichen sexuellen Enthaltsamkeit im Zentrum. 

Zahlreiche Gesprächspartner*innen bestätigten mir, dass religiöse Erziehung sich 
nach wie vor der Angstpädagogik bediene. Bisweilen wird diese aber weniger durch die 
Eltern oder Imame, als vielmehr durch die Peer Group praktiziert, wie mir die fünfzehn
jährige Meryem aus dem Milli Görüş-Umfeld erzählte. Sie berichtete mir am Goethe- 
Gymnasium von dem Stress, den der Fokus auf das Jenseits verursachen könne. Mery
em hatte sich in der zehnten Klasse auf ihr hafızlık, das Auswendiglernen des Korans 
konzentriert und ihre schulischen Leistungen derart vernachlässigt, dass der Weg zum 
Abitur in Frage stand. Nach dem Grund für ihren zunehmend stärkeren Fokus auf die re
ligiöse Praxis gefragt antwortete Meryem: »Also durch mein Umfeld… ja und halt in der 
Moschee haben die so immer so Sachen geredet. Danach dachte ich mir so, ja ich muss 
auch so werden. Habe ich mich so selbst motiviert« (Meryem 19.03.2019). Das Umfeld war 
die Jugendgruppe einer Milli Görüş-Moschee, wie sie in Kapitel II.3 beschrieben wurde. 
Als die Mutter schließlich damit drohte, sie aus dem Koran-Kurs zu nehmen, bemühte 
Meryem sich auch um ihre schulischen Leistungen, was jedoch derartigen Stress verur
sacht habe, dass sie eine Gastritis entwickelte und ihr hafızlık beendete. Die Bemühungen 
für eine gute Existenz im Jenseits führten also zur Vernachlässigung der Schüler*innen
pflichten im Diesseits, und der Versuch, beiden Anforderungen gleichermaßen gerecht 
zu werden, letztlich zur stressbedingten Erkrankung. 

Während Zeynep in der Einleitung des Fallbeispiels sich in der Überzeugung, Gott 
vergebe ihr die kleinen Sünden und große vermeide sie, gelassen zeigte, illustriert das 
Beispiel Meryems das destruktive Potenzial, das aus der Besorgnis um das eigene jen
seitige Schicksal resultieren kann. Die Schüler*innen des oben zitierten IRU-Kurses am 
Goethe-Gymnasium sahen sich indessen erstmals mit dem Tod eines bekannten nicht- 
muslimischen Mitschülers konfrontiert und standen nun vor einem Dilemma, denn ob
gleich der Verstorbene als netter und guter Mensch erinnert wurde, sah die Glaubensleh
re für ihn, wie für alle Ungläubigen, d.h. nicht Muslim*innen das Höllenfeuer vor. Diese 

22 Der Begriff der ›Schwarzen Pädagogik‹ geht auf die Essayistin Katarina Rutschky zurück, die ihn 
mit ihrem 1977 veröffentlichten Buch Schwarze Pädagogik. Quellen zur Naturgeschichte der bürgerli
chen Erziehung prägte. Er wurde sukzessive im pädagogischen Diskurs des deutschen Sprachraums 
rezipiert. Indes wird zunehmend erkannt und kritisiert (vgl. Schwarze Schafe e.V., 2024), dass in 
der deutschen Alltagssprache die Farbe Schwarz mit vielfachen negativen Eigenschaften konno
tiert ist (z.B. ›Schwarzfahren‹, ›Schwarzes Schaf‹), was Rassismen produziert bzw. reproduziert. Ich 
verwende daher den Begriff der Angstpädagogik. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Überzeugung wurde in allen von mir beobachteten islamischen Bildungskontexten mehr 
oder weniger explizit vermittelt. Die gängige Meinung ist hernach, dass jedes moralische 
Verhalten, jede gute Tat nichtig sei, wenn das betreffende Individuum sich nicht Allah 
verschrieben, also den Islam angenommen habe. Der Islamlehrer Mohammed Mutlu, 
der sich als Vertreter eines zivilen Islam versteht und Verfechter des maqāṣid aš-šarīʿa- 
Ansatzes (Zwecke der Scharia) ist, versuchte den Schüler*innen eine islamisch fundier
te Argumentation aufzuzeigen, die dem verstorbenen nicht-muslimischen Schüler eine 
rettende Möglichkeit eröffnen sollte. Er stützte sich dazu auf einen der wohl größten Ge
lehrten der islamischen Geschichte: 

Manche Gelehrte, wie zum Beispiel Imam Ghazali, schon mal gehört? Imam Ghazali? 
(Gerede im Hintergrund) Nicht? Das ist ein ganz großer Gelehrter. Der ist um 1111 gestor
ben. […] also der hat vor knapp tausend Jahren gelebt. Er hat sich mit diesem Thema 
sehr intensiv beschäftigt. […] Was passiert mit den Menschen, zu denen nicht die Wahr

heit kommt? Und er hat gesagt, dass eben Menschen, zu denen nicht die Wahrheit ge
kommen ist, kein Prophet gekommen ist, dass die nicht diese Verantwortung haben. 
Und er hat auch gesagt, dass Christen und Juden, letztendlich ja an einen Gott glauben, 
auch wenn es vielleicht islamisch betrachtet die falsche Art ist zu glauben. Sie glauben 
vielleicht nicht auf die islamische Art an diesen einen Gott, dass man sagt, es gibt nur 
einen Gott, sondern im Christentum gibt’s ja die Trinität. Im Islam heißt es ja, dass die 
Trinität die falsche Art ist, an Gott zu glauben. Aber da ist ein Glaube vorhanden. Und 
dass es deswegen sein kann – nicht sein muss – dass Allah diesen Glauben auch ak
zeptiert. […] Man glaubt an einen Gott oder an die Trinität. Das ist ja auch verbunden 
mit einem Gott. Man sagt ja…man spricht ja von Monotheismus, Ein-Gott-Glauben. Der 
Glaube an das Jenseits ist da, Glaube an Propheten ist da, Glaube an die Engel ist da, 
Glaube an das Schicksal ist da und Glaube an die Bücher ist ja auch da. Also all das, wor
an die Muslime glauben bei diesen sechs Glaubensgrundlagen, daran glaubt eigent
lich auch ein Christ und auch ein Jude, nur auf eine etwas andere Art und Weise. Und 
deswegen sagen manche Gelehrte, dass eben auch dieser Glaube einen retten kann 
und dass man deswegen niemals sagen sollte: Ja, der ist in die Hölle gekommen, der 
ist ein Ungläubiger. Wir wissen jetzt zum Beispiel bei […, dem verstorbenen Schüler] 
nicht, woran er geglaubt hat und woran nicht. Und deswegen sollte man immer zumin

dest gedanklich die Möglichkeit offenhalten, dass letztendlich Allah über die Rettung 
bestimmen wird und eben die Herzen der Menschen kennt. Und ja, ist eine schwieri
ge Thematik. Wie gesagt, das ist die klassische Meinung, die werdet ihr zu 90 Prozent 
überall hören: Wer kein Muslim ist, der hat auch keine Chance zur Rettung. Aber das 
ist keine einfache Sache« (Protokoll, 04.12.2018, Anm. d. Verf.). 

Mit dem Verweis auf die theologische Auseinandersetzung des klassischen Großgelehr
ten Al-Ghazali mit dem Thema stellte sich der Religionslehrer wiederum auf die ›Schul
tern eines Riesen‹, wodurch seine Argumentation größtmögliches Gewicht beanspruch
te. Al-Ghazali hatte ausgehend von Sure 17/15, in der es heißt »Wir strafen nicht eher, 
bis Wir einen Gesandten geschickt haben«, die Position entwickelt, dass dieser Vers ers
tens Juden und Christen betreffe und zweitens, diese gerettet werden können, sofern sie 
nicht umfassend und authentisch über die Offenbarung des Propheten informiert wor
den seien. Der Religionshistoriker und Theologe Gabriel Said Reynolds sieht das Problem 
der hegemonialen Perspektive in ihrem eingeschränkten Blick auf die göttliche Souve

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 213 

ränität (Reynolds, 19.03.2020: Abs. 4). »It denies God’s ability to find goodness, even ho
liness, in those who do not practice Islam. The Qur’an, by contrast, gives God consider
able freedom to judge as He pleases. The Qur’an repeatedly insists that God has the right 
to punish, or forgive, whomever He wills« (ebd.). Hernach könne niemand für das, was 
Reynolds mit einem Begriff der katholischen Theologie als »invincible ignorance« (ebd.: 
Abs. 7) bezeichnet, bestraft werden. Im Fortgang seiner Argumentation formulierte der 
Religionslehrer Mohammed Mutlu vorsichtig genau diese Position: 

Das ist ja auch eine Aussage, Allah vorzusagen, was er zu tun hat. Wenn man sagt: ›Ja, 
jeder der als nicht-Muslim stirbt, kommt in die Hölle‹. Dann bestimmt man über Allah, 
was er machen soll. Aber das darf ein Muslim auch nicht machen. Deswegen lieber vor
sichtig sein und sagen: ›Allāhu ʾaʿlam‹. Also Allah weiß es am besten, und versuchen für 
sich selbst, seinen eigenen Glauben aufrecht zu erhalten, zu stärken. Wenn wir daran 
glauben, dass der Islam eine gute Religion, eine barmherzige Religion ist, dann muss 
ja auch Gott ein barmherziger sein. Und dazu müssen Optionen und Möglichkeiten 
offengehalten werden. Diese Optionen werden ja durch dieses klassische Verständnis 
geschlossen. Die einzige Option ist der Glaube, wie es der Islam vorschreibt. Aber wenn 
man sich die Meinungen mancher Gelehrter anschaut, dann sind mehrere Optionen 
da… ʾAllāhu ʾ aʿlam (ebd.). 

›Gott weiß es am besten!‹ Mit dieser Antwort des Islamlehrers auf die Frage der Schü
ler*innen, ob ihr verstorbener nicht-muslimischer Mitschüler in die Hölle komme, erhob 
er die göttliche Souveränität über die Mehrheitsmeinung der traditionellen Gelehrten
schaft und stützte sich dazu auf Al-Ghazali, eine der größten Autoritäten des sunniti
schen Islam. Diese Position steht laut Mutlu auf ebenso stabilem islamischem Funda
ment wie die Darstellungen der Hölle, gibt Gott sich doch selbst im Koran die Freiheit zu 
richten, zu strafen und zu vergeben, wie immer er es für richtig hält. So bezog sich der 
Lehrer etwa auf Sure 2/105: »Aber Allah zeichnet mit Seinem Erbarmen aus, wen er will, 
denn Allah besitzt große Huld«. Die Autorität Al-Ghazalis wird allerdings, wie wir oben 
gesehen haben (Kap. III.4), beispielsweise von vielen Salafis in Frage gestellt und entspre
chend weist Reynolds darauf hin, dass auch die von diesen breit rezipierten mittelalter
lichen Gelehrten Ibn Taimiyya und dessen Schüler Ibn Qayyim al-Dschauziyya nicht von 
einer ewigen Höllenstrafe ausgingen (19.03.2020: Abs. 8). Stattdessen war Ibn Taimiy
ya der Meinung, die Essenz der Hölle sei eine therapeutische Strafe, da die gnadenvolle 
Natur Gottes nicht mit ewiger Peinigung vereinbar sei (ebd.). Jeder – sowohl sündige 
Muslim*innen als auch ›Ungläubige‹ – würden demzufolge aus der Hölle entlassen wer
den, sobald sie die angemessene Strafe für ihre Sünden erhalten hätten. Dieser Punkt 
bleibt unter Salafis umstritten, insbesondere, da sich hierfür kein klarer Beleg im Ko
ran findet (ebd.). Das Fazit ʾAllāhu ʾaʿlam – ›Gott weiß es am besten‹ erhebt die göttliche 
Souveränität auch über koranische Darstellungen der Hölle und ihre von Menschen ver
antworteten Ausgestaltungen und Abhandlungen. Im Angesicht des Unbehagens über 
das drohende jenseitige Schicksal des verstorbenen nicht-muslimischen Mitschülers er
öffnet der Religionslehrer den Jugendlichen eine gewissermaßen unantastbare Option 
– welcher Gläubige würde schon die Größe Allahs in Frage stellen – und dem Verstor
benen somit gedanklich die Möglichkeit doch noch errettet zu werden. Die Situation 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

der dargestellten Unterrichtsstunde am Gymnasium stellte eine essenzielle Konfronta
tion der religiösen und der staatsbürgerlichen Ordnungen dar, in welcher die muslimi
schen Schüler*innen aus der egalitären Logik letzterer Kritik an der exklusivistischen 
eschatologischen Tradition der im Islam hegemonialen Jenseitsvorstellungen formulier
ten. In dem von den Schüler*innen ausgedrückten Unbehagen und in der Hoffnung auf 
Rettung des Mitschülers manifestierte sich ein moralisches Unrechtsempfinden, dass 
sich, ausgehend vom Ideal der Gleichheit, gegen den Überlegenheitsanspruch des Islam 
als einzig errettete Gruppe auflehnte. Wenngleich viele der Schüler*innen der Überzeu
gung waren, dass der Zugang zum Paradies Muslim*innen vorbehalten ist, provozierte 
die spezifische Situation, in welcher viele von ihnen erstmals mit dem Tod eines nicht- 
muslimischen (entfernten) Bekannten konfrontiert waren, ein Unrechtsempfinden und 
ein Dilemma, aus welchem der Islamlehrer einen pragmatischen, doch islamisch legiti
mierten Ausweg aufzuzeigen wusste. 

3. Gewalt im Islam 

Während in den vorausgehenden Paragraphen ein komparativer Blick auf die Lehrin
halte, Vermittlungs- und Aushandlungsprozesse und die Schaffung von Kompromissen 
in verschiedenen islamischen Bildungsräumen in der Stadt geworfen wurde, schließe 
ich dieses Kapitel mit einer Fallstudie, die explizit den Islamischen Religionsunterricht 
(IRU) am Goethe-Gymnasium fokussiert.23 Islamische Bildung an der öffentlichen 
Schule findet maßgeblich in Auseinandersetzung mit Paradigmen und Erwartungen 
der Mehrheitsgesellschaft statt, die durch ihre Präsenz in der Welt der öffentlichen Mei
nung alle gesellschaftlichen Bereiche und Institutionen hegemonial durchdringen. Dem 
Islambild in den Ländern Nordwesteuropas liegt, wie Kapitel I.1 beschrieben wurde, 
eine lange Tradition der diskursiven Veranderung (othering) von Muslim*innen, d.h. ihre 
Wahrnehmung, Darstellung und Markierung als ›die Anderen‹, und somit als nicht zu
gehörig zugrunde. Ein zentraler Topos, in dem diese Mechanismen kumulieren, ist der 
pauschale und medial reproduzierte Vorwurf, dem Islam sei per se ein Gewaltpotenzial 
inhärent. Zwar sind Verbrechen des sog. Islamischen Staates und der internationale 
dschihadistische Terrorismus schrecklich und nicht zu leugnen, gleichsam liegt es 
auf der Hand, dass die etwa fünf Millionen in Deutschland lebenden Muslim*innen 
Gewalt kaum als obligatorische und universale Handlungsanleitung der koranischen 
Botschaft auffassen. Entsprechend sieht sich auch Mohammed Mutlu, der Islamlehrer 
des Goethe-Gymnasiums angehalten, den Gewaltvorwurf als einen zentralen Topos 
der öffentlich-medialen Islamkritik im Unterricht zu behandeln. Ich untersuche im 
Folgenden die Auseinandersetzung mit dem pauschalen Gewaltvorwurf im Islamischen 
Religionsunterricht und fokussiere dazu auf Schüler*innen als Zielgruppe pädago
gischen Handelns. Auf Grundlage eines mehrstündigen Unterrichtsmoduls, dessen 

23 Dieser Paragraph ist die Ausarbeitung des kurzen Artikels Klapp, Marcel. 2023. »Handlungsord
nungen im Islamischen Religionsunterricht. Eine pragmatische Perspektive auf kritische Kompe

tenzen muslimischer Schüler*innen im Angesicht von Islamkritik.« In: Tarek Badawia & Said Topa
lovic (Hg.): Islamunterricht im Diskurs. Göttingen: Vandenhoek & Ruprecht. 303–318. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 215 

Durchführung ich von November 2018 bis Januar 2019 imIslamunterricht des zehnten 
Jahrgangs am Goethe-Gymnasium beobachten konnte, demonstriere ich die kritischen 
Handlungskompetenzen, die seitens der Schüler*innen eingebracht und pragmatisch 
geltend gemacht werden, um sich gegenüber dem islamkritischen Gewaltvorwurf und 
der Gewaltdarstellungen der islamischen Frühgeschichte sinnhaft zu positionieren. 

3.1 Die Praxisgemeinschaft des Religionsunterrichts 

Die Schüler*innen des von mir begleiteten IRU in der 10. Jahrgangsstufe des Goethe- 
Gymnasiums setzen sich fast ausschließlich aus Kindern türkeistämmiger Eltern zu
sammen, von denen der überwiegende Teil seit der Kindheit regelmäßig eine DİTİB oder 
Milli Görüş-Moschee besucht. Im Vergleich zu den Islamschüler*innen desselben Jahr
gangs an der Hauptschule-Nord fällt bei den Gymnasialschüler*innen auf, dass der reli
giösen Praxis im Alltag ein hoher Stellenwert zukommt und dass solide religiöse Grund
kenntnisse bestehen. Diese manifestieren sich gelegentlich in kontroversen theologi
schen Argumentationen und Abwägungen im Unterricht. Hinsichtlich frommer Körper
praktiken lässt sich ein hoher Anteil ›bedeckter‹, also kopftuchtragender junger Frauen 
ausmachen, während im Kurs an der Hauptschule-Nord niemand Hidschab trägt. Dem
gegenüber sitzen im begleiteten Kurs am Gymnasium die Hidschabis geschlossen an ei
ner Seite des Raumes.24 Einige von ihnen sind in ihrer Freizeit in der Jugendgruppe einer 
Milli Görüş-Moschee aktiv und zeigen sich sowohl im Unterricht als auch im Pausenge
spräch dem Ethnographen gegenüber besonders engagiert und diskussionsfreudig. Al
le Schüler*innen nehmen im Schuljahr 2018/19 erstmals am IRU in der Schule teil. Das 
Sprechen, Nachdenken und Verhandeln über ihre Religion in einer muslimischen Praxis
gemeinschaft im Kontext Schule stellt somit für alle Teilnehmenden ein Novum dar und 
folglich eignet sich der Kurs ideal, um zu beobachten, wie das in Familie und Moschee 
vermittelte Wissen im Kontext Schule zur Geltung gebracht, ausgehandelt und sinnhaft 
übersetzt wird. Der Religionslehrer Herr Mutlu wurde oben bereits vorgestellt. An dieser 
Stelle sei lediglich noch einmal an die zentralen Aspekte seines Islamverständnisses er
innert, das seinen Unterricht motiviert. Nach einer Sozialisation im Milli Görüş-Milieu, 
das er als konservativ und politisiert beschrieb, hatte er bei der Hizmet-Bewegung Fe
thullah Gülens ein offenes und inklusives Verständnis kennengelernt und im Anschluss 
Islamische Theologie studiert. Er sah sich als Vertreter eines ›zivilen Islam‹, sprach sich 
für ein islamisch motiviertes gesellschaftliches Engagement aus und argumentierte ge
gen die vermeintliche Unvereinbarkeit von Islam und demokratischen, westlichen Sys
temen. 

3.2 Das Unterrichtsmodul Gewalt im Islam 

Das Unterrichtsmodul zum Thema Gewalt im Islam erstreckte sich über insgesamt sieben 
Sitzungen von November 2018 bis Januar 2019. Herr Mutlu eröffnete die Unterrichtsrei
he mit einem Arbeitsblatt zum Boykott der jungen muslimischen Gemeinde durch die 

24 Gelegentlich verwendete Selbstbezeichnung der kopftuchtragenden Schülerinnen, abgeleitet 
vom arabischen Begriff für das Kopftuch (ḥiǧāb). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Quraisch in Mekka (616–619), in dessen Zuge das muslimische Viertel abgeriegelt wurde. 
Es wird beschrieben, wie die Anhänger*innen des Propheten diesen Boykott drei Jah
re lang friedfertig und geduldig über sich ergehen ließen (Protokoll, 16.11.2018). Nach 
diesem Einstieg in das Thema zeige der Lehrer den Film Mohammed – Der Gesandte 
Gottes (Akkad, 1976), einen amerikanischen Monumentalfilm, in welchem die kriegeri
schen Auseinandersetzungen der frühen muslimischen Gemeinde im Fokus stehen.25 
Der Film vermittelt eine grobe Chronologie der epischen Schlachten in der frühen isla
mischen Historiographie und entsprechend schuf Herr Mutlu mit der Vorführung für 
alle Schüler*innen die gleiche Diskussionsgrundlage.f 

Unter dem Eindruck des Films projizierte der Lehrer nebenstehende Folie an die 
Wand (Abb. 12), auf welcher verschiedene Zitate abgebildet waren, die sich unter den 
Slogans Islam ist Frieden und Islam ist gewalttätig subsumieren lassen und die der Lehrer 
als Positionen einer im öffentlichen Diskurs ausgetragenen »Meinungsverschiedenheit« 
präsentierte (Protokoll, 30.11.2018). Die Schüler*innen wurden nun gebeten, zu beiden 
Positionen Belege aus dem Film zu sammeln, die anschließend im Unterrichtsgespräch 
zusammengetragen und durch den Lehrer an der Tafel festgehalten wurden: Das Tafel
bild zeigte ein Ergebnis von 11 zu 3 für die Friedfertigkeit des Islam. 

25 Akkad (1930–2005) war ein syrischer Filmproduzent sunnitisch-islamischen Glaubens, der seit sei
nem 19. Lebensjahr in den USA lebte. Akkad unternahm große Anstrengungen, einen islamisch 
legitimierten Spielfilm über das Leben des Propheten zu drehen, stieß aber auf erbitterten Wi

derstand der Konstituierenden Versammlung der Islamischen Weltliga (Rābiṭat al- ʿĀlam al-Islāmī), 
einer 1962 in Mekka gegründeten panislamischen Organisation, die stark unter saudi-arabischem 
Einfluss steht (Ende, 1981: 37). Gleichwohl konnte er durch die Unterstützung der Gesellschaft 
aš-Širka al-ʿArabiyya li-l-Intāğ die von den Regierungen Libyens, Kuwaits, Marokkos und Bahrains 
finanziert wurde, die Produktion eines Films mit dem Titel Muhammad, rasul Allah umsetzen (ebd.: 
39). Zwar erlangte Akkad auch die Unterstützung einiger großer Schriftsteller und Gelehrter, doch 
blieb auch die einflussreiche al-Azhar Universität in Kairo seinem Vorhaben gegenüber kritisch. 
Die Vorführungen in der islamischen Welt wurden von teils erheblichen Kontroversen begleitet 
(ebd.). Akkad starb 2005 bei einem Bombenanschlag in der jordanischen Hauptstadt Amman (The 
Associated Press, 2005). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 217 

Abbildung 12: Vom Lehrer projizierte Folie zu Positionen einer Mei
nungsverschiedenheit (Quelle: Islamlehrer des Gymnasiums). 

In einem Unterrichtsgespräch wurde nun gemeinsam die Leitfrage für das gesamte 
Modul entwickelt und von Herrn Mutlu an der Tafel festgehalten: ›Inwiefern ist der Islam 
gewalttätig?‹ Die Antwort sollte in den folgenden Stunden anhand konkreter Aspekte in 
Gruppen erarbeitet werden. Vier Gruppen erhielten jeweils den Auftrag, für die im Film 
dargestellten kriegerischen Ereignisse (1) die Schlacht von Badr (624 n.Chr), (2) die Gra
benschlacht und die ihr folgende Vernichtung der jüdischen Banu Quraiza (627 n.Chr), 
(3) den Friedensvertrag von Hudaybiya (628 n. Chr.) und (4) den Einzug in Mekka (630 
n. Chr.), die historische Situation zu rekonstruieren und in einer Präsentation die Be
weggründe des Handelns der Muslim*innen zu erörtern. Eine weitere Gruppe widme
te sich der Recherche sog. (5) ›Gewaltverse‹ im Koran und versuchte eine kontextuelle 
Einordnung. Zur Unterstützung erhielten die Gruppen Arbeitsblätter mit Texten zu den 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

jeweiligen Ereignissen.26 Nach der Aufgabenverteilung fragte Herr Mutlu den Kurs, war
um er die verschiedenen, an die Wand projizierten Positionen überhaupt gezeigt habe. 

Schüler A: »Vielleicht sollen wir lernen dagegen zu argumentieren?« 
Herr Mutlu: »OK, ja. Das ist immer so eine Sache. Inwieweit ist es richtig, dagegen zu 
argumentieren? Hat man es nötig, dagegen zu argumentieren oder nicht? Aber damit 
müssten wir uns auf jeden Fall beschäftigen. Genau. Danke.« 
Schülerin B: »Also ich wollt’ dazu was sagen. Weil wenn man z.B. ne Frage oder so was 
gestellt bekommt und da kann man ja meistens nicht drauf antworten, also ist ja im

mer unterschiedlich und damit wir halt auch ne Antwort haben« (Protokoll, 27.11.2018). 

Sprachlosigkeit manifestierte sich im Unterricht beispielsweise durch die Verwendung 
türkischer religiöser Termini, für die den Schüler*innen ein entsprechendes deutsches 
Vokabular fehlte. Aber auch die Erfahrung der Sprachlosigkeit angesichts pauschalisie
render Infragestellungen war der Schülerin offensichtlich vertraut und ebenso die Un
beholfenheit darin, eine Erklärung oder Gegenkritik zu formulieren. Wie Herr Mutlu 
den Schüler*innen gegenüber explizierte, ging er davon aus, dass jede und jeder seiner 
Kursteilnehmer*innen im Leben mit derartiger Kritik konfrontiert werden würde und 
es entsprechend für alle wichtig sei, sich mit der islamischen Frühgeschichte auseinan
derzusetzen, da diese den Kritiker*innen ihre Motive liefere. In diesem Zusammenhang 
sah sich Mohammed Mutlu dazu veranlasst, auf den Fokus des Films zu verweisen, der 
die Schlachten in den Mittelpunkt stelle. Demgegenüber habe das kriegerische Handeln 
Muhammads in Relation zu seinem 23-jährigen prophetischen Wirken nur etwa drei Mo
nate gedauert.27 Trotz dieser Einordnungshilfe durch den Lehrer ergab sich – um mit 
dem Vokabular der Rechtfertigungsordnungen zu sprechen – nun für die Schüler*innen 
eine Situation der Prüfung, ein Störfall, welcher durch die Inkongruenz zwischen dem 
Gewaltvorwurf in der Welt der öffentlichen Meinung, den Gewaltdarstellungen in den 
Quellen der islamischen Ordnung und dem eigenen Alltagserleben in der staatsbürger
lichen Welt entstanden war. Um diese Situation zu bewältigen, griffen die Jugendlichen, 
wie ich im Folgenden zeige, wiederum auf verschiedene Rechtfertigungsordnungen zu
rück, um Sinn herzustellen, Kritik zu üben oder Kompromisse zu erzielen. Die Auszüge 
stammen vorwiegend aus den beobachteten Unterrichtsgesprächen, in denen angeregt 

26 Die Texte stammen von Casım Avcı (2010), Prof. für Islamische Geschichte an der Marmara Univer
sität Istanbul, und wurden auf der Website derletzteprophet.info publiziert. 

27 Diese Überbetonung findet sich jedoch nicht nur in Akkads Film wieder, sondern auch in den frü
hen Quellen, wie der türkische Historiker Resit Hayalmaz betont: »95 Prozent der ersten Bücher 
über die Historie und Chronologie des Islam behandeln den Krieg. Die Kriege waren leider für die 
damalige Zeit die Meilensteine. Das gehört zur Erfolgsgeschichte in der Anfangszeit des Islam« 
(Hayalmaz zit. in Topel, 2015). Hayalmaz hatte über Jahre hinweg mit seinem Team das Leben des 
Propheten tageweise analysiert und kam zu dem Ergebnis, dass die aktiven Kampfhandlungen des 
Propheten nur etwa 13 Stunden andauerten. Die Schlacht von Badr habe beispielsweise nur etwa 
drei Stunden gedauert (ebd.). Halverson, Goodall & Corman (2011) betonen ferner den universel
len Charakter, welcher der Darstellung epischer Schlachten in der Mythologie antiker Zivilisatio
nen zukommt: »The stories and myths of ancient civilizations are rife with tales of great and epic 
battles […]. Islamic history also has its great battle stories and archetypical champions« (2011: 48). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 219 

und kontrovers diskutiert wurde. Der Lehrer fungierte als lenkende Instanz und mode
rierte die Unterrichtsgespräche, in welchen er den Schüler*innen viel Raum für Nach
fragen, Einschätzungen und Stellungnahmen gab. Die Diskussionen liefen grundsätz
lich auf die Ergebnissicherung an der Tafel hinaus und wurden vom Lehrer als Regisseur 
und Experte abschließend bilanziert. 

3.3 Kritik und Kompromiss 

Wer darf Kritik üben? 
In Anbetracht der oben genannten islamkritischen Zitate interessierte sich ein Schüler 
eingangs für die Namen der Sprecher*innen, die als nicht Deutsch identifiziert wurden. 
Der Kurs spekulierte über deren mögliche Zugehörigkeit zum Islam und eine entspre
chend vermutete Kenntnis der Religion. Daraus ergab sich für viele Schüler*innen die 
Legitimität der Kritik. Einige der Kursteilnehmer*innen kannten den Ägypten-stämmi
gen Publizisten Hamed Abdel-Samad bereits aus YouTube-Videos. Der Lehrer beschrieb 
diesen als ›Wissenden‹, der in der Organisation der Muslimbruderschaft in Ägypten auf
gewachsen sei und sich entsprechend mit Koran und Sīra (Prophetenbiographie) aus
kenne. Er verwies weiter auf die gemeinsamen Publikationen und die zahlreichen öf
fentlichen, als Streitgespräche inszenierten Diskussionen mit dem Münsteraner Profes
sor für Religionspädagogik Mouhanad Khorchide und sprach der Islamkritik Abdel-Sa
mads somit ein solides Fundament auf intellektuellem Niveau zu.28 Die Schüler*innen 
zeigten wenig Verständnis dafür, wie man in Anbetracht der islamischen Erziehung in 
einer muslimischen Organisation in einem mehrheitlich muslimischen Land eine solch 
kritische Position wie die Abdel-Samads vertreten könne. Die persönlichen Gewalterfah
rungen in diesen spezifischen Sozialisationskontexten, welche die Positionen James, Alis 
oder Abdel-Samads unter Umständen motivieren, blieben seitens des Lehrers allerdings 
unerwähnt.29 Ich gehe mithin davon aus, dass der Erfahrungshorizont der Jugendlichen 

28 Abdel-Samad & Khorchide, 2016, Zur Freiheit gehört, den Koran zu kritisieren; Dies. 2017, Ist der Is
lam noch zu retten? Ufuk Özbe sieht in dem Schulterschluss der beiden Akteure eine Strategie, die 
insbesondere dem Reformer in die Hände spiele (Özbe 2017, 142f.). 

29 Alle der drei Kritiker*innen haben in ihren Herkunftsländern oder den migrantischen Milieus in 
den Einwanderungsländern spezifische Gewalterfahrungen gemacht, die sie in Verbindung mit 
dem ›Islamischen‹ in ihrer Herkunftskultur erklären. Sabatina James wurde 1982 in Pakistan ge
boren und zog im Jugendalter mit ihrer Familie nach Österreich (James, 2006). Aufgrund ihrer An
passung an die dortige Gesellschaft geriet sie immer wieder in Konflikt mit ihren Eltern und wurde 
wiederholt von ihrer Mutter geschlagen. Die Familie brachte sie zurück nach Pakistan, wo sie ei
nen Cousin heiraten sollte und auf eine islamische Schule in Lahore geschickt wurde. Sie floh aus 
Pakistan zurück nach Österreich, konvertierte nach eigener Aussage zum Christentum und nann
te sich fortan Sabatina James (James, 03.05.2012). Ayaan Hirsi Ali wurde 1969 in Mogadischu, So
malia, geboren. Im Alter von fünf Jahren wurde Ali Opfer der weiblichen Genitalverstümmelung 
(Ali, 2008: 31–33). Aufgrund der politischen Aktivitäten des Vaters für die Somalische Demokrati

sche Einheitsfront musste die Familie nach Kenia fliehen und alsbald verließ der Vater die Familie 
(ebd.: 64–65). Die Mutter und der ältere Bruder schlugen Ali und ihre Schwestern regelmäßig. Ali 
und ihre Schwester wurden zuhause von einem muslimischen Lehrer unterrichtet, dessen Unter
richtsmethoden sie allerdings als langweilig und rückständig bezeichneten, weshalb der Lehrer – 
in Abwesenheit der Mutter – Ayaan die Augen verband und sie verprügelte (ebd.: 74–75). Als sie 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

eine islamische Erziehung in Deutschland und somit zuvorderst durch das Elternhaus 
und den Unterricht in den Moscheen geprägt ist. In letzteren wurden Schläge und Züch
tigungen, wie mir mehrere Jungen erklärten, mittlerweile aus dem Repertoire der Er
ziehungsmethoden verbannt. Derartige Erfahrungen der Islamkritiker*innen wurden 
demgemäß seitens der Schüler*innen nicht in Erwägung gezogen. Die Verortung der 
Kritiker*innen als mehr oder weniger innerhalb des Islam stehend schien ihre Kritik für 
die Schüler*innen in der religiösen Ordnung zu positionieren, und allenfalls nachrangig 
in der Welt der öffentlichen Meinung. Die Positionalität der Kritiker*innen normalisierte 
die Konfliktstellung, verlieh der Kritik somit für manche Schüler*innen erst Legitimität 
und machte sie so verhandelbar. Gleichwohl akzeptierten und formulierten die Schü
ler*innen selbst Kritik nicht ausschließlich im Modus der religiösen Ordnung, wie ich 
im Folgenden aufzeigen werde. 

Der Schüler*innenjob und seine Routinen 
Wie Breidenstein (2007; 2009) feststellt, ist das Handeln von Schüler*innen im Unter
richt in hohem Maße von Routinen geprägt. Sie sind weder Gefangene in der Zwangs
situation Unterricht noch ausschließlich von Neugier und Wissbegierde Getriebene 
(Heinze, 1980, zit. in Breidenstein, 2007: 263). »Sie sind schlicht Menschen, die ihren 
(Arbeits-)Alltag zu bewältigen haben« und vollziehen insofern pragmatisch tagtäglich 
ihren »Schüler*innenjob« (ebd.). Dieser Pragmatismus schulischen Handelns kann 
als Kompromiss von marktorientiertem und industriellem Handeln gelesen werden. 
Einerseits legt das Notensystem als solches eine »Ökonomisierung schulischen Arbei
tens« (ebd.: 253) nahe, insofern dort investiert wird, wo der größte Nutzen im Sinne 
der Verbesserung von Noten erwartet wird. An anderer Stelle zeigt Breidenstein (2009: 
210–215), wie auch industrielle, d.h. mechanisierte Routinen jenseits der didaktischen 
Intentionalität des Unterrichts greifen. Ein anschauliches Beispiel ist die Sicherung 
von Ergebnissen z.B. anhand eines Tafelbildes. Selbst wenn die Lehrkraft den Auftrag 
erteilt, lediglich Lücken in den eigenen Notizen zu füllen, tendieren Schüler*innen 
dazu, eher den Anschrieb des Lehrers in Gänze zu übertragen, da diese Routine kognitiv 
mit weniger Aufwand verbunden ist (ebd.). 

Ein weiterer Aspekt der Routiniertheit schulischen Handelns betrifft die Art, wie im 
Unterricht in communitas inhaltliche Positionen vorgebracht, in gegenseitiger Bezugnah
me bekräftigt und als ein ›starkes‹ Argument etabliert werden. Herr Mutlu nutzte zur Sti

sich wehren wollte, schlug er ihren Kopf gegen die Wand, was schwere Frakturen und Blutungen 
im Gehirn zur Folge hatte, wie sich später im Krankenhaus herausstellte (ebd.: 77). Hamed Abdel- 
Samad wurde 1972 in Gizeh, Ägypten geboren und wurde erstmals im Alter von vier Jahren von 
einem 15-jährigen sexuell misshandelt und ein weiteres Mal mit elf Jahren von einer Gruppe Ju
gendlicher. Auch zuhause sei Gewalt an der Tagesordnung gewesen, so habe der Vater regelmäßig 
Frau und Kinder verprügelt. Abdel-Samad engagierte sich in der Studienzeit in der Muslimbru

derschaft, kam 1995 mit 23 Jahren nach Deutschland und heiratete eine deutlich ältere Lehrerin 
(Akyol, 08.09.2009). Die Verarbeitung psychischer Probleme und die religiöse Sinnsuche resultier
ten in einer Position, die er zusammenfasst mit »Ich bin zum Wissen konvertiert« (ebd.). Die Pu
blikation seiner islamkritischen Bücher provozierte in Ägypten heftige Reaktionen seitens der Ge
lehrtenschaft und zu einem Mordaufruf durch eine Fatwa von Mahmood Shabaan, einem Professor 
der Al-Azhar Universität, die landesweit im Fernsehen ausgestrahlt wurde (MEMRI, 07.06.2013). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 221 

mulation kontroverser Auseinandersetzungen regelmäßig und ausgiebig die Sozialform 
des moderierten Unterrichtsgesprächs, in welchem er dem Austausch der Lernenden 
Raum ließ, aber moderierend eingriff. So stellte er fragwürdige oder moralisch proble
matische Beiträge zumeist umgehend und immer vorsichtig in Frage. Zugleich ermög
lichte er Spekulationen, Fehler und das gemeinsame Entwickeln von Positionen. Brach
te etwa ein*e Schüler*in eine Position hervor und stützte diese mit einem Argument, 
so nahmen andere Schüler*innen Bezug auf diese Position bzw. die Person, welche sie 
geäußert hatte, und äußerte oftmals weitere Argumente zu ihrer Stärkung. Diese ›affir
mative Bezugnahme‹ ist durch sprachliche Marker gekennzeichnet, die ein Anknüpfen 
an zuvor Gesagtes signalisieren. Typische Formulierungen sind ›Ich sehe das wie XY…‹, 
›Dafür spricht auch, dass…‹ oder ›Wollte ich auch sagen…‹. Auch in diesem Prozess der 
interaktiven Generierung und Etablierung von Positionen verfahren die einzelnen Schü
ler*innen insofern ökonomisch, als sie der zu verhandelnden Position oft kaum mehr als 
einen zusätzlichen Gedankensplitter oder ein Teilargument beifügen. Gleichwohl kon
solidiert die Gesamtheit der Argumente oder zustimmenden Kommentare die initiale 
Position in einer kontroversen Debatte. Abschließende Gültigkeit erlangt diese jedoch 
erst durch eine Praxis der Billigung seitens der Lehrkraft, beispielsweise durch die Auf
nahme in ein Tafelbild oder eine andere Form der Ergebnissicherung. 

In engem Zusammenhang mit dieser praktisch-kommunikativen Routiniertheit 
zeichnete sich im beobachteten Unterrichtsmodul eine Routine auch auf der religiös- 
argumentativen Ebene ab, die in ihrer Spezifität in der religiösen Sozialisation der 
Schüler*innen gründet. So lässt sich eine Reproduktion simplifizierter Topoi zur Recht
fertigung des Kriegshandelns in den filmischen Schlachtszenen beobachten, die als 
›narrative Routine‹ beschrieben werden kann. Zwar war es eingangs Aufgabe, glei
chermaßen Argumente für die Friedfertigkeit respektive die Gewaltverherrlichung des 
Islams mit Beispielen aus dem Film zu illustrieren, doch erweist sich der reduktionis
tische Topos ›Islam ist Frieden‹ auch schwachen Argumenten gegenüber als überaus 
stabil in den Äußerungen vieler Schüler*innen. 

Schüler A: »Nochmal zu dem Töten ohne Grund: Es wurde ja im Film die Offenbarung 
gegeben, ›kämpft gegen die, die gegen dich kämpfen‹. Also dass man nicht sozusagen 
unfair handelt, sondern wenn man selber angegriffen wird, sich verteidigt.« 
Herr Mutlu: »Ja. Danke. Weiter…« 
Schüler B: »Dafür spricht auch, dass der Islam friedfertig ist. Dass die Mekkaner zuerst 
dachten, dass sie angegriffen werden und halt in die Häuser gehen. Dadurch war ihnen 
dann später bewusst, dass die Muslime nicht solche Menschen sind, die jetzt anfangen 
mit Gewalt« (Protokoll, 30.11.2018). 

Das von den Jugendlichen wiederholt reproduzierte Narrativ besagt, dass sich Mus
lim*innen immer zuerst in Geduld (ṣabr) geübt haben und Gewalt ausschließlich zur 
Selbstverteidigung zum Einsatz gekommen sei. Während diese Haltung sich beispiels
weise für den Friedensschluss von Hudaybiya bestätigt, ist sie für die Schlacht von Badr 
nur bedingt gültig. Diese resultierte aus einem geplanten Überfall auf eine Karawane der 
Mekkaner, welche zuvor Hab und Gut der Muslim*innen in Mekka beschlagnahmt hat
ten. Derartige Überfälle standen gleichwohl nicht außerhalb der seinerzeit akzeptierten 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Normen, sondern waren fester Bestandteil der tribalen Ökonomien Arabiens (Halver
son, Corman & Goodall, 2011: 50). Weitere Argumente, die von den Schüler*innen für 
die Friedfertigkeit vorgebracht wurden, lassen eine starke Idealisierung des Handelns 
der frühen Muslim*innen erkennen. So nannten die Schüler*innen als einen Aspekt pro 
Friedfertigkeit beispielsweise »auch Tiere und Pflanzen bekommen Rechte« was damit 
zu erklären sein mag, dass jene aus ökonomischer Perspektive als Beute wertgeschätzt 
wurden. Ein weiterer Punkt lautete »alte Feinde werden akzeptiert«. Dieses Argument 
bezog sich auf eine Filmszene, in der Halid ibn al-Walid – ein erbitterter Widersacher 
des Propheten – freundlich in dessen Gemeinschaft aufgenommen wird. Dass dies erst 
geschieht, nachdem er jenem die Treue geschworen hatte, vernachlässigten die Schü
ler*innen. In zahlreichen weiteren Beiträgen reproduzierten sie die Topoi ›Islam ist 
Frieden‹ und ›Gewalt nur zur Selbstverteidigung‹ und lassen somit auf einen gewissen 
Grad der Internalisierung und der unreflektierten Reproduktion religiöser narrativer 
Routinen schließen. Diese Routinen manifestieren sich im Unterricht durch die ›Breite‹ 
des Konsens, mit dem sie seitens der Schüler*innenschaft bestätigt werden. Indem 
die Kursteilnehmer*innen vielfach eine idealisierte Gegenposition zum Gewaltvorwurf 
reproduzierten, handelten sie zuvorderst in der religiösen Rechtfertigungsordnung, die 
ja zu ihrer eigenen Aufrechterhaltung auf Repetitivität (wie z.B. im Gebet), Reproduk
tion und Routine angewiesen ist – Logiken, die mit Boltanski & Thévenot (1991) in der 
industriellen Welt zu verorten sind. Um die religiöse Ordnung jenseits dieser Routinen 
sinnhaft für das Leben in der pluralen Zivilgesellschaft zu machen wurden Motive der 
konstitutiven, mythologisch-religiösen Historiographie in den Lebensalltag übersetzt 
und, wie nachfolgend dargelegt, immer wieder auch in Frage gestellt. 

Übersetzung zwischen den Ordnungen – Sinnhaftmachung für den Alltag 
Bereits die Diskussion des ersten Krieges, der oben erwähnten Schlacht von Badr wur
de von Herrn Mutlu aufgegriffen, um eine kritische Diskussion zu stimulieren. Badr 
fand im Jahr 624 n. Chr. nahe einer Oase südwestlich von Medina statt. Hier führte der 
Prophet Muhammad eine kleine, schlecht ausgerüstete Armee von knapp dreihundert 
Gläubigen gegen eine Übermacht von eintausend animistischen Kriegern aus Mekka ins 
Feld. Mit Unterstützung des einen Gottes und seiner Engel konnte Muhammads Armee 
die Ungläubigen (und ihre falschen Götter) auf wundersame Weise besiegen (Halverson, 
Corman, und Goodall, 2011: 49). Insofern entspricht die Erzählform der Schlacht von 
Badr dem biblischen Narrativ von David gegen Goliath (ebd.). Die Initialzündung für 
diese erste kriegerische Auseinandersetzung nach der Hidschra, dem Auszug aus Mek
ka, der den Beginn der islamischen Zeitrechnung markiert, war allerdings ein Überfall 
der Muslim*innen auf eine mekkanische Karawane. Die Muhadschirun (die ›Ausgezo
genen‹) aus dem urbanen Mekka hatten ja in der Oase Yathrib, dem späteren Medina, 
weder Wohnstätten noch Arbeit und brachten auch nicht die Fähigkeiten mit, um sich 
in der dort dominanten Landwirtschaft zu verdingen. Als einzige traditionelle Einkom
mensquelle stand ihnen also die ghazwa (Pl. ghazawāt) offen, der Raubüberfäll auf Ka
rawanen, der – wie oben erwähnt – durchaus in Einklang mit den herrschenden kultu
rellen und moralischen Normen Arabiens stand (ebd.). Anstatt den Schüler*innen nun 
diese Einordnung an die Hand zu geben, schlüpfte der Lehrer in die Rolle des advocatus 
diaboli, um das Unterrichtsgespräch zu stimulieren: »Warum greifen die Muslime denn 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 223 

überhaupt diese Karawane an? Hallo!? Das ist doch ne Karawane aus Mekka, die einfach 
Handel treibt, um Geld zu gewinnen. Was fällt den Muslimen ein, diese Leute zu überfal
len und sie zu berauben?« (Protokoll, 06.12.2018). Eine historisch-kritische Einordnung 
dieser Handlung in den historischen soziokulturellen Kontext blieb der Lehrer vorerst 
schuldig. 

Ein Schüler erinnerte daran, dass die Muslim*innen in Mekka doch »selber ausge
raubt worden« (ebd.) waren, und der Überfall nun die gerechte Rache gewesen sei. Ob 
Rache per se islamisch legitim sei oder nicht, darüber herrschte kurz Uneinigkeit, wurde 
aber weder seitens der Schüler*innen noch seitens des Lehrers weiter ausgeführt. Statt
dessen machte eine Reihe von Wortbeiträgen nun das Argument stark, dass es gerecht
fertigt sei, entwendetes Hab und Gut zurückzuholen; »aber ohne halt Gewalt anzuwen
den« (ebd.), wie ein Schüler betonte. Meryem, die oben bereits als Milli Görüş-Anhän
gerin beschrieben wurde, leitete ihre Meldung mit einer für die affirmative Bezugnah
me auf die Vorredner typischen Formel ein: »Wollt ich auch sagen, dass das eigentlich 
menschlich ist. Weil wenn man z.B. von mir Geld klaut, würde ich auch zur Polizei ge
hen und alles, was ich kann, dafür tun, dass ich wieder mein Geld habe« (ebd.). Während 
das unreflektierte Festhalten am prophetischen Vorbild auch zur Selbstjustiz ermutigen 
könnte, übersetzte Meryem durch ihr hypothetisches aber selbstverständliches Einschal
ten der Polizei das in der Regel idealisierte und als normativ geltende Handeln des Pro
pheten und seiner Sahaba in die Logik des von Gewaltenteilung geprägten Rechtsstaates, 
in dem Gerechtigkeit in erster Instanz durch die Anrufung der Exekutive durchgesetzt 
wird. Meryem übersetzte durch einen historisch-kritischen Ansatz die Logik der islami
schen Mythologie in die Logik der staatsbürgerlichen Welt des Hier und Heute und un
termauert damit die an anderer Stelle von ihr betonte Notwendigkeit der Interpretation 
der Texte für ihre Anwendung im Alltag. 

Die Ordnung wechseln – Kritik üben 
Ein weiteres vielfach genanntes Motiv, das von den Schüler*innen als Beleg für die Fried
fertigkeit der Muslim*innen und gegen den Gewaltvorwurf geltend gemacht wurde, war 
der gewaltlose Einzug des Propheten und seiner Anhänger in Mekka neun Jahre nach 
der Hidschra (630 n. Chr.). In der Darstellung der Ereignisse fand sich indes auch ein 
Aspekt, der viele Schüler*innen dazu veranlasste, selbst Kritik am Handeln der frühen 
Muslim*innen zu üben. Eine der ersten Handlungen des Propheten nach der friedvol
len Übernahme Mekkas war der Besuch der Kaaba, welche bereits in vorislamischer Zeit 
als Heiligtum verehrt wurde und in welcher die arabischen Stämme Statuen ihrer Göt
ter aufzubewahren pflegten.30 Der Prophet zerstörte nun publikumswirksam die sich in 

30 Im vorislamischen Arabien wurde bereits ein Schöpfergott unter dem Namen Allah verehrt. Ne
ben diesem wurde eine Vielzahl verschiedener Gottheiten und ihrer Idole in Form von Statuen, 
Steinen oder anderen natürlichen Erscheinungen gehuldigt. Während die überwiegende Anzahl 
der Haushalte eine hölzerne Statuette zuhause aufbewahrte, wurden andere als Clan-Idole in der 
Kaaba aufbewahrt. Der in Mekka meistverehrte Gott war Hubal, dessen Kult zuvorderst durch die 
herrschenden Quraisch betrieben wurde und dessen Schrein die Kaaba war (Lecker, 2021). Weitere 
bekannte Gottheiten der vorislamischen Zeit sind Al-Lat, deren Schrein samt Schatzkammer sich 
in Al-Taʾif befand und deren Kult vom Stamm der Thaqif betrieben wurde. Jeder Clan, seine Sub
divisionen und auch einzelne Nobelmänner identifizierten sich mit spezifischen eigenen Idolen, 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

der Kaaba befindenden ›Götzen‹-Statuen, denn im Islam gilt die Anbetung und Vereh
rung anderer Entitäten als dem einen Gott als širk, als ›Beigesellung‹, was überwiegend 
als größte Sünde im Islam gilt. Für den Lehrer unerwartet, nahmen einige der Jugendli
chen Anstoß an dieser Handlung: 

Schüler A: »Also am Ende des Films gab es ja auch eine Szene, wo ein Muslim in die 
Kaaba gegangen ist und die ganzen Statuen da alle umgekippt und rausgeschmissen 
hat.« 
Herr Mutlu: »Das sollte der Prophet gewesen sein. Also so wie das im Film dargestellt 
wurde.« 
Schüler B: »Ich glaube, wenn das auch andere Leute gesehen hätten z.B. Kritiker oder 
so, hätten die auch das sehr stark kritisiert und z.B. in den Medien, denn das ist auch ein 
bisschen gewaltverherrlichend, wenn man die Sachen aus anderen Religionen einfach 
zerstört« (Protokoll, 30.11.2018). 

Dieser Akt wurde auch von anderen Schüler*innen als gewalttätige Handlung gegenüber 
Andersgläubigen und ihren Religionen wahrgenommen und seine Notwendigkeit in Fra
ge gestellt. Man wolle auch nicht, dass jemand das mit dem Koran mache. Diese Äquiva
lentsetzung der sakralen Artefakte – Götterstatuetten und Koran – durch die Schüler*in
nen findet einerseits im Rahmen eines religiösen Rechtfertigungsregimes statt. Der Per
spektivenwechsel wird jedoch erst durch die Selbstpositionierung in einem Nebeneinan
der verschiedener Weltanschauungen in der pluralen Gesellschaft sinnvoll möglich, d.h. 
die Schüler*innen übten in einem staatsbürgerlichen Modus gleichsam Kritik an nor
mativen religiösen Rechtfertigungen. Dass die Zerstörung der Statuen vom Propheten 
selbst vollzogen wurde, der ja als idealer Muslim gilt, hinderte die Schüler*innen nicht, 
dessen Taten kritisch zu hinterfragen. Das Handeln des idealen Muslims wurde somit 
auch hinsichtlich seiner Wirkung auf ›andere Leute‹ und ›Kritiker*innen‹ in der Welt 
der öffentlichen Meinung, in welcher religiöse Argumente kein Gewicht haben, kritisch 
reflektiert. Das Miteinander in der pluralen Gesellschaft und der gute Ruf der eigenen 
Religion bildeten für die Schüler*innen folglich wichtige Maßstäbe, um das Verhalten 
als Muslim*in kritisch zu prüfen und eine sinnhafte Übersetzung religiöser Normen in 
die eigene Lebenswelt zu bewerkstelligen. 

Aus der Beobachtung, dass die Zerstörung von Devotionalien einige Schüler*innen 
mehr zu bewegen schien als die Gewalt an Menschen, schließe ich nicht auf eine Em
pathielosigkeit der betreffenden Jugendlichen. Einerseits fand die Götzenzerstörung im 
Kontext des friedlichen Einmarsches in Mekka statt und erscheint vielen daher als un
nötige Machtdemonstration. Andererseits scheint die Auseinandersetzung mit Gewalt 
lediglich auf den für die Schüler*innen abstrakten mythologischen bzw. symbolischen 
Ebenen der islamischen Geschichtsschreibung zu liegen, aus der es für das Hier und 
Jetzt zwar moralische Schlüsse zu ziehen gelte doch nicht zwingend handlungsprakti
sche. Die tatsächliche Anwendung von Gewalt wird allenfalls historisch als legitim be

so dass man für das vorislamische Arabien von einer enormen Vielfalt von Gottheiten und Kulten 
ausgehen kann (vgl. Lecker, 2021). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 225 

trachtet, doch als heute überkommen angesehen, wie auch Meryems Polizei-Beispiel il
lustriert hat. 

Lediglich die Hinrichtung der jüdischen Banu Quraiza im Zuge der Grabenschlacht 
(629 n. Chr.), die Mutlu als eine »Lieblingssache der Kritiker« bezeichnete, blieb eine Her
ausforderung für die Schüler*innen, auf welche sie keine Antwort fanden. Nach dem 
Auszug aus Mekka im Jahr 622 konnte Muhammad mit der sog. Gemeindeordnung von 
Medina eine Allianz der dort ansässigen Stämme schmieden und sich so als politische 
Führungspersönlichkeit etablieren. Unter den lokalen Clans waren neben den polythe
istischen Banu Aws und Banu Khazraj auch die wohlhabenden jüdischen Banu Nadir, 
Banu Qaynuqa und die Banu Quraiza.31 Nach Auseinandersetzungen und Komplotten 
zwischen den Muslimen und den Banu Qaynuqa und den Banu Nadir verbannte der Pro
phet die Stämme aus Medina. Die Banu Nadir, die sich nördlich von Medina in der Stadt 
Khaybar niederließen, verbündeten sich mit den Quraisch in Mekka und marschierten 
zusammen mit diesen auf Medina, was in die Grabenschlacht von 627 n. Chr. resultier
te. Die Quraisch überzeugten schließlich auch die Banu Quraiza, den Vertrag mit dem 
Propheten aufzukündigen und die Muslime mussten nicht nur die Grabenanlage gegen 
die Allianz unter Führung der Mekkaner verteidigen, sondern auch die Festung der Banu 
Quraiza in Medina in Schach halten. Die Schlacht entwickelte sich zu einem Stellungs
krieg, welcher die mekkanischen Belagerer bald zum Rückzug bewog. Nach fünfund
zwanzig Tagen des Einschlusses mussten auch die Banu Quraiza in Medina Verhandlun
gen zustimmen und sich schließlich ergeben. Ihr Schicksal wurde in die Hände der ur
sprünglich mit ihnen verbündeten arabischen Banu Aws gelegt, die unter Zustimmung 
der Banu Nadir Saʿd ibn Muʿadh als ihren Richter bestimmten. Der Richterspruch ist im 
Hadithwerk von Buchari überliefert: 

Narrated Abu Said Al-Khudri: Some people (i.e. the Jews of Bani bin Quraiza) agreed to 
accept the verdict of Sad bin Muadh so the Prophet sent for him (i.e. Sad bin Muadh). 
He came riding a donkey, and when he approached the Mosque, the Prophet said, ›Get 
up for the best amongst you.‹ or said, ›Get up for your chief.‹ Then the Prophet said, 
›O Sad! These people have agreed to accept your verdict.‹ Sad said, ›I judge that their 
warriors should be killed and their children and women should be taken as captives.‹ 
The Prophet said, ›You have given a judgment similar to Allah’s Judgment (or the King’s 
judgment)‹ (Sahih al-Buhari Vol. 5, Buch 58, Nummer 148, zit.n. Internationale Islamis

che Universität Malaysia, o.D.). 

Laut Halverson, Corman & Goodall, welche die Schlachten der frühen muslimischen His
toriographie aus narratologischer Perspektive als Mythen handhaben und als Master Nar
ratives of Islamist Extremism untersuchen, seien bei der Massenhinrichtung etwa 600–800 
Männer enthauptet worden (2011: 73).32 Nachdem die vertragsbrüchigen Banu Nadir ge

31 Im Gegensatz zu den Griechisch oder Aramäisch sprechenden Juden des Nahen Ostens spra
chen die Juden der Arabischen Halbinsel überwiegend Arabisch und trugen Arabische Namen. 
Es herrscht Uneinigkeit darüber, ob diese judaisierte Araber oder arabisierte Juden waren, die vor 
der Römischen Besatzung im Norden geflohen waren (Halverson, Goodall & Corman, 2011: 69). 

32 Halverson, Goodall & Corman (2011) erläutern, dass sie bewusst auf Elemente einer modernisti

schen Konzeption von Narrativ zurückgreifen, da gerade die islamistische Handhabung der My

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

gen die junge Umma ins Feld gezogen waren, so die Autoren, sei die Verbannung aus 
Medina keine Option mehr gewesen und so habe die Strafe Saʿds eine strategische Not
wendigkeit dargestellt. Sie fahren fort: 

The account of the mass execution of the men of the Bani Qurayza and enslavement 
of the women and children certainly offends our modern sensibilities, especially in a 
world, that has witnessed the horrors of the Holocaust. However, the Bani Qurayza 
incident should be understood within its seventh century tribal context, where such 
reprisals were normative. Furthermore, the punishment of the Bani Qurayza was more 
lenient than that decreed by Yahweh against the tribal foes of the prophet Moses and 
the Israelites in the Torah (ebd.: 73–74). 

Halverson, Goodall und Corman nehmen eine historisch-kritische Einordnung der 
Geschehnisse auf mehreren Ebenen vor. Sie betonen erstens die Bedeutung des lite
rarischen Genres mythologischer Texte, wie sie für große Zivilisationen grundsätzlich 
konstitutiv seien. Als historiographische Zeugnisse seien sie in den zeitgeschichtlichen 
Kontext einzuordnen, in welchem eine derartige Urteilsvollstreckung im Kriegszustand 
der Norm entsprochen habe. Dies belegen sie wiederum durch einen Vergleich mit dem 
göttlichen Urteil gegen die Feinde Moses in der jüdischen Tradition, welches sie dem 
vermeintlich muslimisch verantworteten Entscheid gegenüberstellen. Letztere Strate
gie lässt jedoch einen Aspekt vermissen, der von Muslim*innen hervorgehoben wird, so 
auch von Herrn Mutlu im Unterricht am Goethe Gymnasium: »Er [Saʿd ibn Muʿādh] hat 
[zu den Banu Quraiza] gesagt, alle Männer, die Waffen tragen, werden getötet und Frau
en und Kinder werden versklavt. Das ist euer eigenes Urteil aus der Thora, es ist auch in 
der heutigen Bibel vorhanden, im fünften Buch Mose […] und genau… das wurde dann 
vollzogen. also dieses Urteil« (Prot. 07.12.2018; Anm. d. Verf.). Mutlu bezieht sich hier 
auf dieselbe Thora bzw. Bibelstelle wie Halverson, Goodall und Corman, doch anstatt die 
Grausamkeit mit einem interreligiösen Vergleich zu relativieren, hebt er hervor, dass 
der Richter ein Urteil nach jüdischem Recht vollzogen habe, welches durch Muhammad 
lediglich gebilligt wurde. Die Kritik an der Grausamkeit der frühen Muslim*innen ge
gen die jüdischen Banu Quraiza läuft somit demgemäß ins Leere. Mutlu verweist zur 
Bekräftigung auf den Umgang der Muslim*innen mit ihren Kriegsgefangenen nach der 
Schlacht von Badr, wo jedem, der zehn Muslim*innen Lesen und Schreiben beigebracht 
hatte, die Freiheit zu Teil wurde. Angesichts der Sprachlosigkeit der Schüler*innen 
gegenüber der Exekution der Banu Quraiza, schlüpfte Mutlu in den ›Modus des Pre
digers‹, worüber er sich oft im Nachhinein ärgerte, da dieser autoritative Gestus nicht 

then als transzendente, ›große‹ Texte durch und durch modern, ihre ideologische Aneignung mo

dernistisch sei. »Therefore, on a pragmatic level, modernist conceptions of narrative offer im

portant opportunities to approach an understanding of how these master narratives achieve poli
tical and ideological ends for extremists.« (Ebd.: 23). Um diesen Narrativen etwas entgegenzustel
len, bedürfe es hingegen postmoderner Ansätze. Zwar haben postmoderne Ansätze modernisti

sche Kritik und Interpretationsansätze in der Wissenschaft verdrängt, dies heiße jedoch nicht, dass 
postmoderne Kulturen traditionelle ebenso verdrängt hätten. Stattdessen, so die Autoren, leben 
wir in einer Welt, in der zwei oder mehr Arten zu Wissen und in der Welt zu sein koexistieren 
(ebd.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 227 

jenem eines Lehrers an der öffentlichen Schule entspreche. Gleichsam entlastete er so 
die Schüler*innen und legte den Fokus auf die Informationsvermittlung, die erst das 
moralische Werturteil ermögliche. 

Auf islamischem Fundament 
Im Unterricht wurde die Existenz zeitgenössischer islamistisch motivierter Gewalt
handlungen zu keinem Zeitpunkt geleugnet, und sowohl die Verbrechen des sog. Islami
schen Staates als auch terroristische Anschläge waren den Schüler*innen grundsätzlich 
bekannt. Die Möglichkeit der direkten Begründung von praktischer Gewaltausübung 
mit dem Koran, welche die im Unterricht verhandelten Islamkritiker*innen als logische 
Konsequenz der Offenbarung darstellen, war mithin gegeben und wurde nicht ange
zweifelt. Nachdem der Lehrer gemeinsam mit dem Kurs als grundlegende Quellen des 
Islam den Koran und die Prophetenbiographie (sīra) identifiziert hatte, versuchte er den 
Kurs zur Diskussion über den Umgang mit den Quellen zu provozieren: 

Wenn man sich auf den Koran stützt und auf das Prophetenleben, dann ist das doch gar 
keine Interpretation! Also das ist doch die Quelle selbst. Er [Abdel-Samad] sagt nicht, 
weil Muslime im Sudan irgendwelche Frauen entführen oder töten oder irgendwelche 
Christen töten… oder er sagt auch nicht, weil der IS das macht… also wenn er das sagen 
würde, dann könnte man sagen, es ist eine Auslegung menschlichen Produktes. Das, 
was Muslime gemacht haben aus dem Islam heraus. Aber er stützt sich ja direkt auf 
die Prophetenbiographie und den Koran. Das ist doch gar keine Interpretation, das ist 
doch der Islam selbst! (Protokoll, 30.11.2018). 

Mit diesem Stimulus bat Herr Mutlu jene Gruppe zur Präsentation nach vorne, welche 
zum Thema ›Gewaltverse‹ gearbeitet hatte. Die erste Vortragende ging gleich auf die Be
hauptung des Lehrers ein, indem sie betonte, dass der Koran nicht ohne Interpretation 
verstanden werden könne. Dies treffe umso mehr auf die sog. ›Gewaltverse‹ zu: 

Schülerin: »Also wir hatten die dritte Frage und das war, welche Gewaltverse gibt es und 
wie können sie richtig verstanden werden? Und es gibt im Koran rund 206 Verse über 
Krieg und Gewalt und jedes Individuum versteht diese Verse aber anders, weil es auf 
die eigene Einstellung und Perspektive ankommt, die man vom Islam hat. Grundsätz
lich kommt es zu Missverständnissen, wenn man einen Vers aus einem bestimmten 
Kontext reißt und nicht guckt, was vor und nach dem Vers passiert. Und dazu haben 
wir auch drei Beispiele: Das erste Beispiel ist in der 9. Sure in Vers 5 da berichtet Allah: 
›Sind die heiligen Monate abgelaufen, dann tötet die Beigeseller, also die Götzendie
ner, wo immer ihr sie findet, ergreift sie, belagert sie und lauert ihnen auf aus jedem 
Hinterhalt!‹. Also daraus lässt sich interpretieren, dass man die Götzendiener, wo im

mer man sie findet, töten und belagern soll, aber zwei Verse weiter wird dann erklärt, 
welche Götzen hier gemeint sind. So sollen diejenigen, die einen Vertrag mit den Mus

limen geschlossen hatten, sich aber nicht daran gehalten haben… Also das haben wir 
ja auch im Film gesehen…« (Protokoll, 07.12.2018). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Nachdem die Schülerinnen ihr Verständnis weiterer Verse erläutert hatten, meldete sich 
ein Schüler, welcher auf das zentrale Problem der Interpretationsoffenheit hinwies und 
wandte sich direkt an Herrn Mutlu: 

Schüler: »Sie haben das jetzt so interpretiert, wie sie das für richtig halten würden, also 
sie persönlich, aber was, wenn jemand anderes kommt und das dann einfach anders 
interpretiert? Und sagt, dass die Version richtig ist? Wie könnte man das dann so bele
gen, dass die eigene Interpretation richtig ist?« 
Herr Mutlu: »Frage an alle! Nimm einfach mal wen dran.« 
Meryem: »Als erstes guckt man natürlich im Koran nach, […] und danach guckt man halt 
in den Hadithen nach, ob da also gleich ist. Und danach kann man auch noch Geistliche 
fragen, die machen ja auch Fatwa oder so. Und dann kann man ja auch noch die Fatwa 
angucken.« 
Zeynep: »Also ich wollte sagen… ich bin mir nicht sicher, aber ist es nicht so, dass im

mer durch die Gelehrten die den Koran interpretieren und dass man als Mensch nicht 
einfach nen Vers liest und sagt, dass es so ist, sondern dass es für jeden Vers eine Inter
pretation gibt und dass man nicht einfach… also dass man schaut, an welchen Gelehr
ten man sich richtet und welche Interpretation man dann auf sein Leben überträgt« 
(Protokoll, 07.12.2018). 

Ausgehend vom zuvor festgehaltenen Konsens der Interpretationsoffenheit ging aus 
dem Vortrag zu den sog. Gewaltversen im Koran nun die Frage hervor, wie eine Inter
pretation der anderen gegenüber einen höheren Gültigkeitsgrad beanspruchen könne. 
Die bei Milli Görüş aktive Meryem erläuterte daraufhin die gängige Vorgehensweise 
aus persönlicher Perspektive: »Ich persönlich würde das so machen, dass ich mir halt 
den Koranvers angucke, die Hadithe angucke und danach halt viele höhere Personen 
mir angucke und mir danach das rausnehme, was ich für richtig halte« (ebd.). Neben 
dem Primat der Quellen hob sie auch die Notwendigkeit zur eigenverantwortlichen 
Entscheidungsfindung hervor. Vor diesem Hintergrund schlug ein Schüler den Bogen 
zurück zur Leitfrage, ob der Islam gewaltverherrlichend ist und deutete die Verbrechen 
des sog. Islamischen Staates als Fehlinterpretation der ›Gewaltverse‹. Hierdurch brachte 
er sein eigenes Islamverständnis auf Distanz zu dem der Terrormiliz: 

Schüler: »Dass Islam gewaltverherrlichend sein soll, also wie von diesen drei Leuten 
[Ali, Abdel-Samad & James] behauptet, hängt glaube ich damit zusammen, dass viele 
Leute [Muslim*innen] die Aussagen der Verfolgung und Kampf falsch interpretieren. 
Also die denken dann, dass das Töten von Ungläubigen als Dschihad betrachtet wird« 
(Protokoll, 07.12.2018; Anm. d. Verf.). 

In der Aussage dieses Schülers hallt die (Selbst-)Positionierung muslimischer Jugendli
cher in Deutschland ›zwischen Extremen‹ (Kap. I.2), d.h. zwischen der populistischen Is
lamkritik auf der einen und extremistischen Islamverständnissen auf der anderen Seite 
wider. Gegen eine literalistische Auslegung selektitiv isolierter Koranverse, die durchaus 
in Gewalt münden könne, wurde im Islamischen Religionsunterricht am Goethe Gymna
sium ein Konsens über die Notwendigkeit der kritischen Interpretation von Koranversen 
hergestellt. Es war wiederum Meryem, die betonte, dass man die Anlässe einer jeweili

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 229 

gen Offenbarung (ʾasbāb an-nuzūl) bei der Interpretation mit einbeziehen müsse, um den 
Sinn der Verse, die vermeintlich Gewalt predigen, in ihrer historisch kontextualisierten 
Bedeutung zu erschließen und um sie für den gegenwärtigen Alltag sinnhaft verstehen 
zu können. Im Anschluss an Meryems Kommentar sieht sich Herr Mutlu angehalten, auf 
ein Paradigma des Quellenzugangs zu verweisen, das bereits erläutert wurde (Kap. III.3): 
»Eine Philosophische Gesamtbetrachtung […]. Das haben Wissenschaftler gemacht. Da
zu gibt es auch ein dickes Buch, maqāṣid aš-šarīʿa, was ist so das Ziel? maqāṣid ist so… 
maqṣād [Sg.] das Ziel, der Sinn des Korans, der Scharia im Sinne von alles was der Koran 
gebracht hat. Das ist aber ein zu großer Schritt« (Protokoll, 07.12.2018; Anm. d. Verf.).33 
Ob der Komplexität des Ansatzes ging Herr Mutlu nicht über die bloße Erwähnung des
selben hinaus. Gleichwohl wurde hierin die Bedeutung offenbar, welche Mutlu dem ma
qāṣid-Ansatz beimisst. Im selben Moment beendete der Gong den Islamunterricht. 

4. Bedingungen der Übersetzung 

Die in diesem Kapitel angeführten Fallbeispiele nehmen drei Spannungsfelder in den 
Blick, in welchen sich potenziell Konflikte oder Dilemmata zwischen dem normativen 
Anspruch des Islam auf der einen und dem Alltag in der pluralen Gesellschaft der Bun
desrepublik und ihrer hegemonialen politischen Kultur auf der anderen Seite ergeben: (1) 
Das Verhältnis von ›rationaler‹ Naturwissenschaft und religiösem Glauben, das im Kon
flikt zwischen Kreationismus und Evolutionstheorie kulminiert; (2) die religiöse Über
zeugung, dass alle nicht-Muslim*innen in die Hölle kommen und (3) die in der Welt der 
öffentlichen Meinung virulente Zuschreibung eines dem Islam inhärenten Gewaltpoten
zials. In allen Beispielen zeigten sich die Akteur*innen bemüht, Kompromisse zwischen 
den strittigen Positionen herzustellen und Konflikte soweit wie möglich abzumildern. 
Sie taten dies indes mit überaus unterschiedlichen Strategien und Resultaten. 

In der Gesamtbetrachtung der Beispiele lässt sich zuerst die Wirkmacht des islamfeind
lichen öffentlichen Diskurses feststellen, die zutage tritt, wenn etwa die Biologielehrerin ih
re essentialistischen Überzeugungen (›alle Muslim*innen sind Kreationist*innen‹) auf 
ihre Schüler*innen projiziert, anstatt einen Diskursraum zu öffnen oder wenn der IRU- 
Lehrer sich bewogen sieht, einem prominenten Topos der öffentlichen Islamkritik (›Is
lam ist gewalttätig‹) ein siebenstündiges Unterrichtsmodul zu widmen, um die Schü
ler*innen ›sprechfähig‹ zu machen. Auch die Internalisierung der eigenen intellektu
ellen Rückschrittlichkeit, die neben den lebensweltlichen Erfahrungen im eigenen Le
bensumfeld auch durch den öffentlichen Diskurs (z.B. die Sarrazin-Debatte) reprodu
ziert und verstärkt wird, wurde im Unterricht aufgegriffen. 

Betrachten wir die Fallbeispiele unter Berücksichtigung des Eingangs skizzierten 
Verständnisses islamischer Bildung als Übersetzung, so treten die Praktiken der Anpas

33 In einem Gespräch erwähnt Mutlu als grundlegenden Autoren des maqāṣid-Paradigmas den mit

telalterlichen andalusischen Theologen und malikitischen Rechtsgelehrten Abu Ishaq Ibrahim ibn 
Musa asch-Schatibi (720 – 790 n.H./1320 – 1388 n. Chr.). Das »dicke Buch« von dem er spricht, ist da
her vermutlich asch-Schatibis Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl aš-Šarīʿa, das erst 1884 in Tunis publiziert wurde 
und als The Reconciliation of the Fundamentals of Islamic Law (2014) auch auf Englisch erschienen ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

sung, Aneignung und flexiblen Anwendung religiöser Normen und Glaubenssätze in den 
Blick, durch welche Kompromisse und Konvergenzen geschaffen werden. Für die Mehr
zahl der beobachteten Unterrichtssituationen bestätigte sich die von verschiedenen Au
tor*innen (Berglund, 2016; Stein, Ceylan & Zimmer, 2017) hervorgehobene zentrale Rolle, 
welche den Lehrenden herbei zukommt, da sie zumeist als handelnde Übersetzer*innen 
islamischer Normen für die muslimischen Schüler*innen fungieren. In der Moschee ließ 
sich mit dem tafsīr ʿ ilmī ein innovativer exegetischer Ansatz beobachten, der davon aus
geht, naturwissenschaftliche Erkenntnisse würden bereits im Koran antizipiert; nach 
Wieland (2002: 129) werden sie jedoch vielmehr in den Text hineingelesen. Demgegen
über räumte die Biologielehrerin eine unbekannte Variable und somit die potenzielle 
Fehlbarkeit naturwissenschaftlicher Forschung ein, die ein Zutun Gottes denkbar ma
che und wechselte in die religiöse Rechtfertigungsordnung, um Demut zu evozieren. Sie 
versuchte naturwissenschaftliche Erkenntnisse gleichsam in ein religiöses Vokabular zu 
übersetzen und als religiöse Größe zu etablieren, wodurch sie zugleich den Geltungsbe
reich der eigenen Ordnung unterminierte. Die unterschiedliche Qualität der Ordnun
gen, der Religion als Sphäre des Glaubens und der Wissenschaft als jener des Zweifels 
und der freien Ideen, trat hier am deutlichsten zutage. 

Über diese Vermittlungsbemühungen der Lehrkräfte hinaus illustriert insbesonde
re das letzte Beispiel, dass auch die Schüler*innen maßgeblich am Prozess der Über
setzung beteiligt sind, sofern ihnen die Möglichkeit dazu eingeräumt wird. Der IRU an 
der Hauptschule umfasste lediglich eine (Zeit-)stunde in der Woche und wurde regelmä
ßig anderen Maßnahmen geopfert. Dass die Schüler*innen ferner über geringe religiö
se Vorbildung verfügten, lässt den basalen Ansatz des Lehrers, ausgewählte Informatio
nen zur Verfügung zu stellen, um potenziell verinnerlichte Gewissheiten zu irritieren, 
den Rahmenbedingungen angemessen erscheinen. Hier werden sowohl die strukturel
len Grenzen als auch die sozialen bzw. milieuspezifischen Bedingungen des IRU sicht
bar. Demgegenüber stand für den IRU am Gymnasium nicht nur mindestens eine Dop
pelstunde pro Woche zur Verfügung. Auch gab der Lehrer den Schüler*innen Raum, sich 
mit eigenen Anliegen und Gedanken einzubringen, das Bedürfnis nach Spielräumen zu 
äußern (Dilemma des verstorbenen, nicht-muslimischen Mitschülers), oder kreativ my
thologische Topoi auf Alltagssituationen zu übertragen (Unverständnis über Zerstörung 
der Statuen in der Kaaba; Polizei). Das Beispiel zeigt, wie Schüler*innen im IRU jenseits 
dualistischer Ordnungskonzepte auf eine Vielzahl von Referenzsystemen und Rechtfer
tigungsordnungen zurückgreifen, um Kritik zu üben, Kompromisse zu erzielen und sich 
im Angesicht von Islamkritik und gewaltvoller Mythologie selbst sinnhaft als Muslim*in
nen in der pluralistischen Gesellschaft zu positionieren. Indem die Außenwahrnehmung 
von Islam in der Welt der öffentlichen Meinung kritisch geprüft wurde, zogen die Schü
ler*innen staatsbürgerliche (Pluralismus) und öffentliche (der gute Ruf) Größen als Maßstab 
heran, um normative islamische Glaubenssätze auf den Sinngehalt für ihren Lebensall
tag zu befragen. Der Möglichkeitsraum, den der Lehrer am Gymnasium auf Basis sei
ner religiösen Überzeugung (Hizmet/Gülen-Bewegung) eröffnete, erlaubte die kreative 
und probeweise Aushandlung islamischer Normen im Rahmen der Schule, der Instituti
on der politischen Enkulturation in die staatsbürgerliche Ordnung. Wenn Schüler*innen 
die Achtung vor der gesellschaftlichen Pluralität gegen den Überlegenheitsanspruch der 
eigenen Religion verteidigen (Bsp.: nochmal die Zerstörung der Statuen in der Kaaba), 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Islam übersetzen 231 

eignen sie sich mehrheitsgesellschaftliche Argumentationslogiken an, deren selbstver
ständliche Aktivierung Sabine Mannitz als »diskursive Assimilation« (2002a) bezeichnet. 

Die beschriebenen Übersetzungsleistungen und kritischen Stellungnahmen wer
den, wie gezeigt wurde, nicht von einem IRU per se ermöglicht, sondern erfordern ein 
spezifisches Arrangement von strukturellen Rahmenbedingungen, Wissensbeständen 
und Motivationen auf Seiten Lernender und Lehrender. Zwar zeigte sich, dass musli
mische Schüler*innen in der Schule mit Herausforderungen konfrontiert werden (z.B. 
dem Tod eines nicht-muslimischen Mitschülers), welchen sie in der muslimischen peer- 
group der Milli Görüş-Jugendgruppe nicht zwingend begegnen würden. Theologisch 
kontroverse Diskussionen können indes nur dann geführt werden, wenn die Teilneh
menden über Vorwissen verfügen und darauf aufbauend Interesse für divergierende 
theologische Positionen entwickeln. Für das Wie der Aushandlungen und die Möglich
keitsräume des Unterrichts bleiben aber die Persönlichkeit, der professionelle Anspruch 
und die religiöse Motivation der Lehrkräfte zentral. Erst durch die vergleichende Un
tersuchung des Islamunterrichts in Moscheen und Schulen in situ werden letztlich die 
spezifischen Modifikationen (institutionelle Rahmenbedingungen, Ansprüche, Ausbil
dung und Überzeugungen des Lehrpersonals wie auch der Schüler*innen etc.) sichtbar, 
anhand derer sich die Rollen und Funktionen, die der IRU einnehmen kann, einschätzen 
lassen. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472040-008 - am 13.02.2026, 15:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

