
Zum »Vertrackten« dekolonialen Denkens

und Handelns an der Universität

Joachim Fiebach

Ein kurzer historischer Rückblick soll skizzieren, wie ich die Beziehungen

der deutschsprachigen Theaterwissenschaft zum Kolonialismus sehe, und an

Beispielen aus der Geschichte meiner eigenen Haltung und Herangehenswei-

se versuche ich das Schwierige, das »Vertrackte« dekolonialen Denkens und

Handelns kritisch zu erörtern.

 

Die Hauptspur der deutschsprachigen Theaterwissenschaft, an der Jahrhun-

dertwende 1900 vor allem gelegt vonMaxHerrmann, ging aus von der Ausein-

andersetzung mit der Vorherrschaft der Literatur, dem geschriebenen Dra-

ma/Stück/Text, die seit dem 18. Jahrhundert bildungsbürgerliches Denken

und entsprechende Praktiken des europäischen Theaters prägte. Diese Ori-

entierung schloss, in gewissem Sinn ohne weitere Reflexion, aus, nichtlite-

rarische theatrale Vorgänge zu beachten. Darunter natürlich jene vielfälti-

gen der vormodernen, vorkapitalistischen Gesellschaften in der nichteuropäi-

schen Welt. Ich wähle gezielt das Wort Hauptspur. Denn zur gleichen Zeit, als

im deutschsprachigen Raum Herrmann und andere sich abmühten, Theater

als gewisse eigenständige Kunst der Ausdeutung von Literatur zu behaupten,

stießen Forscher in der Suche nach der Herausbildung von Theaterkunst auf

die reiche theatrale nichtliterarische Ritual-Kultur der europäischen Antike1,

und seit den 1920er brachten deutschsprachige Forschungen dieses Feld au-

ßerhalb Europas mit Theatralität in Verbindung, so Oskar Eberle mit der et-

was zögerlichen Markierung Urtheater von Jäger/Sammlergesellschaften Afri-

kas, Lateinamerikas, Australiens (Eberle 1954). Deren Geschichten, besonders

1 Zum Beispiel: Thomson, George. Aischylos und Athen. Eine Untersuchung der gesellschaft-

lichen Ursprünge des Dramas. Berlin, 1957.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-016 - am 14.02.2026, 19:07:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Joachim Fiebach

die der »Aborigines«, der Indigenen Australiens, unter der brutalen europäi-

schen Kolonisation, wurden nicht thematisiert, Kolonialismus als ein Haupt-

aspekt der eigenen europäischen Bezüge zu diesen faszinierenden theatralen

Erscheinungen blieb ausgeblendet.

Als sich nach 1945 der Blick auf »Urtheater«-Erscheinungen (Rituale etc.)

und jetzt, teilweise damit verbunden, auf andere nichteuropäische »fremde«

Theaterkunst richtete, wurden Verbindungen zum eigenen Kolonialismus zu-

nächst nicht spezifisch thematisiert. Im damaligen Institut für Theaterwis-

senschaft der Humboldt-Universität interessierten wir uns in den 1960ern

sehr stark für das »fremde« Theater, für ein ganz anderes als das aus dem 19.

Jahrhundert überkommene bildungsbürgerlich disziplinierte, illusionistische

Theater. Als junge Assistenten beschäftigten sich Rudolf Münz und ich in-

tensiv mit der »Ursprungsfrage« von Theater(kunst) aus vorkapitalistischen,

vormodernen theatralen Ereignissen in verschiedenen Weltteilen, nicht zu-

letzt angeregt durch Eberles Buch. Eine durch Ernst Schumachers Tätigkeit

alsTheaterkritiker vermittelte Vorführung japanischer No-Tradition durch ja-

panische Künstler im Institut und ein kurzer Dokumentarfilm zum No, den

sie uns daließen, waren wichtige Ereignisse. Vor allem interessierten wir uns

aber für die ganz andere anti-naturalistische, anti-illusionistische Kunst, die

mit Beginn der 1960er in der westlichen Welt wieder versucht wurde. Der eu-

ropäische/westliche Kolonialismus seit dem 16. Jahrhundert, durch den das

uns verachtete »aristotelische« Illusionstheater in die Welt getragen und ten-

denziell zur Richtschnur auch in den »fremden«Theaterlandschaften genom-

men wurde, vielfach »fremde« tradierte Formen verdrängte, also gleichsam

der Kulturimperialismus, wurde als solcher nicht besonders problematisiert.

Anders verhielt sich damals die lebendige Theaterpraxis. Das Interkulturelle

Theater, zeitweilig als eine neue Gattung erklärt, brachte die vielfältige nicht-

europäische vormoderne Theatralität in Verbindung mit der eigenen aktuel-

len westlichen; es ging aber kaum auf den »eigenen« Kolonialismus ein, den

der linke kritische Strang der antinaturalistischen Bewegung direkt proble-

matisierte. Guerilla-Straßentheater-Aktionen gegen den Vietnam-Krieg wäh-

rend der 1960er in den USA und Peter Weiss’ Vietnamdiskurs 1968 waren Hö-

hepunkte.2

Bis in die späten 1970er bemühten sich Münz/Fiebach, Theaterkunst als

wesentlichen kulturellen Faktor von Geschichte überhaupt zu analysieren, da-

2 SieheWeiss, Peter. »Notizen zumdokumentarischen Theater.« In: Joachin Fiebach.Ma-

nifeste Europäischen Theaters. Berlin, 2003: 67ff.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-016 - am 14.02.2026, 19:07:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zum »Vertrackten« dekolonialen Denkens und Handelns an der Universität 213

mit Theaterwissenschaft als ein kulturwissenschaftliches Feld zu praktizieren,

stellten aber nicht die Frage nach dem »eigenen« Kolonialismus. Es sollten

die historischen Kräfte für die Herausbildung des bildungsbürgerlichen, li-

teraturdeterminierten Theaters seit dem 16. Jahrhundert klargelegt werden.

Das war nicht einem Desinteresse für den Kolonialismus geschuldet. Sehr

wohl hatten wir uns damit, nicht zuletzt durch Begegnungen mit afrikani-

schen Studierenden auch in unserem »Wissenschaftsumfeld«, politisch kri-

tisch beschäftigt.Wissenschaftlich äußerte sich das 1979 in dem BuchKunstpro-

zesse in Afrika. Es betonte in einem Vorwort, dass hier mit demWissen um die

eigene privilegierte Position im Herzen der kolonisierenden Welt über afri-

kanische Literatur gedacht, geschrieben, geurteilt wird. »Die Gesichtspunk-

te, unter denen die literarischen Bewegungen betrachtet werden, sind von

den Interessen europäischer marxistischer Kunstwissenschaften bestimmt.

Ich kann Afrika nicht ›von innen‹ sehen und werten. Das heißt nicht, an au-

ßereuropäische Kunst normativ mit Vorstellungen heranzugehen, die aus eu-

ropäischen Prozessen erwachsen und auf diese gerichtet sind. Afrikanische

Literatur hat aber auch international typische oder bedeutungsvolle Züge. Sie

reflektiert übergreifende Prozesse unserer Epoche, ist von ihnen geprägt und

spielt in ihnen eine aktive Rolle« (Fiebach 1979:7).

Das konnte ein Ansatz zum direkt kritischen Überdenken der eigenen kolo-

nialen Situation sein, ich komme darauf zurück, zielte aber noch nicht auf

eine betonte Auseinandersetzung mit den ansonsten »unbefragten« kolonia-

len Aspekten dieser Auseinandersetzung. Sie wurden in den 1960/70er eben

nicht direkt thematisiert. Es war, wie ich es ausdrücken möchte, ein unbe-

wusst-unbefragtes Nicht-Reflektieren von Aspekten der eigenen kolonialen

Lage.

Das dürfte auch für andere politisch durchaus kolonialismuskritisch

denkende Fachkolleginnen und –kollegen, die sich nicht oder kaum für ent-

sprechende kulturelle Vorgänge wissenschaftlich interessierten, gegolten haben.

1979/80 schlug ich einem Freund vor, einem der bedeutendsten, international

bekannten, kritischen Kultur/Literaturwissenschaftler der DDR, Kunstprozesse

in Afrika zu besprechen. Ich erwartete eine kritische Behandlung des von

mir nicht voll durchgehaltenen Versuches der gleichsam kulturübergreifenden

Rahmung speziell literaturkünstlerischer Erscheinungen, in unserem Kreis

eine relativ neuartige Deutungspraxis. Sie kam nicht. Es war eine gutar-

tige Besprechung, die vorsichtig einen Blick auf das dem Freund fremde

Material warf. Der Beitrag erschien mir, als könne er, der ansonsten die

westliche Literatur, ihre gesellschaftlichen Bindungen glänzend kannte und

https://doi.org/10.14361/9783839455531-016 - am 14.02.2026, 19:07:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Joachim Fiebach

in westlichen internationalen Diskursen kräftig mitmischte, nicht die Deutung

des ihm fremden, nicht-westlichen Bereichs beurteilen, dessen politisch-

ökonomische Kolonialisierung er scharf verurteilte. Nur eine junge, auf

lateinamerikanische Literatur spezialisierte Kollegin aus unserem Kreis,

vertraut mit Kulturimperialismus in ihrem Fachgebiet, ging sofort auf den

gleichsam theoretisch-methodisch übergreifenden kulturwissenschaftlichen

Versuch des Buches kritisch ein, was sinngemäß zu einem Gespräch über

Probleme einer gleichsam generellen dekolonialen Kunstdeutung führte.

Ein anderes Beispiel. 1987/88 kam eine Tagung von Theaterwissenschaft-

lern der DDR zu meinem Theatralitätskonzept, das in Die Toten als die Macht

der Lebenden. Zur Theorie und Geschichte von Theater in Afrika kurz skizziert und,

zumindest im ersten Teil auf fast 200 Seiten, im »fremden« afrikanischenMa-

terial entfaltet ist, zu keiner wirklichen kritischen Diskussion (Fiebach 1986:7-

18). Grund: Man sah sich für nicht kompetent, hielt sich zurück, weil der kon-

krete Gegenstand, die behandelte Welt, »fremd«, unbekannt war. Wenn ich

mich richtig erinnere, wurde die kolonialismuskritische Haltung kaum er-

wähnt, die man wohl allgemein als Theaterwissenschaftler der DDR damals

allgemein-politisch durchaus teilte. Das »Fach»material war eben zu fremd.Der

Blick über das gleichsam eigene Feld erschien ungewohnt, nicht geübt, wurde

ignoriert.

2015 hieß es in einer Einführung zur Diskussion überWeltTheater Geschich-

te. Eine Kulturgeschichte des Theatralen ironisch provozierend, gemeinhin sähe

man Ursprünge von Theater in der griechischen Antike, das Buch beginne

abermit Reflexionen über vormoderne Praktiken in Afrika und Australien etc.

und käme erst nach den ersten vierzig Seiten auf das antike Athen zu spre-

chen. Dieses »Gemeinhin« galt natürlich zu dieser Zeit nicht mehr generell

für die deutschsprachige, geschweige weltweite wissenschaftliche Forschung

zu Theater (Geschichte).

Aus den Ansätzen,Theaterkunst allgemein als Faktor übergreifend kondi-

tionierender Kulturen bzw. gesellschaftlicher (historischer) Umfelder zu neh-

men, somit über das begrenzte GebietTheaterkunst entschieden hinauszuden-

ken, ergab sich auch in gewissem Sinn über die nicht-westliche Welt hinaus-

zusehen. Das bewogmich auch – unter anderem –Ende der 1960er die Chan-

ce zu nutzen, für einige Zeit als Senior Lecturer im Department of Theatre

Arts des University College Dar es Salaam/Tanzania der (damaligen) Univer-

sity of Eastern Africa zu arbeiten. Kulturen und Gesellschaften in Afrika sind

so ein bleibendes Hauptforschungsinteresse geblieben.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-016 - am 14.02.2026, 19:07:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zum »Vertrackten« dekolonialen Denkens und Handelns an der Universität 215

Von einem anderen Ansatz her, über das gleichsam enge (bisher) dominie-

rendeHerangehen anTheaterkunst als (Re)Präsentation von Literatur hinaus-

zudenken, nämlich Theater im Sinne der seit den 1960ern international be-

triebenen Semiotik als kulturelles kommunikativesHandeln zu untersuchen3,

kam Erika Fischer-Lichte zur Beschäftigung mit den Bedeutungsproduktio-

nen von Theaterkunst grundsätzlich auch in den nicht-westlichen, fremden

Welten. Das erste bedeutende Ergebnis war die von ihr konzipierte und von

ihr geleitete große mehrtägige Tagung zu weltweit differenten Theaterland-

schaften, 1988 dokumentiert in dem Band Das Eigene und das Fremde (Fischer-

Lichte 1990). Ihre weitere Arbeitmündete dann 1998 in der Gründung und Lei-

tung des Berliner Internationalen Forschungskollegs Interweaving Performing

Cultures. Hier wurden im deutschsprachigen Raum wohl erstmalig systema-

tisch Tagungen zu Begrifflichkeiten von Theater und Performances in den

Sprachen und entsprechenden konkreten Praktiken »fremder », nicht-westli-

cher Kulturen durchgeführt und diese so westlichen Denkweisen zu Theater

als absolut gleichrangig vorgestellt. Kern der ersten speziellen Tagung waren

die in Yoruba gehaltenen Beiträge mehrerer nigerianischer Teilnehmer.4

Das Kolleg hat einenWeg markiert, wie wir Privilegierte im Westen, aus-

gestattet und vollgestopft mit dem seit der Antike (anscheinend) universal

gültigen Wissen und, besonders, einem hehren Wertesystem verpflichtet, in-

stitutionalisiert in einer oder zwei Professuren/Forschungsgruppen, mit uns

fremden darstellerischen Kulturen kommunizieren können, sie in demuts-

voll-kritischer Anerkennung ihrer anderen/fremden eigenartigen Denkweisen,

Interessen, Praktiken und ihrer geschichtlich vergangenen und gegenwärti-

gen Verflechtungen mit den uns »eigenen« studieren und forscherisch be-

fördern. Die Professur für Episteme südlicher Länder in Bayreuth dürfte das

erste Beispiel sein.

 

 

 

3 Siehe Fischer-Lichte, Erika. Semiotik des Theaters. Das System der theatralischen Zeichen.

Tübingen, 1983.

4 Daten zu den Workshops: Yorùbá, 26.-27. August 2014, Korean, July 21-22, 2016, Chi-

nese, February 2015 Japanese, July 2015, Indian languages (Sanskrit, Hindi, Tamil), Oc-

tober 12-14, 2016, Arabic, 8.-9. Februar 2017. In Vorbereitung ist ein Sammelband zu

Konzepten zu Performance/Theater in verschiedenen Sprachen: The Routledge Com-

panion for performance-related concepts in Non-European languages, hgg. von Erika

Fischer-Lichte, Torsten Jost and Astrid Schenka (Routledge, forthcoming 2022).

https://doi.org/10.14361/9783839455531-016 - am 14.02.2026, 19:07:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Joachim Fiebach

Es ist nicht zu erwarten, dass Dekolonialität generell thematischer Hauptge-

genstand theaterwissenschaftlicher Institute und Forschungsgruppen wird.

Die kritische Sicht auf unsere eigene generell privilegierte Position ist je-

doch einzufordern und die Schwerpunktsetzung bisheriger und gegenwär-

tiger Theater- und Performance-Theorien und Praktiken kritisch zu mustern.

Wie immer man sich und wer immer sich von seiner spezifischen, kon-

kreten kulturellen Situation aus mit anderen, gleichsam »fremden« Haltun-

gen, Positionen und Praktiken beschäftigt, beurteilt, sieht, »versteht«, wer-

tet diese nicht, kann das nicht unabhängig von den eigenen Interessen oder

der eigenen kulturellen, gesellschaftlichen Bestimmtheit tun. Ein grundsätz-

lich vertrackter Vorgang. Das Zitat aus dem Vorwort zu Kunstprozesse in Afrika

deutet auf das Dilemma der realen historischen Lage, in der sich der For-

schende befindet. Er/sie ist geprägt von seiner/ihrer je konkreten, vor allem

gesellschaftlich bestimmten sozialen (Klassen-)Lage, die ihre/seine Sicht der

Dinge, ihr/sein Verhältnis zum, ihre/seine Perspektive auf den Forschungs-

gegenstand prägt. Der Umgang mit der fremden Kunst ist so unabdingbar

verknüpft mit dem Verfolgen und Realisieren der eigenen gesellschaftlich und

zugleich individuell bestimmten Interessen, ein in sich widerspruchsvoller,

»vertrackter« Prozess, der es schwer macht, die fremden Praktiken adäquat

stimmig zu verstehen.

Das »Vertrackte« einer solchen subjektiv dekolonial gerichteten Herange-

hensweise zeigte sich während der Dozentur am University College Dar es

Salaam der University of East Africa 1968-70, meiner ersten längerdauernden

Begegnungmit Afrika. Ich trat sie anmit der Vorstellung, Tansanias besonde-

ren Ujamaa-Sozialismus als betont antikoloniale Strategie5 mit meiner Lehre

und mit meinem Auftreten im wissenschaftlich-kulturellen Alltag beschei-

den zu unterstützen, die durch meine weltanschaulich-politische Position im

Wesentlichen dadurch bestimmt sind, die Dinge so offen, gleichsam plebe-

jisch ironisch-kritisch zu sehen und zu behandeln, wie ich es in dem Berliner

Unterschichtenkiez, in dem ich aufwuchs, erfahren und dann mit meinem

revolutionär gerichteten Marx-Verständnis konkretisiert habe. Dessen Kern

war der kategorische Imperativ, »alle Verhältnisse umzuwerfen, in denen der

Mensch ein erniedrigtes, geknechtetes, ein verlassenes, ein verächtliches We-

sen ist« (Marx, 1956:385). Zusammen mit meinem damals recht »orthodoxen«

Brecht-Bild war das der Maßstab meiner Lehre in Dar Es Salaam, besonders

5 The Arusha Declaration and Tanu’s Policy on Socialism and Self-Reliance. Dar Es Sa-

laam 1967.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-016 - am 14.02.2026, 19:07:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zum »Vertrackten« dekolonialen Denkens und Handelns an der Universität 217

zur Dramaturgie vorwiegend afrikanischer Stücke, dargelegt auch in einem

vor Ort veröffentlichten Essay (Fiebach 1970) im Zusammenhang mit der In-

szenierung des Dramas Kinjeketile, das Ebrahim Hussein mit Anlehnung an

Brechts epischer Struktur als eine Arbeit zur Erlangung des Bachelors vorge-

legt hatte.

Mit der an Marx (revolutionär) orientierten Sicht der Dinge fand ich

schnell Anschluss an eine kleine Gruppe von Kollegen, die, wesentlich

an radikal dekolonialen, sozialistischen, transformativen Entwicklungen

interessiert, den vom internationalen Kapital noch stark abhängigen sozia-

listischen Versuch Tansanias und natürlich die kapitalistischen Wege der

anderen ostafrikanischen Länder kritisch diskutierten. Das war auch ein

Ansatzpunkt der ersten Freundschaft mit einem afrikanischen Kollegen, mit

dem jungen, dynamischen Kenianer Grant, der mit radikaler Bedingungs-

losigkeit, an Fanon ausgerichtet, Literatur lehrte. Er war schon ein paar

Monate zuvor als Gast in Berlin gewesen, wo wir gleichsam sofort zu einem

engen Verhältnis fanden.

Wie und ob überhaupt die Elemente meiner Lehre wirksam waren, die

ich spezifisch auf Marx’/Brechts dialektisch-historischen Materialismus und

den revolutionären Sozialismus zu orientieren suchte, ist schwer zu beurtei-

len. Sie dürfte eher gering gewesen sein. Selbst den Studenten-Darstellern,

mit denen ich intensiv und sehr eng über mehrere Monate an der Inszenie-

rung von Kinjikile arbeitete, war es schwierig zu erläutern, dass das Stück/

Text andeutete, selbst nach einem siegreichen Erfolg gegen die deutschen Ko-

lonialisten lauere der Zugriff einer anderen kolonialistischen Macht. Es seien

also im Sinne von Brechts Widerspruchsdialektik weitergehende, gleichsam

revolutionäre Schritte in Betracht zu ziehen.

Die antikoloniale (dekoloniale) Stoßrichtung der Inszenierung war aber

unmissverständlich und wurde als solche angenommen.

Einen wesentlichen Anteil am Erfolg hatte Godwin, der andere enge

Freund unter den afrikanischen Kollegen. Während vieler Proben mitwir-

kend, hatte er insbesondere die tänzerisch angelegten Szenen einstudiert.

Godwin war fast das Gegenstück zum unbekümmert-dynamisch auftreten-

den Grant, leise, zurückhaltend, besonnen, distanziert. Er gehörte nicht zu

dem Kreis der eindeutig linken Kollegen, die sich regelmäßig zur sozio-

ökonomischen Lage und zu politischen Strategien in Ostafrika austauschten,

den Weg Nyereres und des Ujamaa-Sozialismus unterstützten, aber auch

über radikalere antikapitalistische Schritte und revolutionärer Ziele nach-

dachten. Mit Godwin kamen solche Überlegungen nicht direkt zur Sprache.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-016 - am 14.02.2026, 19:07:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Joachim Fiebach

Er hielt, wie es aussah, zu Nyereres Politik, hat sie gleichsam mit seinen

künstlerischen Arbeiten als Regisseur und Schauspieler bald außerhalb

der Universität mitrealisiert. Ende der Achtziger und zeitweilig in den

Neunzigern war er dann ein hoher leitender Beamter im Kulturbereich.

Was Kolonialismus und Rassismus sind,was sie anrichten, erfuhr oder er-

lebte ich besonders durch ihn und mit ihm. Ich hatte schon mehrere Monate

mit ihm, dem damals noch einzigen tansanischen Lecturer im Theatre Arts

Department, gearbeitet, ohne dass es zu wesentlichen Gesprächen kam. Er

war zurückhaltend, höflich distanziert. Erst während eines Forschungstrips

in die Dodoma Region, wo er für seine Masterarbeit Performances von Sän-

gererzählern aufzeichnete, kamen wir uns näher. Wir waren mit dem Land-

rover des Departments, einer Gabe der Drama School in England, an der er

studiert hatte, nach einer fast zehnstündigen Fahrt, dabei über zweihundert

Kilometer auf staubigem Sandweg in brütender Hitze, erschöpft in Dodoma

angelangt. Ich hatte telegrafisch in dem wohl damals einzigen guten Hotel,

einem soliden Kolonialbau, ein Zimmer bestellt, er nicht. Er wollte ursprüng-

lich irgendwo ein einfaches Gästehaus finden, jetzt aber, nach dieser Reise,

wollte er auch eine Nacht in einem der für die Kolonialherren geräumig, luf-

tig, kühl gebauten Räume verbringen. Kein freies Zimmer mehr, hieß es am

Empfang. Die Räume in diesen Hotels hatten immer zwei Betten. In unse-

rem Berliner Kiez war es üblich, mit Freunden in einem Raum zusammen

zu schlafen. Kein Problem also. Wir teilen uns das Zimmer. Der Rezeptionist

schien etwas erstaunt. Nach der nötigen Dusche sah ich uns mit einem kal-

ten Bier in den breiten, tiefen Sesseln der weitläufigen, kühlen Lounge des

alten Kolonialbaus. Godwin nicht. Es sei o.k. für mich, aber er gehe in eine

afrikanische Bar. Natürlich ging ich da mit. An diesem Abend deutete er sei-

ne koloniale Geschichte an. Als junger Schüler musste er die Produkte seines

Vaters, der bei Dodoma eine Farm bewirtschaftete, in die Küche des Kolonial-

hotels durch einen Hintereingang für das afrikanische Personal bringen. Die

Lounge war For Europeans only!

Meine sachlich-rationalistische funktionalistische Haltung dürfte sich

im Einklang mit Tansanias damaliger entschieden dekolonialer Strate-

gie befunden haben, war aber blind gegenüber wesentlichen kulturellen

Eigenarten und spezifischen Triebkräften des »fremden« Landes. Die

Studenten-Darsteller mussten mich während der Proben zu Kinjikitele über

tradierte kulturelle Verhaltensweisen aufklären, mehrmals einige meiner Ar-

rangements und vorgeschlagenen Handlungen einzelner Figuren erheblich

korrigieren. Die orthodox an Brecht angelehnte Sicht der Dinge verhinderte

https://doi.org/10.14361/9783839455531-016 - am 14.02.2026, 19:07:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zum »Vertrackten« dekolonialen Denkens und Handelns an der Universität 219

eine ernsthafte Beschäftigung mit der äußerst widersprüchlichen histori-

schen Rolle des mythischen Denkens und seiner ritualen Äußerungen, deren

Bedeutung für afrikanisches Theater zumindest in Ansätzen auch in Ost-

afrika diskutiert wurde.6 Das Desinteresse oder auch die Blindheit damals

war peinlich; während der Kinjikitele-Proben hatte ich indirekt argumen-

tiert, dass mythisches Denken, hier der Glauben an die mythisch-magische

Kraft des Wassers (Maji), eine reale gesellschaftliche Kraft sein kann und

als ein wesentliches Moment für die Aufnahme des antikolonialen Kampfes

progressiv wirkte (Fiebach 1970/10).

Vielleicht schwerwiegender als die grob unterschätzte weltanschaulich-

politischeMacht desmythischenDenkens war, dass ich wenig Verständnis für

die enorme Umwälzung der afrikanischen Lebenswelten durch die Kolonia-

lisierung und das Einwirken der westlichen Modernisierung hatte. Die afri-

kanischen Stücke, die wir Ende der Sechziger in Dar Es Salaam lesen konn-

ten und im Dramaturgie-Seminar diskutierten und die einige der Studenten

selbst schrieben, thematisierten vorrangig die sich verändernde Bedeutung

der Großfamilie, generell und speziell den Umbruch der Beziehungen zwi-

schen den Geschlechtern und der Generationen, ein langwieriger, konflikt-

reicher Prozess, der nach dem Erringen der politischen Unabhängigkeit das

gesellschaftliche Leben bestimmen sollte. So behandelte 1964 das über Ghana

hinaus einflussreiche Stück Sons and Daughters von J. C. De Graft die Ausein-

andersetzung zwischen Eltern und ihren Kindern, die andere als die von Vater

und Mutter gewünschte Lebenswege wählen. »Shut up, Aaron, It’s time so-

meone talked sense into your head,« verurteilt die Mutter den jungen Mann,

der gegen die Vorstellung des Vaters, er solle Ingenieur werden, unbedingt

Kunst machen will (Graft 1964:52). Zur gleichen Zeit zeigte Christina Ama Ata

Aidoo, dass die Differenzen der Lebensauffassungen zwischen jungen, aka-

demisch ausgebildeten Frauen und der traditionellen Großfamilie schwer zu

überbrücken sind. Die Familie wendet sich dagegen, dass die amerikanische

Frau, die ihr Sohn von seinem Studium in Amerika mitbringt, Zeit und Um-

stände wählt, wann und wie sie Kinder bekommt. Der Sohn verteidigt das

Verhalten des jungen Paars »in these days of civilisation«. Darauf die Antwort

eines Familienmitglieds »Now I know you have been teaching your wife to in-

sult us« (Aidoo 1965:48).

6 In Westafrika schon früher und stärker. Siehe u.a. B. Traore: Le Théatre Negro-Africaine

et ses fonctions sociales. Présence Africaine Librairie. Paris, 1958.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-016 - am 14.02.2026, 19:07:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Joachim Fiebach

Diese Situation war wesentlich anders als die Vorstellung von Afrika, mit

der ich nach Dar Es Salaam gekommen war. Bewegt von den Nachrichten

zum dramatischen Ringen um die Entkolonialisierung, zur Ermordung Lu-

mumbas, über den Kampf der Mau für Kenias Unabhängigkeit, vom Krieg

der Algerier gegen den französischen Kolonialismus, war die Annahme, dass

die großen historischen, weltpolitisch bedeutsamen Geschehen in der jetzt

gleichsam dekolonialisierten soziokulturellen Öffentlichkeit, in den Alltags-

diskursen und so imTheater die Hauptrolle spielen würden. Die Arbeit in Dar

Es Salaam, nicht zuletzt die Dramaturgie-Seminare zu den neuen afrikani-

schen Stücken, zwang mich die komplizierten, widersprüchlichen Realitäten

Afrikas genauer, »realistischer« zu sehen und zu begreifen. 1969 deutete ein

Essay zum modernen afrikanischen Theater meine kritische Haltung zur an-

scheinend vorherrschenden Tendenz im Kunstleben an und suchte Brechts

Herangehen als eine Alternative vorzustellen:

The proportion of plays and productions that deal with the great historically

relevant African issues and processes of today should be considerably in-

creased; perhaps only a dozen of the two hundred odd African plays writ-

ten in the last decade tackle political, social and ideological issues of re-

ally historical importance. Such themes as the psychology of the individual,

parochial problems of family life, individual love and the like prevail. Judg-

ing the African situation solely on the basis of African play (…) one would

hardly notice, for instance, that independent Africa is fighting a struggle of

life and death (…) that it has either to combat or succumb to neocolonialism,

with the social and ideological heritage of colonialism (…) (Fiebach 1970:14).

Brecht weise einenWeg, wie diese Situation produktiv zu verändern ist. Kern

seinesTheaterkonzepts ist, dass Künstler »give real insights into the objective

relationships between classes and individuals in a given society. They must

lay bare the system of objective laws on which social life is based and which

governs its processes« (Fiebach 1970:9). Das »system of social laws, the causal

network of a given society should be truly, historically-concretely portrayed«

(ibid.). Wesentlich ist, dass die Kunstwerke in einer konkreten Gesellschaft

den Klassen und Schichten helfen, »which have the broadest solutions for the

main problems of society in mastering reality and, finally, transforming it«

(ibid.13).

Gesellschaftliche Kausalzusammenhänge und gesellschaftliche Netzwer-

ke durchschaubar zu machen, Kernpunkte in Brechts dialektisch-materialis-

tischerTheorie, spielten während der 1960er eine Hauptrolle in der kritischen

https://doi.org/10.14361/9783839455531-016 - am 14.02.2026, 19:07:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zum »Vertrackten« dekolonialen Denkens und Handelns an der Universität 221

Auseinandersetzung mit bürgerlichen Kunsttheorien und Kunstpraktiken in

Europa und Nordamerika, insbesondere mit demTheater des Absurden.Um zu

zeigen, wie man Brechts Herangehen als ein Modell für afrikanische Kunst

produktiv-kritischmachen könne, las ich damals SoyinkasKongi’sHarvest sehr

kritisch.Das Stück biete ein Bild schlimmen Personenkults eines afrikani-

schen Herrschers und seines völlig korrupten Regimes, zeige aber »no ob-

jective conditions, no social processes, historical necessities and so forth that

may have necessitated violence, one-man-rule or temporary economic ineffi-

ciency« (Fiebach 1970:16). Das komplexe gesellschaftliche System eines Staa-

tes werde nicht skizziert, so das Bild eines fiktiven afrikanischen Staates ge-

zeichnet, und da im Kongi-Regime ideologische und politische Praktiken (Be-

tonung des Kollektiven, Ein-Parteien-Regierung) eine Rolle spielen, die auch

für sozialistisch orientierte Staaten charakteristisch sind, könne das Stück als

ein Angriff gerade auf diese wie etwa Nyereres Tansania missdeutet werden.

Es war eine gleichsam starr von den europäischen Auseinandersetzun-

gen mit Texten des Absurden übernommene Lesart. Sie erwähnte die in De-

tails sehr deutlichen Bezüge auf Nigeria, ging aber nicht näher darauf ein,

dass die ins Groteske getriebene Darstellung von Korruption, Gewalttätig-

keit und betrügerisch-manipulativem Machtmissbrauch der politischen Kas-

te in erster Linie eine scharfe Satire war. Sie habe die Verhältnisse »attacked

and condemned on the grounds that they are essentially immoral, inhumane

and inadequate« (ibid.16). Die Wucht dieses Angriffs hätte, und hat vielleicht

auch, den – vor allem nigerianischen – Rezipienten politisch aufrütteln kön-

nen, ein möglicher Ansatzpunkt für die auf die konkrete historische Funkti-

on von Theater pochende Einschätzung. Nigerias schlimme Verhältnisse wa-

ren in Umrissen bekannt durch die nigerianische Literatur, vor allem Chinua

Achebes Roman A Man of the People (1966) und Nachrichten über den Weg in

den katastrophalen Biafra-Krieg.

Vielleicht sah ich damals die harsche Kritik bestätigt durch afrikanische

kritische Stimmen zu Soyinka. Mb. Sonne Dipoko hatte betont, seine Satire

»lacked constructive ideas«7, Ngugis Kritik an seinen bisherigen Stücken ar-

gumentierte1969 ähnlich: »Soyinka’s good man is the uncorrupted individual;

his liberal humanism leads him to admire an individual’s lone act of courage,

and thus often he ignores the creative struggle of the masses« (Ngugi 1969).

Meine Einlassung drehte sich im Sinne Brechts um den Mangel an materia-

listischer, realistischer Offenlegung sozio-ökonomischer, realer Kausalitäten.

7 Zitiert in Darlite, S. 20, aus Presence Africaine, No. 63 (1967), S. 261ff.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-016 - am 14.02.2026, 19:07:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Joachim Fiebach

Konstruktive Ideen gehörten nicht dazu, so wenig wie kreative Massenkämp-

fe, die es wohl zu diesem Zeitpunkt in Nigeria nicht gab.

 

Die Rückschau auf meine Dozentur in Dar es Salaam ist ein Fallbeispiel für

das »Vertrackte« des dekolonial angestrebten Umgangs mit fremden Kultu-

ren; sie sollte an die dafür notwendige kritische Haltung zu den ureigenen

Positionen erinnern, von denen aus man in diese Arbeiten geht. Ich möchte

enden mit Brechts Kommentar zu den A-Effects (Verfremdungsmethode), die

damals international viel diskutiert wurden und die der Essay zitierte, sein

Autor aber nicht auf sich selbst zu beziehen vermochte: »In order to unearth

society’s laws this method treats situations as processes, traces out all their

inconsistences. It regards nothing existing except in so far it changes, in other

words is in disharmony with itself.«8

Literatur

Aidoo, Christina Ama Atga. The Dilemma of a Ghost. Longmans Accra Ikeja,

1965.

De Graft, J. C. Sons and Daugthers. London Oxford University Press: Accra,

1964.

Eberle, Oskar. Cenalora. Leben, Glaube, Tanz und Theater der Urvölker. Olten/

Freiburg i.Br., 1954.

8 Zitiert aus Brecht on Theatre, translation and notes by J. Willett. London 1965, 193. Der

Essay in Darlite wurde nachgedruckt (Reprint unauthorized) in: Umma Dar es Salaam.

1975/2, und ist durchUmmawahrscheinlich von Kollegen in der University of Ife, Nige-

ria gelesen worden. Das spielte wohl eine kleine Rolle in der Story meiner zweiten Do-

zentur in Afrika, 1982-84, als Visiting Prof. an der University of Ife, wo Teile des Buches

Die Toten als dieMacht der Lebenden geschriebenwurden. Inzwischen hatte ich zu Brecht

und durch Brecht und durch die kritischeHistorische Anthropologie, nicht zuletzt Levi-

Straus, ein anderes Bild vommythischenDenken undderMacht des Symbolischen/der

Ideen/des Ideologischen und seiner Ritual-Performances, ablesbar in Fiebach »Brechts

›Straßenszene‹. Versuch über die Reichweite eines Theatermodells« 1978, Fiebach »Kö-

nig und Dirigent seiner Rede. Grenzverschiebungen in Kunst- und Kulturwissenschaf-

ten« 1983 abgedruckt in J. Fiebach: Keine Hoffnung Keine Verzweiflung. Versuche um The-

aterkunst und Theatralität. Berlin 1998; J. Fiebach: Trends in the European Theatre since

the1960ies: Towards a Theory of Theatre after Brecht. Ife Monographs on Literature and

Criticism, University of Ife 1984.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-016 - am 14.02.2026, 19:07:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zum »Vertrackten« dekolonialen Denkens und Handelns an der Universität 223

Fiebach, Joachim. »On the Social Function of Modern African Theatre and

Brecht.« In:Darlite. AMagazine of OriginalWriting From the University College

Dar es Salaam, Dar es Salaam 6:2 (March 1970).

Fiebach, Joachim. »Notizen zu ›Kinjikitiele‹.« In:Theater der Zeit, 1970/10.

Fiebach, Joachim.Die Toten als die Macht der Lebenden. ZurTheorie und Geschichte

von Theater in Afrika. Berlin, 1986.

Fiebach, Joachim. Kunstprozesse in Afrika. Literatur im Umbruch. Berlin, 1979.

Fischer-Lichte, Erika et.al (Hg.). The Dramatic Touch of Difference. Theatre, Own

and Foreign. Tübingen, 1990.

Marx, Karl. Zur Kriik der Hegelschen Rechtsphilososphie. Einleitung, in: Marx/

Engels.Werke 1. Berlin, 1956.

Ngugi, James. »Satire in Nigeria.« In: C. Pieterse und D. Munro (Hg.). Protest

and Conflict in African Literature.HeinemannLondon/Ibadan/Naitobi, 1969.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-016 - am 14.02.2026, 19:07:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839455531-016 - am 14.02.2026, 19:07:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

