Zum »Vertrackten« dekolonialen Denkens
und Handelns an der Universitat

Joachim Fiebach

Ein kurzer historischer Riickblick soll skizzieren, wie ich die Beziehungen
der deutschsprachigen Theaterwissenschaft zum Kolonialismus sehe, und an
Beispielen aus der Geschichte meiner eigenen Haltung und Herangehenswei-
se versuche ich das Schwierige, das »Vertrackte« dekolonialen Denkens und
Handelns kritisch zu erértern.

Die Hauptspur der deutschsprachigen Theaterwissenschaft, an der Jahrhun-
dertwende 1900 vor allem gelegt von Max Herrmann, ging aus von der Ausein-
andersetzung mit der Vorherrschaft der Literatur, dem geschriebenen Dra-
ma/Stiick/Text, die seit dem 18. Jahrhundert bildungsbiirgerliches Denken
und entsprechende Praktiken des europiischen Theaters prigte. Diese Ori-
entierung schloss, in gewissem Sinn ohne weitere Reflexion, aus, nichtlite-
rarische theatrale Vorginge zu beachten. Darunter natiirlich jene vielfilti-
gen der vormodernen, vorkapitalistischen Gesellschaften in der nichteuropii-
schen Welt. Ich wihle gezielt das Wort Hauptspur. Denn zur gleichen Zeit, als
im deutschsprachigen Raum Herrmann und andere sich abmiihten, Theater
als gewisse eigenstindige Kunst der Ausdeutung von Literatur zu behaupten,
stieflen Forscher in der Suche nach der Herausbildung von Theaterkunst auf
die reiche theatrale nichtliterarische Ritual-Kultur der europiischen Antike?,
und seit den 1920er brachten deutschsprachige Forschungen dieses Feld au-
Rerhalb Europas mit Theatralitit in Verbindung, so Oskar Eberle mit der et-
was zogerlichen Markierung Urtheater von Jiger/Sammlergesellschaften Afri-
kas, Lateinamerikas, Australiens (Eberle 1954). Deren Geschichten, besonders

1 Zum Beispiel: Thomson, George. Aischylos und Athen. Eine Untersuchung der gesellschaft-
lichen Urspriinge des Dramas. Berlin, 1957.

am 14.02.2028, 18:07:56.


https://doi.org/10.14361/9783839455531-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Joachim Fiebach

die der »Aborigines«, der Indigenen Australiens, unter der brutalen europii-
schen Kolonisation, wurden nicht thematisiert, Kolonialismus als ein Haupt-
aspekt der eigenen europiischen Beziige zu diesen faszinierenden theatralen
Erscheinungen blieb ausgeblendet.

Als sich nach 1945 der Blick auf »Urtheater«-Erscheinungen (Rituale etc.)
und jetzt, teilweise damit verbunden, auf andere nichteuropiische »fremde«
Theaterkunst richtete, wurden Verbindungen zum eigenen Kolonialismus zu-
nichst nicht spezifisch thematisiert. Im damaligen Institut fiir Theaterwis-
senschaft der Humboldt-Universitit interessierten wir uns in den 1960ern
sehr stark fiir das »fremde« Theater, fir ein ganz anderes als das aus dem 19.
Jahrhundert iiberkommene bildungsbiirgerlich disziplinierte, illusionistische
Theater. Als junge Assistenten beschiftigten sich Rudolf Miinz und ich in-
tensiv mit der »Ursprungsfrage« von Theater(kunst) aus vorkapitalistischen,
vormodernen theatralen Ereignissen in verschiedenen Weltteilen, nicht zu-
letzt angeregt durch Eberles Buch. Eine durch Ernst Schumachers Titigkeit
als Theaterkritiker vermittelte Vorfithrung japanischer No-Tradition durch ja-
panische Kiinstler im Institut und ein kurzer Dokumentarfilm zum No, den
sie uns daliefRen, waren wichtige Ereignisse. Vor allem interessierten wir uns
aber fiir die ganz andere anti-naturalistische, anti-illusionistische Kunst, die
mit Beginn der 1960er in der westlichen Welt wieder versucht wurde. Der eu-
ropidische/westliche Kolonialismus seit dem 16. Jahrhundert, durch den das
uns verachtete »aristotelische« Illusionstheater in die Welt getragen und ten-
denziell zur Richtschnur auch in den »fremden« Theaterlandschaften genom-
men wurde, vielfach »fremde« tradierte Formen verdringte, also gleichsam
der Kulturimperialismus, wurde als solcher nicht besonders problematisiert.
Anders verhielt sich damals die lebendige Theaterpraxis. Das Interkulturelle
Theater, zeitweilig als eine neue Gattung erklirt, brachte die vielfiltige nicht-
europdische vormoderne Theatralitit in Verbindung mit der eigenen aktuel-
len westlichen; es ging aber kaum auf den »eigenen« Kolonialismus ein, den
der linke kritische Strang der antinaturalistischen Bewegung direkt proble-
matisierte. Guerilla-Strafientheater-Aktionen gegen den Vietnam-Krieg wih-
rend der 1960er in den USA und Peter Weiss’ Vietnamdiskurs 1968 waren Ho-
hepunkte.*

Bis in die spiten 1970er bemiihten sich Miinz/Fiebach, Theaterkunst als
wesentlichen kulturellen Faktor von Geschichte iiberhaupt zu analysieren, da-

2 Siehe Weiss, Peter. »Notizen zum dokumentarischen Theater.«In: Joachin Fiebach. Ma-
nifeste Europdischen Theaters. Berlin, 2003: 67ff.

am 14.02.2028, 18:07:56. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839455531-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum »Vertrackten« dekolonialen Denkens und Handelns an der Universitat

mit Theaterwissenschaft als ein kulturwissenschaftliches Feld zu praktizieren,
stellten aber nicht die Frage nach dem »eigenen« Kolonialismus. Es sollten
die historischen Krifte fur die Herausbildung des bildungsbiirgerlichen, li-
teraturdeterminierten Theaters seit dem 16. Jahrhundert klargelegt werden.
Das war nicht einem Desinteresse fiir den Kolonialismus geschuldet. Sehr
wohl hatten wir uns damit, nicht zuletzt durch Begegnungen mit afrikani-
schen Studierenden auch in unserem »Wissenschaftsumfelds, politisch kri-
tisch beschaftigt. Wissenschaftlich duflerte sich das 1979 in dem Buch Kunstpro-
zesse in Afrika. Es betonte in einem Vorwort, dass hier mit dem Wissen um die
eigene privilegierte Position im Herzen der kolonisierenden Welt iiber afri-
kanische Literatur gedacht, geschrieben, geurteilt wird. »Die Gesichtspunk-
te, unter denen die literarischen Bewegungen betrachtet werden, sind von
den Interessen europdischer marxistischer Kunstwissenschaften bestimmt.
Ich kann Afrika nicht >von innen« sehen und werten. Das heif3t nicht, an au-
Rereuropiische Kunst normativ mit Vorstellungen heranzugehen, die aus eu-
ropdischen Prozessen erwachsen und auf diese gerichtet sind. Afrikanische
Literatur hat aber auch international typische oder bedeutungsvolle Ziige. Sie
reflektiert iibergreifende Prozesse unserer Epoche, ist von ihnen gepriagt und
spielt in ihnen eine aktive Rolle« (Fiebach 1979:7).

Das konnte ein Ansatz zum direkt kritischen Uberdenken der eigenen kolo-
nialen Situation sein, ich komme darauf zuriick, zielte aber noch nicht auf
eine betonte Auseinandersetzung mit den ansonsten »unbefragten« kolonia-
len Aspekten dieser Auseinandersetzung. Sie wurden in den 1960/70er eben
nicht direkt thematisiert. Es war, wie ich es ausdriicken méchte, ein unbe-
wusst-unbefragtes Nicht-Reflektieren von Aspekten der eigenen kolonialen
Lage.

Das dirfte auch fiir andere politisch durchaus kolonialismuskritisch
denkende Fachkolleginnen und —kollegen, die sich nicht oder kaum fir ent-
sprechende kulturelle Vorginge wissenschaftlich interessierten, gegolten haben.
1979/80 schlug ich einem Freund vor, einem der bedeutendsten, international
bekannten, kritischen Kultur/Literaturwissenschaftler der DDR, Kunstprozesse
in Afrika zu besprechen. Ich erwartete eine kritische Behandlung des von
mir nicht voll durchgehaltenen Versuches der gleichsam kulturiibergreifenden
Rahmunyg speziell literaturkiinstlerischer Erscheinungen, in unserem Kreis
eine relativ neuartige Deutungspraxis. Sie kam nicht. Es war eine gutar-
tige Besprechung, die vorsichtig einen Blick auf das dem Freund fremde
Material warf. Der Beitrag erschien mir, als kénne er, der ansonsten die
westliche Literatur, ihre gesellschaftlichen Bindungen glinzend kannte und

am 14.02.2026, 19:07:56. - Open A

23


https://doi.org/10.14361/9783839455531-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Joachim Fiebach

in westlichen internationalen Diskursen kraftig mitmischte, nicht die Deutung
des ihm fremden, nicht-westlichen Bereichs beurteilen, dessen politisch-
okonomische Kolonialisierung er scharf verurteilte. Nur eine junge, auf
lateinamerikanische Literatur spezialisierte Kollegin aus unserem Kreis,
vertraut mit Kulturimperialismus in ihrem Fachgebiet, ging sofort auf den
gleichsam theoretisch-methodisch tbergreifenden kulturwissenschaftlichen
Versuch des Buches kritisch ein, was sinngemidf? zu einem Gesprach iiber
Probleme einer gleichsam generellen dekolonialen Kunstdeutung fithrte.

Ein anderes Beispiel. 1987/88 kam eine Tagung von Theaterwissenschaft-
lern der DDR zu meinem Theatralititskonzept, das in Die Toten als die Macht
der Lebenden. Zur Theorie und Geschichte von Theater in Afrika kurz skizziert und,
zumindest im ersten Teil auf fast 200 Seiten, im »fremden« afrikanischen Ma-
terial entfaltet ist, zu keiner wirklichen kritischen Diskussion (Fiebach 1986:7-
18). Grund: Man sah sich fiir nicht kompetent, hielt sich zuriick, weil der kon-
krete Gegenstand, die behandelte Welt, »fremd«, unbekannt war. Wenn ich
mich richtig erinnere, wurde die kolonialismuskritische Haltung kaum er-
wihnt, die man wohl allgemein als Theaterwissenschaftler der DDR damals
allgemein-politisch durchaus teilte. Das »Fach»material war eben zu fremd. Der
Blick iiber das gleichsam eigene Feld erschien ungewohnt, nicht getibt, wurde
ignoriert.

2015 hief es in einer Einfithrung zur Diskussion tiber Welt Theater Geschich-
te. Eine Kulturgeschichte des Theatralen ironisch provozierend, gemeinhin sihe
man Urspriinge von Theater in der griechischen Antike, das Buch beginne
aber mit Reflexionen itber vormoderne Praktiken in Afrika und Australien etc.
und kime erst nach den ersten vierzig Seiten auf das antike Athen zu spre-
chen. Dieses »Gemeinhin« galt natiirlich zu dieser Zeit nicht mehr generell
fiir die deutschsprachige, geschweige weltweite wissenschaftliche Forschung
zu Theater (Geschichte).

Aus den Ansitzen, Theaterkunst allgemein als Faktor tibergreifend kondi-
tionierender Kulturen bzw. gesellschaftlicher (historischer) Umfelder zu neh-
men, somit iiber das begrenzte Gebiet Theaterkunst entschieden hinauszuden-
ken, ergab sich auch in gewissem Sinn iiber die nicht-westliche Welt hinaus-
zusehen. Das bewog mich auch — unter anderem — Ende der 1960er die Chan-
ce zu nutzen, fiir einige Zeit als Senior Lecturer im Department of Theatre
Arts des University College Dar es Salaam/Tanzania der (damaligen) Univer-
sity of Eastern Africa zu arbeiten. Kulturen und Gesellschaften in Afrika sind
so ein bleibendes Hauptforschungsinteresse geblieben.

am 14.02.2028, 18:07:56. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839455531-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum »Vertrackten« dekolonialen Denkens und Handelns an der Universitat

Von einem anderen Ansatz her, tiber das gleichsam enge (bisher) dominie-
rende Herangehen an Theaterkunst als (Re)Présentation von Literatur hinaus-
zudenken, nimlich Theater im Sinne der seit den 1960ern international be-
triebenen Semiotik als kulturelles kommunikatives Handeln zu untersuchen?,
kam Erika Fischer-Lichte zur Beschiftigung mit den Bedeutungsproduktio-
nen von Theaterkunst grundsitzlich auch in den nicht-westlichen, fremden
Welten. Das erste bedeutende Ergebnis war die von ihr konzipierte und von
ihr geleitete grofRe mehrtigige Tagung zu weltweit differenten Theaterland-
schaften, 1988 dokumentiert in dem Band Das Eigene und das Fremde (Fischer-
Lichte 1990). Ihre weitere Arbeit miindete dann 1998 in der Griindung und Lei-
tung des Berliner Internationalen Forschungskollegs Interweaving Performing
Cultures. Hier wurden im deutschsprachigen Raum wohl erstmalig systema-
tisch Tagungen zu Begrifflichkeiten von Theater und Performances in den
Sprachen und entsprechenden konkreten Praktiken »fremder », nicht-westli-
cher Kulturen durchgefithrt und diese so westlichen Denkweisen zu Theater
als absolut gleichrangig vorgestellt. Kern der ersten speziellen Tagung waren
die in Yoruba gehaltenen Beitrige mehrerer nigerianischer Teilnehmer.*

Das Kolleg hat einen Weg markiert, wie wir Privilegierte im Westen, aus-
gestattet und vollgestopft mit dem seit der Antike (anscheinend) universal
gilltigen Wissen und, besonders, einem hehren Wertesystem verpflichtet, in-
stitutionalisiert in einer oder zwei Professuren/Forschungsgruppen, mit uns
fremden darstellerischen Kulturen kommunizieren kénnen, sie in demuts-
voll-kritischer Anerkennung ihrer anderen/fremden eigenartigen Denkweisen,
Interessen, Praktiken und ihrer geschichtlich vergangenen und gegenwirti-
gen Verflechtungen mit den uns »eigenen« studieren und forscherisch be-
fordern. Die Professur fiir Episteme siidlicher Linder in Bayreuth diirfte das
erste Beispiel sein.

3 Siehe Fischer-Lichte, Erika. Semiotik des Theaters. Das System der theatralischen Zeichen.
Tubingen, 1983.

4 Daten zu den Workshops: Yoruba, 26.-27. August 2014, Korean, July 21-22, 2016, Chi-
nese, February 2015 Japanese, July 2015, Indian languages (Sanskrit, Hindi, Tamil), Oc-
tober 12-14, 2016, Arabic, 8.-9. Februar 2017. In Vorbereitung ist ein Sammelband zu
Konzepten zu Performance/Theater in verschiedenen Sprachen: The Routledge Com-
panion for performance-related concepts in Non-European languages, hgg. von Erika
Fischer-Lichte, Torsten Jost and Astrid Schenka (Routledge, forthcoming 2022).

am 14.02.2028, 18:07:56. - Open A

215


https://doi.org/10.14361/9783839455531-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Joachim Fiebach

Es ist nicht zu erwarten, dass Dekolonialitit generell thematischer Hauptge-
genstand theaterwissenschaftlicher Institute und Forschungsgruppen wird.
Die kritische Sicht auf unsere eigene generell privilegierte Position ist je-
doch einzufordern und die Schwerpunktsetzung bisheriger und gegenwir-
tiger Theater- und Performance-Theorien und Praktiken kritisch zu mustern.

Wie immer man sich und wer immer sich von seiner spezifischen, kon-
kreten kulturellen Situation aus mit anderen, gleichsam »fremden« Haltun-
gen, Positionen und Praktiken beschiftigt, beurteilt, sieht, »versteht«, wer-
tet diese nicht, kann das nicht unabhingig von den eigenen Interessen oder
der eigenen kulturellen, gesellschaftlichen Bestimmtheit tun. Ein grundsitz-
lich vertrackter Vorgang. Das Zitat aus dem Vorwort zu Kunstprozesse in Afrika
deutet auf das Dilemma der realen historischen Lage, in der sich der For-
schende befindet. Er/sie ist gepragt von seiner/ihrer je konkreten, vor allem
gesellschaftlich bestimmten sozialen (Klassen-)Lage, die ihre/seine Sicht der
Dinge, ihr/sein Verhiltnis zum, ihre/seine Perspektive auf den Forschungs-
gegenstand prigt. Der Umgang mit der fremden Kunst ist so unabdingbar
verkniipft mit dem Verfolgen und Realisieren der eigenen gesellschaftlich und
zugleich individuell bestimmten Interessen, ein in sich widerspruchsvoller,
»vertrackter« Prozess, der es schwer macht, die fremden Praktiken adiquat
stimmig zu verstehen.

Das »Vertrackte« einer solchen subjektiv dekolonial gerichteten Herange-
hensweise zeigte sich wihrend der Dozentur am University College Dar es
Salaam der University of East Africa 1968-70, meiner ersten lingerdauernden
Begegnung mit Afrika. Ich trat sie an mit der Vorstellung, Tansanias besonde-
ren Ujamaa-Sozialismus als betont antikoloniale Strategie> mit meiner Lehre
und mit meinem Auftreten im wissenschaftlich-kulturellen Alltag beschei-
den zu unterstiitzen, die durch meine weltanschaulich-politische Position im
Wesentlichen dadurch bestimmt sind, die Dinge so offen, gleichsam plebe-
jisch ironisch-kritisch zu sehen und zu behandeln, wie ich es in dem Berliner
Unterschichtenkiez, in dem ich aufwuchs, erfahren und dann mit meinem
revolutiondr gerichteten Marx-Verstindnis konkretisiert habe. Dessen Kern
war der kategorische Imperativ, »alle Verhiltnisse umzuwerfen, in denen der
Mensch ein erniedrigtes, geknechtetes, ein verlassenes, ein verdchtliches We-
sen ist« (Marx, 1956:385). Zusammen mit meinem damals recht »orthodoxen«
Brecht-Bild war das der Maf3stab meiner Lehre in Dar Es Salaam, besonders

5 The Arusha Declaration and Tanu’s Policy on Socialism and Self-Reliance. Dar Es Sa-
laam 1967.

am 14.02.2028, 18:07:56. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839455531-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum »Vertrackten« dekolonialen Denkens und Handelns an der Universitat

zur Dramaturgie vorwiegend afrikanischer Stiicke, dargelegt auch in einem
vor Ort ver6ffentlichten Essay (Fiebach 1970) im Zusammenhang mit der In-
szenierung des Dramas Kinjeketile, das Ebrahim Hussein mit Anlehnung an
Brechts epischer Struktur als eine Arbeit zur Erlangung des Bachelors vorge-
legt hatte.

Mit der an Marx (revolutionir) orientierten Sicht der Dinge fand ich
schnell Anschluss an eine kleine Gruppe von Kollegen, die, wesentlich
an radikal dekolonialen, sozialistischen, transformativen Entwicklungen
interessiert, den vom internationalen Kapital noch stark abhingigen sozia-
listischen Versuch Tansanias und natiirlich die kapitalistischen Wege der
anderen ostafrikanischen Linder kritisch diskutierten. Das war auch ein
Ansatzpunkt der ersten Freundschaft mit einem afrikanischen Kollegen, mit
dem jungen, dynamischen Kenianer Grant, der mit radikaler Bedingungs-
losigkeit, an Fanon ausgerichtet, Literatur lehrte. Er war schon ein paar
Monate zuvor als Gast in Berlin gewesen, wo wir gleichsam sofort zu einem
engen Verhiltnis fanden.

Wie und ob iberhaupt die Elemente meiner Lehre wirksam waren, die
ich spezifisch auf Marx’/Brechts dialektisch-historischen Materialismus und
den revolutioniren Sozialismus zu orientieren suchte, ist schwer zu beurtei-
len. Sie diirfte eher gering gewesen sein. Selbst den Studenten-Darstellern,
mit denen ich intensiv und sehr eng iiber mehrere Monate an der Inszenie-
rung von Kinjikile arbeitete, war es schwierig zu erldutern, dass das Stiick/
Text andeutete, selbst nach einem siegreichen Erfolg gegen die deutschen Ko-
lonialisten lauere der Zugriff einer anderen kolonialistischen Macht. Es seien
also im Sinne von Brechts Widerspruchsdialektik weitergehende, gleichsam
revolutiondre Schritte in Betracht zu ziehen.

Die antikoloniale (dekoloniale) Stof3richtung der Inszenierung war aber
unmissverstindlich und wurde als solche angenommen.

Einen wesentlichen Anteil am Erfolg hatte Godwin, der andere enge
Freund unter den afrikanischen Kollegen. Wihrend vieler Proben mitwir-
kend, hatte er insbesondere die tinzerisch angelegten Szenen einstudiert.
Godwin war fast das Gegenstiick zum unbekiimmert-dynamisch auftreten-
den Grant, leise, zuriickhaltend, besonnen, distanziert. Er gehérte nicht zu
dem Kreis der eindeutig linken Kollegen, die sich regelmifiig zur sozio-
6konomischen Lage und zu politischen Strategien in Ostafrika austauschten,
den Weg Nyereres und des Ujamaa-Sozialismus unterstiitzten, aber auch
tiber radikalere antikapitalistische Schritte und revolutionirer Ziele nach-
dachten. Mit Godwin kamen solche Uberlegungen nicht direkt zur Sprache.

am 14.02.2026, 19:07:56. - Open A

207


https://doi.org/10.14361/9783839455531-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Joachim Fiebach

Er hielt, wie es aussah, zu Nyereres Politik, hat sie gleichsam mit seinen
kinstlerischen Arbeiten als Regisseur und Schauspieler bald aufderhalb
der Universitit mitrealisiert. Ende der Achtziger und zeitweilig in den
Neunzigern war er dann ein hoher leitender Beamter im Kulturbereich.

Was Kolonialismus und Rassismus sind, was sie anrichten, erfuhr oder er-
lebte ich besonders durch ihn und mit ihm. Ich hatte schon mehrere Monate
mit ihm, dem damals noch einzigen tansanischen Lecturer im Theatre Arts
Department, gearbeitet, ohne dass es zu wesentlichen Gesprichen kam. Er
war zuriickhaltend, hoflich distanziert. Erst wihrend eines Forschungstrips
in die Dodoma Region, wo er fiir seine Masterarbeit Performances von Sin-
gererzihlern aufzeichnete, kamen wir uns niher. Wir waren mit dem Land-
rover des Departments, einer Gabe der Drama School in England, an der er
studiert hatte, nach einer fast zehnstiindigen Fahrt, dabei iiber zweihundert
Kilometer auf staubigem Sandweg in briitender Hitze, erschopft in Dodoma
angelangt. Ich hatte telegrafisch in dem wohl damals einzigen guten Hotel,
einem soliden Kolonialbau, ein Zimmer bestellt, er nicht. Er wollte urspriing-
lich irgendwo ein einfaches Gistehaus finden, jetzt aber, nach dieser Reise,
wollte er auch eine Nacht in einem der fiir die Kolonialherren gerdumig, luf-
tig, kithl gebauten Riume verbringen. Kein freies Zimmer mehr, hief es am
Empfang. Die Riume in diesen Hotels hatten immer zwei Betten. In unse-
rem Berliner Kiez war es iiblich, mit Freunden in einem Raum zusammen
zu schlafen. Kein Problem also. Wir teilen uns das Zimmer. Der Rezeptionist
schien etwas erstaunt. Nach der nétigen Dusche sah ich uns mit einem kal-
ten Bier in den breiten, tiefen Sesseln der weitliufigen, kithlen Lounge des
alten Kolonialbaus. Godwin nicht. Es sei o.k. fiir mich, aber er gehe in eine
afrikanische Bar. Natiirlich ging ich da mit. An diesem Abend deutete er sei-
ne koloniale Geschichte an. Als junger Schiiler musste er die Produkte seines
Vaters, der bei Dodoma eine Farm bewirtschaftete, in die Kiiche des Kolonial-
hotels durch einen Hintereingang fiir das afrikanische Personal bringen. Die
Lounge war For Europeans only!

Meine sachlich-rationalistische funktionalistische Haltung dirfte sich
im Einklang mit Tansanias damaliger entschieden dekolonialer Strate-
gie befunden haben, war aber blind gegeniiber wesentlichen kulturellen
Eigenarten und spezifischen Triebkriften des »fremden« Landes. Die
Studenten-Darsteller mussten mich wihrend der Proben zu Kinjikitele iiber
tradierte kulturelle Verhaltensweisen aufkliren, mehrmals einige meiner Ar-
rangements und vorgeschlagenen Handlungen einzelner Figuren erheblich
korrigieren. Die orthodox an Brecht angelehnte Sicht der Dinge verhinderte

am 14.02.2028, 18:07:56. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839455531-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum »Vertrackten« dekolonialen Denkens und Handelns an der Universitat

eine ernsthafte Beschiftigung mit der iuflerst widerspriichlichen histori-
schen Rolle des mythischen Denkens und seiner ritualen Aulerungen, deren
Bedeutung fur afrikanisches Theater zumindest in Ansitzen auch in Ost-
afrika diskutiert wurde.® Das Desinteresse oder auch die Blindheit damals
war peinlich; wihrend der Kinjikitele-Proben hatte ich indirekt argumen-
tiert, dass mythisches Denken, hier der Glauben an die mythisch-magische
Kraft des Wassers (Maji), eine reale gesellschaftliche Kraft sein kann und
als ein wesentliches Moment fir die Aufnahme des antikolonialen Kampfes
progressiv wirkte (Fiebach 1970/10).

Vielleicht schwerwiegender als die grob unterschitzte weltanschaulich-
politische Macht des mythischen Denkens war, dass ich wenig Verstandnis fir
die enorme Umwilzung der afrikanischen Lebenswelten durch die Kolonia-
lisierung und das Einwirken der westlichen Modernisierung hatte. Die afri-
kanischen Stiicke, die wir Ende der Sechziger in Dar Es Salaam lesen konn-
ten und im Dramaturgie-Seminar diskutierten und die einige der Studenten
selbst schrieben, thematisierten vorrangig die sich verindernde Bedeutung
der Grof¥familie, generell und speziell den Umbruch der Beziehungen zwi-
schen den Geschlechtern und der Generationen, ein langwieriger, konflikt-
reicher Prozess, der nach dem Erringen der politischen Unabhingigkeit das
gesellschaftliche Leben bestimmen sollte. So behandelte 1964 das itber Ghana
hinaus einflussreiche Stiick Sons and Daughters von J. C. De Graft die Ausein-
andersetzung zwischen Eltern und ihren Kindern, die andere als die von Vater
und Mutter gewiinschte Lebenswege wihlen. »Shut up, Aaron, It's time so-
meone talked sense into your head,« verurteilt die Mutter den jungen Mann,
der gegen die Vorstellung des Vaters, er solle Ingenieur werden, unbedingt
Kunst machen will (Graft 1964:52). Zur gleichen Zeit zeigte Christina Ama Ata
Aidoo, dass die Differenzen der Lebensauffassungen zwischen jungen, aka-
demisch ausgebildeten Frauen und der traditionellen Groffamilie schwer zu
iberbriicken sind. Die Familie wendet sich dagegen, dass die amerikanische
Frau, die ihr Sohn von seinem Studium in Amerika mitbringt, Zeit und Um-
stinde wihlt, wann und wie sie Kinder bekommt. Der Sohn verteidigt das
Verhalten des jungen Paars »in these days of civilisation«. Darauf die Antwort
eines Familienmitglieds »Now I know you have been teaching your wife to in-
sult us« (Aidoo 1965:48).

6 In Westafrika schon frither und stéarker. Siehe u.a. B. Traore: Le Théatre Negro-Africaine
et ses fonctions sociales. Présence Africaine Librairie. Paris, 1958.

am 14.02.2026, 19:07:56. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839455531-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Joachim Fiebach

Diese Situation war wesentlich anders als die Vorstellung von Afrika, mit
der ich nach Dar Es Salaam gekommen war. Bewegt von den Nachrichten
zum dramatischen Ringen um die Entkolonialisierung, zur Ermordung Lu-
mumbas, itber den Kampf der Mau fiir Kenias Unabhingigkeit, vom Krieg
der Algerier gegen den franzosischen Kolonialismus, war die Annahme, dass
die grofien historischen, weltpolitisch bedeutsamen Geschehen in der jetzt
gleichsam dekolonialisierten soziokulturellen Offentlichkeit, in den Alltags-
diskursen und so im Theater die Hauptrolle spielen wiirden. Die Arbeit in Dar
Es Salaam, nicht zuletzt die Dramaturgie-Seminare zu den neuen afrikani-
schen Stiicken, zwang mich die komplizierten, widerspriichlichen Realititen
Afrikas genauer, »realistischer« zu sehen und zu begreifen. 1969 deutete ein
Essay zum modernen afrikanischen Theater meine kritische Haltung zur an-
scheinend vorherrschenden Tendenz im Kunstleben an und suchte Brechts
Herangehen als eine Alternative vorzustellen:

The proportion of plays and productions that deal with the great historically
relevant African issues and processes of today should be considerably in-
creased; perhaps only a dozen of the two hundred odd African plays writ-
ten in the last decade tackle political, social and ideological issues of re-
ally historical importance. Such themes as the psychology of the individual,
parochial problems of family life, individual love and the like prevail. Judg-
ing the African situation solely on the basis of African play (..) one would
hardly notice, for instance, that independent Africa is fighting a struggle of
life and death (...) that it has either to combat or succumb to neocolonialism,
with the social and ideological heritage of colonialism (...) (Fiebach 1970:14).

Brecht weise einen Weg, wie diese Situation produktiv zu verindern ist. Kern
seines Theaterkonzepts ist, dass Kiinstler »give real insights into the objective
relationships between classes and individuals in a given society. They must
lay bare the system of objective laws on which social life is based and which
governs its processes« (Fiebach 1970:9). Das »system of social laws, the causal
network of a given society should be truly, historically-concretely portrayed«
(ibid.). Wesentlich ist, dass die Kunstwerke in einer konkreten Gesellschaft
den Klassen und Schichten helfen, »which have the broadest solutions for the
main problems of society in mastering reality and, finally, transforming it«
(ibid.13).

Gesellschaftliche Kausalzusammenhinge und gesellschaftliche Netzwer-
ke durchschaubar zu machen, Kernpunkte in Brechts dialektisch-materialis-
tischer Theorie, spielten wihrend der 1960er eine Hauptrolle in der kritischen

am 14.02.2028, 18:07:56.


https://doi.org/10.14361/9783839455531-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum »Vertrackten« dekolonialen Denkens und Handelns an der Universitat

Auseinandersetzung mit biirgerlichen Kunsttheorien und Kunstpraktiken in
Europa und Nordamerika, insbesondere mit dem Theater des Absurden. Um zu
zeigen, wie man Brechts Herangehen als ein Modell fiir afrikanische Kunst
produktiv-kritisch machen kénne, las ich damals Soyinkas Kongi’s Harvest sehr
kritisch.Das Stiick biete ein Bild schlimmen Personenkults eines afrikani-
schen Herrschers und seines vollig korrupten Regimes, zeige aber »no ob-
jective conditions, no social processes, historical necessities and so forth that
may have necessitated violence, one-man-rule or temporary economic ineffi-
ciency« (Fiebach 1970:16). Das komplexe gesellschaftliche System eines Staa-
tes werde nicht skizziert, so das Bild eines fiktiven afrikanischen Staates ge-
zeichnet, und da im Kongi-Regime ideologische und politische Praktiken (Be-
tonung des Kollektiven, Ein-Parteien-Regierung) eine Rolle spielen, die auch
fiir sozialistisch orientierte Staaten charakteristisch sind, kénne das Stiick als
ein Angriff gerade auf diese wie etwa Nyereres Tansania missdeutet werden.

Es war eine gleichsam starr von den europiischen Auseinandersetzun-
gen mit Texten des Absurden iitbernommene Lesart. Sie erwihnte die in De-
tails sehr deutlichen Beziige auf Nigeria, ging aber nicht niher darauf ein,
dass die ins Groteske getriebene Darstellung von Korruption, Gewalttitig-
keit und betriigerisch-manipulativem Machtmissbrauch der politischen Kas-
te in erster Linie eine scharfe Satire war. Sie habe die Verhaltnisse »attacked
and condemned on the grounds that they are essentially immoral, inhumane
and inadequate« (ibid.16). Die Wucht dieses Angriffs hitte, und hat vielleicht
auch, den - vor allem nigerianischen — Rezipienten politisch aufriitteln kon-
nen, ein moglicher Ansatzpunkt fiir die auf die konkrete historische Funkti-
on von Theater pochende Einschitzung. Nigerias schlimme Verhaltnisse wa-
ren in Umrissen bekannt durch die nigerianische Literatur, vor allem Chinua
Achebes Roman A Man of the People (1966) und Nachrichten iiber den Weg in
den katastrophalen Biafra-Krieg.

Vielleicht sah ich damals die harsche Kritik bestatigt durch afrikanische
kritische Stimmen zu Soyinka. Mb. Sonne Dipoko hatte betont, seine Satire
»lacked constructive ideas«”, Ngugis Kritik an seinen bisherigen Stiicken ar-
gumentierte1969 dhnlich: »Soyinka’s good man is the uncorrupted individual;
his liberal humanism leads him to admire an individual’s lone act of courage,
and thus often he ignores the creative struggle of the masses« (Ngugi 1969).
Meine Einlassung drehte sich im Sinne Brechts um den Mangel an materia-
listischer, realistischer Offenlegung sozio-dkonomischer, realer Kausalititen.

7 Zitiert in Darlite, S. 20, aus Presence Africaine, No. 63 (1967), S. 261ff.

am 14.02.2028, 18:07:56. - Open A

221


https://doi.org/10.14361/9783839455531-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Joachim Fiebach

Konstruktive Ideen gehorten nicht dazu, so wenig wie kreative Massenkamp-
fe, die es wohl zu diesem Zeitpunkt in Nigeria nicht gab.

Die Riickschau auf meine Dozentur in Dar es Salaam ist ein Fallbeispiel fiir
das »Vertrackte« des dekolonial angestrebten Umgangs mit fremden Kultu-
ren; sie sollte an die dafiir notwendige kritische Haltung zu den ureigenen
Positionen erinnern, von denen aus man in diese Arbeiten geht. Ich méchte
enden mit Brechts Kommentar zu den A-Effects (Verfremdungsmethode), die
damals international viel diskutiert wurden und die der Essay zitierte, sein
Autor aber nicht auf sich selbst zu beziehen vermochte: »In order to unearth
society’s laws this method treats situations as processes, traces out all their
inconsistences. It regards nothing existing except in so far it changes, in other
words is in disharmony with itself.«®

Literatur

Aidoo, Christina Ama Atga. The Dilemma of a Ghost. Longmans Accra Ikeja,
1965.

De Graft, J. C. Sons and Daugthers. London Oxford University Press: Accra,
1964.

Eberle, Oskar. Cenalora. Leben, Glaube, Tanz und Theater der Urvilker. Olten/
Freiburg i.Br., 1954.

8 Zitiert aus Brecht on Theatre, translation and notes by J. Willett. London 1965, 193. Der
Essay in Darlite wurde nachgedruckt (Reprint unauthorized) in: Umma Dar es Salaam.
1975/2, und ist durch Umma wahrscheinlich von Kollegen in der University of Ife, Nige-
ria gelesen worden. Das spielte wohl eine kleine Rolle in der Story meiner zweiten Do-
zentur in Afrika, 1982-84, als Visiting Prof. an der University of Ife, wo Teile des Buches
Die Toten als die Macht der Lebenden geschrieben wurden. Inzwischen hatte ich zu Brecht
und durch Brecht und durch die kritische Historische Anthropologie, nicht zuletzt Levi-
Straus, ein anderes Bild vom mythischen Denken und der Macht des Symbolischen/der
Ideen/des Ideologischen und seiner Ritual-Performances, ablesbar in Fiebach »Brechts
»Straflenszene«. Versuch tber die Reichweite eines Theatermodells«1978, Fiebach »K&-
nig und Dirigent seiner Rede. Grenzverschiebungen in Kunst- und Kulturwissenschaf-
ten« 1983 abgedruckt in J. Fiebach: Keine Hoffnung Keine Verzweiflung. Versuche um The-
aterkunst und Theatralitit. Berlin 1998; ). Fiebach: Trends in the European Theatre since
the1960ies: Towards a Theory of Theatre after Brecht. Ife Monographs on Literature and
Criticism, University of Ife 1984.

am 14.02.2028, 18:07:56. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839455531-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum »Vertrackten« dekolonialen Denkens und Handelns an der Universitat

Fiebach, Joachim. »On the Social Function of Modern African Theatre and
Brecht.« In: Darlite. A Magazine of Original Writing From the University College
Dar es Salaam, Dar es Salaam 6:2 (March 1970).

Fiebach, Joachim. »Notizen zu >Kinjikitiele«.« In: Theater der Zeit, 1970/10.

Fiebach, Joachim. Die Toten als die Macht der Lebenden. Zur Theorie und Geschichte
von Theater in Afrika. Berlin, 1986.

Fiebach, Joachim. Kunstprozesse in Afrika. Literatur im Umbruch. Berlin, 1979.

Fischer-Lichte, Erika et.al (Hg.). The Dramatic Touch of Difference. Theatre, Own
and Foreign. Titbingen, 1990.

Marx, Karl. Zur Kriik der Hegelschen Rechtsphilososphie. Einleitung, in: Marx/
Engels. Werke 1. Berlin, 1956.

Ngugi, James. »Satire in Nigeria.« In: C. Pieterse und D. Munro (Hg.). Protest
and Conflict in African Literature. HeinemannLondon/Ibadan/Naitobi, 1969.

am 14.02.2026, 19:07:56.

223


https://doi.org/10.14361/9783839455531-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2028, 18:07:56.


https://doi.org/10.14361/9783839455531-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

