Vom Obijektiven Idealismus zur Hermeneutik.
Trendelenburg und Dilthey

Kurt Walter Zeidler

Trendelenburg skizziert im Vorwort zur 2. Auflage seiner Logischen
Untersuchungen (1862) den Zeitgeist mit den Worten: »Da man sich
an Hegel tibersittigt hat und Herbart zu niichtern oder in der Meta-
physik zu kiinstlich und zu arm findet, ergreift man Schopenhauer«
(LU I, IX).! Die Worte charakterisieren trefflich die philosophische
Grundkonstellation in Deutschland Mitte des 19. Jahrhunderts und
erkldren zudem, warum uns heute die akademische Philosophie aus
dem zweiten Drittel des 19. Jahrhunderts so weit entriickt ist: mit der
Erinnerung an den Philosophen Johann Friedrich Herbart ist auch die
Erinnerung an all jene verblasst, die von den 30er bis in die 60er Jahre
des 19. Jahrhunderts ihren Weg zwischen Hegelschem Idealismus
und Herbartschem Realismus suchten. Dem Philosophen Trendelen-
burg geht es in dieser Hinsicht nicht besser als seinen iibrigen Fach-
kollegen. Man kennt zwar dem Namen nach den Aristotelesforscher
und Hegelkritiker Trendelenburg, kennt aber kaum den Philosophen,
obwohl die Philosophie Trendelenburgs fiir den Denkweg seiner bei-
den Meisterschiiler Hermann Cohen und Wilhelm Dilthey von
schwerlich zu tiberschitzender Bedeutung ist.

Dilthey selbst hat in der Rede zum 70. Geburtstag (1903) im
Riickblick auf seine Studienzeit in Berlin Mitte des 19. Jahrhunderts
die Bedeutung Trendelenburgs fiir seinen Denkweg mit den Worten
gewtlirdigt:

Und hier ist mir nun mein Lehrer und Freund Trendelenburg vor allen
gegenwirtig, der auf mich den gréfiten Einflufl gewann. Von seiner Macht-
stellung damals macht man sich heute keine Vorstellung mehr. Sie lag da-
rin, wie er die sorgfiltig erforschten Tatsachen der Geschichte der Philoso-
phie zu einem Ganzen verkniipfte, das dann als lebendige Kraft in seinen
Zuhorern wirkte. Er verkérperte in sich die Uberzeugung, daf3 die gesamte

! E A. Trendelenburg: Logische Untersuchungen. 2 Bde. 2. erginzte Aufl. Leipzig
1862.

143



https://doi.org/10.5771/9783495861158-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kurt Walter Zeidler

Geschichte der Philosophie dasei und fortgehe, um das Bewuftsein vom
idealen Zusammenhang der Dinge zu begriinden. Aristoteles und Plato
waren hiervon die Grundlage. Die Unerschiitterlichkeit dieser Uberzeu-
gung, die ruhige gediegene Begriindung gaben ihm etwas Herrscherliches.
(GS V, 7)

Die in »Aristoteles und Plato« gegriindete »Uberzeugung, daf3 die
gesamte Geschichte der Philosophie dasei und fortgehe, um das Be-
wufdtsein vom idealen Zusammenhang der Dinge zu begriindenc,
wurde Friedrich Adolf Trendelenburg (1802 — 1872) schon friih ver-
mittelt. Trendelenburg, der neben seinem Hauptstudium, der Philo-
logie, auch Philosophie studierte, erfuhr die philosophisch prigenden
Anregungen bereits in den ersten Semestern in Kiel (1822/23) durch
Carl Leonhard Reinhold (1757 — 1823) und Johann Erich v. Berger
(1772 - 1833). Beide vermittelten Trendelenburg einen religios ge-
stimmten und philologisch orientierten kritischen Realismus und ob-
jektiven Idealismus. Durch Carl Leonhard Reinhold trat Trendelen-
burg, wie Ernst Bratuschek in seinem ausfiihrlichen biographischen
Nachruf betont,? »die Philosophie als Religion der Wissenschaft ent-
gegen; sie ist dies fiir ihn bis an sein Ende geblieben. Das Resultat, zu
welchem Reinhold durch seine Forschungen gefiihrt war, hielt auch
er als Wahrheit fest: das Ziel der Philosophie blieb fiir ihn, das Ideale
im Realen fest zu begriinden und thatkriftig zu verwirklichen« (Bra-
tuscheck, 308). Dieses Ziel, »das Ideale im Realen fest zu begriindenc,
das man ja auch Kant und den spekulativen Idealisten nicht wird ab-
sprechen konnen, gewinnt schirfere Konturen, wenn man bertick-
sichtigt, dass Reinholds Spétphilosophie durch den »rationalen Rea-
lismus« Christoph Gottfried Bardilis und die Glaubensphilosophie
Friedrich Heinrich Jacobis beeinflusst ist, die iibereinstimmend den
Subjektivismus der Kantischen Philosophie und des spekulativen
Idealismus kritisierten. Die realistische Weltlogik Bardilis und die
Glaubensphilosophie und Idealismuskritik Jacobis haben solcherart,
vermittelt iiber den sprachphilosophischen Ansatz des spiten Rein-
hold, den Denkweg Trendelenburgs mitbestimmt und insofern geht,
wie Bratuscheck in seiner Wiirdigung Trendelenburgs festhilt, »der
positive Grund seiner verneinenden Stellung gegen Kant und Hegel
[...] bis auf Reinhold zuriick« (Bratuscheck, 395). Einen noch bestim-
menderen Einfluss als Reinhold hatte Johann Erich von Berger, seit

2 E. Bratuscheck: Adolf Trendelenburg, in: Philosophische Monatshefte 8 (1872), 1-
14, 305-510.

144



https://doi.org/10.5771/9783495861158-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Objektiven Idealismus zur Hermeneutik. Trendelenburg und Dilthey

1814 Prof. der Astronomie und seit 1816 Prof. der Philosophie in Kiel.
Der dinische Offizier und holsteinische Gutsbesitzer v. Berger hatte
in Jena Reinhold, Fichte und Schelling gehort, sich dann unter dem
Einfluss Schellings sowie seines Landsmannes und Freundes, des
Schellingianers Henrik Steffens (1773 — 1845), den Naturwissen-
schaften zugewandt und bei Gauf$ in Géttingen Astronomie studiert.
Berger formuliert »Gedanken, an welchen Tr. stets festgehalten hat
und welche die Keime seiner ganzen spiteren Weltanschauung ent-
halten; nur vertiefte er dieselben«, wie Bratuscheck nahezu entschul-
digend hinzufiigt, »dadurch, dass er sie auf ihre eigentliche Quelle,
die Philosophie des Alterthums, zuriickfithrte« (Bratuscheck, 311;
vgl. 395).

Die entscheidenden Anregungen empfing Trendelenburg durch
v. Bergers Vorlesung Uber das Princip des Wissens, sein Colleg iiber
das Weltsystem und den zweiten Teil seiner Allgemeinen Grundziige
zur Wissenschaft (1821). In dieser Vorlesung »stellte Berger die Phi-
losophie als >das gemeinsame Band aller Einzel-Wissenschaften«< dar
insofern sie die >Wissenschaft der Principienc ist. Alle Principien der
einzelnen Disziplinen soll die Philosophie in ihrem Zusammenhange
erkennen, und so schliefllich auf ein Princip zuriickfiihren« (Bratu-
scheck, 309). Die Frage, was unter diesem Einen Prinzip aller Prinzi-
pien der Einzelwissenschaften zu verstehen sei, beantwortet eine ety-
mologischen Betrachtung. Ebenso wie der spite Reinhold,® misst
auch v. Berger der Erforschung der Sprache besondere Wichtigkeit
bei. Die Sprache ist fiir ihn ein sinnliches Gegenbild des iibersinn-
lichen Gedankens, das sich gesetzmiflig entwickelt und iiber dessen
bildlichen Charakter sich der Geist durch Vergleichung zu dem un-
bildlichen Begriff zu erheben hat. Die etymologische Untersuchung
des Begriffs »Prinzip« ergibt, dass unter dem gemeinsamen Prinzip
allen Wissens »das allem zeitlichen Werden zu Grunde Liegende« zu
verstehen sei. Das allem zeitlichen Werden zu Grunde Liegende kon-
ne jedoch kein ruhendes oder totes Substantielles oder Materielles
sein, vielmehr sei selbst der entschiedenste Materialist genétigt, eine
»urspriingliche Bewegung« anzunehmen. Diese Annahme einer ur-
spriinglichen Bewegung miindet bei Johann Erich von Berger in eine
Entwicklungsgeschichte des Weltganzen, in ein Stufenreich der phy-
sikalischen Krifte, des Lebens und der Intelligenz, und da

3 C. L. Reinhold: Grundlegung einer Synonymik fiir den allgemeinen Sprachge-
brauch in den philosophischen Wissenschaften. Kiel 1812.

145



https://doi.org/10.5771/9783495861158-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kurt Walter Zeidler

die Erkenntniss selbst ein Werdendes ist, selbst als ein Phianomen in den
unendlichen Cyclus der Entwickelung des Universums gehért, so kann Sein
und Denken nicht absolut gesondert sein. Die grosse Aufgabe der Wissen-
schaft ist es, den Zusammenhang zwischen dem natiirlichen Werden und
dem idealen Werden innerlich anzuschauen, das erste Werden der Dinge
mit dem hochsten Endziel der Geisterwelt in Gedanken zu verkniipfen. So
erkennt man in der gesammten Welt mehr und mehr das Gegenbild des
gottlichen Gedankens und néhert sich dadurch bestindig der Erkenntniss
des der ganzen Entwickelung zu Grunde liegenden Ewigen. [...] So verklart
sich durch den logischen Blick die ganze Natur; der Geist schaut in ihr das
Allgemeine, die ewigen Begriffe, das unveridnderliche Gesetz der Dinge, und
diese erscheinen ihm, wie Plato es ausgesprochen, als Gegenbild von Ur-
bildern, die im eigenen Geiste schlummerten. (Bratuscheck, 309f.)

Trendelenburg blieb diesen Grundgedanken eines objektiven Idealis-
mus um so mehr verpflichtet, als er die — wie er in der Sprache des
19. Jahrhunderts sagt — »organische Weltanschauung« durch seine
historischen Untersuchungen in der Philosophie Platons und Aristo-
teles’ bestitigt fand. Darum wendet er sich im Vorwort zur 2. Auflage
seiner Logischen Untersuchungen (1862) nachdriicklich gegen

das Vorurtheil [...], als ob fiir die Philosophie der Zukunft noch ein neu
formulirtes Princip miisse gefunden werden. Das Prinzip ist gefunden; es
liegt in der organischen Weltanschauung, welche sich in Plato und Aristo-
teles griindete, sich von ihnen her fortsetzte und sich in tieferer Unter-
suchung der Grundbegriffe sowie der einzelnen Seiten und in Wechselwir-
kung mit den realen Wissenschaften ausbilden und nach und nach
vollenden muf8 (LU I, IX).

Die Logischen Untersuchungen sind genau diesen Aufgaben gewid-
met, sie wollen — der Anregung v. Bergers folgend, die »ohne Zweifel
seit seinen Kieler Studien die ganze Gedankenarbeit Tr.’s [...] be-
herrschte« (Bratuscheck, 396) — die Bewegung als das allen Wissen-
schaften gemeinsame, weil dem Denken und dem Sein gemeinsame,
Prinzip zur Darstellung bringen. Die Logischen Untersuchungen zie-
len auf eine »Wissenschaft, welche die Betrachtung des Denkens und
des Seienden als solchen einigt« und »mit Plato Dialektik genannt«
werden kénnte, wenn der Terminus Dialektik nicht all zu sehr an
Hegel erinnerte, weshalb Trendelenburg den Hilfsbegriff einer »Lo-
gik im weitern Sinne« vorzieht (LU I, 11£,; vgl. LU II, 489). Der Titel
Logische Untersuchungen erkléart sich somit aus einer terminologi-
schen Verlegenheit; er verdankt sich dem Bemiihen, jede Andeutung
einer Verwandtschaft mit der Dialektik Hegels zu vermeiden, denn

146

- am 25.01.2026, 07:38:35.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Objektiven Idealismus zur Hermeneutik. Trendelenburg und Dilthey

die Logischen Untersuchungen haben zwar ebenso wie Hegels Wis-
senschaft der Logik eine Onto-Logik, d.i. die Einheit von Logik und
Metaphysik zum Thema, sie erstreben aber nicht eine spekulativ-
logische Vermittlung von Logik und Metaphysik, sondern wollen
ihre Einheit mit Blick auf den Zusammenhang zwischen den Gegen-
standen und den Methoden der Wissenschaften herstellen. Trende-
lenburg versteht »Logik und Metaphysik als grundlegende Wissen-
schaft« (LU I, 4-14), weil sich der »besondere Gegenstand jeder
Wissenschaft [...] als die Verzweigung eines allgemeinen Seins und
die eigenthiimliche Methode [...] als eine besondere Richtung des
erkennenden Denkens [kundthut]. Jene Beziehung fiihrt von jeder
Wissenschaft aus zur Metaphysik und diese Beziehung zur Logik.«
(LU, 6) M.a.W., weil die besonderen Gegenstinde und die besonde-
ren Methoden der Einzelwissenschaften zu ihrer Vollendung der Me-
taphysik und der Logik bediirfen, da mithin »alle Wissenschaften ins-
gesammt hier auf die Logik, dort auf die Metaphysik hinweisen, [...]
so wird diejenige Erkenntniss, welche die Wissenschaft in ihrem We-
sen begreifen und Theorie der Wissenschaft sein will, die Metaphysik
und die Logik gemeinsam umfassen miissen.« (LU I, 10)

Der Forderung nach einer »Theorie der Wissenschaft«, welche
»die Metaphysik und die Logik gemeinsam« umfasst, widerspricht
allerdings nach Trendelenburgs Auffassung die formale Logik (LU I,
15-35), die mit Kant »steht und fillt«, weil sich »erst in Kant’s kriti-
scher Philosophie, in welcher die Unterscheidung von Form und Ma-
terie durchgreift, [...] die formale Logik scharf heraus[bildet]« (LU I,
15). Die formale Logik — und mit ihr Kants Philosophie — reprdsen-
tiert fiir Trendelenburg ein isolierendes und statisches Denken, das
Denken und Sein trennt und die Natur nur insoweit akzeptiert, als
ihr das Denken das »Gesetz vorschreibt«. Nach Trendelenburg kén-
nen die logischen Formen aber nicht isoliert, sondern immer nur mit
Bezug auf den Gegenstand entwickelt werden, bestehe doch »die erste
That unseres Denkens« darin, »dass es sich in eine Anschauung klei-
det« (LU, 335). Da somit »das menschliche Denken kein reines Den-
ken« ist (ibid.), verwirft Trendelenburg auch Hegels dialektische Me-
thode (LU 1, 36-129), die darzustellen versucht, wie »das sich selbst
entfaltende Denken aus eigener Macht die innerste Natur der Dinge
entfaltet«. Da aus dem »blossen Denken« kein Fortschritt erfolgen
kann, konne nicht aus »dem reinen Sein, einer zugestandenen Abs-
traktion, und aus dem Nichts, ebenfalls einer zugestandenen Abstrak-
tion, [...] urplétzlich das Werden entstehen, diese concrete, Leben

147



https://doi.org/10.5771/9783495861158-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kurt Walter Zeidler

und Tod beherrschende, Anschauung«; vielmehr werde die »An-
schauung des Werdens« und somit »die Bewegung von der Dialektik,
die nichts voraussetzen will, unerdrtert vorausgesetzt.« (LU I, 381))

Wihrend also die formale Logik »den fertigen Begriff auf sich
beschrankt und nur sich selbst gleichsetzt, damit aber jede Entwicke-
lung und Begriindung abschneidet«, verfehlt die dialektische Metho-
de ihren Anspruch, die Vermittlung von Denken und Sein zu leisten,
weil »sie nichts empfangen, sondern alle Wahrheit aus sich selbst
schopfen will und das Denken gleichsam sich selbst bebriiten lasst«
(LU I, 130). Mit Blick auf die formale Logik, die »leer bleibt«, und die
dialektische Methode, die »anschauungslos und unbestimmt« bleibt,
formuliert Trendelenburg daher die Aufgabe, »ein Princip zu su-
chen [...], das als eine Grundthitigkeit des lebendigen Denkens un-
mittelbar in die Anschauung fiihrt«, wobei er etwaigen Zweifeln an
der Durchfiihrbarkeit dieser Aufgabe mit dem Hinweis auf die »That-
sache der Wissenschaften« begegnet, die »der Skepsis ein Factum
[...], dem bedenklichen Zweifel eine wachsende, schopferische That«
entgegenstellen und, indem sie »allenthalben nach den Griinden« fra-
gen, auch nach ihren eigenen Griinden fragen und solcherart die »lo-
gische Aufgabe« legitimieren. Da die Logik, im Unterschied zur Psy-
chologie, nicht »nur die subjectiven Bedingungen«, sondern die
»reale Bedeutung des Denkens« darzustellen und »das Erkennen in
seinen objektiven Anspriichen« aufzufassen sucht (LU I, 130£.), be-
steht ihre vornehmste Aufgabe darin, den im Erkennen hervortreten-
den (LU I, 132), wenn auch in jeder Erkenntnis immer schon aus-
geglichenen »Gegensatz zwischen Denken und Sein zu vermitteln«
(LU 1, 136). Die Aufgabe der Logik bestimmt Trendelenburg darum
niherhin als Suche nach »etwas [...], das sich in beiden Gliedern des
Gegensatzes findet, damit dieses Gemeinsame die Verbindung bildex,
zumal ein »solches Gemeinsame« bereits »in den frithesten Ver-
suchen, das Erkennen zu begreifen, stillschweigend vorausgesetzt«
worden sei und »die Griechen« genau in diesem Sinne »den Grund-
satz aus[gesprochen hitten], dass Aehnliches durch Aehnliches er-
kannt werde.« (LU I, 136) Das Gemeinsame, Denken und Sein Ver-
mittelnde, konne freilich »keine ruhende Eigenschaft sein«, sondern
eine »dem Denken und dem Sein gemeinsame Thitigkeit« (LU I,
138), die als »elementare Vermittelung« drei Bedingungen zu ge-
niigen hat: sie mufs eine urspriingliche, eine allgemeinste und eine
einfache Titigkeit sein (LU 1, 139).

Trendelenburg nennt diese urspriingliche, allgemeinste und ein-

148



https://doi.org/10.5771/9783495861158-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Objektiven Idealismus zur Hermeneutik. Trendelenburg und Dilthey

fache Tatigkeit, die Denken und Sein vermittelt, im Anschluss an
Johann Erich von Berger — wir ahnen es bereits — die Bewegung (LU
I, 141-154). Er koordiniert der Bewegung in der Natur die »construk-
tive Bewegung« des Denkens, indem er behauptet, dass die Bewegung
»im innern Denken der Art nach dieselbe Bewegung [ist], wie in der
dussern Natur« (LU I, 1421.), und versucht nun im Einzelnen dar-
zustellen, inwiefern die Bewegung den drei genannten Bedingungen
der Urspriinglichkeit, der Allgemeinheit und der Einfachheit gentigt.
Seine Ausfiithrungen sind freilich weniger argumentativer als be-
hauptender und beschreibender Natur, da Trendelenburg den grund-
legenden Mangel seiner Uberlegungen anscheinend als Vorzug auf-
fasst: er versucht, die Vermittlung von Denken und Sein als Prinzip
zu denken und zugleich als »etwas [...], das sich in beiden Gliedern
des Gegensatzes findet«, vorzustellen, macht sich aber keine Gedan-
ken dariiber, wie beides zugleich méglich sein soll. Trendelenburg
stellt keine spekulativ-logische oder transzendentallogische Unter-
suchung an: weder fragt er mit Hegel, wie Vermittlung als solche
gedacht werden kann, noch fragt er mit Kant, wie ein vorfindbares
Etwas zustande kommen konnte. Nachdem er sich die Aufgabe ge-
stellt hat, »ein Princip zu suchen [...], das als eine Grundthitigkeit
des lebendigen Denkens unmittelbar in die Anschauung fiihrt« (LU
I, 130), stehen seine prinzipientheoretischen Uberlegungen von vorn-
herein unter dem Anspruch der Unmittelbarkeit und Anschaulichkeit
einer »elementaren« Vermittlung, die vor allem den Bedingungen der
Urspriinglichkeit und Einfachheit zu gentigen hat. Da er somit keine
Theorie der Vermittlung von Denken und Sein entwickelt, bleibt die
von Trendelenburg behauptete Identitit der inneren Denkbewegung
und der Bewegung in der dufSeren Natur denn auch eine blofle Be-
hauptung. In einem nicht blof8 metaphorischen Sinne kann Trende-
lenburg von der »construktiven Bewegung« nur mit Bezug auf ein
Sein sprechen, das sich einer bewussten Konstruktion verdankt: Nur
mit Bezug auf die Gegenstinde der Mathematik kann er darum die
Frage beantworten, wie das Denken der »Wahrheit« und damit der
»Uebereinstimmung des Denkens mit dem Sein [...] gewiss wird«
(LU 1, 135). Spricht er zu Beginn der Logischen Untersuchungen in
Andeutungen von der »Nothwendigkeit, welche das gemeinsame
Rithsel der Logik und Metaphysik ist« (LU I, 11) und von der »Kraft
des Denkens«, die allein »das Wirkliche zum Nothwendigen« er-
heben kann (LU I, 13), so nimmt er spiter unter Hinweis auf die
»mathematische Wissenschaft, die »ihre Gegenstinde aus der Con-

149



https://doi.org/10.5771/9783495861158-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kurt Walter Zeidler

struction« bildet, ausdriicklich das »Recht« in Anspruch, »die mathe-
matischen und physikalischen Grundbegriffe, inwiefern sie in der Be-
wegung wurzeln, in eins zu fassen« (LU I, 332).

Soweit Trendelenburg die konstruktive Bewegung als »ur-
spriinglich erzeugende Thitigkeit« (LU I, 233) auffasst, sind die Be-
ziige zum kantischen und neukantianischen Kritizismus mit Hinden
zu greifen. Seine Auffassung riickt Kants Anschauungslehre in
grofste Nahe zur Methodenlehre und weist damit voraus auf die Ur-
sprungslogik Hermann Cohens. Trendelenburg betont jedoch nicht
nur die methodische Urspriinglichkeit, sondern stirker noch die
sachliche Urspriinglichkeit und Einfachheit der Bewegung und ver-
langt dementsprechende Modifikationen an Kants Anschauungsleh-
re. Ist die Bewegung »eine einfache Thitigkeit«, dann diirfen wir
nicht »die Bewegung in zwei Momente, Raum und Zeit, [...] zerfil-
len« und sie hernach aus Raum und Zeit zusammensetzen (LU I,
1481.). Werden namlich Raum und Zeit zu Voraussetzungen der Be-
wegung erkldrt, dann kann sie nur als Ortsveranderung oder »Be-
wegung eines Objekts im Raume« und somit, wie Kant zurecht fest-
stellt, »nur durch Erfahrung erkannt werden«. An eben dieser Stelle,
im §24 der B-Deduktion, spricht Kant allerdings auch noch in ganz
anderer Bedeutung von Bewegung: »Aber Bewegung als Beschrei-
bung eines Raumes ist ein reiner Actus der successiven Synthesis
des Mannigfaltigen in der dufleren Anschauung iiberhaupt durch
productive Einbildungskraft und gehort nicht allein zur Geometrie,
sondern sogar zur Transscendentalphilosophie« (KrV B 155, Anm.).
In letzterer Bedeutung, so Trendelenburg, geht »fiir das Bewusstsein
die Bewegung dem Raum und der Zeit voran. Die Consequenz dieser
Anschauung fiihrt tiber Kant hinaus, indem sie die Bewegung zum
Frithern, zum Urspriinglichen macht« (LU I, 165f.). Diese Kon-
sequenz fiihrt freilich nicht nur tiber Kant hinaus, sie fihrt laut
Trendelenburg auch wieder zu ihm zuriick, denn sofern »Raum und
Zeit als das nichste Erzeugniss aus der Bewegung entstehen, so fal-
len sie der Anschauung anheim, fiir die sie entstanden sind, und
Kant hat Recht, sie [sc. die Anschauung] von der Weise des Begriffs
zu trennen« (LU I, 167).

Sofern Raum und Zeit aus der »Bewegung« entstehen, die als
urspriingliche Titigkeit den Gegensatz zwischen Denken und Sein
vermittelt, kann sich Trendelenburg jedoch keineswegs damit einver-
standen erkliren, dass Raum und Zeit subjektive Formen der An-
schauung seien. In diesem Punkt muss er nicht allein Kant, sondern

150



https://doi.org/10.5771/9783495861158-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Objektiven Idealismus zur Hermeneutik. Trendelenburg und Dilthey

auch Aristoteles widersprechen, der »die Zeit fiir nichts anderes
[hielt] als fiir die Zahl an der Bewegung und die Zahl fiir nichts ohne
die zihlende Seele« (LU I, 156; vgl. Aristoteles: Physica IV 14). Fiir
Trendelenburg sind beide Auffassungen, die Kants und die des Aris-
toteles, vollig unannehmbar, da er im Sinne eines handfesten Realis-
mus daran festhilt, dass wir »in allem Erkennen [...] das Ding er-
reichen wollen, wie es ist«; wenn aber »Raum und Zeit nur und
ausschliessend Subjektives sind, so [...] erkennen [wir] nichts an
sich«, ja es wiirde sogar die Gewissheit der Naturwissenschaften
zweifelhaft (LU I, 160£.). Genau diese »ausschliessende« Subjektivitat
von Raum und Zeit, habe Kant jedoch gar nicht begriindet (LU I, 162),
denn auch wenn man zugesteht, dass seine Argumente »den Raum
und die Zeit als subjektive Bedingungen darthun, die in uns dem
Wahrnehmen und Erfahren vorangehen: so ist doch mit keinem Wor-
te bewiesen, dass sie nicht zugleich auch objektive Formen sein kon-
nen« (LU I, 163). Die Tatsachen in Raum und Zeit seien »darum nicht
zu einer Erscheinung herabzusetzen, die lediglich von der mensch-
lichen Auffassung abhinge, weil Raum und Zeit auch die nothwendi-
gen Formen des Denkens sind«, vielmehr sei die Moglichkeit, dass
diese »Formen objektiv und subjektiv zugleich seien, in der kanti-
schen Beweisfiihrung schlechthin iibersehen.« (LU I, 163f.)
Trendelenburgs Kantkritik hat durch Kuno Fischer eine beredte,
den Sachproblemen aber wenig angemessene Gegenkritik erfahren.
Die von 1865 bis 1870 zunehmend hitziger ausgetragene Kontroverse
zwischen Trendelenburg und Kuno Fischer erscheint riickblickend als
Streit um die richtige Kantinterpretation, genauer, als Streit um die
richtige Interpretation von Kants transzendentaler Aesthetik, ist aber
im Kern eine unter idealistischen Vorzeichen gefiihrte Idealismus-
Realismus-Debatte bzw. eine Kontroverse zwischen objektivem und
subjektivem Idealismus: Wihrend der objektive Idealist Trendelen-
burg auf »eine Liicke in Kants Beweis von der ausschlieSenden Sub-
jektivitit des Raumes und der Zeit« hinweist und vor den skeptizisti-
schen Konsequenzen des Subjektivismus warnt,* tritt Kuno Fischer
als Reprisentant eines subjektiven Idealismus auf, der Fichtesche,
Hegelsche und Schopenhauerische Motive amalgamiert und in seine
Interpretation und Verteidigung der Kantischen Anschauungslehre

* F. A. Trendelenburg: Ueber eine Liicke in Kants Beweis von der ausschliefenden
Subjektivitit des Raumes und der Zeit, in: ders.: Historische Beitrige zur Philosophie.
3. Bd. Berlin 1867, 215-276.

151

- am 25.01.2026, 07:38:35.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kurt Walter Zeidler

hineintrdgt. Trendelenburg wies auf die daraus resultierenden litera-
rischen Freiziigigkeiten mit den Worten hin, »Kuno Fischer’s Darstel-
lung ist keine eigentlich historische, keine durch und durch urkund-
liche« (ibid., S. 258), wogegen Fischer das Recht des »philosophischen
Geschichtsschreibers« in Anspruch nahm, der »in jedem Satze den
Philosophen ganz vor Augen [hat], und [...] defShalb aus dem be-
wegenden Grundgedanken heraus die Entwicklung des Philosophen
zu geben [vermag]«.® Insofern hat die Fischer-Trendelenburg-Debatte
in der Formationsphase des Neukantianismus nicht nur Kants An-
schauungslehre, sondern auch die Frage nach der systematischen Be-
deutung der Philosophiegeschichte ins Zentrum des aktuellen phi-
losophischen Interesses gertickt.

Genau diese beiden Interessen dokumentiert Hermann Cohens
Aufsatz Zur Controverse zwischen Trendelenburg und Kuno Fischer
(1871), wobei sich Cohen sowohl der Kritik Trendelenburgs an der
»frei nachbildenden Methode« Fischers anschliefdt (S I, 269£f.),¢ wie
auch seine Bemiihung um eine Objektivitit unterstiitzt, die »von un-
serer Subjektivitit nicht abhingig sei« (S 1, 235). Hermann Cohen
argumentiert hier weitgehend zugunsten seines Lehrers Trendelen-
burg und er hat denn auch in der Folge seine eigene systematische
Position — und damit die Grunddoktrin der Marburger Schule — an
dem Leitfaden einer Kantinterpretation entwickelt, die Trendelen-
burgs latenten Platonismus, seine Lehre von der urspriinglichen
Tatigkeit und konstruktiven Bewegung sowie den wissenschafts-
theoretischen Ansatz seiner Logischen Untersuchungen gleichsam
als Hebel einsetzt, um Kants Lehre von allen Anmutungen eines
empirischen oder subjektiven Idealismus zu befreien.

Wihrend Hermann Cohen im Jahre 1871 6ffentlich Bilanz zog
und durch die »Controverse zwischen Trendelenburg und Kuno Fi-
scher« zu eindringlicher Analyse und tiefgreifender Umgestaltung
der Kantischen Lehre motiviert wurde, war Dilthey, der andere Meis-
terschiiler Trendelenburgs, von Anbeginn — offenbar unter dem Sie-
gel der Verschwiegenheit — an der Seite Trendelenburgs in die Kon-
troverse mit Kuno Fischer verstrickt. In einem Brief an seinen Bruder
Karl schreibt Wilhelm Dilthey zu Weihnachten 1866:

5 K. Fischer: Kant’s Vernunftkritik und deren Entstehung. Heidelberg 1869, XV.

¢ H. Cohen: Zur Controverse zwischen Trendelenburg und Kuno Fischer, in: Ders.:
Schriften zur Philosophie und Zeitgeschichte. Hrsg. v. A. Gérland u. E. Cassirer. Ber-
lin 1928, 1229-275.

152

- am 25.01.2026, 07:38:35.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Objektiven Idealismus zur Hermeneutik. Trendelenburg und Dilthey

Inzwischen hatte mich Trendelenburg noch naher kennengelernt. (Von dem
Folgenden darfst Du unbedingt niemand ein Wort sagen.) Er giebt einen
neuen Band historischer Beitridge heraus. Die beiden groflen Abhandlungen
drin sind iiber Kants Raum- und Zeittheorie [sieche oben Anm. 4] und iiber
Spinoza. Er hatte mir schon lange davon gesagt daf3 er sie mir vor dem
Druck vorlegen méchte, um mein Urtheil und meine Bemerkungen zu
horen. Es lag ihm offenbar viel daran daf3 der erste Aufsatz (und der zweite
zum Theil) mit Kuno Fischer so anbinde daf3 dieser antworten muf3, wenn
er seine Reputation retten will. Sie sind beide methodisch wundervoll ge-
arbeitet, wie er ja hierin fiir kritische Geschichte der Philosophie seit Schlei-
ermacher der anerkannteste Meister ist. Er war sichtlich tiberrascht, als ich
ihm zeigte daf$ er in einigen schwierigen Punkten Versehen begangen, die
ich zur Evidenz zu bringen im Stande war, und ihm hie und da Zusitze gab.”

Gleichwohl wurde die Fischer-Trendelenburg-Debatte fiir Dilthey
nicht zum Ausgangspunkt fiir eine eingehendere Analyse der Kanti-
schen Anschauungslehre; denn zwar lehnt er ebenso wie Trendelen-
burg und Cohen eine blof3 subjektivistische Auffassung der Zeit ab,
doch verhirtet sich bei ihm diese Ablehnung zu einer pauschalen
Kritik der Anschauungslehre Kants:

Sollte die Realitit der geistigen Welt gerechtfertigt werden, so bedurfte es
dazu vor allem einer Kritik der Lehre Kants, welche die Zeit zu einer blo3en
Erscheinung machte und damit das Leben selbst. [...] Mit der Kritik dieser
Lehre setzte ich ein. So entstand der Satz: hinter das Leben kann das Den-
ken nicht zuriickgehen. (GS V, 5)

Dilthey bezieht sich an dieser prominenten Stelle — der nachgelasse-
nen »Vorrede« (1911) zum V. Band seiner Gesammelten Schriften —
bezeichnenderweise nicht auf die einschldgige Fischer-Trendelen-
burg-Kontroverse, sondern auf Rudolf Hermann Lotze, seinen Vor-
ginger auf dem Berliner Lehrstuhl, dessen »éltere Lehre [...] auf die-
ser [sc. Kantischen] Lehre von der Zeit« beruhe und »so deutlich als
moglich die Konsequenz« der Kantischen Zeitlehre demonstriert ha-
be (GS 'V, 5). Die »Konsequenzc, die Lotze in seiner »dlteren Lehre«
gezogen hatte,® verdankte sich freilich weniger einem intensiven
Kant-Studium als vielmehr metaphysischen Uberlegungen im Hori-
zont des Spekulativen Theismus, meint Lotze doch vor allem mit

7 W. Dilthey: Briefwechsel 1852-1911. Band I: 1852-1882. Géttingen 2011, 381.

8 Zum Wandel der Lotzeschen Zeitauffassung siehe R. Falckenberg: Die Entwicklung
der Lotzeschen Zeitlehre, in: Zeitschrift fiir Philosophie und philosophische Kritik 105
(1895), 178-210.

153

- am 25.01.2026, 07:38:35.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kurt Walter Zeidler

Riicksicht auf die christliche Schopfungslehre, den bloflen »Schein
einer Succession der Dinge in der Zeit«® und mithin die alleinige
Realitit einer »unzeitlichen Wirklichkeit«'® behaupten zu miissen.
Diese »iltere Lehre« Lotzes, die sich zwar ausdriicklich auf Kants
Lehre von der »Idealitit« der Anschauungsformen Raum und Zeit
bezieht, die »transzendentale« Idealitit jedoch in vorkritischer Ma-
nier in eine »metaphysische« umdeutet, bot Dilthey offenkundig
den willkommenen Argumentationshintergrund, vor dem er sich
von den gleichermaflen philologisch wie systematisch orientierten
Untersuchungen Trendelenburgs emanzipieren und sein eigenes Pro-
jekt einer »Hermeneutik des Lebens« in Angriff nehmen konnte. So
setzt Dilthey im Zeichen seines hermeneutischen Interesses »[m]it
der Kritik dieser [sc. Lotzeschen] Lehre [...] ein« (GS V, 5) und betont
dementsprechend an den Stellen, an denen er eine systematische Kli-
rung des Zeitbegriffs ins Auge fasst, dass

die Lehre von der blofSen Idealitdt der Zeit iiberhaupt keinen Sinn in den
Geisteswissenschaften hat. Denn sie konnte nur besagen, daf8 hinter dem
Leben [...] ein schattenhaftes Reich der Zeitlosigkeit liege, ein Etwas, das
nicht gelebt wird. In diesem unserem Leben aber liegt die Realitit, von
welcher die Geisteswissenschaften wissen. (GS VII, 194; vgl. GS XIX, 215f;
GS XX, 153f., 1881., 289).

Riickblickend bleibt mithin festzuhalten, dass Trendelenburg nicht
allein biographisch, sondern auch systematisch gleichsam auf halbem
Wege zwischen Kant und dem Deutschem Idealismus und seinen bei-
den Meisterschiilern Cohen und Dilthey steht: weist seine Konzep-
tion einer ontologischen Logik auf den Deutschen Idealismus zuriick,
so weist der wissenschaftstheoretische Ansatz seiner Logischen Un-
tersuchungen auf den wissenschaftslogischen Neukantianismus der
Marburger voraus; insoweit die Verschrinkung von Logik und Onto-
logie und Wissenschaftstheorie systematische Probleme anspricht, die
weder anhand wissenschaftslogischer Rekonstruktionen des Apriori,
noch im Rahmen kulturphilosophischer Erweiterungen des Kantia-
nismus zu bewiltigen sind, weisen die Logischen Untersuchungen
aber auch neben und iiber den Neukantianismus hinaus auf Problem-
dimensionen, die auf vielfaltigste Weise die Interessen Wilhelm Dil-

° R. H. Lotze: Metaphysik. Leipzig 1841, 161.
10 R. H. Lotze: Grundziige der Metaphysik. Dictate aus den Vorlesungen. Leipzig
1883, 54.

154

- am 25.01.2026, 07:38:35.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Objektiven Idealismus zur Hermeneutik. Trendelenburg und Dilthey
theys berithren und die im Ausgang des Neukantianismus unter
lebensphilosophischen, metaphysischen, phanomenologischen und

realistischen Vorzeichen in das Zentrum der aktuellen Diskussionen
riickten.

155

- am 25.01.2026, 07:38:35.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

