Berichte und Kommentare

Neuzeitliche Anthropologie
und Bewusstsein

Ein Rezensionsartikel

Michael Colsman

Das hier besprochene Werk! ging aus Vorlesun-
gen auf Einladung des Instituts fiir Religionswis-
senschaftliche Forschung und eines interfakultdren
Organisationskomitees der Universitit Frankfurt/M.
hervor, die seitens der international renommierten
Templeton Lectures gefordert wurden. Seine beiden
Teile wollen aus unterschiedlichen Blickwinkeln
blof einige Grundziige einer zeitgemiflen Anthro-
pologie unter folgenden Schliisselbegriffen aufwei-
sen: Bewusstsein, Person/Ich und Selbst, Wissen
und Wahrheit Evolution, personale Freiheit, Lie-
be und Verantwortung, Sterben und Tod. Den ers-
ten Buchteil hat der Embryologe und hochverdien-
te Naturwissenschaftler Giinter Rager verfasst, der
2005 mit der Ehrendoktorwiirde der theologischen
Fakultét der Universitit Freiburg/Br. ausgezeichnet
wurde. Fiir seine Vielseitigkeit ist es charakteris-
tisch, dass er schon 1965 iiber die Philosophie Sri
Aurobindos mit besonderer Beriicksichtigung des
Personenbegriffs promovierte. In dem hier nur kurz
zu besprechenden Beitrag zur Anthropologie stiitzt
er sich in seiner Betrachtungsweise, seinem haupt-
sdchlichen Forschungsschwerpunkt entsprechend,
v. a. auf empirisch-naturwissenschaftliche Erkennt-
nisse, bezieht aber auch okzidental philosophische
Fragen ein. Im zweiten Teil erweitert der Religions-
wissenschaftler Michael von Briick dieses Spek-
trum interdisziplindr um Horizonte einer interkul-
turellen Begegnung europdisch-nordamerikanischer

1 Rager, Giinter, und Michael von Briick: Grundziige einer mo-
dernen Anthropologie. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht,
2012. 352 pp. ISBN 978-3-5255-7024-1. (Religion, Theolo-
gie und Naturwissenschaften, 27). Preis: € 39.99

Anthropos 113.2018

mit asiatischen Religionskulturen, wie dem Hindu-
ismus und v. a. dem indischen Buddhismus.

Der erste Teil kritisiert bei aller unstreitigen Be-
deutung der Naturwissenschaften fiir ein moder-
nes Menschenbild deren Tendenz zu einem natu-
ralistischen Reduktionismus, die bis zum Schwund
des eigentlich Menschlichen gehe (18f.). Deshalb
komme z. B. der Philosophie, Theologie und An-
thropologie die Aufgabe zu, den Blick auf den gan-
zen Menschen offen zu halten (19). Nicht vollig ent-
schieden scheint der Autor allerdings in der Frage
zu sein, ob diese Disziplinen in der Neuzeit ihrem
eigentlichen Wesen nach als Wissenschaften i.e. S.
zu verstehen sind (20f.).2

Im Zentrum der Anthropologie steht die Person,
genauer deren Wiirde (19, 33). Der Autor weist da-
rauf hin, dass etwa im Gehirn von Embryonen be-
reits Individualitdt bzw. Personalitét besteht oder
doch angelegt ist. Dabei macht er auf die hochpro-
blematischen ethischen Konsequenzen wie etwa des
Klonens und der Verwertung von Stammzellen und
der Genmanipulation aufmerksam. Ebenso rdumt er
mit kurzschliissig zirkuldren, oft iiber die Medien
popularistisch verbreiteten Thesen auf, die aufgrund
angeblicher wissenschaftlicher Befunde der Hirn-
forschung die personale Willensfreiheit und Verant-
wortung in Abrede stellen wollen (33-36, 102—124,
125-128).

Ragers Deutung des Menschen (29) bzw. der
Person (32), des Bewusstseins und Ichs, der See-
le und des Selbst (54), ja des Nervensystems (30f.)
wirkt jedoch implizit oder explizit in mancher Hin-
sicht zu sehr auf das Rationale zentriert. Dies gilt

2 Dies etwa im Unterschied zu Jaspers (1973: 318-329 u. pas-
sim), der in der Neuzeit fiir die Philosophie notwendig einen
Bezug zu den Wissenschaften fordert, aber die Philosophie
abgesehen von wissenschaftlichen Anteilen, wie der Philoso-
phiehistorie, im Kern von den Wissenschaften wesentlich als
urspriingliches existentielles Denken unterscheiden mochte.
Begreift man z. B. die Philosophie heute ihrem Wesen nach
noch als Wissenschaft, so stiinde fiir Jaspers auch die von Ra-
ger als grundlegend geltend gemachte epistemische bzw. me-
thodologische Differenz (191f., 51) zu den Natur- und Geis-
teswissenschaften mindestens teilweise in Frage.

1P 216.78.216.60, am 24.01.2026, 15:14:01. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhalt, Ohne gesondarte
Inhalts Im fr oder y! 1

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-235

236

trotz der Forderung eines offenen Ganzheitsbezugs,
bei dem die naturwissenschaftliche Sicht durch Phi-
losophie und Theologie vervollstindigt wird. Ent-
sprechend verwendet er die Bezeichnung “Bewusst-
sein”, die, wie oft iibersehen, erst 1719 in der Ara
des Rationalismus von dem rationalistischen Phi-
losophen Christian Wolff (1679—-1754) als Kunst-
wort ins Deutsche eingebracht wurde und bis heu-
te in ihrer Bedeutung rational vorgeprigt ist. Der
so gefasste Begriff Bewusstsein lasse sich nicht de-
finieren, sondern allenfalls nach einigen wichtigen
Eigenschaften phianomenologisch beschreiben (36,
38, 46). Dennoch interpretiert der Autor ihn im Sin-
ne einer medizinisch bzw. neurowissenschaftlich re-
levanten Bestimmung, ndmlich einer priméren so-
wie reflexiv Kohirenz schaffenden Wachheit (43)
und einer entsprechenden phylo- oder ontogeneti-
schen Entwicklung. Insgesamt bedient er sich bei
dem Versuch, Bewusstsein ndher zu fassen, der Be-
grifflichkeit der ansonsten meist reduktionistischen,
aber empiristisch wissenschaftsnahen anglo-ame-
rikanischen analytischen Philosophie sowie der
Neurowissenschaften (41f.). Er bezieht aber auch
Kants Unterscheidung von empirischem und trans-
zendentalem Bewusstsein mit ein (361t.). Person,
Ich und “Selbst bzw. Seele”3 (53f.) werden dabei,
trotz Beriicksichtigung von Kant, in uniiberhorba-
rem Anklang an die alte rationale Ontologie als rea-
le, quasi substantielle Entitéiten (34, 50) ausgelegt.
Problematisierungen und Relativierungen der Ich-
und Bewusstseinsphilosophie bzw. -psychologie
und der entsprechenden umstrittenen Anthropolo-
gie* fehlen weitgehend (48). Das Wesen des Men-
schen (29) und der Person (32, 54) ist v. a. von ra-
tionaler, d. h. wohl verniinftiger Natur, wenn es auch
mit Aristoteles relativ nicht-dualistisch als hylemor-
phistische Leib-Seele-Einheit zu fassen sei (29, 53).
Obwohl ein priméres Fiihlen sowie religios-theolo-
gische Aspekte des Menschen thematisiert werden,
beriicksichtigt der Autor un- oder unterbewusste
sub- oder irrationale sowie subtile und relativ iiber-
bewusste hohere iiberrationale Zentrierungen (z. B.
Intuition) und Aspekte des Bewusstseins praktisch
nicht. Neben primiren (wie etwa das Proto-Selbst
i. S. v. A. Damasio) und hoheren rational-reflexiven
Weisen des Bewusstseins oder Selbstbewusstseins
einschlieBlich der transzendentalen Apperzeption
Kants kommen also strukturell-psychologisch rele-
vante Schichten des Un- und Unterbewussten, des
Charakters u. d. sowie subtile innere und innerste

3 Die letzteren beiden Konzepte werden gleichgesetzt.
4 Dies v. a. in der 2. Hilfte des 19. Jh.s.: Vergleiche dazu z. B.:
Diemer (1971: 991 t.), Pongratz (1984: 362 u. passim).

Berichte und Kommentare

Aspekte der menschlichen Person’ am Horizont
eines umfassenderen Bewusstseins nicht oder nur
implizit zu Wort. Dabei werden, fiir eher “mental-
rational” orientierte Sichtweisen kennzeichnend, et-
was einseitig die aktuale und objektbezogene ge-
geniiber der zustidndlichen Seite des Bewusstseins
betont (37, 48).6 Zwar ist ein gewisses “Selbstsein”
(vgl. Hiigli 1995) bei der Entwicklung des Men-
schen nicht einfach als Illusion abzutun, wie Rager
zurecht betont (49-52), doch ist der mental-rationa-
le Ich-Raum, was eine umfassendere Selbsterkennt-
nis betrifft, Unzuldnglichkeiten und Tauschungen
ausgesetzt.’

Insgesamt ist es bei aller berechtigten, kenntnis-
reich vorgetragenen Kritik des Autors an verkiirzen-
den naturalistischen Positionen und deren hoch-pro-
blematischen Konsequenzen fiir die Ethik fraglich,
ob die von ihm vorgetragenen alternativen philo-
sophischen Betrachtungsweisen, v. a. im Riickgang
auf Aristoteles und Kant, hinreichen, um solche ein-
seitig zur Weltanschauung erhobenen Reduktionis-
men nachhaltig zu relativieren und zu iiberwinden.

Der 2. Buchteil stellt sich infolge der interkul-
turellen Perspektive auf die Anthropologie noch
komplexer dar. Auch sind darin neben neurowis-
senschaftlichen Erkenntnissen quantentheoretische
Erwigungen zum Verhiltnis von Materie und “Be-
wusstsein”/Geist (162), letzteres ein Leitthema des
Buches, einbezogen. Hinzu kommen Reflexionen
iiber “mystische” Einheitserfahrungen. In Anbe-
tracht der Fiille der in diesem Teil dargestellten Ge-
halte mochte ich mich auf eine Wiirdigung und pro-
blemorientierte Kritik nur einiger weniger Aspekte
beschrinken. Dabei gehe ich besonders auf den im
Rahmen eines neuzeitlichen Menschenbildes als
zentral hingestellten Begriff “Bewusstsein” ein.

Mehrfach weist von Briick auf die Notwendig-
keit hin, bei einer modernen Anthropologie neben
interdisziplindren auch historische Gesichtspunkte
zu beriicksichtigen (159, 163, 2101t.). Dabei ist der
Sache nach, wie in der neueren abendlindischen
Philosophie, eine Unterscheidung zwischen “histo-

5 Das betrifft die modernen Forschungen zu den sog. “verdn-
derten Bewusstseinszustinden”. Vgl. dazu z.B. Colsman
(2015: 18, Anm. 9, 67 ff. bzw. Sachregister zu “Person”).

6 Vgl. Thomae (1940). Mit dem Ausdruck “mental-rational”
beziehe ich mich hier und im Folgenden auf das Bewusst-
seinsmodell des Kulturanthropologen Jean Gebser (1949). Er
gebraucht diesen Begriff zur Charakterisierung einer ganzen
bewusstseinsgeschichtlichen Epoche des Menschen, die im
Altertum anhebt, in der Renaissance eine Bliite erlebt, aber
in der Neuzeit “defiziente” Erscheinungsformen zu zeigen
beginnt.

7 Vgl. im 2. Buchteil, die entsprechende Kritik des “Selbst”,
atman, im Buddhismus.

Anthropos 113.2018

1P 216.78.216.60, am 24.01.2026, 15:14:01. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhalt, Ohne gesondarte
Inhalts Im fr oder y! 1

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-235

Berichte und Kommentare

risch/Historie”® und “geschichtlich/Geschichtlich-
keit”® angedeutet (163, 183, 190). Der historische
Blick habe in den Wissenschaften die Aufgabe, die
Verinderlichkeit des Menschenbildes zu beweisen
(159). Doch stehen die historischen Aspekte der
Wissenschaft, will man nicht einer historistischen
Betrachtung das Wort reden, in einem notwendi-
gen Spannungsverhiltnis zu einerseits systemati-
schen, philosophisch bzw. modellhaft-theoretisch
aufs Grundsitzliche, andererseits aufs Faktische
und Phidnomenale gehenden Aspekten (vgl. Wel-
lek 1966: 1f., 321.). Eine Spannung besteht bereits
wissenschaftsimmanent infolge einer gewissen
epistemischen Differenz zwischen naturwissen-
schaftlichen oder im engeren Sinne empirischen vs.
primir historisch orientierten geisteswissenschaft-
lichen Ansitzen. Ein Hauptsinn des Buchprojektes
ist es jedoch, dass sich zugunsten einer ausgewo-
genen modernen Sicht der Anthropologie und des
Bewusstseins die Wissenschaften im interdiszipli-
nidren Gesprich hier aufeinander zubewegen sollen.

In konkreter existentieller Betrachtung liegen
nach von Briick Grenzen einer modernen “histori-
schen” Betrachtungsweise auch in der anthropologi-
schen Bedeutung der “Liebe” und allem, was mit ihr
zusammenhingt (163 f., ausfiihrlich Kap. 6).

Was die historisch bedingte empirisch-wissen-
schaftliche Erkenntnis betrifft, so sei allerdings das
Rationale das einzige Medium (163 f., 166, 294 f.,
318). Dabei haben “mentale Projekte” nicht als ein-
deutig, sondern als offen zu gelten (164). Der héu-
fig verwendete moderne Ausdruck “mental” bzw.
“Mentales”, wohl in Anlehnung an den anglo-ame-
rikanischen Begriff mind und das zugehorige Adjek-
tiv mental gebildet, ist im Deutschen allerdings dqui-
vok. Der Autor gebraucht ihn einerseits im weitesten
Sinn zur Bezeichnung aller moglichen vital-seeli-
schen, volitiven oder kognitiven sowie sogar bio-
chemischen prozessualen Zustinde der alltiglichen
Normalpsychologie (166, 170, 220f.). Andererseits
beniitzt er ihn im engeren Sinn nur fiir Kognitives
oder Geistiges (164, 170, 196, 201, 300, 319).10

Manchmal identifiziert von Briick dann “menta-
le Prozesse”, wie Gedanken, Empfindungen und Er-
fahrungen, geradezu mit dem “Bewusstsein” (172),
etwa wenn es darum gehen soll, zu zeigen, dass sie

8 Eher mental-rational wissenschaftlich, reflexiv relativierend.

9 Auch vorrationales Magisches und Mythisches, ferner welt-
anschaulich Relevantes, wie Karma, Philosophisches und
iiberrationales “Mystisches”, einschliefend. Zu dhnlichen
heuristisch-methodologisch fruchtbaren Unterscheidungen
vgl. z. B. das kulturanthropologische Modell Jean Gebsers
(1949).

10 Siehe hierzu auch Fufinote 6.

Anthropos 113.2018

Erlaubnls Ist

237

mit Materiellem “korrelieren” (162).!! Uber solche
noch als “dualistisch” zu bezeichnende neurowis-
senschaftliche Ansitze hinaus, beruft er sich zu-
gunsten eines holistischen Menschen- und Weltbil-
des (172, 301) auf Quantentheoretiker wie David
Bohm (169) und Chris King (240), buddhistische
Philosopheme (193-200, 2201t.), Einheitsmystiker
(202-209, 225-237) sowie hinduistische Einheits-
lehren des Vedanta (222f.) und Tantrismus (245f1.).

Die entsprechende Interpretation des Buddhis-
mus tendiert dabei allerdings manchmal, wovon
auch die von ihm zitierte Studie von Hamilton
(193, Anm. 35) nicht ganz frei ist, z.T. zu einem
iiberspitzten einseitig prozessualen, phimomena-
listischen oder dynamisch-aktualen (143, 190) Ver-
standnis von Mensch und Wirklichkeit, wie es be-
sonders fiir die spitere buddhistische Scholastik
(Abhidharma, v. a. der Sautrantika-Richtung) cha-
rakteristisch ist (196). Doch, wie etwa nach der
Vaibhasika-Schule, ist der duflerst schnelle Wandel
der Bewusstseinszustinde gegen von Briick (178)
nicht auf der Ebene des gewohnlichen menschli-
chen Normalbewusstseins erkennbar, sondern nur
dem Yogi bei meditativ hoch entwickelter Konzen-
tration. Obwohl der Buddhismus im Allgemeinen
sicherlich prozessuale Denkweisen priferiert, las-
sen sich auf der Grundlage der buddhistischen Texte
allerdings durchaus weniger einseitige Sichtweisen
vom Menschen vertreten. Man denke an das Kon-
strukt einer “latenten, das bewusste Dasein verbin-
dende psychische Stromung”!? oder eines ““(unter-
schwelligen) Speicherbewusstseins”!3. Der Autor
weist jedoch darauf hin, dass er in seiner Studie un-
moglich die differenzierten buddhistischen Lehren
zum “Bewusstsein” darstellen kann (192 u. passim).

Ferner miissen, wie von Briick im Zusammen-
hang mit der Erorterung der mystischen Einheits-
erfahrung betont, selbstverstindlich iiber das ge-
wohnliche Menschliche hinausgehende strukturelle
Verwirklichungen des Seelisch-Geistigen oder Be-
wusstseins (Skt.: citta oder vijiiana) deutlich von
“undifferenzierten ozeanischen Gefiihlen” oder ei-
ner “vordifferenzierten, unentwickelten Ganzheit”
(202) unterschieden werden,'# insofern sie potenti-
ell oder aktual hochgradig Komplexitit umgreifen
(204).

11 Es handelt sich hier um das sog. “hard problem” der Neuro-
philosophie.

12 Pali: bhavangasota; Terminus des spiten Theravada-Abhi-
dhamma.

13 Skt.: alaya-vijiana; Begriff des Yogacara.

14 Vgl. dazu mutatis mutandis im Buddhismus, z. B. die sog.
unbewussten oder wahrnehmungslosen Wesen (Skt.: asamjiit
sattva), die einen dumpfen vierten Versenkungszustand als
eine Art Pseudo-Nirvana missverstehen.

1P 216.78.216.60, am 24.01.2026, 15:14:01. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhalt, Ohne gesondarte
Inhalts Im fr oder y! 1



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-235

238

Allerdings wire es zu wiinschen, dass der Au-
tor neben ‘“nicht-dualen”, aber als individuell cha-
rakterisierten mystischen Erfahrungen (200-209,
222-237) auch differenzierte phinomenologische
Klassifikationssysteme kontemplativ-meditativer
Versenkungsstufen stidrker beriicksichtigt. Denn
viele Versenkungen konnen im Buddhismus noch
durchaus bedingte Natur haben und sollten deshalb
scharf von radikal tiber das Bedingte hinausgehen-
den Einheitserfahrungen unterschieden werden.!>
Es wird sonst bei allen Bemiihungen um Klidrung
leicht das Klischee befordert, dass “mystische” Er-
fahrungen ganz und gar eine subjektive Privatsache
seien (vgl. Seite 204).

SchlieBlich ist es nicht unproblematisch, “Acht-
samkeit”’, wie der Autor nahelegt (199), im Sinne
der im letzten Jahrhundert v. a. in Burma neu ent-
wickelten Satipatthana-Methode als “reines Beob-
achten” von Vorgingen zu interpretieren (s. dazu
z.B. Meyer 1978). Denn der sich wandelnde ge-
schichtliche Mensch ist, wie es bei entsprechenden
Praktiken manchmal suggeriert wird, keine Tabula
rasa.!6

Zugunsten einer groleren Ausgewogenheit von
Statik und Dynamik in der Anthropologie wire auch
hier ergédnzend oder alternativ zur Vorstellung ei-
ner prozessualen Relationalitidt mehr Strukturelles,
d.h. etwa der Gedanke der vertikalen und inneren
Schichtung (204; vgl. auch Wellek 1966: 67-80)
bzw. Emergenz (179, 173) mit Blick auf grofere
Ganzheiten, stirker zu gewichten; so etwa im Rah-
men der Deutung der buddhistischen Lehre von den
fiinf Daseinskonstituenten!” (193 f.) oder der Viel-
schichtigkeit moglicher Ich-Attribuierung (/Sub-
jektzentrierung — vgl. Colsman 1993) (1881t.).

Was das anthropologische Thema Wahrheit und
Wissen angeht, so sei noch kurz auf ein sprach-
philosophisches Problem hingewiesen. Der Autor
scheint mit gewissen buddhistischen Schulen z. T.
ein nicht unumstrittenes (vgl. Colsman 2015: 231,

15 Vgl. auf noch “weltlicher” kontemplativer Ebene die sieben
“Existenzzustinde des Bewusstseins” (Skt.: vijianasthiti),
s. Colsman (2015: 493, Sp. 2, Sachverzeichnis).

16 Von einer moglichen sehr tiefen Erfahrung des Soseins beim
Heiligen (vgl. Udana X: 9 PTS, Bahiya-Sutta) ist in diesem
Zusammenhang nicht zu reden.

17 Skt.: skandha, was nicht nur reduktionistisch summativ im
Sinne einer “Anhdufung/Haufen” (193), sondern auch viel-
schichtig bzw. organisch-holistisch im Sinne von “Zweig”
interpretiert werden konnte. Gemif} der hdufigen Deutung
der Formel des “Entstehens in Abhédngigkeit” haben bei al-
ler Wechselseitigkeit des Konditionalnexus die strukturellen
(karmischen) “seelisch-geistigen Bildekrifte” (samskarah),
die ihrerseits letztlich auf “Unwissenheit bzw. Unbewusst-
heit” (avidya) beruhen, durchaus eine gewisse grundlegende
Funktion fiir das “Wiedergeburts-Bewusstsein”.

Berichte und Kommentare

Anm. 79, 82) nominalistisch-konventionalistisches
Sprachverstéindnis zu favorisieren, (184, 212, 221f.)
nach dem Worte bloBe Zeichen sind. Doch haben
fiir ihn Chiffren der Transzendenz(-Erfahrung) auch
eine existentiell verbindliche evokative Bedeutung
(223, 225, 232, 237).

Nicht gerade iiberzeugend fiir das Wahrheitsver-
standnis ist es (219: Treue in Gerechtigkeit/“Die
Wabhrheit tun”), wenn, wie von Briick kritisch an-
merkt, die Ethik bei Nagérjuna bloB bedingt fiir
die konventionelle noch verhiillende Ebene der
Wahrheit gelten soll!8 (221) und dass der tiefsin-
nigen Einheitsmystik des Vedanta oft gar keine Le-
benspraxis entsprach (288; 293, Anm. 34).

Nach reich entfalteten Ausfithrungen zu “Schop-
fungsmythen und Evolutionstheorien in der in-
dischen Religionsgeschichte” erortert der Autor
personale Freiheit im Zusammenhang mit der bud-
dhistischen Karma-Lehre in Unterscheidung vom
Begriff der Befreiung (Skt.: moksa; 272-280). Tief-
gehend werden schlieBlich drei Stufen menschlicher
Liebe aufgewiesen (2961t.). Das Buch klingt aus
mit einem Kapitel zur Ars moriendi, wobei beson-
ders auch auf die differenzierte Tradition des Tibe-
tischen Buddhismus eingegangen wird (311-317).

Insgesamt bringen die Ausfithrungen Michael
von Briicks einen groflen Reichtum von feinsinni-
gen Gedanken und Anregungen fiir eine nicht nur
eurozentrisch konzipierte moderne Anthropologie.

Zitierte Literatur

Colsman, Michael

2015 Bewusstsein, konzentrative Meditation und ganzheitsori-
entiertes Menschenbild. Beitrige zum Verstehen des Be-
wusstseins im Buddhismus und im integrativen Denken
der Neuzeit (v.a. bei Jean Gebser und Sri Aurobindo).
Bochum: FGL-Verlag. [2. Aufl.; zugl. Philos. Diss., Psy-
chologie im Fachbereich Mathematik u. Naturwissen-
schaften, Universitdt Oldenburg 2011]

Ein Subjektzentrierungsmodell im empirischen Kontext
psychosomatischer entziindlicher Darmerkrankungen.
Ein Beitrag zur Selbstkonzeptforschung. Bochum. [Un-
veroftentl., psychologische Diplomarbeit; Ruhr-Univer-
sitdt Bochum]

1993

Diemer, Alwin

1971 Bewusstsein. In: J. Ritter (Hrsg.): Historisches Worter-
buch der Philosophie. Bd. 1: A—C; pp. 991-992. Darm-
stadt: Wiss. Buchgesellschaft. [Lizenzausg., vollig neu-
bearb. Ausg.]

18 Vgl. dagegen AN (Anguttara-Nikaya) III 87/1 231, wo zwi-
schen duBleren vernachlédssigbaren Sittenregeln und der heils-
konstitutiven Sittlichkeit des edlen achtfachen Wegs unter-
schieden wird. Auch Nagarjuna kennt allerdings in seinen

Schriften aufler der “Mulamadhyamikakarika” eine Fiille von
ethischen Gehalten.

Anthropos 113.2018

1P 216.78.216.60, am 24.01.2026, 15:14:01. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhalt, Ohne gesondarte
Inhalts Im fr oder y! 1

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-235

Berichte und Kommentare

Gebser, Jean
1949  Ursprung und Gegenwart. Stuttgart: Deutsche Verlags-
Anstalt. [Schaffhausen: Novalis 1999]

Hiigli, Anton

1995 Selbstsein. In: J. Ritter und K. Griinder (Hrsg.): His-
torisches Worterbuch der Philosophie. Bd. 9: Se—Sp;
pp. 520-527. Basel: Schwabe. [Vollig neubearb. Ausg.
des “Worterbuchs der philosophischen Begrifte” von Ru-
dolf Eisler]

Jaspers, Karl
1973  Philosophie. Bd. 1: Philosophische Weltorientierung.
Berlin: Springer [4., unverédnd. Aufl.]

Meyer, Gerhard
1978 Heutige Formen von Satipatthana-Meditationen. Ham-
burg. [Diss., Universitdit Hamburg]

Pongratz, Ludwig J.
1984 Problemgeschichte der Psychologie. Miinchen: Francke-
Verlag. [2., durchges. u, iiberarb. Aufl.]

Rager, Giinter, und Michael von Briick

2012 Grundziige einer modernen Anthropologie. Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht. (Religion, Theologie und Na-
turwissenschaften, 27)

Thomae, Hans
1940 Bewusstsein und Leben. Archiv fiir die gesamte Ge-
schichte der Psychologie 105: 55-59, 542-550.

Wellek, Albert

1966 Die Polaritit im Aufbau des Charakters. System der kon-
kreten Charakterkunde. Miinchen: Francke. [3., neube-
arb. u. wesentl. erw. Aufl.]

Bildsymbole ethnologischer
Fachgeschichte

Zu den Logos der sdchsischen
Ethnologie-Institutionen in Leipzig,
Dresden und Herrnhut

Georg Schifko, Stephan Augustin, Giselher Blesse
und Petra Martin!

Einleitung

Logos sind heutzutage omniprisent (Hrachovec
2006: 50) und zumindest im westlich geprigten
Kulturraum aus dem Alltagsleben nicht mehr weg-

1 Herr Augustin ist fiir die Darstellung des Logos vom Herrn-
huter Volkerkundemuseum verantwortlich. Herr Blesse hat
die Informationen zum Logo des Leipziger Volkerkundemu-
seum beigesteuert und Frau Martin jene zum Volkerkunde-
museum Dresden.

Anthropos 113.2018

Erlaubnls Ist

239

zudenken. So diirften dort z. B. nur wenigen Men-
schen die ikonenhaft aufgestiegenen Logos von
Apple, Lacoste oder Shell AG (vgl. Krichbaum
1997: 31, 92, 140) unbekannt sein. Das Logo, wie
man es heute kennt, ist ein Produkt der Dienstleis-
tungsgesellschaft und entstand beim Ubergang von
der sekundiren zur tertidren Wirtschaftsform (Kana
und Mairitsch 2006: 25).2 Obgleich man Logos zu-
meist mit Grolkonzernen und Unternehmen aus der
Geschiftswelt assoziiert, weisen auch viele wissen-
schaftliche Institutionen solch ein Erkennungszei-
chen auf. In der vorliegenden Abhandlung wer-
den die Logos séchsischer Ethnologie-Institutionen
(drei Museen und ein Universititsinstitut) vorge-
stellt, besprochen und einander gegeniibergestellt.

Prisentation und Erklirungen zu den sichsischen
Ethnologie-Logos

Das Logo des Instituts fiir Ethnologie in Leipzig

Das Institut fiir Ethnologie in Leipzig weist seit
1994 eine in einem quadratischen Feld eingefass-
te Spirale als Institutslogo auf (Abb. 1). Bernhard
Streck, der fiir die Implementierung des Logos ver-
antwortlich war, hatte zu diesem Zeitpunkt seine
Professur in Leipzig angetreten und die Leitung des

2 Mit der Entstehung des Logos einhergehend kam es auch zu
einer grolen Ausdifferenzierung von Schrifttypen (Kana und
Mairitsch 2006: 25).

Abb. 1: Das (ehemalige) Spiralenlogo des Instituts fiir Ethno-
logie in Leipzig.

1P 216.78.216.60, am 24.01.2026, 15:14:01. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhalt, Ohne gesondarte
Inhalts Im fr oder y! 1



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-235

