
Anthropos  113.2018

Neuzeitliche Anthropologie  
und Bewusstsein

Ein Rezensionsartikel

Michael Colsman

Das hier besprochene Werk1 ging aus Vorlesun-
gen auf Einladung des Instituts für Religionswis-
senschaftliche Forschung und eines interfakultären 
Organisationskomitees der Universität Frankfurt/M. 
hervor, die seitens der international renommierten 
Templeton Lectures gefördert wurden. Seine beiden 
Teile wollen aus unterschiedlichen Blickwinkeln 
bloß einige Grundzüge einer zeitgemäßen Anthro-
pologie unter folgenden Schlüsselbegriffen aufwei-
sen: Bewusstsein, Person/Ich und Selbst, Wissen 
und Wahrheit Evolution, personale Freiheit, Lie-
be und Verantwortung, Sterben und Tod. Den ers-
ten Buchteil hat der Embryologe und hochverdien-
te Naturwissenschaftler Günter Rager verfasst, der 
2005 mit der Ehrendoktorwürde der theologischen 
Fakultät der Universität Freiburg/Br. ausgezeichnet 
wurde. Für seine Vielseitigkeit ist es charakteris-
tisch, dass er schon 1965 über die Philosophie Sri 
Aurobindos mit besonderer Berücksichtigung des 
Personenbegriffs promovierte. In dem hier nur kurz 
zu besprechenden Beitrag zur Anthropologie stützt 
er sich in seiner Betrachtungsweise, seinem haupt-
sächlichen Forschungsschwerpunkt entsprechend, 
v. a. auf empirisch-naturwissenschaftliche Erkennt-
nisse, bezieht aber auch okzidental philosophische 
Fragen ein. Im zweiten Teil erweitert der Religions-
wissenschaftler Michael von Brück dieses Spek
trum interdisziplinär um Horizonte einer interkul-
turellen Begegnung europäisch-nordamerikanischer 

  1	 Rager, Günter, und Michael von Brück: Grundzüge einer mo-
dernen Anthropologie. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 
2012. 352 pp. ISBN 978-3-5255-7024-1. (Religion, Theolo-
gie und Naturwissenschaften, 27). Preis: € 39.99

mit asiatischen Religionskulturen, wie dem Hindu-
ismus und v. a. dem indischen Buddhismus.

Der erste Teil kritisiert bei aller unstreitigen Be-
deutung der Naturwissenschaften für ein moder-
nes Menschenbild deren Tendenz zu einem natu-
ralistischen Reduktionismus, die bis zum Schwund 
des eigentlich Menschlichen gehe (18 f.). Deshalb 
komme z. B. der Philosophie, Theologie und An
thropologie die Aufgabe zu, den Blick auf den gan-
zen Menschen offen zu halten (19). Nicht völlig ent-
schieden scheint der Autor allerdings in der Frage 
zu sein, ob diese Disziplinen in der Neuzeit ihrem 
eigentlichen Wesen nach als Wissenschaften i. e. S. 
zu verstehen sind (20 f.).2

Im Zentrum der Anthropologie steht die Person, 
genauer deren Würde (19, 33). Der Autor weist da-
rauf hin, dass etwa im Gehirn von Embryonen be-
reits Individualität bzw. Personalität besteht oder 
doch angelegt ist. Dabei macht er auf die hochpro-
blematischen ethischen Konsequenzen wie etwa des 
Klonens und der Verwertung von Stammzellen und 
der Genmanipulation aufmerksam. Ebenso räumt er 
mit kurzschlüssig zirkulären, oft über die Medien 
popularistisch verbreiteten Thesen auf, die aufgrund 
angeblicher wissenschaftlicher Befunde der Hirn-
forschung die personale Willensfreiheit und Verant-
wortung in Abrede stellen wollen (33–36, 102–124, 
125–128).

Ragers Deutung des Menschen (29) bzw. der 
Person (32), des Bewusstseins und Ichs, der See-
le und des Selbst (54), ja des Nervensystems (30 f.) 
wirkt jedoch implizit oder explizit in mancher Hin-
sicht zu sehr auf das Rationale zentriert. Dies gilt 

  2	 Dies etwa im Unterschied zu Jaspers (1973: ​318–329 u. pas-
sim), der in der Neuzeit für die Philosophie notwendig einen 
Bezug zu den Wissenschaften fordert, aber die Philosophie 
abgesehen von wissenschaftlichen Anteilen, wie der Philoso-
phiehistorie, im Kern von den Wissenschaften wesentlich als 
ursprüngliches existentielles Denken unterscheiden möchte. 
Begreift man z. B. die Philosophie heute ihrem Wesen nach 
noch als Wissenschaft, so stünde für Jaspers auch die von Ra-
ger als grundlegend geltend gemachte epistemische bzw. me-
thodologische Differenz (19 ff., 51) zu den Natur- und Geis-
teswissenschaften mindestens teilweise in Frage.

Berichte und Kommentare

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-235 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:14:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-235


236 Berichte und Kommentare

Anthropos  113.2018

trotz der Forderung eines offenen Ganzheitsbezugs, 
bei dem die naturwissenschaftliche Sicht durch Phi-
losophie und Theologie vervollständigt wird. Ent-
sprechend verwendet er die Bezeichnung “Bewusst-
sein”, die, wie oft übersehen, erst 1719 in der Ära 
des Rationalismus von dem rationalistischen Phi-
losophen Christian Wolff (1679–1754) als Kunst-
wort ins Deutsche eingebracht wurde und bis heu-
te in ihrer Bedeutung rational vorgeprägt ist. Der 
so gefasste Begriff Bewusstsein lasse sich nicht de-
finieren, sondern allenfalls nach einigen wichtigen 
Eigenschaften phänomenologisch beschreiben (36, 
38, 46). Dennoch interpretiert der Autor ihn im Sin-
ne einer medizinisch bzw. neurowissenschaftlich re-
levanten Bestimmung, nämlich einer primären so-
wie reflexiv Kohärenz schaffenden Wachheit (43) 
und einer entsprechenden phylo- oder ontogeneti-
schen Entwicklung. Insgesamt bedient er sich bei 
dem Versuch, Bewusstsein näher zu fassen, der Be-
grifflichkeit der ansonsten meist reduktionistischen, 
aber empiristisch wissenschaftsnahen anglo-ame-
rikanischen analytischen Philosophie sowie der 
Neurowissenschaften (41 f.). Er bezieht aber auch 
Kants Unterscheidung von empirischem und trans-
zendentalem Bewusstsein mit ein (36 ff.). Person, 
Ich und “Selbst bzw. Seele” 3 (53 f.) werden dabei, 
trotz Berücksichtigung von Kant, in unüberhörba-
rem Anklang an die alte rationale Ontologie als rea-
le, quasi substantielle Entitäten (34, 50) ausgelegt. 
Problematisierungen und Relativierungen der Ich- 
und Bewusstseinsphilosophie bzw. -psychologie 
und der entsprechenden umstrittenen Anthropolo-
gie4 fehlen weitgehend (48). Das Wesen des Men-
schen (29) und der Person (32, 54) ist v. a. von ra-
tionaler, d. h. wohl vernünftiger Natur, wenn es auch 
mit Aristoteles relativ nicht-dualistisch als hylemor-
phistische Leib-Seele-Einheit zu fassen sei (29, 53). 
Obwohl ein primäres Fühlen sowie religiös-theolo-
gische Aspekte des Menschen thematisiert werden, 
berücksichtigt der Autor un- oder unterbewusste 
sub- oder irrationale sowie subtile und relativ über-
bewusste höhere überrationale Zentrierungen (z. B. 
Intuition) und Aspekte des Bewusstseins praktisch 
nicht. Neben primären (wie etwa das Proto-Selbst 
i. S. v. A. Damasio) und höheren rational-reflexiven 
Weisen des Bewusstseins oder Selbstbewusstseins 
einschließlich der transzendentalen Apperzeption 
Kants kommen also strukturell-psychologisch rele-
vante Schichten des Un- und Unterbewussten, des 
Charakters u. ä. sowie subtile innere und innerste 

  3	 Die letzteren beiden Konzepte werden gleichgesetzt.
  4	 Dies v. a. in der 2. Hälfte des 19. Jh.s.: Vergleiche dazu z. B.: 

Diemer (1971: ​991 f.), Pongratz (1984: ​362 u. passim). 

Aspekte der menschlichen Person5 am Horizont 
eines umfassenderen Bewusstseins nicht oder nur 
implizit zu Wort. Dabei werden, für eher “mental-
rational” orientierte Sichtweisen kennzeichnend, et-
was einseitig die aktuale und objektbezogene ge-
genüber der zuständlichen Seite des Bewusstseins 
betont (37, 48).6 Zwar ist ein gewisses “Selbstsein” 
(vgl. Hügli 1995) bei der Entwicklung des Men-
schen nicht einfach als Illusion abzutun, wie Rager 
zurecht betont (49–52), doch ist der mental-rationa-
le Ich-Raum, was eine umfassendere Selbsterkennt-
nis betrifft, Unzulänglichkeiten und Täuschungen 
ausgesetzt.7 

Insgesamt ist es bei aller berechtigten, kenntnis-
reich vorgetragenen Kritik des Autors an verkürzen-
den naturalistischen Positionen und deren hoch-pro-
blematischen Konsequenzen für die Ethik fraglich, 
ob die von ihm vorgetragenen alternativen philo-
sophischen Betrachtungsweisen, v. a. im Rückgang 
auf Aristoteles und Kant, hinreichen, um solche ein-
seitig zur Weltanschauung erhobenen Reduktionis-
men nachhaltig zu relativieren und zu überwinden. 

Der 2. Buchteil stellt sich infolge der interkul-
turellen Perspektive auf die Anthropologie noch 
komplexer dar. Auch sind darin neben neurowis-
senschaftlichen Erkenntnissen quantentheoretische 
Erwägungen zum Verhältnis von Materie und “Be-
wusstsein”/Geist (162), letzteres ein Leitthema des 
Buches, einbezogen. Hinzu kommen Reflexionen 
über “mystische” Einheitserfahrungen. In Anbe-
tracht der Fülle der in diesem Teil dargestellten Ge-
halte möchte ich mich auf eine Würdigung und pro-
blemorientierte Kritik nur einiger weniger Aspekte 
beschränken. Dabei gehe ich besonders auf den im 
Rahmen eines neuzeitlichen Menschenbildes als 
zentral hingestellten Begriff “Bewusstsein” ein.

Mehrfach weist von Brück auf die Notwendig-
keit hin, bei einer modernen Anthropologie neben 
interdisziplinären auch historische Gesichtspunkte 
zu berücksichtigen (159, 163, 210 ff.). Dabei ist der 
Sache nach, wie in der neueren abendländischen 
Philosophie, eine Unterscheidung zwischen “histo-

  5	 Das betrifft die modernen Forschungen zu den sog. “verän-
derten Bewusstseinszuständen”. Vgl. dazu z. B. Colsman 
(2015: ​18, Anm. 9, 67 ff. bzw. Sachregister zu “Person”).

  6	 Vgl. Thomae (1940). Mit dem Ausdruck “mental-rational” 
beziehe ich mich hier und im Folgenden auf das Bewusst-
seinsmodell des Kulturanthropologen Jean Gebser (1949). Er 
gebraucht diesen Begriff zur Charakterisierung einer ganzen 
bewusstseinsgeschichtlichen Epoche des Menschen, die im 
Altertum anhebt, in der Renaissance eine Blüte erlebt, aber 
in der Neuzeit “defiziente” Erscheinungsformen zu zeigen 
beginnt.

  7	 Vgl. im 2. Buchteil, die entsprechende Kritik des “Selbst”, 
ātman, im Buddhismus.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-235 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:14:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-235


Berichte und Kommentare

Anthropos  113.2018

237

risch/​Historie” 8 und “geschichtlich/Geschichtlich-
keit” 9 angedeutet (163, 183, 190). Der historische 
Blick habe in den Wissenschaften die Aufgabe, die 
Veränderlichkeit des Menschenbildes zu beweisen 
(159). Doch stehen die historischen Aspekte der 
Wissenschaft, will man nicht einer historistischen 
Betrachtung das Wort reden, in einem notwendi-
gen Spannungsverhältnis zu einerseits systemati-
schen, philosophisch bzw. modellhaft-theoretisch 
aufs Grundsätzliche, andererseits aufs Faktische 
und Phänomenale gehenden Aspekten (vgl. Wel-
lek 1966: ​1 f., 32 f.). Eine Spannung besteht bereits 
wissenschaftsimmanent infolge einer gewissen 
epistemischen Differenz zwischen naturwissen-
schaftlichen oder im engeren Sinne empirischen vs. 
primär historisch orientierten geisteswissenschaft-
lichen Ansätzen. Ein Hauptsinn des Buchprojektes 
ist es jedoch, dass sich zugunsten einer ausgewo-
genen modernen Sicht der Anthropologie und des 
Bewusstseins die Wissenschaften im interdiszipli-
nären Gespräch hier aufeinander zubewegen sollen.

In konkreter existentieller Betrachtung liegen 
nach von Brück Grenzen einer modernen “histori-
schen” Betrachtungsweise auch in der anthropologi-
schen Bedeutung der “Liebe” und allem, was mit ihr 
zusammenhängt (163 f., ausführlich Kap. 6).

Was die historisch bedingte empirisch-wissen-
schaftliche Erkenntnis betrifft, so sei allerdings das 
Rationale das einzige Medium (163 f., 166, 294 f., 
318). Dabei haben “mentale Projekte” nicht als ein-
deutig, sondern als offen zu gelten (164). Der häu-
fig verwendete moderne Ausdruck “mental” bzw. 
“Mentales”, wohl in Anlehnung an den anglo-ame-
rikanischen Begriff mind und das zugehörige Adjek-
tiv mental gebildet, ist im Deutschen allerdings äqui-
vok. Der Autor gebraucht ihn einerseits im weitesten 
Sinn zur Bezeichnung aller möglichen vital-seeli-
schen, volitiven oder kognitiven sowie sogar bio-
chemischen prozessualen Zustände der alltäglichen 
Normalpsychologie (166, 170, 220 f.). Andererseits 
benützt er ihn im engeren Sinn nur für Kognitives 
oder Geistiges (164, 170, 196, 201, 300, 319).10 

Manchmal identifiziert von Brück dann “menta-
le Prozesse”, wie Gedanken, Empfindungen und Er-
fahrungen, geradezu mit dem “Bewusstsein” (172), 
etwa wenn es darum gehen soll, zu zeigen, dass sie 

  8	 Eher mental-rational wissenschaftlich, reflexiv relativierend.
  9	 Auch vorrationales Magisches und Mythisches, ferner welt-

anschaulich Relevantes, wie Karma, Philosophisches und 
überrationales “Mystisches”, einschließend. Zu ähnlichen 
heuristisch-methodologisch fruchtbaren Unterscheidungen 
vgl. z. B. das kulturanthropologische Modell Jean Gebsers 
(1949).

10	 Siehe hierzu auch Fußnote 6.

mit Materiellem “korrelieren” (162).11 Über solche 
noch als “dualistisch” zu bezeichnende neurowis-
senschaftliche Ansätze hinaus, beruft er sich zu-
gunsten eines holistischen Menschen- und Weltbil-
des (172, 301) auf Quantentheoretiker wie David 
Bohm (169) und Chris King (240), buddhistische 
Philosopheme (193–200, 220 ff.), Einheitsmystiker 
(202–209, 225–237) sowie hinduistische Einheits-
lehren des Vedânta (222 f.) und Tantrismus (245 f.). 

Die entsprechende Interpretation des Buddhis-
mus tendiert dabei allerdings manchmal, wovon 
auch die von ihm zitierte Studie von Hamilton 
(193, Anm. 35) nicht ganz frei ist, z. T. zu einem 
überspitzten einseitig prozessualen, phämomena-
listischen oder dynamisch-aktualen (143, 190) Ver-
ständnis von Mensch und Wirklichkeit, wie es be-
sonders für die spätere buddhistische Scholastik 
(Abhidharma, v. a. der Sautrāntika-Richtung) cha-
rakteristisch ist (196). Doch, wie etwa nach der 
Vaibhāṣika-Schule, ist der äußerst schnelle Wandel 
der Bewusstseinszustände gegen von Brück (178) 
nicht auf der Ebene des gewöhnlichen menschli-
chen Normalbewusstseins erkennbar, sondern nur 
dem Yogi bei meditativ hoch entwickelter Konzen-
tration. Obwohl der Buddhismus im Allgemeinen 
sicherlich prozessuale Denkweisen präferiert, las-
sen sich auf der Grundlage der buddhistischen Texte 
allerdings durchaus weniger einseitige Sichtweisen 
vom Menschen vertreten. Man denke an das Kon-
strukt einer “latenten, das bewusste Dasein verbin-
dende psychische Strömung” 12 oder eines “(unter-
schwelligen) Speicherbewusstseins” 13. Der Autor 
weist jedoch darauf hin, dass er in seiner Studie un-
möglich die differenzierten buddhistischen Lehren 
zum “Bewusstsein” darstellen kann (192 u. passim). 

Ferner müssen, wie von Brück im Zusammen-
hang mit der Erörterung der mystischen Einheits-
erfahrung betont, selbstverständlich über das ge-
wöhnliche Menschliche hinausgehende strukturelle 
Verwirklichungen des Seelisch-Geistigen oder Be-
wusstseins (Skt.: citta oder vijñāna) deutlich von 
“undifferenzierten ozeanischen Gefühlen” oder ei-
ner “vordifferenzierten, unentwickelten Ganzheit” 
(202) unterschieden werden,14 insofern sie potenti-
ell oder aktual hochgradig Komplexität umgreifen 
(204).

11	 Es handelt sich hier um das sog. “hard problem” der Neuro-
philosophie.

12	 Pāli: bhavaṅgasota; Terminus des späten Theravāda-Abhi
dhamma. 

13	 Skt.: ālaya-vijñāna; Begriff des Yogâcāra.
14	 Vgl. dazu mutatis mutandis im Buddhismus, z. B. die sog. 

unbewussten oder wahrnehmungslosen Wesen (Skt.: asaṃjñī 
sattva), die einen dumpfen vierten Versenkungszustand als 
eine Art Pseudo-Nirvāṇa missverstehen. 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-235 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:14:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-235


238 Berichte und Kommentare

Anthropos  113.2018

Allerdings wäre es zu wünschen, dass der Au-
tor neben “nicht-dualen”, aber als individuell cha-
rakterisierten mystischen Erfahrungen (200–209, 
222–237) auch differenzierte phänomenologische 
Klassifikationssysteme kontemplativ-meditativer 
Versenkungsstufen stärker berücksichtigt. Denn 
viele Versenkungen können im Buddhismus noch 
durchaus bedingte Natur haben und sollten deshalb 
scharf von radikal über das Bedingte hinausgehen-
den Einheitserfahrungen unterschieden werden.15 
Es wird sonst bei allen Bemühungen um Klärung 
leicht das Klischee befördert, dass “mystische” Er-
fahrungen ganz und gar eine subjektive Privatsache 
seien (vgl. Seite 204). 

Schließlich ist es nicht unproblematisch, “Acht-
samkeit”, wie der Autor nahelegt (199), im Sinne 
der im letzten Jahrhundert v. a. in Burma neu ent
wickelten Satipaṭṭhāna-Methode als “reines Beob-
achten” von Vorgängen zu interpretieren (s. dazu 
z. B. Meyer 1978). Denn der sich wandelnde ge-
schichtliche Mensch ist, wie es bei entsprechenden 
Praktiken manchmal suggeriert wird, keine Tabula 
rasa.16 

Zugunsten einer größeren Ausgewogenheit von 
Statik und Dynamik in der Anthropologie wäre auch 
hier ergänzend oder alternativ zur Vorstellung ei-
ner prozessualen Relationalität mehr Strukturelles, 
d. h. etwa der Gedanke der vertikalen und inneren 
Schichtung (204; vgl. auch Wellek 1966: ​67–80) 
bzw. Emergenz (179, 173) mit Blick auf größere 
Ganzheiten, stärker zu gewichten; so etwa im Rah-
men der Deutung der buddhistischen Lehre von den 
fünf Daseinskonstituenten17 (193 f.) oder der Viel-
schichtigkeit möglicher Ich-Attribuierung (/Sub-
jektzentrierung – vgl. Colsman 1993) (188 ff.). 

Was das anthropologische Thema Wahrheit und 
Wissen angeht, so sei noch kurz auf ein sprach-
philosophisches Problem hingewiesen. Der Autor 
scheint mit gewissen buddhistischen Schulen z. T. 
ein nicht unumstrittenes (vgl. Colsman 2015: ​231, 

15	 Vgl. auf noch “weltlicher” kontemplativer Ebene die sieben 
“Existenzzustände des Bewusstseins” (Skt.: vijñānasthiti), 
s. Colsman (2015: ​493, Sp. 2, Sachverzeichnis).

16	 Von einer möglichen sehr tiefen Erfahrung des Soseins beim 
Heiligen (vgl. Udāna X: ​9 PTS, Bāhiya-Sutta) ist in diesem 
Zusammenhang nicht zu reden.

17	 Skt.: skandha, was nicht nur reduktionistisch summativ im 
Sinne einer “Anhäufung/Haufen” (193), sondern auch viel-
schichtig bzw. organisch-holistisch im Sinne von “Zweig” 
interpretiert werden könnte. Gemäß der häufigen Deutung 
der Formel des “Entstehens in Abhängigkeit” haben bei al-
ler Wechselseitigkeit des Konditionalnexus die strukturellen 
(karmischen) “seelisch-geistigen Bildekräfte” (saṃskārāḥ), 
die ihrerseits letztlich auf “Unwissenheit bzw. Unbewusst-
heit” (avidyā) beruhen, durchaus eine gewisse grundlegende 
Funktion für das “Wiedergeburts-Bewusstsein”.

Anm. 79, 82) nominalistisch-konventionalistisches 
Sprachverständnis zu favorisieren, (184, 212, 221 f.) 
nach dem Worte bloße Zeichen sind. Doch haben 
für ihn Chiffren der Transzendenz(-Erfahrung) auch 
eine existentiell verbindliche evokative Bedeutung 
(223, 225, 232, 237). 

Nicht gerade überzeugend für das Wahrheitsver-
ständnis ist es (219: Treue in Gerechtigkeit/“Die 
Wahrheit tun”), wenn, wie von Brück kritisch an-
merkt, die Ethik bei Nāgârjuna bloß bedingt für 
die konventionelle noch verhüllende Ebene der 
Wahrheit gelten soll18 (221) und dass der tiefsin-
nigen Einheitsmystik des Vedânta oft gar keine Le-
benspraxis entsprach (288; 293, Anm. 34).

Nach reich entfalteten Ausführungen zu “Schöp-
fungsmythen und Evolutionstheorien in der in-
dischen Religionsgeschichte” erörtert der Autor 
personale Freiheit im Zusammenhang mit der bud-
dhistischen Karma-Lehre in Unterscheidung vom 
Begriff der Befreiung (Skt.: mokṣa; 272–280). Tief-
gehend werden schließlich drei Stufen menschlicher 
Liebe aufgewiesen (296 ff.). Das Buch klingt aus 
mit einem Kapitel zur Ars moriendi, wobei beson-
ders auch auf die differenzierte Tradition des Tibe-
tischen Buddhismus eingegangen wird (311–317).

Insgesamt bringen die Ausführungen Michael 
von Brücks einen großen Reichtum von feinsinni-
gen Gedanken und Anregungen für eine nicht nur 
eurozentrisch konzipierte moderne Anthropologie. 

Zitierte Literatur

Colsman, Michael
2015	 Bewusstsein, konzentrative Meditation und ganzheitsori-

entiertes Menschenbild. Beiträge zum Verstehen des Be-
wusstseins im Buddhismus und im integrativen Denken 
der Neuzeit (v. a. bei Jean Gebser und Sri Aurobindo). 
Bochum: FGL-Verlag. [2. Aufl.; zugl. Philos. Diss., Psy-
chologie im Fachbereich Mathematik u. Naturwissen-
schaften, Universität Oldenburg 2011]

1993	 Ein Subjektzentrierungsmodell im empirischen Kontext 
psychosomatischer entzündlicher Darmerkrankungen. 
Ein Beitrag zur Selbstkonzeptforschung. Bochum. [Un-
veröffentl., psychologische Diplomarbeit; Ruhr-Univer-
sität Bochum]

Diemer, Alwin
1971	 Bewusstsein. In: J. Ritter (Hrsg.): Historisches Wörter-

buch der Philosophie. Bd. 1: A–C; pp. 991–992. Darm-
stadt: Wiss. Buchgesellschaft. [Lizenzausg., völlig neu-
bearb. Ausg.]

18	 Vgl. dagegen AN (Aṅguttara-Nikāya) III 87/I 231, wo zwi-
schen äußeren vernachlässigbaren Sittenregeln und der heils-
konstitutiven Sittlichkeit des edlen achtfachen Wegs unter-
schieden wird. Auch Nāgârjuna kennt allerdings in seinen 
Schriften außer der “Mūlamādhyamikakārikā” eine Fülle von 
ethischen Gehalten. 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-235 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:14:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-235


Berichte und Kommentare

Anthropos  113.2018

239

Gebser, Jean
1949	 Ursprung und Gegenwart. Stuttgart: Deutsche Verlags-

Anstalt. [Schaffhausen: Novalis 1999]

Hügli, Anton
1995	 Selbstsein. In: J. Ritter und K. Gründer (Hrsg.): His-

torisches Wörterbuch der Philosophie. Bd. 9: Se–Sp; 
pp. 520–527. Basel: Schwabe. [Völlig neubearb. Ausg. 
des “Wörterbuchs der philosophischen Begriffe” von Ru-
dolf Eisler]

Jaspers, Karl
1973	 Philosophie. Bd. 1: Philosophische Weltorientierung. 

Berlin: Springer [4., unveränd. Aufl.]

Meyer, Gerhard
1978	 Heutige Formen von Satipaṭṭhāna-Meditationen. Ham-

burg. [Diss., Universität Hamburg]

Pongratz, Ludwig J.
1984	 Problemgeschichte der Psychologie. München: Francke-

Verlag. [2., durchges. u, überarb. Aufl.]

Rager, Günter, und Michael von Brück
2012	 Grundzüge einer modernen Anthropologie. Göttingen: 

Vandenhoeck & Ruprecht. (Religion, Theologie und Na-
turwissenschaften, 27)

Thomae, Hans
1940	 Bewusstsein und Leben. Archiv für die gesamte Ge­

schichte der Psychologie 105: ​55–59, 542–550. 

Wellek, Albert
1966	 Die Polarität im Aufbau des Charakters. System der kon-

kreten Charakterkunde. München: Francke. [3., neube-
arb. u. wesentl. erw. Aufl.]

Bildsymbole ethnologischer 
Fachgeschichte

Zu den Logos der sächsischen  
Ethnologie-Institutionen in Leipzig, 
Dresden und Herrnhut

Georg Schifko, Stephan Augustin, Giselher Blesse 
und Petra Martin1

Einleitung

Logos sind heutzutage omnipräsent (Hrachovec 
2006: ​50) und zumindest im westlich geprägten 
Kulturraum aus dem Alltagsleben nicht mehr weg-

  1	 Herr Augustin ist für die Darstellung des Logos vom Herrn-
huter Völkerkundemuseum verantwortlich. Herr Blesse hat 
die Informationen zum Logo des Leipziger Völkerkundemu-
seum beigesteuert und Frau Martin jene zum Völkerkunde-
museum Dresden.

zudenken. So dürften dort z. B. nur wenigen Men-
schen die ikonenhaft aufgestiegenen Logos von 
Apple, Lacoste oder Shell AG (vgl. Krichbaum 
1997: ​31, 92, 140) unbekannt sein. Das Logo, wie 
man es heute kennt, ist ein Produkt der Dienstleis-
tungsgesellschaft und entstand beim Übergang von 
der sekundären zur tertiären Wirtschaftsform (Kana 
und Mairitsch 2006: ​25).2 Obgleich man Logos zu-
meist mit Großkonzernen und Unternehmen aus der 
Geschäftswelt assoziiert, weisen auch viele wissen-
schaftliche Institutionen solch ein Erkennungszei-
chen auf. In der vorliegenden Abhandlung wer-
den die Logos sächsischer Ethnologie-Institutionen 
(drei Museen und ein Universitätsinstitut) vorge-
stellt, besprochen und einander gegenübergestellt.

Präsentation und Erklärungen zu den sächsischen 
Ethnologie-Logos

Das Logo des Instituts für Ethnologie in Leipzig

Das Institut für Ethnologie in Leipzig weist seit 
1994 eine in einem quadratischen Feld eingefass-
te Spirale als Institutslogo auf (Abb. 1). Bernhard 
Streck, der für die Implementierung des Logos ver-
antwortlich war, hatte zu diesem Zeitpunkt seine 
Professur in Leipzig angetreten und die Leitung des  

  2	 Mit der Entstehung des Logos einhergehend kam es auch zu 
einer großen Ausdifferenzierung von Schrifttypen (Kana und 
Mairitsch 2006: ​25).

Abb. 1: Das (ehemalige) Spiralenlogo des Instituts für Ethno-
logie in Leipzig.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-235 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:14:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-235

