Gerhart Baumann!

Continuitat in der Verganglichkeit —
»... von nichts ausgeschlossen«

Uber Verginglichkeit

Noch spitir ich ihren Atem auf den Wangen:
Wie kann das sein, daf3 diese nahen Tage
Fort sind, fur immer fort, und ganz vergangen?

Dies ist ein Ding, das keiner voll aussinnt,
Und viel zu grauenvoll, als dafy man klage:
Dafl alles gleitet und vortiberrinnt.

Und dafl mein eignes Ich, durch nichts gehemmt,
Hertiberglitt aus einem kleinen Kind
Mir wie ein Hund unheimlich stumm und fremd.

Dann: daf3 ich auch vor hundert Jahren war
Und meine Ahnen, die im Totenhemd,
Mit mir verwandt sind wie mein eignes Haar,

So eins mit mir als wie mein eignes Haar.?

entstanden am 25. Juli 1894

»Noch spiir ich ithren Atem ...« Das Selbstverstandliche vertrauter Nihe
hat sich entfernt, unversehens ist es er-innert; das tiberraschte, erstaunte
»Noch« fithrt zu dem fragend beklommenen »Wie«; vielstimmig abschat-
tiert erweist sich dieser Ubergang; die bedeutsame Fermate vor der Frage
verrit das wortlose Beben und aufkeimende Grauen, das Unfalbare; als
Widerhall zittert das soeben betorend Zauberhafte nach, nur als Hauch

1 Gerhart Baumann starb am 19. August 2006 (Nachruf S. 450). Der hier abgedruckte
Text ist die vom Autor verfafite Studie iiber die » Terzinen«, welche er in verkiirzter Form als
Vortrag im Studium generale der Universitit Freiburg am 13. November 2004 gehalten hat.

2 Aufzeichnungen aus dem Nachlaf}. In: GW RAIL, S. 376.

3 Terzinen. In: GW GD [, S. 21.

Continuitit in der Verginglichkeit 223

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

noch ist es zu sptiren, ungreifbar und dennoch unvergefilich; das Ge-
fuhl des Unwiederholbaren bricht unerbittlich hervor, bestitigt sich in
jener dumpfen Frage, die verhiillt bereits die Antwort birgt, denn dieses
Fragen dient mehr oder weniger nur zum Vorwand, das unmittelbar
grauenvoll Gewisse abzudémpfen, jenes »Fort [...] fir immer fort, und
ganz vergangen [...J«. Aber auch die Frage vermag das Unausdenkbare
nicht zu verzégern oder aufzuhalten, vielmehr fithrt es unausweichlich
tief in das Abgriindige.

Die Spur des Atems hinterlafit etwas unsaglich Bedeutsames, deutet
auf vieles: dem Hauch ist bei Hofmannsthal noch das urspriinglich Magi-
sche eigen, lebenschaffendes und lebenzerstérendes Vermégen; am spiir-
barsten vollzieht sich das am Ich-Selbst; damit aber ist das auslésende Er-
lebnis berufen, aus dem die Terzinen-Folge einsetzt, das Ich-Gefiihl, das
sich in ihr erschliefit. »Wir besitzen unser Selbst nicht: von aufien weht
es uns an, es flieht uns fiir lange und kehrt uns in einem Hauch zurtick«.*

Jede Begegnung, wie jede »neue bedeutende Bekanntschaft bewirkt Aus-
einanderfallen und neue Integration.« Jeglicher Anhauch bertihrt das
Selbst-Gefiihl, durchweht das Ich, Sein und Schein; aber auch die Tage,
die Erlebnisrdume werden von dem Fluch der Vergénglichkeit behaucht,
alles von unauthaltsamer Auflésung betroffen, »weil eine eigene, mit
jedem Atemzug des Lebens sich vollziehende Chemie das Leben immer
mehr und mehr zersetzen wird, so daf} selbst die Enttauschungen, der
Verlust der Illusionen, dieses unvermeidliche Erlebnis, nicht in einem
Block in den tiefen Brunnen der Seele hineinstiirzen wird, sondern zu
Staub zerrieben, in Atomen, mit jedem Atemzug [...J«.* Die Worte wie-
derum sind »versiegelte Gefiangnisse des gottlichen TveUua [...]«" und
bringen dem Menschen Botschaft von sich selbst; ihr Bertihren lafit die
Herkunft spiiren, erweckt die Erinnerung nach der Heimatlandschaft
der Seele. »Wie der Lufthauch, der in stillen Ndchten vom festen Lande
her auf ein Schiff zuweht, traumhaft angefiillt mit dem Duft von stiflem
Wasser und dem Atem von Wildern und Wiesen« (immer entbinden
ja Difte vor allem die Sprache der Erinnerung, mahnen an Dinge, die
heimlich im Menschen sind, »Vorfrithling« und »Erlebnis« bezeugen es
4 Das Gesprich tber Gedichte. In: GW E, S. 497.
5 Buch der Freunde. In: GW RA 111, S. 248.

6 Uber Charaktere im Roman und im Drama. In: GW E, S. 492.
7 Aufzeichnungen. In: GW RAIL, S. 390.

224  Gerhart Baumann

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ebenso wie »Der Jingling in der Landschaft« und »Lebensquell«), »so
weht aus der Sprache ein Hauch der Heimat, der jenseits aller Worte ist.
In ihr bewegen sich wie dunkle verflielende Schatten so viele Gesichter,
soviel Landschaft ist in ihr, soviel Jugend, soviel Unségliches«.® Allein
nur das Erinnern birgt der Duft, die Dinge selbst bleiben unbegreiflich
entriickt, der Mensch hat sich von ihnen entfernt, ein Schauer tber-
kommt ihn, nichts duBerlich Bedrohendes ist eingetreten, nur etwas ist
als vergangen erkannt, und doch liegt in diesem Abschied etwas Un-
heimliches, das schwerlich tibertroffen werden kann.

Das Beklemmende, dem Verginglichen Ausgesetzte, das den Be-
ginn der Terzinen durchbebt, wird im Vergleich noch deutlicher. Der
»Noch«Einsatz Goethes, welcher die »Trilogie der Leidenschaft« eroff-
net, offenbart auch das Furchtbare des Verscheidens: »Noch einmal
wagst du, vielbeweinter Schatten [...]J«.? Souverdner Selbstbesitz bannt
indessen alles Verfingliche, vertraut dem Dauernden, das hinter allem
Wechsel sich erhilt, die Sprache selbst verbtirgt das Bewahren des Geist-
erzeugten; die Stanzen verheiflen jene beschworende Kraft, das Ent-
schwundene zuletzt in der Gestalt des unverlierbar Wahren heraufzu-
fuhren. Der Anruf Nietzsches »Dem unbekannten Gotte«: »Noch einmal
ch ich weiter ziche [...]«!° bedeutet kraftvolle, trotzige Selbstgewiflheit,
unbeirrbarer Abbruch, ganz Zukunft, ohne verstérende Vergangenheit.
Anders verhalt es sich mit dem bangen Entziicken Morikes »Auf eine
Lampe«: »Noch unverriickt, o schéne Lampe, schmiickest du [...]«!
Ihm fehlt die Zukunftsgewiflheit, die Gegenwart selbst ist als Schonheit
nur ein fast vergessener Raum, dessen keineswegs selbstverstandlicher
oder gar unantastbarer Besitz sich in der Betrachtung noch einmal be-
statigen mochte; in die Freude tiber das »Noch unverriickt [...]« mischt
sich bereits die Wehmut des Wie-lange-noch, ein Vorgefiihl, daf} diese
Schonheit immer mehr in die Verborgenheit zuriickgedrangt wird. Das
»Noch« bei Loris-Hofmannsthal ist schwerer akzentuiert, z6gernd nur

8 Franzosische Redensarten. In: GW RA 1, S. 237.

9 Johann Wolfgang Goethe: Gedenkausgabe der Werke, Briefe und Gespriche. Hg. von
Ernst Beutler. Bd. 1 (Samtliche Gedichte), Zurich 1950, S. 473.

10 Friedrich Nietzsche: Werke und Briefe. Historisch-kritische Gesamtausgabe. Hg. von
Joachim Mette, Bd. I (Jugendschriften 1861-1864), Munchen 1934, S. 428.

11 Eduard Moérike, Auf eine Lampe. In: Ders.: Samtliche Werke und Briefe. Hg. von
Gerhart Baumann, Bd. 1, Stuttgart 1961, S. 93.

Continuitit in der Verginglichkeit 225

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verbindet es sich dem Folgenden; es versichert sich nicht so bestimmt des
Bleibenden im Wechsel, nicht einmal in der zagen Verhaltenheit Mori-
kes, vielmehr verspiirt es »im Besitz den Verlust, im Erleben das stete
Versaumen«.!? Die Wasser ballen sich nicht zur kristallenen Kugel, sie
rinnen zwischen den Fingern hindurch und nur ein feuchter Schimmer
bleibt zurtick. Dem frithen Hofmannsthal fehlt die Zuversicht, noch ist
thm der geheimnisvolle Sinn der Verginglichkeit verborgen: »Und man
ist dazu da, dafl mans ertragt. / Und in dem >Wie« da liegt der ganze
Unterschied - «.”* Die Weisheit von Halten und Nehmen, Halten und
Lassen, bleibt unzugénglich, noch vermag er nicht die »Zeit« als auch
ein Geschopf des Vaters zu verehren. Das unaufhaltsame Vergehen
verleiht der Gegenwart noch nicht erhéhten Glanz, vielmehr tibersteigt
es alles Sinnhaltige, wirkt lihmend und miindet in das Wortlose. Im
Entstehungsjahr der Terzinen verzeichnet das Tagebuch am 26. Novem-
ber 1894: »Heute war [...] Schnee, dann taute es und war Kot und ein
Wind, wie im Mérz. >Mein Frithlinge, sagte ich vor mich hin und hatte
fast bis zum Weinen das Bewuf3tsein der Verginglichkeit des Lebens.«!*
Ohne Lebensgeschichtliches ungebiihrlich hineinzuziehen oder gar fiir
die Dichtung selbst zu tiberfordern, verdient berticksichtigt zu werden,
dafl Hofmannsthal wenige Wochen vor Niederschrift dieser Terzinen
menschliches Vergehen in tiberaus personlicher und angreifender Nahe
wahrnehmen mufite, den Tod der hochverehrten Josephine von Wert-
heimstein; diese Erfahrung bestitigte sein beklommenes Ahnen, lief} ihn
zutiefst erleiden, »wie viel unendliche Schonheit da fiir immer wegge-
gangen [...] Es war schon [...] frither so grauenhaft, sie zu sehen; ihre
edle, groflartige Schonheit war in etwas Schattenhaftes, Verblichenes,
Hilfloses verwandelt [...]«.! Diese Erscheinung, schon zuvor »Symbol
fur unzihlige Dinge«, blickt auch aus den Terzinen hervor.

Jedes Einhalten und Besinnen, das Zégern und Schwanken, die un-
gleichartigen Kola, das ungleichmiflige Atmen - alles miindet in dem
Unfaflbaren: »Dies ist ein Ding, das keiner voll aussinnt [...] Daf} alles
gleitet und vortberrinnt [...J«. Am unerbittlichsten aber erleidet das Ich
dieses Vergehen und es vollzieht sich in der unheimlichsten Weise: in

12 Gabriele d’Annunzio. In: GW RA T, S. 175.
13 Der Rosenkavalier. In: GW D V, S. 39.

14 Aufzeichnungen. In: GW RAII, S. 388.
15 Brief an Elsa Bruckmann-Cantacuzene, 16. Juli 1894, in: B1, S. 1061f.

226 Gerhart Baumann

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Selbstentfremdung. Bis zur Unverstindlichkeit fremd und verblafit
ist jenes »kleine Kind«, aus dem ungehemmt das Ich heriibergeglitten,
um in jedem Augenblick weiter sich verfremdend abzulésen. Ein Thema
aus »Gestern« wird aufgenommen, das nun, alles Spielerischen entklei-
det, ohne Maske erscheint, jenes Gestern, dessen Atem noch zu spiiren,
das — mit den Worten Arlettes — »so fremd, so unbegreiflich weit]...]:

Ein Etwas, das ich heute nimmer finde,

Ein Zauber, den ich heute nicht ergriinde.

Je mehr du fragst, es wird nur tritb und triiber,
Ein Abgrund scheint von gestern mich zu trennen,
Und fremd steh ich mir selber gegeniiber ... -1

und Miranda im »Weiflen Facher« bekennt sich zu diesem typischen
Erlebnis, das immer wiederkehrt:

All unsre Einheit nur ein bunter Schein,

Ich selbst mit meinem eignen Selbst von friiher,
Von einer Stunde frither grad so nah,
Vielmehr so fern verwandt, als mit dem Vogel,
der dort hinflattert.'”

Im Erscheinungsjahr von »Gestern« vermerkt das Tagebuch: »Wir ha-
ben kein Bewuf3tsein tiber den Augenblick hinaus, weil jede unsrer See-
len nur einen Augenblick lebt. Das Gedéchtnis gehort nur dem Kérper:
er reproduziert scheinbar das Vergangene, d.h. er erzeugt ein dhnliches
Neues in der Stimmung: Mein Ich von gestern geht mich so wenig an wie
das Ich Napoleons oder Goethes.«'® Die Berithrungen mit der Auffas-
sung von Ernst Mach sind vielfach schon betont worden. Die Frage nach
dem Selbst verstummt nie in der Dichtung Hofmannsthals; unablassig
bis zum »Turm« dringt sie aus allem hervor; es ist jenes namenlose
Heimweh, welches aufquillt in allem Erinnern, die Erinnerung aber ei-
nen unzulinglichen Spiegel bildet, wie in »Erlebnis« oder »Vor Tag«.
»Mir wie ein Hund unheimlich stumm und fremd [...]«. Dieser Vers
mit dem lastenden Orgelpunkt tiber dem dunklen »u« mag zunichst
ein Befremden hervorrufen, bis man das magische Lebensgefiihl darin

16 »Gestern«. In: GW GD 1, S. 242.
17 »Der weille Facher«. In: GW GD [, S. 473/4.
18 Aufzeichnungen. In: GW RAIII, S. 333.

Continuitit in der Verginglichkeit 227

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erkennt. Die Metapher bringt, entgegen ihrem Wesen, nicht Uberset-
zung, sondern etwas Urspriingliches, und erst der wechselseitige Reflex
erschliefit die Beziehung. Das »Kind« erscheint vertraulich nahe, das
eigene vergangene Ich blickt aus thm, aber es ist auch unbegreiflich
fern; mit dem »Hund« scheint den Menschen nichts zu verbinden, und
dennoch kennt er jenes zirtliche Mitgefiihl zum Kreatiirlichen und
eine »phantasievolle Sinnlichkeit, die sich etwa auch in ein Tier hinein-
traumen« kann, »in einen Hund, in einen Schwan.!¥ Der Mensch, der
auf sein friheres Wesen zuriickblickt, gewahrt sich traumhaft, nah und
fern zugleich, und etwas Erlosendes und Quilendes liegt in diesem Sich-
Erblicken, menschliches Mitgefiihl und kreatiirliche Wortlosigkeit: »un-
heimlich stumm und fremd.«

Das Ich ist der geometrische Ort fur die sich mit jedem Atemzug
entfremdenden Geschicke; die Form der Terzine selbst wird von dieser
auflésenden »Verginglichkeit« betroffen; thre Reimbindung aba cbc ded
stellt eine fortlaufende Kette her, die durch ein Glied jeweils dem Vorher-
gegangenen verbunden bleibt; dieses Vorwirtsstrebende, das sich jedoch
seiner Herkunft verpflichtet weify, erzielt die reinsten Wirkungen, wenn
im Wechsel die Dauer berufen wird. Die Eingangsterzinen zu »Faust I«
bezeugen im Gleichnis des beleuchteten Wassersturzes des »bunten
Bogens Wechseldauer«, der tiber allen Wandel dem Menschen auch
Bleibendes verheiflt; dhnlich erscheint »Bei Betrachtung von Schillers
Schédel« — um die vollendetsten Gebilde deutscher Sprache in diesem
Versmafl vor Hofmannsthal anzuziehen - als Hochgewinn der sich dem
Menschen offenbarenden »Gott-Natur«: »Wie sie das Feste 1a3t zu Geist
verrinnen, / Wie sie das Geisterzeugte fest bewahre«.?! Diese >Dauer
im Wechsel« verbiirgende Reimbindung der Terzine hat Hofmannsthal
in der Folge »Uber Verginglichkeit« folgerichtig aufgel6st zugunsten
inselhaft in sich abgeschlossener Strophen, die alles Zurtickverweisende
leugnen, das grauenvolle Wirken der stummen Zeit bezeugen.

Nach einer tiberlangen Dehnung setzt das vierte Terzinenglied mit
»Dann« ein, um sofort durch eine schwere Pause die v6llig neue Per-
spektive vorzubereiten, wiederum »ein Ding, das keiner voll aussinnt«.

19 »Lucidor«. In: GW E, S. 181.
20 Goethe, Die Faustdichtungen. In: Goethe, Gedenkausgabe (wie Anm. 9), Bd. 5, S. 294.
21 Goethe, »Im ernsten Beinhaus [...]J«. In Goethe, Gedenkausgabe (wie Anm. 9), S. 522.

228 Gerhart Baumann

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Ich ist nicht unersetzbar, leicht scheint es 16slich im Fluf} der Zeit,
deren verfremdende Macht unabldssig sptirbar. Aber noch ein anderes
»Weltgeheimnis« zuckt auf: das Ich als tiefer Brunnen, in dessen dunk-
lem Spiegel die Gesichte zahlloser Ahnen schlafen, da »wird an Dinge,
dumpf geahnt«, erinnert.?? Das Ich entstammt einer Ferne, die tiefer
gegriindet als das Geschehene, eine Einsicht, die gleichfalls Schaudern
erregt: »daf} ich auch vor hundert Jahren war [...]J«. Die Lebensgewebe
des Menschen sind mit feinen, unabsehbar langen Faden durchsetzt.
»Ihm ist die Gegenwart in einer unbeschreiblichen Weise durchwoben
mit Vergangenheit: in den Poren seines Leibes spiirt er das Heriiberge-
lebte von vergangenen Tagen, von fernen nie gekannten Vitern und
Urvitern, verschwundenen V6lkern, abgelebten Zeiten [...]«.2 Ein Brief
aus dem Sommer 1895 umkreist dieses Lebensgefiihl:

Von Zeit zu Zeit schauen wir mit einem Aug aus unsrer Person heraus, wie
man fiir einen Augenblick unter der Maske herausschielt [...] und zwischen
unséglichen Ahnungen und kinderhafter Vergessenheit, gefangen und frei,
kommen wir weiter [...] und wir sind Tod und Leben, sind Ahnen und Kin-
der, sind unsre Ahnen und unsre Kinder im eigentlichsten Sinn, ein Fleisch
und Blut mit ihnen.?*

Eine Aufzeichnung von Anfang 1894 fiithrt aus: »Wir sind mit unsrem
Ich von Vor-zehn-Jahren nicht niher, unmittelbarer eins als mit dem
Leib unserer Mutter. Ewige physische Kontinuitdt.«?* Die Nédhe zu Ernst
Mach wird wiederum deutlich: »Was wir am Tode so sehr fiirchten, die
Vernichtung der Bestidndigkeit, das tritt im Leben schon in reichlichem
Maf3e ein«.?* Von dieser Anschauung durchdrungen, konnte Hofmannst-
hal spiter dem Vater schreiben:

Und die Traurigkeit iiber den Tod der guten, guten Mama l6st sich in eine
stille Wehmut auf: denn daf} sie wegschwinden konnte, ist nicht befremdli-
cher, ist aus keiner andern Ordnung der Dinge, und ist nicht unbegreiflicher,
als daf} ich selbst hier herumgehe, derselbe und doch so ein anderer als dieses
Kind von damals.”

22 »Weltgeheimnis«. In: GW GD 1, S. 20.

23 »Der Dichter und diese Zeit«. In: GW RA L S 68.

24 BW Oppenheimer I, S. 59.

25 Aufzeichnungen. In: GW RA 111, S. 376.

26 Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen und das Verhéltnis des Physischen zum
Psychischen, Jena 1906, S. 3/4.

27 Brief an den Vater vom 15. Juli 1904. In: B II, S. 149.

Continuitit in der Verginglichkeit 229

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Im Grauen der Verginglichkeit offenbart sich auch dieses: nichts tritt
vollig unerwartet vor den Dichter hin, »alles ist, als wire es schon immer
dagewesen, und alles ist auch da, alles ist zugleich da. Er kann kein Ding
entbehren, aber eigentlich kann er auch nichts verlieren, nicht einmal
durch den Tod. Die Toten stehen ihm auf, nicht wann er will, aber wann
sie wollen, und immerhin, sie stehen thm auf.«<® Vorstellungen von No-
valis, mit dem Hofmannsthal sich immer briiderlich verbunden fiihlte,
blicken verwandt in diesen Zusammenhang. Die K6nigin im »Bergwerk
von Falun« ist nicht ausgesetzt dem Fluten der Zeit ohne Halt, sie besitzt

die Gabe:

[...] das uralt heilige Gestern,

Ruf ich es auf, umgibts mich und wird Heut:
Und Dunkelndes und Funkelndes vergeht,

Und Langstversunknes bliht und gliiht herein.

Der Mensch steht nicht auflerhalb der Zeit; die fliichtige Gegenwart ist
thm nur als Vergangenheit bestindig, dem lingst Gelebten, Vor-Ge-
lebten bleibt er innig verwandt, den Ahnen, »die im Totenhemd«. Wie
alles Nahe fiir immer fort und »ganz vergangen, so bleibt die fernste
Ahnenferne zeitlos nah, ja in uniiberbietbarer Steigerung wird das Un-
verlierbare gesiegelt: »So eins mit mir als wie mein eignes Haar.«

Die Stunden! wo wir auf das helle Blauen
Des Meeres starren und den Tod verstehn,
So leicht und feierlich und ohne Grauen,

Wie kleine Miadchen, die sehr blaf} aussehn,
Mit groflen Augen, und die immer frieren,
An einem Abend stumm vor sich hinsehn

28 »Der Dichter und diese Zeit«. In: GW RA I, S. 69.
29 »Das Bergwerg zu Falun«. In: GW DI, S. 106.

230 Gerhart Baumann

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Und wissen, dafl das Leben jetzt aus thren
Schlaftrunknen Gliedern still hintiberflief3t
In Bdum und Gras, und sich matt lachelnd zieren

Wie eine Heilige, die ihr Blut vergief3t.?
entstanden am 30. Juli 1894

Einen grenzenlosen Zustand entbindet diese Terzinen-Folge, Stunden,
in denen der Blick in unabsehbare Tiefe starrt, magisch angezogen von
dem »hellen Blauen«, diesem unfafibaren Tun des Meeres, »das sich
traumend regt, / Der leise Puls des stummen Lebens schlagt.«*! In sol-
chen Stunden: »All Gegenwart, / All Sinn, all wie im Traum«.

— Wie einer tiber des gleitenden Schiffes Bord gebeugt
Auf leerem blauem schweigendem Meer

Einer Insel entgegenstarrt

Und meint, sie schwebt ihm entgegen [...]*

Ein Gefiihl von Schwerelosigkeit erwacht, antwortet dem Grenzenlosen,
das etwas von der Essenz des mallarméschen »Azur« besitzt. In dieser
Durchsichtigkeit gewinnt der Tod etwas Leichtes und Feierliches, schwe-
bend Unbeschwertes, ohne Grauen: er erscheint als »die Vorwegnahme
des moglichen Schicksals, die zugleich Authebung und Uberwindung
des Gegenwirtigen sein kann«, wie es Hofmannsthal in »Ad me ipsum«
mit den Worten aus dem »Goethe«-Buch von Gundolf benennt.?® Der
Tod selbst ist ambivalent »als eine Art Furcht-Hoffnungsdédmon«. In der
gesamten Terzinen-Folge ist deutlich zu bemerken, wie Hofmannsthal
auf seine Weise Urworte. Orphisch bietet: Daimon-Ananke-Tyche-Eros;
nur ist bei ihm die Kette dieser Motive uniibersichtlich enger verschlun-
gen, so daf} das Einzelne sich nicht ohne weiteres sondern lafit, die
wechselseitigen Spiegelungen eine Scheidung nicht verstatten.

Ein stummes In-Erwartung-Sein, frithe Midigkeit und spate mysti-
sche Trauer, sie blickt aus diesen Madchen »mit den naiven, gleichsam

30 GW GD I, S. 21.

31 »Der Tod des Tizian«. In: GW GD I, S. 258.

32 »Brief«. An Richard Dehmel. In: GW GD I, S. 152/3.

33 »Ad me ipsum«. In: GW RAIIL, S. 614. Vgl. Friedrich Gundolf: Goethe, Berlin 1917,
u.a. S. 675 und 677.

Continuitit in der Verginglichkeit 231

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verlegenen Bewegungen, den von nichts wissenden Kérpern«.®* Man
geht schwerlich fehl in der Annahme, daf} diese Vorstellung von der
Ausstellung der Praraffaeliten wesentlich empfangen, die Hofmannsthal
wenige Wochen zuvor gewiirdigt hatte. Deutlich fithlt man sich an jene
Psyche gemahnt: »Selbstvorstellung, ahnend traumen |[...] Psyche, die
Jungling-madchenhafte, die nichts erlebt hat als ihr eigenes ratselhaftes
Auf-der-Welt-Sein, die aus unergriindlichen Augen bange schaut [...]«.%
Wiederum sind diese Gesichte, in denen die Erinnerung an Burne-Jones
noch lebendig, keineswegs metaphorisch aufzufassen, vielmehr ist es das
unmittelbare Sichtbarwerden des Gefiihls; nicht zuféllig bemerkt Hof-
mannsthal diese »von innen heraus dem Kérper angeschaffene Schon-
heit, dieselbe, die Goethes Sinn beim Anblick der kithnen und edlen
Linien von Schillers Totenschidel tief ergreift, diese von innen heraus
notwendige Schénheit, gleichsam eine so vollendete Durchseelung des
Leiblichen, daf} sie wie Verleiblichung des Seelischen bertihrt« im Bemii-
hen der Praraffaeliten.® Nicht zufillig steht diese Kunst auch unter dem
Zeichen Dantes. Rudolf Kassner bemerkt in seinem von Hofmannsthal
geschitzten Buch tiber die »Englischen Dichter« von Burne-Jones, seine
eigenen Augen blickten ihn aus allem an.

Und diese Augen auf den Bildern kénnen nicht etwas erblicken, sie sehen
sich nicht an etwas fest, an etwas, das sie noch nicht gesehen haben, sie
konnen nicht auf- und nicht niederblicken, kein Aufwachen vermag sie zu
entziicken und kein Schlaf ithre Lider zu senken [...]. Sie kénnen gar nicht
anders als widerspiegeln, dem Leben den Traum, dem Wunsche das Ver-
sagen wiedergeben, und das wirkliche Leben ist nur ein trauriger Zug von
Moéglichkeiten, welche an ithnen Traume vorbeifithren.?”

Diese Traume besitzen nicht die Warme des Lebensvollen, sie sind
ein wenig blasser, sie behalten etwas Durchldssiges, so dafl man die
Dinge neben sich stirker fiihlt als sich selbst, das Stumme und Unbe-
lebte erscheint beseelter; es ist der Zustand einer eigentiimlichen Schlaf-
trunkenheit. Der Abend gewihrt die Erfillung der Alleinheit, das In-

34 »Uber moderne englische Malerei«. In: GW RA 1, S. 547.

35 Ebd.

36 Ebd., S. 550/1.

37 Rudolf Kassner: Englische Dichter (1920). In: Ders., Samtliche Werke. Hg. von Ernst
Zinn und Klaus E. Bohnenkamp. Pfullingen 19691f., Bd 3 (1976), S. 465-632, S. 600.

232 Gerhart Baumann

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eins-Verflieflen, das »Sinne stumm und Worte sinnlos macht.«3# Alle
Widerstande schwinden, der Sinn wird im Loésenden gefunden; es ist
jener »Zustand«, den Loris einmal durchfiihlt: »als waren meine Pulse
gedfinet und leise rdnne mein Blut mit dem Leben hinaus und mischte
sich mit dem Blut der Wiesen, der Baume, der Biache«.* In dieser stum-
men Hingabe, dem Sich-Verstromen, sich in fremdem Dasein Aufl6sen
vollzieht sich die bezwingende Bezauberung des Magischen: »Sie ist, was
unser Leib ist, und unser Leib ist, was sie ist!«* Es ist ein unaufhorli-
ches Verwandeln und Entgrenzen und dennoch kein vages Zerfliefen,
ein Vollzug, so »leicht und feierlich und ohne Grauen [...J«. Die Dinge
an sich sind nichts, sondern Vermittlungen dichterischer Offenbarung,
Traumspiegelungen der Wirklichkeit, die sich wechselseitig zu einem
Unzerlegbaren und Ungreifbaren integrieren, die nur als unaufhérliche
Verwandlung verstanden werden kénnen, als »Aquariumatmosphire
des Lebens: nichts fest, alles an den Randern magisch, ineinander le-
bendig tiberrinnend [...]J«*! Dieses VerflieBende bewirkt nicht zuletzt der
Rhythmus, der unaufhérlich den Vers entgrenzt, jedes Verweilen ist
ein unmerkliches Weiterdringen, so dafl sich jede Fiigung verschleiert,
nur in einem Verlangsamen deuten sich die Ubergéinge sachte an. Alles
bleibt in der Schwebe des Doppel- und Vieldeutigen, das Meer und
die Baume, das Starre und FlieBende, Dionysische und Christliche, die
kleinen Méidchen und das alterslose Wissen, die Miidigkeit, die den
Traum belebt, die stumme Gebérde, die aus allem spricht. Getrennte
Zeitraume und Seelenlagen durchdringen sich, so wie es Hofmannsthal
in der Kunst der Priraffaeliten wahrgenommen hatte,

eine Welt, die gleichzeitig antik, ja mythisch und doch durch und durch

christlich, ja englisch anmutete, Gestalten mit einer fast mystischen Traurig-

keit in den sehnstichtigen Augen, mit den naiven puppenhaften Gebarden

kindlicher Kunstepochen und dabei in allegorischem Handeln und Leiden
von unendlicher Tragweite befangen.*?

Das Ganze verdichtet einen tiefen Zustand des Gemiits, ein Sich-leich-
ter-Fihlen und banges Erwarten, trauervolles Wissen und unendliche

38 »Der Tod des Tizian«. In: GW GD I, S. 252.

39 Aufzeichnungen. In: GW RA III, S. 376.

40 »Das Gesprich tiber Gedichte«. In: GW E, S. 503.

41 Aufzeichnungen. In: GW RA IIL, S. 409.

42 >Uber moderne englische Malerei«. In: GW RA 1, S. 546

Continuitit in der Verginglichkeit 233

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ruhe, daf} das Ich und die Welt nichts Verschiedenes sind. Wenn das
im Ich dumpf zusammengedriickte All sich in die Dinge verstrémt, das
Mysterium vollzieht, entsteht das Gedicht: »[...] in sich fertig werden,
den Dingen ihre Seele abgewinnen, in ihre Blutwérme untertauchen, aus

thnen mit den naiven Augen ihrer Liebe herausschauen: das ist zugleich
alle Poesie [...].«®

Wir sind aus solchem Zeug wie das zu Triumen,
Und Triume schlagen so die Augen auf
Wie kleine Kinder unter Kirschenbdumen,

Aus deren Krone den blafigoldnen Lauf
Der Vollmond anhebt durch die grofie Nacht.
... Nicht anders tauchen unsre Traume auf,

Sind da und leben wie ein Kind, das lacht,
Nicht minder grofl im Auf- und Niederschweben
Als Vollmond, aus Baumkronen aufgewacht.

Das Innerste ist offen ihrem Weben;
Wie Geisterhinde in versperrtem Raum
Sind sie in uns und haben immer Leben.

Und drei sind Eins: ein Mensch, ein Ding, ein Traum.*

Entstanden am 27. Juli 1894

»Wir sind aus solchem Zeug wie das zu Trdumen [...]« mit dieser Pro-
spero-Beschworung hebt die Folge III an, und dieser Vers ist Motto zu-
gleich und Mitte; immer fithlt Hofmannsthal dieses Prospero-Wesen in
sich leben, »ein Schatten von Midigkeit ist auf seinem adeligen Gesicht,
und Mirandas Blumenhidnde greifen nach der Spange, ihm den dunklen
Zaubermantel von der Schulter zu 16sen.«* Dieser Traum-Stoff ist schwe-

43 Aufzeichnungen. In: GW RAIIL, S. 382.
“4GWGDILS. 21
45 »Shakespeares Konige und grofie Herren«. In: GW RA T, S. 39.

234  Gerhart Baumann

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bend und schwer, verginglich und zeitlos, alles Nacheinander verzaubert
er zum Zugleich, eine Einheit von Uraltem und Spatzukiinftigem. In
diesem Geisterkonig erblickt der Schauspieler seiner »selbstgeschaffnen
Triume«® einen erlauchten Ahnen, hinter der Prospero-Maske triumt
Loris den »Traum von grofier Magie«;” aufschlieflend bekennt er im
»Terzinen«Jahr: »Einige begreifen das Leben aus der Liebe. Andere aus
dem Nachdenken. Ich vielleicht am Traum.«*® Ein leiser Anruf, eine
kaum merkliche Gebdrde: »Und Traume schlagen so die Augen auf
[...]«. Die Magie der Dichtung liegt darin, daf} sie Worte um der Worte
willen ausspricht, um der »magischen Kraft willen, welche die Worte
haben, unseren Leib zu rithren, und uns unaufhorlich zu verwandeln«#
- wie das »Gesprach tiber Gedichte« weif}, dieser kithnste Versuch, den
Traum von grofler Magie nicht nur in dem vélligen Auflersichsein der
Poesie zu berufen, sondern im voélligen Zusichkommen vollkommen-
ster Prosa zu fassen. Die traumhaft magische Gewalt der Worte spie-
gelt sich am empfinglichsten im Gemiit von Kindern, ihr Zauberkreis
geht in dem Spiegel traumhafter Sehnsucht auf; wiederum begegnen
sich im Widerschein gedéchtnisschweres Prospero-Greisentum und das
Vorwegnehmende, das Kindhafte, eine Begegnung, die Hofmannsthal
immer wieder vollzieht: »[...] niemand vornehmer, niemand anmutiger
als die, die noch kein Gedéchtnis haben |[...]. Sich als Kinder zu fithlen,
als Kinder zu betragen, ist die rithrende Kunst reifer Menschen.«* Das
schwebend Anmutige des Traumzustandes, das sich unaufléslich mit
dem staunenden und bewundernden Blick von Kindern vereinigt, ent-
bindet jegliches aus seiner Beschriankung, ja bezeugt sich darin, das eine
im anderen sichtbar werden, die duftigen, bestandig sich bewegenden
und verwandelnden Traumvorstellungen tibereinandergreifen zu lassen,
viele Sphiren zu bertihren, denn alle diese Vorstellungen von »Kinderns,
»Kirschenbdumen«, dem »Vollmond« bilden eine Atmosphire um sich
aus.

Die strenge Terzinen-Form selbst ist vollig entsprodet, die Kola be-
kommen etwas Proteisches, unendlich Wandlungsfihiges. Eine Vor-

46 »Der Tod des Tizian«. In: GW GD I, S. 247.

47 Aufzeichnungen. In: GW RA I, S. 406.

48 Ebd., S. 386.

49 »Das Gesprich tiber Gedichte«. In: GW E, S. 503.
50 »Ein neues Wiener Buch«. In: GW RA 1, S. 228.

Continuitit in der Verginglichkeit 235

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stellung verschlingt sich kunstvoll und miihelos mit der nichsten; das
mehrfache Zuriickschlingen und Anklingen gibt dem Leuchtenden noch
die bemerkenswerte Dichte, bildet den Reigen geisterhafter Beziehungen,
der verdeckte Zusammenhinge zeitigt. Die Dinge gewinnen in dieser
Bewegung Leben und Gesicht, »sind in uns als unsre Traume, lange
verborgen, oft vergessen, und doch fahig, in irgend einer Stunde aus
unsrem Inneren heraus so stark zu leben, dafy wir nur mehr wie der
hohle Baum sind, und sie wie die Dryade, die im Baume haust«.’' Die
Bahn des Mondes »durch die grofie Nacht« greift weit aus, und die Spur
ithrer Bezauberung fithrt weit in das Wortlose hinein; seit der Nachtrede
des Gianino im »Tod des Tizian« hat Hofmannsthal mit Vorliebe das
Magische des Mondlichts berufen, um die Einheit von Mensch und
Ding und Traum aufgldnzen zu lassen, in der alles Gegentiber in einem
Ineinander, alles Nacheinander in einem Miteinander aufgehoben ist.
In sich selber selig schweben die Traumgesichte auf und nieder, das
Widerstandslose und Liquide dieses Aggregatzustandes verwirklicht sich
in den Assonanzen und Alliterationen, vor allem aber auch in der erle-
senen Vokal-Musik, thren betérenden Variationen und Liquida-Bindun-
gen. Der Rhythmus, fern von allem mechanischen Metrum, gehorcht
der leisesten Regung des Dichters. Beispielhaft vollendet sich hier das
Wesen des Hofmannsthal-Gedichts: »[...] ein gewichtloses Gewebe aus
Worten [...], die durch ihre Anordnung, ihren Klang und ihren Inhalt,
indem sie die Erinnerung an Hérbares mit dem Element der Bewegung
verbinden, einen genau umschriebenen, traumhaft deutlichen, fliichtigen
Seelenzustand hervorrufen [...].«®> Der Dichter:

Mit dem ungeheueren Gemenge,

Das er selbst im Innern trégt, beginnt er
Nach dem ungeheueren Gemenge

Auflern Daseins gleichnishaft zu haschen.’

Das Gleichnishafte bedeutet fiir Hofmannsthal immer auch Identifika-
tion; daher rihrt die mystische Innigkeit des Sich-Aussprechens in al-
lem, in Traum und Kind, Gestirn und Gebarde; keine Scheidung wird

51 Ansprache. In: GW RA L S. 21
52 Poesie und Leben. In: GW RA 1, S. 15/6.
53 »Das kleine Welttheater«. In: GW GD1, S. 384.

236 Gerhart Baumann

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

anerkannt zwischen Belebtem und Unbelebtem; das scheinbar Leblose
hat ein mitwissendes Gesicht, und das Belebte die Sensibilitat des Plan-
zenhaften. Der Dichter wohnt in allen Dingen, und alle sind gleichnishaft
um ihn geordnet, er ist offen fiir alle Dinge, und ihr Inneres ist thm
geoffnet. Sein Lebenstraum ist Heimat aller Traume; diese bergen die
geheimsten Regungen und projizieren sie als lebendige Hieroglyphen
in das Bewufitsein; dem Dichter sind Menschen und Gedanken und
Traume vollig eins: »er kennt nur Erscheinungen, die vor ihm auftau-
chen und an denen er leidet und leidend sich begliickt«.>*

Traume gleichen Kindern, ihrer vielwertigen Naivitit, mit der sie
die Zeichen ineinanderspielen, das Lockende und Drohende seltsam
vermischen im Uberschwang der Phantasie; sie spiegeln das eigene We-
sen als Welt und die Welt als Anschauung ihres Wesens; Traume sind
Leben:

Das Innerste ist offen ihrem Weben;
Wie Geisterhdnde in versperrtem Raum
Sind sie in uns und haben immer Leben.

Damit ist zugleich der Dichter mitbenannt, der Traumtrichtige — und
damit den Kindern innig verwandt; er ist von »geheimnisvollen Méchten
[...] beherrscht, wie der zierliche Magnet von ungeheuren, im Unge-
wissen gelagerten Kriften«. Er schafft aus »Vergangenheit und Ge-
genwart, aus Tier und Mensch und Traum und Ding, aus Grof3 und
Klein, aus Erhabenem und Nichtigem die Welt der Beziige [...] die
Uberginge sind niemals schwer fiir ihn [...] alles ist, als wére es schon
immer dagewesen.«*

»Und drei sind Eins: ein Mensch, ein Ding, ein Traumc,

Der Mensch kann sich véllig in ein Ding versetzen, das Leben traum-
haft erleben, ein Ding kann das mitwissende Gesicht eines Menschen
annehmen, die Distanz des Getrdumten einnehmen, ein Traum vermag
sich als Menschleben zu offenbaren und als Gewebe von Dingen. Zu
Beginn des Terzinen-Jahres schreibt Hofmannsthal dem vertrauten Ge-
fahrten Leopold Andrian:

54 »Der Dichter und diese Zeit«. In: GW RA L S. 67.
55 »Kin neues Wiener Buch«. In: GW RA I, S. 229.
56 »Der Dichter und diese Zeit«. In: GW RA L, S. 68/9.

Continuitit in der Verginglichkeit 237

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mein inneres Leben macht aus Menschen, Empfindungen, Gedanken und
Biichern eine wirre Einheit, die Wurzeln aller dieser Dinge wachsen durch-
einander wie bei Moos und Pilzen und man spurt auf einmal, dafi die Schei-
dung von Geist und Sinnen, Geist und Herz, Denken und Tuen eine dufer-
liche und willktirliche ist.>”

Der spruchhafte Sinnschlufy weist in der charakteristischen Kreisriick-
biegung zum Beginn; auch er ist Mitte und konzentrische Kreisfigur; der
Faden des Endes reifit nicht ab, sondern schlingt sich in den Faden des
Beginns zuriick; Prospero-Loris hort in allem das eigene Echo mit; er
vollzieht in diesen Terzinen ein Selbstgewahrwerden auch in der Art ei-
ner Dichtung tiber das Dichten. Sie besitzen noch die unverstérte Einheit
des Magischen, alles geht auf ein Ganzes; sobald aber dieser »glorreiche,
aber gefahrliche Zustand« verlassen, die narzifthafte Einsamkeit durch-
brochen - die Gedichte Hofmannsthals rufen »ihre Liebe an das Dasein
tiber diesen Giirtel von Einsamkeit hintiber«? — als der schicksallose Zu-
sammenhang der Worte zerfillt, der Dichter dem vorweggenommenen
Geisterkonigtum entsagt, um den Weg schicksalhafter Erfillung und
Selbst-Besinnung zu betreten, verstummen seine Gedichte.

57 BW Andrian, S. 21
58 BW Bodenhausen, S. 128.

238 Gerhart Baumann

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maximilian Bergengruen

Das fotografische Gedachtnis

Zur Psychologie und Poetik der Medien in Hofmannsthals
»Der Unbestechliche«

Gegenstand meines Aufsatzes ist Hugo von Hofmannsthals Komddie
»Der Unbestechliche«, 1923 in Wien aufgefiihrt, aber (vom ersten Akt
einmal abgesehen) erst 1956 nach der Spielfassung publiziert;' ein Stiick,
das ein (z. B. im »Maérchen der 672. Nacht«; ED 1895) bisher lediglich
latent mitgefithrtes Thema zum ersten Mal manifest macht und in den
Vordergrund stellt: die Inversion des Herr/Diener-Verhéltnisses.> Der ei-
gentliche Herr im Unbestechlichen ist nicht Baron Jaromir, sondern sein
(bzw. seiner Mutter) Diener Theodor. Diese Umkehrung der Macht-
positionen wird nicht zuletzt deutlich an der Verwendung der im Stiick
hiufig thematisierten neueren Medien wie Telegrafie, Telefon und vor
allem — das wird im Zentrum dieses Aufsatzes stehen — Fotografie.

Ich werde in drei Schritten argumentieren: Erstens werde ich zeigen,
daf} die beiden ménnlichen Hauptpersonen des Lustspiels, Baron Jaro-
mir und sein Diener Theodor, tiber ein vollkommen unterschiedliches
Erinnerungsvermogen verfiigen: Jaromir besitzt ein auflerordentlich
schwaches, kurzlebiges Gedichtnis,’ Theodor hingegen ein brillantes,

1 Vgl. zur Textgenese: Norbert Altenhofer, Hofmannsthals Lustspiel »Der Unbestech-
liche«. Bad Homburg et al. 1967, S.151ff.; Douglas S. Sturges, The Lineage of Theodor.
Tradition and Revolution in Hofmannsthal’s »Der Unbestechliche«. In: MAL 26.1 (1993)
S.19-31, sowie W. E. Yates, Hidden Depth in Hofmannsthal’s »Der Unbestechliche«. In:
MLR 90.2 (1995) S.388-398.

2 Zu Hofmannsthals Vorlagen in Bezug auf dieses Motiv (Beaumarchais’ »Figaros Hoch-
zeit«), vgl. Richard Alewyn, »Der Unbestechliche«. In: Ders., Uber Hugo von Hofmannsthal.
4. Auflage. Gottingen 1967, S. 124-127; Altenhofer, Hofmannsthals Lustspiel (wie Anm. 1),
S.166fT.; Sturges, The Lineage (wie Anm. 1), S.23. Zu Hofmannsthals Vorlagen allgemein
vgl. Yates, Hidden Depths (wie Anm. 1), S. 394, sowie Jean-Marie Valentin, »Der Theodor
ist kein Dienstbote, — sondern eben der Theodor«. Types comiques et vision du monde
dans »Der Unbestechliche« de Hugo von Hofmannsthal. In: EG 53 (1998) S.435-453, hier
S.442f. Zur Kritik an der Durchfithrung des Motivs vgl. Gerhart Pickerodt, Hofmanns-
thals Dramen. Kritik ihres historischen Gehalts. Stuttgart 1968, S.240. Zu Hofmannsthals
essayistischen Reflexionen zum Thema Herr/Diener vgl. Alexander Stillmark, The Servant
as Master. Some Observations on Hofmannsthal’s »Der Unbestechliche«. In: GLL 28 (1974)
S.148-155, hier S. 151.

3 Wiewohl Harald Weinrichs Unterscheidung von Gedachtnis und Erinnerung (Ma-

Das fotografische Gedichtnis 239

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das analog zur Speicherung von Bildern auf einer Fotoplatte funktio-
niert. Lweitens mochte ich nachweisen, dafl dieses unterschiedliche Er-
innerungsvermoégen einer vollkommen unterschiedlichen Medienbenut-
zung entspricht. Jaromir ist es darum zu tun, sein schwaches Gedachtnis
in das Medium Buch auszulagern, bei Theodor arbeiten das psychische
und das technische Speichervermégen, also fotografisches Gedéchtnis
und fotografisches Bild, Hand in Hand. Dritfens und letztens mochte
ich vorfithren, wie sich aus dieser Figurenkonstellation eine Poetik der
Intermedialitit rekonstruieren lafit, also ein Konzept von Literatur, das
nicht hinter die Spaltung von Gutenberg- und Postgutenbergmedien
zuriickgeht, sondern — umgekehrt - sich diese zu Nutze macht.

Ich werde mich bei der Verfolgung dieser Thesen nicht auf die spite
Publikation der Spielfassung beschranken, sondern die gesamte Ge-
nealogie des »Unbestechlichen«, von den ersten Entwiirfen an, bertick-
sichtigen. Ich gehe davon aus, dafl Hofmannsthal, wenn er Entwiirfe
oder ganze Szenen verwirft, weniger grundlegende Anderungen oder
Richtungswechsel vornimmt, denn vielmehr, in diesem Punkte Theodor
ganz dhnlich, ithren Inhalt zu »Diskretionssachen« (151)* erklért. Die Pa-
ralipomena stellen in meinen Augen also so etwas wie das Unbewuf3te
des Textes dar, aus dem heraus er erst eigentlich zu verstehen ist.

| Zwei Arten des Gedachtnisses

Obwohl Herr und Diener sich bisweilen so dhneln,’ dafy man den einen
fur einen »Halbbruder« (151) des anderen halten kénnte, gibt es eine

gazin vs. Einschreiben) verpflichtet, verwende ich hier, Hofmannsthals Sprachgebrauch
nachgehend, die Begriffe weitgehend synonym. Vgl. hierzu Harald Weinrich, Metaphora
memoriae. In: Ders., Sprache in Texten. Stuttgart 1976, S. 291-294.

4 Ich zitiere den »Unbestechlichen« (und die Entwurfsstufen) hier wie im Folgenden
direkt im Haupttext lediglich mit Verweis auf die Seitenzahl nach SW XIII Dramen 11.

5 Dies gilt insbesondere fiir negative Eigenschaften. So werden z. B. beide des »Egois-
mus« gezichen (S. 155, 5.176).

6 Vgl. hierzu auch Ilse Graham, Hofmannsthals Komddie »Der Unbestechliche«. In: Jahr-
buch des Freien Deutschen Hochstiftes (1991) S. 308-326, hier S. 324f. sowie Hans Geulen,
Komédien Hofmannsthals. Beobachtungen zum »Schwierigen« und »Unbestechlichen«. In:
Helmut Arntzen (Hg.), Komddiensprache. Beitrage zum deutschen Lustspiel zwischen dem
17. und dem 20. Jahrhundert. Miinster 1988, S. 99-110, hier S. 108f.

240 Maximilian Bergengruen

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

entscheidende Differenz zwischen Baron Jaromir und dem unbestech-
lichen Theodor, die in ihren mentalen Féhigkeiten, noch genauer: in
ithrem Erinnerungsvermégen, liegt. Wahrend Jaromir von einem weit
reichenden Gedichtnisverlust betroffen ist, lagert Theodor die seinem
Herren entfallenen Ereignisse liickenlos in seinem Gedachtnis ein: »Es
konnte sein daf er vergessen hat, ich habe jedenfalls nicht vergessenc
(167), gibt der Unbestechliche in einem Paralipomenon zu Protokoll.

Um Jaromirs schwaches Gedichtnis wissen aber auch die anderen
Figuren des Dramas, z. B. Melanie Galattis, eine der beiden Gelieb-
ten Jaromirs, die dieser — obwohl frisch verheiratet und in Anwesen-
heit seiner Gattin Anna - auf sein Gut in Oberosterreich eingeladen
hat: »Der Herr Baron hat mich«, berichtet die verheiratete, aber etwas
cheunlustige Melanie in einem vertraulichen Gesprich mit Theodor,
»bestimmt versichert — ich meine, ich habe ihn so verstanden, daf} er
niemals die Erinnerungen, die sich auf mich und unsere fritheren Be-
gegnungen beziehen zu einer Aufzeichnung bentitzen wird« (88). Ihre
eigene Erinnerungsschwiche’ — hat er sie »versichert« oder hat sie das
nur heraushéren wollen? — weist ironischerweise auf die Jaromirs hin:
Dieser verfiigt namlich tiber ein ausgesprochen »schwaches« (87) bzw.
»schlechte[s] Gedichtnis« (89) und demzufolge auch tiber »keine Vergan-
genheit« (52). Seine personale Erinnerung funktioniert so schlecht, dafl
er, und darauf bezieht sich die Bemerkung Melanies, alles Wissen um
die Vergangenheit in das »Papier« bzw. die Schrift auslagern muf3.® Die
Rede ist natiirlich von seinem »T'agebuch«, dessen »Notizblétter[n]« sich
»seine Romane« verdanken (69); alles in allem ein nicht zu tibersehender
Hinweis auf Platons »Phaidros« (274¢ff.), in dem bekanntlich Schrift
und Gedichtnisverlust aneinander gekoppelt werden.

Demgegeniiber verfiigt Theodor iiber ein phanomenales Gedacht-
nis.” Das wird schon aus seiner im Vergleich zu Jaromir héheren, ja
»krankhafte[n] Empfindlichkeit« (41) deutlich, die aus einer ausnahms-
losen Speicherung jeder Krinkung resultiert. Aber seine gute Erinne-

7 Vgl. auch folgende Passage: »Sie hat gar kein Gedéchtnis, u. weify dafl sie alles vergif3t«
(S.169).

8 In gewissem Sinne gilt das auch fiir Melanie: »Ich kann meine Gedanken nur zusam-
menfassen, wenn ich mit ihr [gemeint ist eine Freundin, Tinka Neuwall] tiber das was ich
erlebe, rede — oder thr schreibe« (S.197; Herv. M. B.).

9 Vgl. hierzu auch Graham, Hofmannsthals Komédie (wie Anm. 6), S.311.

Das fotografische Gedichtnis 241

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rungsfiahigkeit hat nicht nur hemmende psychopathologische, sondern
durchaus auch produktive Seiten. Ja man kann sagen, dafy Theodors
groflartiges Organisationstalent als Diener, das ithn auf dem Gut der
Baronin so unverzichtbar macht, in erster Linie auf seinem guten Ge-
déchtnis fufit. Er selbst ist sich dieser Fahigkeit (und der fundamentalen
Differenz zu seinem gedachtnisschwachen Herren) vollstindig bewufit,
wie eine Auflerung iiber sich und Jaromir deutlich macht: »Ich erinnere
mich an alles< (87; Herv. M. B.). Diese Beschreibung als Gedéchtniskiinst-
ler ist mitnichten nur einer positiven Selbstwahrnehmung geschuldet.
Selbst Jaromir schwédrmt — zumindest in einer spéter gestrichenen Pas-
sage — von seines Dieners »fabelhafte[m] Gedachtnis fiir alle Details«
(229); diese Aussage wird durch die Hervorhebung des »dédmonischen
Gedichtnisvorrat[es]« (170) Theodors noch einmal unterstrichen.

Die beiden Geliebten Jaromirs hingegen sind von Theodors brillan-
tem Gedichtnis genauso wenig angetan wie von Jaromirs schlechtem,
was insofern nicht verwunderlich ist, als der Unbestechliche seine aufier-
gewohnlichen mentalen Fahigkeiten im Rahmen seiner Gegen-Intrige!
(an deren Ende die Abreise der beiden Frauen und die Riickwendung
Jaromirs zu seiner Frau stehen wird) strategisch einsetzt: »Wieso erinnern
Sie sich denn an das! Das ist doch grafilich, daf3 Sie das noch wissen!«
(86; Herv. M. B.), ruft z. B. Melanie Galattis aus, als siec von Theodor
— der gerade erfolgreich die Angst vor ihrem eifersiichtigen Ehemann
schiirt — darauf hingewiesen wird, dafl Herr Galattis schon einmal bei-
nahe hinter das Verhaltnis mit Jaromir gekommen wire. Das Gleiche gilt
fiir Marie am Rain, die zweite Geliebte: »Ich erlaube mir zu ermnern« (77,
Herv. M. B.) - mit diesem Aufruf fithrt Theodor der jiingeren der beiden
Frauen den anscheinend nicht mehr prisenten Anfang ihrer Beziehung
mit Theodor vor Augen; und zwar so, dafl Marie die jetzt eintretende
Wiederholung deutlich wird.

Theodors Gedichtnis weist eine Besonderheit auf, es funktioniert
namlich - diametral entgegengesetzt zu Jaromirs kiinstlichem Gedéchtnis
in der Schrift - bildlich, genauer als Verlangerung seines Blicks. Warum
weil} er z.B., wie viele Perlen die Halskette Melanies faf3t? »Am Hals

10 Vgl. zu diesem Begriff auch Altenhofer, Hofmannsthals Lustspiel (wie Anm. 1), S. 991f.;
Franz Norbert Mennemeier, Hugo von Hofmannsthal: »Der Unbestechliche«. In: Walter

Hinck (Hg.), Die deutsche Komédie. Dusseldorf 1977, S. 233-245, hier S. 234, sowie Yates,
Hidden Depths (wie Anm. 1), S.391.

242 Maximilian Bergengruen

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hab ich sie gezéhlt, ich habe sehr gute Augen, unsereins muf§ manchmal
in unbeachteter Haltung warten und da sucht man sich eine Beschéf-
tigung« (68). Theodors »sehr gute Augen« gehen mit seinem ebenso
guten Gedachtnis Hand in Hand: Er erinnert genauso detailgetreu und
differenziert, wie er wahrnimmt (daher weify er auch immer, wo irgen-
detwas liegt, z. B. das »Lorgnon«, also das Hilfsgerit der seh- und damit
auch erinnerungsbehinderten Baronin; 100)."

Ahnliches gilt fiir die verfinglichen und kompromittierenden Situa-
tionen, denen Melanie wihrend ihrer Affire mit Jaromir ausgesetzt war:
»Vergesse ich denn so etwas«, fragt Theodor rhetorisch,

bin ich denn ein solcher Hudriwudri ein oberflichlicher, daf} ich solche

Schreckenstage von meiner Seele abbeuteln kénnte wie ein Hund die Fléhe? —
Sehe ich denn Euer Gnaden nicht dastehen bereits wie eine verlorene Person

- Wo? In meinem geistigen Auge! (86).

Auch hier wird die Erinnerung als eine Verlangerung und Fixierung des
Blicks verstanden, diesmal auf den Begriff des inneren oder »geistigen
Auge[s]« gebracht. Warum aber ist, wie Theodor deutlich macht, sein Er-
innerungstrager, die »Seele«, durch nichts in der Welt von dem erinner-
ten Gegenstand zu trennen (die Unméglichkeit des »Abbeuteln(s]«)? Man
muf sich in diesem Zusammenhang ein Detail des Textes vor Augen
fuhren, das, wie ich zeigen méchte, fiir das gesamte Stiick von zentraler
Bedeutung ist: Theodor hat vor einiger Zeit einem Zimmerkellner einige
»Photographien« (86), genauer gesagt: die dazu gehoérigen Foto-»Platten«
(87), abgekauft, auf denen Melanie und Jaromir in verfinglicher Position
zu sehen sind. Und auf diese Bilder bzw. ihre Negative spielt Theodor
in dem Augenblick an, da er tiber sein Gedichtnis spricht.

Angesichts eines solchen Zusammenhangs liegt die Vermutung nahe,
daf} der Unbestechliche sein Gedichtnis analog zu einer Fotoplatte!?

11 Die Baronin hat auch sonst ein schlechtes Gedéchtnis, wie aus den Gesprichen mit
dem anscheinend weder bildlich noch schriftlich, sondern mathematisch erinnernden Ado
hervorgeht: »Amelie, es sind mehr als dreiffig Jahre her, am 11. Juni - daf Sie — ich — wissen
Sie wirklich dieses Datum nicht mehr? Baronin: Ado, Sie sind ein Mathematiker mit ihren
ewigen Ziffern! Mich interessieren Ziffern nicht« (48).

12 Zur technischen Entwicklungsgeschichte der Fotoplatten im ausgehenden 19. und
frihen 20. Jahrhundert, vgl. Walter Koschatzky, Die Kunst der Photographie. Technik,
Geschichte, Meisterwerke. Salzburg, Wien 1984, S. 971f.; 123 f.; 308{f.; Beaumont Newhall,
Geschichte der Photographie. Ubers. von Reinhard Kaiser. Ziirich 1985, S. 58 ff.

Das fotografische Gedichtnis 243

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

versteht: Einmal durch einen Blick belichtet, kann das Gedéachtnis nie
wieder in seinen Originalzustand zuriickversetzt werden, sondern ist
von diesem Moment an mit den gespeicherten piktoralen Informationen
untrennbar verbunden.

Die Analogie von Blick und Gedéchtnis einerseits und der fotografi-
schen Belichtung andererseits wird durch ein Gespréch zwischen Theodor
und der Baronin vorbereitet, in dem Ersterer seine Erinnerungsgabe in
Bezug auf Jaromirs Handlungen wie folgt beschreibt: »Wo in mir, in mei-
ner nichts vergessenden Herzkammer alle diese seine Weibergeschichten
und Schlechtigkeiten abphotographiert sind bis in die kleinsten und nieder-
trachtigsten Zartlichkeiten und Meineide« (53; Herv. M. B.).

Das Zitat ist auflerordentlich aufschlufireich: Die Tatsache, daf}
Theodor seine Herzkammer als »nichts vergessend[]« beschreibt, hingt
unmittelbar damit zusammen, daf} diese wie eine Fotoplatte (»abpho-
tographiert«) funktioniert, auf der alle piktoralen Informationen — und
seien sie auch noch so unscheinbar (die »klemnsten [...] Zartlichkeiten
und Meineide«; Herv. M. B.) — unabénderlich abgelegt sind. Die Unbe-
stechlichkeit des fotografischen Blickes findet also ihre Fortsetzung in der
Unbestechlichkeit der Informationsverarbeitung.”®

Damit sind in einem Satz zwei wesentliche Punkte der zeitgendssi-
schen Fototheorie und einer der damaligen Memorialpsychologie ge-
nannt. Erstens die Fokussierung auf das »kleinste[e]« Detail: Schon Henry
Fox Talbot hilt fest, daf3 der entscheidende »Vorteil« der Fotografie in
der Fihigkeit liege, »eine Vielzahl leinster Details aufzunehmen«.'* Und
noch Benjamins Theorie des »Optisch Unbewufiten«!® basiert auf der

Vorstellung, daf} die Kamera Elemente einfangen konne, die wegen man-

13 Es liefie sich, darauf aufbauend, eine weitere Erklarung des Titel denken: Wihrend
der Zimmerkellner bestochen wird, damit er die Fotos an Theodor verkauft, 143t sich die-
ser selbst sein wie eine Fotoplatte funktionierendes Gedéchtnis von niemandem nehmen
und ist daher — unbestechlich. Vgl. zu anderen Ableitungen des Titels bzw. des Epithetons
unbestechlich« (Robespierre). Norbert Altenhofer, »Die Ironie der Dinge«. Zum spéten Hof-
mannsthal. Frankfurt a. M. 1995, S. 32.

14 Henry Fox Talbot, Der Stift der Natur (1844). In: Wolfgang Kemp (Hg.), Theorie der
Fotografie. 4 Bde., Miinchen 19791f., Bd. I, S. 62; Herv. M. B.

15 Walter Benjamin, Kleine Geschichte der Photographie. In: Ders., Gesammelte Schrif-
ten. Hg. von Rolf Tiedemann, Hermann Schweppenhéuser. 14 Bde., Frankfurt a. M. 19721f.,
Bd. IL.1, S.371 (im Folgenden als »GS« abgekiirzt).

244 Maximilian Bergengruen

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gelnder Grofie oder Relevanz dem Auge (und dem Bewufitsein) des
Menschen entgingen.

Luweitens die Betonung der irreversiblen Speicherung von Informatio-
nen (die »nichts vergessende Herzkammer«): Im frithen 20. Jahrhundert
wurde, und zwar in verschiedenen Diskussionskontexten, immer wieder
hervorgehoben, dafl in der Fotografie die Lichtinformationen so gespei-
chert sind, daf sie »unverginglich« sind, also frei von nachtriglicher
Manipulation und Léschung »festgehalten« werden (ein Argument, das
ein letztes Mal Roland Barthes mit Emphase vertreten wird).!¢

Die Ubertragung dieser beiden fototheoretischen Argumente auf das
Gedachtnis, oder allgemeiner formuliert: der Vergleich von Fotoplatte
und Gedichtnis, stellt, drittens, ebenfalls keine Erfindung Hofmannsthals
dar, sondern ist vielmehr als Rekurs auf eine - vor allem in der fran-
z6sischen Psychologie/Psychiatrie des ausgehenden 19. Jahrhunderts
gefithrte — Debatte anzusehen. So diskutiert z. B. Théodule Ribot in
seinen »Maladies de la mémoire« von 1885 eine kurz zuvor veroffent-
lichte These von Jules Luys, die besagt, daf3 es deutliche »analogues de
la mémoire« mit der »action photographique« gébe.!”

Hofmannsthal denkt diese Analogien allerdings nicht, wie die genann-
ten Psychiater, nur metaphorisch: Das Besondere an Theodor und sei-
nen Intrigen ist vielmehr, daf} Gedachtnis und Fotografie zwar in ein

16 Anonym. (d.i. Max Dauthendey), Des Teufels Kiinste (ED 1912, filschlich auf 1841
datiert). In: Kemp, Theorie (wie Anm. 14), Bd. I, S. 69. Zur opinio communis, die Fotografie
besifie die Fahigkeit, die aufgenommenen Informationen ausnahmslos und auf nichtrevi-
dierbare Weise zu bewahren, wihrend das menschliche Gedéchtnis wandelbar sei, vgl. Ro-
land Barthes, Die helle Kammer. Bemerkung zur Photographie. Ubers. von Dietrich Leube,
Frankfurt a. M. 1989, S.87 und 102. Ahnlich schon Siegfried Kracauer, Die Photographie.
In: Ders., Das Ornament der Masse. Essays. Frankfurt a. M. 1963, S.25 und 34. Vgl. zu
dieser Debatte auch Bernd Stiegler, Zeigen Fotografien Geschichte?. In: Fotogeschichte 25,
Heft 95 (2005) S.3-14, hier S.5f.

17 Théodule Ribot, Les maladies de la mémoire. Paris 1885, S. 3, in seiner kritischen
Replik auf Jules Luys, Le cerveau et ses fonctions. Paris 1876, S. 105f. Vgl. zur Metaphorik
Foto/Gedichtnis allgemein Douwe Draaisma, Metaphors of memory. A history of ideas
about the mind. Ubers. von Paul Vincent, Cambridge 1995, S. 103ff., sowie Bernd Stiegler,
Bilder der Photographie. Ein Album photographischer Metaphern. Frankfurt a. M. 2006,
S.102ff. (Eintrag »Gedéchtnis«). Leider unterzieht Heinz Hiebler, Hugo von Hofmannsthal
und die Medienkultur der Moderne. Wiirzburg 2003, den »Unbestechlichen« keiner eigenen
Analyse (obwohl sich das in mehr als einer Hinsicht angeboten hitte). Dafiir dokumentiert
dieses umfangreiche Werk Hofmannsthals intensive schriftliche und praktische Auseinan-
dersetzung mit Telefon und Fotografie (S. 3691f.; 296{f.).

Das fotografische Gedichtnis 245

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verhiltnis gesetzt werden, aber nicht so, dafi eines das andere ersetzte,
sondern daf} beide Hand in Hand arbeiten. Erst die Kombination aus
fotografischem und fotografiertem Gedéchtnis versetzt Theodor in die
Lage, Melanie im Rahmen seiner Gegen-Intrige erfolgreich zu erpressen:
Bei einer Weigerung ihre Abreise betreffend konnte er die Fotoplatten
bzw. die hochstwahrscheinlich schon existierenden Abziige — »Photo-
graphien« haben bei thm Kultstatus und sind zu einem »Altar« geformt,
heifit es in einem Paralipomenon (184)'® — den ihr im Auftrag ihres
Gatten hinterher spionierenden »Schwiagerinnen« (87) zuspielen.

In dieses Muster einer metonymischen Zusammenarbeit von Ge-

dachtnis und fotografischem Medium fiigen sich zwei weitere Episoden:
Die erste, die einer Streichung zum Opfer fiel, beschreibt ein Gesprach
zwischen Marie und Theodor, in dessen Verlauf dieser jener ein aufleres
Bild (d. h. ein Photo) Jaromirs wegnimmt (»zeht mit einem Griff das Portrdit
faromirs unter den anderen Bléittern hervor«<; 205) und das innere Bild, das sie
von thm besitzt, an dessen Stelle setzt: »Ja sogar um sich sein Bild da in
Threm Herzen zu bewahren - dieses Einzige, was IThnen bleibt — miissen
Sie fliichten denn nirgends ist dieses Bild so bedroht von Zerstérung als
in seiner leibhaftigen Nahe« (208).

Die zweite, freilich komplexere, Variante dieses Gedankens hat, von
einem Detail abgesehen, ithren Weg bis in den Bithnenfassung gefunden:
Auch bei Melanie st6fit Theodor ndmlich auf ein Bild Jaromirs, das er
ebenfalls zerstort (»Er hat blitzschnell “faromirs Photographie aus dem Rahmen
gexogen, reifst sie mitten durch und schiebt sie zerrissen wieder hinein«<; 96), wih-
rend er, in einer Art Rochade, Anna das durch ihre (durchaus berech-
tigte) Eifersucht »in Fetzen gerissene[...] unheimliche][...]« innere »Bild«
thres Mannes (105) am Ende unversehrt »wieder]...]geben« (224f.; 106)
kann.

Il Der Schock der neueren Medien
Weify man einmal, daf} Jaromir und Theodor vollkommen unterschiedli-
che Gedichtnisleistungen vollbringen und dabei auf ganz unterschied-

liche Strategien zurtickgreifen, dafl weiterhin diese Strategien, zumindest

18 Vgl. auch dhnliche Erwidhnungen im »Unbestechlichen« auf den S. 173; 175.

246 Maximilian Bergengruen

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bei Theodor, sowohl analog als auch kausal mit dem Funktionieren
neuerer Medien wie der Fotografie zusammenhingen, dann dringt sich
eine ausfiihrliche Begutachtung des Medienverstandnisses und der Me-
dienbenutzung beider Protagonisten geradezu auf. Jaromir, so die These,
die ich im Folgenden entfalten will, verschlief3t sich auf eine beinahe
pathologische Art und Weise den neueren Medien, allen voran der Foto-
grafie. Theodor hingegen ist der Einzige, der das blofle Gemacht-Wer-
den' durch das Medium iiberwinden und es so in einer »magisch[en]«
(166) Art und Weise (ein Begriff, den Benjamin, McLuhan und Barthes,
wenn auch in Varianten, wiederholen werden)® bedienen kann.

Fir die Rekonstruktion der unterschiedlichen Auseinandersetzung
von Herr und Diener mit den neueren Medien muf} ich noch einmal
darauf zurtickkommen, daff Jaromir und Theodor lange Zeit ein Herz
und eine Seele waren und sich erst ab einem gewissen Zeitpunkt zerstrit-
ten haben — und zwar so sehr, daf} Letzterer in die Dienste der Baronin
wechseln mufite. Da Theodor und Jaromir sich, wie oben ausgefiihrt,
eigentlich sehr dhnlich sind, nur im Laufe der Zeit eine andere Art der
Erinnerung und der Medienbenutzung ausgebildet haben, liegt es nahe
zu vermuten, daf} diese medial-psychologische Differenz etwas mit dem
Zerwurfnis der beiden zu tun hat.

Es ist nicht ganz einfach herauszufinden, wann die beiden Ménner
ithre Antipathie ausgebildet haben. Sicher ist nur: Das Zerwiirfnis findet

19 Vgl. hierzu Friedrich Kittler, Grammophon, Film, Typewriter. Berlin 1986, S. 29.

20 Benjamin spricht davon, daf die technische Reproduzierbarkeit das »kiinstlerische«
Moment des Kunstwerkes zugunsten einer Eintibung in eine technische »Praxis« marginali-
siere, dhnlich wie in der »Urzeit«, da die Kunst noch »im Dienst der Magie« stand, auch das
eine Form von, freilich kultischer, also nicht (wie bei der Fotografie) ausstellungsorienter,
Praxis. Diese Verwandtschaft driickt sich z. B. im nach wie vor bestchenden magischen
»Kultwert« der Portritfotografie aus (Walter Benjamin, Das Kunstwerk im Zeitalter sei-
ner technischen Reproduzierbarkeit. In: GS [wie Anm. 15], Bd. 1.2, S.444f.; Herv. M. B.).
McLuhan denkt die »Magie« der »Medien« tiber ihren Status als Extension des Menschen
(Marshall McLuhan, Die magischen Kanile. Understanding media. Ubers. von Meinrad
Amann. 2. Auflage, Dresden, Basel 1995, S.40). Barthes schliefilich behauptet, dafl die
Fotografie, verstanden als eine »Emanation des vergangenen Wirklichen<, »Magie und nicht
[...] Kunst« sei (Barthes, Die helle Kammer [wie Anm. 16], S. 99). Vgl. zur Magie Theodors,
Yates, Hidden depths (wie Anm. 1), S. 398, Benno Rech, Hofmannsthals Komédie. Verwirk-
lichte Konfigurationen. Bonn 1971, S. 153f., und Karl Konrad Polheim, Sinn und Symbol in
Hofmannsthals Lustspiel »Der Unbestechliche«. In: Ders., Kleine Schriften zur Textkritik
und Interpretation, Bern et al. 1992, S. 369-388, hier S. 3761f.

Das fotografische Gedichtnis 247

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht erst, wie man denken konnte, in dem Augenblick statt, da Jaromir
»seine Maitressen paarweise herbestellt ins Haus«, sondern liegt viel lin-
ger zurtick. Das deutet zumindest Theodor mit der Formulierung vom
»Tropfenc, der den »Becher [...] zum Uberflusse« bringt, an (52).

Die Baronin scheint — ihrer sonstigen Erinnerungsschwiche zum
Trotz - als einzige der beteiligten Figuren den Beginn des Machtkampfes,
wenn auch nur schemenhaft, gewdrtigen zu kénnen. Neben Gemein-
platzen — »Sie kennen einander zu gut u. zu lange. Man hilt so lange
Bezichungen nicht aus. Kein Mensch vertrdgt dass man ihn so lange
kennt« — erwigt sie in einem Paralipomenon noch eine zweite Ursache
far die halbbriderliche Krise: »Vielleicht drgert Th dass Jaromir schreibt«.
Dieser Gedanke wird wenig spiter durch ein Heureka-Erlebnis aufge-
wertet: »Ich habs heraus. Seitdem Jaromir schreibt — Er findet es grotesk.
Das ist ganz meine Ansicht. [...] Ich verstehe thn ausgezeichnet. — Dieses
Schreiben von Jaromir hat dem Fafl den Boden ausgeschlagen« (176).

Auch die Baronin drgern Jaromirs Schreibexperimente: Sie kritisiert,
dafl Jaromir nur »notiert« (65), was er fithlt bzw. erlebt, zu »erfindenc
jedoch unfihig ist (44). Mit der letzten Annahme hat sie durchaus Recht:
Jaromir unterscheidet nicht einmal — was selbst Theodor nicht fiir még-
lich zu halten behauptet (tatsdchlich weil} er es natiirlich doch)?' — zwi-
schen dem »Manuskript« seines »neuen Roman[s]« (103) und seinem
»Tagebuch«. Dessen »Notizblétter« (69) stellen, wie er seiner Frau mit-
teilt, bereits — und zwar, wie man vermuten mufi, in ithrer urspringli-
chen (von Theodor im Verlauf des Geschehens freilich durcheinander
gebrachten) Reihenfolge - eine »erste provisorische Niederschrift« des
geplanten Prosawerkes dar (103).22

Auch wenn die Baronin mit threr Bemerkung, dafy Theodor sich tiber
Jaromirs literarische Experimente »drgert«, einen Punkt getroffen zu ha-
ben scheint, so sind doch ihre und seine Griinde fiir diese Ablehnung
durchaus verschieden. Der Unbestechliche bemiiht zwar auch astheti-
sche und kunstkritische Argumente, z. B. wenn er die Romane Jaromirs
»eine schlechte dilettantische erbarmliche Sache« heifit (210), aber dieses

21 Theodor behauptet, dafl Jaromir »seine Romane« immerhin noch aus den »Notizenc
des »Tagebuch(s] [...] wusammensetzt« (69; Herv. M. B.).

22 Vel. hierzu auch Ewald Résch, Komédien Hofmannsthals. Die Entfaltung ihrer Sinn-
struktur aus dem Thema der Daseinsstufen. 2. Auflage, Marburg 1968, S. 1771.

248 Maximilian Bergengruen

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Urteil verdankt er, wie die Paralipomena verraten, lediglich einer Re-
zension »in der Zeitung« (210; Herv. M. B.).

Wenn es keine kunstkritischen Maflstabe sind, was stort Theodor
dann am Schreiben Jaromirs? Ein Punkt wurde oben schon anhand der
psychologischen Betrachtung erwéhnt: Diener und Herr zelebrieren die
Konkurrenz der Speichermedien,” innerhalb deren sich zwei >Kontra-
henten« gegentiberstehen: das Ablegen von Erfahrung im fotografischen
Gedachtnis und in der Fotografie (Theodor) und die Speicherung des
Erlebten ausschlieflich im Kurzzeitgedéchtnis und, als Kompensation
dieses Defizits, in der Schrift (Jaromir).

Daf} eine solche Medienkonkurrenz besteht, ist z. B. aus Theodors
»geringschiitzigfenf« Bemerkungen tiber seines Herren schlechtes Gedicht-
nis und den daraus entstehenden »Romanc« ersichtlich: Der Unbestech-
liche deutet Melanie gegeniiber an, dafl Jaromirs Auslagerung seines
Gedichtnisses in die Schrift alles andere als fehlerfrei funktioniere. Bei
der Niederschrift vergesse Jaromir, dem es bekanntlich um das (freilich
»indiskrete]...]«) »Detail« (44) zu tun sei, eben dieses, ndmlich »die ein-
zelne Sache auf die gerade alles ankommt«. Und das bringe Jaromir, wie
Theodor schadenfroh feststellt, in eine kontinuierliche Abhangigkeit von
seinem eigenen fotografischen Gedichtnis (87).

Aber kann eine solche mediale Differenz ein Zerwiirfnis evozieren
bzw. aus diesem Zerwiirfnis hervorgehen? Es gibt zumindest Hinweise
auf einen solchen Zusammenhang; denn hinter der differenten Benut-
zung der hier genannten Medien steht eine vollkommen verschiedene
Art, sich tiberhaupt irgendwelcher Medien zu bedienen — und damit auch
eine unterschiedliche Art, mit den Herausforderungen der Moderne
umzugehen, fir die nicht zuletzt die Fotografie steht.

Meine Argumentation setzt, ihrem historischen Gegenstand entspre-
chend, bei zwei Autoren aus der Geschichte der Medientheorie ein: Mar-
shall McLuhan diagnostiziert in »Understandig Media«, zu deutsch: »Die
magischen Kanile« (ED 1964), bei seinen Zeitgenossen einen tief greifen-
den »Schock«,2t der, so seine These, daher riihre, daf} sich die Menschen
in der beschleunigten Medialisierung der Welt nicht zurecht, genauer:

23 Vgl. zur Medienkonkurrenz vom 18.-20. Jahrhundert aus Sicht der Literatur Natalie
Binczek, Nicolas Pethes. Mediengeschichte der Literatur. In: Helmut Schanze (Hg.), Hand-
buch der Mediengeschichte. Stuttgart 2001, S. 248-315, hier S. 3051t.

24 McLuhan, Die magischen Kanile (wie Anm. 20), S. 75.

Das fotografische Gedichtnis 249

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht wieder finden. Dieser Gedanke liefie sich mit guten Griinden auf
das frithe 20. Jahrhundert — sozusagen als das Original dieser Erfah-
rung - rickverlingern. Man denke in diesem Zusammenhang an den
von Walter Benjamin konstatierten »Shock«* beim Betrachten einer
Fotografie. Dieser riihrt seiner Meinung nach von der tiefgreifenden
technischen und medialen Umwilzung des ausgehenden 19. und frithen
20. Jahrhundertes her und reiht sich in eine ganze Kette von dhnlichen
Erlebnissen ein, in denen, wie Benjamin schreibt, das »Shockereignis
zur Norme« wird.?

Fur McLuhan besteht die »Schockwirkung« angesichts einer durch-
medialisierten Welt nun darin, daf} der Mensch, dhnlich wie Narziss,
nicht in der Lage ist, in den neuen Medien sein eigenes Spiegelbild zu
erkennen. Man konnte von einer Fremdheitserfahrung sprechen, von
der frappierenden Erkenntnis, daff die Welt einem nicht mehr zugehérig
ist. Dabei, so McLuhan, seien die Medien eigentlich nichts anderes als
eine, wie der Untertitel seines Buches »Understanding Media« verrit,
»Extension of man« — eine technische Erweiterung des Menschen.

Was ist die Folge der fehlenden Erkenntnis, daff die Welt eine mediale
Selbstverldngerung darstellt? Wie bei jeder anderen »Uberreizung« rea-
giert der Mensch, so McLuhan weiter, auf den Schock der neuen Medien
mit »Betdubung«; und zwar im Hinblick auf seine Selbsterkenntnis: Ex
ist also nicht nur unfihig, die neueren Medien als seine eigene Auswei-
tung, sondern auch, umgekehrt, sich selbst als Urbild dieser Ausweitung
anzusehen.” Damit ist es ihm unméglich, die bereits vorhandenen psy-
chischen Ressourcen fiir die Bedienung der neueren Medien zu nutzen.
Kurzum: Er kapituliert.

Es scheint mir, um zu Hofmannsthal zurtickzukehren, wichtig zu
betonen, dafl im »Unbestechlichen« nicht nur die Fotografie, sondern
auch neuere Medien mit stirkerer Verbreitungs- und Kommunikati-
onsfunktion prominent thematisiert werden: Vor dem Eintreffen der
beiden Geliebten Jaromirs ereignen sich nidmlich deswegen unauflos-
bare »Confusionen« (159), weil niemand das neu eingerichtete »Haus-
telephon«, das nicht nur eine Leitung nach drauflen besitzt, sondern

25 Benjamin, Kleine Geschichte der Photographie. In: GS (wie Anm. 15), Bd. 1.1,
S. 385.

26 Benjamin, Uber einige Motive bei Baudelaire. In: GS (wie Anm. 15), Bd. 1.2, S. 614.
27 McLuhan, Die magischen Kanile (wie Anm. 20), S. 74f.

250 Maximilian Bergengruen

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch mit Nebenstellen®® wie z. B. dem »Stall« verbunden ist, bedienen
kann (234; 180). Verwirrungen ergeben sich weiterhin aus der Tatsache,
dafl sich die »telefoniert{en]« mit den »telegraphiert[en]« Meldungen?
kreuzen (166) und niemand im Haus in der Lage ist, der Geschwin-
digkeit einer telegrafierten Information Rechnung zu tragen: Wenn
Melanie in einem Telegramm schreibt, daf} sie »heute« ankéme, weif}
niemand auf dem Gut, ob das »heute oder morgen« heiflen soll (38).
Und wie bei der Fotografie ist es allein Theodor, der diese neuen Me-
dien beherrscht, wihrend die adlige Familie und das restliche Personal
mit ihrer Bedienung vollkommen tiberfordert sind und in ein heilloses
Chaos schlittern.

Es liegt also nahe zu vermuten, daf} die in Hofmannsthals spéter Ko-
modie so massiv thematisierten neueren Medien (allen voran die Foto-
grafie) — und vor allem: das Ihnen-Ausgeliefert sein — bei Jaromir eine
Krise,® ja einen solchen Schock ausgelést haben kénnten, wie ich ihn
oben beschrieben habe. Denn im Gegensatz zu den iibrigen Figuren
(vom Medien-Zauberer Theodor natiirlich abgesehen), die sich tapfer,
aber erfolglos den medialen Konfusionen aussetzen, flicht Jaromir nicht
nur vor den Menschen, sondern auch vor deren medialen Extensionen
in die »Einsamkeit« der Natur (45), innerhalb derer er sich nicht der
beschdmenden Tatsache stellen muf}, dafy die durchmedialisierte Welt
thm auf unheimliche Weise fremd geworden ist. Mit dem Ergebnis, daf§
er seine diesen Medien entsprechenden psychophysischen Fahigkeiten
in die »narkosis< bzw. Amnesie verbannt.?!

Folgt man dieser Erklarung (und das werde ich im Weiteren tun),
wird deutlich, warum Jaromir weder tiber die im »Unbestechlichen«
thematisierten Medien, insbesondere die Fotografie, noch tiber die dafiir
notwendigen psychologischen Entsprechungen, also insbesondere die
(fotografische) Erinnerung, verfiigen kann. Dariiber hinaus bietet die

28 Zur Geschichte der Nebenstelle vgl. Christel Jorges, Helmut Gold (Hg.), Telefone
1863 bis heute. Frankfurt a. M. 2001, S. 94.

29 Zur Technik des Telegrafie im frithen 20. Jahrhundert vgl. Jan-Peter Domschke,
Stréme verbinden die Welt. Telegraphie — Telefonie — Telekommunikation. Leipzig 1997,
S. 401f.

30 Auch in der Forschung wird eine Krise Jaromirs angenommen, die jedoch eher psy-
chologisch verstanden wird, vgl. hierzu z. B. Paul Requadt, Hofmannsthals Lustspiel »Der
Unbestechliche«. In: WW 13 (1963) S.222-229, hier S. 227.

31 McLuhan, Die magischen Kanile (wie Anm. 20), S. 73.

Das fotografische Gedichtnis 251

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von mir vorgeschlagene These eine Erklarung fiir Jaromirs weiteres
Verhalten an: Was macht er, der Postgutenberg-Narziss,*? nach seinem
medialen Schock und der Narkotisierung seiner medialen Fahigkeiten?
Er wendet sich dem einzigen Medium zu, in dem er sich jetzt noch wie-
dererkennen kann, ndmlich einem gedruckten Buch bzw. sogar dessen
Vorginger: Er schreibt — hochstwahrscheinlich mit der Hand - »Tage-
buch« (s. 0.) und lafit dieses »durch die Druckpresse verbreite[n]« (43).

Jaromir gegentiber steht mit Theodor eine Figur, welche die Medien
- und zwar insbesondere die Medien nach dem Buchdruck - auf eine
tiberaus klare Art und Weise als eine Ausweitung des eigenen Selbst er-
kennen kann. Fiir die Fotografie habe ich das oben bereits rekonstruiert:
Theodor kann Fotoplatten bzw. Abziige — man denke an die Erpressung
von Melanie Galattis — deswegen als eine Verldngerung seiner eigenen
psychischen Fahigkeiten verstehen, weil sein Gedachtnis selbst fotogra-
fisch angelegt ist oder genauer: weil er sich seines Gedéchtnisses auf
fotografische Weise bedient.

Daraus erhellt: Theodor speichert bereits in seinem Geist alle Wahr-
nehmungen detailgetreu und irreversibel ab — genauso wie es von der
Fotografie der Zeit behauptet wird. Daher kann er das Medium der
Fotografie, das diese Techniken auflerhalb von ithm, nur mit grofierer
Speicherkraft und hoherer technischer Genauigkeit austbt, leicht als
eine Verldngerung seines Geistes und seiner Wahrnehmung ansehen
und es daher auch perfekt bedienen. Er muf} lediglich seine innerpsy-
chischen Prozesse und Fihigkeiten nach auflen wenden.

Ill Poetik der Intermedialitit:
Die zweite — fotografische — Lesart

Angesichts der Tatsache, dafl im »Unbestechlichen« die Literatur — und
zwar in einem defizienten oder ungesattigten, also nach Korrektur schrei-
enden Modus, - thematisiert wird, stellt sich natiirlich die Frage, ob die
von mir rekonstruierte mediale Konstellation der beiden Hauptfiguren
auch allegorisch gelesen werden kann, sozusagen als Selbstreflexion der

32 Diesen Begriff wihlt auch John R. P. McKenzie, Social comedy in Austria and Ger-
many 1890-1933. Bern et al. 1992, S. 56.

252 Maximilian Bergengruen

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur im Zeitalter jenseits des Buches. Und zwar als Selbstreflexion,
welche sich paradoxerweise die Auflésung des bisher bestehenden gu-
tenbergschen Speichermonopols® durch Telefon, Telegramm und Foto-
grafie zunutze zu machen sucht.?*

Man kénnte — mit Blick auf die Figur Jaromir - von einer Poetik ex
negativo sprechen: In thm konfiguriert sich ein Konzept von Literatur,
das den Schock oder die traumatische Erfahrung der neueren Medien
- inklusive ihrer mnemonischen und eikonischen Herausforderungen —
mit einer Regression beantwortet, d. h. mit einer trotzigen Riickkehr
zum eigenen Medium und seinen eingeschrankten Moéglichkeiten. Dies
hat zur Folge, dafl das Schreiben auf eine unbildliche und damit auch
phantasielose Weise eingeschrankt ist und die Literaturproduktion — wie
am Ende des Stiicks tatsichlich der Fall — aufgegeben werden muf3:
»Wenn ich«, so sagt Jaromir, das verlorene Manuskript »finde, so wird
es verbrannt, ich brauche es nicht« (107).

Es lieRe sich nun als Konsequenz dieser Absage an ein Literaturkon-
zept, das sich nur an den buch-stiblichen Méglichkeiten seines eigenen
Mediums orientiert, vermuten, dafy Theodor, obwohl er selbst kein Li-
terat ist und darauf auch keinen Anspruch erhebt, mit seiner Medien-
kompetenz so etwas wie die verlorene zweite Hélfte der im Stiick bisher
anhand der Figur Jaromirs beschriebenen defizienten Poetik darstellt.
Schliellich wurde an seinem Umgang mit der Fotografie deutlich, daf}
er iiber die mediale Kompetenz verfiigt, die dem Gutenberg-Literaten
Jaromir augenscheinlich fehlt.

33 Vgl. zu diesem Begriff Kittler, Grammophon (wie Anm. 19), S.29.

34 Eine andere Moglichkeit, die Poetik des »Unbestechlichen« zu konstruieren, bestiinde
darin, die Fotografie als Chiffre fiir naturalistische Darstellungsweisen anzusehen und deren
Konkurrenz mit den Verfahrensweisen der Wiener Moderne herauszuarbeiten. Hier soll
es jedoch mehr um die konkrete Herausforderung medialer Alteritit fiir die Literatur als
um eine innerliterarische Auseinandersetzung gehen (wiewohl diese Auseinandersetzung
natiirlich auch vom fremden Medium her gedacht werden konnte). Zum Zusammenhang
von Fotografie und Naturalismus im 19. Jahrhundert aus der kritischen Sicht des Realismus
vgl. Gerhard Plumpe, Der tote Blick. Zum Diskurs der Photographie in der Zeit des Realis-
mus. Miinchen 1990, S.174{f.; aus der affirmativen Sicht des Naturalismus vgl. Hubertus
von Amelunxen, Photographie und Literatur. Prolegomena zu einer Theoriegeschichte der
Photographie. In: Peter V. Zima (Hg.), Literatur intermedial: Musik — Malerei — Photogra-
phie — Film. Darmstadt 1995, S.209-234, hier S. 225ff. Ahnlich Erwin Koppen, Literatur
und Photographie. Uber Geschichte und Thematik einer Medienentdeckung. Stuttgart 1987,
S.671f.

Das fotografische Gedichtnis 253

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie oben ausgefiihrt, waren sich Herr und Diener vor threm Zerwtirt-
nis in vielen Punkten sehr einig. Und trotz ihrer seit dem Schreiben Jaro-
mirs einsetzenden Differenzen und Streitereien arbeitet Theodor, wenn
er den Baron wieder mit seiner Frau zusammenbringt, dessen eigenen
Zielen in gewissem Sinne immer noch zu - nur daf} Jaromir selbst sie
vergessenc hat: Theodor fithrt, heifdt es in einem Fragment, das aus, was
sein Herr »zwar wiinscht aber zu wollen nicht die Kraft hat« (151).%

Wenn man diese Konstellation - eine Basis von Gemeinsamkeiten
plus eine Differenz, die ihre Ursache in einem diametral verschiedenen
Medienverstindnis besitzt — poetologisch gegenliest, dann mufl man zu
dem Ergebnis kommen, dafl im »Unbestechlichen« anhand der beiden
Protagonisten einerseits eine Medienkonkurrenz thematisiert wird, ande-
rerseits aber auch qua Lehrstelle eine Vision aufscheint, wie diese Diffe-
renzen zugleich der Literatur auf héherer Ebene wieder zugute kommen
koénnten: Wenn die Literatur namlich, so meine Rekonstruktion, die
Fihigkeiten, welche die neueren Medien, insbesondere die Fotografie, in
threr Emanzipation von der Gutenberg-Galaxis ausgebildet haben, sich
kiinstlich wieder aneignen konnte.

Wenn ich in diesem Zusammenhang von einer immanenten Poetik
der Intermedialitit spreche, dann ziele ich insbesondere auf eine Allego-
rie des Lesens ab, also eine Selbstbeschreibung des Textes, die impliziert,
wie er aus seiner virtuellen medialen Verfafltheit heraus gelesen werden
mochte. Genauer gesagt, handelt es sich um eine Leseanweisung, wie der
Text auch gelesen werden kénnte. Denn natiirlich lafit sich der »Unbe-
stechliche« einerseits im Sinne Jaromirs lesen (respektive spielen), d. h. an
die Regeln des Mediums Buch gebunden: sukzessiv und weniger detail-,
denn handlungsorientiert. Rechnet man jedoch andererseits Theodors
Medienkompetenz in die skizzierte Allegorie des Lesens hinein, so ergibt
sich die Forderung nach einer zweiten Lesart, innerhalb deren der Text
weniger wie ein Buch, denn wie eine Fotografie gelesen oder besser:
angesehen wird.

Fir diese zweite, fotografische Lesart scheinen mir drei Punkte von
besonderer Wichtigkeit, von denen zwei auf inhaltlicher Ebene bereits

35 Vel. hierzu schon Walter Hinck, Vom Ausgang der Komdédie. Exemplarische Lust-
spielschlisse in der européischen Literatur. In: Ders., Reinhold Grimm, Zwischen Satire und

Utopie. Zur Komiktheorie und zur Geschichte der europiischen Komédie. Frankfurt a. M.
1982, S.126-183, hier S. 168.

254 Maximilian Bergengruen

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

intensiv diskutiert wurden: Erstens das Detail, das die Fotografie genauer
als andere Medien und die natiirliche Wahrnehmung aufnehmen kann,
wweitens die unbestechliche Speicherung und Konservierung dieses De-
tails. Und drittens: die Nicht-Linearitit bei der Betrachtung des fotogra-
fischen Bildes.

Lum ersten Punkt: Ich habe oben iiber den Fokus auf das Detail ge-
sprochen, den die Zeitgenossen im ausgehenden 19. und frithen 20.
Jahrhundert setzen, um die Fotografie zu charakterisieren. Und diese
Fahigkeit, kleinste, mit dem bloflen Auge nicht mehr wahrnehmbare
Elemente zu visualisieren, betrifft nicht nur, wenn man dieses Diktum
tibertragen verstehen will, das fotografische Gedéchtnis des Menschen,
sondern auch die immanente Poetik des »Unbestechlichen« samt seiner
fotografischen Leseanweisung.

Ein Beispiel: Fur den bloflen Verlauf der Geschichte, die im »Un-
bestechlichen« erzihlt wird, ist die lediglich angedeutete Erwidhnung
Theodors, dafl er im Besitz eines fotografischen Bildes ist, das seinen
Herren Jaromir und seine Geliebte Melanie Galattis in einer verfing-
lichen Pose zeigt, von héchstens mittlerer Relevanz. Die erwihnte In-
formation steht in einer Reihe mit vielen anderen, in gewissem Sinne:
austauschbaren, Strategien, deren sich Theodor bedient, um die beiden
Geliebten seines ehemaligen Herren noch im Laufe dieses Tages aus
dem Haus der Baronin zu entfernen.

Fir die zweite — fotografische — Lektiire des Textes, ist es aber gerade
dieses unwichtig scheinende, beinahe nebenbeti platzierte Detail, das den
Gesamtzusammenhang der Geschichte erschliefit. Denn gerade an ihm
wird Theodors magische Verwendung der Medien deutlich, die darin
besteht, dafy er das Medium nicht als extern und ithm gegentiber abge-
schlossen, sondern als Extension seiner geistigen Féhigkeiten ansieht.
Und diese Fahigkeit wiederum ist nicht auf die Fotografie beschrankt,
sondern betrifft alle im Stiick thematisierten Medien — und mit ithnen den
gesamten Handlungsverlauf (der ja, wie gesagt, auf Theodors magischer
Benutzung dieser Medien basiert).

Das Detail, das im Text so oft erwdhnt wird, ist also auch fur diesen
selbst zentral: Der »Unbestechliche« méchte, so die von mir rekonstru-
ierte Allegorie des Lesens, sich nicht nur aus dem Grofien und Ganzen
der Handlungsfolge, sondern auch aus seinen kleinsten narrativen Ein-
heiten heraus verstanden wissen.

Das fotografische Gedichtnis 255

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Luweitens zur Speicherung. Ich habe oben anhand Theodors memorialer
Unbestechlichkeit ausgefiihrt, dafl das zweite entscheidende Merkmal
der Fotografie (und des fotografischen Gedéchtnisses) in den Augen
der Zeitgenossen in der unbestechlichen Speicherung der einmal auf-
genommenen Lichtinformationen besteht. Und das gilt, wenn man es
poetologisch gegenliest, nicht nur fiir den Zeitraum vom Schiefien eines
Fotos bis zu seiner Betrachtung, sondern auch fiir den Zeitraum, den
die Lektiire eines Textes eréffnet — und damit fiir die von mir stark
gemachte zweite, fotografische Lesart.

Fiir das Verstindnis des Gesamtzusammenhangs eines literarischen
Textes ist es demzufolge fiir den Leser oder Zuschauer von geradezu
entscheidender Wichtigkeit, da} er (wie der Text auch) die thm pri-
sentierten Details nicht vergifit, sondern im Verlauf der Lektiire weiter
transportiert. Der Leser darf also das oben erwihnte fotografische Detail
nicht lediglich im Kurzeitgeddchtnis ablegen oder zugunsten der narra-
tiven Sukzession zurtickstellen, sondern muf} es fiir die zweite fotografi-
sche Lesart das ganze Stiick tiber prisent halten.

Denn nur mit einer unbestechlichen Erinnerung an bestimmte Details
- man denke an die erwihnten kompromittierenden Fotografien von
Melanie und Jaromir — werden andere tiberhaupt erst verstidndlich: also
z.B. die ebenfalls bereits angesprochene Behauptung Theodors, dafl er
die Anzahl der Perlen von Melanies Kette im Kopf hat, daf er ein foto-
grafisches Gedichtnis besitzt etc. Damit lassen sich wiederum weitere
Details des Textes erschlieflen, die ihrerseits unbestechlich gespeichert
werden miissen, also z.B. die eklatant schlechte Gedachtnisleistung Ja-
TOmIrs usw.

Drittens: Nichtlinearitt der Erzéhlung. Hinzu kommt, dafl die erwdhnte
Beziehung der fotografisch festgehaltenen Details nicht der linearen Ab-
folge der Handlung verpflichtet ist. Wenn man, wie ich hier vorgeschla-
gen habe, die Fotografie-Szene als ein zentrales Detail des Textes versteht,
dann ist der Bezug auf andere Details der Handlung — also (um das
Beispiel ein letztes Mal anzufiihren) Theodors Rede von der Perlenkette
oder von seinem fotografischen Gedachtnis - gerade nicht mehr tiber die
Sukzession der Handlungsfolge gegeben. Man kénnte vielleicht eher von
einem Netzwerk an Beziigen sprechen, das sich um so mehr verdichtet,
je mehr Details hinzugefiigt und aufeinander bezogen werden.

Aus dieser Perspektive liest (oder spielt) sich der Text nicht mehr von

256 Maximilian Bergengruen

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vorne nach hinten, sondern hyperlinear, d. h. von jedem seiner Details
auf alle anderen; so wie man eben eine Fotografie >liest, wenn man sie
intensiv in all ithren Details und internen Beziiglichkeiten betrachtet oder
auch mehrere Fotografien miteinander vergleicht. Zur detailgenauen und
unbestechlichen Speicherung der Textmomente tritt also, sozusagen als
dritte fotografische Leseanweisung, der verschliisselte Hinweis, den Text
nicht sukzessiv, sondern, wie McLuhan sagen wiirde, »mosaikartig«* zu
verstehen.

Eine solche poetologische Position wie die eben rekonstruierte ist, wie
ich am Ende hinzufiigen méchte, nicht mit einer blinden Verehrung
der neueren Medien zu verwechseln: Bei aller Hochachtung gegentiber
der Fotografie und den anderen zeitgleich retissierenden Medien hat
Hofmannsthal, dhnlich wie Lessing im »Laokoon« (in der Lesart Todo-
rovs) eine mediale Entwicklungsstufe tiefer,?” mit der impliziten Poetik
des »Unbestechlichen« ein Argument formuliert, das die Literatur in
ithrer Verbindung mit dem Medium Buch, als dem technisch hergestell-
tem Bild tiberlegen ausweist. Denn dieses kann nur fotografisch gelesen
werden, jene hingegen ist in der Lage, ihr eigenes Medium, obwohl
oder vielleicht sogar gerade weil es veraltet ist, zu ibersteigen, d. h. eine
virtuelle fotografische Dimension zu erstellen, die einen hochreflexiven
Dialog mit der, fir sich allein genommen beschriankten, sukzessiven
Dimension eines buchgebundenen Textes eingeht.

Wollte man das Gesagte, mit Riickgriff auf das Thema des Stiickes,
auf einen Begriff bringen, so kénnte man behaupten, daff die Literatur,
obwohl sie medial mittlerweile eher in eine Domestikenposition abge-
rutscht zu sein scheint, im »Unbestechlichen« das alte, ihr urspriinglich
zugehorende Adelsdiplom auf hoherer Ebene unversehrt zuriickerstattet
bekommt. Ein frommer, aber vielleicht auch ein visiondrer Wunsch.

36 Marshall McLuhan, Die Gutenberg-Galaxis. Das Ende des Buchzeitalters. Bonn, Paris
1995, S. 269.

37 Vgl. hierzu Tzvetan Todorov, Asthetik und Semiotik im 18. Jahrhundert. Gotthold
Ephraim Lessing, Laokoon. Ubers. von Katharina Sudrez Gallardo. In: Gunter Gebauer
(Hg.), Das Laokoon-Projekt. Pline einer semiotischen Asthetik. Stuttgart 1984, S.9-22. Zu
Hofmannsthals Auseinandersetzung mit der Bildenden Kunst vgl. Ursula Renner-Henke,
>Die Zauberschrift der Bilder<. Bildende Kunst in Hofmannsthals Texten. Freiburg 2000, bes.
S.5031f. (zur Poetologie der Intertextualitdt/Interpikturalitit).

Das fotografische Gedichtnis 257

https://dol.org/10.5771/8783068216958-223 - am 18.01.2026, 00:46:50. htps://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/87830968216958-223 - am 18.01.2026, 0O:

0. https://www.nlibra.com/de/agb - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968216959-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

