Die Wurzeln der menschlichen Moral

Wie auch andere Disziplinen wird die philosophische Anthropologie seit
Jahrhunderten durch einige wenige Grundprobleme bewegt. Genannt
seien nur die Frage nach der Stellung des Menschen im Kosmos, das
Leib-Seele-Problem, die Naturalismus-Kulturalismus-Kontroverse sowie
die Diskussion iiber die Rolle der Vernunft (animal rationale vs. animal
emotionale). Ein weiterer Dauerbrenner ist der Optimismus-Pessimis-
mus-Streit, also die Frage, ob der Mensch im Grunde gut oder bose sei.
Auf diesen Themenbereich, der fiir die Praktische Philosophie besonders
relevant ist, mochte ich mich im Folgenden konzentrieren. Sind wir mit-
einander konkurrierende oder eher kooperative Wesen? Was ist, um ex-
treme Phinomene zu nennen, eher typisch fiir den Menschen, die gna-
denlose Ausiibung von Gewalt oder das tatige Mitgefithl mit Leidenden?
Noch einmal anders gefragt: Sind wir Menschen von Grund auf mora-
lische Wesen oder nicht?

Historisch greift man in diesen Diskussionen oft auf die frithe Neu-
zeit zuriick, namlich auf die, wie verkiirzend gesagt wird, kontraren Po-
sitionen von Thomas Hobbes und Jean-Jacques Rousseau. Vor einigen
Jahrzehnten dominierten noch die Hobbesianer, die sich innerhalb der
Wissenschaften in zwei Gruppen sammelten: Die eine Fraktion sah in
jedem Individuum einen rationalen Nutzenmaximierer, der letztlich al-
les zum eigenen Vorteil tue; das war das Paradigma des politikwissen-
schaftlichen Realismus und der Wirtschaftswissenschaften. Die andere
Gruppe von Theoretikern hielt den Menschen nicht nur fir egoistisch,
sondern sogar fiir ausgesprochen bose, entweder aufgrund seines an-
geborenen Aggressions- beziehungsweise Todestriebes (Lorenz, Freud)
oder seiner evolutionaren Vergangenheit als blutriinstiger Jager (Ray-
mond Dart).

In den letzten Jahren gewinnen aber die Rousseauisten an Boden; die
optimistischen Ansitze werden zahlreicher und stiarker. In den Wirt-
schaftswissenschaften gerit der homo oeconomicus, der rationale Ego-
ist, von vielen Seiten unter Beschuss.? Noch weiter gehen die Optimis-
ten, die die Empathie und die Friedfertigkeit des Menschen betonen.
Wichtige Autoren, auf die ich im Folgenden ausfiihrlicher eingehen wer-
de, sind Frans de Waal und Steven Pinker sowie (in Text 8) Michael To-
masello. Vielleicht tiuscht der Eindruck einer Tendenzwende. Sicherlich

Vgl. Ardrey, Der Wolf in uns (1977).

2 Zwei Wegbereiter: Sen, Rational Fools (1977) u. Kahneman, Schnelles Den-
ken, langsames Denken (2012); vgl. auch Gintis/Bowles/Boyd/Fehr (Hg.),
Moral Sentiments and Material Interests (2005).

76

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 2118:24. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BAUSTEINE DER MORAL

konnte man auch interessante Gegenbeispiele aufzihlen.> Moglicher-
weise handelt es sich blof§ um eine Mode, wofur spricht, dass einige der
genannten Biicher ausdriicklich fiir ein breites Publikum geschrieben
wurden. Dennoch sollten wir die optimistische Wende ernst nehmen,
zumal es hier, wie gesagt, um ein zentrales Problem der Anthropolo-
gie geht. Dariiber hinaus sind zwei neuere Entwicklungen aus wich-
tigen Humanwissenschaften zu rezipieren: In der weltweit fithrenden
US-Psychologie steht seit einigen Jahren die »moral psychology«, de-
ren Hauptvertreter wohl Jonathan Haidt ist, hoch im Kurs. Und in der
Biologie wachsen die Zweifel an der Soziobiologie, die die Diskussio-
nen uber die anthropologischen Wurzeln der Moral vor einigen Jahr-
zehnten noch dominierte.

Selbstverstandlich ladsst sich die entscheidende Frage, ob der Mensch
gut oder bose sei, nicht in einem kurzen Aufsatz beantworten. Im Fol-
genden werde ich deshalb blofS einige begriffliche beziehungsweise me-
tatheoretische Reflexionen zu drei Teilproblemen (die immer noch riesig
sind) vorstellen. Die drei Teilfragen lauten:

(1) Aus welchen Elementen setzt sich die menschliche Moralfihigkeit
zusammen?

(2) Wie tief ist die menschliche Moralfahigkeit naturgeschichtlich ver-
ankert?

(3) Ist der Mensch im Laufe der Geschichte moralischer geworden?

Bausteine der Moral

Die menschliche Moral ist ein komplexes Phdnomen, das nach Ansicht
der meisten Anthropologen und Humanwissenschaftler nicht auf eine
einzige Grundlage zuriickgefiihrt werden kann. Bereits Bergson vermu-
tete »zwei Quellen«, Gehlen hat ausdriicklich einen Pluralismus von
vier »Sozialregulationen« postuliert. Von den neueren Autoren spricht
de Waal von »Bausteinen« der Moral, Haidt von »psychological foun-
dations«, Pinker (mit einem Lincoln-Zitat) von den »besseren Engeln«
in unserer Natur.

3 Einige Pessimisten seien genannt: Gray, Von Menschen und anderen Tieren
(2010); Sofsky, Das Buch der Laster (2009); Reemtsma, Gewalt als Lebens-
form (2016). Ungewohnlicher Blick: Landmann, Das Bdse (1985); uniiber-
troffen: Horstmann, Das Untier (1985).

4 Vgl. die schone Textsammlung von Bayertz (Hg.), Evolution und Ethik
(1993).

5 Bergson, Die beiden Quellen der Moral und Religion (1932); Gehlen, Mo-
ral und Hypermoral (1969); vgl. Thies, Moral bei Gehlen (2005).

77

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 2118:24. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

Welche Funktionen haben diese »Wurzeln« der Moral im Ganzen des
menschlichen Lebensgefiiges? Epistemisch dienen sie dazu, moralische
Probleme tiberhaupt als solche wahrzunehmen; wem jeder moralische
Sinn fehlt, der wird Ungerechtigkeiten, selbst Grausamkeiten gar nicht
als solche erkennen. Auf der argumentativen Ebene ermoglichen sie es,
eine intuitiv vollzogene Handlung zu begriinden; sie dienen also primar,
wie Freud sagen wiirde, zur nachtraglichen Rationalisierung. Vor allem
aber wirken die Bausteine als Motive.® Wenn diese in dieselbe Richtung
zielen wie eine normativ geforderte Handlung, wird deren Ausfiihrung
leichter von der Hand gehen. Es muss der weiteren empirischen For-
schung tiberlassen bleiben, ob es Wahlverwandtschaften zwischen diesen
drei Ebenen und einzelnen Bausteinen gibt. Andere Fragen, auf die ich im
Folgenden leider nur am Rande eingehen kann, betreffen die Phylogene-
se und die Ontogenese der verschiedenen Elemente sowie das Verhaltnis
von genetischen Vorprogrammierungen, allgemein-kulturellen Faktoren
und individuellem moralischen Lernen.

Aber jetzt zu den Bausteinen selbst. Der erste ist die Gegenseitigkeit
(Reziprozitit). In unterschiedlichen Formen ist sie weltweit verbreitet,
sowohl zwischen Individuen als auch zwischen Gruppen oder Institutio-
nen. Formeln wie »quid pro quo«, »do ut des«, »Eine Hand wascht die
andere« und »tit for tat« bringen dieses Prinzip auf den Punkt. Eine erste
Differenzierung ist die zwischen positiver und negativer Gegenseitigkeit.
Erstere bezieht sich auf den Austausch von Worten und symbolischen
Akten (etwa GrufSformeln), von Giitern und Dienstleistungen, von In-
formationen und Menschen. Fiir negative Gegenseitigkeit stehen Strafen,
Revanchefouls und Racheaktionen (» Auge um Auge«). Eine zweite Dif-
ferenzierung betrifft die Abfolge der wechselseitigen Akte. Die Grund-
form ist der direkte Austausch. Dariiber hinaus gibt es aber auch zeitlich
versetzte Gegenseitigkeit. Zunichst profitiert also nur ein Partner, der
andere erst spater, wobei dies von Stunden bis zu Jahren dauern kann.
Noch indirekter sind Ringtausch-Formen der Gegenseitigkeit: A gibt B
etwas, weil dieser C etwas gegeben hat, der wiederum A etwas geben
wird. Das bertihmteste Beispiel ist der rituelle Kula-Handel, den Ma-
linowski in der Stidsee beobachtete.” Aber ob positiv oder negativ, wenn
es funktioniert, dann ist die Gegenseitigkeit wohl die stabilste Grundla-
ge fur unser Zusammenleben. In der ethnologischen Forschung und in
spieltheoretischen Simulationen ist das immer wieder bestatigt worden.®

Doppelt falsch ist aber Habermas’ Auffassung, Gegenseitigkeit sei
»die einzige Wurzel der Ethik iiberhaupt — und zwar keineswegs eine

6  Vgl. Bischof, Psychologie (2009), Kap. 15-17.

Malinowski, Argonauten des westlichen Pazifik (1922).

Als Klassiker gelten Mauss, Die Gabe (frz. 1923/24) und Axelrod, Die Evo-
lution der Kooperation (engl. 1984).

oo

78

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 2118:24. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BAUSTEINE DER MORAL

biologische Wurzel«.> Denn erstens gibt es, wie im Folgenden darge-
legt werden soll, mehrere Wurzeln. Und zweitens bildet die Reziprozitit
seit Robert Trivers eine der Stiitzen soziobiologischer Theoriebildung:
Zahllose Beispiele aus dem Tierreich sprechen dafiir, dass es eine gene-
tische Vorprogrammierung fiir diesen Baustein gibt.” Auch Marc Hau-
ser sieht die Gegenseitigkeit als das angeborene Zentrum unseres » Mo-
ralinstinkts«.”” Darauf aufbauend, so meint de Waal, habe sich bei den
Affen sogar ein Sinn fir Fairness ausgebildet; in Schimpansenhorden
gebe es bereits soziale Systeme wechselseitiger Hilfe.™> Andere Autoren
bestreiten dies: Unter Tieren konne es iiberhaupt keine Wechselseitigkeit
geben, weil dafiir generell die kognitiven Voraussetzungen fehlen, nam-
lich die Moglichkeit, gleichsam Buch zu fiithren tiber diejenigen Artge-
nossen, die Anspruch auf Gegenleistung haben oder (wegen verweiger-
ter Vorleistung) eben nicht.*

Insgesamt handelt es sich bei den aus der Gegenseitigkeit entspringen-
den Verhaltensweisen um einen schwachen Altruismus. Der eigene und
der fremde Vorteil konvergieren (win-win-Situation): Wenn ich dir den
Riicken kraule, kraulst du auch meinen — so dass wir beide etwas da-
von haben. Wiirden wir es nicht machen, sind wir beide schlechter dran.

Hingegen ist der zweite Baustein ein starker Altruismus, der bis zur
Selbstaufopferung gehen kann und der nach Ansicht der meisten Sozio-
biologen nur unter genetisch verwandten Organismen funktioniert (kin
selection). Deshalb sprechen einige auch von einem nepotischen Altruis-
mus. Allerdings hatte schon Jane Goodall beobachtet, dass sich Schim-
pansen auch uneigenniitzig fir nicht-verwandte Artgenossen einsetzen.™
Beim Menschen kann sich diese Moral-Wurzel von verwandtschaftli-
chen Beziehungen ablosen und auf immer grofsere Zugehorigkeitsgrup-
pen iibertragen werden. Eine Rolle spielt wahrscheinlich das Hormon
Oxytocin, das die Angst vor Nihe mindert und enge Bindungen unter-
stiitzt, also Sicherheit und Vertrauen schafft.™s

Aus dieser Wurzel der Moral entspringen auch die Gefiihle der Grup-
penzugehorigkeit und Loyalitit, die eher egalitir oder eher hierar-
chisch ausgerichtet sein kénnen; auf der einen Seite gibt es einen Sinn
fuir Gleichberechtigung innerhalb der eigenen Gruppe, auf der anderen
Seite die Neigung zur Unterordnung unter die anerkannten Autorititen.
Proto-egalitire und proto-hierarchische Tendenzen finden wir schon im
Tierreich.

9  Habermas, Nachgeahmte Substantialitit (1970), 107-126, hier 117.

10 Trivers, The Evolution of Reciprocal Altruism (1971).

11 Hauser, Moral Minds (2006); kritisch dazu Bischof, Moral (2012), 228ff.
12 de Waal, Primaten und Philosophen (2008), 64.

13 Bischof, Moral (2012), 218f., 367 u.6.

14 Goodall, Ein Herz fiir Schimpansen (1991), 243f.

15 Vgl. Uvnids-Moberg, Oxytocin, das Hormon der Nibe (2016).

79

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 2118:24. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

Hingewiesen sei hier noch auf Tomasellos These, dass alle Formen des
Altruismus auf mutualistischer Kooperation griinden. Im 19. Jahrhundert
verstand man unter Mutualismus den solidarischen Zusammenschluss
von Arbeitern, etwa in Genossenschaften; in der Biologie wurde Mutu-
alismus frither nur auf die Kooperation von Angehorigen verschiedener
Arten bezogen (Musterbeispiel Symbiose). Inzwischen wird der Ausdruck
verwendet fiir Kooperationen mit simultanem Nutzen fur alle beteilig-
ten Parteien, etwa bei einer arbeitsteilig organisierten Jagd mehrerer Af-
fen, bei der alle etwas von der Beute abbekommen. Tomasello betont,
dass zunichst einmal mutalistische Kooperationsformen zu entwickeln
sind, um Vertrauen zu schaffen; erst auf dieser Grundlage, gleichsam in
einem geschiitzten Raum, sei dann reziproker Altruismus moglich.*¢ Fur
den Mutualismus wiederum, so Tomasellos zentrale Uberzeugung, sei ein
wechselseitiges Verstehen notwendig, eine gemeinsame Intentionalitat.

Der dritte Baustein sind moralische Gefiible; das Paradebeispiel ist
das Mitleid oder Mitgefiihl. Grundlage aller sozialen Gefiihle, so wird
jetzt vielfach behauptet, sei die Empathie.'” Einige Autoren wollen auf
diese Weise auch die soziale Kilte des globalisierten Kapitalismus kriti-
sieren. Hier geht es aber nicht um Soziologie, sondern um Anthropolo-
gie. Insbesondere bei de Waal spielt die Empathie eine zentrale Rolle.™
Er empfiehlt uns, die Empathie zur Grundlage unseres Zusammenlebens
zu machen und dabei im Sinne einer moralischen Bionik von der Na-
tur zu lernen.

Gegen diese Empathie-Euphorie sind einige Bedenken vorzubringen.™
Zunichst einmal berufen sich deren Protagonisten meist auf die neuro-
biologische Fundierung der Empathie in den jiingst entdeckten Spiegel-
neuronen.* Deren Funktion ist aber umstritten: Zum einen gibt es sie
auch bei kleinen Affen, die zu Mitgefiihl gar nicht in der Lage sind; zum
anderen finden sie sich beim Menschen in einem Hirnareal, das mit Em-
pathie gar nichts zu tun hat.>

Sodann mag richtig sein, dass Empathie die Grundlage aller sozialen
Gefiihle ist — damit ist sie es aber auch der negativen. Die Einfihlung in
das Leid eines anderen kann bedauerlicherweise zu egoistischer Selbst-
sorge (personal distress), ja zum Selbstmitleid fithren. Vor allem aber
setzen auch Sensationslust, Schadenfreude, Missgunst und Grausamkeit

16 Tomasello, Warum wir kooperieren (2010), 50 u. 72; Tomasello, Eine Na-
turgeschichte der menschlichen Moral (2016), 271f.

17 Vgl. Rifkin, Die empathische Zivilisation (2010); Breithaupt, Kulturen der
Empathie (2009) u.v.a.

18 de Waal, Das Prinzip Empathie (2011); vgl. de Waal, Primaten und Philo-
sophen (2008), 33, 4061, 88—92 u.0.; de Waal, Bonobos (1998), 153-160.

19 Vgl. Bloom, Against Empathy (2016).

20 Rizzolatti/Sinigaglia, Empathie und Spiegelneurone (2010).

21 Pinker, Gewalt (2011), 855.

8o

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 2118:24. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BAUSTEINE DER MORAL

empathische Fihigkeiten voraus. Insbesondere der Sadist muss genau
wissen, was dem Anderen Leid zufiigt, sich also in sein Opfer einfiih-
len konnen.

SchliefSlich muss man wohl begrifflich noch etwas genauer vorgehen,
als es de Waal und Pinker immerhin schon tun.>* Bis heute uniibertrof-
fen ist die genaue Analyse des Mitgefiibls von Max Scheler.> In leichter
Abwandlung seiner Ausfithrungen nenne ich sechs Phinomene, die man
unterscheiden muss:

(a) die Nachahmung, die weder Verstehen noch Mitfithlen voraussetzt
und dennoch eine so komplexe Verhaltensweise ist, dass Affen das
Nachiffen sehr schwer fillt; Nachahmungstatigkeiten gibt es in un-
terschiedlicher Form, etwa als unwillkiirliche Mimikry beobachteter
Bewegungen (ideomotorischer Effekt), als bewusste Imitation oder
als dsthetisch gestaltete Mimese;

(b) das Miteinander-Fiihlen, wenn also zwei Personen dhnliche Gefiihle
in Bezug auf etwas Drittes empfinden (Beispiel: Vater und Mutter an
der Leiche des geliebten Kindes);

(c) die Einsfithlung, die von Scheler besonders genau und differenziert
untersucht wird, mit Beispielen wie der mystischen Vereinigung, der
sexuellen Ekstase, der Hypnose, der frihkindlichen Mutter-Kind-Ein-
heit und so weiter;

(d) die Gefiihlsansteckung, die es nicht nur bei Tieren und kleinen Kin-

dern gibt, die vielmehr auch fiir einige massenpsychologische Phiano-

mene verantwortlich ist (lustige Stimmung bei einer Party, panikarti-
ge Reaktionen bei Menschenansammlungen);

erst jetzt kommt das Mitgefiihl, bei dem Scheler noch einmal mehrere

Stufen unterscheidet: das distanzierte Bedauern, die emotionale An-

teilnahme, das aktiv werdende Erbarmen, die zur Haltung geworde-

ne Barmherzigkeit. Entscheidend ist das affektive Betroffensein, das
die Fihigkeit zur Einfithlung voraussetzt. Diese wiederum ist, wie

Studien mit kleinen Kindern zeigen, gekoppelt an das Bewusstsein

der eigenen Identitit, das von uns Menschen in der Mitte des zwei-

ten Lebensjahres erworben wird.** Offensichtlich sind aber auch die
grofsen Affen dazu in der Lage, wie nicht zuletzt die berithmten Spie-
gel-Tests zeigen.

(f) Am Ende steht die kognitive Empathie, das heift die Fihigkeit zu
einem Perspektivenwechsel. Diese ermoglicht es, dass man sich

—
[¢)
-~

22 de Waal, Primaten und Philosophen (2008), 43ff.; Pinker, Gewalt (2011),
846-877.

23 Scheler, VII: Wesen und Formen der Sympathie (1912/21922), 19—48, 142f.
u.0.; vgl. Schlofberger, Die Erfabrung des Anderen (2005), 192ff.

24 Bischof-Kohler, Art. Empathie (2009).

81

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 2118:24. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

Konzepte davon macht, wie die anderen wohl die Welt wahrneh-
men, strukturieren und bewerten. Fiir diese Fihigkeit hat sich in hu-
manwissenschaftlichen Diskussionen der Ausdruck »theory of mind«
durchgesetzt. Kinder sind dazu wohl im vierten Lebensjahr in der
Lage. Im Gegensatz zu einigen anderen Forschern ist de Waal der fes-
ten Uberzeugung, dass schon Affen iiber eine »theory of mind« ver-
fiigen; die Diskussionen dauern aber an.>s Voraussetzung fir die Fai-
higkeit, sich in andere hineinzuversetzen, ist auf jeden Fall die von
Plessner so genannte »exzentrische Position«*¢: Wenn wir affektiv
und kognitiv nicht auf unserem Platz in der Mitte der eigenen Wirk-
lichkeit festgenagelt sind, konnen wir uns selbst gleichsam von au-
Ben durch die Augen eines Anderen betrachten.

Mit diesen Vorbehalten und Differenzierungen kann aber sehr wohl die
Empathie als dritter Baustein der Moral angesehen werden. Aufbauend
auf dieser wire eine Phanomenologie der moralischen Gefiible zu ent-
wickeln. Klassisch ist die zuerst von Strawson skizzierte folgende Trias:
Aus der Perspektive der dritten Person, also als nichtbetroffener unpar-
teiischer Zuschauer, fithle ich Emporung tiber moralische Ungerechtig-
keiten. Aus der Perspektive der zweiten Person, also als Betroffener ei-
ner unmoralischen Handlung, fiihle ich Groll (Ubelnehmen, resentment).
Aus der Perspektive der ersten Person, wenn ich also selbst unmoralisch
gehandelt habe, fithle ich Schuld und/oder Scham.>” Es handelt sich also
in allen Fillen um negative Affekte. Man konnte aber auch positive Ge-
fihle nennen, etwa Wohlwollen, Dankbarkeit und Respekt gegeniiber
Personen, denen wir uns verbunden fiihlen, die uns Gutes getan haben
oder die wir als moralische Wesen achten. Eigenes moralisches Handeln
erfillt uns mit einem Gefiihl der eigenen Wiirde; fir das moralische Ver-
halten anderer empfinden wir Bewunderung.

Gibt es noch weitere Wurzeln der Moral? Bei Gehlen ist die Ach-
tung vor Institutionen die vierte Sozialregulation. Ausfiihrlich rekon-
struiert er die Genealogie der Verpflichtungsgefiihle, die mit sozialen
Normen und Normgefiigen verbunden sind.*® Der Ursprung ist religio-
ser Art: Ubermichtige Phinomene haben eine ambivalente Wirkung auf
uns; wir fithlen uns, wie Rudolf Otto schon 1917 besonders iiberzeu-
gend darstellte, zugleich bedroht und fasziniert.>® Es durchlduft uns ein

25 Vgl. Call/Tomasello, Does the Chimpanzee have a Theory of Mind? (2008).

26 Plessner, IV: Die Stufen des Organischen und der Mensch (1928), 364.

27 Strawson, Freibeit und Ubelnehmen (engl. 1962), sehr gut bei Tugendhat,
Vorlesungen iiber Ethik (1993), 20ff., 57ff., 237f.; vgl. meine Skizze in Thies,
Moralisches Fiiblen (2009).

28 Gehlen, Moral und Hypermoral (1969), Kap. 7; Gehlen, Urmensch und
Spatkultur (1956), Kap. 14, 29 u.0.

29 Otto, Das Heilige (1917).

82

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 2118:24. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BAUSTEINE DER MORAL

Schauer, der uns aber iiber uns erhebt, wenn wir uns mit einer solchen
grofleren Macht identifizieren konnen. So wird den Institutionen eine
gleichsam tiber-menschliche Erhabenheit zugeschrieben, eine quasi-re-
ligiose Autoritit, die unbedingt zu respektieren sei. Interessanterweise
wird diese Wurzel in der neueren Forschung rehabilitiert. Denn Jona-
than Haidt, der wichtigste Vertreter der gegenwirtigen Moralpsycholo-
gie, nennt »authority« beziechungsweise »respect« als eine von finf se-
paraten Quellen der Moral.>°

Noch eine weitere Wurzel steht bei Haidt mit der religiosen Spha-
re in Verbindung: Reinheit beziehungsweise Heiligkeit. Gemeint ist da-
mit (negativ) das Vermeiden verabscheuter Personen, Verhaltensweisen,
Tiere, Orte, Dinge und so weiter und (positiv) die Anziehungskraft be-
stimmter fur heilig gehaltener Entititen. Phylogenetisch beruht dieser
Baustein vielleicht auf korperlichen Schutzmafinahmen gegen Krank-
heitserreger und Parasiten; spater wurde der gesamte Komplex vom
Physischen auf das Psychische verschoben: Nicht nur der Korper, son-
dern in erster Linie die Seele miisse rein gehalten und gegebenenfalls
geldutert werden. Im Extremfall sei sogar eine Selbsttotung erforder-
lich. Gehlen hat diese Wurzel der Moral nicht zu seinen Sozialregulati-
onen gezihlt, aber entsprechende Verhaltensweisen stehen bei ihm un-
ter dem Begriff der Askese dennoch hoch im Kurs.3* Auch Bischof sieht
die Reinheit als eigenen Wert, der sich vor allem auf die eigene Integri-
tat beziehe. Reinheit sei sogar neben der Gerechtigkeit, die sich in Ge-
genseitigkeit (Reziprozitit) und gruppenbezogenen Altruismus (Solida-
ritat) verzweige, das zweite »Standbein« der Moral.>* Ob es sich dabei
tatsdchlich um eine separate Wurzel des Moralischen handelt, bediirfte
weiterer empirischer Forschungen, historischer Analysen und theoreti-
scher Reflexionen.

Haidt hatte zunachst fiinf psychologische Fundamente der Moral un-
terschieden, die sehr gut mit unseren funf Bausteinen zusammenpassen:

e Fairness oder Gerechtigkeit (abzuleiten aus dem reziproken Altruis-
mus),

e Gruppenloyalitit (abzuleiten aus dem nepotischem Altruismus),

¢ Schadensvermeidung/Fursorge (abzuleiten aus den moralischen Ge-
fithlen),

e Respekt vor Autorititen und Institutionen,

¢ Reinheit und Heiligkeit.

30 Haidt, The New Synthesis (2007), 999f.

31 Vgl. meine Rekonstruktion in Thies, Die Krise des Individuums (1997),
224ff.

32 Bischof, Moral (2012), 354-362.

83

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 2118:24. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

Spiter erganzt Haidt eine sechste Wurzel, das Streben nach Freiheit und
den Widerstand gegen jede Tyrannei.’’ Besonders interessant ist aber, was
Haidt iiber die Verteilung seiner fiinf Elemente bei liberalen und konser-
vativen Versuchspersonen zu berichten weifs: Konservative stiitzen sich
bei ihren Werturteilen gleichermaflen auf alle funf Prinzipien. Dagegen
haben bei den Liberalen zwei Prinzipien absoluten Vorrang: Gerechtig-
keit und Schadensvermeidung; die anderen drei spielen fast keine Rolle.3
Zudem zeigen historische Vergleiche, dass die eher konservativen Werte
an sozialer Durchsetzungskraft verlieren, was ja eines der Themen von
Pinkers grofSem Buch ist. Ubrigens passen Haidts Thesen auch gut zu
dem, was uns die moderne Ethik lehrt: Partikulare, autoritdre und religi-
0s fundierte Ansatze lassen sich nicht mehr begriinden. Als legitim gelten
nur noch universalistische Ansitze, wobei das eine Prinzip, Gerechtigkeit,
eher zu einer kontraktualistischen oder deontologischen Position fiihrt,
das andere Prinzip, Schadensvermeidung/Fursorge, besser zum utilitaris-
tischen Paradigma passt. Wirkungsmachtige normative Theorien der Ge-
genwart, etwa die von Rawls, verkniipfen beide Positionen.

Steven Pinker nennt bei seiner Aufzihlung der »besseren Engel« un-
serer Natur noch zwei weitere Faktoren, die aber nicht uneingeschrankt
zu den Wurzeln der Moral gezdhlt werden konnen. Die erste Fahigkeit
ist die der Selbstbeherrschung.’s Wir brauchen diese, um unsere nega-
tiven Phantasien (bis hin zu Mordgeltsten) zu disziplinieren, plotzli-
che Gewaltimpulse abzulenken und aggressive Tendenzen zu sublimie-
ren. Pinker kann sich auf Norbert Elias berufen, der eine langfristige
historische Tendenz vom Fremd- zum Selbstzwang diagnostizierte. Das
Nachlassen der Selbstbeherrschung bezeichnet Pinker mit Roy Baumeis-
ter auch als Ich-Erschopfung, weil bei Freud das Ich die Instanz der
Selbstkontrolle war.3¢ Im Grunde handelt es sich um einen alten Hut,
der bei den alten Griechen sophrosyne hiefs und bei in der lateinischen
Literatur temperantia, tibersetzt als Besonnenheit und Mifligung. Man
kann sogar noch weiter zuriickgehen: Bereits im zweiten vorchristlichen
Jahrtausend wird in den altigyptischen Weisheitslehren die Selbstbe-
herrschung als wichtige Tugend propagiert.’” Das Problem ist nur, dass
auch derjenige, der ein Verbrechen plant, iiber diese Fahigkeit verfu-
gen muss. Besonnenheit, so konnen wir auch sagen, ist eine pra-mora-
lische Tugend. Richtig ist aber, dass eine angemessene Selbstregulation
(wie tiberhaupt ein reflektiertes Selbstbewusstsein oder ein elaboriertes

33 Haidt, The Righteous Mind (2012), 185 u.0.

34 Haidt (2007), 10005 vgl. Pinker, Gewalt (2011), 939, 943ff., 1026 u.0.

35 Pinker, Gewalt (2011), 877-907.

36 Pinker, Gewalt (2011), 894; vgl. Baumeister/Tierney, Die Macht der Diszi-
plin (2012).

37 Vgl. Hofte (Hg.), Lesebuch zur Ethik (1998), 30, vgl. ebd. 33.

84

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 2118:24. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BAUSTEINE DER MORAL

Selbstkonzept) unser moralisches Handeln konsistenter und effektiver
machen kann.

Der letzte »Engel« ist bei Pinker die Vernunft. Leider ist das, was Pin-
ker in diesem Abschnitt schreibt, nicht iiberzeugend; sein Begriff von
Vernunft bleibt blass.® Als Philosophen wissen wir eigentlich schon
seit Aristoteles, dass Vernunft ein Plural ist. Es seien nur zwei sehr un-
terschiedliche Formen genannt: die instrumentelle Vernunft (im Sinne
Horkheimers) und die praktische Vernunft (im Sinne Kants). Die in-
strumentelle Vernunft niitzt auch dem a- oder unmoralischen Menschen,
seine egoistischen oder destruktiven Ziele besser durchzusetzen. Ohne
eine bestimmte Institutionalisierung instrumenteller Vernunft wiren so-
gar die deutschen Massenverbrechen des Zweiten Weltkriegs nicht mog-
lich gewesen. Die praktische Vernunft sollte jedoch ihren Platz unter den
Wurzeln der Moral bekommen. Aber hier muss noch einmal differen-
ziert werden.

Zunichst einmal ist die praktische Vernunft eine Art sozial-kogniti-
ver Urteilskraft, mit der wir komplexe intersubjektive Beziehungen an-
gemessen analysieren und deuten konnen. Fiir moralisches Handeln ist
es wichtig, die anderen Menschen und soziale Situationen zu verstehen.
In diesem Sinne ist die praktische Vernunft die anspruchsvollste Form
der Hermeneutik.

Sodann ist die praktische Vernunft die Kompetenz des normativen
Denkens. Was moralisch richtig ist, entscheidet sich nicht »aus dem
Bauch heraus«, sondern letztlich nur aufgrund der besseren Argumente.
Insbesondere Gerechtigkeit erfordert, dass man von konkreten Einzel-
heiten abstrahieren und diese im Hinblick auf abstrakte Muster verglei-
chen kann. Genau dies ist aber eine entscheidende Kompetenz der allge-
meinen analytisch-symbolischen Kompetenz, die auch in Intelligenztests
gemessen wird. In diesem Sinne sind kluge Menschen, wie auch Pinker
behauptet, moralischer als dumme. Aber das normative Denken geht da-
riber hinaus: Wie wir gerade gesehen haben, gibt es wohl nicht nur eine,
sondern mehrere Triebkrifte der Moral. Diese konnen zu denselben mo-
ralischen Urteilen und Handlungen fithren; sie konnen aber auch, was
gar nicht selten vorkommt, miteinander kollidieren oder zumindest in
verschiedene Richtungen weisen. Dann ist ein Abwagungsprozess notig,
der nicht nur Klarheit tiber die eigenen Gefiihle und die Bediirfnisse der
anderen erfordert, sondern auch eine diskursive Vernunft, die Alternati-
ven durchgeht, normativ vergleicht und zu begriindeten Urteilen gelangt.

SchlieSlich gibt es noch Vernunft als rationales Wollen, das sich au-
tonom moralische Zwecke setzt und diese mit seinen Handlungen zu
verwirklichen sucht. Ganz sicher hat David Hume nicht Recht, wenn
er behauptet, dass die Vernunft immer nur Sklave der Leidenschaften

38 Pinker, Gewalt (2011), 953-995.

85

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 2118:24. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

sein kann.? Ebenso falsch ist gewiss das andere Extrem, dass wir Men-
schen primir rational motiviert handeln. Die Wahrheit liegt wahrschein-
lich irgendwo dazwischen. Am besten hat es wohl Sigmund Freud for-
muliert: »Wir mogen noch so oft betonen, der menschliche Intellekt sei
kraftlos im Vergleich zum menschlichen Triebleben, und recht damit ha-
ben. Aber es ist doch etwas Besonderes um diese Schwiche; die Stimme
des Intellekts ist leise, aber sie ruht nicht, ehe sie sich Gehor verschafft
hat. Am Ende, nach unzihlig oft wiederholten Anweisungen, findet sie
es doch.«#°

Fassen wir zusammen: Einige dltere Wurzeln (Respekt vor Autoritaten,
Reinheit) sind verblasst und eher dem religiosen Bereich zuzuordnen; an-
dere (wie die Selbstbeherrschung oder die instrumentelle Vernunft) sind
ambivalent. Unbestritten sind aber die folgenden vier Wurzeln: Gegen-
seitigkeit, das gruppenbezogene Wohlwollen, soziale Affekte (aufbauend
auf der Empathie) und die praktische Vernunft.

Affe und Mensch

Kommen wir jetzt zu der zweiten Teilfrage: Wie tief ist unsere Moral in
der Naturgeschichte verankert? Finden sich deren »Bausteine« auch bei
den groflen Affen oder sogar noch bei anderen Spezies?

In diesem Punkt besteht keine Einigkeit, selbst wenn man die Evolu-
tionstheorie als bewihrtes Paradigma akzeptiert. Die einen, bezeichnen-
derweise insbesondere Primatologen, behaupten die Kontinuitdt proso-
zialer Eigenschaften; die anderen sehen eher Diskontinuitditen.+* Letztere
sind Ubrigens keineswegs immer Kulturalisten. Beispielsweise betont ge-
rade Pinker, fiir den der Mensch kein leeres Blatt ist, wie stark wir uns
von allen (anderen) Affen unterscheiden. Auch kleine genetische Dif-
ferenzen, wie schon die zwischen Schimpansen und Bonobos, konnten
enorme Auswirkungen haben.+* Zudem kann auch die Kontinuitatsthe-
se in einer pessimistischen und einer optimistischen Variante vertreten
werden: Die Pessimisten finden das Bose, das uns Menschen auszeichnet,
bereits bei den Tieren; die gesamte Natur sei nur ein Hauen und Stechen,
bei dem die Grofsen die Kleinen fressen. Dagegen dominieren heute,

39 Hume, Ein Traktat iiber die menschliche Natur (1739/40), 2. Buch, 3. Teil,
3. Abschnitt.

40 Freud, IX: Die Zukunft einer lllusion (1927), 186.

41 Weniger eingdngig ist die (von Robert Brandom eingefiihrte) Entgegenset-
zung von Assimilationismus und Differentialismus, etwa bei Wild, Die an-
thropologische Differenz (2006), 2ff.

42 Pinker, Das unbeschriebene Blatt (2003), 73, 94 (unter Berufung auf Toma-
sello) u.o.

86

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 2118:24. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

AFFE UND MENSCH

entsprechend zu meiner Ausgangsbeobachtung, optimistische Kontinu-
ititstheorien.

Dafiir steht in erster Linie der Primatologe Frans de Waal, fir den
schon die Affen, wenn man so will, gute Menschen sind.#> Der Evolu-
tionsprozess sei kein erbarmungsloser Kampf ums Uberleben, sondern
eine Geschichte von Kooperation und Zuwendung. Ausdriicklich wen-
det sich de Waal gegen die von ihm so genannte Fassadentheorie der
Moral.#+ Nach dieser wire das beobachtbare moralische Verhalten des
Menschen nur der spite, diinne und irrefithrende Anstrich eines verrot-
teten Gebaudes; jederzeit konnte die dunkle Innenseite wieder hervor-
treten. Im Klartext: Eigentlich sei der Mensch bose, von seinen Anla-
gen her egoistisch und destruktiv. Erzwungen durch externe Sanktionen,
aufgrund der List einer kalkulierenden Intelligenz oder einfach aus Ge-
wohnheit handeln wir dennoch oft moralisch — aber das sei eben blofs
Fassade. De Waal setzt dagegen: Wir Menschen sind nicht nur soziale
Wesen, also Herden- oder Gruppentiere, sondern auch von Grund auf
prosozial. Wenn wir moralisch handeln, geschieht dies nicht gegen die
Natur, sondern mit ihr; Christian Illies postuliert, weniger metaphorisch,
die Konvergenz von Moral und Natur.+ Eine dualistische Anthropologie
(in dem Sinne, dass man zwischen Auflen- und Innenseite, Fassade und
Kern, unterscheiden musste) wird uberflissig. Besser als die Fassadenthe-
orie sei das Matroschka-Modell: Wie in einer russischen Puppe stecken
in jedem Menschen prahumane Wesen ahnlicher Art, nimlich auch mit
moralischen Anlagen.+¢ De Waal ist also Naturalist: Das Gute ist ein ge-
meinsames Erbe aller Affen, einschliefSlich des Menschen.

Ausdriicklich werden in diesem Zusammenhang auch Tomasello und
Pinker kritisiert.#” Hauptgegner de Waals ist aber Thomas H. Huxley;
dagegen beruft er sich unter anderem auf Darwin, Kropotkin und Wes-
termarck. Alle Bausteine der Moral, bei ihm Gegenseitigkeit, Empathie
und Sinn fiir Fairness, findet de Waal auch bei grofsen Affen (» Menschen-
affen«), ansatzweise sogar schon bei den anderen Affenarten (»Tieraf-
fen«). So zeigten sich etwa bei Kapuzineraffchen ein »Sinn fir sozia-
le Regelmifigkeit« und eine »Aversion gegen Ungleichheit«; nur den
Standpunkt eines unparteiischen Beobachters konnten sie noch nicht

43 de Waal, Der gute Affe (1997); de Waal, Wilde Diplomaten (1991).

44 de Waal, Primaten und Philosophen (2008); de Waal, Der Affe in uns
(2006), 32ff., 44 u.0.

45 lllies, Philosophische Anthropologie im biologischen Zeitalter (2006).

46 de Waal, Primaten und Philosophen (2008), 40, 56ff. u.0.; de Waal, Das
Prinzip Empathie (2011), 269f. Das Matroschka-Modell wird auch in ei-
nem anderen Zusammenhang verwendet, namlich fiir das Konzept der
Mehr-Ebenen-Selektion (siehe unten).

47 de Waal, Primaten und Philosophen (2008), 40, 88; de Waal, Das Prinzip
Empathie (2011), 314.

87

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 2118:24. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

einnehmen.#* Auch tber die kleinen Spinnenaffen in Stidamerika wird
viel Positives berichtet. Die moralischen Anlagen des Menschen seien
also kein Ergebnis soziokultureller Entwicklungen oder stindig erneu-
erter Sozialisationsprozesse, sondern Ausdruck unserer Affennatur. An-
dere Biologen beobachten proto-moralische Verhaltensweisen auch bei
Delphinen und Elefanten; moglicherweise handele es sich also um ein
gemeinsames Erbe aller Saugetiere. Sogar bei Vogeln und vielen ande-
ren Tieren liefSen sich erstaunliche kognitive und normative Fihigkei-
ten entdecken.+

Im Mittelpunkt der Debatte stehen aber weiterhin die Affen, vor al-
lem die Schimpansen.s® Was wir iiber diese wissen, hat sich seit den
1960er Jahren stark erweitert und verandert, vor allem durch die grofs-
artigen Feldforschungen von Jane Goodall. Allerdings passen ihre Beob-
achtungen eher zur pessimistischen Position. Trotz all der erstaunlichen
Eigenschaften, von denen wir jetzt Kenntnis haben (Werkzeugherstel-
lung, komplexe soziale Ordnung und so weiter), zeichnete Goodall ein
anderes Bild dieser Spezies: Diese fithren kleine bewaffnete und blutige
Auseinandersetzungen (1974 begann etwa am Gombe-Strom ein mehr-
jahriger Krieg zwischen zwei Schimpansen-Horden); es gibt Kanniba-
lismus, sogar innerhalb der eigenen Gruppe; alle verhalten sich mitleid-
los gegeniiber kranken, alten, behinderten und schwachen Tieren. Nur
absichtliche systematische Grausamkeit wollte Goodall ihnen nicht zu-
schreiben.s*

Dem stehen die Beobachtungen an den Bonobos entgegen, auf die
sich auch de Waal iiberwiegend beruft.s> Uberhaupt ist die Entdeckung
der Bonobos (der Zwergschimpansen) einer der Griinde fiir den Auf-
stieg des anthropologischen Optimismus. Der erste wissenschaftliche Ar-
tikel tiber Bonobos erschien 1954.53 Erst seit den 1970er Jahren werden
sie in freier Wildbahn beobachtet. Folgende Besonderheiten sind festzu-
stellen: Wihrend in den Schimpansenhorden die Alpha-Minnchen do-
minieren, gibt es bei den Bonobos keine groflen Unterschiede zwischen

48 de Waal, Primaten und Philosophen (2008), 64—68; de Waal, Der gute Affe
(1997), 114ff. u.06.

49 Vgl. Huber, Evolution von Erkenntnis und Moral (2007), 127-157, bes.
I42,I5I U.0.

so Vgl. Diamond, Der dritte Schimpanse (1994); Paul, Von Affen und Men-
schen (1998); Geissmann, Vergleichende Primatologie (2003); zuletzt Fi-
scher, Affengesellschaft (2012), dazu meine Rezension Thies (2013).

st Goodall, Wilde Schimpansen (1971), 87f., 256ff., 279ff.; 316f.; Goodall,
Ein Herz fiir Schimpansen (1991), 124, 131, 246 u.0.; vgl. Peterson/Wrang-
ham, Bruder Affe (2001).

52 Vgl. das grofartige Buch von de Waal, Bonobos (1998).

53 Tratz/Heck, Der afrikanische Anthropoide » Bonobo«, eine neue Menschen-
affengattung (1954).

88

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 2118:24. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

AFFE UND MENSCH

den erwachsenen Mitgliedern der beiden Geschlechtern. Den Weibchen
gebiihrt sogar ein gewisser Vorrang, unter anderem deshalb, weil die
Minnchen ihren Mittern lebenslang verbunden bleiben, was in der
Minnergesellschaft der Schimpansen nicht der Fall ist. Im Gegensatz zu
den derben und leicht erregbaren Schimpansen sind die Bonobos emp-
findlich und auf Versohnung bedacht. In Bezug auf Friedfertigkeit und
Streitschlichtung konnten wir, so de Waal, von den Bonobos viel lernen.

Allerdings zweifeln manche Forscher daran, dass die Bonobos so ein
gutes Objekt fir anthropologische Reflexionen sind. Denn sie gleichen
sicherlich kaum den gemeinsamen Vorfahren von Mensch und Men-
schenaffe; die Bonobos sind eher eine Ausnahme, deren phylogenetische
Entwicklung wahrscheinlich durch geographische Isolation (sudwestlich
des Kongo) und durch Neotenie gepragt wurde. Bereits Gehlen hatte ja
mit solchen Hypothesen einige Besonderheiten der menschlichen Stam-
mesgeschichte erkliaren wollen.s+

Ob also die grofsen Affen wirklich moralisch handeln, ist genauso um-
stritten wie die Frage, ob Tiere denken konnen.ss Zu empirischen Fra-
gen dieser Art kann ich als Philosoph direkt nichts beitragen, sehr wohl
aber indirekt, auf der meta-theoretischen Ebene. Dem sollen die folgen-
den finf Bemerkungen dienen.

Erstens ist methodologische Vorsicht angebracht. Insbesondere die Ter-
minologie ist mit Bedacht zu wahlen. Das betrifft vor allem Begriffe wie
>Handlungs, »Gefuhl¢, >-moralisch, >Intention< und so weiter. Darf tiber-
haupt ein mentales Vokabular verwendet werden? De Waal bekennt sich
ausdriicklich zu seinem Anthropomorphismus.s¢ Man solle, was die Ver-
wendung von Begriffen angeht, die wir normalerweise auf uns Menschen
beziehen, nicht so knauserig sein wie etwa frither die Behavioristen. Si-
cherlich gebe es das Problem, iiberhaupt Fremdpsychisches zu identifizie-
ren und zu verstehen. Wenn man aber zu strenge Kriterien anlege, weif$
niemand, ob nicht sogar die engsten Vertrauten Supermaschinen sind.

Man muss allerdings, so meine ich, zwei Stufen des Anthropomor-
phismus unterscheiden: Die erste Stufe, der epistemische Anthropomor-
phismus, ist unvermeidbar: Wir konnen gar nicht anders als mit unse-
ren Wahrnehmungsorganen, Begriffen und Deutungsmustern an die Welt
heranzugehen. Jede Erkenntnis ist als die unsrige eine menschliche Er-
kenntnis. Das muss aber nicht dazu fithren, dass auf der zweiten Stufe
ein biologischer oder objektsprachlicher Anthropomorphismus vertre-
ten wird. Dieser besteht beispielsweise darin, dass wir den Genen, ein-
zelnen Tieren, dem Evolutionsprozess oder der gesamten Natur einen

54 Vgl. Thies, Arnold Geblen zur Einfiibrung (32017), 38—41 u. 96f.

55 Perler/Wild (Hg.), Der Geist der Tiere (2005); zusammenfassend Perler,
Konnen Tiere denken? (2006); vgl. Brandt, Kénnen Tiere denken? (2009).

56 de Waal, Primaten und Philosophen (2008), 43, 79-87 u.o.

89

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 2118:24. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

Subjekt-Status zusprechen und ihnen Absichten zuschreiben; zumindest
sollten wir deutlich machen, welchen Status ein intentionalistisches oder
teleologisches Vokabular hat. Weitere epistemologische Probleme kom-
men hinzu: So ist die Beobachtung der Tiere in ihrer natiirlichen Umge-
bung sehr schwierig, es gibt weder Kontrollgruppen noch eine experi-
mentelle Uberpriifbarkeit. Kaum lésbar ist das Problem, wo genau die
Grenze zwischen geschlossenen und offenen Programmen gezogen wer-
den soll, also zwischen genetisch determinierten und erworbenen Ver-
haltensweisen.

Zweitens darf man fragen, ob dem Tier-Mensch-Vergleich tiberhaupt
der Stellenwert gebuhrt, der ihm manchmal beigemessen wird (vgl. auch
Text 3). Zunachst einmal ist es anthropozentrischer GrofSenwahn, den
Menschen (eine einzige Art) allen Tieren (Millionen von Arten) oder ei-
nem fragwiirdigen Gesamtkonstrukt »das Tier« entgegenzustellen. So-
dann darf man nicht Apfel mit Birnen vergleichen, also Menschen etwa
mit Delphinen oder gar mit Ameisen. Bestenfalls einzelne Funktionskrei-
se oder Eigenschaften konnen auf dieser Ebene sinnvoll in Beziehung ge-
bracht werden. Aussagekriftig ist allein der Vergleich mit den (anderen)
Affen. SchliefSlich: Was soll iiberhaupt diese Suche nach der Wesensdiffe-
renz? Friiher diente so etwas der Legitimation einer vermeintlichen Uber-
legenheit. Selbst wenn dies heute nicht mehr der Fall sein sollte, ist doch
die Idee, das eigene Selbstverstindnis tiber den abgrenzenden Vergleich
mit anderen zu gewinnen, problematisch. Das erinnert daran, dass sich
die Deutschen frither tiber ihre » Erbfeindschaft« zu den Franzosen defi-
nierten. Dariiber sollten wir hinaus sein.

Drittens erscheint es mir empirisch gut begriindet und intuitiv plausi-
bel, dass es nicht die eine herausragende menschliche Eigenschaft gibt,
sondern einen ganzen Strauf von Merkmalen. Das hatten wir analog
oben schon fur die Quellen der Moral festgestellt. Das aristotelische Mo-
dell einer differentia specifica, also die Gleichung Mensch = Tier plus X,
fithrt in die Irre. Es gibt eben mehrere Eigenschaften, die in ihrer Additi-
on oder (wahrscheinlicher) ihrem Zusammenwirken uns Menschen aus-
zeichnen. Die Differenzen zu den Affen sind dabei hochstwahrscheinlich
nur gradueller Art, auch wenn es sich um qualitativ hochst bedeutsame
Unterschiede handeln mag. Man darf aber nicht vergessen, dass es auch
Eigenschaften gibt, in denen die (anderen) Affen uns tiberlegen sind. Das
Hangeln an Baumzweigen scheint mir ein gesicherter Punkt zu sein; ob
uns die Bonobos auch durch ihre sexuellen Konfliktbeseitigungsrituale
voraus sind, mag dahingestellt bleiben. Stichpunktartig mochte ich ei-
nige der wichtigsten Merkmale aufzihlen, die uns positiv von den an-
deren Affen unterscheiden konnten: morphologische Differenzen (etwa
aufrechter Gang, Hirnstruktur und Stimmwerkzeuge), domadnen-un-
abhingige Intelligenz, rekursive Grammatik, Metakognition (inklusi-
ve Selbstreflexion und Kritik, Humor und Ironie), autobiographisches

90

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 2118:24. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

AFFE UND MENSCH

Gedichtnis mit Sekundarzeit, theory of mind, gemeinsame Intentiona-
litat, familiales Verhalten und romantische Liebe, systematische Grau-
samkeit (Folter und dhnliches), spezifische Werkzeugtraditionen und so
weiter.’” Zu jedem der Merkmale konnte es ganze Sonderforschungsbe-
reiche oder Max-Planck-Institute geben.

Viertens: Konnte man nicht doch eine apriorische, nicht-empirische
Differenz zwischen Mensch und Tier benennen? Der einzige Weg, der
philosophisch moglich wire, ist die Einbeziehung der Innenperspektive
beziehungsweise des Umstands, dass der Gegenstand (das Objekt) der
philosophischen Anthropologie auch deren Trager (das Subjekt) ist, wo-
bei dieser wiederum mit anderen dieser Art im Austausch steht. Das ist
meine Version von Plessners These von der exzentrischen Positionali-
tat des Menschen, die, so wie ich sie interpretiere, zu einer dialektischen
Anthropologie fithrt.s® Diesen Gedanken darf man nicht als empirische
These verstehen. Seine Pointe wird verpasst, wenn man ihn objektiviert;
die exzentrische Positionalitit lasst sich nicht empirisch tiberprifen oder
widerlegen; vielmehr wire eine empirische Priufung immer nur unter Vo-
raussetzung der exzentrischen Positionalitit moglich.

SchliefSlich ein funfter und letzter Gedanke: Die entscheidenden Un-
terschiede zwischen Menschen und Affen liegen gar nicht auf der indi-
viduellen, sondern auf der sozialen Ebene, also zwischen einem Wir und
einem nicht-menschlichen Thr. Als Gruppe, als Gemeinschaft, als Kol-
lektiv sind die Menschen den anderen Affen iiberlegen, zumindest im
Kampf ums Uberleben. Der Mensch iibertrifft alle Tierarten in seiner
bloflen Anzahl, in seiner weltweiten Ausbreitung und umgestaltenden
Kraft. Folgender Vergleich sei erlaubt: Im 19. Jahrhundert war das (re-
lativ kleine und historisch junge) GrofSbritannien dem alten Kaiserreich
China in militarischer, politischer und 6konomischer Hinsicht haus-
hoch tiberlegen; wenn man nach den Griinden dafiir sucht, wire es we-
nig forderlich, einen einzelnen konstruierten Durchschnittsengldnder
mit einem Chinesen seiner Zeit zu vergleichen. Wihrend aber Grof3-
britannien dem chinesischen Kaiserreich vor allem technisch tiberlegen
war, spielten Werkzeuge und Waffen, so nehmen wir an, fiir die Ausei-
nandersetzungen zwischen verschiedenen Populationen in der Entste-
hungsgeschichte der Menschheit keine ausschlaggebende Rolle. Die ent-
scheidende Differenz zwischen Mensch und Affe liegt nicht nur auf der
sozialen Ebene, sondern ist auch sozialer Art: Durchsetzen wird sich
das Kollektiv, dessen Mitglieder den stiarksten Altruismus an den Tag
legen, also ihren individuellen Egoismus zugunsten des Gemeinwohls
zuriickstellen.

57 Vgl. Premack, Why Humans Are Unique (2010); Suddendorf, Der Unter-
schied (2014).
58 Thies, Einfiihrung in die philosophische Anthropologie (32013), 38ff., 43f.

91

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 2118:24. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

Viel spricht fiir folgendes Szenario: Uber lange Zeitrdume, vielleicht
mehrere Jahrzehntausende, konkurrierten in schwieriger 6kologischer
Umgebung viele menschliche Horden (von bis zu 150 Mitgliedern) mit
Populationen anderer Homo-Arten und Menschenaffen. Durchsetzen
konnten sich keine Individuen, sondern nur geschlossene Sozialverban-
de, die durch Inzestscheu und Exogamiegebot zusitzliche Netzwerke
mit verwandten Gruppen bildeten. Wenn alles vom Uberleben des Kol-
lektivs abhidngt, werden deren Mitglieder super-soziale Verhaltenswei-
sen ausbilden und Egoisten gnadenlos bestrafen, etwa durch Ausschluss
aus der Gruppe. Das Phinomen eines solchen Ostrakismus scheint bei
Affenhorden unbekannt zu sein. So wurden nicht nur Kooperations-,
sondern auch Konformititsnormen verankert.s® Vielleicht gibt es sogar
genetische Anlagen fiir die Konstruktion kollektiver Identititen. Jeden-
falls sind diejenigen Gruppen erfolgreicher, die durch das altruistische
Verhalten ihrer Mitglieder geschlossener auftreten konnten. Wenn iso-
lierte Individuen in Konflikt geraten, mag sich der Egoist besser stellen;
wenn aber Gruppen miteinander konkurrieren, setzen sich die Altruisten
gegenuber den Egoisten durch: »Selfishness beats altruism within single
groups. Altruistic groups beat selfish groups.«®

Miissten wir auf die Ebene der Sozialverbinde wechseln, hitte dies
Konsequenzen fur die gesamte Evolutionstheorie. Bekanntlich kennt die-
se kein Subjekt — aber was ist deren Objekt, also der Punkt, an dem die
Selektionsmechanismen ansetzen? Ist es das Gen (Dawkins), das Indivi-
duum (Mayr, Gould) oder doch die Population (Wynne-Edwards) oder
eventuell sogar die Art (Konrad Lorenz)? Der US-amerikanische Biologe
David Sloan Wilson hat in den letzten Jahren ein Modell der Mehr-Ebe-
nen-Selektion vorgeschlagen, dass mir aus philosophischer Sicht attrak-
tiv zu sein scheint.® In diesem Ansatz sind Gen, Individuum und Gruppe
emergente Einheiten der Evolution. Rehabilitiert wird damit tiberra-
schenderweise die Idee der Gruppenselektion, die die Soziobiologie seit
den 1970er Jahren gerade iberwinden wollte. Dennoch hat sich sogar
deren Begriinder Edward O. Wilson inzwischen von diesem Forschungs-
programm Utiberzeugen lassen.®* Ob es wirklich tragfihig ist, lasst sich
selbstverstandlich noch nicht abschliefSend beurteilen.¢

59 Tomasello, Warum wir kooperieren (2010), 12, 40, 74ff., 83f.

60 D.S.Wilson/E. O. Wilson, Rethinking the Theoretical Foundation of Socio-
biology (2007), 327348, hier: 335 u. 345; vgl. lllies, Philosophische An-
thropologie im biologischen Zeitalter (2006), 119, 132ff, 199 u.06.

61 Wilson, Does Altruism Exist? (2015).

62 Wilson, Die soziale Eroberung der Erde (2013); D. S. Wilson/E. O. Wilson,
Evolution — Gruppe oder Individuum? (2009).

63 Kritisch dazu Voland, Gruppenkonkurrenz und Gruppenselektion (2009).

92

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 2118:24. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FORTSCHRITT ZUM BESSEREN

Fortschritt zum Besseren

Die dritte Teilfrage lautet: Ist der Mensch im Laufe der Geschichte mo-
ralischer geworden? Dass dies so sei, hat vor allem Steven Pinker mit
Nachdruck vertreten.

Pinker begann als Linguist, muss aber heute nach vielen Buchpublika-
tionen als einer der wichtigsten nordamerikanischen Intellektuellen be-
trachtet werden. In seinem monumentalen Werk tiber Gewalt behaup-
tet er, dass wir heute zwar nicht in der besten aller moglichen, jedoch in
der besten aller bisherigen Welten leben. Pinker beginnt so: » Dieses Buch
handelt vom Wichtigsten, was in der Menschheitsgeschichte jemals ge-
schehen ist. Ob Sie es glauben oder nicht — und ich weifS, dass die meis-
ten Menschen es nicht glauben: Die Gewalt ist tiber lange Zeitraume im-
mer weiter zuriickgegangen, und heute dirften wir in der friedlichsten
Epoche leben, seit unsere Spezies existiert. «* Pinker, der vor allem durch
Chomsky beeinflusst wurde, ist radikaler Naturalist; in einem fritheren
Buch tibte er scharfe Kritik an dem Kulturalismus, wie er in den Sozial-
und Geisteswissenschaften weiterhin dominiert.*s Davon nimmt er nichts
zuriick. Weil die menschliche Natur aber so ist, wie sie ist und war und
immer bleiben wird, ist fiir den fast linearen Riickgang unserer Gewalt-
tatigkeit ein sehr langfristiger historisch-sozialer Prozess verantwortlich.
Sein theoretischer Gewahrsmann fur diese These ist uberraschenderwei-
se niemand anderes als Norbert Elias.*® Einen ahnlichen Optimismus wie
Pinker verbreiten auch der britische Zoologe Matt Ridley und der deut-
sche Psychologe Gerd Jiittemann, der von einer »Erfolgsgeschichte der
menschlichen Seele« spricht.®”

Welche Belege kann Pinker fiir seine These anfiihren, dass wir in der
friedlichsten aller bisherigen Welten leben? Die Abschaffung der Sklave-
rei, die Achtung der Folter, die geringere Zahl von Kriegen, wobei die-
se heute auch weniger Opfer fordern, gesunkene Kriminalitdtsraten in
fast allen Staaten (vor allem in den US-Millionenstidten), die Durchset-
zung der Idee individueller Menschenrechte und so weiter. Die Belege
sind Giberwiltigend. Aber warum hat Gewalt so stark abgenommen? Die
menschliche Natur, so betont Pinker ausdriicklich, sei eigentlich die glei-
che geblieben. Das gelte fiir unsere genetische Ausstattung, aber auch fiir
mogliche kulturelle Universalien. Die Bausteine der Moral gab es immer

64 Pinker, Gewalt (2011), T1.

65 Pinker, Das unbeschriebene Blatt (2003); vgl. zur Naturalismus-Kulturalis-
mus-Debatte auch Thies, Alles Kultur? (2016), 22—44.

66 DPinker (2011, 107) fiihrt ihn folgendermafSen ein: »Diese Erleuchtung ver-
danke ich dem wichtigsten Denker, von dem Sie vielleicht nie gehort haben:
Norbert Elias. «

67 Ridley, The Rational Optimist (2010); Juttemann, Historische Psychologie
und die Erforschung der Menschbeit (2011).

93

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 2118:24. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

schon, aber es wurde viel weniger aus ihnen gemacht. Dafiir verantwort-
lich sind die sozialen Verhiltnisse, in denen Menschen leben. Zimbar-
do, der Organisator des berithmten Stanford-Prison-Experiments, wiirde
sagen: Nicht die dispositionellen, sondern die situativen und die syste-
mischen Krifte sind entscheidend.®® Dieselbe Erkenntnis folgt auch aus
dem noch berithmteren und immer wieder bestitigten Milgram-Experi-
ment.® Insofern vertritt Pinker gar keine psychologische, sondern eine
historische These. Wir tiberschreiten hier gleichsam die Grenzen der An-
thropologie.

Allerdings konnen historische Krifte beziehungsweise soziale Ver-
haltnisse auf menschliche Fihigkeiten zurtickwirken. Das fithrt zu zwei
Phianomenen, die Pinker nicht genau genug von den tberindividuellen
Faktoren unterscheidet. In beiden Punkten orientiert er sich an Peter Sin-
ger.” Das erste Phanomen ist der expanding circle, der sich erweiternde
Kreis. Oben wurde bereits erwihnt, dass sich schon bei Affen der nepoti-
sche Altruismus tiber den Kreis der Verwandten erstreckt. Diese Ausdeh-
nung setzt sich bei uns Menschen fort; tendenziell erweitern sich unsere
moralischen Einstellungen heute auf den gesamten Erdkreis. Das zwei-
te Phinomen bezeichnet Pinker mit Singer als escalator of reason, die
Rolltreppe der Vernunft. Wenn wir erst einmal mit dem normativ-prak-
tischen Risonieren angefangen haben, tragen uns Gedanken und Argu-
mente mit einer gewissen Logik immer weiter. Wer beispielsweise den
Menschen, die ihm sympathisch sind, bestimmte individuelle Rechte zu-
spricht, wird sich bald fragen, warum nicht auch andere und schliefSlich
alle Menschen dieselben Rechte beanspruchen konnen.

Welche historischen Umstdnde beglinstigen unsere friedfertigen Mo-
tive? Pinker diskutiert vielerlei, ldsst dann aber nur drei Faktoren gel-
ten, einen politischen, einen 6konomischen und einen sozialen. Als erstes
nennt Pinker die Entstehung von Staaten. Insofern war die neolithische
Revolution, also die Sesshaftwerdung des Menschen mit dem Ubergang
zu Ackerbau und Viehzucht, kein moralisch bedeutsamer Fortschritt,
sehr wohl aber die Entstehung der ersten staatlich organisierten Ge-
sellschaften an den Flussufern von Nil, Euphrat und Tigris, Indus und
Hwanghe, die spiter zu den Imperien der Alten Welt wurden. Noch
wichtiger war aber die Entstehung des neuzeitlichen Staates in Europa,
der sich uber verschiedene Stufen bis zum demokratischen Rechtsstaat
weiterentwickelte. Pinker beruft sich in diesem Punkt wieder auf Elias;

68 Zimbardo, Der Luzifer-Effekt (2008), xii—xvii, 5f., 208 u.0.

69 Vgl. Thies, Einfiibrung in die philosophische Anthropologie (32013), 1341f.

70 Pinker, Gewalt (2011), 1022-1027 mit Bezug auf Singer, The expanding
circle (1981/2011); vgl. Singer, Wie sollen wir leben? (1999), 254ff.; Singer,
Moral, Vernunft und die Tierrechte, in: de Waal, Primaten und Philosophen
(2008), 158-176, bes. 163ff.

94

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 2118:24. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FORTSCHRITT ZUM BESSEREN

die Notwendigkeit von Institutionen wird aber bekanntlich auch von
Gehlen betont, anthropologisch besser begriindet als bei Elias, jedoch
historisch schlechter untermauert und sowohl begrifflich wie normativ
undifferenziert entwickelt.”* Der zweite Faktor ist, ganz im Geiste der
Aufklirung, die wirtschaftliche Zusammenarbeit, einschliefSlich der da-
durch intensivierten Kommunikation und des Reisens. Pinker stellt fest:
Wirtschaftliches Wachstum ist keine Voraussetzung; dieses liberale Dog-
ma sei falsch. Schon die Polizeiakten belegen, dass einem Mord haufi-
ge ideelle Motive zugrunde liegen (Ehrverletzungen, Untreue und ande-
re) als materielle. In Kriegen schlachten sich reiche Menschen genauso
ab wie arme.”* Aber der gegenseitige Austausch von Giitern, Dienstleis-
tungen und Informationen zwischen sozialen Gemeinschaften scheint
die Feindseligkeit zu dampfen. Der dritte Faktor ist die Feminisierung.
Minner sind in jeglicher Weise gewalttitiger als Frauen, vor allem iso-
lierte Manner, die sich zu Banden zusammenschlieflen, und junge Min-
ner vor der Ehe. »Unbeaufsichtigte reine Mannermilieus ... sind fast im-
mer von Gewalt gepragt.«”3> Man konne also Gewalt weiter verringern,
wenn Frauen Zugang zu solchen mannlichen Sphiaren bekommen, tiber-
haupt mehr Einfluss haben wiirden sowie uber sich und ihre Kinder mit-
entscheiden konnten. Dass eine solche Verweiblichung zum menschli-
chen Fortschritt beitrage, war tibrigens schon einer der Punkte, die Max
Scheler in seinen grofartigen geschichtsphilosophischen Uberlegungen
der 1920er Jahre unter den Oberbegriff » Ausgleich« brachte.”

Was aber zeigt Pinker? Kann er belegen, dass wir Heutigen morali-
scher sind als unsere Eltern, GrofSeltern und so weiter? Nein, denn wir
sollten verschiedene Entwicklungstendenzen unterscheiden. Dafiir kon-
nen wir auf Pinkers Gewihrsmann Elias und iiber diesen hinaus auf Kant
zuriickgehen. Kant hat mehrere, aufeinander aufbauende Dimensionen
des Fortschritts unterschieden, die hier in aller Kiirze dargestellt seien.”s
Die erste Dimension ist die Kultivierung. Rousseau hatte bekanntlich
die Frage, ob der Fortschritt der Wissenschaft und Kiinste zur Morali-
sierung der Menschen beigetragen habe, mit »Nein« beantwortet. Kant
hatte nicht so radikal Stellung bezogen, aber auf jeden Fall auch die
Kultivierung als eine eigene Dimension angesetzt. Im Grunde handelt
es hier um technische Fortschritte. Der Mensch erwirbt Fertigkeiten, die
er zu beliebigen Zwecken einsetzen kann, zum Guten und zum Bosen.

71 Thies, Arnold Geblen zur Einfiibrung (32017), 115-129.

72 Pinker, Gewalt (2011), TOOT-T004.

73 Ebd., 1019.

74 Scheler, IX: Der Mensch im Weltalter des Ausgleichs (1927), 145-170, hier
158f.

75 Kant, XI: Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht
(1784), 7. Satz; Kant, X: Kritik der Urteilskraft, § 83; Kant, XI: Uber Pida-
gogik (1803), 706f., 729 u.0.

95

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 2118:24. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

Sicherlich kann derjenige, der beispiellos hungernden Menschen in or-
ganisierter Weise und mit technischen Geriten hilft, mehr bewirken als
ein einzelner barmherziger Samariter; aber moralischer ist er deswegen
nicht. Die zweite Dimension ist die Zivilisierung. Es entstehen (wie Eli-
as meint, zuerst an den koniglichen Hofen) Umgangsformen, die fiir ein
enges menschliches Zusammenleben erforderlich sind. Rousseau tibte,
wie vor ihm schon einige Moralisten, heftige Kritik an diesem auf Aufer-
lichkeiten fixierten Leben. Kant hitte hervorgehoben, dass der Weg von
der Rohheit zur Tugend auch tiber den Schein fithren kann. Eine fortge-
schrittene Form der Zivilisierung ist die Achtung der positiven Gesetze.
Aber normkonformes Handeln, selbst fir gut begriindete Regeln, fallt
fiir Kant unter den Begriff der Legalitat und bleibt damit vor der eigent-
lichen Moralitit stehen. Diese bildet die dritte Dimension, die der Mora-
lisierung. Sie betrifft weder die Mittel noch die dufSere Form, sondern das
Innere. Moralisch handelt nur die Person, die dies aus innerer Uberzeu-
gung tut. Zivilisierung kann die Moralisierung vorbereiten, aber sie ist
nicht mit ihr identisch. Dass es die Menschheit bereits so weit gebracht
hat, ist aber auch als Fortschritt zu bewerten.

Schlussbemerkungen

Ich komme zu einem kurzen Fazit, das keineswegs die humanwissen-
schaftliche Forschung abschlieffend bewerten und anthropologischen
Kontroversen beenden soll, was weder moglich noch wiinschenswert
ist. Es handelt sich bestenfalls um ein kleines Zwischenergebnis, das ich
in drei Thesen zusammenfassen mochte.

Erstens: Der Mensch ist durchaus ein moralisch begabtes Wesen — aber
so gut nun auch wieder nicht. Die moralischen Anlagen sind, wie oben
gezeigt, vielfiltiger Art. Sollte ein Baustein einmal ausfallen (durch Erb-
fehler, Krankheit, Unfall, schwarze Pidagogik, Gehirnwische et cetera),
gibt es glucklicherweise noch andere. Aber die Anlagen zum Schlech-
ten und Bosen sind ebenfalls vielfiltig und nicht zu beseitigen. Pinker
nennt funf »innere Ddmonen«, die zu gewalttatigen Handlungen fiih-
ren: strategisch eingesetzte Gewalt, das menschliche Herrschafts- oder
Dominanzstreben, unser Bediirfnis nach Rache, der bis ins Krankhaf-
te gehende Sadismus und schliefSlich Ideologien, die zur Anstachelung
und Ausiibung von Gewalt eingesetzt werden.”® Zwischen Hobbes und
Rousseau kommt es somit zu einem Patt. Wir sollten vielmehr, wie Kant
es vorschlagt, zwischen Anlagen (im Plural) und dem Hang des Men-
schen unterscheiden. Wir Menschen haben Anlagen zum Guten und zum
Bosen. Erziehung, Aufklarung und soziale Verhiltnisse, nicht zuletzt aber

76 Pinker, Gewalt (2011), Kap. 8 (712-845).

96

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 2118:24. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SCHLUSSBEMERKUNGEN

wir selbst sind verantwortlich dafiir, welche Anlagen sich zu einem Hang
verdichten.””

Zweitens: Ob wir nun der Kontinuitits- oder der Diskontinuitatsthe-
se beipflichten — der Mensch ist ein Naturwesen, und zwar (wie Jared
Diamond formulierte) der dritte Schimpanse. Zwar haben alle wichtigen
Kompetenzen eine kulturelle Dimension, aber deren genetische Vorpro-
grammierung ist nicht zu iibersehen. Das gilt auch fiir die moralischen
Anlagen des Menschen; selbst Tomasello hilt die gemeinsame Intentio-
nalitat fiir natural verankert. Ein starker Kulturalismus, wie er in den An-
siatzen der deutschen Philosophischen Anthropologie dominierte, kann
heute nicht mehr vertreten werden. Gerade im deutschsprachigen Raum
wird aber die naturale Seite des Menschen immer noch unterschitzt oder
sogar unter Ideologieverdacht gestellt. Tatsichlich ist der Naturalismus
politisch unbequem. Sollte er niamlich zutreffen, wird man sich damit
abfinden miissen, dass wir Menschen von Natur nicht gleich sind, we-
der in korperlicher Hinsicht noch in Bezug auf Intelligenz oder morali-
sche Kompetenz. Leider werden sich diese graduellen Differenzen auch
nicht durch Erziehung oder Sozialpolitik aufheben lassen.”® Damit ist
aber nichts gesagt gegen berechtigte normative Forderungen nach recht-
licher und politischer Gleichheit sowie nach sozialer Gerechtigkeit.”

Drittens: In einem Punkt scheint Einigkeit zu bestehen — der Mensch
ist ein soziales Wesen. In dieser Einsicht konvergieren Soziobiologie, Pri-
matologie, Evolutionspsychologie, Hirnforschung, Ethnologie und viele
andere Humanwissenschaften.® Die soziale Natur des Menschen speist
sich schon aus seinem Sdugetier-Erbe. Auch alle Affen sind sehr soziale
Wesen, aber wir Menschen iibertreffen diese noch einmal. Bereits oben
wurde bemerkt, dass sich tiberhaupt nur auf der sozialen Ebene die Un-
terschiede zwischen Affen und Menschen auswirken. Die Vor- und Friih-
menschen lebten wohl in kleinen Horden mit bis zu 150 Mitgliedern zu-
sammen.®* Demgegeniiber sind wir heutigen Menschen ultra-soziale und
ultra-kooperative Wesen. Dass wir von Natur nicht gern allein sind, kann
man auch daran sehen, dass Einzelhaft als eine so schwere Strafe gilt und
dass alleinstehende Personen eine geringere Lebenserwartung haben.*:

77 Kant, VIII: Die Religion innerbalb der Grenzen der blofSen Vernunft (1793),
Erstes Stiick, I und II.

78 Dazu weitgehend richtig Zimmer, Ist Intelligenz erblich? (2012).

79 Vgl. Singer, Praktische Ethik (32013), 58-75.

8o Vgl. Blaffer-Hrdy, Miitter und andere (2010); Markl, Durch den menschli-
chen Geist sieht die Natur sich selbst an (2010); vor einer Ubersteigerung
dieses Aspekts warnt Pauen, Obne Ich kein Wir (2012).

81 Dunbar, The Social Brain Hypothesis (1998); vgl. Dunbar, Klatsch und Tratsch
(1998), 92ff.; Dunbar, Warum die Menschen vollig anders wurden (2010).

82 de Waal, Primaten und Philosophen (2008), 22f.

97

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 2118:24. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

