
76

Die Wurzeln der menschlichen Moral 

Wie auch andere Disziplinen wird die philosophische Anthropologie seit 
Jahrhunderten durch einige wenige Grundprobleme bewegt. Genannt 
seien nur die Frage nach der Stellung des Menschen im Kosmos, das 
Leib-Seele-Problem, die Naturalismus-Kulturalismus-Kontroverse sowie 
die Diskussion über die Rolle der Vernunft (animal rationale vs. animal 
emotionale). Ein weiterer Dauerbrenner ist der Optimismus-Pessimis-
mus-Streit, also die Frage, ob der Mensch im Grunde gut oder böse sei. 
Auf diesen Themenbereich, der für die Praktische Philosophie besonders 
relevant ist, möchte ich mich im Folgenden konzentrieren. Sind wir mit-
einander konkurrierende oder eher kooperative Wesen? Was ist, um ex-
treme Phänomene zu nennen, eher typisch für den Menschen, die gna-
denlose Ausübung von Gewalt oder das tätige Mitgefühl mit Leidenden? 
Noch einmal anders gefragt: Sind wir Menschen von Grund auf mora-
lische Wesen oder nicht?

Historisch greift man in diesen Diskussionen oft auf die frühe Neu-
zeit zurück, nämlich auf die, wie verkürzend gesagt wird, konträren Po-
sitionen von Thomas Hobbes und Jean-Jacques Rousseau. Vor einigen 
Jahrzehnten dominierten noch die Hobbesianer, die sich innerhalb der 
Wissenschaften in zwei Gruppen sammelten: Die eine Fraktion sah in 
jedem Individuum einen rationalen Nutzenmaximierer, der letztlich al-
les zum eigenen Vorteil tue; das war das Paradigma des politikwissen-
schaftlichen Realismus und der Wirtschaftswissenschaften. Die andere 
Gruppe von Theoretikern hielt den Menschen nicht nur für egoistisch, 
sondern sogar für ausgesprochen böse, entweder aufgrund seines an-
geborenen Aggressions- beziehungsweise Todestriebes (Lorenz, Freud) 
oder seiner evolutionären Vergangenheit als blutrünstiger Jäger (Ray-
mond Dart).1  

In den letzten Jahren gewinnen aber die Rousseauisten an Boden; die 
optimistischen Ansätze werden zahlreicher und stärker. In den Wirt-
schaftswissenschaften gerät der homo oeconomicus, der rationale Ego-
ist, von vielen Seiten unter Beschuss.2 Noch weiter gehen die Optimis-
ten, die die Empathie und die Friedfertigkeit des Menschen betonen. 
Wichtige Autoren, auf die ich im Folgenden ausführlicher eingehen wer-
de, sind Frans de Waal und Steven Pinker sowie (in Text 8) Michael To-
masello. Vielleicht täuscht der Eindruck einer Tendenzwende. Sicherlich 

1		  Vgl. Ardrey, Der Wolf in uns (1977).
2		  Zwei Wegbereiter: Sen, Rational Fools (1977) u. Kahneman, Schnelles Den-

ken, langsames Denken (2012); vgl. auch Gintis/Bowles/Boyd/Fehr (Hg.), 
Moral Sentiments and Material Interests (2005).

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


77

könnte man auch interessante Gegenbeispiele aufzählen.3 Möglicher-
weise handelt es sich bloß um eine Mode, wofür spricht, dass einige der 
genannten Bücher ausdrücklich für ein breites Publikum geschrieben 
wurden. Dennoch sollten wir die optimistische Wende ernst nehmen, 
zumal es hier, wie gesagt, um ein zentrales Problem der Anthropolo-
gie geht. Darüber hinaus sind zwei neuere Entwicklungen aus wich-
tigen Humanwissenschaften zu rezipieren: In der weltweit führenden 
US-Psychologie steht seit einigen Jahren die »moral psychology«, de-
ren Hauptvertreter wohl Jonathan Haidt ist, hoch im Kurs. Und in der 
Biologie wachsen die Zweifel an der Soziobiologie, die die Diskussio-
nen über die anthropologischen Wurzeln der Moral vor einigen Jahr-
zehnten noch dominierte.4 

Selbstverständlich lässt sich die entscheidende Frage, ob der Mensch 
gut oder böse sei, nicht in einem kurzen Aufsatz beantworten. Im Fol-
genden werde ich deshalb bloß einige begriffliche beziehungsweise me-
tatheoretische Reflexionen zu drei Teilproblemen (die immer noch riesig 
sind) vorstellen. Die drei Teilfragen lauten:

(1) Aus welchen Elementen setzt sich die menschliche Moralfähigkeit 
zusammen? 

(2) Wie tief ist die menschliche Moralfähigkeit naturgeschichtlich ver-
ankert? 

(3) Ist der Mensch im Laufe der Geschichte moralischer geworden? 

Bausteine der Moral 

Die menschliche Moral ist ein komplexes Phänomen, das nach Ansicht 
der meisten Anthropologen und Humanwissenschaftler nicht auf eine 
einzige Grundlage zurückgeführt werden kann. Bereits Bergson vermu-
tete »zwei Quellen«, Gehlen hat ausdrücklich einen Pluralismus von 
vier »Sozialregulationen« postuliert.5 Von den neueren Autoren spricht 
de Waal von »Bausteinen« der Moral, Haidt von »psychological foun-
dations«, Pinker (mit einem Lincoln-Zitat) von den »besseren Engeln« 
in unserer Natur. 

3		  Einige Pessimisten seien genannt: Gray, Von Menschen und anderen Tieren 
(2010); Sofsky, Das Buch der Laster (2009); Reemtsma, Gewalt als Lebens-
form (2016). Ungewöhnlicher Blick: Landmann, Das Böse (1985); unüber-
troffen: Horstmann, Das Untier (1985).

4		  Vgl. die schöne Textsammlung von Bayertz (Hg.), Evolution und Ethik 
(1993).

5		  Bergson, Die beiden Quellen der Moral und Religion (1932); Gehlen, Mo-
ral und Hypermoral (1969); vgl. Thies, Moral bei Gehlen (2005).

BAUSTEINE DER MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


78

Welche Funktionen haben diese »Wurzeln« der Moral im Ganzen des 
menschlichen Lebensgefüges? Epistemisch dienen sie dazu, moralische 
Probleme überhaupt als solche wahrzunehmen; wem jeder moralische 
Sinn fehlt, der wird Ungerechtigkeiten, selbst Grausamkeiten gar nicht 
als solche erkennen. Auf der argumentativen Ebene ermöglichen sie es, 
eine intuitiv vollzogene Handlung zu begründen; sie dienen also primär, 
wie Freud sagen würde, zur nachträglichen Rationalisierung. Vor allem 
aber wirken die Bausteine als Motive.6  Wenn diese in dieselbe Richtung 
zielen wie eine normativ geforderte Handlung, wird deren Ausführung 
leichter von der Hand gehen. Es muss der weiteren empirischen For-
schung überlassen bleiben, ob es Wahlverwandtschaften zwischen diesen 
drei Ebenen und einzelnen Bausteinen gibt. Andere Fragen, auf die ich im 
Folgenden leider nur am Rande eingehen kann, betreffen die Phylogene-
se und die Ontogenese der verschiedenen Elemente sowie das Verhältnis 
von genetischen Vorprogrammierungen, allgemein-kulturellen Faktoren 
und individuellem moralischen Lernen.

Aber jetzt zu den Bausteinen selbst. Der erste ist die Gegenseitigkeit 
(Reziprozität). In unterschiedlichen Formen ist sie weltweit verbreitet, 
sowohl zwischen Individuen als auch zwischen Gruppen oder Institutio-
nen. Formeln wie »quid pro quo«, »do ut des«, »Eine Hand wäscht die 
andere« und »tit for tat« bringen dieses Prinzip auf den Punkt. Eine erste 
Differenzierung ist die zwischen positiver und negativer Gegenseitigkeit. 
Erstere bezieht sich auf den Austausch von Worten und symbolischen 
Akten (etwa Grußformeln), von Gütern und Dienstleistungen, von In-
formationen und Menschen. Für negative Gegenseitigkeit stehen Strafen, 
Revanchefouls und Racheaktionen (»Auge um Auge«). Eine zweite Dif-
ferenzierung betrifft die Abfolge der wechselseitigen Akte. Die Grund-
form ist der direkte Austausch. Darüber hinaus gibt es aber auch zeitlich 
versetzte Gegenseitigkeit. Zunächst profitiert also nur ein Partner, der 
andere erst später, wobei dies von Stunden bis zu Jahren dauern kann. 
Noch indirekter sind Ringtausch-Formen der Gegenseitigkeit: A gibt B 
etwas, weil dieser C etwas gegeben hat, der wiederum A etwas geben 
wird. Das berühmteste Beispiel ist der rituelle Kula-Handel, den Ma-
linowski in der Südsee beobachtete.7 Aber ob positiv oder negativ, wenn 
es funktioniert, dann ist die Gegenseitigkeit wohl die stabilste Grundla-
ge für unser Zusammenleben. In der ethnologischen Forschung und in 
spieltheoretischen Simulationen ist das immer wieder bestätigt worden.8

Doppelt falsch ist aber Habermas’ Auffassung, Gegenseitigkeit sei 
»die einzige Wurzel der Ethik überhaupt – und zwar keineswegs eine 

6		  Vgl. Bischof, Psychologie (2009), Kap. 15–17.
7		  Malinowski, Argonauten des westlichen Pazifik (1922).	
8		  Als Klassiker gelten Mauss, Die Gabe (frz. 1923/24) und Axelrod, Die Evo-

lution der Kooperation (engl. 1984).

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


79

biologische Wurzel«.9 Denn erstens gibt es, wie im Folgenden darge-
legt werden soll, mehrere Wurzeln. Und zweitens bildet die Reziprozität 
seit Robert Trivers eine der Stützen soziobiologischer Theoriebildung: 
Zahllose Beispiele aus dem Tierreich sprechen dafür, dass es eine gene-
tische Vorprogrammierung für diesen Baustein gibt.10 Auch Marc Hau-
ser sieht die Gegenseitigkeit als das angeborene Zentrum unseres »Mo-
ralinstinkts«.11 Darauf aufbauend, so meint de Waal, habe sich bei den 
Affen sogar ein Sinn für Fairness ausgebildet; in Schimpansenhorden 
gebe es bereits soziale Systeme wechselseitiger Hilfe.12 Andere Autoren 
bestreiten dies: Unter Tieren könne es überhaupt keine Wechselseitigkeit 
geben, weil dafür generell die kognitiven Voraussetzungen fehlen, näm-
lich die Möglichkeit, gleichsam Buch zu führen über diejenigen Artge-
nossen, die Anspruch auf Gegenleistung haben oder (wegen verweiger-
ter Vorleistung) eben nicht.13 

Insgesamt handelt es sich bei den aus der Gegenseitigkeit entspringen-
den Verhaltensweisen um einen schwachen Altruismus. Der eigene und 
der fremde Vorteil konvergieren (win-win-Situation): Wenn ich dir den 
Rücken kraule, kraulst du auch meinen – so dass wir beide etwas da-
von haben. Würden wir es nicht machen, sind wir beide schlechter dran. 

Hingegen ist der zweite Baustein ein starker Altruismus, der bis zur 
Selbstaufopferung gehen kann und der nach Ansicht der meisten Sozio-
biologen nur unter genetisch verwandten Organismen funktioniert (kin 
selection). Deshalb sprechen einige auch von einem nepotischen Altruis-
mus. Allerdings hatte schon Jane Goodall beobachtet, dass sich Schim-
pansen auch uneigennützig für nicht-verwandte Artgenossen einsetzen.14  
Beim Menschen kann sich diese Moral-Wurzel von verwandtschaftli-
chen Beziehungen ablösen und auf immer größere Zugehörigkeitsgrup-
pen übertragen werden. Eine Rolle spielt wahrscheinlich das Hormon 
Oxytocin, das die Angst vor Nähe mindert und enge Bindungen unter-
stützt, also Sicherheit und Vertrauen schafft.15  

Aus dieser Wurzel der Moral entspringen auch die Gefühle der Grup-
penzugehörigkeit und Loyalität, die eher egalitär oder eher hierar-
chisch ausgerichtet sein können; auf der einen Seite gibt es einen Sinn 
für Gleichberechtigung innerhalb der eigenen Gruppe, auf der anderen 
Seite die Neigung zur Unterordnung unter die anerkannten Autoritäten. 
Proto-egalitäre und proto-hierarchische Tendenzen finden wir schon im 
Tierreich. 

9		  Habermas, Nachgeahmte Substantialität (1970), 107–126, hier 117.
10		 Trivers, The Evolution of Reciprocal Altruism (1971).
11		 Hauser, Moral Minds (2006); kritisch dazu Bischof, Moral (2012), 228ff.
12		 de Waal, Primaten und Philosophen (2008), 64.
13		 Bischof, Moral (2012), 218f., 367 u.ö.
14		 Goodall, Ein Herz für Schimpansen (1991), 243f.
15		 Vgl. Uvnäs-Moberg, Oxytocin, das Hormon der Nähe (2016).

BAUSTEINE DER MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


80

Hingewiesen sei hier noch auf Tomasellos These, dass alle Formen des 
Altruismus auf mutualistischer Kooperation gründen. Im 19. Jahrhundert 
verstand man unter Mutualismus den solidarischen Zusammenschluss 
von Arbeitern, etwa in Genossenschaften; in der Biologie wurde Mutu-
alismus früher nur auf die Kooperation von Angehörigen verschiedener 
Arten bezogen (Musterbeispiel Symbiose). Inzwischen wird der Ausdruck 
verwendet für Kooperationen mit simultanem Nutzen für alle beteilig-
ten Parteien, etwa bei einer arbeitsteilig organisierten Jagd mehrerer Af-
fen, bei der alle etwas von der Beute abbekommen. Tomasello betont, 
dass zunächst einmal mutalistische Kooperationsformen zu entwickeln 
sind, um Vertrauen zu schaffen; erst auf dieser Grundlage, gleichsam in 
einem geschützten Raum, sei dann reziproker Altruismus möglich.16 Für 
den Mutualismus wiederum, so Tomasellos zentrale Überzeugung, sei ein 
wechselseitiges Verstehen notwendig, eine gemeinsame Intentionalität. 

Der dritte Baustein sind moralische Gefühle; das Paradebeispiel ist 
das Mitleid oder Mitgefühl. Grundlage aller sozialen Gefühle, so wird 
jetzt vielfach behauptet, sei die Empathie.17 Einige Autoren wollen auf 
diese Weise auch die soziale Kälte des globalisierten Kapitalismus kriti-
sieren. Hier geht es aber nicht um Soziologie, sondern um Anthropolo-
gie. Insbesondere bei de Waal spielt die Empathie eine zentrale Rolle.18  
Er empfiehlt uns, die Empathie zur Grundlage unseres Zusammenlebens 
zu machen und dabei im Sinne einer moralischen Bionik von der Na-
tur zu lernen.

Gegen diese Empathie-Euphorie sind einige Bedenken vorzubringen.19 
Zunächst einmal berufen sich deren Protagonisten meist auf die neuro-
biologische Fundierung der Empathie in den jüngst entdeckten Spiegel-
neuronen.20 Deren Funktion ist aber umstritten: Zum einen gibt es sie 
auch bei kleinen Affen, die zu Mitgefühl gar nicht in der Lage sind; zum 
anderen finden sie sich beim Menschen in einem Hirnareal, das mit Em-
pathie gar nichts zu tun hat.21  

Sodann mag richtig sein, dass Empathie die Grundlage aller sozialen 
Gefühle ist – damit ist sie es aber auch der negativen. Die Einfühlung in 
das Leid eines anderen kann bedauerlicherweise zu egoistischer Selbst
sorge (personal distress), ja zum Selbstmitleid führen. Vor allem aber 
setzen auch Sensationslust, Schadenfreude, Missgunst und Grausamkeit 

16		 Tomasello, Warum wir kooperieren (2010), 50 u. 72; Tomasello, Eine Na-
turgeschichte der menschlichen Moral (2016), 27ff.

17		 Vgl. Rifkin, Die empathische Zivilisation (2010); Breithaupt, Kulturen der 
Empathie (2009) u.v.a.

18		 de Waal, Das Prinzip Empathie (2011); vgl. de Waal, Primaten und Philo-
sophen (2008), 33, 40–61, 88–92 u.ö.; de Waal, Bonobos (1998), 153–160.

19		 Vgl. Bloom, Against Empathy (2016).
20		 Rizzolatti/Sinigaglia, Empathie und Spiegelneurone (2010).
21		 Pinker, Gewalt (2011), 855.

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


81

empathische Fähigkeiten voraus. Insbesondere der Sadist muss genau 
wissen, was dem Anderen Leid zufügt, sich also in sein Opfer einfüh-
len können. 

Schließlich muss man wohl begrifflich noch etwas genauer vorgehen, 
als es de Waal und Pinker immerhin schon tun.22 Bis heute unübertrof-
fen ist die genaue Analyse des Mitgefühls von Max Scheler.23 In leichter 
Abwandlung seiner Ausführungen nenne ich sechs Phänomene, die man 
unterscheiden muss: 

(a) die Nachahmung, die weder Verstehen noch Mitfühlen voraussetzt 
und dennoch eine so komplexe Verhaltensweise ist, dass Affen das 
Nachäffen sehr schwer fällt; Nachahmungstätigkeiten gibt es in un-
terschiedlicher Form, etwa als unwillkürliche Mimikry beobachteter 
Bewegungen (ideomotorischer Effekt), als bewusste Imitation oder 
als ästhetisch gestaltete Mimese; 

(b) das Miteinander-Fühlen, wenn also zwei Personen ähnliche Gefühle 
in Bezug auf etwas Drittes empfinden (Beispiel: Vater und Mutter an 
der Leiche des geliebten Kindes); 

(c) die Einsfühlung, die von Scheler besonders genau und differenziert 
untersucht wird, mit Beispielen wie der mystischen Vereinigung, der 
sexuellen Ekstase, der Hypnose, der frühkindlichen Mutter-Kind-Ein-
heit und so weiter; 

(d) die Gefühlsansteckung, die es nicht nur bei Tieren und kleinen Kin-
dern gibt, die vielmehr auch für einige massenpsychologische Phäno-
mene verantwortlich ist (lustige Stimmung bei einer Party, panikarti-
ge Reaktionen bei Menschenansammlungen); 

(e) 	erst jetzt kommt das Mitgefühl, bei dem Scheler noch einmal mehrere 
Stufen unterscheidet: das distanzierte Bedauern, die emotionale An-
teilnahme, das aktiv werdende Erbarmen, die zur Haltung geworde-
ne Barmherzigkeit. Entscheidend ist das affektive Betroffensein, das 
die Fähigkeit zur Einfühlung voraussetzt. Diese wiederum ist, wie 
Studien mit kleinen Kindern zeigen, gekoppelt an das Bewusstsein 
der eigenen Identität, das von uns Menschen in der Mitte des zwei-
ten Lebensjahres erworben wird.24  Offensichtlich sind aber auch die 
großen Affen dazu in der Lage, wie nicht zuletzt die berühmten Spie-
gel-Tests zeigen.

(f) 	Am Ende steht die kognitive Empathie, das heißt die Fähigkeit zu 
einem Perspektivenwechsel. Diese ermöglicht es, dass man sich 

22		 de Waal, Primaten und Philosophen (2008), 43ff.; Pinker, Gewalt (2011), 
846–877.

23		 Scheler, VII: Wesen und Formen der Sympathie (1912/²1922), 19–48, 142f. 
u.ö.; vgl. Schloßberger, Die Erfahrung des Anderen (2005), 192ff.

24		 Bischof-Köhler, Art. Empathie (2009).

BAUSTEINE DER MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


82

Konzepte davon macht, wie die anderen wohl die Welt wahrneh-
men, strukturieren und bewerten. Für diese Fähigkeit hat sich in hu-
manwissenschaftlichen Diskussionen der Ausdruck »theory of mind« 
durchgesetzt. Kinder sind dazu wohl im vierten Lebensjahr in der 
Lage. Im Gegensatz zu einigen anderen Forschern ist de Waal der fes-
ten Überzeugung, dass schon Affen über eine »theory of mind« ver-
fügen; die Diskussionen dauern aber an.25 Voraussetzung für die Fä-
higkeit, sich in andere hineinzuversetzen, ist auf jeden Fall die von 
Plessner so genannte »exzentrische Position«26: Wenn wir affektiv 
und kognitiv nicht auf unserem Platz in der Mitte der eigenen Wirk-
lichkeit festgenagelt sind, können wir uns selbst gleichsam von au-
ßen durch die Augen eines Anderen betrachten.

Mit diesen Vorbehalten und Differenzierungen kann aber sehr wohl die 
Empathie als dritter Baustein der Moral angesehen werden. Aufbauend 
auf dieser wäre eine Phänomenologie der moralischen Gefühle zu ent-
wickeln. Klassisch ist die zuerst von Strawson skizzierte folgende Trias: 
Aus der Perspektive der dritten Person, also als nichtbetroffener unpar-
teiischer Zuschauer, fühle ich Empörung über moralische Ungerechtig-
keiten. Aus der Perspektive der zweiten Person, also als Betroffener ei-
ner unmoralischen Handlung, fühle ich Groll (Übelnehmen, resentment). 
Aus der Perspektive der ersten Person, wenn ich also selbst unmoralisch 
gehandelt habe, fühle ich Schuld und/oder Scham.27 Es handelt sich also 
in allen Fällen um negative Affekte. Man könnte aber auch positive Ge-
fühle nennen, etwa Wohlwollen, Dankbarkeit und Respekt gegenüber 
Personen, denen wir uns verbunden fühlen, die uns Gutes getan haben 
oder die wir als moralische Wesen achten. Eigenes moralisches Handeln 
erfüllt uns mit einem Gefühl der eigenen Würde; für das moralische Ver-
halten anderer empfinden wir Bewunderung. 

Gibt es noch weitere Wurzeln der Moral? Bei Gehlen ist die Ach-
tung vor Institutionen die vierte Sozialregulation. Ausführlich rekon-
struiert er die Genealogie der Verpflichtungsgefühle, die mit sozialen 
Normen und Normgefügen verbunden sind.28 Der Ursprung ist religiö-
ser Art: Übermächtige Phänomene haben eine ambivalente Wirkung auf 
uns; wir fühlen uns, wie Rudolf Otto schon 1917 besonders überzeu-
gend darstellte, zugleich bedroht und fasziniert.29 Es durchläuft uns ein 

25		 Vgl. Call/Tomasello, Does the Chimpanzee have a Theory of Mind? (2008).
26		 Plessner, IV: Die Stufen des Organischen und der Mensch (1928), 364.
27		 Strawson, Freiheit und Übelnehmen (engl. 1962), sehr gut bei Tugendhat, 

Vorlesungen über Ethik (1993), 20ff., 57ff., 237f.; vgl. meine Skizze in Thies, 
Moralisches Fühlen (2009).

28		 Gehlen, Moral und Hypermoral (1969), Kap. 7; Gehlen, Urmensch und 
Spätkultur (1956), Kap. 14, 29 u.ö.

29		 Otto, Das Heilige (1917).

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


83

Schauer, der uns aber über uns erhebt, wenn wir uns mit einer solchen 
größeren Macht identifizieren können. So wird den Institutionen eine 
gleichsam über-menschliche Erhabenheit zugeschrieben, eine quasi-re-
ligiöse Autorität, die unbedingt zu respektieren sei. Interessanterweise 
wird diese Wurzel in der neueren Forschung rehabilitiert. Denn Jona
than Haidt, der wichtigste Vertreter der gegenwärtigen Moralpsycholo-
gie, nennt »authority« beziehungsweise »respect« als eine von fünf se-
paraten Quellen der Moral.30  

Noch eine weitere Wurzel steht bei Haidt mit der religiösen Sphä-
re in Verbindung: Reinheit beziehungsweise Heiligkeit. Gemeint ist da-
mit (negativ) das Vermeiden verabscheuter Personen, Verhaltensweisen, 
Tiere, Orte, Dinge und so weiter und (positiv) die Anziehungskraft be-
stimmter für heilig gehaltener Entitäten. Phylogenetisch beruht dieser 
Baustein vielleicht auf körperlichen Schutzmaßnahmen gegen Krank-
heitserreger und Parasiten; später wurde der gesamte Komplex vom 
Physischen auf das Psychische verschoben: Nicht nur der Körper, son-
dern in erster Linie die Seele müsse rein gehalten und gegebenenfalls 
geläutert werden. Im Extremfall sei sogar eine Selbsttötung erforder-
lich. Gehlen hat diese Wurzel der Moral nicht zu seinen Sozialregulati-
onen gezählt, aber entsprechende Verhaltensweisen stehen bei ihm un-
ter dem Begriff der Askese dennoch hoch im Kurs.31 Auch Bischof sieht 
die Reinheit als eigenen Wert, der sich vor allem auf die eigene Integri-
tät beziehe. Reinheit sei sogar neben der Gerechtigkeit, die sich in Ge-
genseitigkeit (Reziprozität) und gruppenbezogenen Altruismus (Solida-
rität) verzweige, das zweite »Standbein« der Moral.32  Ob es sich dabei 
tatsächlich um eine separate Wurzel des Moralischen handelt, bedürfte 
weiterer empirischer Forschungen, historischer Analysen und theoreti-
scher Reflexionen. 

Haidt hatte zunächst fünf psychologische Fundamente der Moral un-
terschieden, die sehr gut mit unseren fünf Bausteinen zusammenpassen: 

• 	 Fairness oder Gerechtigkeit (abzuleiten aus dem reziproken Altruis-
mus), 

• 	Gruppenloyalität (abzuleiten aus dem nepotischem Altruismus), 
• 	 Schadensvermeidung/Fürsorge (abzuleiten aus den moralischen Ge-

fühlen), 
• 	Respekt vor Autoritäten und Institutionen,
• 	Reinheit und Heiligkeit.

30		 Haidt, The New Synthesis (2007), 999f.
31		 Vgl. meine Rekonstruktion in Thies, Die Krise des Individuums (1997), 

224ff.
32		 Bischof, Moral (2012), 354–362.

BAUSTEINE DER MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


84

Später ergänzt Haidt eine sechste Wurzel, das Streben nach Freiheit und 
den Widerstand gegen jede Tyrannei.33 Besonders interessant ist aber, was 
Haidt über die Verteilung seiner fünf Elemente bei liberalen und konser-
vativen Versuchspersonen zu berichten weiß: Konservative stützen sich 
bei ihren Werturteilen gleichermaßen auf alle fünf Prinzipien. Dagegen 
haben bei den Liberalen zwei Prinzipien absoluten Vorrang: Gerechtig-
keit und Schadensvermeidung; die anderen drei spielen fast keine Rolle.34 
Zudem zeigen historische Vergleiche, dass die eher konservativen Werte 
an sozialer Durchsetzungskraft verlieren, was ja eines der Themen von 
Pinkers großem Buch ist. Übrigens passen Haidts Thesen auch gut zu 
dem, was uns die moderne Ethik lehrt: Partikulare, autoritäre und religi-
ös fundierte Ansätze lassen sich nicht mehr begründen. Als legitim gelten 
nur noch universalistische Ansätze, wobei das eine Prinzip, Gerechtigkeit, 
eher zu einer kontraktualistischen oder deontologischen Position führt, 
das andere Prinzip, Schadensvermeidung/Fürsorge, besser zum utilitaris-
tischen Paradigma passt. Wirkungsmächtige normative Theorien der Ge-
genwart, etwa die von Rawls, verknüpfen beide Positionen. 

Steven Pinker nennt bei seiner Aufzählung der »besseren Engel« un-
serer Natur noch zwei weitere Faktoren, die aber nicht uneingeschränkt 
zu den Wurzeln der Moral gezählt werden können. Die erste Fähigkeit 
ist die der Selbstbeherrschung.35 Wir brauchen diese, um unsere nega-
tiven Phantasien (bis hin zu Mordgelüsten) zu disziplinieren, plötzli-
che Gewaltimpulse abzulenken und aggressive Tendenzen zu sublimie-
ren. Pinker kann sich auf Norbert Elias berufen, der eine langfristige 
historische Tendenz vom Fremd- zum Selbstzwang diagnostizierte. Das 
Nachlassen der Selbstbeherrschung bezeichnet Pinker mit Roy Baumeis-
ter auch als Ich-Erschöpfung, weil bei Freud das Ich die Instanz der 
Selbstkontrolle war.36 Im Grunde handelt es sich um einen alten Hut, 
der bei den alten Griechen sophrosyne hieß und bei in der lateinischen 
Literatur temperantia, übersetzt als Besonnenheit und Mäßigung. Man 
kann sogar noch weiter zurückgehen: Bereits im zweiten vorchristlichen 
Jahrtausend wird in den altägyptischen Weisheitslehren die Selbstbe-
herrschung als wichtige Tugend propagiert.37 Das Problem ist nur, dass 
auch derjenige, der ein Verbrechen plant, über diese Fähigkeit verfü-
gen muss. Besonnenheit, so können wir auch sagen, ist eine prä-mora-
lische Tugend. Richtig ist aber, dass eine angemessene Selbstregulation 
(wie überhaupt ein reflektiertes Selbstbewusstsein oder ein elaboriertes 

33		 Haidt, The Righteous Mind (2012), 185 u.ö.
34		 Haidt (2007), 1000; vgl. Pinker, Gewalt (2011), 939, 943ff., 1026 u.ö.
35		 Pinker, Gewalt (2011), 877–907.
36		 Pinker, Gewalt (2011), 894; vgl. Baumeister/Tierney, Die Macht der Diszi-

plin (2012).
37		 Vgl. Höffe (Hg.), Lesebuch zur Ethik (1998), 30, vgl. ebd. 33.

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


85

Selbstkonzept) unser moralisches Handeln konsistenter und effektiver 
machen kann. 

Der letzte »Engel« ist bei Pinker die Vernunft. Leider ist das, was Pin-
ker in diesem Abschnitt schreibt, nicht überzeugend; sein Begriff von 
Vernunft bleibt blass.38 Als Philosophen wissen wir eigentlich schon 
seit Aristoteles, dass Vernunft ein Plural ist. Es seien nur zwei sehr un-
terschiedliche Formen genannt: die instrumentelle Vernunft (im Sinne 
Horkheimers) und die praktische Vernunft (im Sinne Kants). Die in
strumentelle Vernunft nützt auch dem a- oder unmoralischen Menschen, 
seine egoistischen oder destruktiven Ziele besser durchzusetzen. Ohne 
eine bestimmte Institutionalisierung instrumenteller Vernunft wären so-
gar die deutschen Massenverbrechen des Zweiten Weltkriegs nicht mög-
lich gewesen. Die praktische Vernunft sollte jedoch ihren Platz unter den 
Wurzeln der Moral bekommen. Aber hier muss noch einmal differen-
ziert werden. 

Zunächst einmal ist die praktische Vernunft eine Art sozial-kogniti-
ver Urteilskraft, mit der wir komplexe intersubjektive Beziehungen an-
gemessen analysieren und deuten können. Für moralisches Handeln ist 
es wichtig, die anderen Menschen und soziale Situationen zu verstehen. 
In diesem Sinne ist die praktische Vernunft die anspruchsvollste Form 
der Hermeneutik. 

Sodann ist die praktische Vernunft die Kompetenz des normativen 
Denkens. Was moralisch richtig ist, entscheidet sich nicht »aus dem 
Bauch heraus«, sondern letztlich nur aufgrund der besseren Argumente. 
Insbesondere Gerechtigkeit erfordert, dass man von konkreten Einzel-
heiten abstrahieren und diese im Hinblick auf abstrakte Muster verglei-
chen kann. Genau dies ist aber eine entscheidende Kompetenz der allge-
meinen analytisch-symbolischen Kompetenz, die auch in Intelligenztests 
gemessen wird. In diesem Sinne sind kluge Menschen, wie auch Pinker 
behauptet, moralischer als dumme. Aber das normative Denken geht da-
rüber hinaus: Wie wir gerade gesehen haben, gibt es wohl nicht nur eine, 
sondern mehrere Triebkräfte der Moral. Diese können zu denselben mo-
ralischen Urteilen und Handlungen führen; sie können aber auch, was 
gar nicht selten vorkommt, miteinander kollidieren oder zumindest in 
verschiedene Richtungen weisen. Dann ist ein Abwägungsprozess nötig, 
der nicht nur Klarheit über die eigenen Gefühle und die Bedürfnisse der 
anderen erfordert, sondern auch eine diskursive Vernunft, die Alternati-
ven durchgeht, normativ vergleicht und zu begründeten Urteilen gelangt. 

Schließlich gibt es noch Vernunft als rationales Wollen, das sich au-
tonom moralische Zwecke setzt und diese mit seinen Handlungen zu 
verwirklichen sucht. Ganz sicher hat David Hume nicht Recht, wenn 
er behauptet, dass die Vernunft immer nur Sklave der Leidenschaften 

38		 Pinker, Gewalt (2011), 953–995.

BAUSTEINE DER MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


86

sein kann.39 Ebenso falsch ist gewiss das andere Extrem, dass wir Men-
schen primär rational motiviert handeln. Die Wahrheit liegt wahrschein-
lich irgendwo dazwischen. Am besten hat es wohl Sigmund Freud for-
muliert: »Wir mögen noch so oft betonen, der menschliche Intellekt sei 
kraftlos im Vergleich zum menschlichen Triebleben, und recht damit ha-
ben. Aber es ist doch etwas Besonderes um diese Schwäche; die Stimme 
des Intellekts ist leise, aber sie ruht nicht, ehe sie sich Gehör verschafft 
hat. Am Ende, nach unzählig oft wiederholten Anweisungen, findet sie 
es doch.«40  

Fassen wir zusammen: Einige ältere Wurzeln (Respekt vor Autoritäten, 
Reinheit) sind verblasst und eher dem religiösen Bereich zuzuordnen; an-
dere (wie die Selbstbeherrschung oder die instrumentelle Vernunft) sind 
ambivalent. Unbestritten sind aber die folgenden vier Wurzeln: Gegen-
seitigkeit, das gruppenbezogene Wohlwollen, soziale Affekte (aufbauend 
auf der Empathie) und die praktische Vernunft.

Affe und Mensch

Kommen wir jetzt zu der zweiten Teilfrage: Wie tief ist unsere Moral in 
der Naturgeschichte verankert? Finden sich deren »Bausteine« auch bei 
den großen Affen oder sogar noch bei anderen Spezies? 

In diesem Punkt besteht keine Einigkeit, selbst wenn man die Evolu-
tionstheorie als bewährtes Paradigma akzeptiert. Die einen, bezeichnen-
derweise insbesondere Primatologen, behaupten die Kontinuität proso-
zialer Eigenschaften; die anderen sehen eher Diskontinuitäten.41 Letztere 
sind übrigens keineswegs immer Kulturalisten. Beispielsweise betont ge-
rade Pinker, für den der Mensch kein leeres Blatt ist, wie stark wir uns 
von allen (anderen) Affen unterscheiden. Auch kleine genetische Dif-
ferenzen, wie schon die zwischen Schimpansen und Bonobos, könnten 
enorme Auswirkungen haben.42 Zudem kann auch die Kontinuitätsthe-
se in einer pessimistischen und einer optimistischen Variante vertreten 
werden: Die Pessimisten finden das Böse, das uns Menschen auszeichnet, 
bereits bei den Tieren; die gesamte Natur sei nur ein Hauen und Stechen, 
bei dem die Großen die Kleinen fressen. Dagegen dominieren heute, 

39		 Hume, Ein Traktat über die menschliche Natur (1739/40), 2. Buch, 3. Teil, 
3. Abschnitt.

40		 Freud, IX: Die Zukunft einer Illusion (1927), 186.
41		 Weniger eingängig ist die (von Robert Brandom eingeführte) Entgegenset-

zung von Assimilationismus und Differentialismus, etwa bei Wild, Die an-
thropologische Differenz (2006), 2ff.

42		 Pinker, Das unbeschriebene Blatt (2003), 73, 94 (unter Berufung auf Toma-
sello) u.ö.

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


87

entsprechend zu meiner Ausgangsbeobachtung, optimistische Kontinu-
itätstheorien. 

Dafür steht in erster Linie der Primatologe Frans de Waal, für den 
schon die Affen, wenn man so will, gute Menschen sind.43 Der Evolu-
tionsprozess sei kein erbarmungsloser Kampf ums Überleben, sondern 
eine Geschichte von Kooperation und Zuwendung. Ausdrücklich wen-
det sich de Waal gegen die von ihm so genannte Fassadentheorie der 
Moral.44 Nach dieser wäre das beobachtbare moralische Verhalten des 
Menschen nur der späte, dünne und irreführende Anstrich eines verrot-
teten Gebäudes; jederzeit könnte die dunkle Innenseite wieder hervor-
treten. Im Klartext: Eigentlich sei der Mensch böse, von seinen Anla-
gen her egoistisch und destruktiv. Erzwungen durch externe Sanktionen, 
aufgrund der List einer kalkulierenden Intelligenz oder einfach aus Ge-
wohnheit handeln wir dennoch oft moralisch – aber das sei eben bloß 
Fassade. De Waal setzt dagegen: Wir Menschen sind nicht nur soziale 
Wesen, also Herden- oder Gruppentiere, sondern auch von Grund auf 
prosozial. Wenn wir moralisch handeln, geschieht dies nicht gegen die 
Natur, sondern mit ihr; Christian Illies postuliert, weniger metaphorisch, 
die Konvergenz von Moral und Natur.45 Eine dualistische Anthropologie 
(in dem Sinne, dass man zwischen Außen- und Innenseite, Fassade und 
Kern, unterscheiden müsste) wird überflüssig. Besser als die Fassadenthe-
orie sei das Matroschka-Modell: Wie in einer russischen Puppe stecken 
in jedem Menschen prähumäne Wesen ähnlicher Art, nämlich auch mit 
moralischen Anlagen.46 De Waal ist also Naturalist: Das Gute ist ein ge-
meinsames Erbe aller Affen, einschließlich des Menschen. 

Ausdrücklich werden in diesem Zusammenhang auch Tomasello und 
Pinker kritisiert.47 Hauptgegner de Waals ist aber Thomas H. Huxley; 
dagegen beruft er sich unter anderem auf Darwin, Kropotkin und Wes-
termarck. Alle Bausteine der Moral, bei ihm Gegenseitigkeit, Empathie 
und Sinn für Fairness, findet de Waal auch bei großen Affen (»Menschen-
affen«), ansatzweise sogar schon bei den anderen Affenarten (»Tieraf-
fen«). So zeigten sich etwa bei Kapuzineräffchen ein »Sinn für sozia-
le Regelmäßigkeit« und eine »Aversion gegen Ungleichheit«; nur den 
Standpunkt eines unparteiischen Beobachters könnten sie noch nicht 

43		 de Waal, Der gute Affe (1997); de Waal, Wilde Diplomaten (1991).
44		 de Waal, Primaten und Philosophen (2008); de Waal, Der Affe in uns 

(2006), 32ff., 44 u.ö.
45		 Illies, Philosophische Anthropologie im biologischen Zeitalter (2006).
46		 de Waal, Primaten und Philosophen (2008), 40, 56ff. u.ö.; de Waal, Das 

Prinzip Empathie (2011), 269f. Das Matroschka-Modell wird auch in ei-
nem anderen Zusammenhang verwendet, nämlich für das Konzept der 
Mehr-Ebenen-Selektion (siehe unten).

47		 de Waal, Primaten und Philosophen (2008), 40, 88; de Waal, Das Prinzip 
Empathie (2011), 314.

AFFE UND MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


88

einnehmen.48 Auch über die kleinen Spinnenaffen in Südamerika wird 
viel Positives berichtet. Die moralischen Anlagen des Menschen seien 
also kein Ergebnis soziokultureller Entwicklungen oder ständig erneu-
erter Sozialisationsprozesse, sondern Ausdruck unserer Affennatur. An-
dere Biologen beobachten proto-moralische Verhaltensweisen auch bei 
Delphinen und Elefanten; möglicherweise handele es sich also um ein 
gemeinsames Erbe aller Säugetiere. Sogar bei Vögeln und vielen ande-
ren Tieren ließen sich erstaunliche kognitive und normative Fähigkei-
ten entdecken.49  

Im Mittelpunkt der Debatte stehen aber weiterhin die Affen, vor al-
lem die Schimpansen.50 Was wir über diese wissen, hat sich seit den 
1960er Jahren stark erweitert und verändert, vor allem durch die groß-
artigen Feldforschungen von Jane Goodall. Allerdings passen ihre Beob-
achtungen eher zur pessimistischen Position. Trotz all der erstaunlichen 
Eigenschaften, von denen wir jetzt Kenntnis haben (Werkzeugherstel-
lung, komplexe soziale Ordnung und so weiter), zeichnete Goodall ein 
anderes Bild dieser Spezies: Diese führen kleine bewaffnete und blutige 
Auseinandersetzungen (1974 begann etwa am Gombe-Strom ein mehr-
jähriger Krieg zwischen zwei Schimpansen-Horden); es gibt Kanniba-
lismus, sogar innerhalb der eigenen Gruppe; alle verhalten sich mitleid-
los gegenüber kranken, alten, behinderten und schwachen Tieren. Nur 
absichtliche systematische Grausamkeit wollte Goodall ihnen nicht zu-
schreiben.51  

Dem stehen die Beobachtungen an den Bonobos entgegen, auf die 
sich auch de Waal überwiegend beruft.52 Überhaupt ist die Entdeckung 
der Bonobos (der Zwergschimpansen) einer der Gründe für den Auf-
stieg des anthropologischen Optimismus. Der erste wissenschaftliche Ar-
tikel über Bonobos erschien 1954.53 Erst seit den 1970er Jahren werden 
sie in freier Wildbahn beobachtet. Folgende Besonderheiten sind festzu-
stellen: Während in den Schimpansenhorden die Alpha-Männchen do-
minieren, gibt es bei den Bonobos keine großen Unterschiede zwischen 

48		 de Waal, Primaten und Philosophen (2008), 64–68; de Waal, Der gute Affe 
(1997), 114ff. u.ö.

49		 Vgl. Huber, Evolution von Erkenntnis und Moral (2007), 127–157, bes. 
142, 151 u.ö.

50		 Vgl. Diamond, Der dritte Schimpanse (1994); Paul, Von Affen und Men-
schen (1998); Geissmann, Vergleichende Primatologie (2003); zuletzt Fi-
scher, Affengesellschaft (2012), dazu meine Rezension Thies (2013).

51		 Goodall, Wilde Schimpansen (1971), 87f., 256ff., 279ff., 316f.; Goodall, 
Ein Herz für Schimpansen (1991), 124, 131, 246 u.ö.; vgl. Peterson/Wrang-
ham, Bruder Affe (2001).

52		 Vgl. das großartige Buch von de Waal, Bonobos (1998).
53		 Tratz/Heck, Der afrikanische Anthropoide »Bonobo«, eine neue Menschen-

affengattung (1954).

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


89

den erwachsenen Mitgliedern der beiden Geschlechtern. Den Weibchen 
gebührt sogar ein gewisser Vorrang, unter anderem deshalb, weil die 
Männchen ihren Müttern lebenslang verbunden bleiben, was in der 
Männergesellschaft der Schimpansen nicht der Fall ist. Im Gegensatz zu 
den derben und leicht erregbaren Schimpansen sind die Bonobos emp-
findlich und auf Versöhnung bedacht. In Bezug auf Friedfertigkeit und 
Streitschlichtung könnten wir, so de Waal, von den Bonobos viel lernen. 

Allerdings zweifeln manche Forscher daran, dass die Bonobos so ein 
gutes Objekt für anthropologische Reflexionen sind. Denn sie gleichen 
sicherlich kaum den gemeinsamen Vorfahren von Mensch und Men-
schenaffe; die Bonobos sind eher eine Ausnahme, deren phylogenetische 
Entwicklung wahrscheinlich durch geographische Isolation (südwestlich 
des Kongo) und durch Neotenie geprägt wurde. Bereits Gehlen hatte ja 
mit solchen Hypothesen einige Besonderheiten der menschlichen Stam-
mesgeschichte erklären wollen.54  

Ob also die großen Affen wirklich moralisch handeln, ist genauso um-
stritten wie die Frage, ob Tiere denken können.55  Zu empirischen Fra-
gen dieser Art kann ich als Philosoph direkt nichts beitragen, sehr wohl 
aber indirekt, auf der meta-theoretischen Ebene. Dem sollen die folgen-
den fünf Bemerkungen dienen.

Erstens ist methodologische Vorsicht angebracht. Insbesondere die Ter-
minologie ist mit Bedacht zu wählen. Das betrifft vor allem Begriffe wie 
›Handlung‹, ›Gefühl‹, ›moralisch‹, ›Intention‹ und so weiter. Darf über-
haupt ein mentales Vokabular verwendet werden? De Waal bekennt sich 
ausdrücklich zu seinem Anthropomorphismus.56 Man solle, was die Ver-
wendung von Begriffen angeht, die wir normalerweise auf uns Menschen 
beziehen, nicht so knauserig sein wie etwa früher die Behavioristen. Si-
cherlich gebe es das Problem, überhaupt Fremdpsychisches zu identifizie-
ren und zu verstehen. Wenn man aber zu strenge Kriterien anlege, weiß 
niemand, ob nicht sogar die engsten Vertrauten Supermaschinen sind. 

Man muss allerdings, so meine ich, zwei Stufen des Anthropomor-
phismus unterscheiden: Die erste Stufe, der epistemische Anthropomor-
phismus, ist unvermeidbar: Wir können gar nicht anders als mit unse-
ren Wahrnehmungsorganen, Begriffen und Deutungsmustern an die Welt 
heranzugehen. Jede Erkenntnis ist als die unsrige eine menschliche Er-
kenntnis. Das muss aber nicht dazu führen, dass auf der zweiten Stufe 
ein biologischer oder objektsprachlicher Anthropomorphismus vertre-
ten wird. Dieser besteht beispielsweise darin, dass wir den Genen, ein-
zelnen Tieren, dem Evolutionsprozess oder der gesamten Natur einen 

54		 Vgl. Thies, Arnold Gehlen zur Einführung (³2017), 38–41 u. 96f.
55		 Perler/Wild (Hg.), Der Geist der Tiere (2005); zusammenfassend Perler, 

Können Tiere denken? (2006); vgl. Brandt, Können Tiere denken? (2009).
56		 de Waal, Primaten und Philosophen (2008), 43, 79–87 u.ö.

AFFE UND MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


90

Subjekt-Status zusprechen und ihnen Absichten zuschreiben; zumindest 
sollten wir deutlich machen, welchen Status ein intentionalistisches oder 
teleologisches Vokabular hat. Weitere epistemologische Probleme kom-
men hinzu: So ist die Beobachtung der Tiere in ihrer natürlichen Umge-
bung sehr schwierig, es gibt weder Kontrollgruppen noch eine experi-
mentelle Überprüfbarkeit. Kaum lösbar ist das Problem, wo genau die 
Grenze zwischen geschlossenen und offenen Programmen gezogen wer-
den soll, also zwischen genetisch determinierten und erworbenen Ver-
haltensweisen.

Zweitens darf man fragen, ob dem Tier-Mensch-Vergleich überhaupt 
der Stellenwert gebührt, der ihm manchmal beigemessen wird (vgl. auch 
Text 3). Zunächst einmal ist es anthropozentrischer Größenwahn, den 
Menschen (eine einzige Art) allen Tieren (Millionen von Arten) oder ei-
nem fragwürdigen Gesamtkonstrukt »das Tier« entgegenzustellen. So-
dann darf man nicht Äpfel mit Birnen vergleichen, also Menschen etwa 
mit Delphinen oder gar mit Ameisen. Bestenfalls einzelne Funktionskrei-
se oder Eigenschaften können auf dieser Ebene sinnvoll in Beziehung ge-
bracht werden. Aussagekräftig ist allein der Vergleich mit den (anderen) 
Affen. Schließlich: Was soll überhaupt diese Suche nach der Wesensdiffe-
renz? Früher diente so etwas der Legitimation einer vermeintlichen Über-
legenheit. Selbst wenn dies heute nicht mehr der Fall sein sollte, ist doch 
die Idee, das eigene Selbstverständnis über den abgrenzenden Vergleich 
mit anderen zu gewinnen, problematisch. Das erinnert daran, dass sich 
die Deutschen früher über ihre »Erbfeindschaft« zu den Franzosen defi-
nierten. Darüber sollten wir hinaus sein. 

Drittens erscheint es mir empirisch gut begründet und intuitiv plausi-
bel, dass es nicht die eine herausragende menschliche Eigenschaft gibt, 
sondern einen ganzen Strauß von Merkmalen. Das hatten wir analog 
oben schon für die Quellen der Moral festgestellt. Das aristotelische Mo-
dell einer differentia specifica, also die Gleichung Mensch = Tier plus X, 
führt in die Irre. Es gibt eben mehrere Eigenschaften, die in ihrer Additi-
on oder (wahrscheinlicher) ihrem Zusammenwirken uns Menschen aus-
zeichnen. Die Differenzen zu den Affen sind dabei höchstwahrscheinlich 
nur gradueller Art, auch wenn es sich um qualitativ höchst bedeutsame 
Unterschiede handeln mag. Man darf aber nicht vergessen, dass es auch 
Eigenschaften gibt, in denen die (anderen) Affen uns überlegen sind. Das 
Hangeln an Baumzweigen scheint mir ein gesicherter Punkt zu sein; ob 
uns die Bonobos auch durch ihre sexuellen Konfliktbeseitigungsrituale 
voraus sind, mag dahingestellt bleiben. Stichpunktartig möchte ich ei-
nige der wichtigsten Merkmale aufzählen, die uns positiv von den an-
deren Affen unterscheiden könnten: morphologische Differenzen (etwa 
aufrechter Gang, Hirnstruktur und Stimmwerkzeuge), domänen-un-
abhängige Intelligenz, rekursive Grammatik, Metakognition (inklusi-
ve Selbstreflexion und Kritik, Humor und Ironie), autobiographisches 

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


91

Gedächtnis mit Sekundärzeit, theory of mind, gemeinsame Intentiona-
lität, familiales Verhalten und romantische Liebe, systematische Grau-
samkeit (Folter und ähnliches), spezifische Werkzeugtraditionen und so 
weiter.57  Zu jedem der Merkmale könnte es ganze Sonderforschungsbe-
reiche oder Max-Planck-Institute geben.

Viertens: Könnte man nicht doch eine apriorische, nicht-empirische 
Differenz zwischen Mensch und Tier benennen? Der einzige Weg, der 
philosophisch möglich wäre, ist die Einbeziehung der Innenperspektive 
beziehungsweise des Umstands, dass der Gegenstand (das Objekt) der 
philosophischen Anthropologie auch deren Träger (das Subjekt) ist, wo-
bei dieser wiederum mit anderen dieser Art im Austausch steht. Das ist 
meine Version von Plessners These von der exzentrischen Positionali-
tät des Menschen, die, so wie ich sie interpretiere, zu einer dialektischen 
Anthropologie führt.58 Diesen Gedanken darf man nicht als empirische 
These verstehen. Seine Pointe wird verpasst, wenn man ihn objektiviert; 
die exzentrische Positionalität lässt sich nicht empirisch überprüfen oder 
widerlegen; vielmehr wäre eine empirische Prüfung immer nur unter Vo-
raussetzung der exzentrischen Positionalität möglich.

Schließlich ein fünfter und letzter Gedanke: Die entscheidenden Un-
terschiede zwischen Menschen und Affen liegen gar nicht auf der indi-
viduellen, sondern auf der sozialen Ebene, also zwischen einem Wir und 
einem nicht-menschlichen Ihr. Als Gruppe, als Gemeinschaft, als Kol-
lektiv sind die Menschen den anderen Affen überlegen, zumindest im 
Kampf ums Überleben. Der Mensch übertrifft alle Tierarten in seiner 
bloßen Anzahl, in seiner weltweiten Ausbreitung und umgestaltenden 
Kraft. Folgender Vergleich sei erlaubt: Im 19. Jahrhundert war das (re-
lativ kleine und historisch junge) Großbritannien dem alten Kaiserreich 
China in militärischer, politischer und ökonomischer Hinsicht haus-
hoch überlegen; wenn man nach den Gründen dafür sucht, wäre es we-
nig förderlich, einen einzelnen konstruierten Durchschnittsengländer 
mit einem Chinesen seiner Zeit zu vergleichen. Während aber Groß-
britannien dem chinesischen Kaiserreich vor allem technisch überlegen 
war, spielten Werkzeuge und Waffen, so nehmen wir an, für die Ausei-
nandersetzungen zwischen verschiedenen Populationen in der Entste-
hungsgeschichte der Menschheit keine ausschlaggebende Rolle. Die ent-
scheidende Differenz zwischen Mensch und Affe liegt nicht nur auf der 
sozialen Ebene, sondern ist auch sozialer Art: Durchsetzen wird sich 
das Kollektiv, dessen Mitglieder den stärksten Altruismus an den Tag 
legen, also ihren individuellen Egoismus zugunsten des Gemeinwohls 
zurückstellen.

57		 Vgl. Premack, Why Humans Are Unique (2010); Suddendorf, Der Unter-
schied (2014).

58		 Thies, Einführung in die philosophische Anthropologie (³2013), 38ff., 43f.

AFFE UND MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


92

Viel spricht für folgendes Szenario: Über lange Zeiträume, vielleicht 
mehrere Jahrzehntausende, konkurrierten in schwieriger ökologischer 
Umgebung viele menschliche Horden (von bis zu 150 Mitgliedern) mit 
Populationen anderer Homo-Arten und Menschenaffen. Durchsetzen 
konnten sich keine Individuen, sondern nur geschlossene Sozialverbän-
de, die durch Inzestscheu und Exogamiegebot zusätzliche Netzwerke 
mit verwandten Gruppen bildeten. Wenn alles vom Überleben des Kol-
lektivs abhängt, werden deren Mitglieder super-soziale Verhaltenswei-
sen ausbilden und Egoisten gnadenlos bestrafen, etwa durch Ausschluss 
aus der Gruppe. Das Phänomen eines solchen Ostrakismus scheint bei 
Affenhorden unbekannt zu sein. So wurden nicht nur Kooperations-, 
sondern auch Konformitätsnormen verankert.59 Vielleicht gibt es sogar 
genetische Anlagen für die Konstruktion kollektiver Identitäten. Jeden-
falls sind diejenigen Gruppen erfolgreicher, die durch das altruistische 
Verhalten ihrer Mitglieder geschlossener auftreten konnten. Wenn iso-
lierte Individuen in Konflikt geraten, mag sich der Egoist besser stellen; 
wenn aber Gruppen miteinander konkurrieren, setzen sich die Altruisten 
gegenüber den Egoisten durch: »Selfishness beats altruism within single 
groups. Altruistic groups beat selfish groups.«60  

Müssten wir auf die Ebene der Sozialverbände wechseln, hätte dies 
Konsequenzen für die gesamte Evolutionstheorie. Bekanntlich kennt die-
se kein Subjekt – aber was ist deren Objekt, also der Punkt, an dem die 
Selektionsmechanismen ansetzen? Ist es das Gen (Dawkins), das Indivi-
duum (Mayr, Gould) oder doch die Population (Wynne-Edwards) oder 
eventuell sogar die Art (Konrad Lorenz)? Der US-amerikanische Biologe 
David Sloan Wilson hat in den letzten Jahren ein Modell der Mehr-Ebe-
nen-Selektion vorgeschlagen, dass mir aus philosophischer Sicht attrak-
tiv zu sein scheint.61 In diesem Ansatz sind Gen, Individuum und Gruppe 
emergente Einheiten der Evolution. Rehabilitiert wird damit überra-
schenderweise die Idee der Gruppenselektion, die die Soziobiologie seit 
den 1970er Jahren gerade überwinden wollte. Dennoch hat sich sogar 
deren Begründer Edward O. Wilson inzwischen von diesem Forschungs-
programm überzeugen lassen.62 Ob es wirklich tragfähig ist, lässt sich 
selbstverständlich noch nicht abschließend beurteilen.63  

59		 Tomasello, Warum wir kooperieren (2010), 12, 40, 74ff., 83f.
60		 D. S. Wilson/E. O. Wilson, Rethinking the Theoretical Foundation of Socio

biology (2007), 327–348, hier: 335 u. 345; vgl. Illies, Philosophische An
thropologie im biologischen Zeitalter (2006), 119, 132ff, 199 u.ö.	

61		 Wilson, Does Altruism Exist? (2015).
62		 Wilson, Die soziale Eroberung der Erde (2013); D. S. Wilson/E. O. Wilson, 

Evolution – Gruppe oder Individuum? (2009).
63		 Kritisch dazu Voland, Gruppenkonkurrenz und Gruppenselektion (2009).

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


93

Fortschritt zum Besseren

Die dritte Teilfrage lautet: Ist der Mensch im Laufe der Geschichte mo-
ralischer geworden? Dass dies so sei, hat vor allem Steven Pinker mit 
Nachdruck vertreten. 

Pinker begann als Linguist, muss aber heute nach vielen Buchpublika-
tionen als einer der wichtigsten nordamerikanischen Intellektuellen be-
trachtet werden. In seinem monumentalen Werk über Gewalt behaup-
tet er, dass wir heute zwar nicht in der besten aller möglichen, jedoch in 
der besten aller bisherigen Welten leben. Pinker beginnt so: »Dieses Buch 
handelt vom Wichtigsten, was in der Menschheitsgeschichte jemals ge-
schehen ist. Ob Sie es glauben oder nicht – und ich weiß, dass die meis-
ten Menschen es nicht glauben: Die Gewalt ist über lange Zeiträume im-
mer weiter zurückgegangen, und heute dürften wir in der friedlichsten 
Epoche leben, seit unsere Spezies existiert.«64 Pinker, der vor allem durch 
Chomsky beeinflusst wurde, ist radikaler Naturalist; in einem früheren 
Buch übte er scharfe Kritik an dem Kulturalismus, wie er in den Sozial- 
und Geisteswissenschaften weiterhin dominiert.65 Davon nimmt er nichts 
zurück. Weil die menschliche Natur aber so ist, wie sie ist und war und 
immer bleiben wird, ist für den fast linearen Rückgang unserer Gewalt-
tätigkeit ein sehr langfristiger historisch-sozialer Prozess verantwortlich. 
Sein theoretischer Gewährsmann für diese These ist überraschenderwei-
se niemand anderes als Norbert Elias.66 Einen ähnlichen Optimismus wie 
Pinker verbreiten auch der britische Zoologe Matt Ridley und der deut-
sche Psychologe Gerd Jüttemann, der von einer »Erfolgsgeschichte der 
menschlichen Seele« spricht.67  

Welche Belege kann Pinker für seine These anführen, dass wir in der 
friedlichsten aller bisherigen Welten leben? Die Abschaffung der Sklave-
rei, die Ächtung der Folter, die geringere Zahl von Kriegen, wobei die-
se heute auch weniger Opfer fordern, gesunkene Kriminalitätsraten in 
fast allen Staaten (vor allem in den US-Millionenstädten), die Durchset-
zung der Idee individueller Menschenrechte und so weiter. Die Belege 
sind überwältigend. Aber warum hat Gewalt so stark abgenommen? Die 
menschliche Natur, so betont Pinker ausdrücklich, sei eigentlich die glei-
che geblieben. Das gelte für unsere genetische Ausstattung, aber auch für 
mögliche kulturelle Universalien. Die Bausteine der Moral gab es immer 

64		 Pinker, Gewalt (2011), 11.
65		 Pinker, Das unbeschriebene Blatt (2003); vgl. zur Naturalismus-Kulturalis-

mus-Debatte auch Thies, Alles Kultur? (2016), 22–44.
66		 Pinker (2011, 107) führt ihn folgendermaßen ein: »Diese Erleuchtung ver-

danke ich dem wichtigsten Denker, von dem Sie vielleicht nie gehört haben: 
Norbert Elias.«

67		 Ridley, The Rational Optimist (2010); Jüttemann, Historische Psychologie 
und die Erforschung der Menschheit (2011).

FORTSCHRITT ZUM BESSEREN

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


94

schon, aber es wurde viel weniger aus ihnen gemacht. Dafür verantwort-
lich sind die sozialen Verhältnisse, in denen Menschen leben. Zimbar-
do, der Organisator des berühmten Stanford-Prison-Experiments, würde 
sagen: Nicht die dispositionellen, sondern die situativen und die syste-
mischen Kräfte sind entscheidend.68 Dieselbe Erkenntnis folgt auch aus 
dem noch berühmteren und immer wieder bestätigten Milgram-Experi-
ment.69 Insofern vertritt Pinker gar keine psychologische, sondern eine 
historische These. Wir überschreiten hier gleichsam die Grenzen der An-
thropologie. 

Allerdings können historische Kräfte beziehungsweise soziale Ver-
hältnisse auf menschliche Fähigkeiten zurückwirken. Das führt zu zwei 
Phänomenen, die Pinker nicht genau genug von den überindividuellen 
Faktoren unterscheidet. In beiden Punkten orientiert er sich an Peter Sin-
ger.70 Das erste Phänomen ist der expanding circle, der sich erweiternde 
Kreis. Oben wurde bereits erwähnt, dass sich schon bei Affen der nepoti-
sche Altruismus über den Kreis der Verwandten erstreckt. Diese Ausdeh-
nung setzt sich bei uns Menschen fort; tendenziell erweitern sich unsere 
moralischen Einstellungen heute auf den gesamten Erdkreis. Das zwei-
te Phänomen bezeichnet Pinker mit Singer als escalator of reason, die 
Rolltreppe der Vernunft. Wenn wir erst einmal mit dem normativ-prak-
tischen Räsonieren angefangen haben, tragen uns Gedanken und Argu-
mente mit einer gewissen Logik immer weiter. Wer beispielsweise den 
Menschen, die ihm sympathisch sind, bestimmte individuelle Rechte zu-
spricht, wird sich bald fragen, warum nicht auch andere und schließlich 
alle Menschen dieselben Rechte beanspruchen können. 

Welche historischen Umstände begünstigen unsere friedfertigen Mo-
tive? Pinker diskutiert vielerlei, lässt dann aber nur drei Faktoren gel-
ten, einen politischen, einen ökonomischen und einen sozialen. Als erstes 
nennt Pinker die Entstehung von Staaten. Insofern war die neolithische 
Revolution, also die Sesshaftwerdung des Menschen mit dem Übergang 
zu Ackerbau und Viehzucht, kein moralisch bedeutsamer Fortschritt, 
sehr wohl aber die Entstehung der ersten staatlich organisierten Ge-
sellschaften an den Flussufern von Nil, Euphrat und Tigris, Indus und 
Hwanghe, die später zu den Imperien der Alten Welt wurden. Noch 
wichtiger war aber die Entstehung des neuzeitlichen Staates in Europa, 
der sich über verschiedene Stufen bis zum demokratischen Rechtsstaat 
weiterentwickelte. Pinker beruft sich in diesem Punkt wieder auf Elias; 

68		 Zimbardo, Der Luzifer-Effekt (2008), xii–xvii, 5f., 208 u.ö.
69		 Vgl. Thies, Einführung in die philosophische Anthropologie (³2013), 134ff.
70		 Pinker, Gewalt (2011), 1022–1027 mit Bezug auf Singer, The expanding 

circle (1981/2011); vgl. Singer, Wie sollen wir leben? (1999), 254ff.; Singer, 
Moral, Vernunft und die Tierrechte, in: de Waal, Primaten und Philosophen 
(2008), 158–176, bes. 163ff.

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


95

die Notwendigkeit von Institutionen wird aber bekanntlich auch von 
Gehlen betont, anthropologisch besser begründet als bei Elias, jedoch 
historisch schlechter untermauert und sowohl begrifflich wie normativ 
undifferenziert entwickelt.71 Der zweite Faktor ist, ganz im Geiste der 
Aufklärung, die wirtschaftliche Zusammenarbeit, einschließlich der da-
durch intensivierten Kommunikation und des Reisens. Pinker stellt fest: 
Wirtschaftliches Wachstum ist keine Voraussetzung; dieses liberale Dog-
ma sei falsch. Schon die Polizeiakten belegen, dass einem Mord häufi-
ge ideelle Motive zugrunde liegen (Ehrverletzungen, Untreue und ande-
re) als materielle. In Kriegen schlachten sich reiche Menschen genauso 
ab wie arme.72 Aber der gegenseitige Austausch von Gütern, Dienstleis-
tungen und Informationen zwischen sozialen Gemeinschaften scheint 
die Feindseligkeit zu dämpfen. Der dritte Faktor ist die Feminisierung. 
Männer sind in jeglicher Weise gewalttätiger als Frauen, vor allem iso-
lierte Männer, die sich zu Banden zusammenschließen, und junge Män-
ner vor der Ehe. »Unbeaufsichtigte reine Männermilieus … sind fast im-
mer von Gewalt geprägt.«73 Man könne also Gewalt weiter verringern, 
wenn Frauen Zugang zu solchen männlichen Sphären bekommen, über-
haupt mehr Einfluss haben würden sowie über sich und ihre Kinder mit
entscheiden könnten. Dass eine solche Verweiblichung zum menschli-
chen Fortschritt beitrage, war übrigens schon einer der Punkte, die Max 
Scheler in seinen großartigen geschichtsphilosophischen Überlegungen 
der 1920er Jahre unter den Oberbegriff »Ausgleich« brachte.74  

Was aber zeigt Pinker? Kann er belegen, dass wir Heutigen morali-
scher sind als unsere Eltern, Großeltern und so weiter? Nein, denn wir 
sollten verschiedene Entwicklungstendenzen unterscheiden. Dafür kön-
nen wir auf Pinkers Gewährsmann Elias und über diesen hinaus auf Kant 
zurückgehen. Kant hat mehrere, aufeinander aufbauende Dimensionen 
des Fortschritts unterschieden, die hier in aller Kürze dargestellt seien.75  
Die erste Dimension ist die Kultivierung. Rousseau hatte bekanntlich 
die Frage, ob der Fortschritt der Wissenschaft und Künste zur Morali-
sierung der Menschen beigetragen habe, mit »Nein« beantwortet. Kant 
hätte nicht so radikal Stellung bezogen, aber auf jeden Fall auch die 
Kultivierung als eine eigene Dimension angesetzt. Im Grunde handelt 
es hier um technische Fortschritte. Der Mensch erwirbt Fertigkeiten, die 
er zu beliebigen Zwecken einsetzen kann, zum Guten und zum Bösen. 

71		 Thies, Arnold Gehlen zur Einführung (³2017), 115–129.
72		 Pinker, Gewalt (2011), 1001–1004.
73		 Ebd., 1019.
74		 Scheler, IX: Der Mensch im Weltalter des Ausgleichs (1927), 145–170, hier 

158f.
75		 Kant, XI: Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht 

(1784), 7. Satz; Kant, X: Kritik der Urteilskraft, § 83; Kant, XI: Über Päda
gogik (1803), 706f., 729 u.ö.

FORTSCHRITT ZUM BESSEREN

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


96

Sicherlich kann derjenige, der beispiellos hungernden Menschen in or-
ganisierter Weise und mit technischen Geräten hilft, mehr bewirken als 
ein einzelner barmherziger Samariter; aber moralischer ist er deswegen 
nicht. Die zweite Dimension ist die Zivilisierung. Es entstehen (wie Eli-
as meint, zuerst an den königlichen Höfen) Umgangsformen, die für ein 
enges menschliches Zusammenleben erforderlich sind. Rousseau übte, 
wie vor ihm schon einige Moralisten, heftige Kritik an diesem auf Äußer-
lichkeiten fixierten Leben. Kant hätte hervorgehoben, dass der Weg von 
der Rohheit zur Tugend auch über den Schein führen kann. Eine fortge-
schrittene Form der Zivilisierung ist die Achtung der positiven Gesetze. 
Aber normkonformes Handeln, selbst für gut begründete Regeln, fällt 
für Kant unter den Begriff der Legalität und bleibt damit vor der eigent-
lichen Moralität stehen. Diese bildet die dritte Dimension, die der Mora-
lisierung. Sie betrifft weder die Mittel noch die äußere Form, sondern das 
Innere. Moralisch handelt nur die Person, die dies aus innerer Überzeu-
gung tut. Zivilisierung kann die Moralisierung vorbereiten, aber sie ist 
nicht mit ihr identisch. Dass es die Menschheit bereits so weit gebracht 
hat, ist aber auch als Fortschritt zu bewerten. 

Schlussbemerkungen

Ich komme zu einem kurzen Fazit, das keineswegs die humanwissen-
schaftliche Forschung abschließend bewerten und anthropologischen 
Kontroversen beenden soll, was weder möglich noch wünschenswert 
ist. Es handelt sich bestenfalls um ein kleines Zwischenergebnis, das ich 
in drei Thesen zusammenfassen möchte. 

Erstens: Der Mensch ist durchaus ein moralisch begabtes Wesen – aber 
so gut nun auch wieder nicht. Die moralischen Anlagen sind, wie oben 
gezeigt, vielfältiger Art. Sollte ein Baustein einmal ausfallen (durch Erb-
fehler, Krankheit, Unfall, schwarze Pädagogik, Gehirnwäsche et cetera), 
gibt es glücklicherweise noch andere. Aber die Anlagen zum Schlech-
ten und Bösen sind ebenfalls vielfältig und nicht zu beseitigen. Pinker 
nennt fünf »innere Dämonen«, die zu gewalttätigen Handlungen füh-
ren: strategisch eingesetzte Gewalt, das menschliche Herrschafts- oder 
Dominanzstreben, unser Bedürfnis nach Rache, der bis ins Krankhaf-
te gehende Sadismus und schließlich Ideologien, die zur Anstachelung 
und Ausübung von Gewalt eingesetzt werden.76  Zwischen Hobbes und 
Rousseau kommt es somit zu einem Patt. Wir sollten vielmehr, wie Kant 
es vorschlägt, zwischen Anlagen (im Plural) und dem Hang des Men-
schen unterscheiden. Wir Menschen haben Anlagen zum Guten und zum 
Bösen. Erziehung, Aufklärung und soziale Verhältnisse, nicht zuletzt aber 

76		 Pinker, Gewalt (2011), Kap. 8 (712–845).

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


97

wir selbst sind verantwortlich dafür, welche Anlagen sich zu einem Hang 
verdichten.77 

Zweitens: Ob wir nun der Kontinuitäts- oder der Diskontinuitätsthe-
se beipflichten – der Mensch ist ein Naturwesen, und zwar (wie Jared 
Diamond formulierte) der dritte Schimpanse. Zwar haben alle wichtigen 
Kompetenzen eine kulturelle Dimension, aber deren genetische Vorpro-
grammierung ist nicht zu übersehen. Das gilt auch für die moralischen 
Anlagen des Menschen; selbst Tomasello hält die gemeinsame Intentio-
nalität für natural verankert. Ein starker Kulturalismus, wie er in den An-
sätzen der deutschen Philosophischen Anthropologie dominierte, kann 
heute nicht mehr vertreten werden. Gerade im deutschsprachigen Raum 
wird aber die naturale Seite des Menschen immer noch unterschätzt oder 
sogar unter Ideologieverdacht gestellt. Tatsächlich ist der Naturalismus 
politisch unbequem. Sollte er nämlich zutreffen, wird man sich damit 
abfinden müssen, dass wir Menschen von Natur nicht gleich sind, we-
der in körperlicher Hinsicht noch in Bezug auf Intelligenz oder morali-
sche Kompetenz. Leider werden sich diese graduellen Differenzen auch 
nicht durch Erziehung oder Sozialpolitik aufheben lassen.78 Damit ist 
aber nichts gesagt gegen berechtigte normative Forderungen nach recht-
licher und politischer Gleichheit sowie nach sozialer Gerechtigkeit.79

Drittens: In einem Punkt scheint Einigkeit zu bestehen – der Mensch 
ist ein soziales Wesen. In dieser Einsicht konvergieren Soziobiologie, Pri-
matologie, Evolutionspsychologie, Hirnforschung, Ethnologie und viele 
andere Humanwissenschaften.80 Die soziale Natur des Menschen speist 
sich schon aus seinem Säugetier-Erbe. Auch alle Affen sind sehr soziale 
Wesen, aber wir Menschen übertreffen diese noch einmal. Bereits oben 
wurde bemerkt, dass sich überhaupt nur auf der sozialen Ebene die Un-
terschiede zwischen Affen und Menschen auswirken. Die Vor- und Früh-
menschen lebten wohl in kleinen Horden mit bis zu 150 Mitgliedern zu-
sammen.81 Demgegenüber sind wir heutigen Menschen ultra-soziale und 
ultra-kooperative Wesen. Dass wir von Natur nicht gern allein sind, kann 
man auch daran sehen, dass Einzelhaft als eine so schwere Strafe gilt und 
dass alleinstehende Personen eine geringere Lebenserwartung haben.82 

77		 Kant, VIII: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft (1793), 
Erstes Stück, I und II.

78		 Dazu weitgehend richtig Zimmer, Ist Intelligenz erblich? (2012).
79		 Vgl. Singer, Praktische Ethik (³2013), 58–75.
80		 Vgl. Blaffer-Hrdy, Mütter und andere (2010); Markl, Durch den menschli-

chen Geist sieht die Natur sich selbst an (2010); vor einer Übersteigerung 
dieses Aspekts warnt Pauen, Ohne Ich kein Wir (2012).

81		 Dunbar, The Social Brain Hypothesis (1998); vgl. Dunbar, Klatsch und Tratsch 
(1998), 92ff.; Dunbar, Warum die Menschen völlig anders wurden (2010).

82		 de Waal, Primaten und Philosophen (2008), 22ff.

SCHLUSSBEMERKUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76 - am 15.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-76
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

