Storfeuer: Gerausch, Klang & Musik
Komponieren mit und zu Heiner Mller

Joachim Lucchesi

Bertolt Brecht hoffte noch auf die Wirkungsmacht der Musik, die seine Verse be-
wahren wiirde »wie die Fliege im Bernstein.«' Heiner Miiller hielt sich mit dhnlich
emphatischen Vergleichen zuriick. Auch Brechts frith beginnendes Produzieren
von musikbezogenen Texten fiir die Bithne, sein Verfassen theoretischer Schrif-
ten iiber die Notwendigkeit und Funktion von Musik in seinem Sprechtheater
oder sein lebenslanges, unermiidliches Bemithen um Vertonung seiner Texte — all
das findet man bei Miiller nicht oder deutlich schwicher ausgeprigt. Auf den
ersten Blick scheinen musikbezogene Fragestellungen an den Schriftsteller und
Dramatiker Miiller nur wenig ergiebig zu sein und das zu bestirken, was Reiner
Bredemeyer, Bithnenkomponist am Deutschen Theater Berlin, damals iiber ihn
enttiuscht dulerte: dass Miiller zur musikalischen Avantgarde der DDR keinen
Zugang habe und hochstens die westliche Popmusik im Blick hitte.”

Einen Erklirungsversuch gab der im 6ffentlichen Bewusstsein wohl prisen-
teste Miiller-Komponist Heiner Goebbels 1990, indem er Zweifel an der Verton-
barkeit von Miillers Texten kundtat, da sich diese in ihrer hermetischen Eigen-
musikalitit und Abgeschlossenheit jeglicher Hinzufiigung von Musik entziehen
wiirden. Anlisslich einer Podiumsdiskussion beantwortete er die Frage »Heiner
Milller vertonen?« entschieden mit:

Nein. Die Sprache Miillers hat neben vielen anderen Qualitidten den Vorzug, selbst
schon musikalisch zu sein: mit grofSer Rhythmik ist sie durch Auslassungen, Za-
suren [..] strukturiert und dariiber hinaus auch in Klingen komponiert, die [..]
Schichten des Inhalts reflektieren [..]. Miiller-Texte zu vertonen lauft Gefahr, [sie]

1 Hanns Eisler berlieferte Brechts Satz: »Musik hebt meine Verse auf wie die Fliege im Bern-
stein«. In: Hanns Eisler. Gespriche mit Hans Bunge. Fragen Sie mehr iiber Brecht. Ubertragen
u. erldutertv. Hans Bunge. Leipzig: Deutscher Verlag fiir Musik 1975, S. 66.

2 Vgl. Reiner Bredemeyer im Gesprach mit dem Verfasser um198s.

- am 14.02.2028, 16:57:26. A



https://doi.org/10.14361/9783839455630-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

440

Joachim Lucchesi

mit Effekten auszustatten, Dramatik und Pathos auszufiillen, da wo es Sache des
Horers/Lesers ist, sie zu erleben, als selbstindigen Akt.?

Doch vor den Gefahren eines musikalischen >Sich-Austobens< zum Nachteil des
Textes hatte bereits Brecht schon ein halbes Jahrhundert frither gewarnt - er be-
richtete von einem begabten Komponisten, der iiberzeugt war, dass Worter wie
»libellenfliigelzart« sich fiir musikalische »Zwecke« bestens eignen, denn: »An
einem solchen Wort kann eine Musik lange herumturnen und eine ganze Mas-
se zeigen.« Und Brecht argwohnte zurecht, dass die Musik »nach diesen Leuten
ihren eigenen Sinn« habe, demnach ein Sinn des Textes sehr leicht stéren wiirde.*
Brecht und Miiller eint die Position, eine ihre Texte tiberwuchernde, verdringen-
de Musik abzulehnen. Doch im Gegensatz zu Miiller hat Brecht auf eine ebenso
mogliche, bedeutungsstiftende Partnerschaft von Musik fiir seine Texte lebens-
lang gedrangt.

Dennoch ist inzwischen kaum zu iibersehen, wie reich und vielgestaltig sich
die vorhandene Musik zu Miillers Texten darstellt. Komponisten und Musiker
wie Paul Dessau, Heiner Goebbels, die >Einstiirzenden Neubautens, Blixa Bargeld,
Wolfgang Rihm, Luca Francesconi, Michael Jarrell, FM Einheit, Hannes Zerbe,
>FUX«, Berthold Tuercke u. a. haben — mit ganz unterschiedlichen Resultaten - zu
Miillers Texten Musik hinzugefiigt.

Im Folgenden soll die Zusammenarbeit Heiner Miillers mit Paul Dessau an
einem Projekt betrachtet werden, welches Ende der 1960er Jahre den Beginn von
Miillers Auseinandersetzung mit dem Musiktheater markiert und starken Ein-
fluss nimmt auf seine weitere Arbeitsbiographie. Ausgewihlt wurde diese pri-
gende Zusammenarbeit auch deshalb, weil sie — im Gegensatz zum vielbeachteten
Team >Heiner Milller-Heiner Goebbels« — an eher weniger stark beachteten For-
schungsrindern angesiedelt ist.

Esistkein Zufall, dass Miillers erster und prigender Kontakt zur Opernbithne
iiber den Brecht-Komponisten Paul Dessau zustande kam, der — dhnlich Miiller
spiter — bereits 1951 mit der Musik zur Oper Das Verhor des Lukullus (1951) den ers-
ten grofien Kunst-Eklat in der noch jungen DDR ausgel6st hatte. Fand doch die
Urauffithrung — Ironie der Geschichte — am selben Tag statt, als im ZK der SED
die Shdanowschen Thesen zu Fragen des Formalismus und Realismus in der Kunst
zum Kanon fiir die zeitgendssische Kunst der DDR erhoben wurden. Uber seinen

3 Heiner Goebbels: Heiner Miiller vertonen. Beitrag zur Podiumsdiskussion anldsslich der EXPE-
RIMENTA 6, Frankfurt1990. In: Donaueschinger Musiktage 1990. https://www.heinergoebbels.
com/en/archive/texts/texts_by_heiner_goebbels/read/250 (Zugriff zuletzt am 27.2.2020).

4 Bertolt Brecht: [Texte fiir Musik]. In: ders.: GroRe kommentierte Berliner und Frankfurter Aus-
gabe. Hg. v. Werner Hecht u. a. Bd. 22.1. Schriften 2. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1993, S. 32, hier
S.32.

- am 14.02.2028, 16:57:26. A


https://www.heinergoebbels.com/en/archive/texts/texts_by_heiner_goebbels/read/250
https://www.heinergoebbels.com/en/archive/texts/texts_by_heiner_goebbels/read/250
https://doi.org/10.14361/9783839455630-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.heinergoebbels.com/en/archive/texts/texts_by_heiner_goebbels/read/250
https://www.heinergoebbels.com/en/archive/texts/texts_by_heiner_goebbels/read/250

Storfeuer: Gerdusch, Klang & Musik

Bezug zur Musik als etwa 30jihriger meinte Miiller gewohnt selbstironisch: »Als
Paul Dessau einige Zeit nach Brechts Tod zu mir kam und mich fragte, ob ich ein
Opernlibretto fiir ihn schreiben kénne, hatte er so viel Opern komponiert, Lukul-
lus und Puntila, wie ich geh6rt und gesehen hatte, Tristan und Carmen, eine halbe
Butterfly (bis zur Pause) nicht mitgezihlt.«*

Doch Miillers erster Versuch, aus Brechts Die Reisen des Gliicksgotts (1939-1953)
ein Libretto (1958) zu entwickeln, scheitert. Dazu Miiller:

Es blieb bei Fragmenten, Farbenentwiirfen, Notizen, einem ausgefiihrten Bild;
fiir mich eine Erfahrung (ich lernte einiges tiber Musik, viel tiber die mégliche Ein-
heit von Politik und Kunst in einer Biografie) und entdeckte Mozart, den grofien
Dramatiker neben Shakespeare, eine Enttauschung fiir Dessau. Er hat sie mir nicht
nachgetragen. (W 8, 551)

Nebenbei: die >Enttiuschung« Dessaus war vermutlich nur eine kleine Eitelkeit,
denn fiir ihn z3hlte Mozart zu seinen >Hausgotternc.

Funf Jahre spiter fragte Dessau erneut mit einem Stoff von Jewgeni Schwarz
an, der Mirchenkomédie Der Drache (1943). Miiller war froh, das Libretto schrei-
ben zu konnen® und teilte mit, dass »Vieles darin, Reime, Repliken, ganze Szenen,
Bilder [...] von Paul Dessau zumindest angeregt« (W 8, 551) waren. Und er bekann-
te viel spiter gegeniiber Alexander Kluge, dass er sich wegen eines von Dessau er-
wiinschten Librettos fiir die Gattung Oper habe »interessieren miissen, die mich
urspriinglich nie interessiert hat.«’

1965 hatte Benno Besson am Deutschen Theater in Berlin die Mdrchenkomo-
die Der Drache von Jewgeni Schwarz inszeniert. Diese Inszenierung war damals
eine der erfolgreichsten und wurde international beachtet. Paul Dessau antwor-
tete auf die Frage, was ihn an der Miarchenkomddie interessiere: »Die politische
Haltung des Stoffes.«® Die Komodie entstand 1943 im eingeschlossenen Leningrad

1%

Heiner Miiller: [Seit ich ihn kenne..]. In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein Registerbd. Hg. v. Frank
Hornigk. Bd. 8. Schriften. Berlin: Suhrkamp 2005, S. 551-552, hier S. 551; im Folgenden wird die
Sigle>W«<mit Band- und Seitenzahl verwendet.

o

Vgl. Heiner Miller: Drachenoper. Libretto zur Oper »Lanzelot«von Paul Dessau. Nach Jewgenij
Schwarz »Der Drache«. Mitarbeit: Ginka Tscholakowa. In: ders.: W 3, S. 411-448.

~N

Heiner Miiller: Anti-Oper, Materialschlachten von 1914, Flug iiber Sibirien: In: ders.: W12, S. 391-
412, hier S. 393.

foc}

Auf&erung von Paul Dessau im Radio-DDR-Musikklub am 30.9.1972; zit.n.: Sigrid/Hermann
Neef: Deutsche Oper im 20. Jahrhundert. DDR 1949-1989. Berlin u. a.: Lang 1992, S. 93. Im Pro-
grammbheft zur Urauffithrung des Lanzelot an der Deutschen Staatsoper Berlin hatte Paul
Dessau 1969 unter dem Titel Die Oper — eine heutige Kunstgattung?« dazu ausgefiihrt: »Die Mar-
chen von Jewgeni Schwarz scheinen mir schon deshalb zur Vertonung geeignet, weil sie mit
ihren vielseitigen, phantasievollen und gesellschaftsbezogenen Aussagen der Musik reichen

- am 14.02.2028, 16:57:26. A

44


https://doi.org/10.14361/9783839455630-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

442

Joachim Lucchesi

und zeigt die menschlichen Deformierungen in Zeiten von Krieg, Hunger, Sterben
und Diktatur. Es ging es vor allem um den deutschen Vernichtungskrieg, doch
das Stiick konnte auch auf den Diktator Stalin der 1930er Jahre bezogen werden.
Miiller habe diesen Zusammenhang gesehen, als er sich 1970 iiber die Problematik
von Stiickparabeln duflerte, und charakterisiere deshalb

die Parabel mit ihrer grofRziigigen, aber unscharfen Art der Konfliktwiedergabe
als ein historisch mogliches dsthetisches Manover, um auf die Konfrontation So-
zialismus — Kapitalismus zu reagieren und dabei Stalins Schreckensherrschaft zu
verschweigen, solange der Kampf dem deutschen Faschismus gelten musste.’

Das Stiick war am Deutschen Theater als Parabel inszeniert worden; und wurde
auch so in der DDR-Erstpublikation bezeichnet. Doch 1977, zwolf Jahre nach der
Theaterpremiere, hatte sich die offizielle Lesart der Mdrchenkomddie inzwischen
vorsichtig gewandelt — man gestand ein, dass das Theaterstiick mehrschichtiger
sei als nur ein Gleichnis tiber Faschismus und Krieg.

Im Schauspiel von Jewgeni Schwarz werden der uralte Drache und die von ihm
beherrschten Kleinstadtbewohner*innen in ihrem eingespielten vierhundertjih-
rigen Miteinander aufgeschreckt: der fremde sBerufs-Drachentéter< Lanzelot tritt
siegesbewusst in ihr Leben. Nur — die Einwohner*innen wollen nicht errettet wer-
den, denn ihr Drache ist lingst bequeme Gewohnbheit, eine feste Grof3e ihres All-
tags geworden. Nur die schone Elsa, in die sich Lanzelot verliebt, hilft ihm, den
Drachen zu besiegen. Doch am Ende feiern alle den falschen Helden, der eine
neue Drachenherrschaft beginnt. Schwer verletzt und enttduscht verlisst Lanze-
lot die Stadt.

Heiner Miiller iibernahm die Stiickidee, Geschichte im Zeitraffer ablaufen zu
lassen: So funktioniert der Gewaltmechanismus von Drachenherrschaft ebenso
auf feudaler wie auf monarchischer, kolonialer, imperialer, faschistischer und
stalinistischer Basis. Und alte Herrschaft entsteht nach dem Tod des Ungeheu-
ers aufs Neue — der abgeschlagene Drachenkopf wichst nach und ragt in die Zu-
kunft hinein. Miiller verschirft dies in seinem Libretto, indem er die Drachen-
herrschaft in der Steinzeit beginnen lisst und zwischen ihr und der Moderne die
zeitliche Distanz aufhebt. Umgesetzt wird dies bereits im 1. Bild: Der Drache ret-

Stoff geben. Cerade die Marchenkomdédie >Der Drache«<mit ihren aktuellen gesellschaftlichen
Auseinandersetzungen, in der>Der Drache< mit ihren aktuellen gesellschaftlichen Auseinan-
dersetzungen, in der der Drache als Symbol fiir den Faschismus und sein grofRer Gegenpart
Lanzelot als Sinnbild fiir die Befreiung von jeglicher Ausbeutung stehen, bietet ihn in beson-
derem Mafe: Ein Stoff mit den Problemen unserer Zeit, unseres Kampfes um Sozialismus und
Frieden.«; zit.n. Paul Dessau: Opern. Hg. v. Fritz Hennenberg. Berlin: Henschel 1976, S. 126f., hier
S.126f.; siehe auch Theater der Zeit15 (1970), H. 3, S. 13.
9 Neef: Deutsche Operim 20.Jahrhundert, S. 93.

- am 14.02.2028, 16:57:26. A



https://doi.org/10.14361/9783839455630-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Storfeuer: Gerdusch, Klang & Musik

tet die Menschen einer Steinzeit-Landschaft vor der tédlichen Cholera, indem er
das verseuchte Wasser eines Sees mit seinem Feueratem >abkocht.!° Miiller wihlt
das doppelsinnige Wort »abkochen« und bringt es mit dem Fabel-Drachen ebenso
in Verbindung, wie mit dem machtbewussten, Latein sprechenden Steinzeit-Me-
dizinmann, dessen Forderung nach der Sterilisation des Wassers sich noch un-
erkanntes, spiteres Menschheitswissen zunutze macht. Mythos, Mirchen und
Neuzeit sind zwar schon bei Schwarz angelegt, doch erst Miiller formt die Gleich-
zeitigkeit verschiedener Zeitebenen in einer Figur und einer Situation zu einem
strukturprigenden Element.

Auch deshalb bestand er zum einen auf einer klaren Abgrenzung zwischen
seinem Libretto und der russischen Stiickvorlage. Mit Hilfe der im Libretto ge-
nannten Mitautorin, der bulgarischen Theaterwissenschaftlerin Ginka Tschola-
kowa, Miillers damaliger Ehefrau, bekam Miiller Zugang zum russischen Origi-
nal; doch es war ihm zu sehr ein Boulevardstiick." Zum anderen gelangt Milller,
der nur wenige Jahre zuvor die Gattung Oper mit ihren musiktheatralen Moglich-
keiten ignoriert hatte, unter dem prigenden Einfluss Dessaus und seiner Frau,
der Regisseurin Ruth Berghaus, zu neuen Einsichten:

Die Oper ist dem Formalisierungszwang und Traditionsdruck stirker unter-
worfen als das Schauspiel. Sie braucht den stirkeren Materialwiderstand. [...] Die
Oper kann in hoherem Grad als das Schauspiel ein operatives Genre sein: Was
man noch nicht sagen kann, kann man vielleicht schon singen. [...] Jeder Gesang
enthilt ein utopisches Moment, antizipiert eine bessere Welt. [...] Im Prozess der
Entwicklung des Theaters vom Laboratorium zum Instrument sozialer Fantasie
kommt der Oper eine fithrende Rolle zu.*

Miler befragt in seinem Text Sechs Punkte zur Oper (1970), der bald nach dem
Lanzelot (1967/68) entstand, auch die Werkgattung Oper. Er wendet ein, dass »kein
neues Theater mit alten Stiicken« (W 8, 161) begriindet werden kénne. Man miisse
die Oper aus ihrer feudal-aristokratischen Uberkommenheit in demokratische
Formen iiberleiten, wo die Kunst mit dem Publikum diskutieren kann. Ein kleines
Beispiel dafiir mag der Vorschlag von Bithnenarbeiter*innen der Berliner Staats-
oper gewesen sein, den urspriinglichen Titel Drachenoper (in dem ein wenig Die
Dreigroschenoper (1928) mitklang) in Lanzelot umzuindern.

10 »Interpret [..] der Herr Drache vom Goldenen Pfuhl ist unser Retter / Wenn er mit seinem feu-
rigen Atem flir uns etwas tut /Und unser Wasser, den See, gnadigst abzukochen geruht.« Paul
Dessau: Lanzelot. Operin 15 Bildern. Libretto: Heiner Miiller nach der Marchenkomédie »Der
Drache«vonJewgeni Schwarz (Mitautorin Ginka Tscholakowa). In: ders.: Opern, S. 89-122, hier
S.93.

11 Vgl. Neef: Deutsche Oper im 20. Jahrhundert, S. 96.

12 Heiner Miller: Sechs Punkte zur Oper. In: ders.: W 8, S. 161f.

- am 14.02.2028, 16:57:26. A

443


https://doi.org/10.14361/9783839455630-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m

Joachim Lucchesi

Milllers Montage unterschiedlicher Zeiten, Riume und Landschaften im
Opernlibretto korreliert mit Dessaus Musik, die historisch unterschiedliche Stil-
modelle der Musikgeschichte aufgreift und damit sinnhafte, >sprechende« Zu-
sammenhinge stiftet. So dient eine aus Peter Tschaikowskis Oper Eugen Onegin
(1879) entnommene Walzermelodie als Zitat fiir die Zwischenmusik nach dem
1. Bild, in dem der Drache mittels Feueratem die Wasserstelle der Steinzeit-
Menschen »abkocht« und sie so, wie schon angemerkt, vor der todlichen Cholera
errettet. Das musikalische Zitat ist polymorph deutbar, denn es spielt selbstre-
ferentiell mit der Gattung Oper und verweist zugleich auf die ihr zugrunde lie-
gende >russische« Marchenkomodie von Jewgeni Schwarz. Ebenso ermoglicht es
im Lanzelot eine vielschichtige Figurenzeichnung des sich als sMenschenfreunds
und sensiblen >Kunstkenner< tarnenden Drachen, der mit diesem Trick einen auf
Hitler und Stalin verweisenden Terror gegeniiber der eigenen Bevolkerung ver-
schleiert. Und schliefilich entspricht die beschwingte Walzermelodie der naiven
Freude von Steinzeitmenschen, die sich durch den Drachen erlost und gerettet
sehen. Auch das kurze 2. Bild ist dhnlich vielschichtig und besteht stilistisch aus
einem an den Rosenkavalier (1911) von Richard Strauss erinnernden Terzett, bei
dem Elsas drei Freundinnen ihr anlisslich der Auslieferung an den jungfrauen-
verzehrenden Drachen die >Rose der Auserwihltheit iiberreichen. Das Bithnen-
bild wechselt dazu von der >Steinzeitsiedlung« in einen von Miiller geforderten
»Wald im Jugendstil«.”® Schon in diesen zwei kurzen Bildern am Beginn der Oper
entfalten sich heterotopische und heterochronische Strukturen anhand der auf-
gezeigten Riume, Orte und handelnden Personen am Zeitstrahl des Handlungs-
verlaufs sowie der dazu erklingenden, musikgeschichtlich verortbaren Musik.
Im 8. Bild versucht der Drache, seine Unsicherheit gegeniiber Lanzelot mit einer
Lach-Arie zu verbergen, welche auf die Buffo-Arie und die italienische Koloratur-
Arie des frithen 18. Jahrhunderts anspielt. Und iiberhaupt geriert sich der Drache
als profunder Musikkenner, der sich zu seinem auf Tétung Lanzelots ausgerich-
teten Kampftraining im 9. Bild von Kammermusik begleiten lisst, die an atona-
le Werke der Schénberg-Schule erinnert. In Miillers Bithnenanweisung heif3t es
dazu: »Eine Harfenspielerin, ein Flotist und ein Violaspieler (auf der Biihne) begleiten
den Kampf. Wenn die Musik auf einen Fehlschlag des Drachen aussetzt, frif3t der Drache
die drei Musiker auf.<*

Dessaus Lanzelot-Musik, die sich durch ein breites Spektrum musikalischer
Formen, Stilzitate und Leitmotive auszeichnet, bedarf zugleich eines strukturel-
len>roten Fadens, also einer auditiven Wiedererkennbarkeit durch das Publikum.

13 Dessau: Lanzelot, S. 93 (Kursivierung der Regieanweisung).

14 Dessau: Lanzelot, S.108 (Kursivierung der Regieanweisung); vgl. dagegen die Regieanweisun-
genzuSzene neunin W 3, 433.

- am 14.02.2028, 16:57:26. A



https://doi.org/10.14361/9783839455630-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Storfeuer: Gerdusch, Klang & Musik

So sind priagnante, stets wiederkehrende musikalische Motive den Bereichen des
Drachen und Lanzelots hinzugefugt.

Die musikalische Charakterisierung des Drachen deutet auf dessen perma-
nente Unruhe und Verunsicherung hin: Rastlos dndert sich >seine< Musik, das
rhythmisch-metrische Gefiige ist instabil, es kommt immer wieder zu irreguliren
Tempowechseln. Musiziert wird in hoher Lautstirke; die volumindse Basstuba
dréhnt michtig und die lirmenden Pauken kiinden von schierer Brutalitit. (Die
Blechblasinstrumente und die Pauken waren schon zu Mozarts Zeiten instrumen-
talklangliche Insignien fiur Militdr, Triumph und Tod.) Das stindige Auf und Ab
der Intervallspriinge schafft eine Zerkliiftung, die hier als groteske Ubersteige-
rung fungiert.””

Da der Drache durchgingig in allen menschheitsgeschichtlichen Epochen
existiert, werden ihm folgerichtig auch Bereiche der elektroakustischen, der elek-
tronischen Musik und des Gerduschs beigegeben, die ja Bestandteile der Musik
seit dem 20. Jahrhundert bis heute sind. Sie werden ausgestrahlt durch Lautspre-
cher, die zugleich auch sichtbares, bedeutsames Machtsymbol der Drachenstadt
sind und auf die mediale Allherrschaft des Drachen verweisen. Man hort Klang-
ballungen der elektrischen Orgel und dréhnende Fluggeriusche, die auf das Krei-
sen des Drachen iiber der Stadtlandschaft verweisen.

Dass sich der Drache, wie schon erwihnt, mit anspruchsvoller Kammermusik
als Kenner und >Musik-Gourmet« umgibt, deutet eindringlich auf dessen gefihr-
lich-abgriindige Komplexitit und Maskenhaftigkeit. Sein zuvor lirmender Ton
schligt jahlings um in zivilisierte >Geddmpftheit;, Verbindlichkeit und Hoéflich-
keit, die Regeln biirgerlicher Etikette und Diplomatie beherrschend. Auch in der
menschlichen Erscheinungsform als kérperlich gebrechlicher Greis ist ihm nicht
zu trauen — gerade in diesem Rollenspiel ist seine Gefdhrlichkeit besonders hoch.’

Fir die lyrisch angelegte und melodisch-kantabel gestaltete Bariton-Partie
des Lanzelot hatte Paul Dessau einen Sechstonakkord und eine zwolftonige Me-
lodie entwickelt, die beim beginnenden Blickkontakt zwischen Lanzelot und Elsa
erstmals erklingt. Da Lanzelot in Bezug gesetzt wird zu Personen und Ereignis-
sen der Geschichte, reagiert die Musik darauf. So benutzt Dessau im 10. Bild mu-
sikalische Verweise auf Johann Sebastian Bachs Passionen iiber das Leiden und
Sterben Jesu, oder er zitiert sich selbst, indem er sein berithmtes Spanienlied von
1936 (Die Thilmann-Kolonne/Spaniens Himmel breitet seine Sterne) in die Oper und
fur die Figur des Lanzelot einbringt. Auch aus seiner Oper Die Verurteilung des
Lukullus (1951) verwendet Dessau Musik.

15 Vgl. Gerd Riendcker: Zur musikdramaturgischen Gestaltung im Opernschaffen von Paul Des-
sau anhand seiner OpersLanzelot«. In: Jurgen Elsner/Giwi Ordshonikidse (Hg.): Sozialistische
Musikkultur. Ost-Berlin: Neue Musik 1977, S.164-227, hier S.170.

16 Vgl. Rienacker: Zur musikdramaturgischen Gestaltung, S. 174f.

- am 14.02.2028, 16:57:26.

445


https://doi.org/10.14361/9783839455630-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

448

Joachim Lucchesi

Der Komponist unterliuft immer wieder musikalische Erwartungshaltun-
gen des Opernpublikums, indem er fiir den Drachen — statt lirmend-dissonanter
Klanggebirde — auch bildungsbiirgerlichen Wohlklang komponiert: der schéne
Schein als aalglatte Maske. So erklingen im 3. Bild, wihrend der Drache dem Se-
kretir seine Memoiren diktiert, Vibraphon, Réhrenglocken und Vokalisen eines
Frauenchors. Dazu betrachtet er wohlgefillig in einer Spiegelwand »seine wech-
selnden Spiegelbilder (vom Saurier bis zum Industriekapitin)« und erinnert sich:
»Am Anfang war ich. Das Ende der Welt war mein Anfang. Meine Miitter habe ich
nicht gezihlt. Meine erste Geburt dauerte viertausend Jahre. Ich afl meine Viter
und zeugte mit meinen Miittern mich. Hinter der Szene Frauenchor mit Vokalisen.«*

Heiner Miiller hatte verschiedentlich betont, dass er beim Schreiben nicht mit
Allegorien, sondern mit Metaphern arbeite. Allegorien witrden sich nur auf einen
Begriff verengen, wihrend eine Metapher vielschichtige Beziige entfalten kann.
Nach der Lektiire des Romans Paradiso (1966) von José Lezama Lima, den Miiller
in der westdeutschen Ausgabe von 1984 besaf}, verwies er nochmals auf seinen
Lanzelot:

Es gibt einen theologischen Untergrund, einen biblischen Kontext in den apokry-
phen Schriften der Apokalypse. Eine Deutung findet sich bei dem kubanischen
Schriftsteller Jorge de Lima [sic!] in seinem Roman >Paradiso«. Der heilige Georg,
der Drachentoter, muf3, damit iiberhaupt noch etwas klappt, selbst zum Drachen
werden, hingegen wird der Drache zu einem Wesen aus Kristall und Juwel. Es
findet ein Austausch zwischen Gut und Bose statt, anstelle der Dualitat tritt eine
Dialektik ein: Ohne zum Drachen zu werden, kann der heilige Georg nichts mehr
ausrichten. Der Drache aber wird zu etwas Schonem.”®

Miillers beschriebener dialektischer Austausch zwischen Gut und Bose bestimmt
auch den Stiickschluss mit seinem fragwiirdigen, ja provozierenden Happy End.
Nach dem fast aussichtslosen Kampf gegen den Drachen und seine Drachensaat,
die in den Biirgern der Stadt wie eine Seuche zu keimen begonnen hatte, steht der
Vermahlung Lanzelots mit Elsa nichts mehr im Weg. Eine an dieser Stelle vom
Libretto-Text abweichende Bithnenanweisung lautet in der Werkausgabe: »Das
Theater verwandelt sich in eine utopische Landschaft und fiillt sich mit Menschen und
Tieren aller Zonen. Tanz aller mit allen.« (W 3, 448) Miiller evoziert das biblische
Bild einer paradiesisch-utopischen Landschaft, in der alles Trennende zwischen
Mensch, Tier und Natur aufgehoben ist. Aber das Bild ist briichig, es verweist auf
alte und neue Merkmale propagandistischer Heilsversprechungen. Aus Miillers
Perspektive findet der »Tanz aller mit allen« auf niedergerissenen Hausruinen

17 Dessau: Lanzelot, S. 94 (Kursivierung der Regieanweisung).

18 Zit. nach Neef: Deutsche Oper, S.100.

- am 14.02.2028, 16:57:26.


https://doi.org/10.14361/9783839455630-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Storfeuer: Gerdusch, Klang & Musik

statt, deren unzerstorte Keller die Vergangenheit und Zukunft prigenden Welt-
katastrophen geschichtsverdringend aufbewahren. Ihr Ausriumen stand bis zur
Opernpremiere 1969 noch an — und reicht weit iiber sie hinaus.

Paul Dessau hatte die Partitur des Lanzelot mit einem Vorspruch versehen:
»Allen, die in unserer Republik / fiir den Sozialismus kimpfen und arbeiten, /
widme ich zum XX. Jahrestag / der Deutschen Demokratischen Republik / diese
Oper.«” In der DDR-Kinowochenschau Der Augenzeuge wurde 1969 gezeigt, wie er
gemeinsam mit Heiner Miiller ein Exemplar der Opernpartitur dem damaligen
Kulturminister der DDR Klaus Gysi iiberreicht. Hinweise wie diese hatten in der
DDR zu der Sichtweise gefiihrt, der Drache sei eine Allegorie des Imperialismus,
der Drachentoter Lanzelot eine der Arbeiterklasse. Dabei ist Dessaus Widmung
keineswegs eindimensional zu verstehen: Ist die Oper den fiir den Sozialismus
in der DDR Kiampfenden und Arbeitenden in Dankbarkeit gewidmet, oder ist sie
nicht zugleich auch eine Aufforderung zur kritischen Befragung des tiglichen
Kampfes fiir den Sozialismus? Die komplexen Fragen des Librettos, seine Benen-
nung von nicht Auflésbarem gehen in die Widmung mit ein.

Nach ihrer Urauffithrung an der Ost-Berliner Staatsoper im Dezember 1969
(Regie: Ruth Berghaus, Dirigent: Herbert Kegel) erfolgte nur noch eine weitere
Inszenierung 1971 in Dresden und im selben Jahr an der Bayerischen Staatsoper
Miinchen. 1988 hatten Schauspieler*innen des Staatsschauspiels Dresden das
Lanzelot-Libretto ohne Dessaus Musik inszeniert und fithrten es erfolgreich zwei
Jahre lang auf. Erst am 23. November 2019 erfolgte eine weitere, vom Publikum
gefeierte Inszenierung dieser Oper am Weimarer Nationaltheater in der Regie Pe-
ter Konwitschnys; sie wurde — nach fast sojihriger Abwesenheit auf den Opern-
bithnen - auch zu einer lingst tiberfilligen Wiederentdeckung der Zusammen-
arbeit von Heiner Miiller und Paul Dessau.*

19 Dessau: Lanzelot, S. 89.

20 »Regisseur Peter Konwitschny verlegt das inzwischen selbst historisierte Gegenwartsstiick in
unsere Zeit, indem er den sozialistischen Totalitarismus durch den Konsumterror des Kapi-
talismus ersetzt. Der Drache mutiert zum Tauchsieder, den auf einmal jeder haben will, dass
dem Monster immer wieder eine Jungfrau geopfert werden muss, wird als notwendiges Ubel
hingenommen. Bithnenbildner Helmut Brade hat dafiir variable Raume auf die Drehbiihne
gesetzt, die ebenso ein SpiefSerwohnzimmer abbilden wie den Elektromarkt oder eine Schul-
klasse, das Schlagzeug wird in Kafigen rein und rausgefahren, die schnellen Szenenwechsel
funktionieren reibungslos. Heiner Miillers Libretto ist anspielungsreich, gespickt mit bissi-
gem Humor und zahlreichen Verweisen auf andere Texte und politische Fragen, die nach wie
vor aktuell sind. Was ist mit dem Begriff>Freiheitc gemeint? Freiheit fiir wen? Freiheit wovon?
Freiheit zu was? [...] So macht diese betont antikulinarische Oper mit ihrem Zitatenreichtum
und einer (berhaupt nicht gealterten Modernitat beim Horen und Zuschauen gréften Spafd
und sorgt spatestens beim Finale mit Bootsfliichtlingen auch fiir Entsetzen dariiber, in welch
heilloser Welt wir uns eingerichtet haben.« Uwe Friedrich: »Lanzelot« ist eine sensationelle

- am 14.02.2028, 16:57:26. A

447


https://doi.org/10.14361/9783839455630-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

443

Joachim Lucchesi

Literatur

Brecht, Bertolt: [Texte fiir Musik]. In: ders.: GrofSe kommentierte Berliner und
Frankfurter Ausgabe. Hg. v. Werner Hecht u. a. Bd. 22.1. Schriften 2. Frank-
furta. M.: Suhrkamp 1993, S. 32, hier S. 32.

Dessau, Paul: Lanzelot. Oper in 15 Bildern. Libretto: Heiner Miiller nach der Mar-
chenkomddie »Der Drache« von Jewgeni Schwarz (Mitautorin Ginka Tschola-
kowa). In: ders.: Opern. Hg. v. Fritz Hennenberg. Berlin: Henschel 1976, S. 89-
122.

Dessau, Paul: Die Oper — eine heutige Kunstgattung? In: ders.: Opern. Hg. v. Fritz
Hennenberg. Berlin: Henschel 1976, S. 126f.

Eisler, Hanns: Gespriche mit Hans Bunge. Fragen Sie mehr iiber Brecht. Uber-
tragen u. erliutert v. Hans Bunge. Leipzig: Deutscher Verlag fiir Musik 1975.

Friedrich, Uwe: »Lanzelot« ist eine sensationelle Opern-Wiederentdeckung. In:
MDR KULTUR (24.11.2019). https://www.mdr.de/kultur/empfehlungen/oper-
lanzelot-dnt-weimar-100.html (Zugriff zuletzt am 21.3.2020).

Goebbels, Heiner: Heiner Miiller vertonen. Beitrag zur Podiumsdiskussion an-
lisslich der EXPERIMENTA 6, Frankfurt 1990. In: Donaueschinger Musik-
tage 1990. https://www.heinergoebbels.com/en/archive/texts/texts_by_heine
r_goebbels/read/250 (Zugriff zuletzt am 27.2.2020).

Milller, Heiner: Drachenoper. Libretto zur Oper »Lanzelot« von Paul Dessau. Nach
Jewgenij Schwarz »Der Drache«. Mitarbeit: Ginka Tscholakowa. In: ders.:
Werke. 12 Bde. u. ein Registerbd. Hg. v. Frank Hoérnigk. Bd. 3. Die Stiicke 1.
Berlin: Suhrkamp 2000, S. 411-448.

Milller, Heiner: Sechs Punkte zur Oper. In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein Registerbd.
Hg. v. Frank Hornigk. Bd. 8. Schriften. Berlin: Suhrkamp 2005, S. 161f.

Miiller, Heiner: [Seit ich ihn kenne...]. In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein Registerbd.
Hg. v. Frank Hornigk. Bd. 8. Schriften. Berlin: Suhrkamp 2005, S. s51f.

Miiller, Heiner: Anti-Oper, Materialschlachten von 1914, Flug tiber Sibirien: In:
ders.: Werke. 12 Bde. u. ein Registerbd. Hg. v. Frank Hornigk. Bd. 12. Gespri-
che 3, 1991-1995. Berlin: Suhrkamp 2008, S. 391-412.

Neef, Sigrid/Hermann: Deutsche Oper im 20. Jahrhundert. DDR 1949-1989. Berlin
u. a.:Lang 1992.

Rienicker, Gerd: Zur musikdramaturgischen Gestaltung im Opernschaffen von
Paul Dessau anhand seiner Oper >Lanzelot«. In: Jirgen Elsner/Giwi Ordshoni-
kidse (Hg.): Sozialistische Musikkultur. Ost-Berlin: Neue Musik 1977, S. 164-
227.

Opern-Wiederentdeckung. In: MDR KULTUR (24.11.2019). https://www.mdr.de/kultur/emp-
fehlungen/oper-lanzelot-dnt-weimar-100.html (Zugriff zuletzt am 21.3.2020).

- am 14.02.2028, 16:57:26.



https://www.heinergoebbels.com/en/archive/texts/texts_by_heiner_goebbels/read/250
https://www.heinergoebbels.com/en/archive/texts/texts_by_heiner_goebbels/read/250
https://doi.org/10.14361/9783839455630-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.heinergoebbels.com/en/archive/texts/texts_by_heiner_goebbels/read/250
https://www.heinergoebbels.com/en/archive/texts/texts_by_heiner_goebbels/read/250

