
3 Vor der Abschiebung. Das Einschreiben des Gesetzes 

in den Körper 

»Illegality« is the product of immigration 
laws —not merely in the abstract sense 
that without the law, nothing could be 
construed to be outside of the law; nor 
simply in the generic sense that immi

gration law constructs, differentiates, and 
ranks various categories of »aliens«—but 
in the more profound sense that the 
history of deliberate interventions that 
have revised and reformulated the law 
has entailed an active process of inclusion 
through »illegalization«.1 

[H]istory is not merely a narrative or 
the sum of competing narratives. It is also 
what is inscribed within our bodies and 
makes us think and act as we do.2 

Prolog 

Die Narrative der Geflüchteten über ihre Flucht- und Migrationserfahrung zeigt, 
zumindest im Kontext dieses Projekts, dass die Abschiebung mehr mit Trauma zu 
tun hat als der Grenzübertritt und die traumatischen Erfahrungen in den soge
nannten »Herkunftsländern«. Abschiebung – oder besser formuliert »the condition 
of deportability«3 – als eine prekäre Situation, unter der zahlreiche Geflüchtete in 
Deutschland leben, produziert und reproduziert nicht nur »the everyday migrants 
illegality«4 durch die Gesetze und massive Wissensproduktion, sondern auch eine 

1 De Genova, »Migrant ›Illegality‹ and Deportability in Everyday Life«, 439. 
2 Fassin, When Bodies Remember, xix. 
3 De Genova, »Migrant ›Illegality‹ and Deportability in Everyday Life«. 
4 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

Verflechtung von unterschiedlichen Narrativen, Diskursen und Akteur:innen. Der 
Zustand der deportability, wie De Genova ihn beschreibt, ist die Form der Prekarität, 
von der Menschen durch Abschiebepraxen betroffen sind, auch wenn sie nicht 
abgeschoben werden.5 In diesem Zustand leben die Menschen in Ungewissheit, 
die nicht nur Unsicherheit und ständiges Warten, sondern auch Verfolgung und 
Bedrohung mit sich bringt. Der Zustand der deportability zeigt, wie Migrationsge
setze, Trauma, Aufenthalt und Narrative des heutigen neoliberalen Kapitalismus 
zusammenkommen und Hand in Hand gehen, um den »ungewollten« Körper zu 
regulieren, zu stigmatisieren und zu exkludieren.6 

Abschiebung mit einer großen rechtlichen und technischen Grundlage7, die im 
Kontext der globalen Politik unter dem Begriff »Regime der Abschiebung«8 defi
niert und verstanden werden kann, bestimmt nicht nur das Leben der Geflüchteten 
in Form von Angst und Prekarität, sondern produziert auch ihre Körper als »unge
wollt« und beängstigend. In diesem Sinne klebt die Angst wie ein Aufkleber auf den 
Körpern der Geflüchteten.9 Dieser »ungewollte« Körper ist einerseits von der »Nati
on« ausgeschlossen und wird andererseits als Bedrohung für diese und ihre Grenze 
dargestellt. Dieser Prozess der Ausgrenzung und Stigmatisierung wird vor allem als 
Argument für die Begründung einer »Politik des Entfernens« (politics of removal) be
nutzt und verbreitet.10 

Die Frage, die sich an dieser Stelle für diese Arbeit stellt, ist: Wie drückt sich die
se »Politik des Entfernens« im Leben der Menschen aus, die davon betroffen sind? 
Wie und inwiefern beeinflussen unterschiedliche Praxen des Gesetzgebens in die
ser Politik das Leben der Menschen? Um diese Fragen zu beantworten, wäre es not
wendig, die Narrative der Menschen von ihren Erfahrungen vor dem Hintergrund 
dieser Politik zu kontextualisieren, damit man die gelebten Erfahrungen der Men
schen mit den Abschiebegesetzen und dem Bleiberecht, die ihre Körper und Leben 
immer wieder als »illegal«, »ungewollt«, und »gefährlich« produzieren, verstehen 
kann. Diese Gesetze bestimmen vor allem, »wer bleiben darf« und »wer abgescho
ben werden muss«. 

5 Vgl. ebd.; Walters, »The Microphysics of Deportation A Critical Reading of Return Flight Mon

itoring Reports«. 
6 Vgl. Lindberg und Khosravi, »Situating Deportation and Expulsion in Migration Governance«. 
7 Walters, »The Microphysics of Deportation A Critical Reading of Return Flight Monitoring Re

ports«; Walters, »Aviation as deportation infrastructure«. 
8 Vgl. Andrijasevic und Walters, »The International Organization for Migration and the Inter

national Government of Borders«; Walters, »The Microphysics of Deportation A Critical Read
ing of Return Flight Monitoring Reports«; Khosravi, After Deportation; Lindberg und Khosravi, 
»Situating Deportation and Expulsion in Migration Governance«. 

9 Vgl. Ahmed, Cultural Politics of Emotion. 
10 Vgl. Peutz, »Embarking on an Anthropology of Removal«. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Vor der Abschiebung. Das Einschreiben des Gesetzes in den Körper 67 

In diesem Kapitel geht es um Abschiebung; nicht als »a simple and single reloca
tion of a person from deporting country of the country of citizenship«11, sondern als 
eine Reihe von legalen Praktiken, die die Geflüchteten, die unter der Bedrohung ei
ner Abschiebung leben, einer massiven Prekarität aussetzen. Diese Praktiken kon
trollieren und beschränken einerseits die Bleibemöglichkeiten von Menschen mit 
geringem Bleiberecht mit neueren und ausschließenden Gesetzen, die immer wie
der aktualisiert werden. Andererseits zielen sie auf das, was Didier Fassin als »Um
kehr der Wahrheit« bezeichnet. 

In diesem Kapitel argumentiere ich, dass diese Abschiebepraktiken als neo
liberale Praktiken die Schuld auf den Schultern des Individuums abladen. Die 
Konsequenzen dieser Praktiken werden normalerweise insofern unter dem Be
griff »Trauma« analysiert und verstanden, als dass die Menschen im Prozess ihrer 
Flucht (und meistens am Anfang des Prozesses) schwer traumatisiert seien. Diese 
Argumentation mit Trauma und Psychologisierung macht in erster Linie die Ver
antwortung der Politik und des Gesetzgebers unsichtbar. Die Psychologisierung der 
Flucht durch den Trauma-Diskurs in europäischen Asylsystemen und Asylpolitik 
markiert den Körper der geflüchteten Person und stellt diese Markierung als die 
Folgen der Traumatisierungen dar, die Menschen während ihrer Fluchterfahrung 
(in ihrem Heimatland und auf dem Weg nach Europa) erlebt haben. Diese »Berüh
rung« der menschlichen Körper durch die Abschiebepolitik diskutiere ich mittels 
der Fokussierung auf die Narrative der Menschen und des Zusammenspiels dieser 
Narrative mit den Abschiebegesetzen in Deutschland. 

Eine politische (und ebenfalls ethische) Frage wird an dieser Stelle hervorgeho
ben, mit der sich Nicholas De Genova in seinem Artikel »Migrant ›Illegality‹ and De
portability in Everyday Life« beschäftigt. Die Frage ist: Führt es nicht zu einer Re
produktion der Illegalität, die das Rechtssystem den Geflüchteten zuschreibt, wenn 
wir auf die Erfahrungen der Geflüchteten fokussieren, die unter der Gefahr und Pre
karität der Abschiebung stehen? Werden ein:e Forscher:in, und eine Forschung als 
Wissensproduktion nicht »unwittingly [. . . ] agents in an aspect of the everyday pro
duction of [. . . ] migrants’ ›illegality‹—in effect, accomplices to the discursive power 
of immigration law« durch »constituting undocumented migrants (the people) as 
an epistemological and ethnographic ›object‹ of study«12? De Genova argumentiert, 
dass diese epistemologische und methodologische Perspektive in der Migrations
forschung zur Reproduktion der Illegalität führt, solange die Illegalität der Geflüch
teten und nicht die Rechtsverfahren, die zu dieser Illegalität führen, als Forschungs
objekt angenommen wird. Er schlägt in diesem Sinne eine Ethnografie der »legal 
processes« statt einer Ethnografie der Illegalität einer bestimmten Gruppe vor. 

11 Khosravi, After Deportation, 2. 
12 De Genova, »Migrant ›Illegality‹ and Deportability in Everyday Life«, 423. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

In ähnlicher, aber umfassenderer Weise hebt Tobias Eule13 die Bedeutung her
ausfordernder, konfliktreicher, willkürlicher und wechselseitiger Interaktionen 
zwischen dem Migrationsgesetz selbst und der Art und Weise, wie das Migrati
onsgesetz praktiziert wird, hervor. Daher ist es wichtig, sich auf die verschiedenen 
Formen zu konzentrieren, »in which law appears and shapes the everyday life 
of state officials, nonstate actors and migrants«14. Eule zufolge sollte das Migra
tionsrecht im Kontext seiner Praxis untersucht werden, denn »Migration is not just 
an interesting phenomenon, but also a topic of fierce political contestation, a field 
of immense legal innovation, and one of the few areas in which state intervention 
seems to continuously expand.«15 Indem er das »Regime«-Konzept aus der ethno
graphischen (Grenz-)Regimeanalyse16 entlehnt, erweitert er die Perspektive, da die 
Betrachtung von Migration im europäischen Kontext als Kontrollregime uns nicht 
nur hilft, verschiedene Akteure und Netzwerke zu berücksichtigen, sondern auch 
die Möglichkeit bietet, zu verstehen, wie verschiedene Prozesse des Rechts und der 
Praxis in das Leben der Menschen eindringen und sie beeinflussen. 

Vor diesem Hintergrund fokussiere ich in diesem Kapitel auf die Rechtsverfah
ren, die die Illegalität von Geflüchteten produzieren, in den Alltag der Menschen 
eindringen, und ihre Körper »zum Sprechen bringen«. Dabei wird auch das Zusam
menkommen verschiedener Diskurse in Bezug auf Abschiebung, nämlich jene von 
Trauma und Verantwortung, diskutiert. Die Lebenserfahrungen der Geflüchteten 
können jedoch nicht von der Untersuchung der »legal processes« abgegrenzt wer
den. Diese Erfahrungen sind auf der einen Seite epistemologisch und methodolo
gisch wichtig und notwendig für eine tiefe Analyse der »legal processes« in Bezug 
auf Abschiebung. Auf der anderen Seite neigen diese »processes« dazu, die mar
ginalisierten und vulnerablen Menschen aus der »gesellschaftlichen Landschaft«17 
zu entfernen und infolgedessen unsichtbar zu machen. In diesem Sinne scheint es 
wichtig, die Geschichten der geflüchteten Menschen zu erzählen, nicht nur, weil in 
einer ethnografischen Studie »die Menschen reden zu lassen« eine der methodolo
gischen Grundlagen ist, sondern auch, weil eben diese Geschichten ein Teil einer 
Ethnografie der »legal processes« sind. Ein anderer Grund dafür ist, dass die Teil
nehmenden, die von der Abschiebungserfahren betroffen sind, während der Feld
forschung immer wieder darauf Wert legten, dass ihre Geschichte erzählt wird.18 

13 Vgl. Eule, Inside Immigration Law; Eule u.a., Migrants Before the Law; Eule u.a., Hinter der Grenze, 
vor dem Gesetz. 

14 Eule u.a., Migrants Before the Law, 9. 
15 Ebd. 
16 Hess und Tsianos, »Ethnographische Grenzregimeanalysen. Eine Methodologie der Au

tonomie der Migration«. 
17 »Social landscape« in Peutz, »Embarking on an Anthropology of Removal«, 219. 
18 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Vor der Abschiebung. Das Einschreiben des Gesetzes in den Körper 69 

Aus diesen Gründen beginnt dieses Kapitel mit den ethnografischen Vignetten 
aus dem Feld. Gleichzeitig werden die Gesetze und der Wandel der »legal processes« 
betrachtet und mit Begriffen wie »Trauma« in Verbindung gesetzt. 

Abschiebungsbedrohung und Bleibemöglichkeiten 

Deportation [. . . ] is a state of mind as well 
as a state of body. More significant, it is 
the ultimate wrenching of mind from 
body, a fatal wounding of that sought 
wholeness, my healing process leading to 
coherence, conviction, inner and outer 
peace.19 

Zwei kalte Winterabende an zwei unterschiedlichen Zeitpunkten nähen zwei 
Hauptnarrative dieser Arbeit zusammen; einer im Februar 2017, ungefähr am An
fang, und der andere im Dezember 2019, fast am Ende der Feldforschung für dieses 
Projekt. Nach jedem Abend saß ich vor geöffneten Word-Dokument und fand mich 
gleichzeitig in einem Zustand der Ungewissheit und der Überwältigung von all den 
Informationen. Die Überwältigung und Ungewissheit beschrieben jedoch nicht 
nur den Zustand, in dem ich mich befand, sondern auch die Gefühle, denen ich 
während des Schreibens der Feldnotizen begegnet war. Das Gefühl Ungewissheit 
betrifft meine Unsicherheit, nämlich die Frage »Wie soll ich mit dem Schreiben an
fangen?«, während die Überwältigung die Verwunderung darüber beschreibt, wie 
sich der Anfang der Feldforschung bis zum Ende ausdehnte. Selbst der Vergleich der 
zwei ethnografischen Szenen positionierte meine Anstrengungen mit den Begrif
fen »Trauma«, »Körper«, »Leben«, »Narrative« und natürlich »Politik«, mit denen 
ich in dieser Arbeit beschäftigt bin. Diese Begriffe sind in den Zeilen dieses Textes 
nicht nur in Form eines Wortes präsent, sondern setzen sich gerne nebeneinander 
(»Politik des Lebens«, »Narrative des Traumas«, »Politik der Narrative«, »Politik des 
Körpers« usw.) und produzieren neue Erklärungen und Narrative, die sich über
schneiden und in einem Zusammenhang miteinander existieren und die Realität, 
die ich als Forscher in der Interaktion mit den Teilnehmenden wahrgenommen 
habe, beschreiben und zu theoretisieren versuchen. Diese zwei Ereignisse, die ich 
in meinem Feldtagebuch als ethnografische Szenen beschrieb, sind wie die Haut, 
die sich über dieser Arbeit (oder über den Körper des Textes dieser Arbeit) ausbreitet 
und gleichzeitig die ganze Arbeit so gestaltet, wie sie vorliegt. Ich fange zuerst mit 
der zweiten ethnografischen Szene an: 

19 Randall, »Threatened with Deportation«, 479. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

An einem kalten Abend im Dezember 2019 kam ich am Bahnhof in einer klei
nen Stadt in der Nähe von Düsseldorf an und suchte nach Klaus, der mich abholen 
wollte. Da stand ich allein und ärgerte mich ein bisschen, weil die anderen Band
mitglieder es nicht geschafft hatten, dieses Mal dabei zu sein. Zwei Wochen vorher 
fragte mich Klaus, den ich seit Anfang der Feldforschung kannte und der in der Kir
chengemeinde aktiv war, ob ich dorthin fahren und bei einem Treffen dabei sein und 
»vielleicht« ein paar Stücke auf der Se-tār spielen könnte. Die anderen schafften es 
nicht so kurzfristig, da jeder von uns in einer anderen Ecke Deutschlands lebte. Als 
ich bei Klaus zu Hause war, wo ich übernachten sollte, fragte ich: 

»Was ist das eigentlich für ein Treffen heute Abend? Wer wird da sein?« 
»Das ist ein kleiner Weihnachtsmarkt, den die Mitglieder der Gemeinde organi

siert haben. Da wird das Handwerk, das in der Gemeinde gemacht wurde, verkauft 
und es gibt auch Essen und Kuchen«, sagte er, und ich hatte das Gefühl, dass er mir 
etwas anderes sagen wollte, aber sich nicht sicher war, ob er es in dem Moment lieber 
verschweigen sollte. Ich schwieg, damit er sich entscheiden und vielleicht weiterre
den konnte. 

»Weißt du, Reza, das ist sehr schön, dass du da bist. Es gibt zwei iranische 
Flüchtlinge, die ich dir gerne vorstellen würde«, sagte er unsicher. 

»Sehr gerne, sind sie schon lange in Deutschland oder erst angekommen?«, frag
te ich neugierig. 

»Ich weiß es nicht genau. Aber wahrscheinlich nicht lange«, antwortete er nach
denklich. »Es ist aber sehr schön, dass sie dich hören können, wenn du da iranische 
Musik spielst. Das ist sehr gut für sie, denke ich«, sagte er und ich sah ihn abwartend 
an. 

»Aber ich muss dir etwas sagen, bevor wir dahinfahren«, fügte er hinzu. Ich 
wusste von Anfang an, dass etwas nicht stimmte und er mir etwas sagen wollte. »Du, 
die beide wohnen in der Kirche als Kirchenasyl. Der Mann heißt Alireza, und man 
muss mit ihm besonders vorsichtig sein. Die Frau war schon vor Alireza in der Kir
che und bei ihr sieht alles besser aus«, führte er fort. 

»Sind sie ein Paar und warum soll ich mit dem Mann vorsichtig sein? Ist er ge
fährlich, oder was?«, fragte ich sarkastisch und ein bisschen verwirrt. 

»Nein . . . nein . . . Sie sind kein Paar und sie kennen sich erst, seitdem der Mann 
in die Kirche gebracht wurde. Und er ist natürlich nicht gefährlich. Man muss aber 
vorsichtig damit sein, was man ihm sagt. Er ist schwer traumatisiert. Er hat schwe
re Erfahrungen mit der Polizei gemacht und deswegen ist er jetzt in der Kirche als 
Kirchenasyl«, fügte er hinzu. 

»Ich hätte wissen müssen, dass es irgendwie um Trauma und Traumatisierung 
geht«, dachte ich mir. Das komische und unsichere Verhalten von Klaus zeigte seine 
Unsicherheit bezüglich seines Umgangs mit einem Traumafall. Seine Anstrengung 
beim Erzählen, so meine Wahrnehmung, konnte so interpretiert werden, dass er 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Vor der Abschiebung. Das Einschreiben des Gesetzes in den Körper 71 

nichts Falsches sagen wollte. Er schaute mir nicht mal in die Augen, als er über das 
Thema sprach. 

»Er hat . . .«, schwieg er für ein paar Sekunden und hielt seinen Blick auf den 
roten Teppich gerichtet, den er im Wohnzimmer hatte. »Er hat einen Selbstmord
versuch hinter sich«, fügte er hinzu und wir beide schwiegen. 

Wir fuhren dorthin. Vor der Kirche gab es einen sehr kleinen Weihnachtsmarkt, 
auf dem man Bratwurst essen und Glühwein trinken konnte. Es gab sogar ein Zelt, 
in dem man Hummus und Falafel kaufen konnte. Ich kaufte mir ein Glas Glühwein 
und stand da mit meinem Instrument in der Hand. Wie immer kamen einige Ira
ner:innen zu mir, die die Se-tār an ihrer Form erkennen konnten. Als wir, wie ge
wohnt, über Iran und Deutschland sprachen, wartete ich darauf, dass Klaus mir Ali
reza vorstellt. Alireza war anscheinend nicht draußen.20 Ich bemerkte, dass ich in 
diesem Moment sehr gestresst war. Ich hatte Angst, etwas Falsches zu sagen, das zu 
einer Retraumatisierung führen könne, besonderes für diejenigen, die solche dra
matischen Erfahrungen gemacht haben. In diesem Punkt konnte ich die Unsicher
heit von Klaus verstehen. 

Als wir die Küche betraten, zeigte Klaus mir einen dünnen und schwach wirken
den Mann, umgeben von Menschen, vermutlich von der Gemeinde, und flüsterte in 
mein Ohr, dass er Alireza sei. In Farsi gibt es einen Spruch, der die Atmosphäre in 
diesem Raum sehr gut beschreibt. Man sagt: Da herrscht eine »javv-e sangin« (wort
wörtlich bedeutet das »schwere Atmosphäre«). Der Spruch wird nach meiner Erfah
rung benutzt, wenn es in einem Raum Unannehmlichkeiten gibt, über die keine:r 
sprechen würde, und man fühlt sich aufgefordert, diese »javv-e sangin« zu ertra
gen, bis es vorbei ist. In dieser »javv-e sangin« musste ich nun sogar Se-tār spielen. 
Ich dachte, dass sie mich wahrscheinlich genau wegen dieser »javv-e sangin« gefragt 
hatten, Se-tār zu spielen, da Musik in unterschiedlichen Situationen als Eisbrecher 
verwendet wird. Klaus sagte mir, es sei sehr schön, dass ich das mache, weil Alireza 
ein bisschen iranische Musik hören konnte und sich nicht fremd fühlte, was ich sehr 
nett fand. 

Nachdem ich ein paar Lieder gespielt hatte, kam Alireza zu mir und bedankte 
sich fürs Musikspielen. Ich hatte mich bereit entschieden, ihn nicht nach seiner Er
fahrung zu befragen und zu warten, bis er selbst erzählt, falls er das wollte. 

»Bist du Student hier?«, fragte er, obwohl ich an seinem Gesichtsausdruck und 
Ton ablesen konnte, dass er bereits die Antwort wusste. Da meine Freund:innen 
mich immer als denjenigen wahrnehmen, dessen Gesicht schreit, dass er Student 
ist, war dieser Satz ein sehr häufiger, den ich im Feld bei Gesprächsbeginn hörte. 
»Ja!«, sagte ich und verzichtete auf die Frage: »Was machst du hier?« 

»Ich habe gehört, du wohnst hier in der Kirche, oder?«, fragte ich. »Wie ist es 
hier?«, führte ich fort, nachdem ich sein Nicken sah. 

20 Wir waren immer noch auf dem Kirchengelände. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

»Hier ist es gut. Besser als vorher auf jeden Fall. Ich bin hier nicht allein. Die 
Leute sind supernett. Aber das war nicht einfach, es bis dahin zu schaffen«, antwor
tete er. Das war ein deutliches Zeichen für mich, dass er darüber sprechen wollte. 
»Wie meinst du?«, fragte ich. 

»Ich musste Deutschland verlassen. Mein Asylantrag wurde abgelehnt und ich 
musste etwas machen, damit ich hierbleiben konnte. Weißt du? Ich kann und will 
nicht in den Iran zurück. Ich habe nicht all das durchgemacht, damit ich nach all den 
Jahren wieder in den Iran zurück und wieder von null anfangen muss. Zurückkehren 
war und ist keine Option für mich«, antwortete er. Er dachte ein bisschen nach und 
schwieg, dann fuhr er fort: 

»Ich hatte den Brief ›tark-e ḫāk‹«21 bekommen und musste Deutschland verlas
sen. Ich habe alles gemacht, damit ich in Deutschland bleiben kann. Ich habe sogar 
die Kirchen wegen Kirchenasyl gefragt. Keine Kirche wollte mich für das Kirchen
asyl akzeptieren. Meine Bemühungen haben nichts gebracht [. . . ]. Irgendwann ha
be ich erfahren, dass die Polizei mich sucht. Sie wollten mich abschieben. Ich konnte 
mich nicht für immer verstecken [. . . ]. Es blieb ein Weg, von dem ich natürlich wuss
te. Ich habe angefangen, mit einem Messer unter dem Kissen zu schlafen. Vor drei 
Wochen kam die Polizei, wie erwartet, und ist in meine Wohnung eingebrochen. 
Ich wusste genau, was ich machen soll. Ich nahm das Messer und schnitt mich am 
Kopf. Überall war Blut. Die Polizist:innen waren schockiert. Sie haben versucht, ein 
Tuch auf meinen Kopf zu legen. Ich hörte, dass einer von ihnen den Notarzt rief. Ein 
Polizist kam zu mir und sagte, dass ich mir keine Sorgen machen müsse und dass 
sie mich nicht abschieben werden. Sie brachten mich ins Krankenhaus. Am nächs
ten Tag kam der Priest von dieser Kirche und sagte mir: Du kommst morgen mit uns 
und wohnst in der Kirche.« 

»Ich verstehe«, sagte ich unsicher. Ich wusste auch nicht, was ich sagen sollte. 
»So bin ich hier gelandet«, sagte er lächelnd. »Ich habe es gemacht, nicht, weil 

ich depressiv war. Ich meine, ich war und bin depressiv, aber nicht so stark, dass 
ich so was machen würde. Ich habe es gemacht, damit ich in Deutschland bleiben 
konnte. Ich wollte auf keinen Fall zurück in den Iran. Ich habe meinen Freund:in
nen mehrmals gesagt, dass ich alles machen würde, damit ich hierbleiben kann«, 
sagte er mit ernster Miene. Im Verlauf unseres Gesprächs betonte er diesen Punkt 
mehrmals. 

In diesem Fall spielt »Körper« eine wichtige Rolle im Prozess der Asylbewer
bung22 von Alireza. Die Sichtbarkeit der Wunde auf dem Körper ergab in seinem Fall 
einen großen Unterschied. Ihm war aufgefallen, dass er irgendetwas Sichtbares am 

21 Dieses Wort wird häufig unter Farsi sprechenden Geflüchteten für »Abschiebebrief« ver
wendet. Der Ausdruck besteht aus zwei Wörtern: »tark« mit der Bedeutung »verlassen« und 
»ḫāk«, was »Erde« oder »Land« heißt. 

22 Und des Abschiebungsprozesses. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Vor der Abschiebung. Das Einschreiben des Gesetzes in den Körper 73 

Körper haben muss, damit er ein Bleiberecht bekommen kann. Es ist wichtig zu be
merken, dass ihm seine Abschiebung klar und er fast abgeschoben worden war. Die 
Polizei war in seine Wohnung eingebrochen. Ohne seine Handlung hätte er nicht in 
Deutschland bleiben können. Wie er erwähnte, war er doch »depressiv«. Er hatte so
gar ein Gutachten von seiner Psychotherapeutin, dass bei ihm PTBS diagnostiziert 
wurde. Das jedoch reichte offensichtlich für das Abschiebeverbot nicht aus. 

************* 

Hier ist ein passender Punkt, um die zweite Geschichte aus der Anfangszeit dieses 
Projekts zu erzählen: 

Im Februar 2017 traf ich Amin zum ersten Mal, als ich am Bahnhof einer kleinen 
Stadt in der Nähe von Dortmund ankam, und dort mit anderen Bandmitgliedern 
wartete, bis Klaus uns abholte. Das war das zweite Mal, dass ich die anderen Band
mitglieder traf. Über eine Band oder mehrere Treffen hatten wir nicht viel gespro
chen. Ahmad hatte aber uns gesagt, dass sein Kumpel, Amin, sehr gut Tār spielt und 
dass er ihn vielleicht nächstes Mal mitbringt. Ich war nicht überrascht, als ich am 
Bahnhof drei Personen statt zwei auf mich warten sah. Amin erzählte mir von An
fang an von seiner Situation. Er hatte einen sehr prekären Status; vermutlich wegen 
seiner Fingerabdrücke in Kroatien. Er bekam bis dato keinen Interviewtermin.23 

Er wohnte zu dieser Zeit in einem Flüchtlingsheim in einem Dorf in Branden
burg in einem Zimmer mit mehreren Personen, in dem er sich überhaupt nicht 
wohlfühlte.24 Er litt unter psychischen Erkrankungen, die von seinen traumatischen 
Erfahrungen verursacht worden waren, die er während seiner Fluchterfahrung er
lebte. Es fiel ihm schwer, in einem Zimmer mit vielen anderen Menschen zu 
wohnen. Er entschied sich, einen Antrag auf Wechsel des Zimmers zu stellen. 
Seine mehrmaligen Anträge führten zu mehrfachen Absagen vom Heim und dem 
Sozialamt. 

»Sie glauben mir nicht, wenn ich ihnen sage, dass es mir nicht gut geht«, sag
te Amin, als wir alle auf Klaus warteten. »Ich habe mehrmals Psychotherapeut:in
nen und Psychater:innen besucht und ich habe sogar von ihnen Medikamente ver
schrieben bekommen. Sie haben mir auch eine Bescheinigung gegeben, dass ich we
gen meiner psychischen Lage in ein Einzel- oder Zweierzimmer ziehen muss. Und 

23 Zu jener Zeit war das meine Vermutung, basierend darauf, was mir Amin kurz erzählt hatte. 
Erst im März 2018 erzählte er mir die ganze Geschichte: wie er die Grenze überschritten und 
was er auf dem Weg nach Deutschland erlebt hatte. Diese Geschichten sind äußerst wichtig 
in dem Sinne, dass man seine Prekarität in einem breiteren Kontext einordnen und verstehen 
kann. Die ausführliche Auseinandersetzung mit der Geschichte und ihre Analyse finden sich 
in der Einleitung dieser Arbeit. 

24 Für eine ausführliche Auseinandersetzung von Amins Geschichte in diesem Flüchtlingsheim 
siehe Einleitung und Kapitel 6. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

was haben das Heim und Sozialamt gemacht? Nichts. Sie sagen nur, dass ich warten 
muss. Bis wann ich warten muss, weiß ich nicht«, fuhr er fort. 

Ungefähr vier Monate später trafen wir uns noch mal, um ein Konzert in einer 
Kirche zu geben. Da fragte ich Amin, wie es bei ihm aussah. 

»Nichts, Reza! Alles dasselbe wie letztes Mal. Ich warte immer noch und wohne 
immer noch in diesem Zimmer. Es geht mir wirklich nicht gut. Unser Heimsprecher 
sagt, dass ich in diesem Zimmer bleiben muss. Meine Freund:innen sagen, dass alles 
für mich einfacher wird, wenn ich versuche, mich zu verletzen. Ich will das aber 
nicht«, erzählte mir Amin, als wir nach der Probe noch ein Bier tranken. 

Dieses Mal sagte er, dass es ihm im Vergleich zum letzten Mal schlechter ging, 
und ich bemerkte, dass er auch öfter stotterte. Er konnte erst nach zwei Jahren das 
Flüchtlingsheim wechseln und bekam in einem ›besseren‹ Heim ein Zimmer; nicht 
für sich allein, sondern mit einem anderen Mitbewohner. 

Mit dem Aufenthaltstitel ging es genauso wie beim Aufenthalt. Nach einer lan
gen Zeit, in der er auf einen Interviewtermin von BAMF warten musste, bekam er 
schließlich einen Termin. Sein Antrag wurde jedoch, in seinen Worten: »wie erwar
tet«, abgelehnt. 

Ein Jahr später, als die zwei anderen (Siamak und Ahmad) bereits ihre positi
ve Antwort und die darauffolgenden Aufenthaltstitel bekommen hatten25 und Amin 
weiterhin auf den Interviewtermin wartete, saßen wir in einem Raum einer Kirche, 
in dem wir Probe hatten. Siamak und Ahmad fingen an, über ihre Erfahrungen mit 
dem BAMF und der Ausländerbehörde zu sprechen, mit denen sie Amin möglicher
weise helfen konnten. Unterschiedliche Tipps und Tricks wurde von den beiden mit 
Amin geteilt. Jedes Mal, wenn sie Zeugen brauchten, sahen sie mich erwartungsvoll 
an und fragten: »Nicht wahr, Reza? Sag ihm, dass er dies und das tun soll. Das ist 
doch dein Thema, oder?« Ich wurde ungewollt in die Rolle des Zeugen gedrängt. 

»Ich denke, du musst regelmäßig in die Kirche gehen und in den Veranstaltun
gen dort mitmachen. Das ist sehr wichtig. Heutzutage ist das für uns Iraner:innen 
der einzige Weg, Asyl zu bekommen. Dieser politische Case, den du hast, wird dir 
nicht helfen. Die politischen Cases von Iraner:innen werden sofort abgelehnt. Ich 
habe viele gesehen mit negativen Bescheiden«, sagte Ahmad. 

»Dafür muss er erst mal getauft werden, oder?«, fragte Siamak unsicher. 
»Ja, ich kann mit dem Priest unserer Gemeinde sprechen. Er kann bestimmt was 

machen«, sagte Ahmad. 
»Das will ich nicht. Warum sollte ich sowas machen? Ich habe hier Rechte und 

ich werde sie bekommen«, antwortete Amin mit ernster Miene. 

25 Selbst Ahmad, der einen Fingerabdruck in Kroatien hinterlassen und wegen des Dublin-Ab
kommens viele Schwierigkeiten bekommen hatte, hatte zu diesem Zeitpunkt einen positiven 
Bescheid bekommen. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Vor der Abschiebung. Das Einschreiben des Gesetzes in den Körper 75 

»Rechte?!? Du kannst gerne sitzen und warten, bis sie dir deine Rechte geben«, 
antwortete Ahmad. »Kirche und Deutsch sind die einzige Option, die dir meiner 
Meinung nach helfen würden«, fuhr er fort. 

»Ich will es nicht machen. Und nein, Kirche und Deutsch sind nicht meine ein
zige Option. Was soll ich denn machen? Soll ich mich umbringen, oder was?«, ant
wortete Amin wütend. 

An diesem Abend erfuhren wir alle, dass Amin wirklich darüber nachdachte, das 
zu tun, was Alireza gemacht hatte, obwohl er mir mehrmals gesagt hatte, dass er so 
etwas keineswegs tun würde. 

Amin befand sich wie Alireza in einem Zustand der »deportability«, aber nicht 
im letzten Punkt, an dem die Polizei ins Spiel kommt, um ihn mit Gewalt abzuschie
ben. Wegen seiner politischen Geschichte im Iran konnte er sich nicht vorstellen, in 
den dorthin zurückzukehren. Getauft werden wollte er auch nicht, in seinen Wor
ten »wegen seines politischen Denkens«. Als er schließlich einen Termin vom BAMF 
bekam, wusste er, dass sein Antrag mit hoher Wahrscheinlichkeit abgelehnt werden 
würde. Deswegen waren er und wir alle nicht überrascht, als er uns mitteilte, dass 
er eine Ablehnung erhalten hatte. 

Wenn man in diesem Kontext die Geschichten von Alireza und Amin zusammen 
neben dem Aufenthaltsgesetz sieht, werden die verflochtenen Narrative des Trau
mas und des Rechtssystems in Deutschland leichter erkennbar. 

Den Körper zum Sprechen bringen 

Nach § 60 Abs. 7 AufenthG besteht ein Abschiebeverbot für Asylbewerber:innen aus 
gesundheitlichen Gründen: 

»Von der Abschiebung eines Ausländers in einen anderen Staat soll abgesehen 
werden, wenn dort für diesen Ausländer eine erhebliche konkrete Gefahr für Leib, 
Leben oder Freiheit besteht. § 60a Absatz 2c Satz 2 und 3 gilt entsprechend. Eine 
erhebliche konkrete Gefahr aus gesundheitlichen Gründen liegt nur vor bei le
bensbedrohlichen oder schwerwiegenden Erkrankungen, die sich durch die Ab
schiebung wesentlich verschlechtern würden. Es ist nicht erforderlich, dass die 
medizinische Versorgung im Zielstaat mit der Versorgung in der Bundesrepublik 
Deutschland gleichwertig ist. Eine ausreichende medizinische Versorgung liegt 
in der Regel auch vor, wenn diese nur in einem Teil des Zielstaats gewährleistet 
ist. Gefahren nach Satz 1, denen die Bevölkerung oder die Bevölkerungsgruppe, 
der der Ausländer angehört, allgemein ausgesetzt ist, sind bei Anordnungen nach 
§ 60a Abs. 1 Satz 1 zu berücksichtigen.«26 

26 »§ 60 AufenthG – Verbot der Abschiebung«, dejure.org. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://dejure.org/
https://doi.org/10.14361/9783839474655-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://dejure.org/


76 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

An diesem Absatz sind einige Punkte zu bemerken. Erstens: Die Abschiebung soll 
nicht durchgeführt werden, wenn im Zielstaat (im Heimatstaat oder einem ande
ren EU-Staat aufgrund des Dublin-Verfahrens) eine »konkrete Gefahr für Leib, Le
ben oder Freiheit besteht«. Die wichtige Frage hier ist: Was ist eine konkrete Ge
fahr und wie kann sie gemessen werden? Zweitens: Diese Gefahr, die auch schwer
wiegende Erkrankungen mit einschließt, muss lebensbedrohlich sein. Drittens: Die 
durch diese Gefahr entstandene Situation muss zusätzlich durch die Abschiebung 
verschlimmert werden. Die Entscheidungsbefugnis in solchen Fällen liegt bei den 
Ausländerbehörden. 

In Bezug auf oben erwähnten Absatz wurde bis Anfang 2016 auch eine Trauma
störung oder eine posttraumatische Belastungsstörung (PTBS) als eine solche Ge
fahr bezeichnet. Vor dem Jahr 2016 galt PTBS als eine konkrete, schwerwiegende 
und lebensbedrohliche Erkrankung. Ab März 2016 wurde dieser Absatz durch das 
sogenannte Asylpaket II stark eingeschränkt und die Eingrenzung von PTBS wurde 
entfernt. Im Gesetzesentwurf des sogenannten Asylpakets II steht: 

»Die Geltendmachung von Abschiebungshindernissen in gesundheitlicher Hin
sicht stellt die zuständigen Behörden quantitativ und qualitativ vor große 
Herausforderungen. Oftmals werden Krankheitsbilder angesichts der drohen
den Abschiebung vorgetragen, die im vorangegangenen Asylverfahren nicht 
berücksichtigt worden sind (vgl. Bericht der Unterarbeitsgruppe Vollzugsde
fizite der Bund-Länder-Arbeitsgruppe Rückführung über die Ergebnisse der 
Evaluierung des Berichts über die Probleme bei der praktischen Umsetzung von 
ausländerbehördlichen Ausreiseaufforderungen und Vollzugsmaßnahmen von 
April 2015). Nach den Erkenntnissen der Praktiker werden insbesondere schwer 
diagnostizier- und überprüfbare Erkrankungen psychischer Art (z.B. Posttrau
matische Belastungsstörungen [PTBS]) sehr häufig als Abschiebungshindernis 
(Vollzugshindernis) geltend gemacht, was in der Praxis zwangsläufig zu deutli
chen zeitlichen Verzögerungen bei der Abschiebung führt. 
Der Gesetzgeber geht nunmehr davon aus, dass lediglich lebensbedrohliche 
und schwerwiegende Erkrankungen, die sich durch die Abschiebung wesentlich 
verschlechtern würden, die Abschiebung des Ausländers hindern. Mit dieser 
Präzisierung wird klargestellt, dass nur äußerst gravierende Erkrankungen eine 
erhebliche konkrete Gefahr für Leib oder Leben nach Satz 1 darstellen. Eine sol
che schwerwiegende Erkrankung kann hingegen zum Beispiel in Fällen von PTBS 
regelmäßig nicht angenommen werden: In Fällen einer PTBS ist die Abschiebung 
regelmäßig möglich, es sei denn, die Abschiebung führt zu einer wesentlichen 
Gesundheitsgefährdung bis hin zu einer Selbstgefährdung.«27 

27 »DIP – Gesetz zur Einführung beschleunigter Asylverfahren«. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Vor der Abschiebung. Das Einschreiben des Gesetzes in den Körper 77 

Im Gesetzesentwurf werden vor allem die Herausforderungen der Behörden in Be
zug auf § 60 Abs. 7 AufenthG sichtbar und priorisiert; dies insofern, dass PTBS bis 
Anfang 2016 als Abschiebungshindernis galt und häufiger als Grund der Abschiebe
verbote geltend gemacht wurde. Aus diesem Grund entschied sich die Bundesregie
rung, PTBS aus der Liste der schwerwiegenden Krankheiten zu streichen. In diesem 
Fall werden auch mehrere ärztliche Gutachten28 nicht mehr akzeptiert und PTBS 
gilt nur als Abschiebungshindernis, wenn Abschiebung »zu einer wesentlichen Ge
sundheitsgefährdung bis hin zu einer Selbstgefährdung« führt. Anders gesagt: PT
BS kann nicht mehr als Grund für ein Abschiebeverbot gelten, es sei denn, sie ist auf 
dem Körper markiert und sichtbar gemacht. Der Gesetzesentwurf zeigt vor allem, 
dass sogar Gutachten von niedergelassenen Ärzt:innen und Psychiater:innen nicht 
mehr als Zeugen der Wahrheit, die Geflüchtete erzählen, gelten, sondern der Körper 
selbst der Zeuge sein soll. 

In Bezug auf ärztliche Bescheinigungen im Kontext von Flucht und Migration 
weist Didier Fassin auf die Rolle des Körpers als ein Ort der Wahrheitsproduktion 
hin. Er argumentiert, dass der Körper für bestimmte Gruppen von Menschen zu 
einem Ort geworden ist, an dem der Beweis für die Wahrheit erbracht wird. 

»Through a single turnaround in history, in contemporary societies—at least in 
those in which the state more or less fulfils its monopolistic function as regards 
legitimate violence—the body is no longer the political locus in which power is 
manifested but the place in which individuals’ truth about who they really are is 
experienced. For the poor who have to exhibit the stigmas of indigence to benefit 
from public welfare or private charity (Fassin 2000), or foreigners who have to re
port their illness or suffering to obtain a residence permit (Fassin 2001b), the body 
has become the place that displays the evidence of truth.«29 

Fassin erklärt, dass die autobiografische Narrativierung nicht mehr als Zeugin für 
das Bleiberecht ausreicht. Er weist auf Folter als Grund für das Asylrecht von Men
schen hin, die in ihren Herkunftsländern davon Opfer geworden sind. Fassin zeigt, 
dass in der europäischen Asylpolitik immer weniger die Autobiografie als vielmehr 
die Wunde auf dem Körper als Zeugin für Folter angenommen wird. In diesem »re
gime of truth« sieht er einen Widerspruch bezüglich des Kontextes von Folter. Mit 
Talal Asad argumentiert er, dass die »moderne Folter«, im Gegensatz zu der klassi
schen, zu einem Geheimnis geworden ist und nicht mehr auf dem Körper der Opfer 
sichtbar wird, da Folter heutzutage nicht nur illegal, sondern auch illegitim ist. In 
diesem Kontext werden von Asylsuchenden, die Opfer von Folter geworden sind, 

28 Der Entwurf kann implizieren, dass das Abschiebeverbot wegen PTBS ein einfacher und 
leicht erreichbarer Prozess sei, obwohl der Prozess mehrere Gutachten von unterschiedlichen 
Ärzten, Psycholog:innen und Psychiater:innen benötigt. 

29 Fassin und D’Halluin, »The Truth from the Body«, 597f. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

Zeugen auf dem Körper gefordert, während diese Zeugen von den (modernen) Fol
terern jedoch unsichtbar gemacht worden sind. 

»It is in this context of concealment favorable to all types of subsequent denial 
that the medical certificate assumes increasing importance in societies in which 
the victims of political violence are supposed to be accepted and protected. Al
though their word is systematically doubted, it is their bodies that are questioned; 
however, quite often these bodies speak little, for it is in the torturer’s interests to 
silence them.«30 

Fassin sieht einen zweiten Widerspruch in diesem »regime of truth«. Er argumen
tiert, dieses Regime der Wahrheit führe zu einer »reification of the asylum seeker’s 
body. Detached from the lived experience of the victims of persecution, it attempts 
their objectification through experts’ words and ends up in desubjectifying them«31. 

Im Kontext von Flucht und Migration müssen Asylsuchende die Wahrheit ihrer 
autobiografischen Erzählung in unterschiedlichen Phasen des Asylprozesses bewei
sen können, damit sie ihre Rechte erhalten. Das Gleiche gilt für die Abschiebung 
und das Abschiebeverbot. Die von Fassin erwähnte Verdinglichung der Körper der 
Geflüchteten wird auch im Kontext der Abschiebung deutlich, wenn man Alirezas 
Geschichte neben dem Gesetzesentwurf des sogenannten Asylpakets II betrachtet, 
jedoch mit drei wichtigen Unterschieden: 

Erstens: Im Gegensatz zur (modernen) Folter, die die Körper der Menschen zum 
Schweigen bringt, bringt die Abschiebepolitik in Deutschland die Körper der Geflüchteten 
zum Sprechen. Die Abschiebepolitik verlangt von den Körpern der Geflüchtete ein 
Zeichen der »wesentlichen Gesundheitsgefährdung« und »Selbstgefährdung«, um 
ihnen Bleiberecht zu erteilen. Die Entfernung der PTBS aus den Gründen für ein 
Abschiebeverbot weist darauf hin, dass die Zeichen oder Wunden, die nicht auf dem 
Körper zu erkennen sind, nicht mehr als Zeugen einer schwerwiegenden Krankheit 
gezählt und angenommen werden. Solche legalen und institutionellen Praktiken 
werden bei Miriam Ticktin als »politics of care« kategorisiert. Diesen Begriff ver
wendet Ticktin, »[t]o address the central place of benevolence and compassion in 
contemporary political life, especially when enacted under the threat of emergency 
or crisis, as solutions to global problems of inequality, exploitation, and discrimi
nation«32. Diese »politics of care« bestimmen, wer »care« bekommt und wer nicht 
oder welcher »leidende Körper« als »Objekt des Mitleids« angesehen wird und wel
cher nicht. 

30 Ebd., 598. 
31 Ebd. 
32 Ticktin, Casualties of Care, 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Vor der Abschiebung. Das Einschreiben des Gesetzes in den Körper 79 

In der »politics of care« steht der »leidende Körper«33 im Zentrum und im Fo
kus der Praktiken und Entscheidungen. Ticktin argumentiert, dass in der »politics 
of care« eine allgemeine Vorannahme bezüglich einer »Universalität des leidenden 
Körpers« vorherrscht. Das heißt, dass das Leiden und der leidende Körper universal 
anerkannt, gemessen und verstanden werden können. Außerdem wird in dieser Po
litik der Fokus auf den biologischen Körper gelegt, damit das Leiden in der Medizin 
und der Biologie besser messbar wird.34 

Im Kontext der Abschiebung, wenn wir Alirezas Geschichte mit dem oben er
wähnten Gesetzesentwurf vergleichen, ist dieser Fokus auf den biologischen Körper 
ebenfalls zu erkennen. Das führt in diesem Kontext der Abschiebung zur Präferenz 
einer bestimmten Art der Kommunikation durch Wunden und Blut auf dem Körper. 
Das zeigt vor allem, wie die Gesetze sich auf dem Körper der Geflüchtete einschrei
ben und sich damit sichtbar machen, um diesen Körper in einem internationalen 
Hierarchie-System als »undesired body« zu produzieren, einzuordnen und zu legi
timieren. 

Zweitens: Während die Asylpolitik, nach Fassin, zu der Desubjektivierung der 
Geflüchteten führt, produziert die Abschiebepolitik neue Subjektivitäten. In diesem 
Diskurs müssen die Subjekte dem legitimierten »suffering body«35 entsprechen, 
damit sie als »worthy of protection« gelten, »as these became the most significant 
factors by which one could prove one’s ›humanity,‹ worthy of humanitarian ex
ception«.36 In diesem Kontext wird das Bleiberecht für einen bestimmten Körper, 
nämlich den Körper mit einer sogenannten »schwerwiegenden Krankheit«, ermög
licht und für andere nicht. Das macht die »schwerwiegende Krankheit« zu einer 
Art Ware, die in einer moralischen Ökonomie37 von Flucht und Migration zirku
liert. Diese moralische Ökonomie bildet den Kontext, in dem »moral distinctions of 
worth are also social distinctions of value«38. In diesem Sinne werden Krankheit und 
Care, die moralisch legitimiert und als universal angenommen werden, zu einer 
Ware, die zirkulieren kann. Diese moralische Ökonomie der Flucht und Migration 
entwickelt immer wieder bestimmte Kategorien von »leidenden Körpern« sowie 
die Subjekte, die durch diese Kategorien einem prekären Leben ausgesetzt sind 
und die deswegen in diese Kategorien passen würden, damit sie nicht abgeschoben 
werden. 

33 Ticktin benutzt den Begriff »suffering body«. 
34 Vgl. Ticktin, Casualties of Care, 3. 
35 Ticktin, Casualties of Care. 
36 Ebd., 3. 
37 Sara Ahmed formuliert die moralische Ökonomie in Bezug auf Affekte und Emotionen als »a 

way of making what is good into things that can circulate as goods«. Ahmed, The Promise of 
Happiness, 144. 

38 Ebd., 34. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

Drittens: Die Abschiebepolitik führt nicht nur zu einem »detachment« der Kör
per und Lebenserfahrungen, sondern zu einer neuen Kontrolle der Biografie und 
Narrativierung von Lebenserfahrungen. Das heißt, man erhält das Bleiberecht nur, 
wenn das biografische Narrativ, das man erzählt, dem entspricht, was als »schwer
wiegende Krankheit« oder »körperliche Selbstgefährdung« gezählt wird. In diesem 
Sinne muss das Narrativ so formuliert werden, dass es nicht nur inhaltlich die Kri
terien erfüllen, sondern auch zeitlich passen muss. Als Beispiel dafür lässt sich der 
oben genannte Gesetzesentwurf aufgreifen. Das Problem mit PTBS ist, wie im zwei
ten Satz des Gesetzesentwurfs erwähnt, jedoch nicht nur ein Problem der Diagnose, 
sondern auch ein Problem der Biografie. Da wurde erwähnt, dass »Krankheitsbil
der« wie PTBS-Symptome »oftmals« als Grund für ein Abschiebungshindernis prä
sentiert werden. Diese »Krankheitsbilder« tauchten jedoch nicht in den vorherigen 
Asylprozessen auf. Das heißt, dass Symptome mehrmals in der Biografie der Men
schen auftauchen müssen, um vom deutschen Asylsystem anerkannt zu werden. 

Aber was bedeutet das vor dem Hintergrund von PTBS und Biografie betrach
tet? Eine PTBS-Diagnose stellt die Behörden in Deutschland vor »große Heraus
forderungen«, weil sie »oft im vorangegangenen Asylverfahren nicht berücksichtigt 
worden« ist. Die PTBS-Symptome können für die Behörden als Abschiebeverbot nur 
glaubwürdig gemacht werden, wenn sie in den vorangegangenen Phasen des Asyl
prozesses sichtbar geworden sind. So wird vorangenommen, dass das Trauma vor 
der Ankunft in Deutschland oder am Anfang des Asylverfahrens ausgelöst worden 
ist. Oder Die Traumata, die nicht in Deutschland oder ganz am Anfang des Asylver
fahrens erlebt worden sind, werden von den Behörden anerkannt und als Grund für 
ein Abschiebeverbot angeführt. Hier kann man sehen, wie »Trauma« und die »Tem
poralität der Migration« zusammenkommen und eine bestimmte Art und Weise der 
Politik bilden, in der die Ereignisse einer Biografie auf hierarchische Weise zugeord
net werden. Diese »Politik des Traumas« bestimmt, welches traumatische Ereignis 
und welches Narrativ dieses Ereignisses legitim ist und welches nicht. 

Trauma wird häufig als psychische »Wunde« definiert. Diese allgemeine und an
erkannte Definition ist weitgehend vom medizinischen Diskurs und der Vorstellung 
einer physischen Wunde geprägt. Mit anderen Worten, so wie die physische Wunde 
durch einen Riss im Körper dargestellt und erkannt wird, soll das Trauma auch ei
nen Riss in der Psyche widerspiegeln. Das Asylpaket II zielt jedoch einerseits darauf 
ab, die physische Wunde als Repräsentation sowohl physischer als auch psychischer 
Probleme zu legitimieren. Auf der anderen Seite akzeptiert das Paket jedoch nur die 
»traveled wounds«39 in der Biographie der Menschen als legitimen Grund, um der 
verwundeten Person ein Bleiberecht zu gewähren. 

********** 

39 Dewachi, »When Wounds Travel«. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Vor der Abschiebung. Das Einschreiben des Gesetzes in den Körper 81 

Amin befand sich ebenfalls in einem Zustand der »deportability«. Seine Situation 
wurde verschärft, als seine Duldung jede Woche verlängert werden musste. Sein 
Asylantrag hatte zwei »Probleme«. Erstens musste er wegen seiner Fingerabdrü
cke in Kroatien aufgrund des Dublin-Abkommens nach Kroatien abgeschoben wer
den. Zweitens hatte das BAMF herausgefunden, dass das Herkunftsland in seinem 
Antrag (Iran) nicht seinem eigentlichen Herkunftsland entsprach: An der Grenze 
EU-Europas hatte er Irak angegeben, weil es zu dieser Zeit die einzige Möglichkeit 
für ihn darstellte, die mazedonische Grenze zu überschreiten.40 Wegen der zwei 
unterschiedlichen Herkunftsländer und wegen seiner »Unehrlichkeit« wurde sein 
Asylantrag für eine lange Zeit nicht bearbeitet, in dem Sinne, dass er überhaupt kei
nen Termin bekam. Am Anfang war es sein Plan, die Duldung immer wieder zu ver
längern, bis seine Fingerabdrücke gelöscht werden und sich das Problem mit den 
zwei Herkunftsländern aufheben würde. 

Inzwischen hatte er mitbekommen, dass Deutschland in seinem Fall wegen des 
Dublin-Verfahrens einen Antrag an Kroatien gestellt hat, damit er möglicherweise 
dorthin abgeschoben werden kann. Er wartete auf die Antwort von Kroatien bezüg
lich seines Antrags. 

»Jetzt warte ich darauf, ob Kroatien mich will oder nicht«, sagte Amin sarkas
tisch. 

»Die Antwort ist bestimmt ein großes ›Nein‹. Ich meine, denk darüber nach. Wer 
will dich?«, scherzte Ahmad lachend. 

»Genau! So denke ich auch und das gibt mir Hoffnung«, sagte Amin laut la
chend. 

Amin bezog sich auf das Dublin-Verfahren, in dem der nicht zuständige Staat 
(in diesem Fall Deutschland) einen Antrag auf (Wieder-)Aufnahmeersuchen an den 
zuständigen Staat (in diesem Fall Kroatien) stellt. Der zuständige Staat ist dann ver
pflichtet, den Antrag in einer gewissen Zeit zu beantworten. Sollte der zuständige 
Staat sich nicht in dieser Frist zurückmelden, ist der Asylantrag nicht mehr zulässig 
und die Abschiebung in den zuständigen Dublin-Staat wird nicht mehr angeordnet. 
Amin meinte, dass es ihm Hoffnung gibt, weil tatsächlich Kroatien der zuständige 
Staat ist und Kroatien öfters den Antrag auf Aufnahmeersuche ablehne. In diesem 
Fall könnte Amin in Deutschland bleiben. 

Wie erwartet, lehnte Kroatien den Antrag ab und Amin bekam einen Interview
termin beim BAMF. Bei unserem Folgetreffen nach seinem Interview erzählte er 
mir, dass dieses nicht so gut gelaufen war. 

40 Erst nach drei Jahren, fast am Ende der Feldforschung, erzählte er mir die Geschichte von 
seinem Grenzübertritt. Amins Geschichte seiner Reise nach Deutschland wurde in der Ein
leitung, Kapitel 5 und Kapitel 6 (Aufenthalt) formuliert. Für eine ausführliche Erzählung der 
Geschehnisse an der mazedonischen Grenze siehe die Einleitung. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

Das Ergebnis seines BAMF Interviews war eine Ablehnung seines Asylantrags, 
was sowohl für ihn als auch für uns vorhersehbar gewesen war. Diese Ablehnung 
beförderte sein Leben in einen verschärften Zustand der »permanenten Zeitweilig
keit«, die ihn, mit seinen Worten, in einen »unendlichen Kampf fürs Bleiben« zog. 
Er erzählte mir, wie seine Freund:innen um Mitternacht von der Polizei festgenom
men und abgeschoben wurden und dass das, was Alireza gemacht hatte, nämlich 
ein Selbstmordversuch, sehr häufig passierte. 

»Von Anfang an habe ich für jede Kleinigkeit gekämpft. Ich habe nur meine Lip
pen nicht zusammengenäht. Ich bin jetzt müde, aber ich kämpfe weiter. Ich war 
und bin depressiv, aber das bringt mir nichts, einfach zu sitzen und nichts zu ma
chen. Ich wollte sie auch unter Druck setzen und meine Rechte bekommen«, sagte 
er mir einmal, als wir über seine Situation in Deutschland sprachen. Sein »unend
licher Kampf fürs Bleiben« ist noch nicht zu Ende. Um sein Bleiberecht kämpft er 
immer noch. 

Epilog 

»Trauma« im Kontext von Flucht und Migration in Europa verbindet »Körper« und 
»Biografie« auf bestimmte Art und Weise. Geschichten wie die Alirezas und Amins 
erzählen, wie das Gesetz oder »legal processes« den Körper zum Sprechen bringen 
und auf dem Körper immer wieder sichtbar werden. Die »politics of care« bestim
men, welche Geschichte von und welche Verbindung zu Trauma eine legitime Ge
schichte und Verbindung darstellt. Das habe ich in diesem Kapitel als »die neue Kon
trolle der Biografie« bezeichnet. Diese bildet einen neuen Zusammenhang zwischen 
Körper und Biografie, in dem Sinne, dass die körperlichen Zeugen (die Wunde und 
das Blut) von der Biografie untrennbar werden, da eine Biografie ohne körperliche 
Zeugen als unglaubwürdig gilt. 

Der Kontext von Trauma ist so umfassend, dass er zahlreiche Erlebnisse in sich 
mit einschließt. Trauma kann zu jeder Zeit und in jedem Raum passieren und ei
nen Menschen als traumatisiert markieren. Alirezas und Amins Geschichten zeigen, 
dass nicht alle traumatischen Erfahrungen und alle Trauma-Narrative gleichwertig 
sind. Im Kontext der Abschiebung ist es wichtig in Erfahrung zu bringen, wann und 
wo das traumatische Ereignis passiert ist und wie die traumatische Erfahrung in 
den biografischen Erzählungen der betroffenen Menschen formuliert wird. 

Der Fokus dieses Kapitels lag auf den Narrativen und Geschichten, die vom 
Trauma-Diskurs unsichtbar gemacht werden. Durch eine Perspektive der »Erin
nerungsbrüche« wurde in diesem Kapitel versucht, die Narrative, die durch eine 
Politik des Traumas zugeordnet und unsichtbar gemacht wurden, zu erkennen und 
in einer neuen Reihe zu ordnen. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Vor der Abschiebung. Das Einschreiben des Gesetzes in den Körper 83 

An dem Abend, an dem ich Alireza traf, war seine »Traumatisierung« das große 
Thema, über das die Anwesenden sprachen. Diese »Traumatisierung«, die an dem 
Abend von denjenigen, mit denen ich sprach, als der Grund für seinen »Selbstmord
versuch« bezeichnet wurde, zeigte vor allem die Macht des Diskurses »Trauma«. In 
den Diskussionen ging es eher um »Empathie« für einen »traumatisierten« Men
schen als um seine eigentliche Situation, die ihn dazu zwang, einen Selbstmordver
such zu begehen. 

Das Ausmaß von Trauma als Begriff, aber auch als Diskurs kann einerseits zu 
Solidarität und solidarischen Handlungen führen, die auf Emotionen wie »Mitge
fühl« und »Empathie« beruhen; und das ist eine politisierende Wirkung von Trau
ma. Andererseits kann dieses Ausmaß jedoch zu einer Depolitisierung führen und 
die prekäre Situation marginalisierter Menschen auf ein einziges Ereignis reduzie
ren. In diesem Sinne macht der Trauma-Diskurs nicht nur die Lebenssituation und 
Prekarität der betroffenen Menschen unsichtbar, sondern auch die Verantwortung 
des Gesetzgebers. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474655-005 - am 14.02.2026, 06:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

