Hudud zwischen Normativitat des Korans und Zwecken der
Scharia: Zeitgenossische traditionalistische und
modernistische Anséatze im Vergleich Hudud

Hossam Ouf

1. Einleitung

Eines der wichtigsten der auf dem Koran basierenden Rechtsthemen sind
die sogenannten hadd-Straten (Pl. hudid, wortl. ,Grenzen‘), sodass immer,
wenn von der Scharia die Rede ist,! diese Strafen mit dem islamischen
Recht gleichgesetzt werden und somit auch das Strafecht ins Zentrum der
Diskussion tber die Frage der Anwendbarkeit der Scharia als juristisches
System riicke.? Das ist jedoch ein reduktives Verstindnis des islamischen
Rechts, weil die Scharia ein komplexes System darstellt und das Strafrecht
darin nur einen Teil unter vielen Teilen bildet. Fiir viele Beobachter:innen
ist das islamische Recht in Bezug auf die hadd-Strafen durch Grausam-
keit und Unmenschlichkeit charakterisiert.> Daher scheint es besonders
schwer, die hadd-Strafen mit der Moderne zu vereinbaren, da diese Stra-
fen in ihrer wie im Koran wortlich genannten Form den modernen Men-
schenrechten zu widersprechen scheinen. Hadd-Strafen werfen eine Reihe
von Problemen im Hinblick auf ein mit den Menschenrechten konformes

1 Der Begriff ,Scharia® ist ein umstrittener und vieldeutiger Begriff. Rohe stellt
fest, dass die Scharia die Gesamtheit aller religidsen und rechtlichen Normen, Me-
chanismen zur Normfindung und Interpretationsvorschriften des Islams umfasst.
Dazu gehoren Vorschriften iber Gebete, Fasten, Speisen und Getrinke, die Pilger-
fahrt nach Mekka sowie Vertrags-, Familien- und Erbrecht; vgl. Mathias Rohe, Das
islamische Recht: Geschichte und Gegenwart, Minchen 2011, S. 9. Siehe auferdem
Jorg Schlabach, Scharia im Westen: Muslime unter nicht-islamischer Herrschaft und die
Entwicklung eines muslimischen Minderbeitenrechts fiir Europa, Miunster 2009, S. 21—
25.

2 Vgl. dazu Christoph Zehetgruber, ,Das Delikt des Diebstahls im ,klassischen®
islamischen Recht®, in: SIAK-Journal 4 (2014), S. 79-88, hier S. 79 f. Zur Diskussion
tber die Scharia und islamisches Recht und die Problematik der Gleichsetzung
beider Begriffe siche Reik Kirchhof, Grundlegung einer Soziologie der Scharia, Wies-
baden 2019, S. 1-5, 10-71.

3 Vgl. Norbert Campagna, ,Der Zweck der Strafe im islamischen Strafrecht®, in:
Archiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie 97.3 (2011), S. 360-377, hier S. 360.

229

am 12.01.2026, 03:12:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hossam Ouf

Islam-Verstaindnis auf, und es stellen sich mit Blick auf das islamische
Strafrecht regelmifig Fragen wie nach der Verletzung des Folterverbotes
sowie nach unmenschlicher und erniedrigender Behandlung.#

Gerade deswegen wird die Debatte Gber die Anwendbarkeit von hadd-
Strafen immer wieder relevant, auch wenn diese Strafen heute keinen
Platz im positiven Recht haben, weder in Europa noch in den meisten
islamischen Liandern. Diese Relevanz ist darauf zurtickzufiihren, dass es in
der islamischen Welt immer noch Diskussionen und Studien tber die Gul-
tigkeit und die Anwendbarkeit der hadd-Strafen in der heutigen Zeit gibt,
die davon ausgehen, dass diese Strafen im Koran normativ und verbindlich
sind und nicht verandert oder abgeschafft werden diirfen.’ Es gibt jedoch
andere Ansatze, die sich von dem klassisch orientierten Ansatz beim Um-
gang mit diesen Strafen unterscheiden, um einen mit der Menschenrechts-
ordnung kompatiblen Islam theologisch zu etablieren. Die Akteure auf
diesem Gebiet jeweils einer einzigen gemeinsamen Position zuzuordnen,
ist schwierig, weil innerhalb jeder Gruppe unterschiedliche Positionen
vertreten werden. Dieser Beitrag geht auf die Ansitze zeitgenossischer
Theologen und modernistischer Denker zum Thema hadd-Strafen ein, die
an die entsprechenden Verse und die daraus abgeleiteten strafrechtlichen
Normen auf unterschiedliche Weise herangehen, um ihre Argumente mit-
einander zu vergleichen. Die dabei behandelten Ansitze lassen sich in zwei
Gruppen einteilen:

Die erste Position bezieht sich auf den traditionellen theologischen
Ansatz, der das klassische islamische Rechtsdenken und das wortliche Ver-
standnis der hudud-Verse zugrunde legt. Die meisten Vertreter dieser Posi-
tion befirworten die Scharia als juristisches System zur Anwendung von
hadd-Strafen. Diese seien im Koran ausdriicklich vorgeschrieben und miiss-
ten in einer bestimmten Art und Weise angewandt werden. Es gibt unter
den Vertretern dieser Position aber auch andere, die zwar von denselben
klassischen Grundlagen ausgehen, aber die Anwendung der hadd-Strafen

4 Vgl. Ursula Kriebaum, ,Menschenrechte und Scharia®, in: Favorita Papers 2 (2002),
Osterreichischer Vilkerrechtstag 2001, hrsg. von 1. Marboe, A. Reinisch und S. Wit-
tich, Wien, S. 113-139, hier S. 117; Gabriele Kuhn-Zuber, ,,Die Universalitit der
Menschenrechte und der Islam®, in: Sicherheit und Frieden: Security and Peace 19.1
(2001), S.11-17, hier S. 13.

5 Zu diesen Diskussionen in der arabisch-islamischen Welt vgl. Muhammad Salim
al-'Awwa, Fi usul an-nizam al-gind’i fi l-islam, Kairo: Nahdat Misr, 2006, S. 33-53.
Eine Studie dazu ist ‘Abd al-Hamid Mutawalli, as-Sari ‘a al-islamiyya ka-masdar asasi
li-d-dustir, Alexandria: Mansa’at al-Ma‘arif, 1975. Siehe auflerdem Muhammad
at-Tahir Ibn ‘A3Gr, Magasid as-sari a, Kairo: Dar al-Kitab al-Misri, 2010, S. 357.

230

12.01.2026, 03:12:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hudud zwischen Normativitit des Korans und Zwecken der Scharia

aus einer anderen Perspektive behandeln. Als Beispiel fiir die beiden Denk-
weisen im Rahmen der klassischen rationalistischen Sicht dienen zwei
agyptische Theologen, die an der al-Azhar-Universitat titig waren, einer
der groften theologischen Bildungsinstitutionen der arabisch-islamischen
Welt, die bis heute im sunnitischen Bereich als wichtige religiése Instanz
gilt. Muhammad Aba Zahra® und ‘Abd al-Muta‘al as-Sa‘idi” haben sich in
ihren Arbeiten intensiv mit der Frage der hadd-Strafen auseinandergesetzt,
und beide haben versucht, die gottlichen Normen aus den hudid-Versen
abzuleiten und die Anwendbarkeit dieser Normen in die Praxis zu eruie-
ren. Die Relevanz dieser beiden Theologen liegt aulerdem darin, dass sie
beide unterschiedlich bzw. gegensitzlich in Bezug auf die Frage der Ver-
bindlichkeit der koranischen Verse zum Strafrecht argumentiert haben,
obwohl sie von denselben theologischen und rechtlichen Grundlagen aus-
gingen.

Die zweite Position stttzt sich auf den modernistischen Ansatz, der
von der Notwendigkeit eines zeitgemaflen Umgangs mit den hudid-Ver-
sen ausgeht. Dabei suchen die Modernisten nach einer Interpretation,
die von der nach den klassischen Rechtsgelehrten im Koran vorgeschriebe-
nen eindeutigen Form der hadd-Gesetze abweicht, diese abmildert oder
sogar aufhebt. Zugleich versuchen sie, Losungen fir die zeitgendssischen
Herausforderungen zu finden, wodurch der Text nicht aufler Kraft gesetzt,
sondern nur anders interpretiert wird. Diese Position wird hier anhand des
Ansatzes des syrischen Denkers Muhammad Sahrar® untersucht, der einen
von der Tradition abweichenden Ansatz zum Thema etabliert hat.

Die Vertreter dieser zwei Positionen setzten sich beziiglich der Frage
nach Bestrafung im Islam mit grundsitzlichen Fragen auseinander. So

6 Muhammad Abu Zahra (1898-1974) war ein traditionalistischer 4gyptischer
Rechtsgelehrter und 6ffentlicher Intellektueller. Er war Autor von mehr als vierzig
Buichern tber islamisches Recht und Theologie. Abu Zahra lehrte an der theolo-
gischen Fakultit von al-Azhar und war Professor fiir islamisches Recht an der
Kairoer Universitit.

7 ‘Abd al-Muta‘al as-Sa‘idi (1894-1966) war ein Linguist und Theologe unter den
Gelehrten in al-Azhar, ein Mitglied der Akademie fiir Arabische Sprache und einer
der innovativen Denker in al-Azhar. Er war ein Befiirworter des reformistischen
Denkens in Bildung und religiose Reform.

8 Muhammad Sahrir (1938-2019) war ein syrischer Ingenieur und modernistischer
Intellektueller, der zahlreiche Biicher und Artikel verfasst hat, um u.a. eine ,zeit-
gemafle Leseart® (gird’a mu ‘dsira) des Korans anzubieten. Zu ihm sieche Thomas
Amberg, Auf dem Weg zu neuen Prinzipien islamischer Ethik: Mubammad Shabrour
und die Suche nach religioser Erneuerung in Syrien, Wiirzburg 2009.

231

am 12.01.2026, 03:12:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hossam Ouf

fragten sie danach, wer bestraft wird, um herzuleiten, ob es in den hudud-
Versen um Ersttiter oder um Wiederholungstiter geht. Sie fragten, wie be-
straft wird, um die Frage der Anwendbarkeit der hadd-Strafen nach dem
im Koran festgelegten Maf$stab sowie anderer alternativer Strafformen zu
kliren. Und schliefSlich fragten sie, wozu bestraft wird, um die urspringli-
chen Zwecke der hadd-Strafen zu erschliefSen.

2. Hadd-Strafen im klassischen islamischen Recht: Gottes-Recht oder
Menschen-Recht?

Der Koran enthilt rund 60 Verse, die in den Bereich des Strafrechts fallen.
In diesen Versen sind Aspekte sowohl des materiellen als auch des proze-
duralen Strafrechts angesprochen.” Die Normativitit des Korans und der
hudud-Verse dient im islamischen Recht als Grundlage fiir das Strafrecht.
Im klassischen islamischen Recht sind die Delikte in drei Kategorien ein-
geteilt: jene der hadd-, der gisas- bzw. diya- sowie der ta zir-Delikte. Unter
diesen bilden die hadd-Taten die hochste Deliktkategorie. Zu ihnen zihlen
Diebstahl, Raub, verbotener Geschlechtsverkehr (zina), die Verleumdung
wegen zina sowie der Konsum von Alkohol. Eine unter den Gelehrten
umstrittene hadd-Strafe ist aulerdem die der Apostasie (ridda).’? In diesem
Beitrag geht es nur um die erste Kategorie, also um die hadd-Delikte.

Die erste relevante Frage, die den Kern der Auseinandersetzung der
klassischen und der zeitgenossischen traditionalistischen Theologen mit
den hadd-Strafen und der Frage ihrer Anwendbarkeit bildet, ist, ob das
Recht bei den hadd-Strafen ein Recht Gottes (hagq Allah) oder ein Recht
des Menschen (hagq al-‘abd) darstellt.!! Diese Frage scheint in der klassi-
schen juristischen Debatte tber die hadd-Strafen entscheidend zu sein,
weil sich auf sie die meisten Argumente der klassischen Rechtsgelehrten
und der zeitgendssischen traditionalistischen Theologen stiitzen. Obwohl
in den Werken des islamischen Rechts eine Verkniipfung zwischen hadd-
Strafen sowie dem Recht Gottes auf der einen Seite und dem Recht des
Menschen auf der anderen Seite festgestellt wird, gibt es im Koran aber

9 Vgl. Campagna, ,Der Zweck der Strafe im islamischen Strafrecht®, S. 363.

10 Niher zu Strafen und Delikten im klassischen islamischen Recht siehe Rohe,
Das islamische Recht, S. 122-140. Vgl. auch Yahaya Yunusa Bambale, Crimes and
Punishments Under Islamic Law, Lagos 2003, S. 105 f.

11 Vgl. Rohe, Das islamische Recht, S. 123.

232



https://doi.org/10.5771/9783748932727-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hudud zwischen Normativitit des Korans und Zwecken der Scharia

weder eine Forderung noch eine ausdrickliche Rechtfertigung fir diese
Verknipfung.'?

Nach dem Kklassischen islamischen Recht gibt es in Bezug auf die
Strafen im Koran drei Kategorien von Rechtsanspriichen: rein gottliche,
rein menschliche und gemischt gottlich-menschliche. Diese Kategorien
hingen davon ab, ob der jeweilige Rechtsanspruch mit dem Interesse
der Gesellschaft, des Individuums oder beider zusammenhingt.!> Durch
die Unterscheidung zwischen dem Recht Gottes und dem Recht des Men-
schen haben die Rechtsgelehrten einen juristischen Diskurs etabliert, der
garantiert, dass die strafrechtlichen Regelungen der Scharia nach dem klas-
sischen Verstindnis aufrechterhalten und geschitzt werden.'* Mit dieser
Unterscheidung sind auch andere juristische Konsequenzen verbunden
wie die Art der Strafe und die Frage, ob der Tater bzw. die Titerin mit
einer hadd- oder einer fa zir-Strafe oder auf andere Weise bestraft werden
muss. Diese Unterscheidung hangt auch mit der Frage zusammen, ob man
die hadd-Strafen durch andere Strafformen ersetzen darf. Wenn es um die
Rechte Gottes geht, also hier um die hadd-Strafen, dann hat der Mensch
nach Ansicht der meisten traditionalistischen Gelehrten kein Recht, diese
Strafen zu dndern.

Da die im Koran angedrohten hadd-Strafen nach Ansicht der klassischen
Gelehrten in erster Linie zum Schutz allgemeiner Interessen dienen sollen,
betrachten sie die im Koran festgelegten gottlichen Normen hinsichtlich
dieser Strafen als rein gottliche verbindliche Rechtsanspriiche.” In den ju-
ristischen Texten wird der Begriff hagq Allah dem Interesse der Allgemein-
heit bzw. der Gesellschaft gleichgesetzt. Vergehen wie Unzucht, Diebstahl
und Wegelagerei wurden von Gott durch absolute hadd-Strafen verboten,
weil sie sich gegen Grundwerte bzw. universale Rechtsgiter richten, die
fur die Allgemeinheit generell von Nutzen sind.!® Die Unzucht richtet
sich gegen die Reinheit der Abstammung (7asab) und damit gegen den

12 Vgl. Mohammad Hashim Kamali, Crime and Punishment in Islamic Law: A Fresh
Interpretation, Oxford 2019, S. 5.

13 Vgl. ‘Abd ar-Rahman al-Gaziri, al-Figh ‘ald Lmadahib al-arba‘a, Kairo: Dar Ibn
Hazm, 2010, S. 1146 f.; ‘Abd al-Wahhab Hallaf, I/m usil alfigh, Kairo: Maktabat
ad-Da‘wa al-Islamiyya, o.]., S. 210 f.; Adel El Baradie, Gottes-Recht und Menschen-
Recht: Grundlagen der islamischen Strafrechtslebre, Freiburg 1983, S. 175.

14 Vgl. Rana H. Alsoufi, Strategies for the Justifications of Hudud Allah and their Pu-
nishments in the Islamic Tradition, Dissertation der Universitit Edinburgh 2012,
hdl.handle.net/1842/7989, letzter Abruf 15.5.2022, S. 266.

15 Vgl. ebd., S. 248 f.; al-Gaziri, al-Figh ‘ali Lmadabib al-arba‘a, S. 1146; Hallaf, Tim
usul al-figh, S.213; El Baradie, Gottes-Recht und Menschen-Recht, S.175.

16 Vgl. Rohe, Das islamische Recht, S. 123.

233

am 12.01.2026, 03:12:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hossam Ouf

Bestand der Familie als Keimzelle der islamischen Gesellschaft. Diebstahl
und Wegelagerei richten sich gegen die 6ffentliche Sicherheit und die von
Gott legitimierten Eigentumsverhaltnisse.!” Abu Zahra argumentiert in
diesem Zusammenhang, dass diese Strafen, obwohl sie grausam sind, dazu
dienen, das Allgemeininteresse der Gesellschaft zu schiitzen. Bei einem
Widerspruch zwischen dem Interesse der Gesellschaft und dem des Indivi-
duums habe der Schutz des Gesamtinteresses den Vorrang.!® Aufbauend
darauf lassen sich die hadd-Strafen nach dem klassischen islamischen Recht
und dem zeitgendssischen traditionalistischen Ansatz durch drei Merkma-
le charakterisieren:

* Essind obligatorische Strafen, weil sie dem Ziel dienen, das Allgemein-
interesse zu schiitzen.

e Sie durfen weder verschirft noch abgemildert werden.

e Weder der Richter noch der Herrscher haben das Recht, die hadd-Stra-
fen abzuschaffen oder in einer bestimmten Situation aufzuheben, weil
sie ein Recht Gottes sind.??

3. Die Normativitat der hudnd-Verse bei Traditionalisten und
Modernisten im Vergleich

Anhand der hadd-Strafe fir Diebstahl wird im Folgenden gezeigt, wie
unterschiedlich die erwahnten traditionalistischen Theologen und die mo-
dernistischen Denker zum Thema der hadd-Strafen argumentieren und
welche Positionen sie zur Frage der Normativitat der hudid-Verse einneh-
men. Durch eine Auseinandersetzung mit den von den drei behandelten
Autoren vorgebrachten Argumenten will der Beitrag deren Normativitats-
verstindnisse und ihre Positionen zu den Zwecken der hadd-Strafen analy-
sieren und vergleichen, wobei im Grundsatz davon ausgegangen wird, dass
es sich bei dieser Frage auf beiden Seiten um ein interpretatives Problem

handelt.

17 Vgl. El Baradie, Gottes-Recht und Menschen-Recht, S. 175 f.
18 Vgl. ebd., S.176.
19 Vgl. al-'Awwa, Fi usil an-nizam al-gind’i fi l-islam, S. 153.

234

12.01.2026, 03:12:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hudud zwischen Normativitit des Korans und Zwecken der Scharia

3.1 Die hudud im Denken zeitgenossischer traditionalistischer Gelehrter

Die Frage, ob hadd-Strafen heute in der koranischen Form angewandt
werden miussen oder durch andere Strafen ersetzt werden konnen, ist
unter den heutigen klassisch ausgebildeten Theologen umstritten. Dieje-
nigen von ihnen, die die erste Position vertreten, haben sich mit zwei
Fragen auseinandergesetzt: erstens damit, wie diese Strafen theologisch zu
rechtfertigen sind, und zweitens damit, welcher Zweck mit diesen Strafen
verfolgt wird.

Der traditionalistische Ansatz beruht auf Koran, Sunna und Konsens
(1gma*) der Gelehrten und legt groffen Wert auf deren eigenstindige
Rechtsfindung (:gtibad). Im Zentrum der Untersuchungen der zeitgendssi-
schen traditionalistischen Autoren stehen hudud-Verse und ihre Interpreta-
tion. Die Theologen ziehen bei ihrer Auseinandersetzung mit den hudud-
Versen grundsitzlich drei Aspekte in Betracht: den Text, die Norm und
den Zweck. Anhand dieser Aspekte befassen sich die Theologen mit den
entsprechenden Versen, um ihre Anwendbarkeit zu rechtfertigen. Beim
Umgang mit diesen drei Aspekten steht der Text im Zentrum, und aus
dem Text selbst heraus versuchen sie, den Zweck der hudiid zu erkennen.
Dabei bildete der Text fiir sie die Grundlage, durch die der Zweck der
Strafe bestimmt wurde, und der Zweck war fiir sie der Ausgangspunkt zur
Interpretation der hudud-Verse.

Die Ansitze der traditionalistischen Theologen sind textzentriert. Sie
gehen argumentativ vom Text aus und versuchen die Anwendung und den
Zweck der Strafe anhand des Textes zu erschliefen. Das lasst sich anhand
zweier Ansitze belegen, auch wenn diese im Ergebnis unterschiedlich
sind. Ein Vertreter der klassisch ausgebildeten traditionalistischen Gelehr-
ten ist Muhammad Aba Zahra, der dem Thema Strafen im islamischen
Recht ein monumentales Werk gewidmet hat. Aba Zahra, der zwar als ein
»pro-jtthad traditionalist“ gilt,?® aber doch auch von einer ,Obergrenze
der hadd-Strafen in den hadd-Versen ausgeht,?' stellt fest, dass die gottli-
chen Aussagen im Imperativ in diesen Versen absolut und eindeutig sind
und eine Verpflichtung bedeuten. Somit seien die hadd-Strafen im Koran
und in der Sunna des Propheten deutlich in einer Form vorgeschrieben,
die nicht verandert werden darf. Ein Richter darf deshalb dem Text zu

20 Vgl. Alsoufi, Strategies for the Justification of Hudud Allah, S.177.

21 Vgl. Muhammad Aba Zahra, al-Garima wa-l- ‘uqiiba fi Lfigh al-islimi, Kairo: Dar
al-Fikr al-‘Arabi, 1998, S. 138. Abu Zahra ist der Auffassung, dass die im Koran
erwihnte Obergrenze der hadd-Strafen von Gott als unverinderbare Strafen fiir
hudid-Verbrechen festgelegt wird.

235

am 12.01.2026, 03:12:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hossam Ouf

den hudud nicht widersprechen und die Strafen weder erhohen noch ab-
mildern, weil sie Gottes Recht sind.22 Die Strafen fir Diebstahl, Unzucht
und Wegelagerei gehorten zu den eindeutigen Normen, die auch durch
die Sunna des Propheten und den 7gma * festgestellt wiirden.?? Diese Vor-
stellung Abu Zahras enthalt nichts Neues und ist eigentlich nichts anderes
als eine neuformulierte Darstellung der klassischen Theorie der Rechtsge-
lehrten hinsichtlich der sadd-Strafen.

Auch ‘Abd al-Muta‘al as-Sa‘idi ist ein traditionalistischer Gelehrter,
doch er gehort zugleich zu jenen Theologen der al-Azhar, deren aufgeklar-
ten Ansatzen zum Thema der hudud und der Religionsfreiheit wenig posi-
tive Aufmerksamkeit geschenkt wurde. Fiir diese Ansatze wurde as-Sa‘id1
von den azharitischen Gelehrten seiner Zeit stark kritisiert und sogar
bestraft. Zuerst wurde er aus seinem Amt als Dozent an der al-Azhar
entlassen, und dann wurde die Strafe insofern abgemildert, als ihm die
Befdrderung fiir fiinf Jahre untersagt wurde.?4

In seinem Ansatz zu den hadd-Strafen geht as-Sa‘idi von einer neuen
Vorstellung des igtrhad aus, um diesen beim Verstindnis der hudud-Verse
zu legitimieren und eine von der klassischen Sicht abweichende Leseart
zum Thema anzubieten. Um ag-Sa‘idis Theorie zu den hadd-Strafen richtig
zu verstehen, sollen zuerst die von ihm etablierten Prinzipien des :gtihad
in den theologischen und rechtlichen Fragen sowie seine Kritik am 7gma -
als Quelle der islamischen Jurisprudenz dargestellt werden.

Fir as-Sa‘idi ist die Ausibung von igtihad in Fragen, die den Glauben
betreffen, und in rechtlichen Fragen zulissig. Dabei kritisiert er die tradi-
tionelle Unterteilung der Normen, also der ahkam, in kategorische, den
Glauben betreffende Urteile (ahkam i ‘tigadiyya qat tyya) und priasumtive,
das Recht betreffende Urteile (ahkam fightyya zanniyya), wobei die traditio-
nalistischen Gelehrten die Ansicht vertreten, dass im ersten Bereich kein
igtihad ausgiibt werden darf. Er stellt fest, dass es in beiden Bereichen
sowohl priasumtive als auch kategorische Urteile gibt. Deshalb diirfe der
igtihad ausgetbt werden, solange es um Fragen geht, deren Urteil prasum-
tiv ist, und das unabhingig davon, ob diese Fragen den Glauben betreffen
oder aus dem rechtlichen Bereich stammen. As-Sa‘idi stiitzt sich dabei
auf den Hadith, in dem der Prophet sagt: ,Wenn ein mugtahid ein Urteil
falle, sich dabei aufs Auferste bemiiht und dann zur richtigen Antwort

22 Vgl. ebd,, S.155.

23 Vgl.ebd., S.171f.

24 Vgl. die Einleitung von ‘Ismat Nassar in ‘Abd al-Muta‘al as-Sa‘idi, al-Hurriyya
ad-dintyya fi l-islam, Kairo: Dar al-Kitab al-Misri, 2012, S. 1-76, hier S.31-37.

236



https://doi.org/10.5771/9783748932727-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hudud zwischen Normativitit des Korans und Zwecken der Scharia

gelangt, so gebiihrt ihm doppelter Lohn. Wenn er ein Urteil fallt, sich
dabei aufs Auferste bemiiht, doch dann einen Fehler begeht, so gebiihrt
ihm einfacher Lohn.“? Da in diesem Hadith zwischen theologischen und
rechtlichen Fragen nicht unterschieden werde, durfe der zgtihad in beiden
Bereichen ausgetibt werden. Fiir as-Sa‘idi gibt es aber durchaus auch theo-
logische Fragen, in denen der igtihad unzulassig ist, und andere, in denen
er zuléssig ist und bei denen somit Meinungsverschiedenheiten denkbar
und legitim sind. Dasselbe gilt auch fiir die rechtlichen Fragen. Im Grunde
unterscheiden sich as-Sa‘idis Vorstellungen zum igtihad kaum von denen
der klassischen Gelehrten, aber er widerspricht der Mehrheit von ihnen
mit Blick auf das Verstindnis und die Interpretation der hudud-Verse.

As-Sa‘idi lehnt unter Bezug auf den genannten Hadith die im klassi-
schen islamischen Recht etablierte absolute Autoritit des 7gmd ‘ ab. Er
halt es fur moglich, auch in Fragen, Gber die eigentlich Konsens besteht,
diesem durch zgtihad zu widersprechen, weil sich jeder Konsens auf einen
Text bezieht, der unterschiedlich interpretiert werden kann. Dabei fordert
er, dass das sogenannte Tor des 7gtihad offen sein muss, um anderen Ge-
lehrten die Moglichkeit zu geben, neue Textinterpretationen anzubieten,
auch wenn diese durch 7gma ‘ nicht anerkannt werden. Entscheidend fiir
die Akzeptanz oder Ablehnung dieser neuen Interpretation sei die Aussa-
gekraft der dafiir vorgebrachten Argumente. Er merkt auch an, dass die
Anerkennung der Autoritat des 7gma ‘ die Austibung des 1gtihad verhindere
und das Tor zum ig#zhad verschlossen halte.26

Aufbauend auf dem Gesagten ist as-Sa‘idi der Ansicht, dass die Gelehr-
ten bei der Interpretation von Texten unterschiedlicher Meinung sein kon-
nen, weil kein igma * stattfinden kann, wenn es nur einen einzigen Gelehr-
ten gibt, der eine andere Meinung vertritt als die anderen Gelehrten, die
die Autoritit des 7gma * als Argument gegen alle anderen mdglichen Inter-
pretationen anwenden. So darf ein Gelehrter beim Verstehen eines Textes
den anderen Gelehrten, die sich auf den Konsens berufen, widersprechen,
solange seine Interpretation auf verninftigen Argumenten beruht. Diese
Idee dient im Denken von as-Sa‘idi als theoretische Grundlage fir seine
Interpretation der hudud-Verse und der daraus hergeleiteten Normen. Das
Problem liegt hier darin, ob die in diesen Versen vorgeschriebenen Nor-
men zu den Normen gehoren, in denen der /gtihad zulassig ist. Im klassi-
schen islamischen Recht gehoren diese Verse jedoch zu den kategorisch

25 Vgl. as-Sa‘idi, al-Hurriyya ad-diniyya fi l-islam, S. 30 .
26 Vgl.ebd, S. 34.

237

am 12.01.2026, 03:12:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hossam Ouf

eindeutigen Versen, bei denen igtihad unzulassig ist.” Auch Abu Zahra
stellt fest, dass die Normen in den sudud-Versen zu den eindeutigen detail-
lierten Normen (al-ahkam at-tafsiliyya) gehoren, die im Koran vollstindig
und klar festgeschrieben sind.?

Da as-Sa‘idi davon ausgeht, dass die hadd-Strafen zu den rechtlichen
Fragen gehoren, bei denen der /gtibad neu angewandt werden kann, stiitzt
er sich auf die Prinzipien der wsul alfigh, also der Methodenlehre des
islamischen Rechts, um ein neues Verstindnis der Imperative (Sg. amr)
in den hudnd-Versen anzubieten, das sich von dem Verstandnis der klassi-
schen Gelehrten unterscheidet. In seinen Ausfihrungen zu den Versen
uber die hadd-Strafe des Diebstahls (Koran 5:38) und der Unzucht (Koran
24:2) fingt er mit der rhetorischen Frage an, ob man beim Verstehen der
Imperativformen in diesen zwei Versen igtzhad ausiiben und eine andere
Meinung vertreten darf als die Mehrheit der Gelehrten.?’

Wihrend die meisten Rechtsgelehrten die Imperative in diesen Versen
als verbindlich und obligatorisch verstehen, ist as-Sa‘idi der Auffassung,
dass diese Imperative durchaus unterschiedlich verstanden werden kon-
nen. As-Sa‘idi stellt eine rhetorische Frage, durch die er beim Verstehen
der Imperativform in den hadd-Versen von dem allgemein anerkannten
klassischen und modernen Verstindnis dieser Verse abweicht. Um seinen
Sandpunkt zu bekriftigen, fragt er, ob man aufgrund des igtibad die zwei
Imperativformen ,so hackt ab® (fa-gta u) in dem Vers zum Diebstahl (Ko-
ran 5:38) und ,so peitscht aus® (fa-glidit) in dem Vers zur Unzucht (Koran
24:2) im Sinne einer Zuléssigkeit (tbdha) und nicht einer Verpflichtung
(wugub) verstehen konnte, analog zur Imperativform ,legt euren Schmuck
an‘ (hudnu zinatakum) in Vers 7:31,,0 Kinder Adams, legt euren Schmuck
bei jeder Moschee an, und ef§t und trinkt, aber seid nicht maflos. Er liebt
ja die Mafllosen nicht.“3° Dadurch wire das Abhacken der Hand eines Die-
bes oder einer Diebin keine Pflicht, von der niemals abgewichen werden
darf, sondern es wire lediglich die Hochststrafe, die auch durch andere
abschreckende Strafformen ersetzt werden kann. Diese Strafen sollen nach
as-Sa‘idi dem Ermessen des Herrschers unterliegen, genauso wie die ande-
ren erlaubten Dinge (mubahat), deren Erlaubnis oder Verbot von Zeit und

27 Vgl. Wahba az-Zuhayli, Usu! alfigh al-islami, 2 Bde., Damaskus: Dar al-Fikr, 1986,
Bd.2, S.1052.

28 Vgl. Aba Zahra, al-Garima wa-I- ‘uqiiba, S.155.

29 Vgl. ‘Abd al-Muta‘al as-Sa‘idi, Fi Fhudiud al-islamiyya, unverdff. Manuskript, Bi-
bliothek der Azhar-Universitat, Kairo, S. 27-43.

30 Die im Beitrag zitierten Koranverse stammen aus der Ubersetzung von Adel
Theodor Khoury.

238



https://doi.org/10.5771/9783748932727-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hudud zwischen Normativitit des Korans und Zwecken der Scharia

Ort beeinflusst werden. Diese Orts- und Zeitgebundenheit der Strafen solle
als legitimer Grund fir die Abmilderung der Strafen betrachtet werden.
As-Sa‘idi legt fest, dass das Insistieren auf der Verbindlichkeit der Straffor-
men und das wortliche Verstindnis der Imperative als Verpflichtung in
diesen Versen der Anwendung der Scharia hindernd im Wege stehen. Da-
bei betont er, dass er durch diesen igt7had die hadd-Strafen nicht abschafft
oder einen koranischen Text aufler Kraft setzt, sondern nur einen Raum
fir die Umsetzung der Strafen in unterschiedlichen Formen und Kontex-
ten sucht, um dadurch die Flexibilitit der Scharia sowie ihre Gultigkeit
und Angemessenheit fiir alle Zeiten und Orte zu bekraftigen. As-Sa‘idi
lehnt alle seiner Ansicht nach willkirlichen Deutungsmoglichkeiten ab,
durch die z.B. die Strafe fiir Diebstahl uminterpretiert und abgeschafft
wird. So ist as-Sa‘idi auf der einen Seite fir die Bekriftigung der Strafen,
wie sie im Koran genannt werden, und auf der anderen Seite ruft er zur
Anwendung des zgtihad und einer neuen Interpretation der hudid-Verse
auf, die andere Strafen als Ersatz fir die hadd-Strafen zulasst.

Hinsichtlich der Imperativformen in den hadd-Versen ist Abu Zahra,
wie oben angemerkt, der Auffassung, dass sie eine eindeutige Verpflich-
tung bedeuten. Dabei geht er vom klassischen islamischen Rechtsprinzip
aus, dass der Imperativ originir die Verpflichtung bedeutet, solange kein
mafSgeblicher Beleg eine andere mdgliche Bedeutung wie die Zulassigkeit
oder die Empfehlung nahelegt.3!

In der Debatte iiber die Bedeutung der Imperativformen im Koran gab
es unter den klassischen Rechtsgelehrten zwei Gruppen. Die erste Gruppe,
eine Minderheit, war der Ansicht, dass eine gottliche Aussage im Imperativ
alleine kein juristisches Argument fir die Verpflichtung darstelle, solange
man nicht nach anderen Beweisen suche, die tiber die blofSe Sprache des
Imperativs hinausgingen, um festzustellen, ob eine Aussage im Imperativ
eine Verpflichtung, eine Empfehlung oder etwas anderes bedeute. Die
zweite Gruppe, die Mehrheit der Gelehrten, meinte dagegen, dass eine
gottliche Aussage im Imperativ als Argument fir ein obligatorisches Ver-
halten zu verstehen sei.? Diese klassische Debatte tber die normative
Bedeutung der Imperative im Koran manifestiert sich auch hier in den
Meinungen von as-Sa‘1di und Abu Zahra, die als Vertreter der traditiona-

31 Vgl. Wolfgang Johann Bauer, Bausteine des Figh: Kernbereiche der "Usil al-Figh:
Quellen und Methodik der Ergriindung islamischer Beurterlungen, Frankfurt 2013,
S. 163; Nora Zeineddine, Die Methodik der islamischen Jurisprudenz — Usiil al-Figh,
Baden-Baden 2019, S. 173 f.

32 Vgl. Omar Farahat, The Foundation of Norms in Islamic Jurisprudence and Theology,
Cambridge 2019, S. 166.

239

am 12.01.2026, 03:12:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hossam Ouf

listischen Position zu verstehen sind. Dabei greift as-Sa‘idi nur zu einer
sprachlichen Analyse der Imperativformen, um Alternativen fir die hadd-
Strafen anzubieten, wihrend Aba Zahra sich in seiner Beweisfihrung auf
die Theorie der klassischen Gelehrten hinsichtlich der Imperativformen
sowie auf andere Quellen wie den Hadith und den Konsens stiitzt, um
seine Meinung zu untermauern.

Die Interpretation von as-Sa‘idi steht im klaren Widerspruch zur An-
sicht von Abu Zahra. Bei ihm bedeutet die gottliche Aussage im Imperativ
die Zulassigkeit oder die Empfehlung lediglich in den fa zir-Strafen, des-
halb habe Gott die Bestimmung dieser Strafen dem Herrscher bzw. dem
Richter tberlassen.?® Eine Anderung der im Koran festgelegten Strafen
durch den Richter ist fir ihn nicht erlaubt, weil die hadd-Strafen ein
Recht Gottes seien und nicht des Menschen und weil mit ihrer Umset-
zung ein allgemeiner Nutzen verbunden sei,>* ohne dass es dabei speziell
um die Interessen Einzelner gehe.?® Hadd-Vergehen sind laut Abu Zahra
Verbrechen, die gegen die wohlverstandenen Interessen der Gesellschaft
begangen werden und die im Koran und in der Sunna klar festgeschrieben
sind. Er betont, dass die Strafe fiir diese Verbrechen das Interesse (maslaha)
der Gemeinschaft (umma) schitzt und dass die Umsetzung des islamischen
Strafrechts die wahre Gerechtigkeit im Diesseits erfiillt.3¢

Fir Aba Zahra umfasst der autoritative Text (nass) den koranischen
Text und die Hadithe, in denen tber die Sunna des Propheten berich-
tet wird. Dementsprechend missen die hadd-Strafen aufgrund der vom
Koran und vom Propheten vorgegebenen Normen angewandt werden.
Dennoch stellt Aba Zahra nach dem hanafitischen und dem malikitischen
Recht einige Voraussetzungen hinsichtlich dieser Strafen auf, die z.B. die
Anwendung der Strafe fiir Diebstahl extrem einschrinken, sodass es fast
unmoglich ist, einen Dieb oder eine Diebin zu verurteilen, es sei denn, sie
geben zu, dass sie gestohlen haben, und wollen es so, um fiir ihre Stiinde zu
bifen.’” Diese Anforderungen hat Abu Zahra wie folgt beschrieben:

* Die hadd-Strafe fiir Diebstahl darf nur angewendet werden bei Riick-
falltatern als Abschreckung fiir die anderen, die Verstand haben.

33 Vgl. Aba Zahra, al-Garima wa-I- ‘uqiiba, S. 140.

34 Vgl.ebd., S.49, 139.

35 Vgl. El Baradie, Gottes-Recht und Menschen-Recht, S.175.

36 Vgl. Abi Zahra, al-Garima wa-l- ‘uqiiba, S. 43 f. Vgl. zum Thema auch Alsoufi,
Strategies for the Justification of Hudiud Allah, S.177 £.

37 Vgl. zum Thema Rudolph Peters, Crime and Punishment in Islamic Law: Theory
and Practice from the Sixteenth to the Twenty-First Century, Cambridge 2005, S. 54.

240

12.01.2026, 03:12:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hudud zwischen Normativitit des Korans und Zwecken der Scharia

e Die hadd-Strafe fiir Diebstahl darf nur in Fillen angewandt werden,
tber die ein Konsens zwischen allen bekannten Gelehrten besteht. Ist
das nicht der Fall, darf die Strafe nicht angewandt werden.

* In Bezug auf die Feststellung des Diebstahls darf kein Zweifel (subha)
bestehen.?® Wenn es einen solchen Zweifel gibt, muss die Strafe ver-
mieden werden.?’

Aus der obigen Darstellung ergibt sich, dass die Ansitze der traditionalisti-
schen Theologen entweder auf eine starke Einschrinkung der Anwendung
der hadd-Strafen hinauslaufen oder sich fir die Zulassigkeit anderer Straf-
formen aussprechen, die darauf beruhen, die Normen in den sudid-Versen
nicht im Sinne von Verpflichtung, sondern von Zulassigkeit zu verstehen.
Nach diesem zweiten Ansatz gehoren diese Normen zu den veranderlichen
Normen und nicht zu den festen, wie es im klassischen islamischen Recht
etabliert ist.

Neben ihrer Auseinandersetzung mit den Einzelheiten des islamischen
Strafrechts, den Merkmalen von Tatbestinden und den mit Vergehen zu-
sammenhiangenden Beweisen haben zeitgenossische islamische Theologen
auch versucht, die Zwecke hinter den hadd-Strafen herauszuarbeiten. Aba
Zahra stellt fest, dass diese Strafen grundsitzlich der Bewahrung der fiinf
zentralen Ziele (magasid) der Scharia dienen. So sei zum Schutz der Re-
ligion die Totung des Apostaten vorgeschrieben, zum Schutz der Seele
die Vergeltung, zum Schutz des Eigentums die Strafe fir Diebstahl und
Wegelagerei, zum Schutz des Verstandes die Strafe fiir das Trinken von
Alkohol sowie zum Schutz der Abstammung die Strafe fiir Unzucht. Hadd-
Strafen seien ein islamrechtliches Mittel, um eine ideale Gesellschaft zu
grinden, deshalb seien diese Strafen in dem Mafle, wie sie im Koran vorge-
schrieben seien, anzuwenden.*® Dadurch wiirden die soziale Gerechtigkeit
garantiert und die Interessen der Gesellschaft geschutzt.#! Zeitgendssische
traditionalistische Theologen betonen auch die priventive Funktion der
hadd-Strafen, weil sie dazu dienten, die Tater von der Wiederholung ihrer

38 Die islamischen Gelehrten haben aus dem Hadith ,Wehrt die hudid durch Zwei-
deutigkeiten (sububat) ab“ einen entscheidenden Rechtsgrundsatz in Bezug auf
die Anwendung von hudid gemacht. Vgl. dazu Luqman Zakariyah, Legal Maxims
in Islamic Criminal Law: Theory and Applications, Leiden 2015, S. 98 f.

39 Vgl. Muhammad Aba Zahra, Zabrat at-tafasir, 10 Bde., Kairo: Dar al-Fikr al-
‘Arabi, o. ., Bd. 4, S. 2181 f.; Campagna, Der Zweck der Strafe im islamischen
Strafrecht, S. 367.

40 Vgl. Abu Zahra, al-Garima wa-I- ‘uquba, S. 30.

41 Vgl. ebd., S.37.

241

am 12.01.2026, 03:12:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hossam Ouf

Tat abzuhalten und andere davon abzuschrecken, entsprechende Taten zu
begehen.*

3.2 Die hudud aus der Sicht von Modernisten

Modernistische Denker in der islamischen Welt beschaftigen sich beson-
ders mit der Frage nach dem Zweck der hadd-Strafen und versuchen, die
Texte so zu deuten, dass diese Zwecke realisiert werden. Zu dem hier
untersuchten Muhammad Sahriir sagt Wael Hallaq, dass er zu denjenigen
Denkern gehort, die eine Vielfalt von Theorien angeboten haben, deren
Kern eine vielversprechende nicht-literarische Interpretationsmethode ist.
Nach Hallaq geht es Sahrir darum, Methoden anzubieten, die eine ko-
harente hermeneutische Verbindung zu den religiosen Texten aufrechter-
halten, aber zugleich dem traditionellen wortlichen Ansatz entkommen.
Er sieht bei diesen Ansitzen jedoch drei Hauptprobleme: Erstens seien
diese Ansatze nicht ausgearbeitet worden, um eine umfassende und struk-
turierte Theorie zu schaffen, die ihrem traditionellen Gegenstiick in nichts
nachsteht. Vielmehr sei bisher nichts als eine blofe Skizze geboten wor-
den, die keine vollstindige Theorie erzeugt habe. Zweitens blieben diese
Vorschlage begrenzt und hitten nur wenig Anziehungskraft auf Muslime
im Allgemeinen — und das nicht zuletzt, weil Sahrir als Vertreter dieser
Position Gegenstand vieler negativer Kontroversen seitens muslimischer
Intellektueller ist. So wurden viele Streitschriften gegen ihn verfasst, um
ihn als Laien darzustellen und ihm die Fihigkeit und das Recht zu theolo-
gischen Auferungen abzusprechen. Drittens hitten diese Ansitze weder
grofle Zustimmung in der muslimischen Offentlichkeit noch Auswirkung
auf Machtzentren, Staatsbeamten und politische Machthaber.#3

Sahrar hat versucht, die Anwendung der hadd-Strafen nach der im Ko-
ran festgelegten Form zu vermeiden und aus seiner Sicht zeitgemafSe und
akzeptable Formen der Bestrafung zu rechtfertigen. Im Umgang mit der
Aussage ,,Und hackt dem Dieb und der Diebin die Hande ab zur Vergel-
tung fiir das, was sie erworben haben, dies als abschreckende Strafe von
seiten Gottes“ (Koran 5:38), versucht er durch eine Menge von Argumen-
ten, eine zweite Leseart anzubieten und diese nachvollziehbar zu machen.

42 Vgl. Ibn ‘Aar, Magasid as-sari‘a, S. 358 f.

43 Vgl. Wael B. Hallaq, ,,Can the Shari‘a be Restored?, in: Islamic Law and the Chal-
lenges of Modernity, hrsg. von Yvonne Yazbeck Haddad und Barbara Stowasser,
Walnut Creek 2004, S.21-53, hier S. 46 f. Siehe auch Amberg, Mubammad Shab-
rour, S.25.

242

12.01.2026, 03:12:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hudud zwischen Normativitit des Korans und Zwecken der Scharia

Er beginnt seine Diskussion mit einer philologischen Untersuchung der
Schlusselbegriffe in diesem Vers.

In seinem Buch Nahwa wusil gadida li-Lfigh al-islami schreibt Sahrar in
Bezug auf die koranischen Worte sarig und sariga (,Dieb‘ und ,Diebin‘),
dass es sich dabei um ein aus einem Partizip Aktiv gebildetes Verbalsub-
stantiv handelt, nicht um ein Verb, und dass sich diese Bedeutung in
einer Person nicht ohne ein gewisses Maf§ an Wiederholung realisiert. Eine
Person werde z.B. nicht als katib (,Autor’, aus dem Partizip ,schreibend")
bezeichnet, wenn das Schreiben fiir ihn nicht sein Beruf sei. Genauso
werde eine Person nur dann als sarig bzw. sariga beschrieben, wenn sie das
Stehlen oft wiederhole, sodass diese Beschreibung fest mit ihr verbunden
sei. Der Vers beginne nicht damit, dass er z.B. sage, dass Diebstahl mit
dieser und jener Strafe zu ahnden sei; stattdessen beziche er sich auf den
sarig und die sariga. Daher sollte die in dem Vers genannte Strafe nur
fur Wiederholungstater gelten und nicht fir Menschen, die einmal etwas
gestohlen haben.*

Diese philologische Analyse und die Unterscheidung zwischen dem
Wiederholungstiter und dem Ersttater ist eigentlich nicht originell, denn
auch Abu Zahra unternimmt sie in seinem Kommentar dieses Verses.
Auch er erklart dabei, dass es sich bei den verwendeten Begriffen nicht
um Ausdriicke fir Tatigkeiten, also um reine Verben, handelt, sondern um
dauerhafte Beschreibungen und Attribute. Diese realisieren sich als feste
Zuschreibung zu einer Person, wenn sie eine bestimmte Handlung wieder-
holt. Eine Person werde nicht als ,grofSziigig’, ,ehrlich® oder als ,Liigner
bezeichnet, wenn sie nur eine einzelne Handlung der Grofzigigkeit, der
Ehrlichkeit oder der Liige vollziehe, die keine Konsistenz aufweise. Daher
gelte die in dem fraglichen Vers enthaltene Strafe nur fiir den Wiederho-
lungs- bzw. Ruckfalltater (as-sarig al-'a’id). Abu Zahra erklirt, dass diese
Analyse auch durch die Sunna des Propheten und das Handeln des Kalifen
‘Umar b. al-Hattab bestitigt werde. So habe der Prophet laut einer Uberlie-
ferung befohlen, dass einer Frau namens al-Mahzamiyya wegen Diebstahls
die Hand abgehackt werden soll, weil sie eine Wiederholungstiterin war
und dafiir bekannt war, dass sie Waren, die bei ihr deponiert waren, und
Dinge, die sie ausgelichen hatte, nicht zurtickgab. In einer anderen Uber-
lieferung werde berichtet, dass der Kalif ‘Umar entschied, die Hand eines
jungen Mannes, der gestohlen hat, abzuhacken. Als aber dessen Mutter
sagte: ,,Verzeih ihm, o Befehlshaber der Glaubigen, weil es das erste Mal

44 Vgl. Muhammad Sahrar, Nahwa usil gadida li-I-figh al-islami, Damaskus: al-Ahali,
2000, S. 101.

243

am 12.01.2026, 03:12:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hossam Ouf

ist, in dem er gestohlen hat®, da antwortete der Kalif: ,Gott ist so barmher-
zig, dass er die Siinde seines Dieners wegen seines ersten Fehlers enthallt.”
Abu Zahra sagt dazu, dass diese Aussage ‘Umars darauf hinweise, dass er
gesehen habe, dass der junge Mann ein Wiederholungstater war.*s

Was Sahrar angeht, so versucht er weiterhin, den Begriff gar* (,Schnei-
den‘) so zu deuten, dass er nicht im Sinne einer tatsichlichen physischen
Abtrennung (batr) verstanden wird, was er anhand vieler Beispiele aus
dem Koran philologisch und semantisch erklart. Dabei stellt er fest, dass
mit dem Imperativ 7gta % in dem besagten Vers nicht gemeint ist, dem
Dieb bzw. der Diebin die Hand abzuhacken, sondern ihre Hand ,von der
Gesellschaft fernzuhalten®. Das lasse sich z.B. auch dadurch realisieren,
dass der Dieb bzw. die Diebin ins Gefingnis geschickt werde.*¢ Diese
Unterscheidung hat im traditionell gepragten juristischen Diskurs jedoch
keine Anerkennung gefunden. Obwohl as-Sa‘idi im Vergleich zu Abu
Zahra einen modernen Ansatz angeboten hat, war er gegen diese Interpre-
tation Sahrars. Er fand diese philologische Unterscheidung zwischen gat*
und batr sowie die metaphorische Interpretation von gat‘ zu willkarlich
und meinte, dass diese Interpretation am Ende nur der Abschaffung der
hadd-Strafen dient.#

Sahrar geht von einem anderen Zweck der Strafe aus, der in Vers 5:39,
also kurz nach dem Vers zur Strafe fur Diebstahl, anklingt: ,Wenn aber
einer, nachdem er Unrecht getan hat, umkehrt und Besserung zeigt, wird
Gott sich gewiff ihm zuwenden. Gott ist ja voller Vergebung und barm-
herzig.“ Dabei fragt er, wozu die Barmherzigkeit nutzt, wenn derjenige,
der einmal gestohlen hat, nicht mehr fihig ist, zu arbeiten und seinen
Lebensunterhalt zu verdienen, nachdem seine Hand abgehackt wurde. Die
Inhaftierung halte auf der einen Seite den Dieb bzw. die Diebin davon
ab, die Hand an Dinge zu legen, die sie stehlen kénnten. Auf der anderen
Seite erlaube sie es der Gesellschaft, rehabilitierte Verbrecher unbeschadet
wieder in die Gesellschaft zu entlassen. Dadurch werde das Gebot Gottes
erfillt, ihnen zu vergeben und Barmherzigkeit zu zeigen.*® Barmherzig-
keit und Gerechtigkeit wiirden erfordern, dass unterschiedliche Arten von
Diebstahl auch unterschiedlich bestraft werden, je nach der Schwere der

45 Vgl. Aba Zahra, Zabrat at-tafasir, Bd. 4, S. 2177 f.

46 Vgl. Sahrir, Nahwa usiil gadida, S. 103; ders., The Qur an, Morality and Critical Re-
ason: The Essential Mubammad Shabrur, ibers. und hrsg. von Andreas Christmann,
Leiden 2009, S. 198.

47 Vgl. as-Sa‘idi, al-Hurriyya ad-diniyya fi islam, S. 60 f.

48 Vgl. Sahrir, Nahwa usil gadida, S. 200.

244

12.01.2026, 03:12:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hudud zwischen Normativitit des Korans und Zwecken der Scharia

Tat.# Nach Sahriir muss daher mit einer Person, die einmal gestohlen hat
und dann die Reue zeigt, anders umgegangen werden als mit einer, die
ihre Tat wiederholt und nicht bereut.

Auch in seinem Buch al-Kitib wa-I-Qur in hat Sahrar dem Thema hudid
im Sinne von ,Grenzen‘ viel Raum gegeben. Er stellt dort fest, dass die
islamische Rechtsphilosophie hinsichtlich der koranischen Korperstrafen
auf der ,Theorie der Grenzen® (nazariyyat al-hudid) aufgebaut ist. Nach
Sahrar ist der koranische Terminus hudid Allah als gottliche Limitation zu
verstehen. Dies erfordere eine explizite Maximal- und Minimalsetzung der
Strafen, wobei in dem Raum dazwischen eine freie Beweglichkeit zugelas-
sen sei. Dabei werde die Obergrenze der Strafe, die nicht tberschritten
werden diirfe, von Gott festgelegt und die Untergrenze den Menschen
tiberlassen.’® Diese Sichtweise bildet laut Thomas Amberg das eigentliche
Herzstiick von Sahrirs figh.!

Durch seine ,Theorie der Grenzen® will Sahrir zeigen, dass die islami-
sche Gesetzgebung auf den Prinzipien des /gtibad aufbaut, die eine flexible
Anpassung der Rechtsregeln an die jeweiligen Umstinde beinhaltet. Fur
ihn ist es unverzichtbar, igtihad zu betreiben, um eine Harmonie zwischen
der gottlichen Offenbarung und der Vernunft zu schaffen Somit will er
nachweisen, dass das islamische Recht nicht als ein ewiges Gebilde starrer
Regeln zu betrachten ist, sondern ein dynamisches System darstellt, das
eine Flexibilitit beim Umgang mit den koranischen Normen ermoglicht
sowie Erginzungen und Modifikationen zuldsst, um die Normen an die
jeweiligen Umstande, den Ort und die Zeit anzupassen.>?

In diesem Rahmen versucht Sahrar auch den Vers tber die Strafe fiir
Diebstahl zu verstehen: Die Obergrenze werde im Koran als von Gott
festgelegte hadd-Strafe genannt, wahrend der Mensch tber die Untergren-
ze entscheiden konne Aufferdem habe die islamische Gesetzgebung stets
versucht, zu vermeiden, dass Strafen unterschiedslos vollstreckt werden,
weshalb die Milderung in vielen Fillen absolut notwendig sei. Dabei dif-
ferenziert Sahrir zwischen einem schweren Diebstahl, bei dem die Ampu-
tation der Hand nur als letztes Mittel gelten darf, wenn andere Formen
der Bestrafung sich als unwirksam erwiesen haben, und einer Tat, bei der
z.B. nur aus verzweifeltem Hunger eine Scheibe Brot gestohlen wurde. Im

49 Vgl.ebd., S.197£.

50 Vgl Sahrar, al-Kitab wa-I-Qur’an: Qiri’a mu ‘dsira, Damaskus: al-Ahali, 1990,
S.455f.

51 Vgl. Amberg, Auf dem Weg zu neuen Prinzipien islamischer Ethik, S.383.

52 Vgl. Sahruar, The Qur 'an, Morality and Critical Reason, S.176.

245

am 12.01.2026, 03:12:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hossam Ouf

zweiten Fall sei das Abhacken der Hand ein Verstof§ gegen die flexible und
moderate Natur des islamischen Rechts.>

Insgesamt ist Sahrar also nicht vollig gegen die Anwendung der hadd-
Strafen, sondern er pladiert dafiir, dass sie nach der im Koran festgelegten
Obergrenze nur in bestimmten Fillen sowie im Rahmen der genannten
Grenzen angewandt werden durfen. Dabei argumentiert er fir die Anwen-
dung anderer Strafen, die von ihrem Hartegrad zwischen der von Gott
genannten Obergrenze und der vom Menschen etablierten Untergrenze
liegen. Diese Ideen zur Anwendbarkeit der hadd-Strafen stimmen mit den
oben diskutierten Vorstellungen as-Sa‘idis uberein.

4. Fazit

Die Streitfrage zwischen den traditionalistischen Theologen und den mo-
dernistischen Denkern liegt darin, welche der beiden Positionen den An-
sichten der klassischen Gelehrten eher entspricht ihre Autoritdt stirker
anerkennt. Wie oben gezeigt, haben die Traditionalisten nicht nur klas-
sisch orientierte, sondern auch moderne Ansitze angeboten, die wegen des
gesellschaftlichen Wandels vonnoéten sind. Zum einen wurde von ihnen
die Position vertreten, dass die Texte zu den hadd-Strafen eindeutig und
detailliert sind und entsprechend wortlich in die Praxis umgesetzt werden
mussen. Fur die Vertreter dieser Position sind hadd-Strafen ein Recht Got-
tes, auch wenn dabei das Recht des Menschen berticksichtigt ist. Die tber-
geordneten Zwecke der Scharia hinsichtlich der hadd-Strafen seien von
Gott bestimmt und dienten der Realisierung der Gerechtigkeit und der
Sicherheit in der Gesellschaft. So ist Abu Zahra der klassischen Ansicht,
dass die hadd-Strafen sich auf den Koran und die Praxis des Propheten und
seiner Gefihrten sowie den Konsens der muslimischen Gelehrten stiitzen
und somit feste, obligatorische Strafen sind. Er verfolgt aber zugleich den
Zweck, diese Strafen in einer Weise zu interpretieren, die ihre Anwendung
stark einschrankt. Wie oben dargestellt, hat Aba Zahra Bedingungen fiir
die hadd-Strafen aufgestellt, die es nahezu unméglich machen, sie anzu-
wenden. Zum anderen gab es unter den traditionalistischen Theologen
auch Ansitze wie den von as-Sa‘idi, der die Ansicht vertrat, dass die hudnud-
Verse nicht eindeutig sind. Dabei ermoglichte er andere Interpretation,
die andere Strafen zulassen und die mit dem modernistischen Ansatz im

53 Vgl. ebd., S. 189.

246

12.01.2026, 03:12:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hudud zwischen Normativitit des Korans und Zwecken der Scharia

Ergebnis tibereinstimmen, auch wenn die dafiir verwendeten Methoden
und Argumente unterschiedlich sind.

Modernistische Denker versuchen, die hudud-Verse anders zu deuten,
um zeitgemafle, akzeptable Formen der Bestrafung, die von der im Ko-
ran vorgeschrieben Strafe abweichen und mit der Moderne vereinbart
sind, zu rechtfertigen. Dabei lehnen sie die Autoritit der Hadithe und
des igma “ als Quellen fir das Verstindnis der hudud-Verse ab. As-Sa‘idi,
der als Traditionalist gelten kann, bietet ein zeitgenossisches Verstindnis
der hadd-Strafen, das von den Erfordernissen der Zeit ausgeht, um die
Autoritit und Normativitit des Korans zu garantieren und zugleich die
Flexibilitit des islamischen Rechts zu bestitigen. Zwischen seinem Ansatz
und dem modernistischen Ansatz von Sahrir gibt es Gemeinsamkeiten,
die als Basis fiir einen neuen theologischen und juristischen Diskurs iiber
die Normativitat der hudind-Verse dienen konnen.

Literaturverzeichnis

Abi Zahra, Muhammad, al-Garima wa-I-‘ugiiba fi I-figh al-islimi, Kairo: Dar al-Fikr
al-‘Arabi, 1998.
———, Zabrat at-tafasir, 10 Bde., Kairo: Dar al-Fikr al-'Arabi, o.].

Alsoufi, Rana H., Strategies for the Justifications of Hudud Allah and their Punishments
in the Islamic Tradition, Dissertation der Universitit Edinburgh 2012, hdl.han-
dle.net/1842/7989, letzter Abruf 15.5.2022.

Amberg, Thomas, Auf dem Weg zu neuen Prinzipien islamischer Ethik: Mubammad
Shabrour und die Suche nach religioser Erneuerung in Syrien, Wiirzburg 2009.

al-'‘Awwa, Muhammad Salim, Fi usil an-nizam al-gina’i fi l-islam, Kairo: Nahdat
Misr, 2006.
Bambale, Yahaya Yunusa, Crimes and Punishments Under Islamic Law, Lagos 2003.

Bauer, Wolfgang Johann, Bausteine des Figh: Kernbereiche der "Usul al-Figh: Quellen
und Methodik der Ergriindung islamischer Beurteilungen, Frankfurt 2013.

Campagna, Norbert, ,Der Zweck der Strafe im islamischen Strafrecht, in: Archiv
fiir Rechts- und Sozialphilosophie 97.3 (2011), S. 360-377.

El Baradie, Adel, Gottes-Recht und Menschen-Recht: Grundlagen der islamischen Straf-
rechtslebre, Freiburg 1983.

Farahat, Omar, The Foundation of Norms in Islamic Jurisprudence and Theology, Cam-
bridge 2019.

al-Gaziri, ‘Abd ar-Rahman, al-Figh ‘ald l-madahib al-arba ‘a, Kairo: Dar Ibn Hazm,
2010.

Hallaf, ‘Abd al-Wahhab, T/m wusil alfigh, Kairo: Maktabat ad-Da‘wa al-Islamiyya,
o.].

247

am 12.01.2026, 03:12:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hossam Ouf

Hallaq, Wael B., ,Can the Shari‘a be Restored?”, in: Islamic Law and the Challenges
of Modernity, hrsg. von Yvonne Yazbeck Haddad und Barbara Stowasser, Walnut
Creek 2004, S.21-53.

Ibn ‘A$ur, Muhammad at-Tahir, Magdsid as-sari‘a, Kairo: Dar al-Kitab al-Misri,
2010.

Kamali, Mohammad Hashim, Crime and Punishment in Islamic Law: A Fresh Inter-
pretation, Oxford 2019.

Kirchhof, Reik, Grundlegung einer Soziologie der Scharia, Wiesbaden 2019.

Kriqbaum, Ursula, ,Menschenrechte und Scharia“, in: Favorita Papers 2 (2002),
Osterreichischer Vilkerrechtstag 2001, hrsg. von 1. Marboe, A. Reinisch und S.
Wittich, Wien, S. 113-139.

Kuhn-Zuber, Gabriele, ,,Die Universalitat der Menschenrechte und der Islam¥, in:
Sicherbeit und Frieden: Security and Peace 19.1 (2001), S. 11-17.

Mutawalli, ‘Abd al-Hamid, as-Sari ‘a al-islamiyya ka-masdar asdsi li-d-dustir, Alexan-
dria: Mansa’at al-Ma‘arif, 1975.

Peters, Rudolph, Crime and Punishment in Islamic Law: Theory and Practice from the
Sixteenth to the Twenty-First Century, Cambridge 2005.

Rohe, Mathias, Das islamische Recht: Geschichte und Gegenwart, Miinchen 2011.

ag-Sa‘idi, ‘Abd al-Muta‘al, al-Hurriyya ad-diniyya fi l-islam, mit einer Einleitung von
‘Ismat Nassar, Kairo: Dar al-Kitab al-Misri, 2012.

——— Fi Fhudud al-islamiyya, unveroff. Manuskript, Bibliothek der Azhar-Univer-
sitat, Kairo.

Schlabach, Jorg, Scharia im Westen: Muslime unter nicht-islamischer Herrschaft und die
Entwicklung eines muslimischen Minderbeitenrechts fiir Europa, Minster 2009.

Sahrir, Muhammad, The Qur an, Morality and Critical Reason: The Essential Mubam-
mad Shabrur, Gbers. und hrsg. von Andreas Christmann, Leiden 2009.

———, Nahwa usul gadida li-I-figh al-islami, Damaskus: al-Ahali, 2000.

———, al-Kitab wa-I-Qur an: Qira’'a mu ‘asira, Damaskus: al-Ahali, 1990.

Zakariyah, Luqman, Legal Maxims in Islamic Criminal Law: Theory and Applications,
Leiden 2015.

Zehetgruber, Christoph, ,Das Delikt des Diebstahls im ,klassischen® islamischen
Recht®, in: STAK-Journal 4 (2014), S. 79-88.

Zeineddine, Nora, Die Methodik der islamischen Jurisprudenz — Usul al-Figh, Baden-
Baden 2019.

az-Zuhayli, Wahba, Usu! al-figh al-islami, 2 Bde., Damaskus: Dar al-Fikr, 1986.

248

12.01.2026, 03:12:56. =


https://doi.org/10.5771/9783748932727-229
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Einleitung
	2. Ḥadd-Strafen im klassischen islamischen Recht: Gottes-Recht oder Menschen-Recht?
	3. Die Normativität der ḥudūd-Verse bei Traditionalisten und Modernisten im Vergleich
	3.1 Die ḥudūd im Denken zeitgenössischer traditionalistischer Gelehrter
	3.2 Die ḥudūd aus der Sicht von Modernisten

	4. Fazit
	Literaturverzeichnis

