
107

Marina Haiduk

Im Spannungsfeld von Wort und Bild. Die gestrichene cithara 
in den Bildkünsten des Mittelalters und der Frührenaissance

In antiken Texten beschriebene Musikinstrumente werden oft als Instrumente der eigenen Zeit des 
Künstlers dargestellt. Sowohl die griechische κιθάρα als auch die lateinische cithara wurden in der 
Bildwelt des Mittelalters und der Renaissance als Saiteninstrumente in sehr unterschiedlichen 
Formen gezeigt. In biblischen Darstellungen von König David und den 24 Ältesten, die wie die 
mythologische Muse Terpsichore die cithara spielen, wurden sie meist als harfenähnliche 
Zupfinstrumente interpretiert, aber auch als kleine Streichinstrumente dargestellt. Die Unter-
suchung der komplexen Beziehung zwischen 1) einem verschwundenen antiken Musikinstrument, 
2) seiner begrifflichen Bezeichnung in den konsultierten Texten und 3) seiner Darstellung zeigt 
den Nutzen eines philologischen Ansatzes für verschiedene Disziplinen.

In the Field of Tension Between Word and Image. The Painted Cithara  
in the Visual Arts of the Middle Ages and the Early Renaissance

Musical instruments described in ancient texts are often depicted as instruments of the artist’s 
own time. Both the Greek κιθάρα and the Latin cithara have been shown in mediaeval and 
Renaissance imagery as string instruments with very different shapes. In biblical subjects such as 
King David and the 24 Elders, who are described as playing the cithara like the mythological muse 
Terpsichore, their instruments were mostly depicted as harp-like plucked string instruments, though 
on occasion also as small, bowed ones. Examining the complex relationship between 1) a lost ancient 
musical instrument, 2) the term used to designate it in the texts consulted and 3) its depiction can 
reveal the benefits of a philological approach in different disciplines.

Ein die Harfe zupfender bärtiger König – diese Ikonographie der alttestamentlichen Gestalt 
David prägt dessen bildliche Darstellungen als Musiker wesentlich. Aus heutiger Sicht ist die 
Harfe das als Attribut Davids mit Abstand am häufigsten dargestellte Musikinstrument. Auf 
mittelalterliche Darstellungen bezogen fällt dieser Befund jedoch weitaus weniger deutlich aus. 
Dort beschränkt sich David nicht auf die Harfe, sondern stimmt ebenso andere Zupf- sowie 
Streichinstrumente an. Der Grund dafür liegt nicht etwa darin, dass David als geübter Spieler 
ganz unterschiedlicher Instrumentengattungen gilt – im Gegenteil: im hebräischen Bibeltext 
des Alten Testaments ist ihm vor allem der kînôr (כִּּנּוֹר) als Musikinstrument zugeordnet. Moderne 
archäologische Erkenntnisse deuten diesen als Leier beziehungsweise Jochlaute,1 die zwar ein 
Zupfinstrument wie die Harfe ist, dieser jedoch durch die abweichende Anordnung der Saiten 
in Bezug auf den Resonanzkörper nicht entspricht. Diese Diskrepanz beruht einerseits auf der 

1	 Dazu erstmals Sellers (1941, S. 36–38).

https://doi.org/10.5771/9783987402302-107 - am 27.01.2026, 03:54:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marina Haiduk

108

Tatsache, dass es sich beim kînôr um ein Instrument handelt, das bereits kein Bestandteil der 
materiellen Kultur und daher nurmehr in schriftlichen Quellen überliefert war, als es in der 
christlichen Ikonographie zum Attribut Davids wurde. Andererseits wurden die den bildlichen 
Darstellungen zugrunde liegenden Texte im europäischen Mittelalter bereits in Übersetzungen 
rezipiert, in denen der hebräische kînôr der späten Bronzezeit in der Antike mit verschiedenen 
griechischen und lateinischen Instrumentennamen belegt wurde.2 Dabei entsprechen die 
griechische Bezeichnung kithara (κιθάρα) und die lateinische Bezeichnung cithara als häufigste 
Übersetzung des kînôr einander fast genau. Betrachten wir deren bildliche Darstellungen, muss 
uns dementsprechend klar sein, dass es sich um Ergebnisse mehrfacher Übersetzungsprozesse 
handelt. In ihrem Zentrum steht der mehr oder minder abstrakte Begriff als einzige Konstante. 
Dies erklärt den Variationsspielraum der Instrumentendarstellungen, als noch keine archäo-
logischen Befunde vorlagen und allem Anschein nach allein darüber Einigkeit bestand, dass 
es sich bei dem damit bezeichneten Musikinstrument um ein Saiteninstrument handelte.

Während der Bibeltext auf die Wirkung der mit den genannten Musikinstrumenten erzeugten 
Töne und ihren Funktionszusammenhang im Gotteslob abzielt, bleiben Gestalt, Spielweise und 
Klang unbestimmt.3 Die Instrumentenmorphologie ist daher Teil eines schwer einlösbaren 
Rekonstruktionsprozesses, und das Bild, das man sich von dem Instrument im Mittelalter 
machen konnte, war dementsprechend vage. Nichtsdestotrotz wurde es auch in die stummen 
Medien der bildenden Kunst transportiert. Dabei versuchten die Künstler, die von der fehlenden 
Überlieferung gerissene Lücke mit Darstellungen aus der materiellen Kultur der eigenen Lebens-
wirklichkeit zu füllen und das verstummte Musikinstrument so wiederzubeleben. Dies konnte 
auch mit einem Zwischenschritt geschehen, indem Texte konsultiert wurden, die die cithara 
mit einem zeitgenössischen Instrumentennamen überlagerten.4 Das miteinander verwobene 
Geflecht von Namen und Bedeutungen soll in diesem Beitrag anhand von exemplarischen Bei-
spielen dreier Sujets beleuchtet werden, die einen klaren Textbezug zur cithara aufweisen: König 
David und seine Musiker im Bibeltext des Alten Testaments, die 24 Ältesten der neutestament-
lichen Apokalypse sowie Apoll und die Musen in der Lyrik der klassischen Antike.

In der Fülle der Darstellungen werden jene in den Fokus rücken, bei denen die Denotation 
der cithara im Bildmedium selbst durch eine Inschrift oder den in den Handschriften unmittel-
bar nebenstehenden Text evoziert wird. Der zweite Fokus gilt Darstellungen, in denen die cithara 
als Streichinstrument aufgefasst wird und jenen Instrumenten entspricht, zu deren Gemeinsam-
keiten ein kleiner birnen- oder keulenförmiger Korpus gehört, der fließend in den Instrumenten-
hals übergeht. Eine solche Fokussierung auf frühe Streichinstrumente, die durch ihre Korpus-
form dem europäischen Rabab und Rebec nahestehen,5 scheint mir geeignet, ein Bewusstsein 
für die verschlungenen Wege der Instrumentenbezeichnungen zu schaffen und gerade für die 
Rezeption innerhalb der Kunstgeschichte fruchtbar zu machen, wo eher wenig Vertrautheit 
damit besteht. Eine kritische philologische Bestandsaufnahme ist daher sowohl für die Aus-
einandersetzung mit dem Instrument in der historischen Musikwissenschaft als auch für die 
Beschäftigung mit seinen Darstellungen in der Kunstgeschichte von großem Nutzen.

2	 Den 42 Nennungen des kînôr im Alten Testament entsprechen in der Septuaginta 19 Übersetzungen als κιθάρα 
und in der Vulgata 37 Übersetzungen als cithara. Vgl. Braun 1999, S. 40.

3	 Siehe ebd., S. 14: »Die organologische Information der Bibeltexte ist dürftig; nur an drei Stellen ist das Materi-
al der Instrumente genannt (4. Mose 10,2; 1. Könige 10,12; 1. Chronik 15,19) und nur einmal die Spieltechnik 
(1. Samuel 16,23)«.

4	 Zum komplexen Beziehungsgeflecht aus Instrumenten, deren Namen sowie Begriffsüberlagerungen siehe grund-
legend Steger 1971.

5	 Für den Anstoß zu einer kritischen Auseinandersetzung mit dem Begriff der cithara in Verbindung mit bildli-
chen Darstellungen möchte ich Thilo Hirsch und Cristina Urchueguía herzlich danken.

https://doi.org/10.5771/9783987402302-107 - am 27.01.2026, 03:54:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Im Spannungsfeld von Wort und Bild

109

I. König David und seine Musiker
Trotz seines schlechten Erhaltungszustands kann man auf einem Kapitell im Kreuzgang der 
Abtei von Saint-Pierre in Moissac deutlich erkennen,6 dass eines der dort gezeigten Instrumente 
dem obengenannten Typus entspricht. Das auf circa 1100 datierte Kapitell zeigt auf seiner zum 
Kreuzgang hin ausgerichteten Südseite zwei Musiker, von denen einer sitzt und der andere steht 
(Abb. 1). Obwohl nur noch Teile der Instrumente vorhanden sind, kann man aus der mutmaß-
lichen Spielhaltung des Spielers links schließen, dass der unbekannte Künstler ein Streichinstrument 
dargestellt hat, das mit der rechten Hand gestrichen und mit der linken Hand in da braccio-
Haltung gegen die Brust gestützt wird. Zwischen diesem und dem Musiker gegenüber, der den 
Korpus eines Saiteninstruments – wahrscheinlich eine Art Leier – vor dem Bauch hält, fehlt 
jegliche räumliche Kontextualisierung der Szene;7 stattdessen ist die folgende Inschrift zu lesen: 
»D[AVI]D CI[TH]AR[AM] P[ER]CUTIEBAT IN DOMO D[OMI]NI / ASAPh CV[M] LIRA«, 
womit die beiden Männer als David und Asaph identifiziert werden. Auch auf den anderen drei 
Seiten des Kapitells sind Musiker mit ihren Instrumenten dargestellt, die durch die entsprechenden 
Inschriften als »EMAN CVM ROTA / ETAM CV[M] TIMPhANO / ET IDITVN CVM 
CIMBALIS« benannt werden. In dieser Kombination von David, Asaph, Aeman, Aethan und 
Idithun handelt es sich beim Sujet des gesamten Kapitells um König David und seine Musiker.

Die Rolle, die der biblische König David in der mittelalterlichen Ikonographie einnimmt – 
Dichter, Komponist und Musiker in einem –, geht auf seine traditionelle Zuschreibung als Ver-
fasser der Psalmen zurück, die man sich als von einem Saiteninstrument begleiteten Gesang 
vorstellt.8 Die ganzseitige Titelminiatur des in der Bayerischen Staatsbibliothek München auf-
bewahrten Bobbio-Psalters aus dem 10. Jahrhundert zeigt David beim Stimmen einer Leier, die 
trotz ihrer abstrahierten Darstellung dem Typus der europäischen Zupfleiern des Frühmittel-
alters entsprechen dürfte.9 König David ist umgeben von vier Männern, die im Akt des Schreibens 
zu sehen sind (Abb. 2). Die Inschriften identifizieren sie als Asaph, Aeman, Aethan und Idithun. 
Auf dem nebenstehenden Folio bestätigt der lateinische Text nach der Origo Prophetiae David 
Regis Psalmorum des Pseudo-Beda nicht nur die Namen der vier Schreiber, sondern bezeugt 
auch, dass sie von David ausgewählt wurden, um gemeinsam mit ihm die Psalmen zu ver-
fassen.10 Deshalb wurden sie in einer späteren Tradition selbst zu Dichtern, Komponisten und 
Musikern und fungierten als Mitverfasser der Psalmen. Der Winchcombe-Psalter beispiels-

  6	 In der Forschung ist eine Verbindung dieses Kapitells zu einem anderen mit dem gleichen Sujet hergestellt wor-
den, das ehemals im Kreuzgang des Klosters Sainte-Marie-de-la-Daurade verbaut war und heute im Musée des 
Augustins in Toulouse aufbewahrt wird. Es wurde vom premier atelier de la Daurade gefertigt, einer offenbar etwa 
zeitgleich an beiden Orten tätigen und zur Bauhütte gehörenden Bildhauerwerkstatt. Auch dieses um 1100/10 
datierte Kapitell ist stark beschädigt. Auf beiden Kapitellen ist der mit Tunika und Mantel bekleidete David auf 
einem Faldistorium mit Löwenklauen sitzend und die Füße auf einem Schemel aufgestellt gezeigt, wobei die sehr 
ähnlich gestaltete runde Mantelschließe auffällig ist. Die Krone des über Eck platzierten König David wurde für 
das Toulouser Kapitell z. B. noch 1938 von Marie Lafargue explizit benannt (Lafargue 1938, S. 198). Sie ist heute 
aber kaum noch erkennbar. Dies mag der Grund dafür sein, dass Tilman Seebass die Figur des David nicht er-
kannte und den mittig an der Längsseite platzierten Musiker mit harfenförmigem Delta-Psalterium, dem psalte-
rium triangulum, für seine Darstellung hielt, vgl. Seebass 1973, Bd. 1, S. 51 (als Δ-Psalter) und S. 174 (als Rotte).

  7	 Debiais (2018, S. 18) liest den nur beschriebenen, sonst aber keine Verortung durch figürliche Darstellungen er-
laubenden Stein als Verkörperung des in der Inschrift erwähnten Domus Domini. Bei dieser Formulierung han-
delt es sich vermutlich um die Abänderung eines Responsoriums, das der Liturgie des zweiten Sonntags nach 
Ostern zugeordnet ist: »Et David cum cantoribus citharam percutiebat in domo Domini. Et laudes Deo cane-
bat«. CAO 1970, S. 102, Nr. 6400.

  8	 Mertens 1966, S. 48.
  9	 Zu ihren heute bekannten archäologischen Nachweisen siehe Bommes 2018.
10	 PsaltAmB, fol. 13r: »David Filivs hiessE cvm esset Inregno Svo qvattvor elegit qui psalmos facerent / id 

est asaph / aeman / aethan / et idithun. Ergo septuagintanouem dicebant psalmos / et ducenta svb(p)salma / et 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-107 - am 27.01.2026, 03:54:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marina Haiduk

110

weise zeigt sie bereits im 11. Jahrhundert in dieser modifizierten Ikonographie (Abb. 3), wobei 
jeder ein anderes Musikinstrument spielt: Asaph ein kleines, birnenförmiges Streichinstrument, 
Aeman eine Zupfleier, Aethan ein Blasinstrument mit Grifflöchern und Idithun anscheinend 
ein Perkussionsinstrument. Vergleiche des Themas zeigen, dass es im Fall von Davids Musikern 
keine spezifische Zuordnung von bestimmten Instrumenten gibt. Anders verhält es sich mit 
dem Instrument, das David spielt, dem kînôr bzw. der cithara. Mit der cithara wird im Bobbio-
Psalter das Instrument bezeichnet, zu dem die Psalmen komponiert wurden: »cithara[m] 
percutiebat«.11 Da dies auf dem Folio gegenüber der Darstellung von David und seinen Musikern 
zu lesen ist, können wir davon ausgehen, dass die Instrumentendarstellung als bildliche Ent-
sprechung der schriftlichen cithara gemeint ist.

Ein noch stärkerer innermedialer Wort-Bild-Bezug zeigt sich auf dem Kapitell von Moissac, 
wo wir denselben Wortlaut in der auf dem Kunstwerk selbst eingemeißelten Inschrift in direkter 
Relation dazu finden. Hier steht die Inschrift, die die cithara durch das Verb percutere als 
Zupfinstrument ausweist, allerdings in Kontrast zu ihrer Darstellung als Streichinstrument. 
Diese Diskrepanz lässt sich auf die generische Auslegung des biblischen Instrumentennamens 
als Saiteninstrument zurückführen. Aufgrund der unbestimmten Nennungen dieses und anderer 
Instrumente in der Bibel, zum Beispiel in Psalm 150, waren mittelalterliche Psalmenkommentatoren 
ab dem 13. Jahrhundert vermehrt bestrebt, Gestalt und Spielweise anschaulich zu ›rekonstruieren‹ 
und sich nicht mehr mit den mehr oder weniger abstrakten Instrumentennamen zufriedenzu-
geben. Als weltliche Musikinstrumente der Zeit so mehr und mehr die visuelle Leerstelle der 
biblischen und antiken Begriffe füllten, kam es ebenfalls zu Begriffsüberlagerungen von alten 
wie neuen Instrumentennamen, die vor dem 13. Jahrhundert selten waren.12 So wollte sich der 
Dominikaner Petrus von Palude (ca. 1275/80–1342) der Vorstellung der Instrumente psalterium 
und cithara aus Psalm 15013 durch einen Vergleich mit einem zeitgenössischen Streichinstrument 
annähern, der viella. Als Referenz seiner Überlegungen gibt er Isidor von Sevillas (ca. 560–636) 
De musica aus dem Etymologarium sive originum an, dem Versuch einer enzyklopädischen 
Zusammenstellung des Wissens am Übergang der Spätantike zum Frühmittelalter. Oft bleibt 

cithara percvtiebat abiud cum dauid rege.« Eine ähnliche Konstellation weist der verwandte Psalter der Vatika-
nischen Apostolischen Bibliothek auf (PsaltAmA, fol. XIIv–XIIIr).

11	 Auch das mit dem Bobbio-Psalter verwandte Psalterium Ambrosianum der Vatikanischen Apostolischen Bib-
liothek benutzt diese Formulierung. Braun (1999, S. 14) verweist auf die einzige Bibelstelle, in der das Zupfen 
der cithara mit der Hand explizit erwähnt wird, Davids Spiel vor Saul (1. Samuel 16,23), siehe Anm. 3. BSV 1994, 
S. 391: »igitur quandocumque spiritus Dei arripiebat Saul tollebat David citharam et percutiebat manu sua et 
refocilabatur Saul et levius habebat recedebat enim ab eo spiritus malus«.

12	 Page 1987, S. 53. Die bereits im 8. Jahrhundert fertiggestellte Historia Ecclesiastica Gentis Anglorum des Beda 
Venerabilis überliefert einen Brief des Abts Cuthbert von Canterbury an den Mainzer Erzbischof Lullus, in dem 
die Vorstellung von der cithara mit dem Namen der Rota überlagert wird: »cithara, quam nos appellamus rot-
tae« (zit. nach Steger 1971, S. 95). Auch eine aus dem 11. Jahrhundert stammende Randnotiz zum Psalmenkom-
mentar des Remigius von Auxerre (um 841–um 908) nennt die Rota als Entsprechung der cithara: »cithara ge-
nus est musice artis que vulgo ›rota‹ appelatur« (Remigius o. J., fol. 221v, zit. nach Page 1987, S. 253 f., Anm. 6). 
Auch hier weist Steger (1971, S. 108) darauf hin, dass »das Mittelalter mit den biblischen Instrumentennamen 
die verschiedensten einheimischen Instrumente belegt«.

13	 Petrus o. J., fol. 262v. Eine Transkription findet sich bei Page 1987, S. 254, Anm. 8. Sowohl Isidor als auch Petrus 
gehen von einer Übereinstimmung des kînôr mit der cithara und des nével mit dem psalterium aus. Das Zusam-
mentreffen der Saiteninstrumentenbezeichnungen in Psalm 150 und an 21 weiteren Bibelstellen ist dadurch er-
schwert, dass auch dem kînôr in der Septuaginta fünf Übersetzungen als ψαλτήριον und in der Vulgata zwei Über-
setzungen als psalterium entsprechen (siehe Braun 1999, S. 40 und 44). Was Tilman Seebass (1987, S. 144 f., Anm. 
27) dazu bewegt hat, in Joachim de Fiores Psalterium decem chordarum einen Hinweis für dessen Auslegung der 
cithara als Rebec zu lesen – »Kurios muten die Bemühungen des Kalabresen Joachim de Fiore an (12. Jh.). Er ver-
steht die ›cithara‹ als dreisaitiges Rebec oder Lauteninstrument« –, erschließt sich auch nach Konsultation der von 
ihm angegebenen Sekundärliteratur nicht. Ich danke Thilo Hirsch für den Hinweis, dass es für die Verwendung 
der Instrumentenbezeichnung Rebec zu Lebzeiten Joachims (ca. 1135–1202) noch keinerlei Textquellen gibt.

https://doi.org/10.5771/9783987402302-107 - am 27.01.2026, 03:54:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Im Spannungsfeld von Wort und Bild

111

jedoch trotz ihres ausgeprägten philologischen Interesses unklar, unter welchen Voraussetzungen 
die mittelalterlichen Autoren zu ihren Schlüssen gelangt sind. So sind ihre Kommentare und 
Glossierungen eher als subjektive Einschätzungen zu werten, die auf der Grundlage der ihnen 
zur Verfügung stehenden Informationen getroffen wurden. Eine gegenseitige Beeinflussung 
von einem nur vage konnotierten Begriff und künstlerischen Darstellungen, die per se keinen 
dokumentarischen Charakter haben, sind als ›Kreuzkontaminationen‹ ebenfalls nicht auszu-
schließen. Bei beiden Zuordnungen des überlieferten Begriffs, der unklaren Vorstellung von 
dessen Denotation14 und der Umwandlung in eine bildliche Darstellung, handelt es sich um 
Übersetzungsprozesse, die mit einem gewissen Bedeutungsverlust einhergehen.

Auch unter den Kunstwerken selbst sind uneindeutige, der Interpretation bedürftige Dar-
stellungen keine Seltenheit. Bereits seit dem 11. Jahrhundert wird David in Psalterhandschriften, 
die maßgeblich zur Verbreitung seiner Darstellungen als Musiker beigetragen haben,15 nicht 
nur mit Zupfinstrumenten, sondern auch mit den neu aufkommenden Streichinstrumenten 
gezeigt. Eine Doppelseite einer aus dem Hennegau stammenden Handschrift zeigt direkt vor 
dem Beginn des Psalterium de David die Darstellung von König David und seinen Musikern. 
David hält in seiner Rechten ein Szepter als Insignie des Königs und stützt sein dreisaitiges, 
birnenförmiges Instrument auf dem linken Oberschenkel ab (Abb. 4a). Daher ist unklar, ob es 
sich um ein gezupftes oder gestrichenes Instrument handelt. Die geringe Anzahl der Saiten und 
der Vergleich mit der Morphologie des dezidiert als gestrichen gezeigten Instruments in den 
Händen des Musikers auf dem benachbarten Folio ganz rechts (Abb. 4b) deuten auf ein 
Streichinstrument hin.

II. Die 24 Ältesten der Apokalypse
Das gleichzeitige Halten eines zusätzlichen Objektes wie des Zepters Davids bedingt, dass das 
Instrument nicht gespielt wird – eine Situation, wie sie auch im Sujet der 24 Ältesten der Apo-
kalypse gegeben ist. Dieses ist vor allem in der Bauplastik und der Buchmalerei verbreitet und 
zeigt die Ältesten oft mit ihren Instrumenten in der einen und mit Räuchergefäßen in Form von 
Phiolen oder Schalen in der anderen Hand. Dabei sind die Darstellungen des Sujets wesentlich 
von seinem textlichen Zusammenhang zur Apokalypse bestimmt, dem das Neue Testament 
abschließenden Text, der auch als Offenbarung des Johannes bekannt ist. Ein wichtiges 
Charakteristikum der Offenbarung ist das Schauen des Zukünftigen, wobei die Betonung des 
Visuellen bei der lobpreisenden Huldigung Gottes in Gestalt der Majestas Domini und des 
Lammes um andere Sinnesebenen ergänzt wird: Die Instrumente stehen für die Musik als auditives 
und die Räuchergefäße für das Räucherwerk als visuell wahrnehmbares olfaktorisches Element.

Zur Identifizierung der in der Apokalypse nicht namentlich genannten Ältesten gibt es in 
der Bibelexegese keinen Konsens. Die Illustrationen der Apokalypsenzyklen des Liber Floridus 
können zumindest darüber Aufschluss geben, welche Vorstellung man sich im 12. Jahrhundert 
davon machte. Zwar hat sich der Apokalypsenzyklus des Originalmanuskripts von 1120 nicht 
erhalten, die heute in Wolfenbüttel aufbewahrte erste bekannte Kopie aus dem dritten Viertel 
des 12. Jahrhunderts mag jedoch einen Eindruck davon geben. Diese in Nordfrankreich, Flandern 
oder dem Hennegau entstandene Version des Liber Floridus ordnet die 24 Ältesten um die 
Majestas Domini und das Lamm in je zwölf hochrechteckigen Bildfeldern auf einer Doppel-
seite an (Abbildung 5a und 5b).16 Das geometrische Schema ist ebenso ungewöhnlich wie der 

14	 Bereits Seebass (1987, S. 139) sprach von einem »Bruch zwischen Namen und Dingen«.
15	 Lucchesi-Palli 1959, Sp. 176.
16	 Das 1120 fertiggestellte Originalmanuskript des vom flämischen Kanoniker Lambert von Saint-Omer zusam-

https://doi.org/10.5771/9783987402302-107 - am 27.01.2026, 03:54:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marina Haiduk

112

Umstand, dass Inschriften alle dargestellten Ältesten namentlich ausweisen – und dies, indem 
sowohl die Namen der zwölf Propheten und der zwölf Apostel als auch jene der 24 Priester aus 
1. Chronik 24,7–18 genannt werden, sodass jedes Bildfeld zwei Namensinschriften trägt.17 Unter 
ihnen ist in der rechten unteren Ecke von Folio 10v (Abbildung 5a) auch König David, der als 
einer der 24 Ältesten agiert und wie weitere sechzehn von ihnen ein nicht gespieltes Saiteninstrument 
hält. Obwohl diese kleinen Instrumente ohne die Darstellung eines zugehörigen Bogens nicht 
sicher als Streichinstrumente zu identifizieren sind, ist eine solche Auslegung wahrscheinlich.18 
Allein Aaron und Jakob sind mit eindeutigen Zupfinstrumenten vom Harfentypus ausgestattet: 
Aaron mit Stimmschlüssel beim Stimmen des Instruments, Jakob beim Spielen.

Jakob spielt mit einem weiteren, unbezeichneten Ältesten auch im heute in Paris aufbewahrten 
Liber Floridus Harfe (Abb. 6). Bei dieser Darstellung der Anbetung der Majestas Domini und des 
Lammes sind die 24 Ältesten in querrechteckigen Bildfeldern auf einem einzigen Folio um Christus 
und das Lamm herum angeordnet. Sechzehn Älteste sind mit kleinen Saiteninstrumenten in der 
einen und Kelchen in der anderen Hand gezeigt, darunter auch David. In der deutlich später ent-
standenen Version des Liber Floridus von 1460 in Den Haag ist der Unterschied zwischen Zupf- 
und Streichinstrumenten eindeutig (Abb. 7). Auf Folio 11v hält diesmal Ezechiel ein Streichinstrument 
mit keulenförmigem Korpus in der linken, den dazugehörigen langen Streichbogen in der rechten 
Hand. Auf demselben Folio sieht man mit der Laute Jakobs und der Harfe Davids zwei nicht 
gespielte Zupfinstrumente. Ursprünglich handelte es sich um eine Doppelseite wie in Wolfen-
büttel, das angrenzende Folio mit der Anbetung des Lammes ist jedoch nicht erhalten. Es kann 
aber durch eine 1512 entstandene und heute ebenfalls in Den Haag aufbewahrte Kopie erschlossen 
werden.19 Philippus ist hier mit einem ganz ähnlichen Instrument wie Ezechiel gezeigt – ein 
keulenförmig langgezogener Korpus mit fließendem Übergang zum Hals und sichelförmigem 
Wirbelkasten –, jedoch ohne Bogen, obwohl seine linke Hand dafür frei wäre. Jakobus sieht man 
beim Zupfen der Harfe, Bartholomäus beim Zupfen einer kleinen Laute, deren Korpus kürzer ist 
als beim Instrument des Ezechiel und mit einem abgeknickten Wirbelkasten abgeschlossen wird.

Auch bei den 24 Ältesten begegnet man – ähnlich wie beim kînôr König Davids – dem 
Instrumentennamen mit verschiedenen Darstellungsformen. Da im Text der Apokalypse 5,8 
von mehreren citharas die Rede ist,20 wird deutlich, dass es sich hier nicht mehr um das Phänomen 
verschiedener Übersetzungsmöglichkeiten handeln kann. Vielmehr ist davon auszugehen, dass 
man sich der generischen Offenheit des Begriffs als Saiteninstrument bewusst war und diese 
zu nutzen wusste, bot sie dem Künstler doch den idealen Spielraum, in seiner Darstellung vom 
gestalterischen Prinzip der varietas Gebrauch zu machen.21

mengestellten Liber Floridus wird heute ohne die nicht erhaltenen Apokalypsen-Illustrationen in der Universi-
tätsbibliothek von Gent aufbewahrt. Siehe Woodward 2010.

17	 Christian Heitzmann und Patrizia Carmassi nennen ebenfalls das spätantike Liber genealogus als Quelle für die 
Priesternamen, vgl. Heitzmann/Carmassi 2014, S. 31.

18	 Ich verweise hier auf den im Medium der Bauplastik angewandten Kunstgriff, den Streichbogen im Hintergrund 
des Bildfelds ohne schlüssigen physikalisch-räumlichen Zusammenhang zu zeigen, wenn die Hände jeweils ein 
Instrument und eine Phiole halten. Siehe Die Anbetung des Lammes durch die 24 Ältesten der Apokalypse, ca. 
1130/50, Oloron-Sainte-Marie, Sainte-Marie, Westportal, äußere Archivolte des Tympanons, und Die Anbetung 
der Majestas Domini und des Lammes durch die 24 Ältesten, ca. 1145/50, Morlaàs, Sainte-Foy, Portal, Archivol-
te des Tympanons. In Oloron werden nur drei, in Morlaàs zwei der Streichinstrumente beim Streichen, aber 
acht bzw. 20 Bögen als Flachrelief im Hintergrund gezeigt.

19	 Unbekannter Künstler, Die Anbetung der Majestas Domini und des Lammes durch die 24 Ältesten, 1512, Papier, 
320 x 225 mm, in: Lambert 1512, fol. 23v–24r.

20	 Apokalypse 5,8: »et cum aperuisset librum quattuor animalia et viginti quattuor seniores ceciderunt coram agno 
habentes singuli citharas et fialas aureas plenas odoramentorum quae sunt orationes sanctorum« (BSV 1994, 
S. 1886 f.).

21	 Ganz im Gegensatz dazu hat sich der Illuminator der sog. Trinity-Apokalypse für die Darstellung von 24 Har-

https://doi.org/10.5771/9783987402302-107 - am 27.01.2026, 03:54:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Im Spannungsfeld von Wort und Bild

113

Dies geschah auf dem Gebiet der Bauplastik bereits deutlich früher als bei den oben 
besprochenen Beispielen der Anbetung der 24 Ältesten aus dem Liber Floridus, in dessen Inschriften 
die cithara zwar nicht genannt wird, aber auf eine Stelle in der Apokalypse 5,5 angespielt wird. 
Auch die Mandorla der Majestas Domini am etwa 1188 entstandenen Tympanon des Südportals 
von San Esteban im kastilischen Moradillo de Sedano (Burgos) ist mit einer solchen Inschrift 
versehen. An der inneren Archivolte des Tympanons sind dort die 24 Ältesten paarweise um 
einen Engel herum angeordnet. Die dargestellten Musikinstrumente sind überaus vielfältig, 
darunter da gamba und da braccio gespielte kleine Streichinstrumente, wie sie sich in einer 
Vielzahl von Beispielen in der Portalskulptur der Zeit finden, darunter Santo Domino in Soria 
(um 1200), Sainte-Marie in Oloron (ca. 1130/50), Sainte-Foy in Morlaàs (ca. 1145/50) und Saint-
Pierre in Moissac (ca. 1110/30) als frühestes Beispiel.

III. Apoll und die Musen
Wolfgang Ruf und Wolfgang Schenkluhn wiesen darauf hin, dass die vermutliche Niederschrift 
der Apokalypse in die zweite Hälfte des 1. Jahrhunderts nach Christus fiel, in eine Zeit der 
»Hochblüte der griechisch-römischen Kunstmusik«.22 In dieser Zeit gehörte die cithara zu den 
Instrumenten, die vor allem zur Begleitung von Gesang eingesetzt wurden. Das Instrument, 
das dem griechischsprachigen Autor der Offenbarung in seiner Vision des zukünftigen Welten-
endes vor Augen stand, war ein ihm aus seiner Zeit wohlbekanntes. Es wird in der griechischen 
Lyrik der Sappho oder des Pindar und in den lateinischen Versen von Properz oder Ovid 
erwähnt. In der antiken Mythologie ist die cithara mit Merkur, Orpheus, Amphion und Apoll 
verknüpft. Die cithara als Attribut des musizierenden Apoll wird zum Beispiel beim Sujet des 
Wettstreits mit Pan bemüht,23 wobei hier das Blasinstrument von Letzterem in der Beurteilung 
durch Midas unterliegt, da man im Unterschied zum Saiteninstrument nicht gleichzeitig dazu 
singen kann. Das gleichzeitige Singen und Spielen kennzeichnet auch das antike Verständnis 
eines als Kitharodos oder Citharoedus bezeichneten Musikers.24 Dieses Detail muss beim Apollon 
Kitharodos oder Apollo Citharoedus, einem in der Skulptur herausgebildeten Typus Apolls als 
Anführer der Musen, auch Musagetes genannt,25 mitbedacht werden, ist es doch bei Dar-
stellungen der Gottheit der Dichtkunst, des Gesangs und der Musik meist nicht visualisiert.

Anders als beim kînôr der späten Bronzezeit, einem im Mittelalter und der Renaissance nur 
schriftlich belegten Instrument, ist eine Anschauung von Darstellungen des antiken Leiertyps, 
der als bildliche Entsprechung mit dem Begriff der cithara zusammenfällt, für die Künstler der 
italienischen Frührenaissance nicht gänzlich auszuschließen – waren doch zum Beispiel die 
Bildwelten der Musensarkophage durch deren Umnutzung teilweise zugänglich.26 Trotz dieser 

fen als Interpretation der biblischen cithara entschieden (ApkTrin, fol. 4r). Im Übrigen weist Friedrich Behn da-
rauf hin, dass auch der Begriff der Harfe im Altgermanischen ein für Saiteninstrumente generisch gebrauchter 
ist und das Verb harpfen die Spieltechnik des Zupfens meinte: »Im Altgermanischen werden alle Saiteninstru-
mente als ›Harfe‹ bezeichnet, und ›harpfen‹ heißt noch sehr viel später ›die Saiten zupfen‹ im Gegensatz zum 
Streichen mit dem Bogen« (Behn 1954, S. 152).

22	 Ruf/Schenkluhn 2002, S. 11.
23	 Siehe z. B. Ovid Met 11,169–171.
24	 »In classical usage, a citharode or citharoedus is one who sings to the [square-based] kithara, not one who me-

rely plays it.« (Blackburn 2018, S. 15).
25	 Zu einem unter dem Einfluss von Francesco Petrarca (1304–1374) ausgebildeten nachantiken Wandel der Apollo-

Ikonographie hin zu einem Musagetes siehe Christian 2014, S. 110.
26	 Siehe ebd., S. 106 und 108, wo Christian auf den vor 1465 in das Grabmal Baldassare Spinellis in der römischen 

Kirche S. Maria del Priorato eingebauten Musensarkophag hinweist und auch den in den 1460er-Jahren in der 
römischen Basilika von S. Maria Maggiore zugänglichen Musensarkophag nennt, der sich später in der Samm-
lung Giustiniani befand und sowohl die Muse Terpsichore als auch Erato mit der cithara zeigt (Römisch, Mu-

https://doi.org/10.5771/9783987402302-107 - am 27.01.2026, 03:54:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114

Marina Haiduk

möglichen Denkmälerkenntnis, die bis 1500 kaum vollplastische Skulpturen umfasst haben 
dürfte,27 wird auch im humanistischen Umfeld der Frührenaissance die in Textquellen über-
lieferte cithara mitunter durch ein zeitgenössisches Saiteninstrument verkörpert.

In Anlehnung an Isidor von Sevilla wird die Erfindung der cithara in der humanistischen 
Tradition Apoll zugeschrieben.28 Auch der Text des circa 1420 entstandenen Libellus de imaginibus 
deorum beschreibt Apoll mit der cithara in der Hand, »cythara[m] tenebat«.29 Die zugehörige 
Zeichnung zeigt diese mit birnenförmigem, monoxylem Korpus, der fließend in den Hals über-
geht und einen sichelförmigen Wirbelkasten aufweist (Abb. 8). Jean Seznec wählt bei seiner 
Benennung des Instruments den Begriff der cithare, der sich etymologisch direkt aus der cithara 
herleitet, und lässt so offen, ob er es für ein Zupf- oder ein Streichinstrument hält.30 Kathi Meyer-
Baer hingegen interpretiert es nicht nur als Rebec, sondern sieht darin auch eine Diskrepanz 
zum Text,31 die es für den zeitgenössischen Betrachter und dessen offenes Begriffsverständnis 
allerdings nicht gegeben haben dürfte. Dass dem Instrument in der linken Hand Apolls kein 
Streichbogen hinzugegeben wurde, sondern nur ein zu Pfeilen und Köcher gehöriger Schieß-
bogen in der Rechten, macht eine Auffassung der bis auf den Umriss des Instruments kaum 
konkrete instrumentenbauliche Details aufweisenden Darstellung als Quinterne möglich, wenn 
auch nicht zwingend nötig, da der Schießbogen als Analogon verstanden werden könnte.

Anders verhält es sich bei einer Gemäldeserie mit Apoll und den Musen, mit der der Tempietto 
delle Muse im Herzogspalast von Urbino ausgestattet wurde. Dort zeigt Giovanni Santi am Ende 
des Quattrocento die Muse Terpsichore mit einem gestrichenen Rebec, das allerdings mit dem 
tieferliegenden unteren Deckenteil und dem Steg, der auf der oberen Deckenebene steht, mehrere 
organologische Ungereimtheiten aufweist (Abb. 9). Das Rebec gehört zum in der Renaissance 
verwendeten Instrumentarium und wurde als zeitgenössische Entsprechung der antiken cithara 
verstanden,32 wie die Inschrift am unteren Bildrand zeigt. Hier wird ein in verschiedenen Text-
quellen seit der Antike tradiertes Musengedicht zitiert, in dem Terpsichore durch das Spiel ihrer 
cithara bewegt, die Affekte beherrscht und verstärkt: »Terpsichore affectvs citharis movet, 
i[m]perat, avget«.33 Während der Gemäldezyklus heute nicht mehr Teil der Ausstattung des 

sensarkophag, ca. 180–200 n. Chr., Marmor, 67 x 224 cm, Wien, Kunsthistorisches Museum, Antikensamm-
lung, Inv.-Nr. I 171).

27	 Auch Christian (2014, S. 111 f.) bezweifelt die Kenntnis lebensgroßer Ensembles aus Apoll und den Musen im 
Quattrocento. Zudem muss berücksichtigt werden, dass die Instrumentendarstellung häufig nachträglichen Er-
gänzungen unterworfen war, wie z. B. im Fall des Apollo Farnese. Das genaue Ausgrabungsdatum der Skulptur 
ist unklar, vor 1537 entstandene Zeichnungen Maerten van Heemskercks belegen den fragmentarischen Zu-
stand der cithara, deren oberer Abschluss erst im 18. Jahrhundert hinzugefügt wurde. Allein Winternitz (1965, 
S. 272) spricht von einer »misinterpretation of ancient instruments by Renaissance artists« und begründet dies 
mit der – einem Versäumnis gleichkommenden – Tatsache, dass »the ancient models, abundantly available in 
statues, reliefs and frescos, were not strictly copied«. Unklar ist, welche im Überfluss vorhandenen Statuen und 
Fresken Winternitz gemeint haben könnte. Die von ihm zur Veranschaulichung der Morphologie der antiken 
cithara herangezogene Wandmalerei in Pompei war im späten Quattrocento jedenfalls noch längst nicht frei-
gelegt.

28	 »Citharae ac psalterii repertor Tubal, ut praedictum est, perhibetur. Iuxta opinionem autem Graecorum citha-
rae usus repertus fuisse ab Apolline creditur. Forma citharae initio similis fuisse traditur pectori humano, quo 
uti vox a pectore, ita ex ipsa cantus ederetur, appellatamque eadem de causa. Nam pectus Dorica lingua κιθάρα 
vocari.« (Isidor ESO).

29	 Albericus o. J., fol. 1v.
30	 Seznec 1939, S. 154. Aufgrund des Bildbestands lässt es sich ausschließen, dass Seznec die Zither meinte, für die 

der Begriff im heutigen Französisch am häufigsten Verwendung findet.
31	 »The text says that Apollo holds a kithara in his hand, but in the drawing his instrument is a rebec.« (Meyer-

Baer 1970, S. 138).
32	 Zur zeitgenössisch üblichen generischen Beschreibung von Saiteninstrumenten durch die lateinische cithara 

siehe Prizer 1982, S. 107, und Salmen 1998, S. 82.
33	 Etwa Ausonius Id 20,4, oder MythVat II 24 (Versus VIIII Musarum). Zu einem Überblick über die Textquellen 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-107 - am 27.01.2026, 03:54:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Im Spannungsfeld von Wort und Bild

115

Tempietto ist, verweist ein noch in situ den Raum umlaufender Fries mit eingeschriebenem 
Distichon auf die ursprüngliche Bestimmung des Raums. Hier wird jeder Eintretende auf-
gefordert, sich an diesem Ort reiner Schönheit den Musen heiter und unschuldig zu zeigen: 
»Qvisqvis ades laetvs mvsis et candidvs adsis facvndvs citharae nil nisi candor inest«.34 In ihrer 
Studie zum Tempietto delle Muse misst Claudia Wedepohl dem dort verwendeten Begriff der 
cithara große Bedeutung bei und verknüpft ihn mit der Eigenschaft eloquenter Redlichkeit, die 
auch dem Besucher abverlangt wird.35 Vermutlich ist es nicht zuletzt der Darstellung des Apoll 
innerhalb des Gemäldezyklus geschuldet, die ihn in seiner Funktion als Musagetes und zeit-
gemäßer Citharoedus mit der Lira da braccio zeigt, dass Wedepohl dieses Instrument als zeit-
genössische Entsprechung der antiken cithara ansieht.36 Die für den selben räumlichen Kontext 
des Tempietto delle Muse verbildlichte Konnotation der cithara als Rebec der Muse Terpsichore 
spricht jedoch gegen eine derartig enggefasste Interpretation und ist nur mit einem generisch 
offenen Begriffsverständnis der cithara zu erklären.37

Die im Herzogspalast von Urbino beschworene Sphäre des Apollinisch-Musischen ist auf 
den höfischen Kontext mit seinem repräsentativen Funktionszusammenhang und dem Ver-
ständnis des Fürsten als Herrn über die Künste zugeschnitten. Das Bildprogramm und auch 
die übergeordnete Thematik des Raums erschließt sich jedoch nicht, wenn man allein Kennt-
nisse der lateinischen Sprache bemüht. Der philologische Zugang zum Begriff der cithara ver-
langt weit mehr als das. Neben der Vertrautheit mit den antiken Textquellen ist jene mit der 
zeitgenössischen Konnotation des Begriffs mitzubringen, wie sie in den humanistischen Kreisen 
der italienischen Höfe zirkulierte: als generischer Begriff für allerlei Saiteninstrumente, deren 
ursprüngliche Funktion die instrumentale Begleitung von Gesang war. Dass der Begriff der 
cithara als rhetorische Figur der Metonymie auf der sprachlichen Ebene die sich gesungen und 
instrumental begleitet vorzustellende Dichtung der Antike beschreibt,38 scheint durchaus auch 
um die Ebene der Darstellung erweiterbar: als bildliche Entsprechung dieser begrifflichen Ver-
quickung steht schließlich das vor Augen gestellte Instrument als Chiffre für das gleichzeitige 
Singen und Spielen. In diesem Bewusstsein, das auch auf die am Anfang vorgestellten biblischen 
Sujets übertragbar ist,39 kann ein Ansatz, der mit Vorsicht nach den den Darstellungen zugrunde 
liegenden zeitgenössischen Beziehungen zwischen Denotation, Begriff und Konnotation fragt, 
für die zwischen den Disziplinen der klassischen Musikwissenschaft und der Kunstgeschichte 
angesiedelte Musikikonographie fruchtbar gemacht werden.

siehe Strocka 1977, S. 134, Anm. 471. In Urbino wurde das Gedicht einem heute in der Vatikanischen Aposto-
lischen Bibliothek aufbewahrten Manuskript von 1461 entnommen, das sich damals im Herzogspalast befand 
und die Autorschaft Vergil zuschreibt (MsA, fol. 82v: »Tersicore affectus cytharis mouet, imp[er]at auget«). Zum 
Gedicht und der von Santi rezipierten Ikonographie der musizierenden Musen siehe Wedepohl 2009, S. 111, 
117, 123 und 236, Anm. 661.

34	 »Wer immer du zugegen bist, sei den Musen gegenüber frohgestimmt und lauter, denn nichts als eloquente Red-
lichkeit wohnt der Kithara inne.« Deutsche Übersetzung nach Wedepohl 2009, S. 141. Vgl. auch Wedepohls mi-
nimal abweichende Übersetzungen ebd., S. 13 und S. 109.

35	 Ebd., S. 141.
36	 Ebd., S. 123 und S. 139. Auch im Briefwechsel der als decima musa verherrlichten Markgräfin von Mantua, Isa-

bella d’Este, finden sich Hinweise darauf, dass sie den bewusst antikisierenden Begriff der cithara für die Lira 
da braccio verwendet (siehe Prizer 1982, S. 107). Durch einen Besuch des Herzogspalasts von Urbino im Jahr 
1494 war Isabella mit der Anlage und Ausstattung der dortigen Räumlichkeiten vertraut.

37	 Dieses umfasst im Übrigen nicht nur den Begriff der cithara, sondern auch den der lyra, von dem sich die Be-
zeichnung Lira da braccio ableitet: »a humanist would have chosen either kithara or lyra, both from the Greek: 
these indicate essentially the same instrument, the ancient lyre« (Blackburn 2018, S. 13).

38	 Wedepohl 2009, S. 141 und S. 143.
39	 Auch Wedepohl schließt David als göttlich inspirierten biblischen Sänger explizit mit ein, vgl. ebd., S. 143.

https://doi.org/10.5771/9783987402302-107 - am 27.01.2026, 03:54:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marina Haiduk

116

Tempietto ist, verweist ein noch in situ den Raum umlaufender Fries mit eingeschriebenem 
Distichon auf die ursprüngliche Bestimmung des Raums. Hier wird jeder Eintretende auf-
gefordert, sich an diesem Ort reiner Schönheit den Musen heiter und unschuldig zu zeigen: 
»Qvisqvis ades laetvs mvsis et candidvs adsis facvndvs citharae nil nisi candor inest«.34 In ihrer 
Studie zum Tempietto delle Muse misst Claudia Wedepohl dem dort verwendeten Begriff der 
cithara große Bedeutung bei und verknüpft ihn mit der Eigenschaft eloquenter Redlichkeit, die 
auch dem Besucher abverlangt wird.35 Vermutlich ist es nicht zuletzt der Darstellung des Apoll 
innerhalb des Gemäldezyklus geschuldet, die ihn in seiner Funktion als Musagetes und zeit-
gemäßer Citharoedus mit der Lira da braccio zeigt, dass Wedepohl dieses Instrument als zeit-
genössische Entsprechung der antiken cithara ansieht.36 Die für den selben räumlichen Kontext 
des Tempietto delle Muse verbildlichte Konnotation der cithara als Rebec der Muse Terpsichore 
spricht jedoch gegen eine derartig enggefasste Interpretation und ist nur mit einem generisch 
offenen Begriffsverständnis der cithara zu erklären.37

Die im Herzogspalast von Urbino beschworene Sphäre des Apollinisch-Musischen ist auf 
den höfischen Kontext mit seinem repräsentativen Funktionszusammenhang und dem Ver-
ständnis des Fürsten als Herrn über die Künste zugeschnitten. Das Bildprogramm und auch 
die übergeordnete Thematik des Raums erschließt sich jedoch nicht, wenn man allein Kennt-
nisse der lateinischen Sprache bemüht. Der philologische Zugang zum Begriff der cithara ver-
langt weit mehr als das. Neben der Vertrautheit mit den antiken Textquellen ist jene mit der 
zeitgenössischen Konnotation des Begriffs mitzubringen, wie sie in den humanistischen Kreisen 
der italienischen Höfe zirkulierte: als generischer Begriff für allerlei Saiteninstrumente, deren 
ursprüngliche Funktion die instrumentale Begleitung von Gesang war. Dass der Begriff der 
cithara als rhetorische Figur der Metonymie auf der sprachlichen Ebene die sich gesungen und 
instrumental begleitet vorzustellende Dichtung der Antike beschreibt,38 scheint durchaus auch 
um die Ebene der Darstellung erweiterbar: als bildliche Entsprechung dieser begrifflichen Ver-
quickung steht schließlich das vor Augen gestellte Instrument als Chiffre für das gleichzeitige 
Singen und Spielen. In diesem Bewusstsein, das auch auf die am Anfang vorgestellten biblischen 
Sujets übertragbar ist,39 kann ein Ansatz, der mit Vorsicht nach den den Darstellungen zugrunde 
liegenden zeitgenössischen Beziehungen zwischen Denotation, Begriff und Konnotation fragt, 
für die zwischen den Disziplinen der klassischen Musikwissenschaft und der Kunstgeschichte 
angesiedelte Musikikonographie fruchtbar gemacht werden.

siehe Strocka 1977, S. 134, Anm. 471. In Urbino wurde das Gedicht einem heute in der Vatikanischen Aposto-
lischen Bibliothek aufbewahrten Manuskript von 1461 entnommen, das sich damals im Herzogspalast befand 
und die Autorschaft Vergil zuschreibt (MsA, fol. 82v: »Tersicore affectus cytharis mouet, imp[er]at auget«). Zum 
Gedicht und der von Santi rezipierten Ikonographie der musizierenden Musen siehe Wedepohl 2009, S. 111, 
117, 123 und 236, Anm. 661.

34	 »Wer immer du zugegen bist, sei den Musen gegenüber frohgestimmt und lauter, denn nichts als eloquente Red-
lichkeit wohnt der Kithara inne.« Deutsche Übersetzung nach Wedepohl 2009, S. 141. Vgl. auch Wedepohls mi-
nimal abweichende Übersetzungen ebd., S. 13 und S. 109.

35	 Ebd., S. 141.
36	 Ebd., S. 123 und S. 139. Auch im Briefwechsel der als decima musa verherrlichten Markgräfin von Mantua, Isa-

bella d’Este, finden sich Hinweise darauf, dass sie den bewusst antikisierenden Begriff der cithara für die Lira 
da braccio verwendet (siehe Prizer 1982, S. 107). Durch einen Besuch des Herzogspalasts von Urbino im Jahr 
1494 war Isabella mit der Anlage und Ausstattung der dortigen Räumlichkeiten vertraut.

37	 Dieses umfasst im Übrigen nicht nur den Begriff der cithara, sondern auch den der lyra, von dem sich die Be-
zeichnung Lira da braccio ableitet: »a humanist would have chosen either kithara or lyra, both from the Greek: 
these indicate essentially the same instrument, the ancient lyre« (Blackburn 2018, S. 13).

38	 Wedepohl 2009, S. 141 und S. 143.
39	 Auch Wedepohl schließt David als göttlich inspirierten biblischen Sänger explizit mit ein, vgl. ebd., S. 143.

Abb. 1	 Anonymus, König David und seine Musiker, um 1100, Sandstein, Moissac, 
Abbaye Saint-Pierre, Kreuzgang (Foto: Roberto Sigismondi. Mit 
freundlicher Genehmigung des Kunsthistorischen Instituts in Florenz – 
Max-Planck-Institut).

Abb. 2	 Anonymus, König David und seine Musiker, 
Mailand, letztes Drittel 10. Jahrhundert, 
Federzeichnung und Deckfarben auf Pergament, 
200 x 130 mm (Folio 250 x 175 mm), in: PsaltAmB, 
fol. 12v (mit freundlicher Genehmigung der 
Bayerischen Staatsbibliothek München).

Abb. 3	 Anonymus, König David und seine Musiker, 
Winchcombe oder Canterbury, 2. Hälfte 
11. Jahrhundert, Pergament, 253 x 115 mm 
(Folio 271 x 153 mm), in: MsB, fol. 4v (mit 
freundlicher Genehmigung der Syndics of 
Cambridge University Library).

https://doi.org/10.5771/9783987402302-107 - am 27.01.2026, 03:54:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Im Spannungsfeld von Wort und Bild

117

Tempietto ist, verweist ein noch in situ den Raum umlaufender Fries mit eingeschriebenem 
Distichon auf die ursprüngliche Bestimmung des Raums. Hier wird jeder Eintretende auf-
gefordert, sich an diesem Ort reiner Schönheit den Musen heiter und unschuldig zu zeigen: 
»Qvisqvis ades laetvs mvsis et candidvs adsis facvndvs citharae nil nisi candor inest«.34 In ihrer 
Studie zum Tempietto delle Muse misst Claudia Wedepohl dem dort verwendeten Begriff der 
cithara große Bedeutung bei und verknüpft ihn mit der Eigenschaft eloquenter Redlichkeit, die 
auch dem Besucher abverlangt wird.35 Vermutlich ist es nicht zuletzt der Darstellung des Apoll 
innerhalb des Gemäldezyklus geschuldet, die ihn in seiner Funktion als Musagetes und zeit-
gemäßer Citharoedus mit der Lira da braccio zeigt, dass Wedepohl dieses Instrument als zeit-
genössische Entsprechung der antiken cithara ansieht.36 Die für den selben räumlichen Kontext 
des Tempietto delle Muse verbildlichte Konnotation der cithara als Rebec der Muse Terpsichore 
spricht jedoch gegen eine derartig enggefasste Interpretation und ist nur mit einem generisch 
offenen Begriffsverständnis der cithara zu erklären.37

Die im Herzogspalast von Urbino beschworene Sphäre des Apollinisch-Musischen ist auf 
den höfischen Kontext mit seinem repräsentativen Funktionszusammenhang und dem Ver-
ständnis des Fürsten als Herrn über die Künste zugeschnitten. Das Bildprogramm und auch 
die übergeordnete Thematik des Raums erschließt sich jedoch nicht, wenn man allein Kennt-
nisse der lateinischen Sprache bemüht. Der philologische Zugang zum Begriff der cithara ver-
langt weit mehr als das. Neben der Vertrautheit mit den antiken Textquellen ist jene mit der 
zeitgenössischen Konnotation des Begriffs mitzubringen, wie sie in den humanistischen Kreisen 
der italienischen Höfe zirkulierte: als generischer Begriff für allerlei Saiteninstrumente, deren 
ursprüngliche Funktion die instrumentale Begleitung von Gesang war. Dass der Begriff der 
cithara als rhetorische Figur der Metonymie auf der sprachlichen Ebene die sich gesungen und 
instrumental begleitet vorzustellende Dichtung der Antike beschreibt,38 scheint durchaus auch 
um die Ebene der Darstellung erweiterbar: als bildliche Entsprechung dieser begrifflichen Ver-
quickung steht schließlich das vor Augen gestellte Instrument als Chiffre für das gleichzeitige 
Singen und Spielen. In diesem Bewusstsein, das auch auf die am Anfang vorgestellten biblischen 
Sujets übertragbar ist,39 kann ein Ansatz, der mit Vorsicht nach den den Darstellungen zugrunde 
liegenden zeitgenössischen Beziehungen zwischen Denotation, Begriff und Konnotation fragt, 
für die zwischen den Disziplinen der klassischen Musikwissenschaft und der Kunstgeschichte 
angesiedelte Musikikonographie fruchtbar gemacht werden.

siehe Strocka 1977, S. 134, Anm. 471. In Urbino wurde das Gedicht einem heute in der Vatikanischen Aposto-
lischen Bibliothek aufbewahrten Manuskript von 1461 entnommen, das sich damals im Herzogspalast befand 
und die Autorschaft Vergil zuschreibt (MsA, fol. 82v: »Tersicore affectus cytharis mouet, imp[er]at auget«). Zum 
Gedicht und der von Santi rezipierten Ikonographie der musizierenden Musen siehe Wedepohl 2009, S. 111, 
117, 123 und 236, Anm. 661.

34	 »Wer immer du zugegen bist, sei den Musen gegenüber frohgestimmt und lauter, denn nichts als eloquente Red-
lichkeit wohnt der Kithara inne.« Deutsche Übersetzung nach Wedepohl 2009, S. 141. Vgl. auch Wedepohls mi-
nimal abweichende Übersetzungen ebd., S. 13 und S. 109.

35	 Ebd., S. 141.
36	 Ebd., S. 123 und S. 139. Auch im Briefwechsel der als decima musa verherrlichten Markgräfin von Mantua, Isa-

bella d’Este, finden sich Hinweise darauf, dass sie den bewusst antikisierenden Begriff der cithara für die Lira 
da braccio verwendet (siehe Prizer 1982, S. 107). Durch einen Besuch des Herzogspalasts von Urbino im Jahr 
1494 war Isabella mit der Anlage und Ausstattung der dortigen Räumlichkeiten vertraut.

37	 Dieses umfasst im Übrigen nicht nur den Begriff der cithara, sondern auch den der lyra, von dem sich die Be-
zeichnung Lira da braccio ableitet: »a humanist would have chosen either kithara or lyra, both from the Greek: 
these indicate essentially the same instrument, the ancient lyre« (Blackburn 2018, S. 13).

38	 Wedepohl 2009, S. 141 und S. 143.
39	 Auch Wedepohl schließt David als göttlich inspirierten biblischen Sänger explizit mit ein, vgl. ebd., S. 143.

Abb. 4a/b �Anonymus, König David und seine Musiker, Soignies (Hennegau), 3. Drittel des 11. Jahrhunderts, 
Pergament, 270 x 195 mm, in: MsC, fol. 30v–31r (mit freundlicher Genehmigung der 
Universitätsbibliothek Leipzig).

Abb. 5a/b �Anonymus, Die Anbetung der Majestas Domini und des Lammes durch die 24 Ältesten, 
Nordfrankreich, Flandern oder Hennegau, drittes Viertel des 12. Jahrhunderts, Pergament,  
435 x 295 mm, in: Lambert o. J.a, fol. 10v–11r (mit freundlicher Genehmigung der Herzog August 
Bibliothek Wolfenbüttel).

https://doi.org/10.5771/9783987402302-107 - am 27.01.2026, 03:54:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marina Haiduk

118

Literatur

Alle Weblinks in diesem Beitrag zuletzt aufgerufen am 18.9.2025.

Albericus o. J. | Albericus Londoniensis: Libellus de imaginibus deorum, Vatikanstadt, Biblioteca Apostolica 
Vaticana, Ms. Reg. lat. 1290.

ApkTrin | The Trinity Apocalypse, Cambridge, Trinity College, Ms. R.16.2.
Ausonius Id | Ausonius: Idyllia, online, o. J., https://la.wikisource.org/wiki/Idyllia.
Behn 1954 | Friedrich Behn: Musikleben im Altertum und frühen Mittelalter, Stuttgart: Hiersemann 1954.
Blackburn 2018 | Bonnie J. Blackburn: »The Foremost Lutenist in the World«. Pietrobono dal Chitarino 

and His Repertory, in: Journal of the Lute Society of America 51 (2018), S. 1–71.
Bommes 2018 | Mathias Bommes: Die frühmittelalterliche Zupfleier im Spiegel der archäologischen 

Quellen, in: Phoibos 17 (2018), S. 77–96.
Braun 1999 | Joachim Braun: Die Musikkultur Altisraels/Palästinas. Studien zu archäologischen, schrift-

lichen und vergleichenden Quellen, Fribourg: Universitätsverlag 1999.
BSV 1994 | Biblia sacra iuxta Vulgatam versionem, hg. von Robert Weber und Roger Gryson, Stuttgart: 

Deutsche Bibelgesellschaft 1994.
CAO 1970 | Corpus Antiphonalium Officii, hg. von René-Jean Hesbert, Bd. 4, Rom: Herder 1970.
Christian 2014 | Kathleen Wren Christian: The Multiplicity of the Muses. The Reception of Antique 

Images of the Muses in Italy, 1400–1600, in: The Muses and Their Afterlife in Post-Classical Europe, 
hg. von Kathleen Wren Christian, Clare E. L. Guest und Claudia Wedepohl, London: Warburg 2014, 
S. 103–153.

Debiais 2018 | Vincent Debiais: Images of Letters. Writing and Image Making in Western Europe 
Romanesque Sculpture, in: Inmunkwahak. The Journal of the Humanities 114 (2018), S. 1–25.

Heitzmann/Carmassi 2014 | Christian Heitzmann/Patrizia Carmassi: Der Liber Floridus in Wolfenbüttel. 
Eine Prachthandschrift über Himmel und Erde, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2014.

Isidor ESO | Isidor von Sevilla: Etymologarium sive originum, Liber III, hg. von Angus Graham, online, 
o. J., www.hs-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost07/Isidorus/isi_et03.html#c321.

Lafargue 1938 | Marie Lafargue: Les sculptures du premier atelier de la Daurade et les chapiteaux du 
cloître de Moissac, in: Bulletin Monumental 97 (1938), S. 195–216.

Lambert o. J.a | Lambert von Saint-Omer: Liber floridus, Ms., Wolfenbüttel, Herzog August Bibliothek, 
Cod. Guelf 1 Gud. lat., digitalisiert unter: http://diglib.hab.de/?db=mss&list=ms&id=1-gud-lat.

Lambert o. J.b | Lambert von Saint-Omer: Liber Floridus, Ms., Paris, Bibliothèque nationale de France, 
Département des manuscrits, Ms. Latin 8865, digitalisiert unter: https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/
btv1b6000541b.

Lambert 1460 | Lambert von Saint-Omer, Liber Floridus, Lille/Ninove, 1460, Den Haag, Koninklijke 
Bibliotheek, Ms. 72 A 23, digitalisiert unter: https://manuscripts.kb.nl/show/manuscript/72+A+23.

Lambert 1512 | Lambert von Saint-Omer: Liber Floridus, 1512, Den Haag, Koninklijke Bibliotheek,  
Ms. 128 C 4.

Lucchesi-Palli 1959 | Elisabetta Lucchesi-Palli: David. Ikonographie, in: Lexikon für Theologie und Kirche, 
hg. von Josef Höfer und Karl Rahner, Freiburg: Herder 21959, Bd. 3, Sp. 176.

Mertens 1966 | Heinrich A. Mertens: Handbuch der Bibelkunde. Literarische, historische, archäologische, 
religionsgeschichtliche, kulturkundliche, geographische Aspekte der Heiligen Schrift des Alten und Neuen 
Testamentes geboten für Unterricht und Predigt, Düsseldorf: Patmos 1966.

Meyer-Baer 1970 | Kathi Meyer-Baer: Music of the Spheres and the Dance of Death. Studies in Musical 
Iconology, Princeton: Princeton University Press 1970.

MsA | Manuskript, Vatikanstadt, Biblioteca Apostolica Vaticana, Ms. Urb. Lat. 643, digitalisiert unter: 
https://digi.vatlib.it/view/MSS_Urb.lat.643.

Abb. 6	 Anonymus, Die Anbetung der Majestas Domini 
und des Lammes durch die 24 Ältesten, 
Nordfrankreich, drittes Viertel des 12. 
Jahrhunderts, Pergament, 465 x 295 mm, in: 
Lambert o. J.b, fol. 35r (mit freundlicher 
Genehmigung der Bibliothèque nationale de 
France).

Abb. 7	 Anonymus, Die Anbetung der Majestas Domini 
durch die 24 Ältesten, Lille und Ninove, 1460, 
Pergament, 408 x 286 (304 x 215) mm, in: 
Lambert 1460, fol. 11v (mit freundlicher 
Genehmigung der KB Den Haag – 
Nationalbibliothek der Niederlande).

Abb. 8	 Anonymus, Der thronende Apoll mit den 
Musen, ca. 1420, Zeichnung auf Pergament, 
in: Albericus o. J., fol. 1v (Foto: Marie Aline 
Jacquemard. Mit freundlicher Genehmigung 
der Biblioteca Apostolica Vaticana, alle Rechte 
vorbehalten © 2022 Biblioteca Apostolica 
Vaticana).

Abb. 9	 Giovanni Santi, Die Muse Terpsichore, ca. 
1480/90, Öl auf Holz, 82,7 x 39,8 x 0,88 cm, 
Florenz, Galleria Corsini (Foto: Claudio Giusti. 
Mit freundlicher Genehmigung der Galleria 
Corsini – Firenze).

https://doi.org/10.5771/9783987402302-107 - am 27.01.2026, 03:54:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://la.wikisource.org/wiki/Idyllia
http://www.hs-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost07/Isidorus/isi_et03.html#c321
http://diglib.hab.de/?db=mss&list=ms&id=1-gud-lat
https://gallica.bnf.fr/ark
https://manuscripts.kb.nl/show/manuscript/72+A+23
https://digi.vatlib.it/view/MSS_Urb.lat.643


Im Spannungsfeld von Wort und Bild

119

Literatur

Alle Weblinks in diesem Beitrag zuletzt aufgerufen am 18.9.2025.

Albericus o. J. | Albericus Londoniensis: Libellus de imaginibus deorum, Vatikanstadt, Biblioteca Apostolica 
Vaticana, Ms. Reg. lat. 1290.

ApkTrin | The Trinity Apocalypse, Cambridge, Trinity College, Ms. R.16.2.
Ausonius Id | Ausonius: Idyllia, online, o. J., https://la.wikisource.org/wiki/Idyllia.
Behn 1954 | Friedrich Behn: Musikleben im Altertum und frühen Mittelalter, Stuttgart: Hiersemann 1954.
Blackburn 2018 | Bonnie J. Blackburn: »The Foremost Lutenist in the World«. Pietrobono dal Chitarino 

and His Repertory, in: Journal of the Lute Society of America 51 (2018), S. 1–71.
Bommes 2018 | Mathias Bommes: Die frühmittelalterliche Zupfleier im Spiegel der archäologischen 

Quellen, in: Phoibos 17 (2018), S. 77–96.
Braun 1999 | Joachim Braun: Die Musikkultur Altisraels/Palästinas. Studien zu archäologischen, schrift-

lichen und vergleichenden Quellen, Fribourg: Universitätsverlag 1999.
BSV 1994 | Biblia sacra iuxta Vulgatam versionem, hg. von Robert Weber und Roger Gryson, Stuttgart: 

Deutsche Bibelgesellschaft 1994.
CAO 1970 | Corpus Antiphonalium Officii, hg. von René-Jean Hesbert, Bd. 4, Rom: Herder 1970.
Christian 2014 | Kathleen Wren Christian: The Multiplicity of the Muses. The Reception of Antique 

Images of the Muses in Italy, 1400–1600, in: The Muses and Their Afterlife in Post-Classical Europe, 
hg. von Kathleen Wren Christian, Clare E. L. Guest und Claudia Wedepohl, London: Warburg 2014, 
S. 103–153.

Debiais 2018 | Vincent Debiais: Images of Letters. Writing and Image Making in Western Europe 
Romanesque Sculpture, in: Inmunkwahak. The Journal of the Humanities 114 (2018), S. 1–25.

Heitzmann/Carmassi 2014 | Christian Heitzmann/Patrizia Carmassi: Der Liber Floridus in Wolfenbüttel. 
Eine Prachthandschrift über Himmel und Erde, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2014.

Isidor ESO | Isidor von Sevilla: Etymologarium sive originum, Liber III, hg. von Angus Graham, online, 
o. J., www.hs-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost07/Isidorus/isi_et03.html#c321.

Lafargue 1938 | Marie Lafargue: Les sculptures du premier atelier de la Daurade et les chapiteaux du 
cloître de Moissac, in: Bulletin Monumental 97 (1938), S. 195–216.

Lambert o. J.a | Lambert von Saint-Omer: Liber floridus, Ms., Wolfenbüttel, Herzog August Bibliothek, 
Cod. Guelf 1 Gud. lat., digitalisiert unter: http://diglib.hab.de/?db=mss&list=ms&id=1-gud-lat.

Lambert o. J.b | Lambert von Saint-Omer: Liber Floridus, Ms., Paris, Bibliothèque nationale de France, 
Département des manuscrits, Ms. Latin 8865, digitalisiert unter: https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/
btv1b6000541b.

Lambert 1460 | Lambert von Saint-Omer, Liber Floridus, Lille/Ninove, 1460, Den Haag, Koninklijke 
Bibliotheek, Ms. 72 A 23, digitalisiert unter: https://manuscripts.kb.nl/show/manuscript/72+A+23.

Lambert 1512 | Lambert von Saint-Omer: Liber Floridus, 1512, Den Haag, Koninklijke Bibliotheek,  
Ms. 128 C 4.

Lucchesi-Palli 1959 | Elisabetta Lucchesi-Palli: David. Ikonographie, in: Lexikon für Theologie und Kirche, 
hg. von Josef Höfer und Karl Rahner, Freiburg: Herder 21959, Bd. 3, Sp. 176.

Mertens 1966 | Heinrich A. Mertens: Handbuch der Bibelkunde. Literarische, historische, archäologische, 
religionsgeschichtliche, kulturkundliche, geographische Aspekte der Heiligen Schrift des Alten und Neuen 
Testamentes geboten für Unterricht und Predigt, Düsseldorf: Patmos 1966.

Meyer-Baer 1970 | Kathi Meyer-Baer: Music of the Spheres and the Dance of Death. Studies in Musical 
Iconology, Princeton: Princeton University Press 1970.

MsA | Manuskript, Vatikanstadt, Biblioteca Apostolica Vaticana, Ms. Urb. Lat. 643, digitalisiert unter: 
https://digi.vatlib.it/view/MSS_Urb.lat.643.

https://doi.org/10.5771/9783987402302-107 - am 27.01.2026, 03:54:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://la.wikisource.org/wiki/Idyllia
http://www.hs-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost07/Isidorus/isi_et03.html#c321
http://diglib.hab.de/?db=mss&list=ms&id=1-gud-lat
https://gallica.bnf.fr/ark
https://manuscripts.kb.nl/show/manuscript/72+A+23
https://digi.vatlib.it/view/MSS_Urb.lat.643


Marina Haiduk

120

MsB | Bilingual Psalter in Old English and Latin, Ms., Cambridge, Cambridge University Library,  
Ms. F.f.1.23, digitalisiert unter: https://cudl.lib.cam.ac.uk/view/MS-FF-00001-00023/1.

MsC | Theologische Sammelhandschrift aus Soignies (Hennegau), Ms., Leipzig, Universitätsbibliothek,  
Ms 774, digitalisiert unter: https://digital.ub.uni-leipzig.de/object/viewid/0000010775.

MythVat II | Mythographus Vaticanus II, ed. by digilibLT, online, 2018, https://digiliblt.uniupo.it/xtf/
view?docId=dlt000566/dlt000566.xml.

Ovid Met | Publius Ovidius Naso: Metamorphoses, online, o. J., https://la.wikisource.org/wiki/
Metamorphoses_(Ovidius).

Page 1987 | Christopher Page: Voices and Instruments of the Middle Ages. Instrumental Practice and Songs 
in France 1100–1300, London: Dent 1987.

Petrus o. J. | Petrus von Palude: Commentaria super Psalmos. Litteralis, allegorica, anagogica et moralis 
expositio fratris Petri de Palude, ordinis Prædicatorum, super Psalterium, Douai, Bibliothèque 
municipale, Ms. 45, IX.

Prizer 1982 | William F. Prizer: Isabella d’Este and Lorenzo da Pavia, »master instrument-maker«, in: 
Early Music History 2 (1982), S. 87–127.

PsaltAmA | Psalterium Ambrosianum, Vatikanstadt, Biblioteca Apostolica Vaticana, Ms. Vat. Lat. 83.
PsaltAmB | Psalterium Ambrosianum, sog. Bobbio-Psalter, München, Bayerische Staatsbibliothek, Ms. 

Clm 343.
Remigius o. J. | Remigius von Auxerre: Enarrationes in Psalmos, Reims, Bibliothèque Municipale, 

Ms. 133 (B. 064).
Ruf/Schenkluhn 2002 | Wolfgang Ruf/Wolfgang Schenkluhn: Musik als Lobpreis. Zur Darstellung der 

24 Ältesten mit der cithara, in: Musikästhetik und Analyse. Festschrift Wilhelm Seidel zum 65. Geburts-
tag, hg. von Michael Märker und Lothar Schmidt, Laaber: Laaber 2002, S. 9–23.

Salmen 1998 | Walter Salmen: The Muse Terpsichore in Pictures and Texts from the 14th to 18th Centuries, 
in: Music in Art 22 (1998), S. 79–85.

Seebass 1973 | Tilman Seebass: Musikdarstellung und Psalterillustration im früheren Mittelalter. Studien 
ausgehend von einer Ikonologie der Handschrift Paris Bibliothèque Nationale Fonds Latin 1118, 2 Bde., 
Bern: Francke 1973.

Seebass 1987 | Tilman Seebass: Idee und Status der Harfe im europäischen Mittelalter, in: Basler Jahrbuch 
für Historische Musikpraxis 11 (1987), S. 139–152.

Sellers 1941 | Ovid R. Sellers: Musical Instruments of Israel, in: Biblical Archaeologist 4 (1941), S. 33–47.
Seznec 1939 | Jean Seznec: La survivance des dieux antiques. Essai sur le rôle de la tradition mythologique 

dans l’humanisme et dans l’art de la Renaissance, London: Warburg 1939.
Steger 1971 | Hugo Steger: Philologia musica. Sprachzeichen, Bild und Sache im literarisch-musikalischen 

Leben des Mittelalters – Lire, Harfe, Rotte und Fidel, München: Fink 1971.
Strocka 1977 | Volker Michael Strocka: Die Wandmalerei der Hanghäuser in Ephesos. Text, Wien: Öster-

reichische Akademie der Wissenschaften 1977.
Wedepohl 2009 | Claudia Wedepohl: In den glänzenden Reichen des ewigen Himmels. Cappella del Perdono 

und Tempietto delle Muse im Herzogpalast von Urbino, München: Scaneg 2009.
Wille 1967 | Günther Wille: Musica Romana. Die Bedeutung der Musik im Leben der Römer, Amsterdam: 

Schippers 1967.
Winternitz 1965 | Emanuel Winternitz: Muses and Music in a Burial Chapel. An Interpretation of Filippino 

Lippi’s Window Wall in the Cappella Strozzi, in: Mitteilungen des Kunsthistorischen Institutes in 
Florenz 11/4 (1965), S. 263–286.

Woodward 2010 | Elizabeth Woodward: The Illustrated Apocalypse Cycle in the Liber Floridus of Lambert 
of Saint-Omer, Diss. Florida State University 2010.

https://doi.org/10.5771/9783987402302-107 - am 27.01.2026, 03:54:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://cudl.lib.cam.ac.uk/view/MS-FF-00001-00023/1
https://digital.ub.uni-leipzig.de/object/viewid/0000010775
https://digiliblt.uniupo.it/xtf/view?docId=dlt000566/dlt000566.xml
https://digiliblt.uniupo.it/xtf/view?docId=dlt000566/dlt000566.xml
https://la.wikisource.org/wiki/Metamorphoses_(Ovidius)
https://la.wikisource.org/wiki/Metamorphoses_(Ovidius)


Im Spannungsfeld von Wort und Bild

121

Marina Haiduk hat Kunstgeschichte, Publizistik und Osteuropastudien in Berlin und Wien studiert 
und zur italienischen Malerei und Kunsttheorie des 16. und 17. Jahrhunderts mit einem Schwerpunkt 
auf Materialität geforscht. Malerei auf Stein war sowohl Gegenstand ihrer Magisterarbeit als auch ihrer 
Doktorarbeit. Als wissenschaftliche Mitarbeiterin im Forschungsprojekt »Rabab & Rebec« an der Hoch-
schule der Künste Bern widmete sie sich der Musikikonographie, deren Methodik und medialen Aspekten 
wie dem Verhältnis von Wort, Klang und materieller Kultur zum Bild.

https://doi.org/10.5771/9783987402302-107 - am 27.01.2026, 03:54:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987402302-107 - am 27.01.2026, 03:54:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402302-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

