
zfwu 9/3 (2008), 431-435 431

Praktische Philosophie und Unternehmensethik 

Weisheit und Wirtschaft: Konstruktiver Dialog oder Kategorienfehler? 

INA SCHMIDT*

Philosophy and Ethical Business – A Dialogue between Wisdom and 
Economy: Profitable Alliance or Twisted Categories?

The idea of a philosophical view to open new economic perspectives on values and social responsibility 
creates new possibilities within the debate about ethical standards in the context of companies and 
organizations. Through defining and describing the structures of thinking and communicating in 
economic systems and especially in complex situations of change, a philosophical dialogue helps to clear 
the real situation and the real possibilities of acting – in an ethical and responsible way: authentic and 
open minded. 

Keywords: Individualethik, Unternehmenswerte, Handlungsspiel und -freiraum, Selbstverantwortung, 
Beratung als offenes Konzept 

Martin Heidegger (1951-52: 8) hat der Wissenschaft vor über fünf Jahrzehnten einmal 
vorgeworfen, sie denke nicht, Ähnliches hätte er vermutlich über die Wirtschaft der 
Gegenwart gesagt. Die Vertreter der damaligen Wissenschaft waren entsetzt, die heu-
tigen Lenker großer Konzerne wären es mit Sicherheit auch. Was aber ist gemeint? 

Auch wenn wir gegenwärtig eine sehr lebendige und teilweise hitzige Debatte führen, 
wie sich ethische Werte in ein unternehmerisches Handeln integrieren lassen, scheint 
es sich doch immer noch auszuschließen, dass wirtschaftliches Handeln etwas mit 
praktischer Philosophie zu tun haben könnte. Ist die Ethik, die die Wirtschaftsethik 
meint, etwas ganz und gar Unphilosophisches und wenn ja, warum sollte das so sein? 

Das Denken, das die praktische Philosophie anstrebt, ist ein Denken, das sich der 
Realität annimmt, wie sie sie vorfindet. Sie übt sich in einer „voraussetzungslosen 
Wahrnehmung“ (vgl. dazu den Kern des phänomenologischen Denkansatzes bei Hus-
serl 1901) und lässt so möglicherweise zunächst ein verwickeltes Gebilde von Fragen 
und Problemstellungen sichtbar werden – nicht entstehen! –, die einer schnellen Be-
antwortung des Problems bzw. häufig nur des Symptoms im Wege stehen. Damit ist 
die Philosophie aber alles andere als ineffizient, denn im Gegensatz zum verbreiteten 
Set von Standardtools, das im Beraterkontext gerne verwendet wird, versucht sie ihr 

________________________ 
* Dr. Ina Schmidt, Kulturwissenschaftlerin und praktische Philosophin, Inhaberin der denkraeume,

einer philosophischen Beratung in Reinbek bei Hamburg, Kreutzkamp 57a, D-21465 Reinbek, 
Tel.: +49-(0)40-72813746, E-Mail: ina.schmidt@denkraeume.net, Web: www.denkraeume.net, 
Forschungsschwerpunkte: Lebensphilosophie seit der Frühromantik in ihren Auswirkungen auf 
die Philosophie des 20. Jahrhunderts – exemplarisch am Frühwerk Martin Heideggers, Kulturphi-
losophie und Hermeneutik mit Schwerpunkt Wilhelm Dilthey und Georg Simmel, gegenwärtig 
Arbeiten zur Übersetzung philosophischer Theorien auf aktuelle Beratungskontexte.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2008-3-431 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 22:04:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2008-3-431


432

Denken den Gegebenheiten anzupassen und nicht die Gegebenheiten ihrem geistigen 
Werkzeugkoffer. Ersteres ist aber ohne Alternative, wenn hochgesteckte Ziele wie 
Nachhaltigkeit und gesellschaftliche Verantwortung ernsthaft und wahrhaftig verfolgt 
und nicht als PR-Instrument verurteilt werden wollen. Denn alles, was den Blick auf 
die reale Situation mit ihren tatsächlichen Mängeln und Grenzen, vermeidet, bleibt 
Fassade und verwechselt das ethische Anliegen mit einer ergebnisorientierten Image-
pflege. 

Diese Unterscheidung ist mittlerweile auch in Unternehmenskreisen angekommen. 
Allerdings werden daraus häufig seltsame Schlussfolgerungen gezogen: Nicht die eige-
ne Struktur wird zum Gegenstand eigenen Nachdenkens, sondern der Blick richtet 
sich nach draußen: Wer macht das, was wir nicht wollen, weil wir glauben, dass wir es 
nicht dürfen oder können? Welches Hilfsprojekt lässt sich fördern? Welchen Kinder-
garten können wir unterstützen und wo können wir als Sponsor einer ehrenwerten 
Veranstaltung auftreten – wie also können wir von einem „Dritten“ profitieren? Es 
entsteht zwar eine Art Kooperation, die aber weder eine echte Partnerschaft bedeutet, 
noch wirkliche Veränderung anstrebt, sondern das soziale Marketing im Vordergrund 
stehen lässt: eine verkappte „Win-Win“-Gemeinschaft, nicht weniger, aber auch nicht 
mehr.

Der Gedanke einer philosophischen Beratung lehnt ein solches Vorgehen ab. Der 
Weg zu effizienten Strukturen, zu stabilen Profiten kann nur über die optimale Aus-
richtung und Auslastung dessen gegangen werden, was das Unternehmen selbst an 
Ressourcen und Fähigkeiten in sich versammelt: Es wäre immer schön, wenn es an-
ders wäre, vielleicht sogar besser, aber es gilt eben mit dem umzugehen, was da ist. 
Was sehr banal klingt, ist möglicherweise die größte Herausforderung einer ethischen 
Ausrichtung – persönlich wie unternehmerisch. Unternehmensethik und CSR ist da-
mit nicht Aufgabe einer einzelnen Stabsstelle oder Abteilung, sondern eine individuel-
le Herausforderung, die Teil einer tatsächlich gelebten Ethik-Charta oder neudeutsch 
eines „Code of Conduct“ sein muss. Sollten diese Maßgaben nur Kopfgeburten einer 
bilanzorientierten Vorstandsetage sein, werden sie nicht nur überflüssig, sondern im 
Gegenteil sogar destruktiv. 

Um dem entgegenzuwirken ist eines unerlässlich: der persönliche Dialog, der den 
individuellen Freiraum schafft, und damit eine Plattform für Fragen, Zweifel, eigene 
Gedanken und möglicherweise versponnene Antworten bietet (vgl. dazu das Ver-
ständnis eines „tätigen Denkens“ als höchste Form des Handelns bei Hannah Arendt 
1958: 361ff.). Dies ist immer der erste Schritt, ob im Einzeldialog oder einem internen 
Workshop. Nur aus dieser wahrhaftigen Auseinandersetzung entsteht das Material, 
das notwendig wird, um den Kernthemen auf die Spur zu kommen. In einem solchen 
Gespräch haben sich schon verschiedene Führungskräfte darüber gefreut, dass ihre 
Gedanken nicht immer ein Ergebnis haben mussten, um dann festzustellen, dass ge-
nau diese Erwartung, die sie an das eigene Denken stellen, das Kernproblem ihres 
gesamten Teams abbildet. Kreativität und Innovation entstehen nicht, wenn die Ant-
wort schon vor der Frage feststeht. Meist folgt dann aber gleich die nächste Sorge: 
Wenn ich diesen „Spielraum“ zulasse, um Begriffe zu klären und mein eigenes Denk-
gebäude zu durchleuchten, was passiert dann mit meinen Überzeugungen, mit dem 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2008-3-431 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 22:04:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2008-3-431


zfwu 9/3 (2008), 431-435 433

vermeintlich Richtigen und Falschen? Wie stehe ich als Führungspersönlichkeit da, 
wenn ich nicht immer genau weiß, wo es lang geht? 

Diese Unsicherheit als selbstverständlichen Teil eines jeden Prozesses deutlich zu 
machen, ist ein wichtiger Ausgangspunkt der philosophischen Arbeit. Der Philosophie 
geht es darum, das „Richtige“ von seinem absoluten Anspruch zu befreien und das 
„Beste“ für den individuellen Kontext herauszuarbeiten: Die Frage nach den Instru-
menten eines authentischen Führungsstils ist in einem Großkonzern eine andere als in 
einem inhabergeführten Meisterbetrieb. In einer Veranstaltung zur Frage nach der 
Verbindung von „Kommunikation und Führung“ standen sich ein Konzernmanager 
und eine Mitarbeiterin aus einem mittelständischen Unternehmen zu dieser Frage 
gegenüber. Sie konnten sich nicht einigen, sind aber beide auf neue Gedanken ge-
kommen – und hatten beide recht. 

In solchen Fällen kommt es darauf an, die Ausrichtung des Einzelnen zu klären – 
seine ganz bewusst eingenommene Haltung, für die er sich entscheiden muss. In ei-
nem Coachinggespräch mit einer Führungskraft aus der IT-Branche entstand eine 
intensive Diskussion um die Möglichkeit einer solchen „objektiven“ Entscheidung. 
Kann eine eigene Haltung jemals objektiven Maßstäben genügen, kann es also – dar-
über hinaus – so etwas wie eine universale Ethik geben? Am Ende des Gesprächs 
hatte die vermeintlich notwendige Begründung einer getroffenen Entscheidung auf 
der Basis von objektiven Fakten eine völlig neue Bedeutung: Damit war nichts zer-
stört, sondern etwas anderes „befreit“ worden. Ähnlich reagierte der Geschäftsführer 
einer Firma mit etwa 50 Mitarbeitern nach einem Workshop zum Thema „Verantwor-
tung und Komplexität“: Seine eigene Kraft hatte sich darin erschöpft, Verantwortung 
für andere zu übernehmen und sich ein sehr komplexes Gebilde von Rollen und Zu-
ständigkeiten aufzubauen. Dass er auch eine Verantwortung sich selbst gegenüber 
trägt, war eine Erkenntnis, die nicht neu, aber vollständig verschüttet gewesen war. 
Dieses – mit Platon gesprochen – erinnerte Wissen führte zu völlig neuen Möglichkei-
ten und Ideen, die in das bisherige Geflecht nicht hineingepasst hatten. 

Das Ergebnis philosophischer Beratungsgespräche ist damit eine andere Form der 
Klarheit, die dazu befähigt, bestehende Problemstellungen mit einer neuen Sichtweise 
anzugehen: individuell wie kollektiv. Was wäre eigentlich, wenn …? Was verstehe ich 
eigentlich unter …? Sich bzw. seine Abteilung oder sein Unternehmen selbst zum 
Thema zu machen, ist oft nicht einfach, aber im Umgang mit übergeordneten Themen 
und Zielen notwendig. Ein solches Denken und Handeln fängt zunächst beim Einzel-
nen an, kann aber durch Unternehmensstrukturen gefördert und sogar initiiert wer-
den. Die einzelnen Mitarbeiter in einem Unternehmen wie der Drogeriekette „dm“ 
erfahren durch die persönlichen Überzeugungen ihres Gründers Götz Werner eine 
andere Unternehmenskultur (vgl. Werner: 115-145), eine andere Weltanschauung als 
die Manager eines Konzerns, dessen Ziel nur darin besteht, den eigenen Gewinn – 
oder den des Vorstands – zu maximieren. 

Unternehmen sind nichts anderes als ein organisches Kollektiv aus einzelnen Men-
schen, und es geht in der philosophischen Praxis darum, durch Veranstaltungen und 
Beratung Anstöße zu geben, die auf die Bedeutung der eigenen, persönlichen Haltung 
aufmerksam machen – zum Nutzen des Kollektivs. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2008-3-431 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 22:04:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2008-3-431


434

Wenn es also in diesem Sinne um eine Verknüpfung von Wirtschaft und Drittem 
Sektor geht, dann im Sinne eines gegenseitigen Lernprozesses, der sich auf die Stärken 
der jeweils anderen Seite bezieht: Wie lässt sich das, was die vielleicht idealistische 
Mission des einen ausmacht, in einen unternehmerischen Kontext übersetzen? Wie 
lässt sich umgekehrt von den klaren Strukturen eines Unternehmens etwas für die 
eigene „Idee“ übernehmen, damit sie auch tatsächlich in die Welt kommt? Bei der 
Begleitung des Leitbildprozesses einer Bildungseinrichtung wurde beispielsweise beim 
Blick in die Vergangenheit deutlich, dass die Idee und die Inhalte derart hoch gehängt 
waren, dass sie nicht mit etwas so Schnödem wie „Profit“ in Verbindung gebracht 
werden sollten. Hier herrschte also die gegenläufige Tendenz der reinen Gewinnorien-
tierung, und es musste geklärt werden, was den „Erfolg“ für eine solche Institution 
denn eigentlich kennzeichnen solle. Was bedeutet Geld? Eine überaus philosophische 
Fragestellung.

Ob in persönlichen Einzelgesprächen, Workshops oder Diskussionsrunden zu sol-
chen Themen, meldet sich an dieser Schnittstelle häufig der Irrglaube, man müsse sich 
für das eine oder das andere entscheiden: entweder die gute Idee oder das Geldver-
dienen! Warum lässt sich das eine nicht mit dem anderen verbinden, warum handeln 
wir erst „ehrenwert“, wenn es der Leidensdruck nicht mehr anders möglich macht? 
Und ist es dann eigentlich noch ehrenwert? Welche Angst wovor ist an dieser Stelle 
der eigentliche Motor – auch wenn immer wieder Fakten und scheinbare Notwendig-
keiten vorgeschoben werden? 

Diese Fragen müssen nicht nur gestellt, sondern auch beantwortet werden, und das 
geht nur in einem – sokratischen – Dialog auf Augenhöhe, der einen eigenen (Zeit-) 
Raum bekommt und den einzelnen Mitarbeiter dabei ebenso ernst nimmt, wie die 
Ausrichtung des Unternehmenskollektivs. Dabei stehen diesem Ansatz zwei Dinge 
gerne und häufig im Weg: 

(1) Erstens, der Zeitfaktor: Ein solches Vorgehen braucht Zeit, aber dieses Argu-
ment ist vielfach durch eine Aufstellung der Zeiten auszuhebeln, die durch die 
falschen Fragen und damit ineffizienten Maßnahmen entstanden sind. Dennoch 
braucht es hier ein neues Bewusstsein für den Wert langfristiger Maßnahmen. 

(2) Zweitens, und dieser Punkt sitzt tiefer und betrifft unser grundsätzliches Denk-
gerüst: Wir denken – gerade in wirtschaftlichen Zusammenhängen – fast aus-
schließlich in Dualismen und behindern damit oft schon im Ansatz eine wirk-
lich fruchtbare Zusammenarbeit der Disziplinen: der Wirtschaft mit der Ethik, 
der Naturwissenschaft mit der Geisteswissenschaft, des Controlling mit der 
CSR-Abteilung. Hier sollten wir unser Augenmerk verstärkt darauf richten, wie 
wir mit Unterschiedlichkeit umgehen können, um die daraus entstehende Viel-
falt als bereichernde Quelle anzuzapfen. 

Bernhard von Mutius (2004: 14f.) hat in seinem sehr schönen Buch „Die andere Intel-
ligenz“ einführend geschrieben, wir sollten wieder lernen, das Verbindende (gerade 
innerhalb der Unterschiedlichkeit) zu sehen, bevor wir uns um das Trennende küm-
mern – diese Einsicht von der intellektuellen Erkenntnis in eine gelebte Erfahrung zu 
überführen, darum geht es der praktischen Philosophie im Sinne einer tatsächlichen 
Unternehmensphilosophie. Eine ernst gemeinte philosophische Praxis hat daher 
nichts mit kryptischen Bandwurmsätzen und verklärter Lebensferne zu tun, sondern 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2008-3-431 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 22:04:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2008-3-431


zfwu 9/3 (2008), 431-435 435

lebt selbst von der Verknüpfung theoretischer Arbeit mit pragmatischen Anwen-
dungsfällen.

Diese Verbindung findet auf unterschiedliche Weise statt, meist in Form von Semina-
ren, Workshops gemeinsam mit Kooperationspartnern aus dem Bereich Nachhaltig-
keitsmanagement und Coaching oder im Rahmen von Vorträgen oder Podiumsdis-
kussionen zu Kernthemen wie bspw. der Klärung von Entscheidungsprozessen oder 
dem Verhältnis von Komplexität und Verantwortung. Fragen zu dem, was eine „gute“ 
Führung ausmacht oder was soziale Gerechtigkeit bedeutet, lassen sich aus philoso-
phischer Sicht um Perspektiven bereichern, die dem reinen Wirtschaftskontext nicht 
zur Verfügung stehen. Hier entwickelt sich häufig eine sehr lebhafte Debatte um die 
Möglichkeit eines individualethischen Ansatzes (vgl. dazu den Begriff des individuellen 
Gesetzes bei G. Simmel 1968: 174ff.) für eine wirtschaftsethische Ausrichtung, und 
oft entsteht aus vehementem Widerstand dann ein sehr persönliches Nachdenken. 

Und genau darin liegt die Antwort auf die von Martin Heidegger aufgestellte These: 
Das Anwenden mechanistischer Theorien und Regelsetzungen ist notwendig – für die 
persönliche, die wissenschaftliche wie auch die unternehmerische Ausrichtung –, sogar 
lobenswert, aber es ist eben kein selbständiges Denken. Denn dieses Denken bedeutet 
keine luxuriöse Selbstbespiegelung, sondern bildet das eigentliche Fundament, auf 
dem sich pragmatische Strukturen und Prinzipien erst etablieren können. Aus einer 
solchen Verbindung entsteht dann häufig nichts weniger als persönlicher und unter-
nehmerischer Erfolg. 

Literaturverzeichnis 

Arendt, H. (1958/1998): Vita activa. Oder Vom tätigen Leben, München. 

Heidegger, M. (1951-1952/1992): Was heißt Denken?, Stuttgart. 

Husserl, E. (1901/1992): Logische Untersuchungen, Bd. 1: Prolegomena zur reinen Logik, 
Hamburg.

Merleau-Ponty, M. (2003): Primat der Wahrnehmung, Frankfurt a. M.

Mutius, B. v. (2004): Die andere Intelligenz, Stuttgart. 

Simmel, G. (1968/1987): Das individuelle Gesetz, Frankfurt a. M.  

Werner, G. W. (2007): Einkommen für alle, Köln. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2008-3-431 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 22:04:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2008-3-431

