
3. Aleida Assmann: Ausgedehnte Besinnungsräume –

Zeug_innenschaft am Ort der Gedächtnisse

»Dialogfähigkeit steht und fällt mit dem Wissen um den eigenen Anteil an den Trau-

mata der Anderen« (NU 198), schreibt Aleida Assmann und bringt damit einen zentralen

Aspekt ihres Denkens im Kontext des Phänomens der (sekundären) Zeug_innenschaft

auf den Punkt.Wer nämlich »impolitischen und sozialenRahmen vonVergessen auf Er-

innern« (NU 201) umstellen will,müsse verstehen, dass individuelle Zeugnisse nur dann

ihren kollektivenWert haben und ihre gesellschaftlich-politische Funktion erfüllen kön-

nen,wenn die Abhängigkeit des bezeugenden Ichs zumhörendenWir –und umgekehrt

– anerkannt wird. Diese Abhängigkeit versteht Assmann denn auch als anthropologi-

sche Grundkonstante: »Jedes ›Ich‹ ist verknüpft mit einem ›Wir‹, von dem es wichtige

Grundlagen seiner eigenen Identität bezieht.« (LS 21) Sichmit der Vorstellung eines kol-

lektiven Gedächtnisses auseinanderzusetzen, sich also zu fragen, wie das durch Zeug-

nisse gewonnene Wissen Bedeutung für ein Kollektiv hat bzw. erlangt, heißt, sich der

Durchquerung, Vermischung und Überlagerung unterschiedlicher Ebenen undDimen-

sionen des Erinnerns und ihrer Funktionen und Dynamiken bewusst zu werden. »Das

Gedächtnis des Individuums umfasst […] weit mehr als den Fundus unverwechselbar

eigener Erfahrungen; in ihm verschränken sich immer schon individuelles und kollek-

tives Gedächtnis.« (LS 23)1 Zeug_innenschaft versteht Assmann sodann als eine gerade

1 Über wissenschaftlich-disziplinäre Grenzen hinweg und im gesellschaftlichen Reden über die sog.

Erinnerungskultur haben sich in den vergangenen Jahren vor allem die Begriffe von kollektivem,

kulturellem und kommunikativem Gedächtnis etabliert (zur Einführung und für einen Überblick

vgl. Erll, Kollektives Gedächtnis).Wenngleich die in diesen Termini angelegtenWissenschaftskon-

zepte unterschiedliche theoretische Zugänge wählen und darstellen, so nehmen sie alle explizit

oder implizit ihren Ausgang bei den Überlegungen des Soziologen Maurice Halbwachs. Dieser

wurde kurz nach seiner Berufung als Professor für Sozialpsychologie ans Collège du France de-

portiert und 1945 in Auschwitz ermordet. Sein Buch Das kollektive Gedächtnis, das eine Fortführung

seines anderen Buches Das Gedächtnis und seine sozialen Bedingungen ist, wurde denn erst posthum

veröffentlicht. Im Geleitwort dieses Buches gibt Heinz Maus zu bedenken, dass Halbwachs mit

dieser Arbeit den Begriff des Kollektivbewusstseins seines Lehrers Emile Durkheim präzisiert ha-

be (vgl. Maus, Geleitwort, VI). Durkheim kritisierte mit diesem Begriff die Vorstellung, wonach

der gesellschaftliche Zusammenhalt vonGruppenund Individuen ausschließlich auf Verträge zwi-

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 Zeug_innenschaft und Orte

in dieser Hinsicht zugespitzte Form des Erinnerns. Einerseits, weil Erinnern »keines-

wegs eine rein subjektive und innerliche Angelegenheit« (VG 34) ist. Andererseits,weil es

im Falle des Bezeugens »überhaupt erst der Adressat [ist], der die Erinnerung zu einem

Zeugnis macht« (VG 34). Was Erinnern und Bezeugen bei Assmann verbindet, sind die

Rahmenbedingungen, die darüber entscheiden,welche Erfahrungen der Vergangenheit

zur Sprache gebracht werden. DasWo dieses Erinnerns nimmt darum im Kontext der

Zeug_innenschaft »institutionelle Formen« an:

»Weit mehr noch als beim Erinnern handelt es sich beim Zeugen um einen performa-

tiven Akt, der eingebunden ist in spezifische kulturelle Rahmenbedingungen, die im

Vorhinein bestimmte ›scripts‹ festlegen für die Rollen dieser Interaktion sowie die Aus-

wahl dessen,was zur Sprache gebrachtwird, unddieArt undWeise,wie dies zu gesche-

hen hat und zu deuten ist.« (VG 34)

Wenngleich Erinnern und Bezeugen Zeug_innen voraussetzen, so kann sich das Erin-

nern in seinem Vollzug letztlich von den Zeug_innen lösen, weil es einerseits innerhalb

eines öffentlichen Raumes allem voran darum bemüht ist, die Unbetroffenen zur Re-

chenschaft zuziehen.Undandererseits,weil esdie Form ist, inder einZeugnis auchüber

den Tod der Zeug_innen hinaus bewahrt wird. Erinnern lässt sich denn als eine Form

sekundärer Zeug_innenschaft verstehen. Mehr noch: Der politische Ort der Zeug_in-

nenschaft ist das Gedächtnis. Wer darum nach jenen genannten Rahmenbedingungen

fragt, sieht sich sodann vor die gleiche Herausforderung gestellt wie im Falle des Erin-

nerns: Durchquerungen, Vermischungen und Überlagerungen sind nicht auszuschlie-

ßen. Trotzdem hält Assmann es nicht fürmüßig, diese Aspekte erst einmal nach »Krite-

rien von Raum- und Zeitradius, Gruppengröße sowie nach Flüchtigkeit und Stabilität«

(LS23) voneinander abzugrenzen.Denn die alltagssprachlich eingebürgerte Gegenüber-

stellung von individuellem und kollektivem Gedächtnis greift gemäß Assmann zu kurz.

schen ihnen zurückzuführen sei. Der Begriff des Kollektivbewusstseins steht demgegenüber für

eine »überindividuellmoralisch-normative Größe« (Elm, Zeugenschaft, 24), die es für den sozialen

Zusammenhalt braucht (vgl. Ritsert, Gesellschaft, 52f.). Diese Vorstellung hat Halbwachs auf den

Aspekt des Erinnerns angewandt und damit wichtige Grundlagen für gegenwärtige Gedächtnis-

theorien geschaffen. Zu ihren prominentesten Vertreter_innen gehören Aleida und Jan Assmann.

Dass in den Zeug_innenschafts-Debatten stärker auf Aleida denn auf JanAssmann rekurriert wird,

hat meines Erachtensmindestens zwei Gründe. Zum einen geht auf Aleida Assmann die Systema-

tisierung, die in den genannten Debatten Karriere gemacht hat, zurück, nämlich zwischen vier

Grundtypen der Zeug_innenschaft zu unterscheiden. Und zum anderen greift Aleida Assmann,

im Unterschied zu Jan Assmanns (freilich nicht ausschließlicher) Konzentration auf Ägypten und

dessen Sinngeschichte, immerwieder sehr unterschiedliche Formen des Erinnerns nicht nur in der

Antike und der frühen Neuzeit, sondern auch in der Moderne auf (vgl. Langenohl, Aleida und Jan,

547). Ihre Überlegungen sind damit stärker anschlussfähig für die vielfältigen Formen der (sekun-

dären) Zeug_innenschaft. Die interdisziplinäre Rezeption von Aleida Assmanns Werk ist kaum

überschaubar. Assmann hat neben der genannten vierfachen Typologisierung der Zeug_innen-

schaft kein eigenständiges Konzept der Zeug_innenschaft erarbeitet. Die Rolle und Funktion von

Zeug_innen tauchen in ihrem Werk aber immer wieder implizit und explizit auf. Assmanns Bei-

trag zur Zeug_innenschafts-Debatte lässt sich darumander Schnittstelle zwischen explizitemund

implizitem Bezug situieren.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Aleida Assmann: Ausgedehnte Besinnungsräume – Zeug_innenschaft am Ort der Gedächtnisse 307

Sie votiert darumdafür, zwischen dem individuellen, sozialen, politischen und kulturel-

lenGedächtnis zuunterscheiden.Diese vierGedächtnisformationen,die imVerständnis

Assmanns immerzugleichOrte sind,unddieRahmenbedingungendesBezeugens sowie

der sich darin zeigende Aushandlungsprozess des aus Zeugnissen gewonnenenWissens

werden im Folgenden anhand ausgewählter Aspekte in AssmannsWerk dargestellt und

interpretiert.

3.1. Moralische Zeug_innenschaft als retrospektive Erinnerung
der Vergangenheit und prospektive Sicherung für die Zukunft

In ihrem interdisziplinär breit rezipiertenEssayVierGrundtypen vonZeugenschaft hat Ass-

mann eine Systematisierung unterschiedlicher Arten von Zeug_innen vorgelegt.2 Sie

unterscheidet zwischen juridischen, religiösen, historischen undmoralischen Zeug_in-

nen. Diese vier Grundformen versteht sie im Max Weber’schen Sinne als Idealtypen:3

Es sind »abstrakte Generalisierungen von historischen Fällen, die in der Realität meist

nicht in dieser Trennschärfe vorzufinden sind« (VG 35). Die Typologisierung dient nach

Assmann der Rekonstruktion von Rahmenbedingungen, unter denen Zeug_innenschaft

institutionell stattfinden kann. Wenngleich Assmann alle vier Formen ausführlich be-

handelt, so wird den moralischen Zeug_innen eine besondere Aufmerksamkeit zuteil.

Das hat programmatische Gründe, erkennt Assmann in deren Bezeugen doch den »ob-

ligatorischen Charakter« des Erinnerns, weil bei diesen »Erinnern als ›moralisch‹ und

Vergessen als ›unmoralisch‹« (VG 47) gilt. Worin unterscheiden sich die moralischen

Zeug_innen aber von den juridischen, religiösen und historischen Zeug_innen?

Die juridischen Zeug_innen sind Assmanns Variante der Augen- und Ohren-Zeug_in-

nen.Wie ihr Name sagt, haben sie ihren Ort vor Gericht. Dabei unterscheidet Assmann

zwischen dem testis, der im Strafprozess als Opfer selbst vor Gericht auftritt, und dem

terstis, der im Zivilprozess »als ein Dritter zwischen den Urheber des Schadens und den

Geschädigten tritt« (VG 35).Weil juridische Zeug_innen vor Gericht auftreten, ist ihr Be-

zeugen »Teil eines hoch formalisiertenVerfahrens« (VG36).Sie sprechendennauchnicht

im eigentlichen Sinne für sich selbst, sondern sie sollen unparteiisch, unmittelbar, zu-

verlässig und glaubwürdig bezeugen, was sie gehört oder gesehen haben. »Im Zentrum

steht immer das Verfahren selbst, nicht das Individuum.« (VG 36) Dabei ist das Format

des Bezeugens für Assmann zwar interaktiv, aber nicht dialogisch, es gleiche in seiner

»asymmetrischen Verteilung von Fragen und Antworten« (VG 36) darum eher der Inqui-

sition oder dem Examen.

2 Ausführlich kritisiert wird die Typologisierung von Kalisky, Jenseits, 193–200.

3 Vgl. Weber, Die Objektivität, 65: »Er [sc. der Idealtypus] wird gewonnen durch einseitige Steige-

rung eines oder einiger Gesichtspunkte und durch Zusammenschluß einer Fülle von diffus und

diskret, hier mehr, dort weniger, stellenweise gar nicht, vorhandenen Einzelerscheinungen, die

sich jenen einseitig herausgehobenen Gesichtspunkten fügen, zu einem in sich einheitlichen Ge-

dankenbilde. In seiner begrifflichen Reinheit ist dieses Gedankenbild nirgends in derWirklichkeit

empirisch vorfindbar, es ist eine Utopie, und für die historische Arbeit erwächst die Aufgabe, in je-

dem einzelnen Falle festzustellen, wie nahe oder wie fern dieWirklichkeit jenem Idealbilde steht

[…].«

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308 Zeug_innenschaft und Orte

Die religiösenZeug_innen sinddie traditionellenMärtyrer_innen. IhrOrt ist dieReligi-

on bzw. sind ihre Institutionen.Zwar sind auch diese Zeug_innenwie die testesOpfer, sie

sind aber »von derMöglichkeit abgeschnitten«,mit ihremZeugnis »vor einem irdischen

Gericht Gehör zu finden« (VG 37).

»Das liegt daran, dass in diesem Fall die Gewalt nicht von einem einzelnen Menschen

ausgeht und der Staat sich zum Anwalt der Wiederherstellung von Ordnung macht,

sondern der Staat selbst die Quelle dieser Gewalt ist, was irdische Appellationsinstan-

zen ausschließt.« (VG 37)

Indem Märtyrer_innen an eine religiöse Instanz appellieren, kodieren sie »den physi-

schen Tod in einen symbolischen Akt« (VG 37) um. Aus der victima wird ein sacrificium,

aus dem passiven Opfer eine aktive Opferhandlung, weshalb Assmann diese Art des Be-

zeugens als Performativ versteht.4 Der Ort dieser Zeug_innenschaft oszilliert gleichsam

zwischen Immanenz und Transzendenz. Diese radikale Inversion ist nur möglich auf-

grund des »kulturellen Rahmens, in dem dieses Geschehen erlebt, erzählt, interpretiert,

bewertet wird« (VG 37). Wie dem juridischen Bezeugen eignet dem religiösen Zeugnis

darumeineNachträglichkeit, insofern dasMartyrium sich »nicht allein imgewaltsamen

Tod, sondern erst im Bericht über diesen Tod« (VG 37) konstituiert.

Die historischen Zeug_innen versteht Assmann als die Nachfolger_innen der klassi-

schen Bot_innen. Auch sie sind wie die juridischen Zeug_innen Weiterlebende und

»Noch-Lebende« (VG 40).Was sie von jenen unterscheidet, ist, dass ihr Zeugnis »immer

schon eine beglaubigte, autorisierte Aussage« (VG 39) ist, insofern ihre Funktion nicht

ausschließlich aus der Augenzeug_innenschaft resultiert, sondern aus der »zuverläs-

sige[n] Memorierfähigkeit« (VG 39). Bot_innen traten klassisch mit der Formel auf:

»Ich habe nichts hinzugefügt, nichts weggenommen und nichts umgestellt.« (VG 39)5

Historische Zeug_innen sind nicht im Sinne Schmidts auf die Verquickung objektiven

und personalen Glaubens aus, setzen sie Ersteren doch voraus. Das Zeugnis der histori-

schen Zeug_innen dient sodann nicht der »Beweisführung des Richters«, sondern »der

Rekonstruktion des Geschichtsschreibers« (VG 40). Der Ort dieser Zeug_innenschaft

sind die Geschichtsschreibung und ihre entsprechenden Institutionen wie Universi-

täten, Nachrichtendienste und andere Bildungsanstalten. Der Status von historischen

Zeug_innen bleibt jedoch, obwohl undweil sie für die Gerichtsschreibung unverzichtbar

sind, »für die professionelleHistoriografie kontrovers« (VG 40).6 Das hängt für Assmann

damit zusammen, dass historische Zeug_innen »von Schauplätzen der Ungerechtigkeit

und Gewalt nicht nur Informationen, sondern auch Botschaften mit einer besonderen

Appellfunktion zurücksenden« (VG 40). Allerdings: Bei den historischen Zeug_innen

handelt es sich um eine »aussterbende Spezies«:

»Dass das Ableben der älteren Generation, an sich dasNatürlichste auf derWelt, heute

überhaupt zum Thema geworden ist, hängt mit dem epochalen Ereignis des Zweiten

Weltkriegs und des Holocaust und ihrer besonderen Zeugenrolle zusammen.« (VG 41)

4 Vgl. Galle, Vom Zeugnis, 186.

5 Zu dieser Formel vgl. ausführlicher Quecke, Ich habe. Die Formel taucht später bei den Kopist_in-

nen wieder auf, vgl. dazu Assmann, Fiktion.

6 Vgl. ausführlicher Kraushaar, Der Zeitzeuge.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Aleida Assmann: Ausgedehnte Besinnungsräume – Zeug_innenschaft am Ort der Gedächtnisse 309

Insofern die Shoah ein »historisches Novum« (VG 41) darstellte, hätte sie, so Assmann,

auch die Einführung eines neuen Typus vonZeug_innenhervorgerufen: diemoralischen

Zeug_innen. Obwohl diese Zeug_innen »Züge von allen anderen Zeugen in sich aufge-

nommen« haben, so unterscheiden sie »sich gleichzeitig von ihnen allen grundlegend«

(VG 41).

Assmanns Bestimmung der moralischen Zeug_innen geht sowohl begrifflich als auch

inhaltlich aufAvishaiMargalit zurück.7 Für ihn spielt dermoralwitnesseineSchlüsselrolle

für das, was erTheEthics ofMemory nennt.Mit den religiösen Zeug_innen haben die mo-

ralischen Zeug_innen für Assmann gemeinsam, dass sie die Rollen der Opfers und der

Zeug_innen vereinen.Was den moralischen Zeugen allerdings von den Märtyrer_innen

unterscheidet, ist erstens, »dass er nicht durch seinSterben, sonderndurch seinÜberleben

zum Zeugen wird« (VG 42). Und zweitens bezeugen moralische Zeug_innen »nicht eine

positive Botschaft […],wie dieMacht eines überlegenenGottes, für die es sich zu sterben

lohnt«, sondern:

»Im strikten Gegensatz zu solcher sakrifiziellen Semantik offenbaren er und sie ein ko-

lossales Verbrechen, künden sie von dem Bösen schlechthin, das sie in Form einer or-

ganisierten verbrecherischen Gewalt unmittelbar am eigenen Leibe erfahren haben.«

(VG 42)8

Was moralische Zeug_innen sodann partiell mit religiösen Zeug_innen verbindet und

sie von historischen Zeug_innen maßgeblich unterscheidet, ist, dass sie »auf einen se-

kundären Zeugen angewiesen« (VG 42) sind: »Ohne Aufnahme der Botschaft des mora-

lischen Zeugen wäre sein Überleben, das ihm die zwingende Verpflichtung zur Zeugen-

schaft auferlegte, sinnlos geworden.« (VG 42) Das verbindet moralische Zeug_innenmit

juridischen,aberwasbei Letzterengleichsam imGerichtssaal beginnt, setzt sich imFalle

Ersterer außerhalb dieser Institution fort:

7 Vgl. Margalit, The Ethics, 147–182. Sowohl in VG als auch in LS, wo Assmann ihre vierfache Typolo-

gisierung von Zeug_innen ausführlich begründet, verweist sie auf Margalit und paraphrasiert sein

Werk The Ethics of Memory implizit, gibt aber abgesehen von einer anfänglichen Fussnote keine Zi-

tate wieder und belegt auch ihre Paraphrasen nicht. Wenngleich ich Assmanns Systematisierung

von Margalits Konzept teile, so sei dies erwähnt, weil damit gesagt ist, dass es sich einerseits um

eine Interpretation handelt, andererseits die deutschen Begrifflichkeiten Assmanns keine Über-

setzung aus dem englischen Original sind, sondern ihre eigenen Schöpfungen. Letzteres trifft ins-

besondere auf die Begriffe »öffentliche Arena einer moralischen Gemeinschaft« und »Wahrheits-

mission« zu.

8 Vgl. a.a.O., 170: »What we expect from a moral witness is an elucidation of the dark and sinister

character of human sacrifice and of the torture and humiliation inflicted by evil regimes.« Der

Unterschied zwischen moralischen Zeug_innen und Märtyrer_innen liegt meines Erachtens bei

Margalit allerdings noch stärker in der eschatischen Dimension des Martyriums begründet, die

dem moralischen Zeugnis fehlt: »The religious witness, through his suffering and ultimate sac-

rifice, expresses in times of trial his confidence in a world that against all appearances is still

governed by a moral authority and a supreme and just judge, that is, by God. The hope is that

at the end of days an everlasting perfect moral universe will be installed on earth.« (A.a.O., 152.)

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310 Zeug_innenschaft und Orte

»Auf Urteil und Schuldspruch folgt die sekundäre Zeugenschaft der Gesellschaft in

Form einer Erinnerungskultur, die von der Empathie und Solidarität mit den Opfern

getragen ist und historische Verantwortung übernimmt.« (LS 90)

Der Ort der moralischen Zeug_innenschaft ist darum die Kultur bzw. das kulturelle Ge-

dächtnis. Margalits Typus der_des moralischen Zeugin_Zeugen zeichnet sich denn ge-

mäß Assmann wesentlich durch drei Aspekte aus: »die Verkörperung des Zeugnisses,

die Konstruktion einer moralischen Instanz und dieWahrheitsmission« (LS 90).

Moralische Zeug_innen sind insofern eine Verkörperung ihres Zeugnisses, als sie eine

»Personalunion von Opfer und Zeuge« (VG 44) darstellen. Anders als die juridische Zeu-

gin, die ihr Zeugnis durch den Eid verbürgt, und der historische Zeuge, der sein Zeugnis

durch eine Beteuerungsformel bekräftigt, liegt die »Wahrheit und Autorität« der mora-

lischen Zeug_innen »allein in der Teilhabe am Trauma […] durch eine unmittelbare und

unveräußerliche […] Erfahrung« (VG 44).

Der zweite Aspekt, der moralische Zeug_innen insbesondere auszeichnet, ist, dass

sie – imUnterschied zu juridischen Zeug_innen– ihr Zeugnis »in der viel allgemeineren

öffentlichen Arena einer moralischen Gemeinschaft« (VG 44) ablegen. Dabei betont Assmann,

dass Moral kein Ersatz, wohl aber »eine Ergänzung des Rechts« (VG 45) sei. Indem näm-

lich Zeug_innen außerhalb des Gerichts bezeugen, »bringen sie performativ und inter-

aktiv einemoralischeGemeinschaft hervor,die selbst keine festeGestalt oder Institution

hat« (VG 45).9

DasdritteMerkmalmoralischerZeug_innen liegt indemvonAssmannalsWahrheits-

mission bezeichneten Umstand begründet:

»Die Wahrheitsmission setzt eine Welt voraus, in der das Zeugnis des […] Opfers

ignoriert, verleugnet, verdrängt, vergessen, verfälscht oder sonst irgendwie beschö-

nigt wird. Die Wahrheitsmission des moralischen Zeugen steht in unmittelbarem

Gegensatz zum Verschleierungsbedürfnis des transkriminellen Täters.« (VG 45)

Während die Täter_innen, aber auch unbeteiligte Dritte einen Wunsch nach Vergessen

haben – aus je unterschiedlichen Gründen, bei Ersteren ist derWunsch in der Regel be-

wusst, bei Letzteren unbewusst –, so haben Opfer und Zeug_innen für Assmann einen

»Wunsch […] nachmoralischer Zeugenschaft« (VG46).Warumaber spricht Assmann von

einer moralischen, nicht einer ethischenGemeinschaft? Das hängt mit demWerk zusam-

men, auf das sich Assmann hier bezieht: Margalits Ethics ofMemory.

Margalits Theorie speist sich maßgeblich aus der jüdisch religiösen und kulturellen

Vorstellung, wonach Erinnerung (hebr. רֹוכָז /zakhor)10 Bedeutung für das eigene Selbst-

verständnis und die Integrität hat: Ob jemand oder etwas erinnert wird, zeigt an, wel-

9 Assmann anerkennt an dieser Stelle, dass das Rechtssystem durchaus bemüht ist, »moralischen

Fragen eine Rechtsform zu geben« (VG 45). So weist Assmann etwa auf sog. Erinnerungsgesetze

hin, die die Leugnung der Shoah sowie anderer historischer Traumatawie beispielsweise die Leug-

nung der Verschleppung undAusbeutung von Schwarzen als Sklav_innen und des Genozids an den

Armenier_innenunter Strafe stellen. ImAnschluss anHenne, Zeugenschaft,misst Assmanndiesen

Gesetzen aber »einen eher symbolischen Status« (VG 45) zu.

10 Mit diesem Erinnerungsgebot (zachor!) beschäftigt sich, auch im Kontext der Frage nach einer ent-

sprechenden Erinnerungsgemeinschaft, Yerushalmi, Zachor.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Aleida Assmann: Ausgedehnte Besinnungsräume – Zeug_innenschaft am Ort der Gedächtnisse 311

chen Stellenwert diese Person oder Sache für die Erinnernden hat – ganz im Sinne von

Schmidts Vorstellung der Vertrautheit. Erinnern ist für Margalit eine besondere Form

des Sorgens (engl. caring) mit ethischemWert:

»Memory is the cement that holds thick relations together, and communities of mem-

ory are the obvious habitat for thick relations and thus for ethics.«11 Und: »When we

care about another, we find it natural to expect the other to be one with whom we

share a common past and common memories.«12

Das aber bedeutet, dass Sorge einerseits stets eine gemeinsame Vergangenheit impli-

ziert und die Sorge andererseits zur Ethik gehört.Moral hingegen kommt für Margalit

dort zum Tragen, woMenschen sich gerade nicht aus ethischenGründen um andere sor-

gen: »[W]e need morality precisely because we do not care.«13 Im Verständnis Margalits

ergänzen sich sodann Ethik und Moral. Während die Ethik den Umgang mit einander

vertrautenMenschen betrifft,weil eine gemeinsameVergangenheit sie verbindet, so be-

darf es dort derMoral,wo das einzige verbindendeElement die jeweiligeMenschlichkeit

ist. Moral ist folglich nötig, wenn Menschen anderen Menschen indifferent gegenüber-

stehen:

»We need morality to overcome our natural indifference to others. Indeed, we need

morality not so much to counter evil as to counter indifference. Evil, like caring, is a

scarce commodity. There is not so much banality of evil as banality of indifference.«14

WennaberErinnern eine zentrale Bedingung ethischerGemeinschaften ist, gibt es dann

auch eine moralische Gemeinschaft? Hat eine ethische Gemeinschaft eine moralische

Pflicht, Menschen und Ereignisse zu erinnern? Margalit bejaht diese Frage und nennt

in der Folge vor allem das Erinnern von »radical evil« wie Versklavung, Deportation

und Genozid, weil diese »undermine the very foundation of morality itself«15. Diese

Verbrechen zielen darauf, Menschen ihr Menschsein abzusprechen, weshalb es umso

nötiger ist, die Opfer dieser Verbrechen als Menschen zu erinnern, ihr individuelles

Zeugnis folglich hörbar zumachen:

»Collective memory has agents and agencies entrusted with preserving and diffusing

it. One sort of agent should be of particular concern for those who are interested in

the questions of what we should remember and what, if anything, we should forget

– that is, for those who are interested in the ethics of memory. The agent I have in

mind is the moral witness.«16

11 Margalit, The Ethics, 8.

12 A.a.O., 35. Margalits Verständnis von Sorge ist eine explizite Absage an den Heidegger’schen Sor-

ge-Begriff (vgl. Heidegger, Sein, Teil 1.2.):Während bei Heidegger sich die Sorge auf die ungewisse

Zukunft richtet, betont Margalit die Bedeutung der Vergangenheit für die Sorge.

13 Margalit, The Ethics, 32. Damit dreht Margalit die traditionelle Vorstellung, wonach Sorge zur Mo-

ral gehört, gar ihren Kern darstellt, in ihr Gegenteil.

14 A.a.O., 33f.

15 A.a.O., 79.

16 A.a.O., 147.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312 Zeug_innenschaft und Orte

Das ist der Grund, warum die Gedächtnis-Theoretikerin Assmann den moralischen

Zeug_innen so viel Raum in ihrer Typologisierung zuweist, weil diese mit ihrem Zeug-

nis nicht nur in die Vergangenheit, sondern insbesondere in die Zukunft weisen und

dafür ein Kollektiv verantwortlich machen:17

»BeimmoralischenZeugengeht es […] nicht nur um retrospektiveErinnerungeiner trau-

matischenErfahrung, sondern ganzwesentlich auchumdie andereDimensionder pro-

spektiven Sicherung dieses Zeugnisses für die Zukunft: um das Etablieren einer Wahr-

heit, an der festgehaltenwerdenmuss, um eine Erinnerung zu bewahren, die obligato-

rischen Charakter hat, weil in ihrem Lichte Erinnern als ›moralisch‹ und Vergessen als

›unmoralisch‹ erscheinen.« (VG 47)

Die moralischen Zeug_innen verweisen auf dasWer der Voraussetzung für ein kollekti-

ves Gedächtnis, insofern ihr Zeugnis einen entscheidenden Beitrag dazu leistet. Doch

wie kommt es von ihrem individuellen Zeugnis zu einem kollektiven Erinnern? Oder

anders gefragt: Wie konstituiert sich das kollektive Gedächtnis als Ort der sekundären

Zeug_innenschaft und wodurch zeichnet sich dieser Ort aus?

3.2. Individuell und sozial: Zeug_innenschaft im Gedächtnis
der Generationen

Um zu verstehen, wie individuelles Bezeugen zu kollektivem Erinnern führt, schlägt

Assmann vor, die weitläufige Gegenüberstellung von individuellem und kollektivem

Gedächtnis durch vier Gedächtnisformationen zu ersetzen, nämlich »das Gedächtnis

des Individuums, der sozialen Gruppe, des politischen Kollektivs der Nation und der

Kultur« (LS 23).

Für das individuelle Gedächtnis gilt, dass es sich in Freud’scher Manier grundsätzlich

aus verfügbar und unverfügbar vorbewussten Erinnerungen und unzugänglich unbe-

wussten Erinnerungen zusammensetzt. Das Vorbewusste umfasst die Erinnerungen,

die entweder durch aktive Aufmerksamkeit in dasBewusstsein gebrachtwerden. In dem

Falle handelt es sich um verfügbare vorbewusste Erinnerungen. Diesen Modus individu-

ellen Erinnerns nennt Assmann auch das »Ich-Gedächtnis«, insofern es »verbal und de-

klarativ ist« (LS 120): Aus dem »unsortierten Vorrat« (LS 120) autobiografischer Erinne-

rungenwird eineErzählungkonstruiert.18Oderdie vorbewusstenErinnerungenwerden

»durch einen äußeren Anlass ›geweckt‹« (LS 24). In diesem Falle ist die Erinnerung inso-

fern unverfügbar, als sie sich stärker passivisch ins Bewusstsein drängt.19 Diesen Modus

versteht Assmann auch als »Mich-Gedächtnis«, das »flüchtig und diffus, dabei jedoch

17 Vgl. Widmann/Honke, Prosthetic Witnesses, 114.

18 Das Ich-Gedächtnis weist Assmann dem psychotherapeutischen Konzept story zu, wonach das

Selbstverständnis sich dadurch konstituiert, dass bewusste und vorbewusste Erfahrungen in eine

sinnstiftende Erzählung gefasst werden. Vgl. dazu Randall, The Stories, 180–207.

19 Vgl. LS 123: »Wir dürfen also zwei verschiedene Systeme innerhalb des autobiographischen Ge-

dächtnisses unterscheiden: das auf bewusster Re-Konstruktionsarbeit beruhende Ich-Gedächtnis

und das nicht organisierte und nicht organisierbare vorbewusste Mich-Gedächtnis.«

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Aleida Assmann: Ausgedehnte Besinnungsräume – Zeug_innenschaft am Ort der Gedächtnisse 313

nicht ohne Prägnanz« (LS 120) ist. Dieses wird gleichsam durch »Erinnerungstrigger«20

wieOrte,Düfte,Geschmäcker undGegenstände aktiviert.Dem Ich- undMich-Gedächt-

nis gegenüber heißen die »Torwächter« der unzugänglich unbewussten Erinnerungen

»Verdrängung oder Trauma« (LS 24). Alle drei Formen zeichnen sich dabei durch vier

Merkmale aus: Sie sind perspektivisch, vernetzt, fragmentarisch und flüchtig.

Die Perspektivitätmeint, dass die Erinnerungen eines Individuums sich einem »eige-

nen Platz mit einer je spezifischen Wahrnehmungsposition« (LS 24) verdanken. Wenn-

gleich individuelle Erinnerungen sich immermit denen anderer überschneidenund sich

darin ihre Vernetzung zeigt, so sind sie doch »unaustauschbar und unübertragbar« (LS

24). Die Vernetzung mit den Erinnerungen anderer ist außerdem produktiv, weil das

perspektivische Erinnern dadurch nicht nur an »Kohärenz und Glaubwürdigkeit« ge-

winnt, sondern auch »verbindend und gemeinschaftsbildend« (LS 24) wirkt. Diese ge-

dächtnistheoretische Vorstellung steht gleichsam in Analogie zu Schmidts Verständnis,

wonach sozial vermitteltes und von anderen übernommenes Wissen die Lernfähigkeit

vervielfältigt.DieErinnerungen sind sodann fragmentarisch, insofern sie inderRegel kei-

ne »Form und Struktur« (LS 25) haben. Und die Erinnerungen sind letztlich flüchtig, weil

sich viele von ihnen »im Lauf der Zeitmit der Veränderung der Person und ihrer Lebens-

umstände«ändern,»verblassen«odergar »ganzverloren« (LS25) gehen.Diese vierMerk-

male bestimmt Assmann als »das dynamischeMedium subjektiver Erfahrungsverarbei-

tung« (LS 25). Dabei betont Assmann insbesondere den Aspekt der Vernetzung, zumal

Menschen überhaupt keine Erinnerungen bilden könnten, wenn sie nicht »im sprach-

lichen Austausch mit Mitmenschen […] aufgebaut und verfestigt« (LS 25) würden. Ass-

mann hält darum die Sprache für die »wichtigste Stütze« des individuellen Gedächtnis-

ses. Die sprachliche und damit kommunikative Situation weist zudem darauf hin, dass

persönliche Erinnerungen »in einem spezifischen Zeithorizont« (LS 25) existieren. Die-

ser ist abhängig vom Wechsel der Generationen, wobei Assmann von einem »Drei-Ge-

nerationen-Gedächtnis« (LS26) ausgeht,d.h.,nach achtzig bis hundert Jahren kommt es

zu einemEinschnitt des gemeinsamdurchKommunikationderGenerationenGeteilten.

Das individuelle Gedächtnis lässt sich sodann auch als »Kurzzeitgedächtnis einer Gesell-

schaft« (LS 26) verstehen.

Für das Phänomen der Zeug_innenschaft am Ort des individuellen Gedächtnisses

bedeutet dies: Hier »überleben« Zeugnisse für maximal drei Generationen. Außerdem

setzt die Tradierung von Zeugnissen den Schmidt’schen Vertrauensvorschuss im Sin-

ne einer gegenseitigen Vertrautheit voraus, weil das individuelle Gedächtnis durch die

Kommunikation von »Familiengenerationen« (LS26), alsoEltern,Kindern,Enkel_innen,

konstituiertwird.21Davonabgesehen,dass dieses tendenziell biologistischeVerständnis

Assmanns nicht unkritisch zu übernehmen ist –Familie ist keine ausschließlich biologi-

sche Kategorie –,22 so zeigt sich hier erneut das Problem epistemischer Ungerechtigkei-

20 Ullmann, Generationscapes, 105.

21 Dass Assmann’sche soziale Gedächtnis wird denn auch als Familiengedächtnis verstanden. Vgl. da-

zu Welzer et al., Opa, sowie Reiter, Die Generation, 18, welche das Familiengedächtnis als ein Ge-

dächtnis versteht, das »durch Kommunikation und Interaktion der einzelnen Familienmitglieder

entsteht und somit eine Erinnerungsgemeinschaft verschiedener Generationen ist«.

22 ImZusammenhangmit demAltern vonWeiterlebendender Shoah prägteHirsch, TheGeneration,

115, den Begriff »post-memory«, der für das Weitergeben von Erinnerungen und Traumata an die

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314 Zeug_innenschaft und Orte

ten: Das individuelle Gedächtnis integriert erst einmal tendenziell nur, wovon es selbst

(existentiell) betroffen ist.

Während sich das individuelle Gedächtnis durch die Kommunikation von Fami-

liengenerationen konstituiert, spielen im sozialen Gedächtnis »soziale und historische

Generationen, die die Zeiterfahrung einer Gesellschaft rhythmisieren« (LS 26), eine Rol-

le.23 Dieses Gedächtnis ist von »bestimmten historischen Schlüsselerfahrungen« und

»Überzeugungen, Haltungen, Weltbilder[n], gesellschaftliche[n] Wertemaßstäbe[n]

und kulturelle[n] Deutungsmuster[n]« (LS 26) geprägt.24 Der Zeithorizont des sozialen

Gedächtnisses ist damitwesentlich kürzer undbeschränkt sich auf ca.dreißig Jahre.Das

hängt damit zusammen, dass auch für diese Art des Gedächtnisses die Kommunikation

der Individuen entscheidend ist, sie aber gerade nur zwischen denen stattfindet,welche

die gleiche historische Situation und Erfahrung teilen.25 Zwar anerkennt Assmann,

dass Medien wie Bücher, Photoalben und Tagebuchaufzeichnungen dieses Gedächtnis

gleichsam verlängern können, dochwenn das »Netz [der] […] lebendigen Kommunikati-

on zerreißt«, haben die Erinnerungen nur noch den »Charakter eines Schattens« (LS28),

dermit derGegenwartmitläuft.26 Auchdas sozialeGedächtnis versteht Assmanndarum

als ein »›Kurzzeitgedächtnis‹ einer Gesellschaft« (LS 28). Entsprechend unterschiedlich

kann sich denn auch die Zeug_innenschaft einer sozialen Gruppe gestalten, was sich

beispielsweise anhand politischer Zeugnisse von Bi- und Homosexuellen in Bezug auf

die Institution Ehe in der Schweiz zeigen lässt.

1983 hatte die LGBTQIA+-Community amChristopher StreetDay in Luzern provoka-

tiv und symbolträchtig die »Institution Ehe« in einem schwarzen Sarg in den Vierwald-

stättersee versenkt.27Das aktivistische Zeugnis stand ganz imZeichender 1968er-Bewe-

gung: Die Queere Community forderte nicht die Ehe für alle, sondern die rechtliche An-

erkennung anderer, von der Ehe abweichender Beziehungsformen. Als Ergebnis dieser

Forderung lässt sich die 2007 in der Schweiz eingeführte »eingetragene Partnerschaft«

verstehen. Eine Generation später – genau dreißig Jahre nach der Aktion am Vierwald-

stättersee, nämlich 2013 – bemühten sich Homo- und Bisexuelle nicht mehr um die An-

erkennung alternativer, sondern gleicher Rechte – ein politischer Kampf, der bis heute

Kinder derOpfer steht.Hirsch löste denBegriff in der Folge aus dem familiärenKontext heraus und

wandte ihn auch auf Nachgeborene an, die im persönlichen Kontakt zu Weiterlebenden stehen

und damit zu »witness by adoption« werden und eine »affiliative post-memory« ausbilden. Zur

Kritik dieser Weitergabe vgl. van Alphen, Second-Generation, 482.

23 Das soziale Gedächtnis ist weitgehend identisch mit dem, was Assmann an anderen Stellen als

kommunikatives Gedächtnis bezeichnet (vgl. zur Einführung Erll, Kollektives Gedächtnis, 27–29).

24 Vgl. Schelsky, Generationen, 178, der schreibt, dass Generationen »eine Gemeinsamkeit der Welt-

auffassung undWeltbemächtigung« teilen.

25 Vgl. dazu auch Bude, Generationen, 65, der betont, dass »sich die Kommunikation zwischen den

Generationen immer neu um eine Grenze des Verstehens [dreht], die mit der Zeitlichkeit des Er-

lebens zu tun hat. Das Alter trennt auf eine ganz existentielle Weise, weil man seiner Zeit nicht

entgehen kann«.

26 ImGegensatz zuWelzer, Das soziale Gedächtnis, 15–18, der das soziale Gedächtnis auf unbewusste

und damit nicht intentional kommunizierte Vermittlung und Tradierung von Erinnerungen aus-

dehnt.

27 Vgl. Trechsel/Müller, Ehe, 8f.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Aleida Assmann: Ausgedehnte Besinnungsräume – Zeug_innenschaft am Ort der Gedächtnisse 315

andauert. Entsprechend bezeugt Jan Müller, Jahrgang 1998 und Vorstandsmitglied von

PinkCross, derDachorganisation der Schwulen undBisexuellenMänner in der Schweiz:

»Die eingetragene Partnerschaft bietet deutlich weniger Rechte und zwingt dazu, sich

ständig zu outen. Damit werden Hunderttausende Lesben, Schwule und Bisexuelle

weiterhin diskriminiert.«28

Wenngleich beide Generationen für politische Rechte kämpf(t)en, so ist ihre Zeug_in-

nenschaft aufgrund des sozialen Gedächtnisses eine je unterschiedliche. Sie ist geprägt

von der historischen Situation, den gesellschaftlichenWertemaßstäben und ihren Deu-

tungsmustern. Die Queere Community, verstanden als Familie, verbindet sich auf der

Ebene des individuellen, unterscheidet sich aber auf der Ebene des sozialenGedächtnis-

ses. Am Ort dieser beiden Gedächtnisse verschränkt sich damit primäre und sekundäre

Zeug_innenschaft. Vor allem aber: Orte der Zeug_innenschaft sind damit stets zeitab-

hängig.Wernach ihnen fragt,mussdarumdas,was sich alltagssprachlich als individuel-

les Gedächtnis eingebürgert hat, in ein individuelles und sozialesGedächtnis unterteilen.

Dass diese Unterteilung für Assmann zentral ist, zeigt sich spätestens dann,wenn sie in

der Folge zu bedenken gibt: So »einfach und unvermeidlich der Übergang vom individu-

ellen zum sozialen Gedächtnis ist, so problematisch, ja kontrovers […] der vom sozialen

zumkollektivenGedächtnis« (LS29) sei.Darumschlägt sie vor,das kollektiveGedächtnis

in ein politisches und kulturelles Gedächtnis zu unterteilen.29

»Denn kollektive Anteile sind sowohl im sozialen Gedächtnis enthalten, das als Nah-

gruppen- und Familiengedächtnis ja notwendig über das Individuum hinausgeht, als

auch im kulturellen Gedächtnis, das eine Vergemeinschaftung ermöglicht, die nicht

nur über das Individuum, sondern auchüberGenerationenundEpochenhinausgreift.«

(LS 35f.)

An der Schwelle, an der sich entscheidet, ob und, wenn ja, wie individuelle und sozia-

le Erinnerungen – kurz: Zeugnisse – Teil einer kollektiv sekundären Zeug_innenschaft

werden, schlägt Assmann darumvor, zwischen neuronalen, sozialen und kulturellenDi-

mensionen des Gedächtnisses zu unterscheiden. Alle drei Dimensionen sind voneinan-

der abhängig.Die neuronaleDimension trägt demUmstandRechnung,dass dieGrund-

voraussetzung von Gedächtnis und Erinnerung »der Organismus mit dem Gehirn und

zentralem Nervensystem« (LS 32) ist. Diese neuronale Basis funktioniert indes nicht au-

tonom, sondern aufgrund eines sozialen und kulturellen Interaktionsfeldes.

28 A.a.O., 10.

29 Damit reagiert Assmann auf die bis heute verbreitete Skepsis gegenüber dem Begriff des kol-

lektiven Gedächtnisses. Vgl. etwa besonders prominent Koselleck, Gebrochene Erinnerungen, 20:

»Es gibt keine kollektive Erinnerung, wohl aber kollektive Bedingungenmöglicher Erinnerungen.«

Kritiker_innen des Begriffs wollen mit solchen Aussagen darauf hinweisen, dass das, was in den

1960er und 1970er Jahren unter den Begriffen »Mythen« und »Ideologie« verhandelt wurde, in den

1990er Jahren mit dem Begriff des kollektiven Gedächtnisses getauft wurde: Kollektives Glauben,

Fühlen undMeinen seien vonMenschen gemacht und hätten damit stets das Verdachts-Etikett der

Manipulation.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316 Zeug_innenschaft und Orte

»Das neuronaleNetzwerk verknüpft sich ständig mit diesen beiden Dimensionen: dem

sozialen Netz und dem kulturellen Feld. […] So wie sich das biologische Gedächtnis in

Wechselwirkung mit anderen Menschen formt und erweitert, so formt und erweitert

es sich auch in Wechselwirkung mit kulturellen Artefakten und Handlungen.« (LS 32)

Auchwenn die drei Dimensionen30 zusammenspielen, so haben sie imVerständnis Ass-

manns doch jeweils unterschiedliche Träger_innen,Milieus und Stützen:

NeuronaleDimension Soziale Dimension Kulturelle Dimension

Träger_in Individuelles Gehirn Soziale

Kommunikation

SymbolischeMedien

Milieu Soziale

Kommunikation

Individuelles Gehirn Soziale

Kommunikation

Stütze SymbolischeMedien SymbolischeMedien Individuelles

Gedächtnis

Der Träger der neuronalenDimension ist das individuelle Gehirn, das jedoch imMi-

lieuder sozialenKommunikationzurAnwendungkommtunddurch»StrategienderMe-

morierung wie Wiederholung, ›Anekdotalisierung‹ und medialen Aufzeichnungen« (LS

33) gestützt wird. In Bezug auf die soziale Dimension des Gedächtnisses ist die Träge-

rin die soziale Gruppe, »die sich durch einen gemeinsamen, regelmäßig reaktualisierten

Erinnerungsfundus stabilisiert« (LS 33).DasMilieu dieser Dimension sind die einzelnen

Individuen und damit ihr individuelles Gehirn, das durch symbolische Medien gestützt

wird. Im Falle der kulturellen Dimension »kehrt sich das Verhältnis zwischen den drei

Komponenten noch radikaler um« (LS 33): Trägerinnen dieser Dimension sind Symbole,

Artefakte,Medien und Praktiken »sowie deren Institutionen« (LS 33). Auf der Ebene des

Milieus kommen zwarMenschen ins Spiel, jedoch als »Gruppe, die sich über diese Sym-

bole identifiziert, indem sie diesen Fundus immer wieder verändert, erneuert und be-

lebt« (LS 33). Erst auf der Ebene der Stütze bedarf es bezüglich der kulturellen Dimensi-

on einzelner Individuen.Mit dieser Unterscheidung zwischen neuronalen, sozialen und

kulturellenDimensionendesGedächtnisses zeigt sichnunaber,warumfürAssmannder

Übergang vom individuellen zum kollektiven Gedächtnis in der Wissenschaft so kon-

trovers diskutiert wird: Der Übergang von der neuronalen zur sozialen Dimension ist

gleichsam fließend, weil sie beide durch symbolische Medien gestützt werden und sich

Trägerin und Milieu jeweils spiegelverkehrt entsprechen. Der Übergang von der sozia-

len zur kulturellen Dimension führt hingegen »über einen Bruch und Abgrund« (LS 34).

30 Obwohl Assmanndie neuronalen, sozialen und kulturellen Aspekte anfänglich alsDimensionendes

Gedächtnisses einführt, ist sie im Fortgang ihrer Argumentation begrifflich unscharf, insofern sie

letztlich vom neuronalen, sozialen und kulturellen Gedächtnis spricht. Sachlich ist das unproble-

matisch, es führt aber begrifflich zu Verwirrung, weil Assmann später das kollektive Gedächtnis

in ein kulturelles und politischesGedächtnis unterteilt. Ich halte darum an der anfänglichen Begriff-

lichkeit von Dimensionen fest.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Aleida Assmann: Ausgedehnte Besinnungsräume – Zeug_innenschaft am Ort der Gedächtnisse 317

Zwischen ihnen »klafft […] eine Lücke, ein mitwanderndes floating gap«31, was nun für

das Phänomen der Zeug_innenschaft besonders aufschlussreich ist. Denn diesen Bruch

versteht Assmann als »enormeHorizonterweiterung« (LS 34), und das aus drei Gründen.

Erstens sind die Trägerinnen der kulturellen Dimension des Gedächtnisses »exter-

nalisiert und objektiviert« (LS 34). Bezogen auf Zeugnisse, die im kulturellen Erinnern

gleichsam als Symbole gelten, heißt das: »Sie repräsentieren eine ›entkörperte‹ Erfah-

rung, die von anderen wahrgenommen und angeeignet werden kann, die diese Erfah-

rung nicht selbst gemacht haben.« (LS 34) Dass sich die heutige Schweizer LGBTQIA+-

Community für eine Ehe für alle einsetzt, geschieht trotz ihres anderen sozialen Ge-

dächtnissesnicht isoliert vondemjenigenderCommunityder früherenGeneration: »Die

im Vierwaldstättersee versenkte Ehe ist aus den Fluten auferstanden. Aber mit einem

neuen Gesicht.«32 Zweitens kann damit die zeitliche Reichweite – im Unterschied zur

achtzig bis hundertjährigen Familiengeneration und dreißigjährigen sozialen Genera-

tion – »potentiell unendlich gestreckt werden« (LS 34). Allerdings müssen diese drittens

»immer wieder neu mit lebendigen Gedächtnissen verkoppelt und von diesen angeeig-

netwerden« (LS34). »Mit derÜbernahmedieser Inhalte,die in einer freien Identifikation

mit ihnen geschieht, gewinnt das Individuum neben personaler und sozialer seine kul-

turelle Identität.« (LS 34) Das bedeutet: Sekundäre Zeug_innenschaft wird dortmöglich,

wo der Bruch zwischen individuellem und kollektivem Gedächtnis überwunden wird,

die Verarbeitung symbolischer Medien gelingt.

Diese Brücke versucht beispielsweise die im April 2021 im Naturhistorischen Muse-

um Bern (CH) eröffnete Sonderausstellung »Queer – Vielfalt ist unsere Natur« zu schla-

gen und damit eine größere Öffentlichkeit für Queeres Denken und Leben zu sensibili-

sieren. Die Ausstellung spannt einen Bogen zwischen biologischen Erkenntnissen und

aktuellen gesellschaftlichenDebatten. Sie tut esmit einer Vielzahl vonMedien:mit Pho-

tografien, Filmen, Musik, Kunst-Installationen und Zeugnissen – sowohl aus der Ver-

gangenheit als auch aus derGegenwart. In diesemFalle geschieht die Verarbeitung sym-

bolischer Medien kollektiv, die Aneignung hingegen individuell: Eine Institution – das

Museum– erinnert bzw. bezeugt sekundär anhand vonMedien, die das Denken von In-

dividuen verändern können.

Ob die Aneignung stärker kollektiv oder individuell geschieht, entscheidet für

Assmann darüber, ob es sich dabei um ein politisches oder ein kulturelles Gedächtnis

handelt.33Während nämlich im kulturellen Gedächtnis »die Vergangenheit primär ›auf-

bewahrt‹« wird, so wird im politischen Gedächtnis »Vergangenheit ›instrumentalisiert‹

[…], um eine klar definierte Wir-Identität herauszubilden«34. Denn: »Erinnern ist […]

nicht nur eine Funktion der Gesellschaft, sondern Gesellschaft auch eine Funktion des

Erinnerns.«35

31 Erll, Kollektives Gedächtnis, 28.

32 Trechsel/Müller, Ehe, 9.

33 Vgl. LS 58: »Die Formen der Aneignung werden beim politischen Gedächtnis mit Vorliebe kollektiv

zelebriert, während bei der Aneignung des kulturellen Gedächtnisses die individuelle Auseinan-

dersetzung im Mittelpunkt steht.«

34 Klein, Schülerinnen, 65.

35 Kibel, Hoffnung, 52.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318 Zeug_innenschaft und Orte

3.3. Gesicherte Gedächtnisorte in Raum und Zeit:
das politische und kulturelle Gedächtnis

Das politischeGedächtnis36 ist für Assmann einGedächtnis »von oben« (LS 37).Während

sich das individuelle und soziale Gedächtnis imWechsel der Generationen »von unten«

immerwieder auflösen und sich durch eine starkeVielstimmigkeit auszeichnen, »ist das

auf überlebenszeitliche Dauer angelegte« politische Gedächtnis eine stärker vereinheit-

lichte Konstruktion,37 weil es »in politischen Institutionen verankert ist« (LS 37). Ass-

mann nennt das politische Gedächtnis denn alternativ auch »nationale[s] Gedächtnis«

(LS 37).Nationenwerden, verallgemeinernd betrachtet, nach Assmann durch zwei Arten

gebildet: durch »Modernisierung« und »Mythisierung« (LS 41). Modernisierungen meinen

»evolutionäre[] Errungenschaften« (LS 41) wie etwa Buchdruck und Alphabetisierung.

Über die »Dimension der Nation als Identitätskonstrukt« sagen diese Errungenschaften

aber »nur wenig aus« (LS 41), weshalb sich Assmann ganz auf den Aspekt der Mythisie-

rung konzentriert.Mythos versteht sie dabei nicht im ideologiekritischen Sinne als eine

Verfälschung von historischen Tatsachen, sondern als eine »affektive Aneignung der eige-

nen Geschichte«:

»Mythos in diesem Sinne ist eine fundierende Geschichte, die nicht durch Historisie-

rung vergeht, sondern mit einer andauernden Bedeutung ausgestattet wird, die die

Vergangenheit in der Gegenwart einer Gesellschaft präsent hält und ihr eine Orientie-

rungskraft für die Zukunft abgewinnt.« (LS 40)

Assmannplädiert darumfür einegedächtnisperspektivierteGeschichtsschreibung:Ent-

gegen dem sich vor allem im 19. Jahrhundert durchsetzenden Antagonismus zwischen

Geschichte,mit dem Etikett der Objektivität, und Gedächtnis,mit dem Etikett der Sub-

jektivität, versteht Assmann das politische Gedächtnis als Wechselbeziehung zwischen

36 Das politische Gedächtnis ist über weite Strecken Assmanns Fassung des von ihr und Jan Assmann

ursprünglich als »kollektives Bindungsgedächtnis« bezeichneten Gedächtnisses. Dieser Terminus

taucht erstmals explizit in J. Assmann, Religion, 15f., auf. Der Begriff stützt sich auf Nietzsches

»Gedächtnis des Willens« (ders., Zur Genealogie, 800), in welches sich eine Gesellschaft mit Nor-

men und Werten einschreibt. Im Gegensatz zu »naturwüchsigen« Formen des Gedächtnisses hat

derMensch sich dieses »›angezüchtet‹, um im kulturellen Konstrukt der Gesellschaft leben zu kön-

nen« (J. Assmann, Das kulturelle [2002], 201).

37 Vgl. Novick, Nach dem Holocaust, 14: »[E]s [sc. das politische Gedächtnis] sieht die Ereignisse aus

einer einzigen, interessierten Perspektive; duldet keine Mehrdeutigkeit; reduziert die Ereignisse

auf mythische Archetypen.«

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Aleida Assmann: Ausgedehnte Besinnungsräume – Zeug_innenschaft am Ort der Gedächtnisse 319

Historisierung und Erinnern.38 Im Anschluss an Ernest Renan39 weist Assmann darauf

hin, dass eine Nation »einen in die Zukunft gerichteten gemeinsamen Willen« haben

muss, um wirksam zu werden, jedoch muss dieser »durch die Konstruktion einer ge-

meinsamen Vergangenheit untermauert werden« (LS 42).40 Diese Vergangenheit speist

sich aus dem individuellen und sozialen Gedächtnis, in dem Subjektivität das maßgeb-

liche Movens ist. Denn sowohl individuelle als auch kollektive Erinnerungen sind »auf

ein bestimmtes Handlungssubjekt bezogen und stärken dessen Selbstverständnis« (LS

45). Das aber bedeutet, dass die Zeugnisse von Individuen der Auslöser für Geschichts-

schreibung sind.41 Drei Dinge ergänzen darum im Sinne Assmanns die klassische Ge-

schichtsschreibung und konstituieren das politische Gedächtnis: »die Betonung der Di-

mension der Emotionalität und des individuellen Erlebens, […] der memorialen Funk-

tion von Geschichte als Gedächtnis« und »die Betonung einer ethischen Orientierung«

(LS 50). Hier kehrt wieder, was Assmann im Anschluss an Margalit als Wahrheitsmissi-

on bezeichnet. Außerdemwird klar, warum der öffentliche Raum nicht nur historischer

und juridischer, sondern insbesondere moralischer Zeug_innen bedarf. Ergänzend zur

»heroischen […] und kritisch aufklärenden […] Funktion« der Geschichtsschreibung gibt

es für Assmann nämlich »noch eine dritte Funktion […], die wir die ›moralische‹ nennen

können« (LS 50). Moralisch ist diese Funktion insofern, als in ihr eine Gesellschaft Re-

chenschaft ablegt von ihrer Vergangenheit. Für die Konstituierung des politischen Ge-

dächtnisses braucht es denn für Assmann im Anschluss an Peter Burke den »Remem-

brancer«42:Remembrancerwaren imspätmittelalterlichenEnglandSchuldeintreiber,wel-

che die Bürger_innen einer Stadt an das erinnerten, »was sie am liebsten vergaßen« (LS

50): ihre Schuld.Wird AssmannsWahrheitsmissionmit diesemAspekt verbunden, zeigt

sich,dass heutigeRemembrancer_innenmoralischeZeug_innen sind.DasKonkurrenzver-

hältnis vonGeschichteundGedächtniswirddortüberwunden,womoralischenZeug_in-

38 Dieser historische Antagonismus lässt sich bezweifeln. Koselleck, Vergangene Zukunft, 204f., hat

darauf hingewiesen, dass eine Geschichtsschreibung mit hermeneutischem Interesse nie von ob-

jektiven Quellen ausgehen kann, sondern erst die Interpretation sie zu Quellenmacht: »Es geht in

der geschichtlichen Erkenntnis immer ummehr als um das, was in den Quellen steht. Eine Quelle

kann vorliegen oder gefunden werden, aber sie kann auch fehlen. Und doch bin ich genötigt, Aus-

sagen zu riskieren. [. . .] Jede Quelle, genauer jeder Überrest, den wir erst durch unsere Fragen in

eine Quelle verwandeln, verweist uns auf eine Geschichte, diemehr ist oder weniger, jedenfalls et-

was anderes als der Überrest selber. Eine Geschichte ist nie identischmit der Quelle, die von dieser

Geschichte zeugt.«

39 Vgl. Renan, What is.

40 HistorischeQuellenwerden damit gleichsam zu Versprechen. Vgl. dazu auchDerrida, DemArchiv,

57.60.65, der das Archiv mit dem Versprechen und der Zukunft in Verbindung bringt.

41 Assmannbezieht diesenKonnex vonZeug_innenschaft undGeschichtsschreibung expressis verbis

nur auf die Shoah (vgl. LS 47–51); er scheintmir aber auf andere Phänomene der Zeug_innenschaft

an den Grenzen des Verstehbaren anwendbar.

42 Burke, History, 110.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320 Zeug_innenschaft und Orte

nen eine konstitutive Rolle für denVergangenheitsbezug zugewiesenwird.43 Denn: »Die

historische Forschung ist angewiesen auf dasGedächtnis für BedeutungundWertorien-

tierung, das Gedächtnis ist angewiesen auf historische Forschung für Verifikation und

Korrektur.« (LS 51) Insofern das politischeGedächtnis sich auf eineNation bezieht, legt es

allerdings imVerständnis Assmanns immer nurRechenschaft über seine »eigeneVergan-

genheit, und nicht über jede beliebige andere« (LS 50)44 ab. ImpolitischenGedächtnis ist

darum erlaubt, was in der Zeug_innenschaft als unmoralisch gilt: Vergessen.

»Wie im Kopf des Einzelnen muss auch in der Gesellschaft ständig vergessen werden,

um sich von schmerzhaften Erfahrungen zu lösen, um Konflikte zu überwinden, um

Neuem Platz zu machen und sich den Aufgaben der Gegenwart stellen zu können.«

(LS 51)

Vergessen ist für Assmann jedoch nicht gleichbedeutendmit verlorengehen. Demwirkt

das andere kollektive Gedächtnis entgegen: das kulturelle.

Im kulturellen Gedächtnis findet die symbolische Vermittlung eher individuell statt,

d.h., hier sind die Loyalitätsbindungen weniger stark und die Vereinheitlichung einer

Wir-Identität ist nicht das oberste Ziel. Wie für das politische Gedächtnis gilt für das

kulturelle, dass sein Trägermateriell und entfristet ist. Es will ebenso »Erfahrungen und

Wissen über die Generationenschwelle […] transportieren und damit ein soziales Lang-

zeitgedächtnis« (LS 57) ausbilden. Damit das Wissen aus Zeugnissen im kulturellen Ge-

dächtnis angeeignet werden kann,müssen die Zeugnisse als solche aufbewahrt werden.

Es braucht »kulturelle Orte, an denen eine Gesellschaft die Überreste und Spuren der

Vergangenheit aufbewahrt, nachdem diese ihre lebendigen Bezüge und Kontexte verlo-

ren haben« (LS 54). Kurzum: Der Stoff des kulturellen Gedächtnisses ist an Orten ver-

bürgt. Dabei unterscheidet Assmann zwischen einem Speicher- und einem Funktions-

gedächtnis,weil das kulturelleGedächtnis nicht nur dadurch entsteht, dass imNachhin-

ein Erinnerungen gesammelt und konserviert werden, sondern es konstituiert sich auch

»zielstrebig als Auswahl einer Botschaft und Sammlung eines Erbes für die Nachwelt ei-

43 Das ist der Grund, warum zunehmend mehr Stimmen laut werden, die den inflationär gebrauch-

ten Begriff der Erinnerungskultur zu revidieren vorschlagen. Vgl. besonders pointiert Knigge, Zur

Zukunft, 10, der festhält, dass nur mithilfe der Zeug_innenschaft von Opfern »empfindliche Lü-

cken der Überlieferung geschlossen werden« können und die »zu Opfern gemachte[n] Menschen

[…] zugleich ihren Subjektstatus zurückerobern und festigen«.

44 Mit einem Gedächtnis, in das mehrere Nationen verstrickt sind, beschäftigt sich Assmann in NU

195–203. Dabei schlägt sie ein Modell des dialogischen Erinnerns vor, welches »das den Nachbarn

zugefügte Leid ins eigene Gedächtnis« (NU 199) mit aufnimmt. Dieses Modell zeichnet sich Ass-

manns Einschätzung nach erst ab und ist »noch keine zuverlässig praktizierte Form der Erinne-

rungspolitik« (NU 202). Vgl. dazu auch Ullmann, Generationscapes, die mit ihremmehrdimensio-

nalen Modell von Generationscapes aufzeigt, inwiefern sowohl zeitliche als auch räumliche Di-

mensionen zu einer Globalisierung von Gedächtnissen führen.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Aleida Assmann: Ausgedehnte Besinnungsräume – Zeug_innenschaft am Ort der Gedächtnisse 321

ner unbestimmten Zukunft« (LS 55).45 Die sekundäre Zeug_innenschaft hat darum im

kulturellen Gedächtnis gleichsam einen doppelten Ort.

Im Speichergedächtniswerden alle Erinnerungen gesammelt, »die ihre Stunde hinter

sich oder noch vor sich haben« (LS 55). Es sindmaterielle Rückstände aus früheren Epo-

chen, die nicht mehr gebraucht und integriert, zuweilen unbewusst vergessen werden,

aber doch noch vorhanden sind. Kürzer: »Das Speichermagazin ist das kulturelle Archiv

[…].« (LS57)46 Es ist einErinnerungsort fürdasVergangeneunddeswegen»bis zumBers-

ten angefüllt« (LS 57).

Demgegenüber herrscht im Funktionsgedächtnis »notorischer Platzmangel« (LS 56).

Was sich hier findet, verdankt sich einem »Verfahren der ›Kanonisierung‹« (LS 56), d.h.,

dieErinnerungenwurden ausgewählt und aufbereitet,umeiner größerenÖffentlichkeit

zugänglich zu sein.47 Während die Medien im Speichergedächtnis nur einen passiven

Platz im kulturellen Gedächtnis haben, sichern sich die Medien des Funktionsgedächt-

nisses aufgrund der Kanonisierung »einen Platz im aktiven […] kulturellen Gedächtnis

einer Gesellschaft« (LS 56).48 Gehören Erinnerungen zum Funktionsgedächtnis, haben

sie eine Aufgabe:

»Was einen Platz im Funktionsgedächtnis einer Gesellschaft hat, hat Anspruch auf im-

mer neueAufführung, Ausstellung, Lektüre, Deutung, Auseinandersetzung. Solche be-

ständige Pflege und Auseinandersetzung führt dazu, dass bestimmte kulturelle Arte-

fakte nicht fremd werden und gänzlich verstummen, sondern über Generationen hin-

weg revitalisiert werden durch die Vermittlung mit einer immer anderen Gegenwart.«

(LS 56)

Bezogen auf das Phänomen der Zeug_innenschaft trägt Assmanns Unterscheidung

des kulturellen Gedächtnisses in ein Speicher- und Funktionsgedächtnis mindestens

ein Zweifaches aus, nämlich im Hinblick auf die zeitliche und örtliche Bedeutung von

Zeug_innenschaft. Diese vollzieht sich im Speichergedächtnis als »materiale Reprä-

sentation«, im Funktionsgedächtnis durch »symbolische Praktiken« (LS 58). Werden

Zeugnisse im Speichergedächtnis bewahrt, kann nicht nur das, was im individuellen

und sozialen Gedächtnis ins Vergessen geraten ist, noch einmal an die Oberfläche

einer Gesellschaft treten, sondern das politische Gedächtnis kann sich wandeln, wenn

Zeugnisse aus dem Speicher- ins Funktionsgedächtnis transferiert werden und dort

aufgrund ihrer individuellen Aneignung ins Bewusstsein der politischen Akteur_innen

geraten. Denn: »So wie das Speichergedächtnis verifiziert, kann erst das Funktionsge-

45 Der Unterscheidung von Speicher- und Funktionsgedächtnis korrespondiert Assmanns Unter-

scheidung des Gedächtnisses als ars bzw. vis (vgl. ER 27–32). Das Gedächtnis als ars geht auf das

Modell der antiken Mnemotechnik zurück und versteht das Gedächtnis als ein »Verfahren des Spei-

cherns« (ER 29). Demgegenüber meint das Gedächtnis als vis gleichsam eine anthropologische

Kraft, nämlich den »Prozeß des Erinnerns« (ebd.).

46 Zu Assmanns Verständnis des Archivs vgl. ausführlicher ER 343–347, sowie dies., Archive.

47 Vgl. Rothstein, The Last, 210.

48 Vgl. Schneider, Das ist sehr schwer, 277: »Das im SpeichermediumGeborgene spricht nicht für sich

selbst und aus sich selbst. Man muss ihm […] Bedingungen schaffen, in denen es für sich selbst

sprechen kann.«

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322 Zeug_innenschaft und Orte

dächtnis normative Orientierung stiften.«49 Die politische Bedeutsamkeit von Zeug-

nissen hängt dann nicht nur von dem von Schmidt konstatierten Vertrauensvorschuss

und der ethischen Verpflichtung gegenüber Zeug_innen in der Gegenwart ab. Sondern:

Zeug_innenschaft wird durch das kulturelle Gedächtnis zu einem transgenerationellen

Phänomen. Diese Transgenerationalität ist allerdings von der Intergenerationalität des

individuellen und sozialen Gedächtnisses abhängig. Nur wer Zeug_innen im Hier und

Heute Gehör schenkt, leistet einen Beitrag, dass ihre Zeugnisse auch zukünftig, eben

sekundär, gehört werden können. ImAnschluss an Assmann lässt sich darum sagen: Die

»besondere Aufgabe« sekundärer Zeug_innenschaft ist, »eine bestimmte Vergangenheit

in die Gegenwart hereinzuholen« (LS 217). Diese Aufgabe vollzieht sich im Verständnis

Assmanns an »Gedächtnisorten imRaumundZeit« (LS 217).Dabei spielen auf der Ebene

der Politik, der Nation und der Gesellschaft für Assmann insbesondere Institutionen

eine wichtige Rolle, weil sie »soziale Einrichtungen in Gestalt von Gebäuden, Organi-

sationen, Hierarchien, Bürokratien und besoldetem Personal [sind], mit deren Hilfe

kulturelle Entscheidungen auf Dauer gestellt werden« (LS 238). Institutionen sind der

prädestinierte Ort sekundärer Zeug_innenschaft.

Die Vergegenwärtigung vonZeugnissen der Vergangenheit in derGegenwart, also in

der Zeit, geschieht durch »Sicherungsformen derWiederholung« (LS 217)50. Es ist ein im

wortwörtlichen Sinne Wieder-Holen. Beispiele für Institutionen, die auf die Sicherung

derWiederholung ausgerichtet sind, »sind lebendigesBrauchtum,verkörperte Traditio-

nen, Riten, Zeremonien und ihre Anlässe in Jahrestagen und Gedenkjahren« (LS 238f.).

Jahrestage hält Assmann dabei wegen ihrer drei Funktionen für besonders effektiv für

das Erinnern. Die erste Funktion von Jahrestagen liegt in ihrer »Interaktion und Partizi-

pation« (LS233) begründet.An Jahrestagen vollzieht sich dasWieder-Holen performativ:

»Erinnern ist Wieder-Holen mittels Wiederholung, so dass das, was wiederholt wird,

letztlich die Wiederholung selbst ist.« (LS 233) Durch Reaktivierung einer Erinnerung

wirddieMöglichkeit geschaffen,dass neueundgemeinsameErfahrungengemachtwer-

den können. Einen Jahrestag versteht Assmann denn als »Zeit-Raum der organisierten

Wiederkehr von Vergangenheit« (LS 233). Dieser Raum bietet die »Gelegenheit für Wir-

Inszenierung« (LS 233), was Assmann als die zweite Funktion von Jahrestagen versteht:

»Gemeinschaften wie Nationen, corporate identities wie Universitäten, Firmen und

Städte, Interessengruppen wie Atomkriegsgegner oder Heimatvertriebene brauchen

eine Bühne und ein Zeitfenster, in dem sie sich von Zeit zu Zeit als das darstellen und

wahrnehmen können, was sie zu sein beanspruchen: eine kollektive Identität mit ei-

nem wahrnehmbaren Profil in der Anonymität der individualisierten demokratischen

Gesellschaft.« (LS 233)

49 Kibel, Hoffnung, 96.

50 Die Terminologie »Sicherungsform der Wiederholung« geht auf Luhmann, Gleichzeitigkeit, 104,

zurück und taucht imKontext seinerÜberlegungen zur Zeitmessung auf. Vgl. auch J. Assmann,Das

kulturelle (2018), 16f., der davon ausgeht, dass die Konstituierung des kulturellen Gedächtnisses in

Form »kultureller Kontinuierung« geschieht, nämlich indemVergangenheitsbezüge in doppeltem

Sinn »konnektiv« wirken: Einerseits verbinden sich durchWiederholung die drei Zeitdimensionen

von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Andererseits werden auch Personen untereinander

zu einer Gruppe verbunden.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Aleida Assmann: Ausgedehnte Besinnungsräume – Zeug_innenschaft am Ort der Gedächtnisse 323

Als dritte Funktion von Jahrestagen nennt Assmann den »Anstoß zur Reflexion« (LS 234).

Insofern auch für Jahrestage gilt, dass sie trotz ihrer Wiederkehr und Ritualisierung

durch Individuen vollzogen werden, erfordern sie immer wieder neue Pflege und

Auseinandersetzung.

Als ein solcher Zeit-Raum der organisiertenWiederkehr von Vergangenheit und da-

mit als (sekundärer) Zeug_innenschafts-Ort lässt sich der internationale PrideMonth der

Queeren Community verstehen.51 Jedes Jahr im Monat Juni wird der LGBTQIA+ Pride

Month in Erinnerung an den Stonewall-Aufstand von 1969 in Manhattan begangen.52

Am28. Juni 1969 führte die Polizei imNew Yorker Schwulenclub Stonewall Inn eine Raz-

zia durch. Nicht nur widersetzte sich bei dieser Razzia erstmals eine signifikant gro-

ße Gruppe an »drag queens, butch lesbian, and queers of all varieties«53 einer Verhaf-

tung, sondern die Razzia führte zu großen Protesten: Unter der Führung der Schwar-

zen, Trans und Bisexuellen Marsha P. Johnson protestierte die LGBTQIA+-Community

während sechs Tagen gegen die ihnen widerfahrende und anhaltende Diskriminierung.

Ein Jahr spätermarschierten imGedenken andiesenAufstand zwischen fünf- und zehn-

tausendMenschen vomGreenwichVillage zumCentral Park und begründeten damit die

Tradition des Christopher Street Day. Aus diesem entwickelte sich in den folgenden Jah-

ren der internationale PrideMonth:Mit diversen Veranstaltungenwie Umzügen,Work-

shops, Symposien, Partys und Konzerten feiert die Community für jeweils einen Mo-

nat ihr Selbstverständnis – und lädt die Gesellschaft ein, daran teilzunehmen. Es ist die

jährlicheundöffentlichwirksameGelegenheit derWir-Inszenierung vonQueers.Für ei-

nen Monat sind sie, entsprechend Assmanns zweitem Aspekt, »eine kollektive Identität

mit einem wahrnehmbaren Profil in der Anonymität der individualisierten demokrati-

schenGesellschaft« (LS233).WährenddiesesMonats finden auchGedenkfeiern statt, die

nicht nur an den Stonewall-Aufstand erinnern, sondern auch derjenigen gedenken, die

den zahlreichen anderenHassverbrechen gegen LGBTQIA+-Menschen zumOpfer fielen

oder an AIDS starben.54 Darin zeigt sich die erste Funktion von Jahrestagen, insofern

die Anlässe zu Interaktion und Partizipation einladen, sich als Teil einer internationa-

len und historisch weit in die Vergangenheit reichenden Community zu verstehen.Dass

der PrideMonth auch die dritte von Assmann genannte Funktion hat und damit gleich-

sam in die Zukunft weist, zeigt sich darin, dass die Demonstrationsumzüge in der Regel

politisch motiviert sind und zum Dialog innerhalb einer Gesellschaft anregen wollen.

51 Vgl. auch Damiens, LGBT Film, 158–183, der nachweist, inwiefern Queere Filmfestivals »exemplify

some of themodalities throughwhich we access, visually, gay and lesbian culturalmemory« (a.a.O.,

158, HervorhebungMK). Damiens orientiert sich dafür an Sturken, Tangled, 3, die das kulturelle

Gedächtnis als »shared outside of the avenues of formal historical discourses yet […] entangled

with cultural products and imbedded with cultural meaning« versteht. Sturken entwickelt ihr

Konzept einer Erinnerungspolitik anhand des Vietnam-Krieges und der AIDS-Pandemie.

52 Vgl. auch D’Emilio, The World, 146–153, welcher »Myth and Meaning« des Stonewall-Aufstandes

im Hinblick auf das kulturelle Gedächtnis untersucht.

53 Smith, Introduction, xiii.

54 Vgl. Dronsch, Das medikalisierte Aids-Gedächtnis, die im Anschluss an Assmann und Margalit für

ein ethisch motiviertes Gedächtnis der an AIDS Erkrankten plädiert, das sich auch in einer sekun-

dären Zeug_innenschaft konkretisiert.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


324 Zeug_innenschaft und Orte

So steht etwa die Zurich Pride 2021 unter dem Motto »Trau Dich! Ehe für alle jetzt!«55.

Obwohl das Schweizerische Parlament Ende 2020 »Ja« zur Ehe für alle gesagt hat, haben

konservativeundevangelikaleKreisedasReferendumergriffen, sodassdasGeschäft nun

vor das Schweizer Stimmvolk kommt.Die Zurich Pride soll Anstoß zur Reflexion für die

Bürger_innen der Schweiz sein, die darüber abstimmenwerden, ob zukünftig auch Ho-

mosexuelle heiraten dürfen. Insofern der Pride Month immer auch mit Zeugnissen Be-

troffener früherer Generationen arbeitet, treten sie aus dem Speichergedächtnis an die

Oberfläche einer Gesellschaft, werden also aus dem Speicher- ins Funktionsgedächtnis

transferiert. Dort geraten sie aufgrund ihrer individuellen Aneignung ins Bewusstsein

der politischen Akteur_innen.

Dieser Transfer ist nurmöglich,weil im Speichergedächtnis die Vergegenwärtigung

von Vergangenheit durch »Sicherungsformen der Dauer« (LS 217) geschieht, nämlich an

Orten. Institutionen, die auf diese Sicherungsform ausgerichtet sind, »sindDenkmäler,

Museen,Bibliotheken,Archive,GedächtnisorteundGedenkstätten« (LS238). InMuseen,

BibliothekenundArchivenwerdenZeugnisse durchBücher,Bilder, Filmeund zahlreiche

andere Medien aufbewahrt. Das ist ein Ort der Zeug_innenschaft. Doch das kulturelle

Gedächtnis ruht für Assmann nicht nur inMuseen, Bibliotheken und Archiven, sondern

es ist auch an konkreten Orten selbst verankert. Letztere nennt Assmann Erinnerungs-

orte, die zu Erinnerungsräumen werden können.56 Die Unterscheidung zwischen Räu-

menundOrten ist für Assmann zentral.57Währendnämlich in ihremVerständnisRäume

»erforscht, durchmessen, kolonisiert, annektiert, vernetzt« sind, »bewahren [Orte] noch

einGeheimnis« (ER 300).Anders formuliert: Räume sind vonMenschen geschaffen,Orte

finden Menschen vor. Das zeigt sich bei Assmann etwa auch, wenn sie zwischen einem

»Gedächtnis derOrte« unddem»Gedächtnis derMonumente« unterscheidet: »Während

sich im ersten Falle die Aussagekraft des Monuments auf das deiktische ›Hier‹ konzen-

triert, wird im zweiten Falle der Gedenkinhalt mit denMitteln künstlerischer Repräsen-

tation gestaltet.« (ER 326)58 Das bedeutet: In der Assmann’schen Logik ist das Denkmal,

55 Vgl. Verein Zurich Pride Festival, Medienmitteilung.

56 Auch diesbezüglich ist Assmanns Terminologie nicht einheitlich. Im gleichnamigen Werk (ER)

taucht der Begriff des Erinnerungsraumes bzw. der Erinnerungsräume gut zwanzigmal explizit

auf, ansonsten spricht Assmann vor allem von »Örtern des Gedächtnisses« (ER 298 u.a.), die zu

Erinnerungsorten werden (Letztere müssten konsequenterweise als Räume bezeichnet werden).

57 Assmann versteht sich dabei explizit nicht in der Tradition des sog. spatial turn stehend. Mit die-

sem wird die wissenschaftliche Einsicht verbunden, dass historische Geschehnisse sich nicht nur

im Räumen vollziehen, sondern massgeblich von diesen mitbestimmt sind (vgl. für einen Über-

blick über die unterschiedlichen Entwicklungen Bachmann-Medick, Cultural, 284–328). Weil die-

ser Diskurs in der Wahrnehmung Assmanns »zur Grundlage der stark politisch orientierten kolo-

nialen und postkolonialen Studien« (Assmann, Geschichte, 15) wurde, orientiert sie sich amRaum-

diskurs im Anschluss an Pierre Nora und seiner lieux de mémoire, weil sich dieser stärker »auf den

inneren Zusammenhang von Geschichte undNation« (ebd.) konzentriere (vgl. zur Einführung Erll,

Kollektives Gedächtnis, 23–26).

58 Vgl. auch Assmann, Das Gedächtnis, 73. Kibel, Hoffnung, 106, schlägt darum vor, Assmanns »Ge-

dächtnis der Orte« als genitivus objectivus zu verstehen: »Gedächtnisorte [bestehen] immer als Er-

innerungen an dieOrte im Sinne eines genitivus objectivus, da ein Gedächtnis der Orte nicht unab-

hängig vonmenschlichen Riten, Interessen und Deutungen bestehen kann […]. Es ist genau dieses

Erinnern an die Orte und an den Orten, welches verschiedene Räume entstehen lässt.«

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Aleida Assmann: Ausgedehnte Besinnungsräume – Zeug_innenschaft am Ort der Gedächtnisse 325

aber auch die Gedenkstätte ein Raum. Damit Orte zu Medien des kulturellen Gedächt-

nisses werden, müssen sie gleichsam konserviert, d.h. als Räume gestaltet werden. Se-

kundäreZeug_innenschafts-Räumeentstehendadurch,dassKunst,KulturundReligion

durch ihre vielfältigenMöglichkeiten der Repräsentation die Zeugnisse pflegen und neu

zurAufführungbringenund sie so darstellen.Dashält Assmann insofern für notwendig,

als an Orten vor Ort »menschliche Schicksale, Erfahrungen, Erinnerungen« (LS 218) haf-

ten. Denkmäler können diese transportieren, sind dafür aber, wie auchMuseen und Ar-

chive,ortsunabhängig–dasDenkmal fürdie imNationalsozialismusverfolgtenHomosexuellen

steht ebenbeispielsweise nicht amOrt desKonzentrationslagersAuschwitz,wo viele von

ihnen ermordet wurden, sondern im Großen Tiergarten in Berlin. Auch Gedenkstätten

werden nicht notwendigerweise amOrt des Geschehens errichtet, auf das sich die Stät-

te bezieht.59 Anders als Denkmäler und Gedenkstätten versperren sich Erinnerungsorte

nämlich »einer affirmativen Sinnbildung« (LS 220). »Als historische Schauplätze mit ih-

ren kärglichen materiellen Überresten sind sie bei aller symbolischen Ausdeutung und

Ausbeutung immer noch etwas anderes als ein Symbol, nämlich sie selbst.« (ER 337) Das

gilt insbesondere für die Erinnerungsorte, welche Assmann als traumatische Orte be-

zeichnet:

»Anders als Denkmäler auf neutralem Boden und errichtete Orte des Gedenkens sind

diese traumatischenOrte vielschichtig, uneindeutig, vonunterschiedlichenErinnerun-

gen und Deutungen besetzt. Die diskursiven Strategien der Sinnstiftung, der Histori-

sierung, der Relativierung stoßen hier an ihre Grenzen. Sie sorgen deshalb für Verle-

genheit, Konflikte und Irritationen.« (LS 221)

Traumatische Orte sind gleichsam das räumliche Pendant zum sprachlichen Unsagbar-

keits-topos.Während nämlich für AssmannGedenkorte solche sind, »an denen Vorbild-

liches geleistet oder exemplarischgelittenwurde« (ER328),derGedenkort darum»durch

die Geschichte, die von ihm erzählt wird, [stabilisiert wird]« (ER 329), so »kennzeichnet

den traumatischenOrt,daß seineGeschichtenicht erzählbar ist«: »Der traumatischeOrt

hält die Virulenz eines Ereignisses als Vergangenheit fest, die nicht vergeht, die nicht in

dieDistanz zurückzutreten vermag.« (ER 329)Dabei zeichnen sich für Assmann trauma-

tische Orte, die zu Erinnerungsräumen werden, vor allem dadurch aus, dass sie »in ei-

nemZwischenraum zwischen Authentizität und Inszenierung, zwischen Retention und

Rekonstruktion« (LS 224) existieren.60 Sie unterliegen folglich einem Paradox:

»Die Konservierung dieser Orte im Interesse der Authentizität bedeutet unweigerlich

einen Verlust an Authentizität. Indem der Ort bewahrt wird, wird er bereits verdeckt

und ersetzt. Das geht gar nicht anders. […] Die Authentizität wird sich mit der Zeit im-

mer mehr von den Relikten auf das schiere ›Hier‹ der Örtlichkeit zurückziehen.« (ER

333)

59 Ein prominentes Beispiel dafür ist der »Ehrenhain Buchenwald«. Diese Gedenkstätte wurde ca.

fünf Kilometer entfernt vom Konzentrationslager auf dem Ettersberg bei Weimar errichtet.

60 Daran schließt sich ein breiter Fachdiskurs an, der nach »Authentisierungsstrategien« (Hattendorf,

Dokumentarfilm, 19) fragt. Bezeichnenderweise besteht die Besonderheit zahlreicher Gedenk-

stätten und Denkmäler jedoch darin, dass sie gerade nicht um eine »ästhetische[] Angleichung

von Medium und (vergangener) Realität« (Klein, Schülerinnen, 117) bemüht sind.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


326 Zeug_innenschaft und Orte

Hinzu kommt, dass traumatische Orte sich nicht nur auf »erlittene«, sondern auch »auf

begangene und zu verantwortende Gewaltakte« (LS 220) beziehen. Diese Orte appellieren

wie die moralischen Zeug_innen an die Verantwortung einer Gesellschaft, fordern ge-

radezu dazu auf, sie zu Erinnerungsräumen zumachen.Weil aber Erinnerungsräume –

anders als SicherungsformenderWiederholung–»nicht aufgebaut undwieder abgetra-

gen werden, verpflichtet die Persistenz von Orten auf ein Langzeitgedächtnis« (LS 226).

Gilt das für alle traumatischenOrte? Assmann bedenkt in ihrenÜberlegungen insbeson-

dere Orte des Schreckens der Shoah.Doch was ist mit anderen Opfergruppen, für die es

ebenso traumatischeOrte gibt, ebenweil dort durch eineNationGewaltakte an jenenbe-

gangen wurden? Ein Beispiel für einen solchen traumatischen Ort, der zwar ebenso auf

ein Langzeitgedächtnis setzt, dieses aber gleichsam immer wieder erneuert, auch und

weil die Anerkennung der traumatischen Bedeutung erst später zum bereits errichteten

Gedenkort hinzutrat, ist dieHarveyMilk Plaza in San Francisco, die sich explizit nicht als

monument, sondern alsmemorial versteht.

Harvey Milk war der erste öffentlich geoutete Schwule Politiker der USA.61 Es ist

unter anderem seinem politischen Engagement für die Rechte von Homosexuellen und

Trans Menschen zu verdanken, dass der Castro District San Franciscos bis heute als

LGBTQIA+-Viertel der Stadt gilt. Nach mehreren Anläufen errang Milk 1977 ein Mandat

als Stadtrat. Er hatte das Amt allerdings nicht lange inne: Neun Monate nach seiner

Wahl, im Jahr 1978,wurde er durch ein Attentat auf ihn und den damaligen Bürgermeis-

ter George Moscone vom ehemaligen Stadtrat Dan White ermordet. White wurde zu

gerademal sieben Jahren Gefängnis wegen fahrlässiger Tötung verurteilt, obwohl er das

willentliche Attentat ursprünglich gestanden hatte. ImMai 1979 kam es deshalb vor der

City Hall San Franciscos zu heftigen Auseinandersetzungen zwischen der LGBTQIA+-

Community und der Polizei: denWhite Night Riots.62 Die Polizei stürmte als Folge davon

das Castro-Viertel und zerstörte zahlreiche Queere Einrichtungen. Die geschaffene Oa-

se einer einigermaßen ungestörten Subkultur wurde zumOrt des Traumas, den sich die

Community erst über die Jahre wieder zurückeroberte.63 ZumGedenkenMilks wurde –

gut zwei Kilometer von der City Hall entfernt und im Castro-Viertel selbst – sechs Jahre

nach dem Attentat, 1985, die Harvey Milk Plaza errichtet: ein in den Hang hineingebau-

ter Eingang zur U-Bahn-Station Castro Street. Bis 1997 erinnerte indes nur vermittelt

über Milks Namen der Gedenkort an die genannten Ereignisse. 1997 wurde dieser um

61 Eine instruktive Einführung in das Leben und Wirken Milks bietet Fadermann, Harvey Milk. Vgl.

auch den achtfach nominierten und mit zwei Oscars ausgezeichneten Film »Milk« von D. Lance

Black. Milks erste Kundgebung wird im Film an der Harvey Milk Plaza inszeniert.

62 Vgl. Martinez, The San Francisco.

63 Die ganze Angelegenheit gestaltet sich freilich äußerst komplex, weil es eine Spannung zwischen

den Ausschreitungen vor der City Hall und dem Polizei-Einsatz im Castro-Viertel gibt. Martinez,

The San Francisco, 39f., argumentiert, dass die Zerstörungen im Castro-Viertel durch die Polizei

gleichsam ein Racheakt waren, insofern die Queere Community vor der City Hall die Überhand

hatte und dort selbst erheblichen Schaden anrichtete. Inwiefern die Riots und ihre Folgen darum

traumatisch auf die Betroffenen wirkten, wird unterschiedlich beurteilt, zumal die Ausschreitun-

gen vor der City Hall auch gemeinschaftsbildend auf die Community wirkten, da sie sich zum ers-

ten Mal durch Gewalt zur Wehr setzte. Charles, A Jury, 262, hält den »social change« aber für

durchaus beachtlich in Bezug auf »the collective memory«.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Aleida Assmann: Ausgedehnte Besinnungsräume – Zeug_innenschaft am Ort der Gedächtnisse 327

die Regenbogen-Flagge, dasWahrzeichen der Queeren Community, und 2006mit einer

permanenten Photoausstellung ergänzt. Doch erst 2017 wurde von der GruppierungThe

Friends of Harvey Milk Plaza die Umgestaltung des Gedenkortes lanciert, und zwar mit

folgendem Ziel:

»While the architecture itself is not considered historically significant, the planned

renovation will be sensitive to the history of gathering at the site and the neighbor-

hood context« – namentlich »the candlelight vigil from the Castro to Civic Center that

took place on November 27, 1978, the night that Harvey Milk and George Moscone

were assassinated, and the White Night Riot that took place on May 21, 1979«64.

Die Harvey Milk Plaza ist nicht nur ein Beispiel für den sich wandelnden Erinnerungs-

raum traumatischer Orte, sondern sie lässt sich auch als eine räumliche Manifestation

und Überwindung epistemischer Ungerechtigkeit verstehen.65 Die räumliche sekundä-

re Zeug_innenschaft wurde erst knapp vierzig Jahre nach dem zu bezeugenden Wider-

fahrnismöglich.Durch die Institution der Friends ofHarveyMilk Plaza verschaffte sich das

Zeugnis eines individuellen und sozialenGedächtnisses denWeg ins kulturelle Gedächt-

nis. Das ist durchaus im Assmann’schen Sinne, entscheidet sich bei ihr doch alles dar-

an, ob die Zeugnisse des Speichergedächtnisses »immer wieder neu vermittelt werden«

(LS 58). Das bedeutet, dass die »beständige Pflege und Auseinandersetzung« (LS 56) mit

Zeugnissen immer wieder jener Orte im öffentlichen Raum bedarf, die in der Zeit das

politische und kulturelle Gedächtnis konstituieren und damit sekundäre Zeug_innen-

schaft praktizieren. Dieser Institutionalisierung »geht ein Deutungsprozess und Deu-

tungskampf voraus, denn es bedarf zunächst einer Entscheidung, welche Erinnerung

auf die Stufe der Institutionalisierung zu heben ist« (LS 240). Wie werden solche Ent-

scheidungen getroffen bzw. anhand welcher Regeln wird entschieden, dass Zeugnisse

erneut gehört werden?

3.4. Das (be)streitbare Zeugnis: zu den Regeln, Gefahren und Räumen
sekundärer Zeug_innenschaft

Den »kleinen, zeitlich begrenzten Erinnerungsraum [des Individuums, MK] […] gegen

den großen, der Intention nach zeitlich unbegrenzten Erinnerungsraum eines Kollek-

tivs einzutauschen« (ER 43), ist sowohl eine Frage des Individuums als auch des Kollek-

tivs. Für das kulturelle Gedächtnis, in demdie Aneignung von aus Zeugnissen gewonne-

nem Wissen stärker individuell geschieht, bestimmt Assmann keine expliziten Regeln,

die darüber bestimmen, welche Zeugnisse gleichsam das Licht der Öffentlichkeit erbli-

cken. Anders gestaltet es sich hinsichtlich des politischenGedächtnisses.Weil dieses »in

64 The Friends of Harvey Milk Plaza, The Memorial.

65 Vgl. Jung, Bouncing, 167: »[E]ven forty years after Milk’s death, hope still emanates from these

queer urban spaces and propels forward the communities who constantly remake them.« Jung

versteht das Castro-Viertel grundsätzlich als einen kulturellen Gedächtnisort, insofern »Milk

could only achieve what he did achieve by being part of and operating from an emerging queer

space like the Castro; at the same time he was an instrumental figure in the shaping of the

Castro as a queer space« (a.a.O., 166).

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


328 Zeug_innenschaft und Orte

einem Zwischenbereich zwischen dem Politischen und dem Psychischen« (LS 266) ent-

steht, nennt Assmann sieben Regeln »für einen verträglichen Umgang mit nationalen

Erinnerungen« (LS 264). Alle sieben Regeln laufen darauf hinaus, dass diemultiperspek-

tivischen und polyphonen Zeugnisse hinsichtlich ihres nationalenWertes und ihrer po-

litischen Funktion hierarchisiert werden: Für Assmann liegt die »Lösung des Problems

derHeterogenität der Erinnerungen […] in ihrerHierarchisierung« (LS 202).Denn auf der

Ebene der Politik sind für Assmann »normative Festlegung und Entscheidungen« (LS

202) nötig, wohingegen es auf der individuellen und sozialen Ebene keiner Homogeni-

sierungen von Zeugnissen bedarf:

»Es gibt eine nationale Ebene, auf der die Koordinaten des Gedächtnisrahmens norma-

tiv abgesteckt sind, und eine soziale Ebene, auf der heterogene Erinnerungen von Leid,

Schuld und Widerstand nebeneinander bestehen können, ohne das gesamte Gefüge

zu verschieben.« (LS 203)

Wenngleich am Ende dieses Aushandlungsprozesses auf der Ebene der Politik die Re-

präsentationen von Zeugnissen zu »Vereinnahmung tendieren«, so markieren diese für

Assmann »auch Differenzen und machen sichtbar, wo die Grenzen zwischen Erfahrun-

gen, Loyalitäten, Solidaritäten undZuschreibungen verlaufen« (LS202).Während einige

Regeln auf die Gefahren des Erinnerns verweisen, versuchen andere, ihnen entgegen-

zuwirken. Für Assmann besteht die grundsätzliche Gefahr der Zukunft des Erinnerns

nämlich »nicht im Vergessen, sondern in der Verflachung und Verengung der Erinne-

rung« (LS 246). Dem kulturellen Gedächtnis – und seinen Institutionen – kommt darum

die Aufgabe zu, dem politischen Gedächtnis gleichsam immer wieder ins Wort zu fal-

len, nicht nur trotz, sondernwegen dieser Regeln.Denn die »Fähigkeit zur Erneuerung«

(LS 249) von Erinnerungen ist Aufgabe der Kultur. Sie hat darum, wie sich im Anschluss

an Assmann und über sie hinaus argumentieren lässt, Räume sekundärer Zeug_innen-

schaft bereitzustellen.Welche sieben Regeln also nennt Assmann,welche Gefahren sind

damit verbunden und wie können Zeug_innenschafts-Räume dagegen angehen?

Die ersteRegel lautet: »UnterscheidungvonErinnerungundArgument:Esbesteht einUn-

terschied zwischen einer Erinnerung und dem Argument, das man mit dieser Erinne-

rung verbindet.« (LS 266) Teil des politischen Gedächtnisses können nur »Deutung, Be-

wertung,Ansprüche[] oderKonsequenzen« (LS267) ausdemErlebten sein,nicht aberdie

individuelle und soziale Erinnerung selbst. Das begründet Assmann vor allem mit dem

malignen Potential von Erinnerungen – etwa Rache, Hass und Ressentiment –, da die-

ses den politischen Zusammenhalt gefährden würde. Für das Phänomen der Zeug_in-

nenschaft bedeutet dies, dass die Emotionalität, der ethische Anspruch und moralische

Appell eines Zeugnisses zwar gehört und für die Geschichtsschreibung berücksichtigt,

für das politische Gedächtnis aber gleichsam exkarniert werden. Die Gefahr dieser Re-

gel liegt in der »Trivialisierung« (LS 247) von Zeugnissen: Werden Erinnerungen zu stark

entemotionalisiert, kommt es zu einem Bruch zwischen dem kulturellen und dem po-

litischen Gedächtnis.66 Der nicht selten emotional transportierte moralische Appell von

66 Trivialisierung kann allerdings auch das Gegenteil des hier Beschriebenen meinen, nämlich wenn

traumatische Zeugnisse durch Kommerzialisierung und Verkitschung trivialisiert werden. Das be-

anstandet etwa Novick, Nach dem Holocaust, für die Erinnerung an die Shoah in den USA.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Aleida Assmann: Ausgedehnte Besinnungsräume – Zeug_innenschaft am Ort der Gedächtnisse 329

Zeugnissenmuss darum immer wieder hörbar gemacht werden. Die Kultur muss dafür

Räume der Ent-Trivialisierung schaffen, in denen das Zeugnis und sein Argument, seine

Bewertung, Ansprüche und Konsequenzen nicht voneinander getrennt sind.

»Verbot derSchuldaufrechnung«nenntAssmanndie zweiteRegel: »Eine verbreitete und

gänzlich unhaltbare Logik im Kampf der Erinnerungen ist die Aufrechnung.« (LS 267)

Während bei einer fehlenden Unterscheidung von Erinnerung und Argument das Zeug-

nis tendenziell instrumentalisiert wird, »führt die Aufrechnung zu einer Relativierung

der eigenenSchuld« (LS267).Zeugnisse,die vonUngerechtigkeitender eigenenGeschich-

te undPolitik erzählen,dürfennicht durch einenNachweis der Schuld anderer gemindert

oder getilgt werden.

Im Falle der dritten Regel »Verbot der Opferkonkurrenz« (LS 267)67 dreht sich die zweite

Regel gleichsam in ihr Gegenteil um: Indem unterschiedliche Opfergruppen hierarchi-

siert werden, rivalisieren siemiteinander. Zwar anerkennt Assmann, dass Hierarchisie-

rungen von Opfer »eine wichtige Übergangsstufe in der historischen Aufarbeitung von

historischen Traumata und deren Anerkennung« (LS 268) sein können, aber politisch ist

ein Gedächtnis nur dann, wenn es alle seine Bürger_innen und ihr Unrecht berücksich-

tigt: »[J]eder Einzelne [hat] einMenschenrecht auf Erinnerung und […] auch auf die An-

erkennung erlittenen Leids […].« (LS 268) Für Zeugnisse an den Grenzen des Verstehba-

ren bedeutet dies, dass sie sich bezüglich ihresWertes und ihrer Funktion für das politi-

sche Gedächtnis nicht qualitativ unterscheiden dürfen. Diese Regel versucht der Gefahr

der »Verengung« (LS 248) entgegenzuwirken. So bemerkt Assmann etwa, dass die Shoah

heute zwar »das am besten dokumentierte Menschheitsverbrechen« (LS 246) sei, es zu-

künftig aber darauf ankäme, »auch anderen Opfergruppen im öffentlichen Bewusstsein

zur Anerkennung zu verhelfen wie den Sinti und Roma, den Homosexuellen, den religi-

ös und politisch Verfolgten« (LS 248). Diesbezüglich braucht es immer wieder Räume der

»Multimedialität« (LS 249):

»Die vielen Sprachen der Erinnerung und ihre unterschiedlichen Medien […] entwi-

ckeln je eigene Perspektiven und zeigen eine je andere Ansicht auf die traumatischen

Ereignisse. Das führt zu Ergänzungen und Überschneidungen, aber auch zu Konkur-

renzen und Reibungen, die ein erstarrtes und vereinheitlichtes Bild von dieser Vergan-

genheit verhindern.« (LS 249)

Mitder viertenRegel »VonderExklusivität zur Inklusivität vonErinnerungen«wird festgehal-

ten, dass »Erinnerungen, die eine kollektive Identität stützen, nicht nur selektiv [sind],

sondern auch als Schutzschild gegen andere Erinnerungen [wirken]« (LS 268). Das Pro-

blem solcher Erinnerungen ist, dass sie dazu tendieren, andere gleichsam aus dem po-

litischen Gedächtnis zu katapultieren, bzw. dass sich eine Gesellschaft vor anderen Er-

innerungen immunisiert. In dieser Hinsicht verdienen darum gerade die Zeugnisse von

Personen und Gruppen, die nicht zur Dominanzgesellschaft gehören, besondere Auf-

merksamkeit, weil ihre Vertreter_innen auch quantitativ am Ort der Politik unterreprä-

sentiert sind. Dafür braucht es, gleichsam im Anschluss an Fricker, Räume der asymme-

trischen Reziprozität von Ethik und Episteme.

67 Vgl. für das Folgende ausführlicher NU 142–180.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


330 Zeug_innenschaft und Orte

Auch Assmanns fünfte Regel »Von der trennenden zur gemeinsamenErinnerung« (LS 268)

zielt darauf, Erinnerungen zum Bestandteil des politischen Gedächtnisses zu machen,

die aufgrund ihrer Fremdheit dazu neigen, Gesellschaften zu trennen. Damit das, was

Zeugnisse transportieren, erinnert wird, braucht es darum »der einfühlendenÜbernah-

me einer fremden Opfererinnerung« (LS 269). Diese Regel versucht die Gefahr der »De-

legierung« (LS 247) zu unterlaufen: Insofern Erinnern im kulturellen und politischen Ge-

dächtnis institutionalisiert ist, läuft die Erinnerung von Zeugnissen Gefahr, an Spezia-

list_innen delegiert zu werden: »Erinnern wird dann zu einer Aufgabe, die in guten und

kompetenten Händen ist, aber an der Bevölkerung weitgehend vorbeigeht, womit sich

die Individuen entlastet fühlen können.« (LS 247) Dafür, dass dies nicht eintritt, können

Räume der »Rückkoppelungen« (LS 248) helfen. Sind Zeugnisse des Speichergedächtnisses

durch den Transfer ins Funktionsgedächtnis zu anonymund abstrakt, vermögen sie kei-

ne Koppelungmit denHörer_innen undBetrachter_innen imHier undHeute herzustel-

len. »Die entkontextualisierte Erinnerung bedarf des Kontakts zu individuellen Lebens-

geschichten,des Bezugs zur eigenenExistenz,der Brücke zurGegenwart,der konkreten

Lebenswelt in Raum und Zeit.« (LS 248)68

Die sechste Regel trägt den Titel »Kontextualisierung: Eine weitere Entschärfung der

malignen Energien von Erinnerung besteht in der Fähigkeit, das Erlebte und Erinnerte

in größere Zusammenhänge einzuordnen.« (LS 269) Erinnerungen zu kontextualisieren

ist für Assmann eine »kognitive Leistung der historischen Bildung« (LS 269). Indem in-

dividuelle und soziale Erinnerungen nachträglich in einen historischen Zusammenhang

gesetzt werden, zeigen sie ihre Stellung innerhalb einerNation.Mit dieser Regel werden

folglich Räume der Rückkoppelung gleichwieder kritisch infrage gestellt. Für Zeugnisse

seidas insofernwichtig,als siedamit ihren»unversöhnlichenSolipsismus«verlierenund

»auf dieseWeisemit anderen Erinnerungen kompatibel gemacht werden; das hat nichts

mit nachträglicher Umfälschung zu tun« (LS 269). Zeugnisse verlieren damit zwar ihren

individuellenWert, erhalten aber ihre kollektive Funktion.Diese Regel versucht darüber

hinaus, die Gefahr des »Leerlauf[s]« (LS 247) nicht aus den Augen zu verlieren:69 Werden

Zeugnisse nicht immer wieder neu kontextualisiert, wird Erinnerung routinisiert, was

zu einer »Entleerung durch Überangebot« (LS 247) führt. Damit es im Erinnern nicht zu

Leerläufen kommt, braucht es Räume der »Skandale«: »Nichts belebt den Erinnerungs-

diskurs so nachhaltig wie Skandale.« (LS 248) Das Potenzial von Skandalen liegt darin

begründet, dass es durch Berührung von Tabus »immer wieder zu Eruptionen« (LS 248)

68 Als Beispiel nennt Assmann die Aktion »Stolpersteine« von Gunter Demnig, jene Messingtafeln

mit den eingraviertenDaten vonOpfern der Shoah, die ins Trottoir derWohnorte eingelassenwer-

den, welche die Opfer vor ihrem Tod gewählt hatten.

69 In Assmanns Thematisierung der Gefahr vor Leerläufen ist ihre sonst tendenziell pessimistische

Einschätzung von Massenmedien positiv gewendet, sei doch die Entleerung durch Überangebot

»keinesfalls als ein pauschales Argument gegen die Aushöhlung der Erinnerung durchMassenme-

dien« (LS 247) zu verstehen. An anderer Stelle (LS 241–243) äußert sich Assmann kritisch zu Mas-

senmedien und bestimmt sie tendenziell nicht als Medien des kulturellen Gedächtnisses, was sie

vor allem damit begründet, dass ihnen keine Sicherung auf Dauer zukommt: »Die Massenmedi-

en verbünden sich mit der Aufmerksamkeit, die flüchtig ist, nicht mit dem Gedächtnis, das nach-

schmeckt undwiederkäut.« (LS 242) Diese verkürzte Sicht auf und Beurteilung vonMassenmedien

müsste anderorts ausführlicher diskutiert und kritisiert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Aleida Assmann: Ausgedehnte Besinnungsräume – Zeug_innenschaft am Ort der Gedächtnisse 331

kommt. Sie können insofern »eine wichtige Ressource für die Stabilisierung der Wer-

te einer Gesellschaft und der öffentlichen Meinung sein« (NU 91), als Skandale sich im

Zwischenraum von Tabus und Normen bewegen.

Die siebte und letzte Regel lautet »Rahmung: […] Der gemeinsame Rahmen steht für

dieBereitschaft, sich auf einenKanonvonWertenundZielenzuverständigen.« (LS269f.)

IndemErinnerungengerahmtwerden,verlieren sie dasTrennende.Denn siewerdenda-

mit innerhalb desWertehorizontes »nicht nur eingeordnet« (LS 270). Für ein politisches

Gedächtnis ist das insofernwichtig, als sich auf dieseWeise »Vergangenheitsbewahrung

und Vergangenheitsbewältigung« (LS 270) berühren.Weil im politischen Gedächtnis die

symbolische Vermittlung kollektiv geschieht, liegt der Fokus auf den Aspekten einer Er-

innerung, die eine Gesellschaft verbindet, nicht trennt. Zeugnisse werden darum »in ih-

rer Tendenz zur Ausuferung undmalignen Steigerung heilsam eingeschränkt« (LS 270).

Die Gefahr dieser Regel liegt in der »Verfestigung« (LS 247) begründet. Rahmungen sind

von den jeweils aktuellen Wertmaßstäben abhängig. Werden darum Zeugnisse als ge-

speichertesWissen nicht »in lebendiger Auseinandersetzungmit den jeweiligen Gegen-

wartsproblemen« (LS 247) erneuert, drohen sie sich zu verfestigen. Erneuerungen fin-

denvor allem inRäumender »Kontroversen« statt: »Erinnerungwird inderdemokratischen

Streitkultur gerade auchdurchKonflikteundDebatten erneuert.« (LS248)70 IndemDeu-

tung, Bewertung, Ansprüche und Konsequenzen von Zeugnissen immer wieder kontro-

vers diskutiert werden, wirken sie ihrer Verfestigung entgegen.

Im »politischen und sozialen Rahmen von Vergessen auf Erinnern« (NU 201) umzu-

stellen bedeutet folglich,kulturelleRäumezu schaffen,die den siebenRegelnderHierar-

chisierung und Homogenisierung entgegenwirken. Im besten Falle sind diese kulturel-

len Räume darumKooperationen vonHistoriker_innen undKünstler_innen, deren Stoff

die Zeugnisse in Raum und Zeit sind:

»Wir brauchendieHistoriker, die uns dieseVergangenheit rekonstruieren, undwir brau-

chen die Künstler, die sie uns re-konkretisieren. Vor allem bedarf es einer Rückbindung

an konkrete Lebensgeschichten und authentische Orte, um diese Erinnerung vor Ver-

allgemeinerung, Delegation an Spezialisten und fortschreitender Entwirklichung zu

schützen.« (LS 249)

Soll sich sekundäre Zeug_innenschaft im öffentlichen Raum vollziehen, sind Räume

vonnöten, welche »die historische Imagination erweitern« und »Formen der Vergegen-

wärtigung von Vergangenheit erfinden« (LS 249). Sekundäre Zeug_innenschaft wird

so zu einem »weit in die Vergangenheit ausgedehnten Besinnungsraum«71. Denn für

Assmann gilt: »[E]ine traumatische Vergangenheit, die nicht erinnert wird, fängt an zu

spuken.« (LS249)Was Assmanndamit letztlich fordert, sindRäumeder Ambiguität.Das

Problem ist nur, dass Menschen, wie Thomas Bauer festhält, »von Natur aus mehrdeu-

tige, unklare, vage, widersprüchliche Situationen tendenziell meiden. Menschen sind

70 Vgl. dazu Paris, Vergangenheit, die den Konnex von Vergangenheitsbewahrung und Vergangen-

heitsbewältigung anhand der Trias von ›Wahrheit‹, Lügen und Erinnerungen erörtert und dabei

Kontroversen besondere Aufmerksamkeit schenkt.

71 Assmann/J. Assmann, Schrift, 267.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


332 Zeug_innenschaft und Orte

[…] tendenziell ambiguitätsintolerant«72. Was aber bedeutet das, nicht nur für Räume

sekundärer Zeug_innenschaft, sondern per se für die Orte der Zeug_innenschaft im

öffentlichen Raum?

72 VW 15.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

