3. Aleida Assmann: Ausgedehnte Besinnungsraume -
Zeug_innenschaft am Ort der Gedachtnisse

»Dialogfihigkeit steht und fillt mit dem Wissen um den eigenen Anteil an den Trau-
mata der Anderen« (NU 198), schreibt Aleida Assmann und bringt damit einen zentralen
Aspekt ihres Denkens im Kontext des Phinomens der (sekundiren) Zeug_innenschaft
auf den Punkt. Wer namlich »im politischen und sozialen Rahmen von Vergessen auf Er-
innern« (NU 201) umstellen will, miisse verstehen, dass individuelle Zeugnisse nur dann
ihren kollektiven Wert haben und ihre gesellschaftlich-politische Funktion erfiillen kon-
nen, wenn die Abhingigkeit des bezeugenden Ichs zum hérenden Wir - und umgekehrt
— anerkannt wird. Diese Abhingigkeit versteht Assmann denn auch als anthropologi-
sche Grundkonstante: »Jedes >Ich« ist verkniipft mit einem >Wir<, von dem es wichtige
Grundlagen seiner eigenen Identitit bezieht.« (LS 21) Sich mit der Vorstellung eines kol-
lektiven Gedachtnisses auseinanderzusetzen, sich also zu fragen, wie das durch Zeug-
nisse gewonnene Wissen Bedeutung fiir ein Kollektiv hat bzw. erlangt, heifdt, sich der
Durchquerung, Vermischung und Uberlagerung unterschiedlicher Ebenen und Dimen-
sionen des Erinnerns und ihrer Funktionen und Dynamiken bewusst zu werden. »Das
Gedichtnis des Individuums umfasst [...] weit mehr als den Fundus unverwechselbar
eigener Erfahrungen; in ihm verschrinken sich immer schon individuelles und kollek-
tives Gedichtnis.« (LS 23)' Zeug_innenschaft versteht Assmann sodann als eine gerade

1 Uber wissenschaftlich-disziplinire Grenzen hinweg und im gesellschaftlichen Reden iiber die sog.
Erinnerungskultur haben sich in den vergangenen Jahren vor allem die Begriffe von kollektivem,
kulturellem und kommunikativem Gedichtnis etabliert (zur Einfiihrung und fiir einen Uberblick
vgl. Erll, Kollektives Gedachtnis). Wenngleich die in diesen Termini angelegten Wissenschaftskon-
zepte unterschiedliche theoretische Zugiange wahlen und darstellen, so nehmen sie alle explizit
oder implizit ihren Ausgang bei den Uberlegungen des Soziologen Maurice Halbwachs. Dieser
wurde kurz nach seiner Berufung als Professor fiir Sozialpsychologie ans Collége du France de-
portiert und 1945 in Auschwitz ermordet. Sein Buch Das kollektive Cedichtnis, das eine Fortfithrung
seines anderen Buches Das Ceddchtnis und seine sozialen Bedingungen ist, wurde denn erst posthum
veroffentlicht. Im Geleitwort dieses Buches gibt Heinz Maus zu bedenken, dass Halbwachs mit
dieser Arbeit den Begriff des Kollektivbewusstseins seines Lehrers Emile Durkheim prazisiert ha-
be (vgl. Maus, Celeitwort, VI). Durkheim kritisierte mit diesem Begriff die Vorstellung, wonach
der gesellschaftliche Zusammenhalt von Gruppen und Individuen ausschliefilich auf Vertrage zwi-

https://dol.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

306

Zeug_innenschaft und Orte

in dieser Hinsicht zugespitzte Form des Erinnerns. Einerseits, weil Erinnern »keines-
wegs eine rein subjektive und innerliche Angelegenheit« (VG 34) ist. Andererseits, weil es
im Falle des Bezeugens »iiberhaupt erst der Adressat [ist], der die Erinnerung zu einem
Zeugnis macht« (VG 34). Was Erinnern und Bezeugen bei Assmann verbindet, sind die
Rahmenbedingungen, die dariiber entscheiden, welche Erfahrungen der Vergangenheit
zur Sprache gebracht werden. Das Wo dieses Erinnerns nimmt darum im Kontext der
Zeug_innenschaft »institutionelle Formen« an:

»Weit mehr noch als beim Erinnern handelt es sich beim Zeugen um einen performa-
tiven Akt, der eingebunden ist in spezifische kulturelle Rahmenbedingungen, die im
Vorhinein bestimmtesscripts«festlegen fiir die Rollen dieser Interaktion sowie die Aus-
wahl dessen, was zur Sprache gebracht wird, und die Art und Weise, wie dies zu gesche-
hen hat und zu deuten ist.« (VG 34)

Wenngleich Erinnern und Bezeugen Zeug_innen voraussetzen, so kann sich das Erin-
nern in seinem Vollzug letztlich von den Zeug_innen 16sen, weil es einerseits innerhalb
eines 6ffentlichen Raumes allem voran darum bemiiht ist, die Unbetroffenen zur Re-
chenschaftzu ziehen. Und andererseits, weil es die Form ist, in der ein Zeugnis auch iiber
den Tod der Zeug_innen hinaus bewahrt wird. Erinnern lisst sich denn als eine Form
sekundirer Zeug_innenschaft verstehen. Mehr noch: Der politische Ort der Zeug_in-
nenschaft ist das Gedichtnis. Wer darum nach jenen genannten Rahmenbedingungen
fragt, sieht sich sodann vor die gleiche Herausforderung gestellt wie im Falle des Erin-
nerns: Durchquerungen, Vermischungen und Uberlagerungen sind nicht auszuschlie-
en. Trotzdem hilt Assmann es nicht fiir miiSig, diese Aspekte erst einmal nach »Krite-
rien von Raum- und Zeitradius, Gruppengrofie sowie nach Flichtigkeit und Stabilitat«
(LS 23) voneinander abzugrenzen. Denn die alltagssprachlich eingebiirgerte Gegeniiber-
stellung von individuellem und kollektivem Gedichtnis greift gemifd Assmann zu kurz.

schen ihnen zuriickzufiihren sei. Der Begriff des Kollektivbewusstseins steht demgegeniiber fiir
einexiiberindividuell moralisch-normative Grofse« (Elm, Zeugenschaft, 24), die es fiir den sozialen
Zusammenhalt braucht (vgl. Ritsert, Gesellschaft, 52f.). Diese Vorstellung hat Halbwachs auf den
Aspekt des Erinnerns angewandt und damit wichtige Grundlagen fiir gegenwértige Gedachtnis-
theorien geschaffen. Zu ihren prominentesten Vertreter_innen gehoren Aleida und Jan Assmann.
Dassinden Zeug_innenschafts-Debatten starker auf Aleida denn aufJan Assmann rekurriert wird,
hat meines Erachtens mindestens zwei Griinde. Zum einen geht auf Aleida Assmann die Systema-
tisierung, die in den genannten Debatten Karriere gemacht hat, zuriick, namlich zwischen vier
Grundtypen der Zeug_innenschaft zu unterscheiden. Und zum anderen greift Aleida Assmann,
im Unterschied zu Jan Assmanns (freilich nicht ausschlieRlicher) Konzentration auf Agypten und
dessen Sinngeschichte, immer wieder sehr unterschiedliche Formen des Erinnerns nicht nurin der
Antike und der frithen Neuzeit, sondern auch in der Moderne auf (vgl. Langenohl, Aleida und Jan,
547). lhre Uberlegungen sind damit stirker anschlussfahig fiir die vielfiltigen Formen der (sekun-
daren) Zeug_innenschaft. Die interdisziplinire Rezeption von Aleida Assmanns Werk ist kaum
Uberschaubar. Assmann hat neben der genannten vierfachen Typologisierung der Zeug_innen-
schaft kein eigenstiandiges Konzept der Zeug_innenschaft erarbeitet. Die Rolle und Funktion von
Zeug_innen tauchen in ihrem Werk aber immer wieder implizit und explizit auf. Assmanns Bei-
trag zur Zeug_innenschafts-Debatte l4sst sich darum an der Schnittstelle zwischen explizitem und
implizitem Bezug situieren.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Aleida Assmann: Ausgedehnte Besinnungsraume - Zeug_innenschaft am Ort der Gedachtnisse

Sie votiert darum dafiir, zwischen dem individuellen, sozialen, politischen und kulturel-
len Gedichtnis zu unterscheiden. Diese vier Gedichtnisformationen, die im Verstindnis
Assmanns immer zugleich Orte sind, und die Rahmenbedingungen des Bezeugens sowie
der sich darin zeigende Aushandlungsprozess des aus Zeugnissen gewonnenen Wissens
werden im Folgenden anhand ausgewihlter Aspekte in Assmanns Werk dargestellt und
interpretiert.

3.1. Moralische Zeug_innenschaft als retrospektive Erinnerung
der Vergangenheit und prospektive Sicherung fiir die Zukunft

Inihrem interdisziplinir breit rezipierten Essay Vier Grundtypenvon Zeugenschaft hat Ass-
mann eine Systematisierung unterschiedlicher Arten von Zeug_innen vorgelegt.” Sie
unterscheidet zwischen juridischen, religiosen, historischen und moralischen Zeug_in-
nen. Diese vier Grundformen versteht sie im Max Weber’schen Sinne als Idealtypen:®
Es sind »abstrakte Generalisierungen von historischen Fillen, die in der Realitit meist
nicht in dieser Trennschirfe vorzufinden sind« (VG 35). Die Typologisierung dient nach
Assmann der Rekonstruktion von Rahmenbedingungen, unter denen Zeug_innenschaft
institutionell stattfinden kann. Wenngleich Assmann alle vier Formen ausfithrlich be-
handelt, so wird den moralischen Zeug_innen eine besondere Aufmerksamkeit zuteil.
Das hat programmatische Griinde, erkennt Assmann in deren Bezeugen doch den »ob-
ligatorischen Charakter« des Erinnerns, weil bei diesen »Erinnern als >moralisch« und
Vergessen als sunmoralisch« (VG 47) gilt. Worin unterscheiden sich die moralischen
Zeug_innen aber von den juridischen, religiésen und historischen Zeug_innen?

Die juridischen Zeug_innen sind Assmanns Variante der Augen- und Ohren-Zeug_in-
nen. Wie ihr Name sagt, haben sie ihren Ort vor Gericht. Dabei unterscheidet Assmann
zwischen dem festis, der im Strafprozess als Opfer selbst vor Gericht auftritt, und dem
terstis, der im Zivilprozess »als ein Dritter zwischen den Urheber des Schadens und den
Geschidigten tritt« (VG 35). Weil juridische Zeug_innen vor Gericht auftreten, ist ihr Be-
zeugen »Teil eines hoch formalisierten Verfahrens« (VG 36). Sie sprechen denn auch nicht
im eigentlichen Sinne fiir sich selbst, sondern sie sollen unparteiisch, unmittelbar, zu-
verlissig und glaubwiirdig bezeugen, was sie gehort oder gesehen haben. »Im Zentrum
steht immer das Verfahren selbst, nicht das Individuum.« (VG 36) Dabeli ist das Format
des Bezeugens fiir Assmann zwar interaktiv, aber nicht dialogisch, es gleiche in seiner
»asymmetrischen Verteilung von Fragen und Antworten« (VG 36) darum eher der Inqui-
sition oder dem Examen.

2 Ausfihrlich kritisiert wird die Typologisierung von Kalisky, Jenseits, 193—200.

3 Vgl. Weber, Die Objektivitit, 65: »Er [sc. der Idealtypus] wird gewonnen durch einseitige Steige-
rung eines oder einiger Gesichtspunkte und durch Zusammenschluf einer Fille von diffus und
diskret, hier mehr, dort weniger, stellenweise gar nicht, vorhandenen Einzelerscheinungen, die
sich jenen einseitig herausgehobenen Gesichtspunkten fiigen, zu einem in sich einheitlichen Ge-
dankenbilde. In seiner begrifflichen Reinheit ist dieses Gedankenbild nirgends in der Wirklichkeit
empirisch vorfindbar, es ist eine Utopie, und fiir die historische Arbeit erwichst die Aufgabe, in je-
dem einzelnen Falle festzustellen, wie nahe oder wie fern die Wirklichkeit jenem Idealbilde steht

[.]«

https://dol.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. - ET—

307


https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

308

Zeug_innenschaft und Orte

Die religiosen Zeug_innen sind die traditionellen Mirtyrer_innen. Ihr Ortist die Religi-
on bzw. sind ihre Institutionen. Zwar sind auch diese Zeug_innen wie die testes Opfer, sie
sind aber »von der Moglichkeit abgeschnitten«, mit ihrem Zeugnis »vor einem irdischen
Gericht Gehor zu finden« (VG 37).

»Das liegt daran, dass in diesem Fall die Gewalt nicht von einem einzelnen Menschen
ausgeht und der Staat sich zum Anwalt der Wiederherstellung von Ordnung macht,
sondern der Staat selbst die Quelle dieser Gewalt ist, was irdische Appellationsinstan-
zen ausschliefdt.« (VG 37)

Indem Mirtyrer_innen an eine religiése Instanz appellieren, kodieren sie »den physi-
schen Tod in einen symbolischen Akt« (VG 37) um. Aus der victima wird ein sacrificium,
aus dem passiven Opfer eine aktive Opferhandlung, weshalb Assmann diese Art des Be-
zeugens als Performativ versteht.* Der Ort dieser Zeug_innenschaft oszilliert gleichsam
zwischen Immanenz und Transzendenz. Diese radikale Inversion ist nur moglich auf-
grund des »kulturellen Rahmens, in dem dieses Geschehen erlebt, erzihlt, interpretiert,
bewertet wird« (VG 37). Wie dem juridischen Bezeugen eignet dem religiésen Zeugnis
darum eine Nachtriglichkeit, insofern das Martyrium sich »nicht allein im gewaltsamen
Tod, sondern erst im Bericht iiber diesen Tod« (VG 37) konstituiert.

Die historischen Zeug_innen versteht Assmann als die Nachfolger_innen der klassi-
schen Bot_innen. Auch sie sind wie die juridischen Zeug_innen Weiterlebende und
»Noch-Lebende« (VG 40). Was sie von jenen unterscheidet, ist, dass ihr Zeugnis »immer
schon eine beglaubigte, autorisierte Aussage« (VG 39) ist, insofern ihre Funktion nicht
ausschliefllich aus der Augenzeug_innenschaft resultiert, sondern aus der »zuverlis-
sige[n] Memorierfihigkeit« (VG 39). Bot_innen traten klassisch mit der Formel auf:
»Ich habe nichts hinzugefiigt, nichts weggenommen und nichts umgestellt.« (VG 39)°
Historische Zeug_innen sind nicht im Sinne Schmidts auf die Verquickung objektiven
und personalen Glaubens aus, setzen sie Ersteren doch voraus. Das Zeugnis der histori-
schen Zeug_innen dient sodann nicht der »Beweisfithrung des Richters«, sondern »der
Rekonstruktion des Geschichtsschreibers« (VG 40). Der Ort dieser Zeug_innenschaft
sind die Geschichtsschreibung und ihre entsprechenden Institutionen wie Universi-
titen, Nachrichtendienste und andere Bildungsanstalten. Der Status von historischen
Zeug_innen bleibt jedoch, obwohl und weil sie fiir die Gerichtsschreibung unverzichtbar
sind, »fiir die professionelle Historiografie kontrovers« (VG 40).° Das hingt fiir Assmann
damit zusammen, dass historische Zeug_innen »von Schauplitzen der Ungerechtigkeit
und Gewalt nicht nur Informationen, sondern auch Botschaften mit einer besonderen
Appellfunktion zuriicksenden« (VG 40). Allerdings: Bei den historischen Zeug_innen
handelt es sich um eine »aussterbende Spezies«:

»Dass das Ableben der dlteren Generation, an sich das Natiirlichste auf der Welt, heute
iiberhaupt zum Thema geworden ist, hingt mit dem epochalen Ereignis des Zweiten
Weltkriegs und des Holocaust und ihrer besonderen Zeugenrolle zusammen.« (VG 41)

4 Vgl. Galle, Vom Zeugnis, 186.

5 Zu dieser Formel vgl. ausfiithrlicher Quecke, Ich habe. Die Formel taucht spater bei den Kopist_in-
nen wieder auf, vgl. dazu Assmann, Fiktion.

6 Vgl. ausfiihrlicher Kraushaar, Der Zeitzeuge.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Aleida Assmann: Ausgedehnte Besinnungsraume - Zeug_innenschaft am Ort der Gedachtnisse

Insofern die Shoah ein »historisches Novum« (VG 41) darstellte, hitte sie, so Assmann,
auch die Einfithrung eines neuen Typus von Zeug_innen hervorgerufen: die moralischen
Zeug_innen. Obwohl diese Zeug_innen »Ziige von allen anderen Zeugen in sich aufge-
nommenc haben, so unterscheiden sie »sich gleichzeitig von ihnen allen grundlegend«
(VG 41).

Assmanns Bestimmung der moralischen Zeug_innen geht sowohl begrifflich als auch
inhaltlich auf Avishai Margalit zuriick.” Fiir ihn spielt der moral witness eine Schliisselrolle
fiir das, was er The Ethics of Memory nennt. Mit den religiésen Zeug_innen haben die mo-
ralischen Zeug_innen fir Assmann gemeinsam, dass sie die Rollen der Opfers und der
Zeug_innen vereinen. Was den moralischen Zeugen allerdings von den Mirtyrer_innen
unterscheidet, ist erstens, »dass er nicht durch sein Sterben, sondern durch sein Uberleben
zum Zeugen wird« (VG 42). Und zweitens bezeugen moralische Zeug_innen »nicht eine
positive Botschaft [...], wie die Macht eines iiberlegenen Gottes, fiir die es sich zu sterben
lohnt«, sondern:

»Im strikten Gegensatz zu solcher sakrifiziellen Semantik offenbaren er und sie ein ko-
lossales Verbrechen, kiinden sie von dem Bdsen schlechthin, das sie in Form einer or-
ganisierten verbrecherischen Gewalt unmittelbar am eigenen Leibe erfahren haben.«
(VG 42)°

Was moralische Zeug_innen sodann partiell mit religiésen Zeug_innen verbindet und
sie von historischen Zeug_innen maf3geblich unterscheidet, ist, dass sie »auf einen se-
kundiren Zeugen angewiesen« (VG 42) sind: »Ohne Aufnahme der Botschaft des mora-
lischen Zeugen wire sein Uberleben, das ihm die zwingende Verpflichtung zur Zeugen-
schaft auferlegte, sinnlos geworden.« (VG 42) Das verbindet moralische Zeug_innen mit
juridischen, aber was bei Letzteren gleichsam im Gerichtssaal beginnt, setzt sich im Falle
Ersterer auerhalb dieser Institution fort:

7 Vgl. Margalit, The Ethics, 147-182. Sowohl in VG als auch in LS, wo Assmann ihre vierfache Typolo-
gisierung von Zeug_innen ausfihrlich begriindet, verweist sie auf Margalit und paraphrasiert sein
Werk The Ethics of Memory implizit, gibt aber abgesehen von einer anfinglichen Fussnote keine Zi-
tate wieder und belegt auch ihre Paraphrasen nicht. Wenngleich ich Assmanns Systematisierung
von Margalits Konzept teile, so sei dies erwdhnt, weil damit gesagt ist, dass es sich einerseits um
eine Interpretation handelt, andererseits die deutschen Begrifflichkeiten Assmanns keine Uber-
setzung aus dem englischen Original sind, sondern ihre eigenen Schépfungen. Letzteres trifft ins-
besondere auf die Begriffe »6ffentliche Arena einer moralischen Gemeinschaft« und »Wahrheits-
mission« zu.

8 Vgl. a.a.0., 170: »What we expect from a moral witness is an elucidation of the dark and sinister
character of human sacrifice and of the torture and humiliation inflicted by evil regimes.« Der
Unterschied zwischen moralischen Zeug_innen und Martyrer_innen liegt meines Erachtens bei
Margalit allerdings noch stérker in der eschatischen Dimension des Martyriums begriindet, die
dem moralischen Zeugnis fehlt: »The religious witness, through his suffering and ultimate sac-
rifice, expresses in times of trial his confidence in a world that against all appearances is still
governed by a moral authority and a supreme and just judge, that is, by God. The hope is that
at the end of days an everlasting perfect moral universe will be installed on earth.« (A.a.0.,152.)

https://dol.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. - ET—

309


https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zeug_innenschaft und Orte

»Auf Urteil und Schuldspruch folgt die sekundire Zeugenschaft der Gesellschaft in
Form einer Erinnerungskultur, die von der Empathie und Solidaritit mit den Opfern
getragen ist und historische Verantwortung tibernimmt.« (LS 90)

Der Ort der moralischen Zeug_innenschaft ist darum die Kultur bzw. das kulturelle Ge-
dichtnis. Margalits Typus der_des moralischen Zeugin_Zeugen zeichnet sich denn ge-
mifl Assmann wesentlich durch drei Aspekte aus: »die Verkdrperung des Zeugnisses,
die Konstruktion einer moralischen Instanz und die Wahrheitsmission« (LS 90).

Moralische Zeug_innen sind insofern eine Verkirperung ihres Zeugnisses, als sie eine
»Personalunion von Opfer und Zeuge« (VG 44) darstellen. Anders als die juridische Zeu-
gin, die ihr Zeugnis durch den Eid verbiirgt, und der historische Zeuge, der sein Zeugnis
durch eine Beteuerungsformel bekriftigt, liegt die »Wahrheit und Autoritit« der mora-
lischen Zeug_innen »allein in der Teilhabe am Trauma [...] durch eine unmittelbare und
unverdufRerliche [...] Erfahrung« (VG 44).

Der zweite Aspekt, der moralische Zeug_innen insbesondere auszeichnet, ist, dass
sie — im Unterschied zu juridischen Zeug_innen — ihr Zeugnis »in der viel allgemeineren
Offentlichen Arena einer moralischen Gemeinschaft« (VG 44) ablegen. Dabei betont Assmann,
dass Moral kein Ersatz, wohl aber »eine Erginzung des Rechts« (VG 45) sei. Indem nim-
lich Zeug_innen auflerhalb des Gerichts bezeugen, »bringen sie performativ und inter-
aktiv eine moralische Gemeinschaft hervor, die selbst keine feste Gestalt oder Institution
hat« (VG 45).°

Das dritte Merkmal moralischer Zeug_innen liegt in dem von Assmann als Wahrheits-
mission bezeichneten Umstand begriindet:

»Die Wahrheitsmission setzt eine Welt voraus, in der das Zeugnis des [..] Opfers
ignoriert, verleugnet, verdringt, vergessen, verfilscht oder sonst irgendwie bescho-
nigt wird. Die Wahrheitsmission des moralischen Zeugen steht in unmittelbarem
Gegensatz zum Verschleierungsbediirfnis des transkriminellen Taters.« (VG 45)

Wihrend die Titer_innen, aber auch unbeteiligte Dritte einen Wunsch nach Vergessen
haben — aus je unterschiedlichen Griinden, bei Ersteren ist der Wunsch in der Regel be-
wusst, bei Letzteren unbewusst —, so haben Opfer und Zeug_innen fiir Assmann einen
»Wunsch [...] nach moralischer Zeugenschaft« (VG 46). Warum aber spricht Assmann von
einer moralischen, nicht einer ethischen Gemeinschaft? Das hingt mit dem Werk zusam-
men, auf das sich Assmann hier bezieht: Margalits Ethics of Memory.

Margalits Theorie speist sich mafigeblich aus der jidisch religisen und kulturellen
Vorstellung, wonach Erinnerung (hebr. 1131/zakhor)® Bedeutung fiir das eigene Selbst-
verstindnis und die Integritit hat: Ob jemand oder etwas erinnert wird, zeigt an, wel-

9 Assmann anerkennt an dieser Stelle, dass das Rechtssystem durchaus bemiiht ist, »moralischen
Fragen eine Rechtsform zu geben« (VG 45). So weist Assmann etwa auf sog. Erinnerungsgesetze
hin, die die Leugnung der Shoah sowie anderer historischer Traumata wie beispielsweise die Leug-
nung der Verschleppung und Ausbeutung von Schwarzen als Sklav_innen und des Cenozids an den
Armenier_innen unter Strafe stellen. Im Anschluss an Henne, Zeugenschaft, misst Assmann diesen
Gesetzen aber »einen eher symbolischen Status« (VG 45) zu.

10 Mitdiesem Erinnerungsgebot (zachor!) beschaftigt sich, auch im Kontext der Frage nach einer ent-
sprechenden Erinnerungsgemeinschaft, Yerushalmi, Zachor.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Aleida Assmann: Ausgedehnte Besinnungsraume - Zeug_innenschaft am Ort der Gedachtnisse

chen Stellenwert diese Person oder Sache fiir die Erinnernden hat — ganz im Sinne von
Schmidts Vorstellung der Vertrautheit. Erinnern ist fir Margalit eine besondere Form
des Sorgens (engl. caring) mit ethischem Wert:

»Memory is the cement that holds thick relations together, and communities of mem-
ory are the obvious habitat for thick relations and thus for ethics.«"" Und: »When we
care about another, we find it natural to expect the other to be one with whom we
share a common past and common memories.«”

Das aber bedeutet, dass Sorge einerseits stets eine gemeinsame Vergangenheit impli-
ziert und die Sorge andererseits zur Ethik gehort. Moral hingegen kommt fiir Margalit
dort zum Tragen, wo Menschen sich gerade nicht aus ethischen Griitnden um andere sor-
gen: »[W]e need morality precisely because we do not care.«”* Im Verstindnis Margalits
erginzen sich sodann Ethik und Moral. Wihrend die Ethik den Umgang mit einander
vertrauten Menschen betrifft, weil eine gemeinsame Vergangenheit sie verbindet, so be-
darfes dort der Moral, wo das einzige verbindende Element die jeweilige Menschlichkeit
ist. Moral ist folglich notig, wenn Menschen anderen Menschen indifferent gegeniiber-
stehen:

»We need morality to overcome our natural indifference to others. Indeed, we need
morality not so much to counter evil as to counter indifference. Evil, like caring, is a
scarce commodity. There is not so much banality of evil as banality of indifference.«'*

Wenn aber Erinnern eine zentrale Bedingung ethischer Gemeinschaften ist, gibt es dann
auch eine moralische Gemeinschaft? Hat eine ethische Gemeinschaft eine moralische
Pflicht, Menschen und Ereignisse zu erinnern? Margalit bejaht diese Frage und nennt
in der Folge vor allem das Erinnern von »radical evil« wie Versklavung, Deportation
und Genozid, weil diese »undermine the very foundation of morality itself«. Diese
Verbrechen zielen darauf, Menschen ihr Menschsein abzusprechen, weshalb es umso
notiger ist, die Opfer dieser Verbrechen als Menschen zu erinnern, ihr individuelles
Zeugnis folglich hoérbar zu machen:

»Collective memory has agents and agencies entrusted with preserving and diffusing
it. One sort of agent should be of particular concern for those who are interested in
the questions of what we should remember and what, if anything, we should forget
—that is, for those who are interested in the ethics of memory. The agent | have in
mind is the moral witness.«'®

11 Margalit, The Ethics, 8.

12 A.a.0, 35. Margalits Verstandnis von Sorge ist eine explizite Absage an den Heidegger’schen Sor-
ge-Begriff (vgl. Heidegger, Sein, Teil 1.2.): Wahrend bei Heidegger sich die Sorge auf die ungewisse
Zukunft richtet, betont Margalit die Bedeutung der Vergangenheit fir die Sorge.

13 Margalit, The Ethics, 32. Damit dreht Margalit die traditionelle Vorstellung, wonach Sorge zur Mo-
ral gehort, gar ihren Kern darstellt, in ihr Gegenteil.

14 Aao, 33f

15 Aao, 79.

16 AaO,147.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. - ET—

3n


https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zeug_innenschaft und Orte

Das ist der Grund, warum die Gedichtnis-Theoretikerin Assmann den moralischen
Zeug_innen so viel Raum in ihrer Typologisierung zuweist, weil diese mit ihrem Zeug-
nis nicht nur in die Vergangenheit, sondern insbesondere in die Zukunft weisen und
dafiir ein Kollektiv verantwortlich machen:"

»Beim moralischen Zeugen gehtes[..] nicht nurum retrospektive Erinnerung einer trau-
matischen Erfahrung, sondern ganz wesentlich auch um die andere Dimension der pro-
spektiven Sicherung dieses Zeugnisses fiir die Zukunft: um das Etablieren einer Wahr-
heit, an der festgehalten werden muss, um eine Erinnerung zu bewahren, die obligato-
rischen Charakter hat, weil in ihrem Lichte Erinnern als >moralisch< und Vergessen als
sunmoralisch<erscheinen.« (VG 47)

Die moralischen Zeug_innen verweisen auf das Wer der Voraussetzung fir ein kollekti-
ves Gedichtnis, insofern ihr Zeugnis einen entscheidenden Beitrag dazu leistet. Doch
wie kommt es von ihrem individuellen Zeugnis zu einem kollektiven Erinnern? Oder
anders gefragt: Wie konstituiert sich das kollektive Gedichtnis als Ort der sekundiren
Zeug_innenschaft und wodurch zeichnet sich dieser Ort aus?

3.2. Individuell und sozial: Zeug_innenschaft im Gedachtnis
der Generationen

Um zu verstehen, wie individuelles Bezeugen zu kollektivem Erinnern fithrt, schligt
Assmann vor, die weitliufige Gegeniiberstellung von individuellem und kollektivem
Gedichtnis durch vier Gedichtnisformationen zu ersetzen, nimlich »das Gedichtnis
des Individuums, der sozialen Gruppe, des politischen Kollektivs der Nation und der
Kultur« (LS 23).

Fir das individuelle Geddchtnis gilt, dass es sich in Freud’scher Manier grundsitzlich
aus verfiigbar und unverfiigbar vorbewussten Erinnerungen und unzuginglich unbe-
wussten Erinnerungen zusammensetzt. Das Vorbewusste umfasst die Erinnerungen,
die entweder durch aktive Aufmerksamkeit in das Bewusstsein gebracht werden. In dem
Falle handelt es sich um verfiighare vorbewusste Erinnerungen. Diesen Modus individu-
ellen Erinnerns nennt Assmann auch das »Ich-Gedichtnis«, insofern es »verbal und de-
klarativ ist« (LS 120): Aus dem »unsortierten Vorrat« (LS 120) autobiografischer Erinne-
rungen wird eine Erzihlung konstruiert.” Oder die vorbewussten Erinnerungen werden
»durch einen dufieren Anlass sgeweckt« (LS 24). In diesem Falle ist die Erinnerung inso-
fern unverfiighar, als sie sich stirker passivisch ins Bewusstsein dringt.” Diesen Modus
versteht Assmann auch als »Mich-Gedichtnis«, das »fliichtig und diffus, dabei jedoch

17 Vgl. Widmann/Honke, Prosthetic Witnesses, 114.

18  Das Ich-Gedachtnis weist Assmann dem psychotherapeutischen Konzept story zu, wonach das
Selbstverstiandnis sich dadurch konstituiert, dass bewusste und vorbewusste Erfahrungen in eine
sinnstiftende Erzahlung gefasst werden. Vgl. dazu Randall, The Stories, 180—207.

19 Vgl. LS 123: »Wir diirfen also zwei verschiedene Systeme innerhalb des autobiographischen Ge-
déchtnisses unterscheiden: das auf bewusster Re-Konstruktionsarbeit beruhende Ich-Cedachtnis
und das nicht organisierte und nicht organisierbare vorbewusste Mich-Gedachtnis.«

https://dol.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Aleida Assmann: Ausgedehnte Besinnungsraume - Zeug_innenschaft am Ort der Gedachtnisse

nicht ohne Prignanz« (LS 120) ist. Dieses wird gleichsam durch »Erinnerungstrigger«*°
wie Orte, Diifte, Geschmicker und Gegenstinde aktiviert. Dem Ich- und Mich-Gedicht-
nis gegeniiber heiflen die »Torwichter« der unzuginglich unbewussten Erinnerungen
»Verdringung oder Trauma« (LS 24). Alle drei Formen zeichnen sich dabei durch vier
Merkmale aus: Sie sind perspektivisch, vernetzt, fragmentarisch und fliichtig.

Die Perspektivitat meint, dass die Erinnerungen eines Individuums sich einem »eige-
nen Platz mit einer je spezifischen Wahrnehmungsposition« (LS 24) verdanken. Wenn-
gleich individuelle Erinnerungen sich immer mit denen anderer itberschneiden und sich
darin ihre Vernetzung zeigt, so sind sie doch »unaustauschbar und uniibertragbar« (LS
24). Die Vernetzung mit den Erinnerungen anderer ist auferdem produktiv, weil das
perspektivische Erinnern dadurch nicht nur an »Kohirenz und Glaubwiirdigkeit« ge-
winnt, sondern auch »verbindend und gemeinschaftsbildend« (LS 24) wirkt. Diese ge-
dichtnistheoretische Vorstellung steht gleichsam in Analogie zu Schmidts Verstindnis,
wonach sozial vermitteltes und von anderen itbernommenes Wissen die Lernfihigkeit
vervielfiltigt. Die Erinnerungen sind sodann fragmentarisch, insofern sie in der Regel kei-
ne »Form und Struktur« (LS 25) haben. Und die Erinnerungen sind letztlich fliichtig, weil
sich viele von ihnen »im Lauf der Zeit mit der Verinderung der Person und ihrer Lebens-
umstinde«indern, »verblassen«oder gar »ganz verloren« (LS 25) gehen. Diese vier Merk-
male bestimmt Assmann als »das dynamische Medium subjektiver Erfahrungsverarbei-
tung« (LS 25). Dabei betont Assmann insbesondere den Aspekt der Vernetzung, zumal
Menschen itberhaupt keine Erinnerungen bilden konnten, wenn sie nicht »im sprach-
lichen Austausch mit Mitmenschen [..] aufgebaut und verfestigt« (LS 25) wiirden. Ass-
mann hilt darum die Sprache fir die »wichtigste Stiitze« des individuellen Gedichtnis-
ses. Die sprachliche und damit kommunikative Situation weist zudem darauf hin, dass
personliche Erinnerungen »in einem spezifischen Zeithorizont« (LS 25) existieren. Die-
ser ist abhingig vom Wechsel der Generationen, wobei Assmann von einem »Drei-Ge-
nerationen-Gedichtnis« (LS 26) ausgeht, d.h., nach achtzig bis hundert Jahren kommt es
zu einem Einschnitt des gemeinsam durch Kommunikation der Generationen Geteilten.
Das individuelle Gedichtnis lisst sich sodann auch als »Kurzzeitgedichtnis einer Gesell-
schaft« (LS 26) verstehen.

Fir das Phinomen der Zeug_innenschaft am Ort des individuellen Gedichtnisses
bedeutet dies: Hier »iiberleben« Zeugnisse fiir maximal drei Generationen. Aufierdem
setzt die Tradierung von Zeugnissen den Schmidt’schen Vertrauensvorschuss im Sin-
ne einer gegenseitigen Vertrautheit voraus, weil das individuelle Gedichtnis durch die
Kommunikation von »Familiengenerationen« (LS 26), also Eltern, Kindern, Enkel_innen,
konstituiert wird.* Davon abgesehen, dass dieses tendenziell biologistische Verstindnis
Assmanns nicht unkritisch zu itbernehmen ist — Familie ist keine ausschlielich biologi-
sche Kategorie —,** so zeigt sich hier erneut das Problem epistemischer Ungerechtigkei-

20 Ullmann, Generationscapes, 105.

21 Dass Assmann’'sche soziale Gedachtnis wird denn auch als Familiengedichtnis verstanden. Vgl. da-
zu Welzer et al., Opa, sowie Reiter, Die Generation, 18, welche das Familiengedachtnis als ein Ge-
dachtnis versteht, das »durch Kommunikation und Interaktion der einzelnen Familienmitglieder
entsteht und somit eine Erinnerungsgemeinschaft verschiedener Generationen ist«.

22 ImZusammenhang mitdem Altern von Weiterlebenden der Shoah pragte Hirsch, The Generation,
115, den Begriff »post-memory«, der fiir das Weitergeben von Erinnerungen und Traumata an die

https://dol.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. - ET—

313


https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zeug_innenschaft und Orte

ten: Das individuelle Gedichtnis integriert erst einmal tendenziell nur, wovon es selbst
(existentiell) betroffen ist.

Wihrend sich das individuelle Gedichtnis durch die Kommunikation von Fami-
liengenerationen konstituiert, spielen im sozialen Gedichtnis »soziale und historische
Generationen, die die Zeiterfahrung einer Gesellschaft rhythmisieren« (LS 26), eine Rol-
le.”® Dieses Gedichtnis ist von »bestimmten historischen Schliisselerfahrungen« und
»Uberzeugungen, Haltungen, Weltbilder[n], gesellschaftliche[n] Wertemafstibe[n]
und kulturelle[n] Deutungsmuster[n]« (LS 26) geprigt.”* Der Zeithorizont des sozialen
Gedichtnisses ist damit wesentlich kiirzer und beschrankt sich auf ca. dreifRig Jahre. Das
hingt damit zusammen, dass auch fiir diese Art des Gedichtnisses die Kommunikation
der Individuen entscheidend ist, sie aber gerade nur zwischen denen stattfindet, welche
die gleiche historische Situation und Erfahrung teilen.” Zwar anerkennt Assmann,
dass Medien wie Biicher, Photoalben und Tagebuchaufzeichnungen dieses Gedichtnis
gleichsam verlingern kénnen, doch wenn das »Netz [der] [...] lebendigen Kommunikati-
on zerreif3t«, haben die Erinnerungen nur noch den »Charakter eines Schattens« (LS 28),
der mit der Gegenwart mitlduft.>® Auch das soziale Gedichtnis versteht Assmann darum
als ein »Kurzzeitgedichtnis« einer Gesellschaft« (LS 28). Entsprechend unterschiedlich
kann sich denn auch die Zeug_innenschaft einer sozialen Gruppe gestalten, was sich
beispielsweise anhand politischer Zeugnisse von Bi- und Homosexuellen in Bezug auf
die Institution Ehe in der Schweiz zeigen lisst.

1983 hatte die LGBTQIA*-Community am Christopher Street Day in Luzern provoka-
tiv und symboltrichtig die »Institution Ehe« in einem schwarzen Sarg in den Vierwald-
stittersee versenkt.”” Das aktivistische Zeugnis stand ganz im Zeichen der 1968er-Bewe-
gung: Die Queere Community forderte nicht die Ehe fiir alle, sondern die rechtliche An-
erkennung anderer, von der Ehe abweichender Beziehungsformen. Als Ergebnis dieser
Forderung lisst sich die 2007 in der Schweiz eingefiihrte »eingetragene Partnerschaft«
verstehen. Eine Generation spiter — genau dreif3ig Jahre nach der Aktion am Vierwald-
stittersee, nimlich 2013 — bemiihten sich Homo- und Bisexuelle nicht mehr um die An-
erkennung alternativer, sondern gleicher Rechte - ein politischer Kampf, der bis heute

Kinder der Opfersteht. Hirsch |6ste den Begriff in der Folge aus dem familidren Kontext heraus und
wandte ihn auch auf Nachgeborene an, die im personlichen Kontakt zu Weiterlebenden stehen
und damit zu »witness by adoption« werden und eine »affiliative post-memory« ausbilden. Zur
Kritik dieser Weitergabe vgl. van Alphen, Second-Ceneration, 482.

23 Das soziale Gedachtnis ist weitgehend identisch mit dem, was Assmann an anderen Stellen als
kommunikatives Gedachtnis bezeichnet (vgl. zur Einfithrung Erll, Kollektives Gedachtnis, 27—29).

24 Vgl. Schelsky, Generationen, 178, der schreibt, dass Generationen »eine Gemeinsamkeit der Welt-
auffassung und Weltbemachtigung« teilen.

25  Vgl. dazu auch Bude, Generationen, 65, der betont, dass »sich die Kommunikation zwischen den
Generationen immer neu um eine Grenze des Verstehens [dreht], die mit der Zeitlichkeit des Er-
lebens zu tun hat. Das Alter trennt auf eine ganz existentielle Weise, weil man seiner Zeit nicht
entgehen kann«.

26  Im Gegensatz zu Welzer, Das soziale Gedachtnis, 15-18, der das soziale Gedidchtnis auf unbewusste
und damit nicht intentional kommunizierte Vermittlung und Tradierung von Erinnerungen aus-
dehnt.

27 Vgl. Trechsel/Miiller, Ehe, 8f.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Aleida Assmann: Ausgedehnte Besinnungsraume - Zeug_innenschaft am Ort der Gedachtnisse

andauert. Entsprechend bezeugt Jan Miiller, Jahrgang 1998 und Vorstandsmitglied von
Pink Cross, der Dachorganisation der Schwulen und Bisexuellen Minner in der Schweiz:

»Die eingetragene Partnerschaft bietet deutlich weniger Rechte und zwingt dazu, sich
stindig zu outen. Damit werden Hunderttausende Lesben, Schwule und Bisexuelle
weiterhin diskriminiert.<*®

Wenngleich beide Generationen fiir politische Rechte kimpf(t)en, so ist ihre Zeug_in-
nenschaft aufgrund des sozialen Gedichtnisses eine je unterschiedliche. Sie ist gepragt
von der historischen Situation, den gesellschaftlichen Wertemafstiben und ihren Deu-
tungsmustern. Die Queere Community, verstanden als Familie, verbindet sich auf der
Ebene des individuellen, unterscheidet sich aber auf der Ebene des sozialen Gedichtnis-
ses. Am Ort dieser beiden Gedichtnisse verschrinkt sich damit primire und sekundire
Zeug_innenschaft. Vor allem aber: Orte der Zeug_innenschaft sind damit stets zeitab-
hingig. Wer nach ihnen fragt, muss darum das, was sich alltagssprachlich als individuel-
les Gedachtnis eingebiirgert hat, in ein individuelles und soziales Gedachtnis unterteilen.
Dass diese Unterteilung fiir Assmann zentral ist, zeigt sich spitestens dann, wenn sie in
der Folge zu bedenken gibt: So »einfach und unvermeidlich der Ubergang vom individu-
ellen zum sozialen Gedichtnis ist, so problematisch, ja kontrovers [...] der vom sozialen
zum kollektiven Gedichtnis« (LS 29) sei. Darum schligt sie vor, das kollektive Gedichtnis
in ein politisches und kulturelles Gedichtnis zu unterteilen.”

»Denn kollektive Anteile sind sowohl im sozialen Gedachtnis enthalten, das als Nah-
gruppen- und Familiengedachtnis ja notwendig tiber das Individuum hinausgeht, als
auch im kulturellen Gedachtnis, das eine Vergemeinschaftung erméglicht, die nicht
nur iiberdas Individuum, sondern auch iiber Cenerationen und Epochen hinausgreift.«
(LS 35f)

An der Schwelle, an der sich entscheidet, ob und, wenn ja, wie individuelle und sozia-
le Erinnerungen — kurz: Zeugnisse — Teil einer kollektiv sekundiren Zeug_innenschaft
werden, schligt Assmann darum vor, zwischen neuronalen, sozialen und kulturellen Di-
mensionen des Gedichtnisses zu unterscheiden. Alle drei Dimensionen sind voneinan-
der abhingig. Die neuronale Dimension trigt dem Umstand Rechnung, dass die Grund-
voraussetzung von Gedichtnis und Erinnerung »der Organismus mit dem Gehirn und
zentralem Nervensystem« (LS 32) ist. Diese neuronale Basis funktioniert indes nicht au-
tonom, sondern aufgrund eines sozialen und kulturellen Interaktionsfeldes.

28 A.a.O.,10.

29  Damit reagiert Assmann auf die bis heute verbreitete Skepsis gegeniiber dem Begriff des kol-
lektiven Gedachtnisses. Vgl. etwa besonders prominent Koselleck, Gebrochene Erinnerungen, 20:
»Es gibt keine kollektive Erinnerung, wohl aber kollektive Bedingungen moglicher Erinnerungen.«
Kritiker_innen des Begriffs wollen mit solchen Aussagen darauf hinweisen, dass das, was in den
1960er und 1970er Jahren unter den Begriffen »Mythen« und »ldeologie«verhandelt wurde, in den
1990er Jahren mit dem Begriff des kollektiven Gedachtnisses getauft wurde: Kollektives Glauben,
Fiihlen und Meinen seien von Menschen gemacht und hatten damit stets das Verdachts-Etikett der
Manipulation.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. - ET—

315


https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

316

Zeug_innenschaft und Orte

»Das neuronale Netzwerk verkniipft sich stindig mit diesen beiden Dimensionen: dem
sozialen Netz und dem kulturellen Feld. [..] So wie sich das biologische Gedachtnis in
Wechselwirkung mit anderen Menschen formt und erweitert, so formt und erweitert
es sich auch in Wechselwirkung mit kulturellen Artefakten und Handlungen.« (LS 32)

Auch wenn die drei Dimensionen®® zusammenspielen, so haben sie im Verstindnis Ass-
manns doch jeweils unterschiedliche Triger_innen, Milieus und Stiitzen:

Neuronale Dimension Soziale Dimension Kulturelle Dimension

Triger_in Individuelles Gehirn Soziale Symbolische Medien
Kommunikation

Milieu Soziale Individuelles Gehirn Soziale
Kommunikation Kommunikation
Stiitze Symbolische Medien Symbolische Medien Individuelles
Gedichtnis

Der Triger der neuronalen Dimension ist das individuelle Gehirn, das jedoch im Mi-
lieu der sozialen Kommunikation zur Anwendung kommt und durch »Strategien der Me-
morierung wie Wiederholung, >Anekdotalisierung< und medialen Aufzeichnungen« (LS
33) gestiitzt wird. In Bezug auf die soziale Dimension des Gedichtnisses ist die Trige-
rin die soziale Gruppe, »die sich durch einen gemeinsamen, regelmifig reaktualisierten
Erinnerungsfundus stabilisiert« (LS 33). Das Milieu dieser Dimension sind die einzelnen
Individuen und damit ihr individuelles Gehirn, das durch symbolische Medien gestiitzt
wird. Im Falle der kulturellen Dimension »kehrt sich das Verhiltnis zwischen den drei
Komponenten noch radikaler um« (LS 33): Trigerinnen dieser Dimension sind Symbole,
Artefakte, Medien und Praktiken »sowie deren Institutionen« (LS 33). Auf der Ebene des
Milieus kommen zwar Menschen ins Spiel, jedoch als »Gruppe, die sich tiber diese Sym-
bole identifiziert, indem sie diesen Fundus immer wieder verindert, erneuert und be-
lebt« (LS 33). Erst auf der Ebene der Stiitze bedarf es beziiglich der kulturellen Dimensi-
on einzelner Individuen. Mit dieser Unterscheidung zwischen neuronalen, sozialen und
kulturellen Dimensionen des Gedichtnisses zeigt sich nun aber, warum fiir Assmann der
Ubergang vom individuellen zum kollektiven Gedichtnis in der Wissenschaft so kon-
trovers diskutiert wird: Der Ubergang von der neuronalen zur sozialen Dimension ist
gleichsam flieRend, weil sie beide durch symbolische Medien gestiitzt werden und sich
Trigerin und Milieu jeweils spiegelverkehrt entsprechen. Der Ubergang von der sozia-
len zur kulturellen Dimension fithrt hingegen »iiber einen Bruch und Abgrund« (LS 34).

30 Obwohl Assmanndie neuronalen, sozialen und kulturellen Aspekte anfianglich als Dimensionen des
Gedichtnisses einfihrt, ist sie im Fortgang ihrer Argumentation begrifflich unscharf, insofern sie
letztlich vom neuronalen, sozialen und kulturellen Ceddchtnis spricht. Sachlich ist das unproble-
matisch, es fithrt aber begrifflich zu Verwirrung, weil Assmann spater das kollektive Gedéchtnis
in ein kulturelles und politisches Ged4chtnis unterteilt. Ich halte darum an der anfanglichen Begriff-
lichkeit von Dimensionen fest.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Aleida Assmann: Ausgedehnte Besinnungsraume - Zeug_innenschaft am Ort der Gedachtnisse

Zwischen ihnen »klafft [...] eine Liicke, ein mitwanderndes floating gap«**, was nun fiir
das Phinomen der Zeug_innenschaft besonders aufschlussreich ist. Denn diesen Bruch
versteht Assmann als »enorme Horizonterweiterung« (LS 34), und das aus drei Griinden.

Erstens sind die Trigerinnen der kulturellen Dimension des Gedichtnisses »exter-
nalisiert und objektiviert« (LS 34). Bezogen auf Zeugnisse, die im kulturellen Erinnern
gleichsam als Symbole gelten, heif’t das: »Sie reprisentieren eine >entkérperte« Erfah-
rung, die von anderen wahrgenommen und angeeignet werden kann, die diese Erfah-
rung nicht selbst gemacht haben.« (LS 34) Dass sich die heutige Schweizer LGBTQIA"-
Community fir eine Ehe fiir alle einsetzt, geschieht trotz ihres anderen sozialen Ge-
dichtnisses nichtisoliert von demjenigen der Community der fritheren Generation: »Die
im Vierwaldstittersee versenkte Ehe ist aus den Fluten auferstanden. Aber mit einem
neuen Gesicht.«** Zweitens kann damit die zeitliche Reichweite — im Unterschied zur
achtzig bis hundertjihrigen Familiengeneration und dreifligjahrigen sozialen Genera-
tion — »potentiell unendlich gestreckt werden« (LS 34). Allerdings miissen diese drittens
»immer wieder neu mit lebendigen Gedichtnissen verkoppelt und von diesen angeeig-
net werden« (LS 34). »Mit der Ubernahme dieser Inhalte, die in einer freien Identifikation
mit ihnen geschieht, gewinnt das Individuum neben personaler und sozialer seine kul-
turelle Identitit.« (LS 34) Das bedeutet: Sekundire Zeug_innenschaft wird dort moglich,
wo der Bruch zwischen individuellem und kollektivem Gedichtnis iiberwunden wird,
die Verarbeitung symbolischer Medien gelingt.

Diese Briicke versucht beispielsweise die im April 2021 im Naturhistorischen Muse-
um Bern (CH) erdffnete Sonderausstellung »Queer — Vielfalt ist unsere Natur« zu schla-
gen und damit eine gréiere Offentlichkeit fiir Queeres Denken und Leben zu sensibili-
sieren. Die Ausstellung spannt einen Bogen zwischen biologischen Erkenntnissen und
aktuellen gesellschaftlichen Debatten. Sie tut es mit einer Vielzahl von Medien: mit Pho-
tografien, Filmen, Musik, Kunst-Installationen und Zeugnissen — sowohl aus der Ver-
gangenheit als auch aus der Gegenwart. In diesem Falle geschieht die Verarbeitung sym-
bolischer Medien kollektiv, die Aneignung hingegen individuell: Eine Institution — das
Museum - erinnert bzw. bezeugt sekundir anhand von Medien, die das Denken von In-
dividuen verindern konnen.

Ob die Aneignung stirker kollektiv oder individuell geschieht, entscheidet fiir
Assmann dariiber, ob es sich dabei um ein politisches oder ein kulturelles Gedichtnis
handelt.® Wihrend namlich im kulturellen Gedichtnis »die Vergangenheit primirauf-
bewahrt« wird, so wird im politischen Gedichtnis »Vergangenheit >instrumentalisiert«
[..], um eine klar definierte Wir-Identitit herauszubilden<**. Denn: »Erinnern ist [...]
nicht nur eine Funktion der Gesellschaft, sondern Gesellschaft auch eine Funktion des
Erinnerns.«*

31 Erll, Kollektives Gedachtnis, 28.

32 Trechsel/Miiller, Ehe, 9.

33 Vgl. LS58:»Die Formen der Aneignung werden beim politischen Gedéchtnis mit Vorliebe kollektiv
zelebriert, wiahrend bei der Aneignung des kulturellen Gedéchtnisses die individuelle Auseinan-
dersetzung im Mittelpunkt steht.«

34  Klein, Schilerinnen, 65.

35  Kibel, Hoffnung, 52.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zeug_innenschaft und Orte

3.3. Gesicherte Gedachtnisorte in Raum und Zeit:
das politische und kulturelle Gedachtnis

Das politische Gedichtnis®® ist fiir Assmann ein Gedichtnis »von oben« (LS 37). Wahrend
sich das individuelle und soziale Gedichtnis im Wechsel der Generationen »von unten«
immer wieder auflosen und sich durch eine starke Vielstimmigkeit auszeichnen, »ist das
auf iiberlebenszeitliche Dauer angelegte« politische Gedichtnis eine stirker vereinheit-
lichte Konstruktion,*” weil es »in politischen Institutionen verankert ist« (LS 37). Ass-
mann nennt das politische Gedichtnis denn alternativ auch »nationale[s] Gedichtnis«
(LS 37). Nationen werden, verallgemeinernd betrachtet, nach Assmann durch zwei Arten
gebildet: durch »Modernisierung« und »Mythisierung« (LS 41). Modernisierungen meinen
»evolutiondre[] Errungenschaften« (LS 41) wie etwa Buchdruck und Alphabetisierung.
Uber die »Dimension der Nation als Identititskonstrukt« sagen diese Errungenschaften
aber »nur wenig aus« (LS 41), weshalb sich Assmann ganz auf den Aspekt der Mythisie-
rung konzentriert. Mythos versteht sie dabei nicht im ideologiekritischen Sinne als eine
Verfilschung von historischen Tatsachen, sondern als eine »affektive Aneignung der eige-
nen Geschichte«:

»Mythos in diesem Sinne ist eine fundierende Geschichte, die nicht durch Historisie-
rung vergeht, sondern mit einer andauernden Bedeutung ausgestattet wird, die die
Vergangenheit in der Gegenwart einer Gesellschaft prasent hdlt und ihr eine Orientie-
rungskraft fir die Zukunft abgewinnt.« (LS 40)

Assmann pliddiert darum fiir eine gedichtnisperspektivierte Geschichtsschreibung: Ent-
gegen dem sich vor allem im 19. Jahrhundert durchsetzenden Antagonismus zwischen
Geschichte, mit dem Etikett der Objektivitit, und Gedichtnis, mit dem Etikett der Sub-
jektivitit, versteht Assmann das politische Gedichtnis als Wechselbeziehung zwischen

36  Das politische Gediachtnis ist liber weite Strecken Assmanns Fassung des von ihr und Jan Assmann
urspriinglich als »kollektives Bindungsgedachtnis« bezeichneten Gedachtnisses. Dieser Terminus
taucht erstmals explizit in ]. Assmann, Religion, 15f., auf. Der Begriff stiitzt sich auf Nietzsches
»Gedichtnis des Willens« (ders., Zur Genealogie, 800), in welches sich eine Gesellschaft mit Nor-
men und Werten einschreibt. Im Gegensatz zu »naturwiichsigen« Formen des Cedachtnisses hat
der Mensch sich dieses »angeziichtetc, um im kulturellen Konstrukt der Gesellschaft leben zu kén-
nen« (J. Assmann, Das kulturelle [2002], 201).

37  Vgl. Novick, Nach dem Holocaust, 14: »[E]s [sc. das politische Ged4chtnis] sieht die Ereignisse aus
einer einzigen, interessierten Perspektive; duldet keine Mehrdeutigkeit; reduziert die Ereignisse
auf mythische Archetypen.«

https://dol.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Aleida Assmann: Ausgedehnte Besinnungsraume - Zeug_innenschaft am Ort der Gedachtnisse

Historisierung und Erinnern.?® Im Anschluss an Ernest Renan® weist Assmann darauf
hin, dass eine Nation »einen in die Zukunft gerichteten gemeinsamen Willen« haben
muss, um wirksam zu werden, jedoch muss dieser »durch die Konstruktion einer ge-
meinsamen Vergangenheit untermauert werden« (LS 42).%° Diese Vergangenheit speist
sich aus dem individuellen und sozialen Gedichtnis, in dem Subjektivitit das mafigeb-
liche Movens ist. Denn sowohl individuelle als auch kollektive Erinnerungen sind »auf
ein bestimmtes Handlungssubjekt bezogen und stirken dessen Selbstverstindnis« (LS
45). Das aber bedeutet, dass die Zeugnisse von Individuen der Ausléser fiir Geschichts-
schreibung sind.* Drei Dinge erginzen darum im Sinne Assmanns die klassische Ge-
schichtsschreibung und konstituieren das politische Gedichtnis: »die Betonung der Di-
mension der Emotionalitit und des individuellen Erlebens, [...] der memorialen Funk-
tion von Geschichte als Gedichtnis« und »die Betonung einer ethischen Orientierung«
(LS 50). Hier kehrt wieder, was Assmann im Anschluss an Margalit als Wahrheitsmissi-
on bezeichnet. AufSerdem wird klar, warum der 6ffentliche Raum nicht nur historischer
und juridischer, sondern insbesondere moralischer Zeug_innen bedarf. Erginzend zur
»heroischen [...] und kritisch aufklirenden [...] Funktion« der Geschichtsschreibung gibt
es fiir Assmann niamlich »noch eine dritte Funktion [...], die wir die > moralische« nennen
kénnen« (LS 50). Moralisch ist diese Funktion insofern, als in ihr eine Gesellschaft Re-
chenschaft ablegt von ihrer Vergangenheit. Fiir die Konstituierung des politischen Ge-
dichtnisses braucht es denn fiir Assmann im Anschluss an Peter Burke den »Remem-
brancer«**: Remembrancer waren im spitmittelalterlichen England Schuldeintreiber, wel-
che die Biirger_innen einer Stadt an das erinnerten, »was sie am liebsten vergafen« (LS
50): ihre Schuld. Wird Assmanns Wahrheitsmission mit diesem Aspekt verbunden, zeigt
sich, dass heutige Remembrancer_innen moralische Zeug_innen sind. Das Konkurrenzver-
hiltnis von Geschichte und Gedichtnis wird dort itberwunden, wo moralischen Zeug_in-

38  Dieser historische Antagonismus lasst sich bezweifeln. Koselleck, Vergangene Zukunft, 204f., hat
darauf hingewiesen, dass eine Geschichtsschreibung mit hermeneutischem Interesse nie von ob-
jektiven Quellen ausgehen kann, sondern erst die Interpretation sie zu Quellen macht: »Es gehtin
der geschichtlichen Erkenntnis immer um mehr als um das, was in den Quellen steht. Eine Quelle
kann vorliegen oder gefunden werden, aber sie kann auch fehlen. Und doch bin ich genétigt, Aus-
sagen zu riskieren. [. . .] Jede Quelle, genauer jeder Uberrest, den wir erst durch unsere Fragenin
eine Quelle verwandeln, verweist uns auf eine Geschichte, die mehr ist oder weniger, jedenfalls et-
was anderes als der Uberrest selber. Eine Geschichte ist nie identisch mit der Quelle, die von dieser
Ceschichte zeugt.«

39 Vgl. Renan, What is.

40  Historische Quellen werden damit gleichsam zu Versprechen. Vgl. dazu auch Derrida, Dem Archiv,
57.60.65, der das Archiv mit dem Versprechen und der Zukunft in Verbindung bringt.

41 Assmann beziehtdiesen Konnex von Zeug_innenschaft und Geschichtsschreibung expressis verbis
nurauf die Shoah (vgl. LS 47-51); er scheint mir aber aufandere Phinomene der Zeug_innenschaft
an den Grenzen des Verstehbaren anwendbar.

42 Burke, History, 110.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. - ET—

319


https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

320

Zeug_innenschaft und Orte

nen eine konstitutive Rolle fiir den Vergangenheitsbezug zugewiesen wird.* Denn: »Die
historische Forschung ist angewiesen auf das Gedichtnis fiir Bedeutung und Wertorien-
tierung, das Gedichtnis ist angewiesen auf historische Forschung fur Verifikation und
Korrektur.« (LS 51) Insofern das politische Gedichtnis sich auf eine Nation bezieht, legt es
allerdings im Verstindnis Assmanns immer nur Rechenschaft iiber seine »eigene Vergan-
genheit, und nicht iiber jede beliebige andere« (LS 50)** ab. Im politischen Gedichtnis ist
darum erlaubt, was in der Zeug_innenschaft als unmoralisch gilt: Vergessen.

»Wie im Kopf des Einzelnen muss auch in der Cesellschaft stindig vergessen werden,
um sich von schmerzhaften Erfahrungen zu l6sen, um Konflikte zu iiberwinden, um
Neuem Platz zu machen und sich den Aufgaben der Gegenwart stellen zu kénnen.«
(LS51)

Vergessen ist fiir Assmann jedoch nicht gleichbedeutend mit verlorengehen. Dem wirkt
das andere kollektive Gedichtnis entgegen: das kulturelle.

Im kulturellen Gedichtnis findet die symbolische Vermittlung eher individuell statt,
d.h., hier sind die Loyalititsbindungen weniger stark und die Vereinheitlichung einer
Wir-Identitit ist nicht das oberste Ziel. Wie fir das politische Gedichtnis gilt fur das
kulturelle, dass sein Triger materiell und entfristet ist. Es will ebenso »Erfahrungen und
Wissen iiber die Generationenschwelle [..] transportieren und damit ein soziales Lang-
zeitgedichtnis« (LS 57) ausbilden. Damit das Wissen aus Zeugnissen im kulturellen Ge-
dichtnis angeeignet werden kann, miissen die Zeugnisse als solche aufbewahrt werden.
Es braucht »kulturelle Orte, an denen eine Gesellschaft die Uberreste und Spuren der
Vergangenheit aufbewahrt, nachdem diese ihre lebendigen Beziige und Kontexte verlo-
ren haben« (LS 54). Kurzum: Der Stoff des kulturellen Gedichtnisses ist an Orten ver-
biirgt. Dabei unterscheidet Assmann zwischen einem Speicher- und einem Funktions-
gedichtnis, weil das kulturelle Gedichtnis nicht nur dadurch entsteht, dass im Nachhin-
ein Erinnerungen gesammelt und konserviert werden, sondern es konstituiert sich auch
»zielstrebig als Auswahl einer Botschaft und Sammlung eines Erbes fiir die Nachwelt ei-

43 Dasistder Grund, warum zunehmend mehr Stimmen laut werden, die den inflationar gebrauch-
ten Begriff der Erinnerungskultur zu revidieren vorschlagen. Vgl. besonders pointiert Knigge, Zur
Zukunft, 10, der festhalt, dass nur mithilfe der Zeug_innenschaft von Opfern »empfindliche Li-
cken der Uberlieferung geschlossen werden« kénnen und die »zu Opfern gemachte[n] Menschen
[..] zugleich ihren Subjektstatus zuriickerobern und festigen«.

44 Mit einem Gedichtnis, in das mehrere Nationen verstrickt sind, beschiftigt sich Assmann in NU
195-203. Dabei schlédgt sie ein Modell des dialogischen Erinnerns vor, welches »das den Nachbarn
zugefiigte Leid ins eigene Gedachtnis« (NU 199) mit aufnimmt. Dieses Modell zeichnet sich Ass-
manns Einschdtzung nach erst ab und ist »noch keine zuverlassig praktizierte Form der Erinne-
rungspolitik« (NU 202). Vgl. dazu auch Ullmann, Generationscapes, die mit ihrem mehrdimensio-
nalen Modell von Generationscapes aufzeigt, inwiefern sowohl zeitliche als auch raumliche Di-
mensionen zu einer Globalisierung von Gedichtnissen fiihren.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Aleida Assmann: Ausgedehnte Besinnungsraume - Zeug_innenschaft am Ort der Gedachtnisse

ner unbestimmten Zukunft« (LS 55).* Die sekundire Zeug_innenschaft hat darum im
kulturellen Gedichtnis gleichsam einen doppelten Ort.

Im Speichergedichtnis werden alle Erinnerungen gesammelt, »die ihre Stunde hinter
sich oder noch vor sich haben« (LS 55). Es sind materielle Riickstinde aus fritheren Epo-
chen, die nicht mehr gebraucht und integriert, zuweilen unbewusst vergessen werden,
aber doch noch vorhanden sind. Kiirzer: »Das Speichermagazin ist das kulturelle Archiv
[..].«(LS57)* Esistein Erinnerungsort fiir das Vergangene und deswegen »bis zum Bers-
ten angefiillt« (LS 57).

Demgegeniiber herrscht im Funktionsgeddichtnis »notorischer Platzmangel« (LS 56).
Was sich hier findet, verdankt sich einem »Verfahren der >Kanonisierung« (LS 56), d.h.,
die Erinnerungen wurden ausgewihlt und aufbereitet, um einer gréfteren Offentlichkeit
zuginglich zu sein.*” Wihrend die Medien im Speichergedichtnis nur einen passiven
Platz im kulturellen Gedichtnis haben, sichern sich die Medien des Funktionsgedicht-
nisses aufgrund der Kanonisierung »einen Platz im aktiven [...] kulturellen Gedichtnis
einer Gesellschaft« (LS 56).*® Gehéren Erinnerungen zum Funktionsgedichtnis, haben
sie eine Aufgabe:

»Was einen Platz im Funktionsgedachtnis einer Gesellschaft hat, hat Anspruch aufim-
mer neue Auffiihrung, Ausstellung, Lektiire, Deutung, Auseinandersetzung. Solche be-
standige Pflege und Auseinandersetzung fithrt dazu, dass bestimmte kulturelle Arte-
fakte nicht fremd werden und ginzlich verstummen, sondern iber Generationen hin-
weg revitalisiert werden durch die Vermittlung mit einerimmer anderen Gegenwart.«
(LS 56)

Bezogen auf das Phinomen der Zeug innenschaft trigt Assmanns Unterscheidung
des kulturellen Gedichtnisses in ein Speicher- und Funktionsgedichtnis mindestens
ein Zweifaches aus, namlich im Hinblick auf die zeitliche und értliche Bedeutung von
Zeug_innenschaft. Diese vollzieht sich im Speichergedichtnis als »materiale Repri-
sentation«, im Funktionsgedichtnis durch »symbolische Praktiken« (LS 58). Werden
Zeugnisse im Speichergedichtnis bewahrt, kann nicht nur das, was im individuellen
und sozialen Gedichtnis ins Vergessen geraten ist, noch einmal an die Oberfliche
einer Gesellschaft treten, sondern das politische Gedichtnis kann sich wandeln, wenn
Zeugnisse aus dem Speicher- ins Funktionsgedichtnis transferiert werden und dort
aufgrund ihrer individuellen Aneignung ins Bewusstsein der politischen Akteur_innen
geraten. Denn: »So wie das Speichergedichtnis verifiziert, kann erst das Funktionsge-

45  Der Unterscheidung von Speicher- und Funktionsgedachtnis korrespondiert Assmanns Unter-
scheidung des Gedéchtnisses als ars bzw. vis (vgl. ER 27—32). Das Gedichtnis als ars geht auf das
Modell der antiken Mnemotechnik zuriick und versteht das Gedichtnis als ein »Verfahren des Spei-
cherns« (ER 29). Demgegeniiber meint das Gedichtnis als vis gleichsam eine anthropologische
Kraft, nimlich den »Prozef3 des Erinnerns« (ebd.).

46  Zu Assmanns Verstiandnis des Archivs vgl. ausfiihrlicher ER 343347, sowie dies., Archive.

47  Vgl. Rothstein, The Last, 210.

48  Vgl. Schneider, Das ist sehr schwer, 277: »Das im Speichermedium Geborgene spricht nicht fiir sich
selbst und aus sich selbst. Man muss ihm [...] Bedingungen schaffen, in denen es fiir sich selbst
sprechen kann.«

https://dol.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. - ET—

32


https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

322

Zeug_innenschaft und Orte

dichtnis normative Orientierung stiften.«* Die politische Bedeutsamkeit von Zeug-
nissen hingt dann nicht nur von dem von Schmidt konstatierten Vertrauensvorschuss
und der ethischen Verpflichtung gegeniiber Zeug_innen in der Gegenwart ab. Sondern:
Zeug_innenschaft wird durch das kulturelle Gedichtnis zu einem transgenerationellen
Phinomen. Diese Transgenerationalitit ist allerdings von der Intergenerationalitit des
individuellen und sozialen Gedichtnisses abhingig. Nur wer Zeug_innen im Hier und
Heute Gehor schenkt, leistet einen Beitrag, dass ihre Zeugnisse auch zukiinftig, eben
sekundir, gehort werden konnen. Im Anschluss an Assmann lisst sich darum sagen: Die
»besondere Aufgabe« sekundirer Zeug_innenschaft ist, »eine bestimmte Vergangenheit
in die Gegenwart hereinzuholen« (LS 217). Diese Aufgabe vollzieht sich im Verstindnis
Assmanns an »Gedichtnisorten im Raum und Zeit« (LS 217). Dabei spielen auf der Ebene
der Politik, der Nation und der Gesellschaft fiir Assmann insbesondere Institutionen
eine wichtige Rolle, weil sie »soziale Einrichtungen in Gestalt von Gebiuden, Organi-
sationen, Hierarchien, Biirokratien und besoldetem Personal [sind], mit deren Hilfe
kulturelle Entscheidungen auf Dauer gestellt werden« (LS 238). Institutionen sind der
priadestinierte Ort sekundirer Zeug_innenschaft.

Die Vergegenwirtigung von Zeugnissen der Vergangenheit in der Gegenwart, also in
der Zeit, geschieht durch »Sicherungsformen der Wiederholung« (LS 217)°. Es ist ein im
wortwortlichen Sinne Wieder-Holen. Beispiele fiir Institutionen, die auf die Sicherung
der Wiederholung ausgerichtet sind, »sind lebendiges Brauchtum, verkérperte Traditio-
nen, Riten, Zeremonien und ihre Anlisse in Jahrestagen und Gedenkjahren« (LS 238f.).
Jahrestage hilt Assmann dabei wegen ihrer drei Funktionen fiir besonders effektiv fiir
das Erinnern. Die erste Funktion von Jahrestagen liegt in ihrer »Interaktion und Partizi-
pation« (LS 233) begriindet. An Jahrestagen vollzieht sich das Wieder-Holen performativ:
»Erinnern ist Wieder-Holen mittels Wiederholung, so dass das, was wiederholt wird,
letztlich die Wiederholung selbst ist.« (LS 233) Durch Reaktivierung einer Erinnerung
wird die Moglichkeit geschaffen, dass neue und gemeinsame Erfahrungen gemacht wer-
den kénnen. Einen Jahrestag versteht Assmann denn als »Zeit-Raum der organisierten
Wiederkehr von Vergangenheit« (LS 233). Dieser Raum bietet die »Gelegenheit fiir Wir-
Inszenierung« (LS 233), was Assmann als die zweite Funktion von Jahrestagen versteht:

»Gemeinschaften wie Nationen, corporate identities wie Universitidten, Firmen und
Stadte, Interessengruppen wie Atomkriegsgegner oder Heimatvertriebene brauchen
eine Blithne und ein Zeitfenster, in dem sie sich von Zeit zu Zeit als das darstellen und
wahrnehmen kdnnen, was sie zu sein beanspruchen: eine kollektive Identitit mit ei-
nem wahrnehmbaren Profil in der Anonymitat der individualisierten demokratischen
Gesellschaft.« (LS 233)

49  Kibel, Hoffnung, 96.

50 Die Terminologie »Sicherungsform der Wiederholung« geht auf Luhmann, Gleichzeitigkeit, 104,
zuriick und taucht im Kontext seiner Uberlegungen zur Zeitmessung auf. Vgl. auchJ. Assmann, Das
kulturelle (2018),16f., der davon ausgeht, dass die Konstituierung des kulturellen Gedéchtnissesin
Form»kultureller Kontinuierung« geschieht, nimlich indem Vergangenheitsbeziige in doppeltem
Sinn »konnektiv« wirken: Einerseits verbinden sich durch Wiederholung die drei Zeitdimensionen
von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Andererseits werden auch Personen untereinander
zu einer Gruppe verbunden.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Aleida Assmann: Ausgedehnte Besinnungsraume - Zeug_innenschaft am Ort der Gedachtnisse

Als dritte Funktion von Jahrestagen nennt Assmann den »Anstof3 zur Reflexion« (LS 234).
Insofern auch fir Jahrestage gilt, dass sie trotz ihrer Wiederkehr und Ritualisierung
durch Individuen vollzogen werden, erfordern sie immer wieder neue Pflege und
Auseinandersetzung.

Als ein solcher Zeit-Raum der organisierten Wiederkehr von Vergangenheit und da-
mit als (sekundirer) Zeug_innenschafts-Ort lisst sich der internationale Pride Month der
Queeren Community verstehen.”* Jedes Jahr im Monat Juni wird der LGBTQIA* Pride
Month in Erinnerung an den Stonewall-Aufstand von 1969 in Manhattan begangen.*>
Am 28. Juni 1969 fithrte die Polizei im New Yorker Schwulenclub Stonewall Inn eine Raz-
zia durch. Nicht nur widersetzte sich bei dieser Razzia erstmals eine signifikant gro-
Be Gruppe an »drag queens, butch lesbian, and queers of all varieties«*® einer Verhaf-
tung, sondern die Razzia fithrte zu grofRen Protesten: Unter der Fithrung der Schwar-
zen, Trans und Bisexuellen Marsha P. Johnson protestierte die LGBTQIA"-Community
wihrend sechs Tagen gegen die ihnen widerfahrende und anhaltende Diskriminierung.
Ein Jahr spiter marschierten im Gedenken an diesen Aufstand zwischen fiinf- und zehn-
tausend Menschen vom Greenwich Village zum Central Park und begriindeten damit die
Tradition des Christopher Street Day. Aus diesem entwickelte sich in den folgenden Jah-
ren der internationale Pride Month: Mit diversen Veranstaltungen wie Umziigen, Work-
shops, Symposien, Partys und Konzerten feiert die Community fiir jeweils einen Mo-
nat ihr Selbstverstindnis — und lidt die Gesellschaft ein, daran teilzunehmen. Es ist die
jahrliche und 6ffentlich wirksame Gelegenheit der Wir-Inszenierung von Queers. Fiir ei-
nen Monat sind sie, entsprechend Assmanns zweitem Aspekt, »eine kollektive Identitit
mit einem wahrnehmbaren Profil in der Anonymitit der individualisierten demokrati-
schen Gesellschaft« (LS 233). Wihrend dieses Monats finden auch Gedenkfeiern statt, die
nicht nur an den Stonewall-Aufstand erinnern, sondern auch derjenigen gedenken, die
den zahlreichen anderen Hassverbrechen gegen LGBTQIA"-Menschen zum Opfer fielen
oder an AIDS starben.** Darin zeigt sich die erste Funktion von Jahrestagen, insofern
die Anlisse zu Interaktion und Partizipation einladen, sich als Teil einer internationa-
len und historisch weit in die Vergangenheit reichenden Community zu verstehen. Dass
der Pride Month auch die dritte von Assmann genannte Funktion hat und damit gleich-
sam in die Zukunft weist, zeigt sich darin, dass die Demonstrationsumziige in der Regel
politisch motiviert sind und zum Dialog innerhalb einer Gesellschaft anregen wollen.

51 Vgl. auch Damiens, LGBT Film, 158—183, der nachweist, inwiefern Queere Filmfestivals »exemplify
some of the modalities through which we access, visually, gay and lesbian cultural memory« (a.a.O.,
158, Hervorhebung MK). Damiens orientiert sich dafiir an Sturken, Tangled, 3, die das kulturelle
Cedéchtnis als »shared outside of the avenues of formal historical discourses yet [..] entangled
with cultural products and imbedded with cultural meaning« versteht. Sturken entwickelt ihr
Konzept einer Erinnerungspolitik anhand des Vietnam-Krieges und der AIDS-Pandemie.

52 Vgl. auch D’Emilio, The World, 146—153, welcher »Myth and Meaning« des Stonewall-Aufstandes
im Hinblick auf das kulturelle Gedachtnis untersucht.

53  Smith, Introduction, xiii.

54  Vgl. Dronsch, Das medikalisierte Aids-Gedi4chtnis, die im Anschluss an Assmann und Margalit fiir
ein ethisch motiviertes Gedachtnis der an AIDS Erkrankten pladiert, das sich auch in einer sekun-
déaren Zeug_innenschaft konkretisiert.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. - ET—

323


https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

324

Zeug_innenschaft und Orte

So steht etwa die Zurich Pride 2021 unter dem Motto »Trau Dich! Ehe fiir alle jetzt!«>.
Obwohl das Schweizerische Parlament Ende 2020 »Ja« zur Ehe fiir alle gesagt hat, haben
konservative und evangelikale Kreise das Referendum ergriffen, sodass das Geschift nun
vor das Schweizer Stimmvolk kommt. Die Zurich Pride soll Anstof$ zur Reflexion fiir die
Biirger_innen der Schweiz sein, die dariiber abstimmen werden, ob zukiinftig auch Ho-
mosexuelle heiraten diirfen. Insofern der Pride Month immer auch mit Zeugnissen Be-
troffener fritherer Generationen arbeitet, treten sie aus dem Speichergedichtnis an die
Oberfliche einer Gesellschaft, werden also aus dem Speicher- ins Funktionsgedichtnis
transferiert. Dort geraten sie aufgrund ihrer individuellen Aneignung ins Bewusstsein
der politischen Akteur_innen.

Dieser Transfer ist nur moglich, weil im Speichergedichtnis die Vergegenwirtigung
von Vergangenheit durch »Sicherungsformen der Dauer« (LS 217) geschieht, nimlich an
Orten. Institutionen, die auf diese Sicherungsform ausgerichtet sind, »sind Denkmiler,
Museen, Bibliotheken, Archive, Gedichtnisorte und Gedenkstitten« (LS 238). In Museen,
Bibliotheken und Archiven werden Zeugnisse durch Biicher, Bilder, Filme und zahlreiche
andere Medien aufbewahrt. Das ist ein Ort der Zeug_innenschaft. Doch das kulturelle
Gedichtnis ruht fiir Assmann nicht nur in Museen, Bibliotheken und Archiven, sondern
es ist auch an konkreten Orten selbst verankert. Letztere nennt Assmann Erinnerungs-
orte, die zu Erinnerungsriumen werden kénnen.*® Die Unterscheidung zwischen Riu-
men und Orten ist fiir Assmann zentral.”” Wihrend nimlich in ihrem Verstindnis Raume
»erforscht, durchmessen, kolonisiert, annektiert, vernetzt« sind, »bewahren [Orte] noch
ein Geheimnis« (ER 300). Anders formuliert: Riume sind von Menschen geschaffen, Orte
finden Menschen vor. Das zeigt sich bei Assmann etwa auch, wenn sie zwischen einem
»Gedichtnis der Orte« und dem »Gedichtnis der Monumente« unterscheidet: »Wihrend
sich im ersten Falle die Aussagekraft des Monuments auf das deiktische >Hier< konzen-
triert, wird im zweiten Falle der Gedenkinhalt mit den Mitteln kiinstlerischer Reprisen-
tation gestaltet.« (ER 326)°® Das bedeutet: In der Assmann’schen Logik ist das Denkmal,

55  Vgl. Verein Zurich Pride Festival, Medienmitteilung.

56  Auch diesbeziiglich ist Assmanns Terminologie nicht einheitlich. Im gleichnamigen Werk (ER)
taucht der Begriff des Erinnerungsraumes bzw. der Erinnerungsraume gut zwanzigmal explizit
auf, ansonsten spricht Assmann vor allem von »Ortern des Gedichtnisses« (ER 298 u.a.), die zu
Erinnerungsorten werden (Letztere mussten konsequenterweise als Raume bezeichnet werden).

57  Assmann versteht sich dabei explizit nicht in der Tradition des sog. spatial turn stehend. Mit die-
sem wird die wissenschaftliche Einsicht verbunden, dass historische Geschehnisse sich nicht nur
im Raumen vollziehen, sondern massgeblich von diesen mitbestimmt sind (vgl. fiir einen Uber-
blick iiber die unterschiedlichen Entwicklungen Bachmann-Medick, Cultural, 284—328). Weil die-
ser Diskurs in der Wahrnehmung Assmanns »zur Grundlage der stark politisch orientierten kolo-
nialen und postkolonialen Studien« (Assmann, Geschichte, 15) wurde, orientiert sie sicham Raum-
diskurs im Anschluss an Pierre Nora und seiner lieux de mémoire, weil sich dieser stirker »auf den
inneren Zusammenhang von Geschichte und Nation« (ebd.) konzentriere (vgl. zur Einfithrung Erll,
Kollektives Gedachtnis, 23—26).

58  Vgl. auch Assmann, Das CGedichtnis, 73. Kibel, Hoffnung, 106, schlagt darum vor, Assmanns »Ge-
déachtnis der Orte« als genitivus objectivus zu verstehen: »Gedéchtnisorte [bestehen] immer als Er-
innerungen an die Orte im Sinne eines genitivus objectivus, da ein Gedidchtnis der Orte nicht unab-
hangig von menschlichen Riten, Interessen und Deutungen bestehen kann [..]. Es ist genau dieses
Erinnern an die Orte und an den Orten, welches verschiedene Raume entstehen ldsst.«

https://dol.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Aleida Assmann: Ausgedehnte Besinnungsraume - Zeug_innenschaft am Ort der Gedachtnisse

aber auch die Gedenkstitte ein Raum. Damit Orte zu Medien des kulturellen Gedicht-
nisses werden, miissen sie gleichsam konserviert, d.h. als Riume gestaltet werden. Se-
kundire Zeug_innenschafts-Riume entstehen dadurch, dass Kunst, Kultur und Religion
durch ihre vielfiltigen Moglichkeiten der Reprisentation die Zeugnisse pflegen und neu
zur Auffithrung bringen und sie so darstellen. Das hilt Assmann insofern fiir notwendig,
als an Orten vor Ort »menschliche Schicksale, Erfahrungen, Erinnerungen« (LS 218) haf-
ten. Denkmiler kénnen diese transportieren, sind dafiir aber, wie auch Museen und Ar-
chive, ortsunabhingig — das Denkmalfiir die im Nationalsozialismus verfolgten Homosexuellen
steht eben beispielsweise nicht am Ort des Konzentrationslagers Auschwitz, wo viele von
ihnen ermordet wurden, sondern im Grof3en Tiergarten in Berlin. Auch Gedenkstitten
werden nicht notwendigerweise am Ort des Geschehens errichtet, auf das sich die Stit-
te bezieht.”® Anders als Denkmaler und Gedenkstitten versperren sich Erinnerungsorte
nimlich »einer affirmativen Sinnbildung« (LS 220). »Als historische Schauplitze mit ih-
ren kirglichen materiellen Uberresten sind sie bei aller symbolischen Ausdeutung und
Ausbeutung immer noch etwas anderes als ein Symbol, nimlich sie selbst.« (ER 337) Das
gilt insbesondere fiir die Erinnerungsorte, welche Assmann als traumatische Orte be-
zeichnet:

»Anders als Denkmaler auf neutralem Boden und errichtete Orte des Gedenkens sind
diese traumatischen Ortevielschichtig, uneindeutig, von unterschiedlichen Erinnerun-
gen und Deutungen besetzt. Die diskursiven Strategien der Sinnstiftung, der Histori-
sierung, der Relativierung stofden hier an ihre Crenzen. Sie sorgen deshalb fiir Verle-
genheit, Konflikte und Irritationen.« (LS 221)

Traumatische Orte sind gleichsam das riumliche Pendant zum sprachlichen Unsagbar-
keits-topos. Wihrend nimlich fir Assmann Gedenkorte solche sind, »an denen Vorbild-
liches geleistet oder exemplarisch gelitten wurde« (ER 328), der Gedenkort darum »durch
die Geschichte, die von ihm erzihlt wird, [stabilisiert wird]« (ER 329), so »kennzeichnet
den traumatischen Ort, daf seine Geschichte nicht erzihlbar ist«: »Der traumatische Ort
hile die Virulenz eines Ereignisses als Vergangenheit fest, die nicht vergeht, die nicht in
die Distanz zuriickzutreten vermag.« (ER 329) Dabei zeichnen sich fiir Assmann trauma-
tische Orte, die zu Erinnerungsriumen werden, vor allem dadurch aus, dass sie »in ei-
nem Zwischenraum zwischen Authentizitit und Inszenierung, zwischen Retention und
Rekonstruktion« (LS 224) existieren.® Sie unterliegen folglich einem Paradox:

»Die Konservierung dieser Orte im Interesse der Authentizitit bedeutet unweigerlich
einen Verlust an Authentizitit. Indem der Ort bewahrt wird, wird er bereits verdeckt
und ersetzt. Das geht gar nicht anders. [...] Die Authentizitat wird sich mit der Zeit im-
mer mehr von den Relikten auf das schiere sHier< der Ortlichkeit zuriickziehen.« (ER
333)

59  Ein prominentes Beispiel dafiir ist der »Ehrenhain Buchenwald«. Diese Gedenkstitte wurde ca.
finf Kilometer entfernt vom Konzentrationslager auf dem Ettersberg bei Weimar errichtet.

60 Daranschliefitsich ein breiter Fachdiskurs an, der nach »Authentisierungsstrategien« (Hattendorf,
Dokumentarfilm, 19) fragt. Bezeichnenderweise besteht die Besonderheit zahlreicher Gedenk-
statten und Denkmaler jedoch darin, dass sie gerade nicht um eine »3sthetische[] Angleichung
von Medium und (vergangener) Realitdt« (Klein, Schilerinnen, 117) bemiht sind.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. - ET—

325


https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

326

Zeug_innenschaft und Orte

Hinzu kommt, dass traumatische Orte sich nicht nur auf »erlittene«, sondern auch »auf
begangene und zu verantwortende Gewaltakte« (LS 220) beziehen. Diese Orte appellieren
wie die moralischen Zeug_innen an die Verantwortung einer Gesellschaft, fordern ge-
radezu dazu auf, sie zu Erinnerungsriumen zu machen. Weil aber Erinnerungsriume —
anders als Sicherungsformen der Wiederholung — »nicht aufgebaut und wieder abgetra-
gen werden, verpflichtet die Persistenz von Orten auf ein Langzeitgedichtnis« (LS 226).
Gilt das fiir alle traumatischen Orte? Assmann bedenkt in ihren Uberlegungen insbeson-
dere Orte des Schreckens der Shoah. Doch was ist mit anderen Opfergruppen, fiir die es
ebenso traumatische Orte gibt, eben weil dort durch eine Nation Gewaltakte an jenen be-
gangen wurden? Ein Beispiel fiir einen solchen traumatischen Ort, der zwar ebenso auf
ein Langzeitgedichtnis setzt, dieses aber gleichsam immer wieder erneuert, auch und
weil die Anerkennung der traumatischen Bedeutung erst spater zum bereits errichteten
Gedenkort hinzutrat, ist die Harvey Milk Plaza in San Francisco, die sich explizit nicht als
monument, sondern als memorial versteht.

Harvey Milk war der erste ffentlich geoutete Schwule Politiker der USA.®' Es ist
unter anderem seinem politischen Engagement fiir die Rechte von Homosexuellen und
Trans Menschen zu verdanken, dass der Castro District San Franciscos bis heute als
LGBTQIA"-Viertel der Stadr gilt. Nach mehreren Anliufen errang Milk 1977 ein Mandat
als Stadtrat. Er hatte das Amt allerdings nicht lange inne: Neun Monate nach seiner
Wahl, im Jahr 1978, wurde er durch ein Attentat auf ihn und den damaligen Biirgermeis-
ter George Moscone vom ehemaligen Stadtrat Dan White ermordet. White wurde zu
gerade mal sieben Jahren Gefingnis wegen fahrlissiger Totung verurteilt, obwohl er das
willentliche Attentat urspriinglich gestanden hatte. Im Mai 1979 kam es deshalb vor der
City Hall San Franciscos zu heftigen Auseinandersetzungen zwischen der LGBTQIA"-
Community und der Polizei: den White Night Riots.®* Die Polizei stiirmte als Folge davon
das Castro-Viertel und zerstorte zahlreiche Queere Einrichtungen. Die geschaffene Oa-
se einer einigermafien ungestorten Subkultur wurde zum Ort des Traumas, den sich die
Community erst iiber die Jahre wieder zuriickeroberte.”® Zum Gedenken Milks wurde —
gut zwei Kilometer von der City Hall entfernt und im Castro-Viertel selbst — sechs Jahre
nach dem Attentat, 1985, die Harvey Milk Plaza errichtet: ein in den Hang hineingebau-
ter Eingang zur U-Bahn-Station Castro Street. Bis 1997 erinnerte indes nur vermittelt
iiber Milks Namen der Gedenkort an die genannten Ereignisse. 1997 wurde dieser um

61  Eine instruktive Einfithrung in das Leben und Wirken Milks bietet Fadermann, Harvey Milk. Vgl.
auch den achtfach nominierten und mit zwei Oscars ausgezeichneten Film »Milk« von D. Lance
Black. Milks erste Kundgebung wird im Film an der Harvey Milk Plaza inszeniert.

62 Vgl. Martinez, The San Francisco.

63  Die ganze Angelegenheit gestaltet sich freilich duflerst komplex, weil es eine Spannung zwischen
den Ausschreitungen vor der City Hall und dem Polizei-Einsatz im Castro-Viertel gibt. Martinez,
The San Francisco, 39f., argumentiert, dass die Zerstérungen im Castro-Viertel durch die Polizei
gleichsam ein Racheakt waren, insofern die Queere Community vor der City Hall die Uberhand
hatte und dort selbst erheblichen Schaden anrichtete. Inwiefern die Riots und ihre Folgen darum
traumatisch auf die Betroffenen wirkten, wird unterschiedlich beurteilt, zumal die Ausschreitun-
gen vor der City Hall auch gemeinschaftsbildend auf die Community wirkten, da sie sich zum ers-
ten Mal durch Gewalt zur Wehr setzte. Charles, A Jury, 262, halt den »social change« aber fiir
durchaus beachtlich in Bezug auf »the collective memory«.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Aleida Assmann: Ausgedehnte Besinnungsraume - Zeug_innenschaft am Ort der Gedachtnisse

die Regenbogen-Flagge, das Wahrzeichen der Queeren Community, und 2006 mit einer
permanenten Photoausstellung erginzt. Doch erst 2017 wurde von der Gruppierung The
Friends of Harvey Milk Plaza die Umgestaltung des Gedenkortes lanciert, und zwar mit
folgendem Ziel:

»While the architecture itself is not considered historically significant, the planned
renovation will be sensitive to the history of gathering at the site and the neighbor-
hood context«—namentlich »the candlelight vigil from the Castro to Civic Center that
took place on November 27, 1978, the night that Harvey Milk and George Moscone
were assassinated, and the White Night Riot that took place on May 21, 1979<*.

Die Harvey Milk Plaza ist nicht nur ein Beispiel fiir den sich wandelnden Erinnerungs-
raum traumatischer Orte, sondern sie lisst sich auch als eine raumliche Manifestation
und Uberwindung epistemischer Ungerechtigkeit verstehen.® Die raumliche sekundi-
re Zeug_innenschaft wurde erst knapp vierzig Jahre nach dem zu bezeugenden Wider-
fahrnis méglich. Durch die Institution der Friends of Harvey Milk Plaza verschaffte sich das
Zeugnis eines individuellen und sozialen Gedichtnisses den Weg ins kulturelle Gedicht-
nis. Das ist durchaus im Assmann’schen Sinne, entscheidet sich bei ihr doch alles dar-
an, ob die Zeugnisse des Speichergedichtnisses »immer wieder neu vermittelt werdenc
(LS 58). Das bedeutet, dass die »bestindige Pflege und Auseinandersetzung« (LS 56) mit
Zeugnissen immer wieder jener Orte im 6ffentlichen Raum bedarf, die in der Zeit das
politische und kulturelle Gedichtnis konstituieren und damit sekundire Zeug_innen-
schaft praktizieren. Dieser Institutionalisierung »geht ein Deutungsprozess und Deu-
tungskampf voraus, denn es bedarf zunichst einer Entscheidung, welche Erinnerung
auf die Stufe der Institutionalisierung zu heben ist« (LS 240). Wie werden solche Ent-
scheidungen getroffen bzw. anhand welcher Regeln wird entschieden, dass Zeugnisse
erneut gehort werden?

3.4. Das (be)streitbare Zeugnis: zu den Regeln, Gefahren und Raumen
sekundéarer Zeug_innenschaft

Den »kleinen, zeitlich begrenzten Erinnerungsraum [des Individuums, MK] [...] gegen
den grofden, der Intention nach zeitlich unbegrenzten Erinnerungsraum eines Kollek-
tivs einzutauschen« (ER 43), ist sowohl eine Frage des Individuums als auch des Kollek-
tivs. Fitr das kulturelle Gedichtnis, in dem die Aneignung von aus Zeugnissen gewonne-
nem Wissen stirker individuell geschieht, bestimmt Assmann keine expliziten Regeln,
die dariiber bestimmen, welche Zeugnisse gleichsam das Licht der Offentlichkeit erbli-
cken. Anders gestaltet es sich hinsichtlich des politischen Gedichtnisses. Weil dieses »in

64  The Friends of Harvey Milk Plaza, The Memorial.

65 Vgl. Jung, Bouncing, 167: »[E]ven forty years after Milk’s death, hope still emanates from these
queer urban spaces and propels forward the communities who constantly remake them.« Jung
versteht das Castro-Viertel grundsatzlich als einen kulturellen Gedachtnisort, insofern »Milk
could only achieve what he did achieve by being part of and operating from an emerging queer
space like the Castro; at the same time he was an instrumental figure in the shaping of the
Castro as a queer space« (a.a.0., 166).

https://dol.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. - ET—

327


https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

328

Zeug_innenschaft und Orte

einem Zwischenbereich zwischen dem Politischen und dem Psychischen« (LS 266) ent-
steht, nennt Assmann sieben Regeln »fiir einen vertriglichen Umgang mit nationalen
Erinnerungenc (LS 264). Alle sieben Regeln laufen darauf hinaus, dass die multiperspek-
tivischen und polyphonen Zeugnisse hinsichtlich ihres nationalen Wertes und ihrer po-
litischen Funktion hierarchisiert werden: Fiir Assmann liegt die »Losung des Problems
der Heterogenitit der Erinnerungen [...] in ihrer Hierarchisierung« (LS 202). Denn auf der
Ebene der Politik sind fiir Assmann »normative Festlegung und Entscheidungen« (LS
202) notig, wohingegen es auf der individuellen und sozialen Ebene keiner Homogeni-
sierungen von Zeugnissen bedarf:

»Es gibt eine nationale Ebene, auf der die Koordinaten des Gedachtnisrahmens norma-
tiv abgesteckt sind, und eine soziale Ebene, auf der heterogene Erinnerungen von Leid,
Schuld und Widerstand nebeneinander bestehen kénnen, ohne das gesamte Gefiige
zu verschieben.« (LS 203)

Wenngleich am Ende dieses Aushandlungsprozesses auf der Ebene der Politik die Re-
prisentationen von Zeugnissen zu »Vereinnahmung tendieren«, so markieren diese fiir
Assmann »auch Differenzen und machen sichtbar, wo die Grenzen zwischen Erfahrun-
gen, Loyalititen, Solidarititen und Zuschreibungen verlaufen« (LS 202). Wihrend einige
Regeln auf die Gefahren des Erinnerns verweisen, versuchen andere, ihnen entgegen-
zuwirken. Fiir Assmann besteht die grundsitzliche Gefahr der Zukunft des Erinnerns
nimlich »nicht im Vergessen, sondern in der Verflachung und Verengung der Erinne-
rung« (LS 246). Dem kulturellen Gedichtnis — und seinen Institutionen — kommt darum
die Aufgabe zu, dem politischen Gedichtnis gleichsam immer wieder ins Wort zu fal-
len, nicht nur trotz, sondern wegen dieser Regeln. Denn die »Fihigkeit zur Erneuerung«
(LS 249) von Erinnerungen ist Aufgabe der Kultur. Sie hat darum, wie sich im Anschluss
an Assmann und iiber sie hinaus argumentieren lisst, Riume sekundirer Zeug_innen-
schaft bereitzustellen. Welche sieben Regeln also nennt Assmann, welche Gefahren sind
damit verbunden und wie konnen Zeug_innenschafts-Riume dagegen angehen?

Die erste Regel lautet: » Unterscheidung von Erinnerung und Argument: Es besteht ein Un-
terschied zwischen einer Erinnerung und dem Argument, das man mit dieser Erinne-
rung verbindet.« (LS 266) Teil des politischen Gedichtnisses konnen nur »Deutung, Be-
wertung, Anspriiche[] oder Konsequenzen« (LS 267) aus dem Erlebten sein, nicht aber die
individuelle und soziale Erinnerung selbst. Das begriindet Assmann vor allem mit dem
malignen Potential von Erinnerungen — etwa Rache, Hass und Ressentiment —, da die-
ses den politischen Zusammenhalt gefihrden wiirde. Fiir das Phinomen der Zeug_in-
nenschaft bedeutet dies, dass die Emotionalitit, der ethische Anspruch und moralische
Appell eines Zeugnisses zwar gehort und fir die Geschichtsschreibung beriicksichtigt,
fir das politische Gedichtnis aber gleichsam exkarniert werden. Die Gefahr dieser Re-
gel liegt in der »Trivialisierung« (LS 247) von Zeugnissen: Werden Erinnerungen zu stark
entemotionalisiert, kommt es zu einem Bruch zwischen dem kulturellen und dem po-
litischen Gedichtnis.®® Der nicht selten emotional transportierte moralische Appell von

66  Trivialisierung kann allerdings auch das Gegenteil des hier Beschriebenen meinen, nimlich wenn
traumatische Zeugnisse durch Kommerzialisierung und Verkitschung trivialisiert werden. Das be-
anstandet etwa Novick, Nach dem Holocaust, fiir die Erinnerung an die Shoah in den USA.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Aleida Assmann: Ausgedehnte Besinnungsraume - Zeug_innenschaft am Ort der Gedachtnisse

Zeugnissen muss darum immer wieder horbar gemacht werden. Die Kultur muss dafiir
Réiume der Ent-Trivialisierung schaffen, in denen das Zeugnis und sein Argument, seine
Bewertung, Anspriiche und Konsequenzen nicht voneinander getrennt sind.

»Verbot der Schuldaufrechnung« nennt Assmann die zweite Regel: »Eine verbreitete und
ginzlich unhaltbare Logik im Kampf der Erinnerungen ist die Aufrechnung.« (LS 267)
Wahrend bei einer fehlenden Unterscheidung von Erinnerung und Argument das Zeug-
nis tendenziell instrumentalisiert wird, »fithrt die Aufrechnung zu einer Relativierung
dereigenen Schuld« (LS 267). Zeugnisse, die von Ungerechtigkeiten der eigenen Geschich-
te und Politik erzahlen, diirfen nicht durch einen Nachweis der Schuld anderer gemindert
oder getilgt werden.

Im Falle der dritten Regel »Verbot der Opferkonkurrenz« (LS 267)7 dreht sich die zweite
Regel gleichsam in ihr Gegenteil um: Indem unterschiedliche Opfergruppen hierarchi-
siert werden, rivalisieren sie miteinander. Zwar anerkennt Assmann, dass Hierarchisie-
rungen von Opfer »eine wichtige Ubergangsstufe in der historischen Aufarbeitung von
historischen Traumata und deren Anerkennung« (LS 268) sein kénnen, aber politisch ist
ein Gedichtnis nur dann, wenn es alle seine Biirger_innen und ihr Unrecht beriicksich-
tigt: »[J]eder Einzelne [hat] ein Menschenrecht auf Erinnerung und [...] auch auf die An-
erkennung erlittenen Leids [...].« (LS 268) Fiir Zeugnisse an den Grenzen des Verstehba-
ren bedeutet dies, dass sie sich beziiglich ihres Wertes und ihrer Funktion fiir das politi-
sche Gedichtnis nicht qualitativ unterscheiden diirfen. Diese Regel versucht der Gefahr
der »Verengung« (LS 248) entgegenzuwirken. So bemerkt Assmann etwa, dass die Shoah
heute zwar »das am besten dokumentierte Menschheitsverbrechen« (LS 246) sei, es zu-
kiinftig aber darauf ankime, »auch anderen Opfergruppen im 6ffentlichen Bewusstsein
zur Anerkennung zu verhelfen wie den Sinti und Roma, den Homosexuellen, den religi-
6s und politisch Verfolgten« (LS 248). Diesbeziiglich braucht es immer wieder Riume der
»Multimedialitit« (LS 249):

»Die vielen Sprachen der Erinnerung und ihre unterschiedlichen Medien [..] entwi-
ckeln je eigene Perspektiven und zeigen eine je andere Ansicht auf die traumatischen
Ereignisse. Das fiihrt zu Ergianzungen und Uberschneidungen, aber auch zu Konkur-
renzen und Reibungen, die ein erstarrtes und vereinheitlichtes Bild von dieser Vergan-
genheit verhindern.« (LS 249)

Mit der vierten Regel »Von der Exklusivitit zur Inklusivitit von Erinnerungen« wird festgehal-
ten, dass »Erinnerungen, die eine kollektive Identitit stiitzen, nicht nur selektiv [sind],
sondern auch als Schutzschild gegen andere Erinnerungen [wirken]« (LS 268). Das Pro-
blem solcher Erinnerungen ist, dass sie dazu tendieren, andere gleichsam aus dem po-
litischen Gedichtnis zu katapultieren, bzw. dass sich eine Gesellschaft vor anderen Er-
innerungen immunisiert. In dieser Hinsicht verdienen darum gerade die Zeugnisse von
Personen und Gruppen, die nicht zur Dominanzgesellschaft gehoren, besondere Auf-
merksamkeit, weil ihre Vertreter_innen auch quantitativam Ort der Politik unterrepri-
sentiert sind. Dafiir braucht es, gleichsam im Anschluss an Fricker, Riume der asymme-
trischen Reziprozitit von Ethik und Episteme.

67  Vgl. fur das Folgende ausfiihrlicher NU142—180.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. - ET—

329


https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

330

Zeug_innenschaft und Orte

Auch Assmanns fiinfte Regel »Von der trennenden zur gemeinsamen Evinnerung« (LS 268)
zielt darauf, Erinnerungen zum Bestandteil des politischen Gedichtnisses zu machen,
die aufgrund ihrer Fremdheit dazu neigen, Gesellschaften zu trennen. Damit das, was
Zeugnisse transportieren, erinnert wird, braucht es darum »der einfithlenden Ubernah-
me einer fremden Opfererinnerung« (LS 269). Diese Regel versucht die Gefahr der »De-
legierung« (LS 247) zu unterlaufen: Insofern Erinnern im kulturellen und politischen Ge-
dichtnis institutionalisiert ist, liuft die Erinnerung von Zeugnissen Gefahr, an Spezia-
list_innen delegiert zu werden: »Erinnern wird dann zu einer Aufgabe, die in guten und
kompetenten Hinden ist, aber an der Bevolkerung weitgehend vorbeigeht, womit sich
die Individuen entlastet fithlen kénnen.« (LS 247) Dafiir, dass dies nicht eintritt, kdnnen
Raume der »Riickkoppelungen« (LS 248) helfen. Sind Zeugnisse des Speichergedichtnisses
durch den Transfer ins Funktionsgedichtnis zu anonym und abstrakt, vermogen sie kei-
ne Koppelung mit den Hérer_innen und Betrachter_innen im Hier und Heute herzustel-
len. »Die entkontextualisierte Erinnerung bedarf des Kontakts zu individuellen Lebens-
geschichten, des Bezugs zur eigenen Existenz, der Briicke zur Gegenwart, der konkreten
Lebenswelt in Raum und Zeit.« (LS 248)°®

Die sechste Regel tragt den Titel »Kontextualisierung: Eine weitere Entschirfung der
malignen Energien von Erinnerung besteht in der Fihigkeit, das Erlebte und Erinnerte
in grofiere Zusammenhinge einzuordnen.« (LS 269) Erinnerungen zu kontextualisieren
ist fiir Assmann eine »kognitive Leistung der historischen Bildung« (LS 269). Indem in-
dividuelle und soziale Erinnerungen nachtriglich in einen historischen Zusammenhang
gesetzt werden, zeigen sie ihre Stellung innerhalb einer Nation. Mit dieser Regel werden
folglich Riume der Riickkoppelung gleich wieder kritisch infrage gestellt. Fiir Zeugnisse
sei dasinsofern wichtig, als sie damit ihren »unversohnlichen Solipsismus«verlieren und
»auf diese Weise mit anderen Erinnerungen kompatibel gemacht werden; das hat nichts
mit nachtriglicher Umfilschung zu tun« (LS 269). Zeugnisse verlieren damit zwar ihren
individuellen Wert, erhalten aber ihre kollektive Funktion. Diese Regel versucht dariiber
hinaus, die Gefahr des »Leerlaufls]« (LS 247) nicht aus den Augen zu verlieren:** Werden
Zeugnisse nicht immer wieder neu kontextualisiert, wird Erinnerung routinisiert, was
zu einer »Entleerung durch Uberangebot« (LS 247) fithrt. Damit es im Erinnern nicht zu
Leerliufen kommt, braucht es Riume der »Skandale«: »Nichts belebt den Erinnerungs-
diskurs so nachhaltig wie Skandale.« (LS 248) Das Potenzial von Skandalen liegt darin
begriindet, dass es durch Berithrung von Tabus »immer wieder zu Eruptionen« (LS 248)

68  Als Beispiel nennt Assmann die Aktion »Stolpersteine« von Gunter Demnig, jene Messingtafeln
mitden eingravierten Daten von Opfern der Shoah, die ins Trottoir der Wohnorte eingelassen wer-
den, welche die Opfer vor ihrem Tod gewahlt hatten.

69 In Assmanns Thematisierung der Gefahr vor Leerldufen ist ihre sonst tendenziell pessimistische
Einschitzung von Massenmedien positiv gewendet, sei doch die Entleerung durch Uberangebot
»keinesfalls als ein pauschales Argument gegen die Aush6hlung der Erinnerung durch Massenme-
dien« (LS 247) zu verstehen. An anderer Stelle (LS 241-243) dufdert sich Assmann kritisch zu Mas-
senmedien und bestimmt sie tendenziell nicht als Medien des kulturellen Gedachtnisses, was sie
vor allem damit begriindet, dass ihnen keine Sicherung auf Dauer zukommt: »Die Massenmedi-
en verbiinden sich mit der Aufmerksamkeit, die fliichtig ist, nicht mit dem Gedichtnis, das nach-
schmeckt und wiederkiut.« (LS 242) Diese verkirzte Sicht auf und Beurteilung von Massenmedien
miisste anderorts ausfiihrlicher diskutiert und kritisiert werden.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Aleida Assmann: Ausgedehnte Besinnungsraume - Zeug_innenschaft am Ort der Gedachtnisse

kommt. Sie kénnen insofern »eine wichtige Ressource fiir die Stabilisierung der Wer-
te einer Gesellschaft und der offentlichen Meinung sein« (NU 91), als Skandale sich im
Zwischenraum von Tabus und Normen bewegen.

Die siebte und letzte Regel lautet »Rahmunyg: [...] Der gemeinsame Rahmen steht fiir
die Bereitschaft, sich auf einen Kanon von Werten und Zielen zu verstindigen.« (LS 269f.)
Indem Erinnerungen gerahmt werden, verlieren sie das Trennende. Denn sie werden da-
mit innerhalb des Wertehorizontes »nicht nur eingeordnet« (LS 270). Fiir ein politisches
Gedichtnis ist das insofern wichtig, als sich auf diese Weise »Vergangenheitsbewahrung
und Vergangenheitsbewaltigung« (LS 270) beriihren. Weil im politischen Gedachtnis die
symbolische Vermittlung kollektiv geschieht, liegt der Fokus auf den Aspekten einer Er-
innerung, die eine Gesellschaft verbindet, nicht trennt. Zeugnisse werden darum »in ih-
rer Tendenz zur Ausuferung und malignen Steigerung heilsam eingeschrinkt« (LS 270).
Die Gefahr dieser Regel liegt in der »Verfestigung« (LS 247) begriindet. Rahmungen sind
von den jeweils aktuellen Wertmaf3stiben abhingig. Werden darum Zeugnisse als ge-
speichertes Wissen nicht »in lebendiger Auseinandersetzung mit den jeweiligen Gegen-
wartsproblemenc« (LS 247) erneuert, drohen sie sich zu verfestigen. Erneuerungen fin-
denvor allem in Raumen der »Kontroversen« statt: »Erinnerung wird in der demokratischen
Streitkultur gerade auch durch Konflikte und Debatten erneuert.« (LS 248)”° Indem Deu-
tung, Bewertung, Anspriiche und Konsequenzen von Zeugnissen immer wieder kontro-
vers diskutiert werden, wirken sie ihrer Verfestigung entgegen.

Im »politischen und sozialen Rahmen von Vergessen auf Erinnern« (NU 201) umzu-
stellen bedeutet folglich, kulturelle Riume zu schaffen, die den sieben Regeln der Hierar-
chisierung und Homogenisierung entgegenwirken. Im besten Falle sind diese kulturel-
len Riume darum Kooperationen von Historiker_innen und Kiinstler_innen, deren Stoft
die Zeugnisse in Raum und Zeit sind:

»Wirbrauchen die Historiker, die uns diese Vergangenheit rekonstruieren, und wir brau-
chen die Kiinstler, die sie uns re-konkretisieren. Vor allem bedarf es einer Riickbindung
an konkrete Lebensgeschichten und authentische Orte, um diese Erinnerung vor Ver-
allgemeinerung, Delegation an Spezialisten und fortschreitender Entwirklichung zu
schiitzen.« (LS 249)

Soll sich sekundire Zeug_innenschaft im 6ffentlichen Raum vollziehen, sind Riume
vonnéten, welche »die historische Imagination erweitern« und »Formen der Vergegen-
wirtigung von Vergangenheit erfinden« (LS 249). Sekundire Zeug_innenschaft wird
so zu einem »weit in die Vergangenheit ausgedehnten Besinnungsraum«™. Denn fiir
Assmann gilt: »[E]ine traumatische Vergangenheit, die nicht erinnert wird, fingt an zu
spuken.« (LS 249) Was Assmann damit letztlich fordert, sind Riume der Ambiguitit. Das
Problem ist nur, dass Menschen, wie Thomas Bauer festhilt, »von Natur aus mehrdeu-
tige, unklare, vage, widerspriichliche Situationen tendenziell meiden. Menschen sind

70  Vgl. dazu Paris, Vergangenheit, die den Konnex von Vergangenheitsbewahrung und Vergangen-
heitsbewdltigung anhand der Trias von sWahrheits, Liigen und Erinnerungen erortert und dabei
Kontroversen besondere Aufmerksamkeit schenkt.

71 Assmann/). Assmann, Schrift, 267.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. - ET—

331


https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

332  Zeug-innenschaft und Orte

[...] tendenziell ambiguititsintolerant«’*. Was aber bedeutet das, nicht nur fiir Riume
sekundirer Zeug_innenschaft, sondern per se fir die Orte der Zeug_innenschaft im
offentlichen Raum?

72 VWi1s.

https://dol.org/10.14361/9783839468333-022 - am 14.02.2026, 11:21:37. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839468333-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

