
Cross-cultural Explorations

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495821725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Umweltethische Ansätze
in der afrikanischen Philosophie*

Vor dem Hintergrund rasch fortschreitender Umweltbelastung und
Naturzerstörung auf lokaler wie globaler Ebene, drängt sich die Um-
weltethik als eine vorrangige Aufgabe der gegenwärtigen Philosophie
auf. Die wachsende Auseinandersetzung mit umweltethischen The-
men hat in Afrika zur Bildung einer vielfältigen und lebhaften Phi-
losophiedebatte geführt, bei der sowohl aktuelle Herausforderungen
für Theorie und Praxis, als auch fundamentale Fragen zur Beziehung
zwischen Mensch und Natur im Fokus stehen. Bei der Vielfalt der
Herangehensweisen und Positionen zeichnet sich die Tendenz ab, tra-
ditionelle afrikanische Begriffe, Wertvorstellungen und Praktiken
aufzugreifen und für die umweltethische Forschung fruchtbar zu
machen.

Im Folgenden möchte ich die Arbeit von drei in verschiedenen
afrikanischen Ländern tätigen Denkern vorstellen, die sehr unter-
schiedliche Perspektiven innerhalb der gegenwärtigen afrikanischen
Umweltethik einnehmen, und sich durch Originalität und Aussage-
kraft auszeichnen. Die Positionen von Workineh Kelbessa, Segun
Ogungbemi und Thaddeus Metz greifen auf kulturelle Traditionen
afrikanischer Völker zurück, doch unterscheiden sie sich wesentlich
sowohl in der Art und Weise, in der sie den Begriff Tradition ver-
stehen und diese in der eigenen Forschung einsetzen, als auch hin-
sichtlich der methodischen Ausrichtung und Ziele ihrer Arbeit.

Anschließend werde ich einen kurzen Blick auf das Verhältnis
zwischen Theorie und Praxis werfen. Anhand der katastrophalen
Umweltlage im Niger Delta soll in diesem Abschnitt in exemplari-
scher Weise die Verflechtung regionalspezifischer Umweltprobleme
in Afrika mit wirtschaftlichen, politischen und gesellschaftlichen Fak-
toren aufgezeigt werden. Angeschnitten wird die Frage, inwiefern die
drei vorgestellten Herangehensweisen zur Umweltethik das Potential
haben, bei ihrer Berücksichtigung afrikanischer Traditionen, die

135

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Komplexität aktueller umweltethischer Herausforderungen in Afrika
anzugehen.

Doch bevor ich auf die umweltethischen Reflexionen von Kel-
bessa, Ogungbemi und Metz eingehe, möchte ich noch einige Bemer-
kungen voranstellen, um die spezifischen Valenzen vorkolonialer
Tradition im Kontext afrikanischer Philosophie abzuzeichnen. Denn
traditionelles Gedankengut spielt nicht nur für die aktuelle afrikani-
sche Umweltethik eine zentrale Rolle; vielmehr unterspannt die Aus-
einandersetzung mit dem Thema Tradition die gesamte Entwicklung
der postkolonialen afrikanischen Philosophie.

1 Vorkoloniale Tradition zwischen Aufwertung und
Idealisierung

Bereits in der Anfangsphase des afrikanischen Philosophiediskurses,
die mit dem Ende der Kolonialzeit zusammenfiel, entwickelten sich,
speziell im Rahmen der intellektuellen Strömungen der Négritude
und der Ethnophilosophie, gewisse Haltungen und Tendenzen im
Umgang mit der Tradition, die ich anreißen möchte, da sie bis heute
die afrikanische Philosophie und mitunter auch die Umweltethik
nachhaltig prägen.

Im Rahmen der antikolonialen literarischen Bewegung der Né-
gritude hatte die Aufwertung der afrikanischen Kultur der vorkolo-
nialen Zeit eine ausgesprochen politische Bedeutung gewonnen. Die
Bewegung entwickelte sich während der Dreißigerjahre des zwan-
zigsten Jahrhunderts in Paris, der Hauptstadt der französischen Kolo-
nialmacht. Hauptakteure waren junge Intellektuelle aus unterschied-
lichen Ländern Afrikas und der Diaspora, die ihre politische Botschaft
durch die literarische Produktion, insbesondere in dichterischer
Form, verbreiteten. Zentrales Thema war das Bewusstsein, dass die
ausbeuterischen Praktiken von Kolonialismus und Sklaverei die An-
nahme bestimmter theoretischer Spekulationen voraussetzen, näm-
lich die einer angeblichen Unterlegenheit der Afrikaner, ihrer intel-
lektuellen Fähigkeiten, ihres Glaubens und ihrer Kultur. Dieses von
den westlichen Kolonisatoren konstruierte, verzerrte Bild vom »pri-
mitiven wilden Afrikaner«, das als Rechtfertigungs- und Legitimie-
rungsgrund für das systematische und tiefgreifende Unrecht des Ko-
lonialismus gedient hat, galt es in der Négritude zu kontern.

Dabei wird die biologische Eigenschaft der dunklen Hautfarbe,

136

Silvia Donzelli

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die das Label »Négritude« stolz verkündet, zum Sinnbild für die kol-
lektive Identität der Kolonisierten, deren Würde es zu rehabilitieren
gilt. Es sei wohlbemerkt, dass die aus der gemeinsamen Erfahrung der
Kolonisation erwachsene Vorstellung der kollektiven Identität der
Menschen afrikanischer Abstammung auf dieselben dichotomischen
Muster zurückgreift, welche die rassistischen Spekulationen der
Kolonisatoren genährt hatten. Bei ihrer Gegenüberstellung von
»Schwarz« und »Weiß«, Gefühl und Rationalität, verfolgten die Ver-
treter der Négritude unterschiedliche Ziele. Bei manchen ging es um
Protest: In einer Dichtung, die von polemischen Tönen, expressionis-
tischen Stilmitteln und emanzipatorischer Wut charakterisiert ist,
wurde das Bild des »Wilden« sogar sarkastisch gepriesen und pro-
vokativ inszeniert – zum Beispiel in den ausdrucksstarken Versen
von Aimé Césaire in Cahier d’un retour au pays natal. Jenseits der
Provokation wurde jedoch die Idee einer grundlegenden, essentiellen
Differenz zwischen »Weißen« und »Schwarzen« auch ernsthaft pos-
tuliert, vorzüglich in der Philosophie von Léopold Sédar Senghor. Das
hat Spuren in der Entwicklung des afrikanischen Philosophiediskur-
ses hinterlassen, und auch im Bereich der Umweltethik lassen sich
noch Positionen finden, die eine verallgemeinernde und essentialisti-
sche Darstellung des »afrikanischen Denkens« liefern.

Zwischen Entfremdung und Sehnsucht nach einer originären,
unverfälschten afrikanischen Identität rekurrierte in der Négritude
aber auch ein anderes Thema, nämlich die Rückkehr in einen als my-
thischen Ort dargestelltes Afrika, in dem Menschen, Pflanzen- und
Tiere in einem harmonischen Kreislauf vereint sind. Der nostalgische
Rückblick auf dieses idealisierte Bild des vorkolonialen Afrikas als ein
verlorenes Paradies ist eine Haltung, die in der aktuellen afrikani-
schen Philosophie und speziell auch in der Umweltethik stark ver-
treten ist.

Das ist auch der philosophischen Strömung der Ethnophiloso-
phie zu verdanken, die einen einschlägigen Einfluss auf den postkolo-
nialen philosophischen Diskurs in Afrika gehabt hat. Auch bei dieser
Bewegung, die sich auf afrikanischem Boden entwickelte, spielt der
Bezug auf Tradition eine entscheidende Rolle. Denn das Forschungs-
vorhaben der Ethnophilosophie besteht darin, das mündlich tradierte
vorkoloniale Gedankengut zu sammeln, zu deuten und zu systemati-
sieren. Die Veröffentlichung von La Philosophie Bantoue (1945) von
Placide Tempel markierte – durch die erstmaligeWürdigung afrikani-
schen Gedankenguts als Philosophie – den Beginn der ethnophiloso-

137

Umweltethische Ansätze in der afrikanischen Philosophie

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


phischen Forschung, die wenigstens bis in die Sechzigerjahre als eine
vielversprechende, genuin afrikanische Art des Philosophierens ver-
standen und praktiziert wurde.

Die grundsätzlich rückblickende Herangehensweise der Ethno-
philosophie wurde unter anderem von dem Philosophen und ehe-
maligen Kulturminister von Benin, Paulin Hountondji aus der
Elfenbeinküste, kritisiert. Obgleich Hountondji die Bedeutung vor-
kolonialer Traditionen und ihrer philosophischen Ausarbeitung
anerkennt, warnt er davor, Ethnophilosophie als ›die afrikanische Phi-
losophie‹ zu begreifen: Durch die ausschließliche Ausübung kultur-
historischer Rekonstruktionen würden sich die afrikanischen Denker
in einer zeitlosen geistigen Nische eingrenzen. Dabei würden sie sich
selbst der Möglichkeit entbehren, die brennenden aktuellen Probleme
Afrikas theoretisch anzugehen und an den internationalen Philo-
sophiedebatten teilzunehmen (Hountondji 1994: 47).

Die nachhaltige Wirkung von Ethnophilosophie und Négritude
lässt sich noch heute in der afrikanischen Philosophie spüren. Zum
einen wird Ethnophilosophie noch praktiziert, durch nostalgische Re-
konstruktionen einer Vergangenheit, deren dynamische Historizität
in eine zeitlose und immerwährende Dimension gerückt wird. Zum
anderen umfasst die gegenwärtige afrikanische Philosophie eine Viel-
falt von thematischen und methodischen Ausrichtungen, die ein kri-
tisches Herangehen an die Tradition und zugleich ein ausgeprägtes
Bewusstsein für das philosophische Potential afrikanischer Kultur
aufweist.

Das ist mitunter auch im Bereich der Umweltethik der Fall.
Denn die Suche nach kulturell eigenen Alternativen zum anthropo-
zentrischen und instrumentellen Naturverständnis – das auch Um-
weltethiker aus westlichen Ländern selbstkritisch als eine wichtige
theoretische Voraussetzung für die Umweltkrise erkannt haben – er-
folgt in der afrikanischen Umweltethik vor dem Hintergrund eines
Diskurses, welcher den Bezug zur Tradition als identitätsstiftenden
Faktor nach der traumatischen Zäsur der Kolonialerfahrung grund-
sätzlich aufwertet. Dabei soll es nicht überraschen, dass das in west-
lichen Ländern verbreitete Verständnis der Natur als unterworfen
und grenzenlos verfügbar oft das Objekt einer harschen Kritik wird,
bei der theoretische und geschichtliche Zusammenhänge mit der aus-
beuterischen Haltung des Kolonialismus gezogen werden.

Ein bedenklicher Zusammenhang zwischen Kolonialismus und
Umweltethik wird von Polycarp Ikuenobe hervorgehoben: Während

138

Silvia Donzelli

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Afrikaner von den Kolonisatoren dazu indoktriniert wurden, ihre
Glaubens- und Wertvorstellungen – als primitiv und irrational ge-
brandmarkt – aufzugeben und sich einen auf Gewinnmaximierung
orientierten Umgang mit Tieren und Umwelt anzueignen, werden
sie heute von westlichen Umweltschützern über die intrinsischen
Werte der Natur belehrt. Ikuenobe bemerkt:

Contemporary environmentalists are again coming to Africa like the Eur-
opean colonialists did before them, with what appears to be a ›new‹ set of
environmentalist ideas to save Africa and their environment. Yet these ›new
ideas‹ represent the old traditional Africans’ moral attitudes or ideas of con-
servation, which were not only rejected and destroyed by colonialism, but
were also the bases for the negative stereotypes about Africa and Africans as
undeveloped and uncivilized. It is now obvious that the models of develop-
ment brought by European colonialists to Africa, which led to the destruc-
tion of the environment, are to a significant degree, wrong (Ikuenobe 204:
19).

Die Autoren, um die es im Folgenden geht, engagieren sich bei ihrer
Arbeit für eine Aufwertung traditionell afrikanischen Gedankenguts,
die den Anforderungen einer aktuellen Umweltethik und ihrem An-
spruch auf Allgemeingültigkeit angemessen ist.

Die vertiefte Auseinandersetzung mit sozio-kulturellen und re-
ligiösen Praktiken afrikanischer Völker impliziert nicht notwendiger-
weise eine weltfremde nostalgische Haltung, sondern kann durchaus
mit dem Bewusstsein für wirtschaftliche und ethische Konflikte ver-
eint, den Herausforderungen einer zeitgemäßen Umweltethik ge-
recht werden. Exemplarisch für diese Ausrichtung ist die Arbeit von
Workineh Kelbessa aus Äthiopien.

2 Workineh Kelbessa: die Oromo und der Wert
indigener Naturethik

Während seiner langjährigen Forschungstätigkeit hat Workineh Kel-
bessa, Professor in Addis Abeba, dem kuschitisch-sprechenden Volk
der Oromo – der größten ethnischen Gruppe Äthiopiens – umfang-
reiche Studien gewidmet. Der Regionalstaat Oromia liegt zentral in
der Bundesrepublik Äthiopien, grenzt an Sudan und Somalia und er-
streckt sich nördlich bis zum abessinischen Hochland, südlich bis
nach Kenia. Es handelt sich um ein fruchtbares Gebiet, reich an Was-
ser, Rohstoffen und anderen natürlichen Ressourcen; was vermutlich

139

Umweltethische Ansätze in der afrikanischen Philosophie

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch einer der Gründe für die Unterdrückung und Ausbeutung, sei-
tens auswärtiger sowie äthiopischer Akteure war, welche die Oromo-
Geschichte geprägt haben.

Die Studien von Workineh Kelbessa liefern in erster Linie eine
systematische und reflektierte Rekonstruktion des traditionellen
Umgangs der Oromo mit der natürlichen Umwelt (Kelbessa 2001,
2010). Allerdings begrenzt sich Kelbessa nicht auf die Rekonstrukti-
onsaufgabe, sondern untersucht auch die Spannungen, die sich er-
geben, wenn man die traditionellen Werte und Praktiken der Oromo
im konkreten Kontext globalisierter Dynamiken situiert. Dabei lässt
sich eine gewisse Skepsis gegenüber romantisierenden Darstellungen
traditioneller afrikanischer Kultur herauslesen. Seine Forschungs-
methode kombiniert literarische Quellen aus Geschichte, Umwelt-
ethik und Recht mit Studien vor Ort, bei denen Kelbessa die Einsich-
ten der Oromo zur Natur und Umweltethik sammelt und in eigene
Beobachtungen integriert.

Aus Kelbessas Arbeit geht hervor, dass die Haltung der Oromo
zur Natur stark normativ geregelt ist. Zuerst einmal gilt die Vorstel-
lung, ganze Spezies aus der Pflanzen- und Tierwelt durch mensch-
liches Einwirken auszurotten, als verpönt. Dies wird am Beispiel des
Umgangs mit Wildtieren deutlich. Das Verhalten beim Jagen ist ein-
gegrenzt durch eine Vielzahl an Regeln, die dazu dienen, die Repro-
duktionsfähigkeit der Wildtiere zu schützen: Sozial verachtet wird
das Töten von läufigen und von schwangeren Tieren, sowie von Müt-
tern mit ihren Kälbern.

Kelbessa führt weitere einleuchtende Beispiele der konsequenten
Umsetzung dieses Prinzips auf. Wenn die Oromo eine Gruppe von
Wildtieren jagen, sollen sie immer wenigstens zwei Exemplare am
Leben erhalten: ein Männchen und einWeibchen, um die Kontinuität
der Spezies zu gewährleisten. Dieser Grundsatz gilt auch für die
Pflanzenwelt, und begründet beispielsweise das Verbot, nie alle Äste
eines Baumes abzuschneiden.

Die Vielzahl von Geboten und Verboten, welche den Umgang
mit Flora, Fauna, Wasser und Boden regeln, wird von den Oromo
unterschiedlich begründet. Auf einer ersten Ebene wird der Erhalt
von Tier- und Pflanzenarten auf Grundlage von nutzenorientierten
Überlegungen begründet: Das Wild ist eine Hauptnahrungsquelle
für die Oromo; Bäumen spenden Holz, Früchte und Schatten.

Die Erhaltung der Biodiversität wird aber auch religiös begrün-
det. So glauben die Oromo, dass Menschen, sowie Tier- und Pflanzen-

140

Silvia Donzelli

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


arten voneinander abhängig und in der gesamten Naturwelt mit-
einander verbunden sind, weil alles, was existiert, von einem Gott,
Waaqa, erschaffen worden ist. Der harmonische Kreislauf der Natur
wird durch ein normatives Prinzip der Gerechtigkeit, genannt Safuu,
geregelt, das den Menschen verbietet, rücksichtlos mit anderen
Schöpfungen und der Umwelt umzugehen. Bemerkenswert ist dabei,
dass Safuu eine vom Nutzten für die Menschen unabhängige Exis-
tenzberechtigung der Tier- und Pflanzenwelt begründet: »The Oromo
believe that it would be wrong to eliminate any species created by
Waaqa« (Kelbessa 2010: 101).

Gemäß Safuu darf weder eine Spezies ausgerottet, noch einzelne
Individuen aus der Tierwelt gequält oder unbedacht getötet werden.
So fordert das von Waaqa erschaffene ethische Prinzip sowohl den
Erhalt von Biodiversität als auch die Minimierung des Leidens von
Lebewesen.

Bei seiner Forschung berücksichtigt Kelbessa auch den Umgang
der Oromo mit Konflikten, die im Alltagsleben zwischen idealen
Werten und konkreten Bedürfnissen entstehen. Wenn die Interessen
von Tieren und Menschen kollidieren, zum Beispiel wenn Igel und
Affen die Ernte beschädigen, oder Raubkatzen die Haustiere bedro-
hen, so ergreifen die Oromo lieber vorbeugende Maßnahmen und
vermeiden die Tötung der unerwünschten Besucher (Kelbessa 2010:
99). Darüber hinaus ist auch der Umgang mit Boden und Wasser
normativ geregelt. Ein komplexes System der Wassergewinnung-
und Verteilung auf Mensch und Tier garantiert einen nachhaltigen
Umgang mit der kostbaren Naturressource.

Darüber hinaus werden bestimmten Arten von Pflanzen und
Tieren intrinsische Eigenschaften anerkannt. Dies gilt beispielsweise
für Pferde, die als extrem intelligent gelten. Aufgrund ihrer Eigen-
schaften werden Gollaa (Sammelbegriff für Pferde, Esel und Kamele)
von den Oromo besonders geschützt: Misshandlungen werden durch
Sanktionen bestraft (Kelbessa 2010: 101).

Bei der Normierung des Umgangs mit Pflanzen wird, neben dem
Glauben und der Nützlichkeit, auch der ästhetische Wert von Bäu-
men berücksichtigt (Kelbessa 2001: 41). Im Wertesystem der Oromo
findet sich noch eine weitere Begründung für den nachhaltigen Um-
gang mit der Naturwelt, nämlich der Glauben, dass nicht nur gegen-
wärtige Bewohner der Erde, sondern auch zukünftige Generationen
ethisch berücksichtigt werden sollen: »The Oromo believe that the
present generation has responsibilty to pass on natural resources in

141

Umweltethische Ansätze in der afrikanischen Philosophie

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


good order to a future generation. That is why the Oromo are concer-
ned with the health and peace of the environment and its inhabitants«
(Kelbessa 2010: 77).

Zusammenfassend fordern die umweltethischen Grundsätze der
Oromo den Erhalt der Biodiversität, die Minimierung von Schädi-
gungen an anderen Lebewesen, sowie einen nachhaltigen Umgang
mit den Naturressourcen. Objekt umweltethischer Interessen sind
Menschen, Tiere, Pflanzen und Umwelt sowie vergangene, gegen-
wärtige und zukünftige Generationen.

Ein bedeutsamer Aspekt der Reflexion von Kelbessa ist, dass er
kein einseitig positives Bild der Tradition liefert. Die kritische Hal-
tung gegenüber idealisierten Darstellungen indigener Kultur zeigt
sich in seinem Bemühen, die Schattenseiten afrikanischer Tradition
aufzudecken. Dabei weist Kelbessa auf diskriminierende soziale Rol-
lenmuster, beispielsweise auf die unterlegene Stellung der Frau inner-
halb der Oromo Gesellschaft, hin (Kelbessa 2010: 163).

Darüber hinaus geht Kelbessa auf die Frage nach möglichen
Konflikten zwischen unterschiedlichen ethischen Werten, insbeson-
dere zwischen umweltethischen Zielen und dem fundamentalen
Recht auf Nahrung und dem Wohlergehen der Menschen, ein. Als
ein möglicher Weg, Armut und Hungersnot zu bekämpfen, zeichnet
sich die Einführung moderner Anbautechnik ab. Diesbezüglich liefert
Kelbessa eine nüchterne Analyse: Moderne Produktionstechniken
werden, wie die Erfahrung zeigt, allzu oft unbedacht eingesetzt; dabei
werden weder Biodiversität und Nachhaltigkeit, noch die indigenen
Werte, Wissen und Bedürfnisse berücksichtigt. Denn die Anwendung
von Monokulturen, mechanisierter Agrartechnik und chemischen
Vertilgungsmitteln hat in Äthiopien zu Bodenverarmungen, Erosio-
nen und massiver Entwaldung geführt. Darüber hinaus stehen Bau-
ern und Hirten den neuen Anbaumethoden, die sich ihrer tradierten
Agrarpraxis und ihrem Wertesystem entgegenstellen, skeptisch ge-
genüber. Weiterhin wird die indigene Bevölkerung zunehmend ihres
Lebensraums beraubt, der gegen ihre Vorstellungen, Interessen und
ihr Selbstbestimmungsrecht tiefgreifend umgestaltet wird.1

Kelbessa plädiert für eine Integration von traditionellem Wissen
und moderner Technik, welche die Expertise der indigenen Bevölke-
rung, ihr Wissen über die lokale Umweltbeschaffenheit und den
nachhaltigen Umgang mit der Natur sowie ihre Interessen berück-
sichtigt. Neue Wege der Produktionsimplementierung seien nur

142

Silvia Donzelli

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dann eine sinnvolle Entwicklung, wenn sie nicht auf Kosten von
Nachhaltigkeit und Gerechtigkeit erfolgen.

Die Ergebnisse, die Kelbessa erlangt, sind in vielerlei Hinsicht
von Bedeutung. Neben einer detaillierten Darstellung des umwelt-
ethischen Wissens der Oromo liefert er aufschlussreiche Einsichten
in das Potential einer traditionellen Kultur im Lichte gegenwärtiger
umweltethischer Probleme. Zwar lässt sich aus der Umweltethik der
Oromo kein einheitliches Prinzip universeller Gültigkeit bestimmen.
Ob man eines solchen Prinzips bedarf, bleibt allerdings eine offene
Frage. Zweifellos bildet die kulturell verwurzelte Achtung der Oromo
für die Naturwelt eine wertvolle Voraussetzung für die Entwicklung
umweltfreundlicher Strategien und ihrer effektiven Anwendung auf
lokaler und regionaler Ebene und ist möglicherweise auch ein Beispiel
für andere Kulturen, das Anerkennung verdient.

3 Das umweltethische Prinzip von Segun Ogungbemi

Eine sehr unterschiedliche Herangehensweise an Tradition und Um-
weltethik vertritt Segun Ogungbemi aus Nigeria.

Ausgangspunkt seiner umweltethischen Reflexion in An Afri-
can Perspective on the Environmental Crisis ist eine Untersuchung
der Ursachen der gegenwärtigen ökologischen Krise. Dabei fokussiert
er, ohne die globale Dimension auszuklammern, auf die spezifische
Umweltlage im subsaharischen Afrika. Die unterschiedlichen Fak-
toren, die zur Umweltbeschädigung in Afrika beitragen, unterteilt
Ogungbemi in drei Kategorien: erstens, Armut und Unkenntnis;
zweitens, moderne Produktionssysteme und drittens, politische Kon-
flikte, die oft mit internationalen wirtschaftlichen Interessen einher-
gehen.

Charakteristisch ist für Ogungbemi der nüchterne Blick, mit
dem er traditionelle afrikanische Lebensweisen betrachtet. Obgleich
Ogungbemi die umweltfreundliche Orientierung tradierter Natur-
auffassungen anerkennt, stellt er fest, dass auch traditionelle Gesell-
schaften ihren Beitrag zur Umweltkrise leisten, indem sie Bräuche
praktizieren, die umweltschädlich sind. Hierzu zählen beispielsweise
das Verbrennen von Gebüsch bei der Jagd, die ausschließliche Ver-
wendung von Brennholz als Energiequelle sowie die Verschmutzung
von Gewässern bei alltäglicher Hygiene. Diese umweltschädigenden
Praktiken sind grundsätzlich dem Mangel an sanitären und energeti-

143

Umweltethische Ansätze in der afrikanischen Philosophie

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Infrastrukturen, sowie dem mit Armut einhergehenden Un-
wissen verschuldet.

Andererseits sieht Ogungbemi im Streben vieler Afrikaner nach
westlichen Konsumstandards sowie in der massiven Produktion von
Exportgütern wichtige Ursachen für Umweltverschmutzung und Bo-
denverarmung.

Ein besonderes Augenmerk schenkt Ogungbemi dem Zusam-
menhang zwischen Umweltschäden und Politik. Hervorgehoben
werden zum einen die schädigende Wirkung von militärischen Inter-
ventionen und Aufrüstungsprogrammen, zum anderen die Kurzsich-
tigkeit und Korruptionsbereitschaft von manchem politischen Leader
in Afrika. Durchaus bedenklich ist in diesem Zusammenhang die zu-
nehmende Praxis, toxische Abfälle, die aus westlichen Ländern stam-
men, an den afrikanischen Küsten und auf afrikanischem Boden zu
entsorgen. Dieses Problem, das jüngst auch von Workineh Kelbessa
angezeigt wurde,2 bringt die enge Verflechtung zwischen Umwelt-
belastung, Menschenrechtsverletzung und Korruption zu Tage.3

Die Analyse der spezifischen Umweltprobleme Afrikas und de-
ren Ursachen bildet den Rahmen, in dem Ogungbemi neben prakti-
schen Lösungsvorschlägen, wie dem Ausbau von Solarenergie, auch
die theoretische Frage nach einem normativen umweltethischen
Prinzip angeht. Sein Ziel ist es nicht, wie Kelbessa, die traditionelle
Umweltethik eines bestimmten afrikanischen Volkes im Detail zu un-
tersuchen, sondern ein ethisches Prinzip zu finden, das im afrikani-
schen Gedankengut wurzelt und zugleich dem Anspruch auf All-
gemeingültigkeit gerecht wird. Um dies zu gewährleisten, greift
Ogungbemi zunächst auf ein gemeinsames ethisches Prinzip traditio-
neller afrikanischer Gesellschaften zurück: nicht mehr aus der Natur
zu nehmen, als man braucht. Dieses Prinzip wird von Ogungbemi
zum Kern einer in metaphysischen und religiösen Naturvorstellun-
gen wurzelnden afrikanischen Care-Ethik erklärt. Genauere Merk-
male und Begründungen einer solchen Care-Ethik werden von
Ogungbemi nicht weiter ausgearbeitet; vielmehr wird dieses Prinzip
als eine tradierte ethische Haltung postuliert: »In our traditional re-
lationship with nature, men and women recognize the importance of
water, land and air management. To our traditional communities the
ethics of not taking more than you need from nature is a moral code«
(Ogungbemi 2001: 266).

Nun stellt sich für Ogungbemi die Frage, ob die Umweltethik

144

Silvia Donzelli

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


traditioneller Gesellschaften, die er im oben genannten Prinzip resü-
miert, auf unsere zeitgenössische Situation anwendbar ist.

Im ethischen Gebot, nicht mehr aus der Natur zu nehmen, als
man braucht, erkennt er einige Schwächen. Zuerst einmal zeichnen
sich empirische Schwierigkeiten ab: Wer soll darüber urteilen, ob
man mehr aus den Naturressourcen nimmt, als man braucht, und
welche Sanktionen wären dafür denkbar? Schließich ist die Bestim-
mung dessen, was man braucht, ein äußerst schwieriges Unterfangen:
»how do we know how much we need, given the nature of human
greed?« (Ogungbemi 2001: 270) Hierbei möchte ich hinzufügen: Wie
lässt sich das, was man benötigt, in einer kapitalistischen globalen
Gesellschaft bestimmen?

Darüber hinaus würde ich grundsätzlich in Frage stellen, ob die
Pflichten, die sich aus diesem Prinzip ableiten lassen, den aktuellen
umweltethischen Herausforderungen, beispielsweise in Sachen
Nachhaltigkeit, Biodiversität und Klimaschütz gerecht werden kön-
nen. Denn das Verbot, aus der Natur nicht mehr zu nehmen als das,
was man benötigt, steht nicht notwendigerweise im Einklang mit
dem Gebot, so zu handeln, dass ein bestimmter Zustand der Natur
erhalten bleibt.

Obgleich dieser Einwand von Ogungbemi nicht direkt adressiert
wird, erkennt er, dass das traditionelle ethische Prinzip nicht ohne
weiteres auf die zeitgenössische Umweltethik übertragbar ist. Daher
sieht er die Notwendigkeit, die von ihm umrissene traditionelle afri-
kanische Umweltethik den aktuellen umweltethischen Anforderun-
gen anzupassen.

Seinen Entwurf einer zeitgemäßen Umweltethik bezeichnet
Ogungbemi als »ethics of nature-relatedness«. Dabei greift er auf
die Idee der Relationalität zwischen Mensch und Umwelt zurück, die
auch bei Kelbessas Darstellung der Umweltethik der Oromo, wie
oben dargelegt, eine wesentliche Rolle spielt.

Allerdings unterscheidet sich Ogungbemis »nature-relatedness«
vom traditionell afrikanischen Verständnis der Beziehung zwischen
Mensch und Natur. Dort wird diese als ein harmonisches Verhältnis
der gegenseitigen Abhängigkeit aller Entitäten beschrieben. Ogung-
bemi hingegen begreift diese Beziehung als ein asymmetrisches Ver-
hältnis, bei dem die Abhängigkeit der Menschen von der Naturwelt in
den Vordergrund tritt: Während die Natur wohl ohne Menschen wei-
ter existieren könnte, sind die Menschen auf die Natur, und zwar auf

145

Umweltethische Ansätze in der afrikanischen Philosophie

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einen bestimmten Zustand der Naturwelt, vollkommen angewiesen
(Ogungbemi 2001: 270).

Die Tatsache, dass durch die Schädigung der Umwelt die Lebens-
qualität, ja sogar die Existenz der Menschen gefährdet werden kann,
zeichnet sich als die fundamentale Begründung für eine nachhaltige
Ethik ab. Der rücksichtvolle Umgang mit der Natur wird also letzt-
endlich durch ein Prinzip begründet, das aus der Ethik der zwischen-
menschlichen Beziehungen abgeleitet ist, nämlich durch das Verbot,
Mitmenschen Schäden zuzufügen.

Es ist zu bemerken, dass Ogungbemi sich um eine auf breite
Zustimmung abzielende Theorie bemüht: Er verzichtet auf religiöse
Begründungen, um Allgemeingültigkeit zu gewährleisten.

Sein Ethikentwurf hat jedoch im Rahmen der afrikanischen um-
weltethischen Debatte seine Kritiker. Ojomo bemerkt: ›One major
problem with Ogungbemi’s ethics of nature-relatedness is that it be-
ars little affinity or no semblance with African cultural experience
and ontology‹ (Ojomo 211: 110). In der Tat bleibt unklar, was von
der von Ogungbemi dargestellten traditionellen afrikanischen Care-
Ethik, nach seiner Neuformulierung, erhalten bleibt. Diese entbehrt
sowohl der religiösen und spirituellen Dimension als auch dem Bild
eines harmonischen Zusammenhanges aller Entitäten miteinander
und bewahrt möglicherweise nur das Gebot eines nachhaltigen Um-
gangs mit der Natur.

Fainos Mangena bemerkt, dass der von Ogungbemi geprägte Be-
griff nature-relatedness für die afrikanische Umweltethik von Bedeu-
tung ist, bedenklich sei allerdings, dass in Ogungbemis Umweltethik
den nicht-menschlichen Lebewesen lediglich ein instrumenteller
Wert zugeschrieben wird (Mangena 2003: 35–36).

Ogungbemis Appell an die Vernunft, sowie seine klare Diagnose
der Ursachen der Umweltkrise im subsaharischen Afrika bezeugen
seine rationalisierende und weltnahe Herangehensweise. Umso über-
raschender wirkt folgende Anmerkung zum Thema Bevölkerungs-
wachstum: »Generally, nature has a way of reducing population in
the world. Recently, there was an earthquake in Egypt and many lives
were lost. I believe when our population has reached an alarming
situation, nature will invariably apply its brake and have a drastic
reduction in our population growth rate« (Ogungbemi 2001: 269).
Die Rede von einem Zusammenhang zwischen menschlichem Han-
deln und Naturkatastrophen mag zwar ein Leitthema der Umwelt-
ethik sein. Allerdings ist Ogungbemis Beschreibung dieses düsteren

146

Silvia Donzelli

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Szenarios irritierend. Zum einen ist das Bild einer Natur, die aus einer
bewussten Entscheidung heraus die Umweltbelastung durch Kata-
strophen regelt, bestenfalls als metaphorisch zu deuten; zum anderen
ist die Annahme eines Zusammenhangs zwischen demWachstum der
Bevölkerungsrate und dem Erdbeben in Ägypten etwas zu gewagt.

Einigen Schwächen zum Trotz hat die Arbeit von Ogungbemi
das Verdienst, die Ursachen aktueller Umweltprobleme im Subsaha-
rischen Afrikas eingehend zu analysieren und die Verflechtung der
Umweltkrise in Afrika mit politischen und wirtschaftlichen Zustän-
den hervorzuheben. Zudem strebt er, angesichts der globalen Dimen-
sion der Umweltkrise, eine weltliche und allgemein zustimmungs-
fähige Umweltethik an.

Das Projekt einer Ethik, die auf traditionelle afrikanische Welt-
anschauungen fußt und zugleich auf religiöse Begründungen ver-
zichtend, dem Anspruch auf Allgemeingültigkeit gerecht wird, ver-
folgt auch Thaddeus Metzt. Er tut das allerdings aus einer ganz
anderen Perspektive heraus.

4 Thaddeus Metz: eine relationale Theorie des
moralischen Status

Der Beitrag vom in Südafrika tätigen Philosophieprofessor Thaddeus
Metz aus den Vereinigten Staaten fokussiert auf ein zentrales Thema
umweltethischer Forschung, nämlich auf die Frage nach dem mora-
lischen Status.

Einer Entität moralischen Status zuzuschreiben bedeutet, sie als
moralisch berücksichtigungswürdig anzuerkennen, und zwar unab-
hängig von extrinsischen Fakten, beispielsweise von ihrer Nützlich-
keit für die Menschen. Es gibt sehr unterschiedliche Auffassungen
darüber, welche Eigenschaften für die Zuschreibung eines mora-
lischen Status relevant sind. Anders als holistische Ansätze, welche
die Natur als Ganzes als Träger von moralischem Status anerkennen,
schreiben individualistische Theorien lediglich Individuen mora-
lischen Status zu, typischerweise aufgrund intrinsischer Eigenschaf-
ten wie Rationalität oder Leidensfähigkeit. Thaddeus Metz nimmt
sich vor, einen dritten Weg einzuschlagen und eine Alternative zu
den dominanten Perspektiven des Holismus und Individualismus zu
konzipieren, welche unseren moralischen Intuitionen besser gerecht
wird.

147

Umweltethische Ansätze in der afrikanischen Philosophie

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In seiner relationalen Theorie bestimmt er als Kriterium für die
Zuschreibung eines moralischen Status die Fähigkeit, Teil einer mo-
ralisch relevanten Beziehung mit Menschen zu sein. Abhängig da-
von, ob eine Entität nur das Objekt oder auch das Subjekt einer mora-
lisch relevanten Beziehung sein kann, wird ihr ein voller oder nur ein
partieller moralischer Status zugeschrieben. Innerhalb dieser Unter-
teilung werden wiederum unterschiedliche Grade der Relationsfähig-
keit, und daher des moralischen Status, anerkannt. Es fragt sich
zunächst, welche Art der Beziehung als moralisch relevant zu be-
trachten sei.

An dieser Stelle greift Metz auf traditionell afrikanisches Ge-
dankengut zurück und macht das bekannteste ethische Prinzip des
Subsaharischen Afrikas, Ubuntu, für seine Theorie fruchtbar. Nach
einem weit vertretenen Verständnis, das auch der Arbeit von Metz
zugrunde liegt, lässt sich Ubuntu wie folgt konturieren. Ubuntu ist
eine moralische Eigenschaft, die entwickelt werden kann. Ein
Mensch, der Ubuntu hat, identifiziert sich mit seinen Mitmenschen
und verhält sich Anderen gegenüber solidarisch, kooperativ und
hilfsbereit. In dem man das tut, fördert man das Wohl anderer, und
damit auch das gemeinschaftliche Zusammenleben; zudem entwickelt
man die eigene moralische Persönlichkeit; man wird also zu einem
besseren Menschen. Damit ist Ubuntu zugleich deskriptive Eigen-
schaft und ethisches Prinzip, das in erster Linie die zwischenmensch-
lichen Beziehungen regelt.

Metz knüpft an das Konzept einer auf Identifikation und Solida-
rität beruhenden Beziehung an und macht daraus ein Kriterium des
moralischen Status. Einer Entität wird moralischer Status zugeschrie-
ben, wenn sie fähig ist, Teil einer Beziehung mit Menschen zu sein,
die folgende zwei Kriterien erfüllt: Sie muss das Wohl des Anderen
fördern und auf Solidarität und Identifikation beruhen. Anhand die-
ser zwei Kriterien lässt sich bestimmen, welche Entitäten moralischen
Status haben, und in welchem Grad. Vollen moralischen Status ge-
nießen Entitäten, die das Subjekt einer solchen Beziehung sein kön-
nen, die also fähig sind, sich mit anderen zu solidarisieren und ihr
Wohlergehen zu fördern. Diese Fähigkeit schreibt Metz Menschen
und, in geringerem Maß, auch bestimmten Affenarten wie Schim-
pansen und Gorillas zu (Metz 2011: 400).

Einen partiellen moralischen Status haben Entitäten, die nur das
Objekt einer moralisch relevanten Beziehung sein können. Voraus-
setzung dafür ist, dass sie ein Leben haben, dessen Qualität gefördert

148

Silvia Donzelli

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden kann. Das bedeutet, dass nicht lebendige Entitäten, mitunter
Spezies und Naturressourcen, kein moralischer Status zugeschrieben
werden kann.4 Auch Pflanzen wird moralischer Status abgesprochen,
weil sie kein im relevanten Sinne gutes Leben haben können.

Zudem muss eine zweite Bedingung erfüllt werden, nämlich die
Fähigkeit, das Objekt von Solidarität und Identifikation zu sein. Das
können Tiere in unterschiedlichem Maße. Laut Metz gibt es »animals
that are capable of a better or worse life and so could be objects of a
friendly relationship, but would be less able to be objects than other
animals due to either their comparative lack of sentience or the dis-
positions of human nature, say, fish« (Metz 2011: 400).

Metz glaubt, mit seiner Ubuntu inspirierten relationalen Theo-
rie eine Lösung zu bieten, die unseren moralischen Intuitionen ent-
spricht und die kontraintuitiven Ergebnisse anderer Theorien des
moralischen Status vermeidet. Darüber hinaus sei seine Konzeption
von anderen Formen der Care-Ethik zu unterschieden, da sie durch
das Hervorheben einer relationalen Fähigkeit den Vorteil bietet, we-
der Reziprozität noch das tatsächliche Bestehen einer Beziehung vo-
rauszusetzen.

Bei genauerer Betrachtung ist Metzs Theorie allerdings nicht
unproblematisch. Fraglich scheint mir die Art, in der Metz die Fähig-
keit, das Objekt einer moralisch relevanten Beziehung zu sein, kon-
turiert. Vorausgesetzt wird zum einen eine objektive Eigenschaft,
nämlich »being able to live a good life« (Metz 201: 400); zum anderen
die Fähigkeit des Objektes, Gefühle von Solidarität, Identifikation
und Sympathie im Subjekt hervorzurufen. Inwiefern diese Gefühle
von nicht-relationalen, objektiv vorhandenen Eigenschaften des Ob-
jektes abhängen, bleibt eine offene Frage. Denn die Unterschiede im
moralischen Status, die Metz als hierarchisch auffasst, scheinen letzt-
lich eine Funktion der Art und Weise zu sein, in der die Beschaffen-
heit einer Entität die menschlichen Neigungen anspricht. Das, was
Metz als eine Fähigkeit des Objektes definiert, erweist sich schließlich
als eine Präferenz des Subjektes der Beziehung. Folgende Formulie-
rung bringt dies auf den Punkt: »a being can be the object of a friendly
relationship insofar as characteristic human beings could think of it as
part of a ›we‹, share its goals, sympathize with it« (Metz 2011: 394).

Das ist in vielerlei Hinsicht bedenklich. Abgesehen davon, dass
»characteristic human beings« kulturell- und erfahrungsbedingt über
ein und dieselbe Entität völlig unterschiedlich denken können, ist der
normative Gehalt dieser Konzeption zweifelhaft.

149

Umweltethische Ansätze in der afrikanischen Philosophie

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Metz hat möglicherweise Recht, wenn er behauptet, dass sein
Ansatz besser als andere Theorien in der Lage ist, Intuitionen bezüg-
lich des moralischen Status zu erklären. Doch was Theorien des mo-
ralischen Status zu leisten versuchen, ist nicht die Frage, welche
Entitäten wir intuitiv berücksichtigen, sondern welche wir berück-
sichtigen sollen. Die Umweltethik hat seit ihren Anfängen versucht,
Intuitionen bezüglich nichtmenschlicher Entitäten zu hinterfragen,
im Bewusstsein, dass diese manchmal, auf tradierte Konventionen
beruhend, Leiden und Ungerechtigkeit fördern können.

Metzs Konzeption postuliert im Grunde die intuitive Empathie
von Menschen als das Kriterium für eine hierarchische Skala des mo-
ralischen Status, welche dem Vorwurf von Willkür ausgesetzt ist.

Gegenwärtig gilt Metz als einer der produktivsten Forscher von
Ubuntu. Sein Versuch, das Potential von Ubuntu in jede Richtung zu
erkunden, und im Hinblick auf aktuelle ethische Fragestellungen an-
zuwenden, halte ich für durchaus legitim. In der Tat ist Relationalität
ein zentraler Begriff afrikanischer Tradition, der für die Umweltethik
fruchtbar gemacht werden kann. Es geht dabei jedoch um eine all-
umfassende Verbundenheit aller Entitäten, denen – unabhängig von
ihren Beziehungen mit den Menschen – ein Eigenwert und ein Platz
in der Welt anerkannt wird.5 Diese Art von Relationalität – dessen
Potential Metz nicht aufgreift – kann durchaus durch Ubuntu unter-
mauert werden, beispielsweise durch die Erweiterung des normativen
Prinzips von der Ebene der zwischenmenschlichen Beziehungen auf
die gesamte Naturwelt. Einen solchen Ansatz wird zum Beispiel von
Murove fruchtbar gemacht: Er legt die gesellschaftliche Dimension
von Ubuntu als einen Mikrokosmos dar, welcher in kleinerem Maß-
stab die Verbundenheit der Weltordnung wiederspiegelt (Murove
2009).6

Während auf theoretischer Ebene eine rege Diskussion über afri-
kanische Umweltethik stattfindet, spielen sich auf dem afrikanischen
Kontinent katastrophale ökologische Szenarien ab. Inwiefern die afri-
kanische Umweltethik diese konkreten Herausforderungen angehen
kann, wird im Folgenden am Beispiel der Lage im Nigerdelta an-
gerissen.

150

Silvia Donzelli

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Der Fall Nigerdelta

Die im Süden Nigerias gelegene Mündung des Nigers umfasst eine
Fläche von 70.000 Quadratkilometern und erstreckt sich über neun
nigerianische Föderalstaaten. Es handelt sich um ein von Wasser-
läufen und Mangrovenwäldern durchzogenes Feuchtgebiet, reich an
Fisch und Wasservögeln. Traditionell lebten die Bewohner des Niger-
delta von Landwirtschaft und Fischerei. Allerdings hat die Ent-
deckung von Erdöl in Oloibiri 1956 den Beginn einer drastischen Ver-
änderung der Umweltlage im Nigerdelta markiert. Die intensive
Ölexploration- und Gewinnung hat, durch das ständige Auslaufen
von Erdöl in Wasser und Boden und das Abfackeln von giftigen Erd-
gasen, den natürlichen Zustand der Region enorm beschädigt: mit
erheblichen Folgen für Flora, Fauna und die Lebensqualität der indi-
genen Bevölkerung. Die Bewohner des Nigerdelta sind ihres traditio-
nellen Lebensunterhalts beraubt worden und leben in einer extrem
verseuchten Umwelt.

Dabei erfährt der größte Teil der Bevölkerung nur die Nachteile
des Ölgeschäfts, da sie kein Eigentumsrecht auf ihr Land geltend ma-
chen kann: durch den 1978 erlassenen und noch heute wirksamen
Land Use Act wurde den Bewohnern der Besitz des Landes abgespro-
chen und dem Staat übertragen. Seitdem müssen die multinationalen
Ölkonzerne die Nutzung des Landes nicht mehr mit Bürgern verhan-
deln (Ebeku 2002). Gegenüber diesen Angriffen auf ihr Land, ihr Le-
ben und ihre Rechte ist die Bevölkerung nicht untätig geblieben.
Durch zahlreiche Initiativen des friedlichen Protests haben die im
Nigerdelta lebenden Ethnien versucht, ihre Rechte zu erkämpfen;
doch seit der Tötung des Anführers derMOSOP Bewegung, Ken Saro
Wiwa, und anderer acht Aktivisten des Ogoni Volkes im Jahr 1995
durch das Militärregime von Abacha, ist der Widerstand in Gewalt
eskaliert. Während bewaffnete Guerillagruppen das Gebiet durch-
streifen, gehören das Sabotieren von Pipelines und die Geiselnahme
westlicher Mitarbeiter multinationaler Konzerne zur Tagesordnung.7

Der Fall Nigerdelta zeigt auf exemplarische Weise den Zusam-
menhang der Umweltkrise innerhalb und außerhalb Afrikas mit
wirtschaftlichen, politischen und gesellschaftlichen Dynamiken. Es
fragt sich, ob die umweltethischen Ansätze von Metz, Ogungbemi
und Kelbessa Ressourcen bieten, um die Herausforderungen der Lage
im Nigerdelta anzugehen.

Bezüglich Metzs Theorie bilden die von Ubuntu verkörperten

151

Umweltethische Ansätze in der afrikanischen Philosophie

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Werte von Kooperation, Solidarität und geteilter Menschlichkeit ein
Gegenbild zum aktuellen Kampfszenario im Nigerdelta, geprägt von
Ausbeutung, Unrecht und Korruption. Allerdings stellt uns die Lage
im Nigerdelta vor die krude Tatsache, dass Solidarität und Identifika-
tion leicht preisgegeben werden können, sobald wirtschaftliche Inte-
ressen im Spiel sind. Das Ubuntu-Ideal erfordert konkrete Spielräu-
me für seine Verwirklichung, und diese sind, in einer Situation des
tiefsten Unrechts, schwer gegeben. Sie zu gewährleisten wäre eine
primäre politische Aufgabe.

Darüber hinaus bildet der Fall Nigerdelta ein konkretes, ein-
leuchtendes Beispiel dafür, dass sämtliche Naturerscheinungen und
Lebewesen, wenn ihre Umwelt beschädigt wird, dem Zerfall der ge-
meinsamen Existenz bestimmt sind. Gegenüber der Evidenz dieser
allumfassenden Gemeinschaft greift Metzs Fokus auf die ammensch-
lichen Standard gemessene Interaktionsfähigkeit möglicherweise zu
kurz.

Bei Ogungbemis Theorie tritt die Verletzlichkeit des Menschen
gegenüber dem ökologischen Zusammenbruch in den Vordergrund.
Es ist kein Zufall, dass seine Analyse der Ursachen und Dynamiken
der afrikanischen Umweltkrise auf die Lage im Nigerdelta besonders
zutrifft, da Ogungbemi als Nigerianer das örtliche Geschehen erster
Hand kennt (Ogungbemi 2010). Bezüglich des von ihm behaupteten
traditionellen afrikanischen Prinzips, nicht mehr aus der Natur zu
nehmen, als das, was man braucht, möchte man fragen, ob Erdöl –
angesichts der Fülle an ethischen und umweltethischen Problemen,
die mit seiner Gewinnung und Verwendung einhergehen, sowie der
möglichen Alternativen – etwas ist, was die Menschheit wirklich be-
nötigt.

Unter den drei vorgestellten Positionen setzt sich diejenige von
Kelbessa am tiefsten mit tradiertem afrikanischem Gedankengut aus-
einander. Dabei entwickelt er einen originellen umweltethischen An-
satz, der neben dem Wert der nachhaltigen Umweltethik der Oromo
als Kulturerbe auch den dynamischen Charakter der Tradition her-
vorhebt. So gewinnt für Kelbessa, wie für Ogungbemi, die Frage nach
dem angemessenen Verhältnis zwischen Tradition und Erneuerung
eine zentrale Bedeutung. Die Ausführungen Kelbessas zu den be-
stehenden Machtverhältnissen, zu einer bedachten Integration von
traditionellem und technologischem Wissen, sowie zur Involvierung
indigener Völker in die ihre Umwelt betreffenden Entscheidungspro-
zesse, sind auch im Hinblick auf das Nigerdelta aufschlussreich. Denn

152

Silvia Donzelli

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dort zeigt sich, dass bei der Lösung afrikanischer Umweltprobleme
von der Berücksichtigung moralisch relevanter Fragen globaler Ge-
rechtigkeit, den Rechten indigener Völker, der Verantwortung von
Staaten und multinationalen Konzernen für Ausbeutung und Unter-
drückung, nicht abgesehen werden kann. Wie Kelbessa bemerkt, er-
fordert eine zeitgemäße Umweltethik die Integration unterschiedli-
cher umweltethischer Ansätze, kultureller Perspektiven und
Disziplinen. Daher fordert er den Dialog zwischen indigener Bevöl-
kerung, internationalen Organisationen und Forschern. »All parties
should work towards the achievement of the long-term goal of eco-
nomically, socially, and environmentally sound development« (Kel-
bessa 2010: 231–232).

—Silvia Donzelli, Berlin

Literatur

Adeh, Ignatius, Corruption and Environmental Law. The Case of the Niger Del-
ta, Münster 2010.

Ekwealo, Chigbo Joseph, ›Ndu mmili, ndu azu. Leben und leben lassen: eine
afrikanische Umweltethik‹, Polylog Nr. 29, 2013, S. 21–36.

Graneß, Anke, Das Menschliche Minimum, Frankfurt 2011.
Ikuenobe, Polycarp, »Traditional African Environmental Ethics and Colonial Le-

gacy«, International Journal of Philosophy and Theology, Vol. 2, No. 4, 2014,
S. 1–21.

Kelbessa, Workineh, Traditional Oromo Attitudes towards the Environment. An
Argument for Environmentally Sound Development, Addis Ababa 2001.

Kelbessa, Workineh, Indigenous and Modern Environmental Ethics: A Study of
the Indigenous Oromo Environmental Ethic and Modern Issues of Environ-
ment and Development, Washington 2010.

ed. LaMonica, Chris und Omotola, Shola, J.,Horror in Paradise. Frameworks for
Understanding the Crises of the Niger Delta Region in Nigeria, Durham etc.
2014.

Mangena, Fainos, »DiscerningMoral Status in the African Environment«, Phro-
nimon Vol. 14, Nr. 2, 2013, S. 25–44.

Mähler, Annegret, »Nigeria: A Prime Example of the Resource Curse? Revisi-
ting the Oil-Violence Link in the Niger Delta«, GIGA Working Papers
Nr. 120, 2010.

Metz, Thaddeus, »Toward an African Moral Theory«, The Journal of Political
Philosophy, Vol. 15, Nr. 3, 2007, S. 321–341.

153

Umweltethische Ansätze in der afrikanischen Philosophie

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Metz, Thaddeus, »An African Theory of Moral Status: A Relational Alternative
to Individualism and Holism«, Ethical Theory and Moral Practice, Vol. 15
No. 3, 2012, S. 387–402.

Murove, Munyaradzi Felix, »An African Environmental Ethics based on the
Conceps of Ukama and Ubuntu«, in: African Ethics: An Anthology of Com-
parative and Applied Ethics, ed. Murove, Munyaradzi Felix, Pietermaritzburg
2009, S. 315–331.

Ogungbemi, Segun, »An African Perspective on the Environmental Crisis«, in:
Environmental Ethics: Readings in Theory and Application, ed. Pojman, Louis
et al, Belmont u.a. 2001, S. 330–337.

Ogungbemi, Segun, »The Conflict in the Niger Delta and National Interest«, in:
Oil Violence in Nigeria: Checkmating its Resurgence in the Niger Delta, ed.
Ojakorotu, Victor and Gilbert, Lysias, Johannesburg 2010, S. 167–180.

Ojomo, P., »Environmental Ethics: An African Understanding«, The Journal of
Pan African Studies, Vol. 4, No. 3, 2011, S. 101–113.

Oruka, Odera und Juma, Calestous, »Ecophilosophy and the Parental Earth Et-
hics«, in: Philosophy, Humanity, and Ecology. Philosophy of Nature and En-
vironmental Ethics, ed. Oruka, Odera, Nairobi 1994, S. 115–129.

Ramose, Mogobe, »Ecology through Ubuntu«, in: African Ethics: An Anthology
of Comparative and Applied Ethics, ed. Murove, Munyaradzi Felix, Univer-
sity of Kwazulu-Natal Press, 2009, S. 70–76.

Singh, Jang and Lakhan, V. C., »Business Ethics and the International Trade in
Hazardous Wastes«, Journal of Business Ethics, Vol. 8, 1989, S. 889–899.

Tangwa, Godfrey, »Some African Reflections on Biomedical and Environmental
Ethics«, in: A Companion to African Philosophy, ed. Wiredu, Kwasi, Malden
2014, S. 387–395.

Anmerkungen

* Eine ausschöpfende Darstellung der afrikanischen Umweltethik, welche andere
wichtige Positionen, wie die Parental Earth Ethics von Odera Oruka, berücksichtigen
sollte, ist nicht das Ziel dieser Arbeit.
1 Ähnliche Probleme an der Schnittstelle zwischen wirtschaftlicher Reform, Umwelt-
schäden und sozialer Ungerechtigkeit zeigen sich aktuell im Zusammenhang mit dem
Bau des Staudamm Gibe III in Äthiopien.
2 Solid Urban Waste Management XXI IUPAC Conference, Rome, 6–8 April 2016.
3 Sieh auch: Jang Singh/ C. Lakhan, ›Business Ethics and the International Trade in
Hazardous Wastes‹, Journal of Business Ethics Vol. 8, 1989, SS. 889–899.
4 Metz räumt allerdings ein, dass es indirekte Pflichten gegenüber Pflanzen und Spe-
zies geben kann.
5 Siehe zum Beispiel Oruka/Juma (1994); Ekwealo (2013).
6 Siehe auch Ramose (2009).
7 Zum Zusammenhang zwischen Ölgeschäft und Gewalt im Niger Delta, siehe Mäh-
ler (2010).

154

Silvia Donzelli

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1 Vorkoloniale Tradition zwischen Aufwertung und Idealisierung
	2 Workineh Kelbessa: die Oromo und der Wert indigener Naturethik
	3 Das umweltethische Prinzip von Segun Ogungbemi
	4 Thaddeus Metz: eine relationale Theorie des moralischen Status
	5 Der Fall Nigerdelta
	Literatur

