Cross-cultural Explorations

hitps://dol.org/10.5771/6783495621725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IImm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783495621725-135

m 26.01.2028, 21:52:28. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - =) I


https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Umweltethische Ansitze
in der afrikanischen Philosophie*

Vor dem Hintergrund rasch fortschreitender Umweltbelastung und
Naturzerstorung auf lokaler wie globaler Ebene, dringt sich die Um-
weltethik als eine vorrangige Aufgabe der gegenwirtigen Philosophie
auf. Die wachsende Auseinandersetzung mit umweltethischen The-
men hat in Afrika zur Bildung einer vielfiltigen und lebhaften Phi-
losophiedebatte gefiihrt, bei der sowohl aktuelle Herausforderungen
fiir Theorie und Praxis, als auch fundamentale Fragen zur Beziehung
zwischen Mensch und Natur im Fokus stehen. Bei der Vielfalt der
Herangehensweisen und Positionen zeichnet sich die Tendenz ab, tra-
ditionelle afrikanische Begriffe, Wertvorstellungen und Praktiken
aufzugreifen und fiir die umweltethische Forschung fruchtbar zu
machen.

Im Folgenden mochte ich die Arbeit von drei in verschiedenen
afrikanischen Lindern titigen Denkern vorstellen, die sehr unter-
schiedliche Perspektiven innerhalb der gegenwirtigen afrikanischen
Umweltethik einnehmen, und sich durch Originalitit und Aussage-
kraft auszeichnen. Die Positionen von Workineh Kelbessa, Segun
Ogungbemi und Thaddeus Metz greifen auf kulturelle Traditionen
afrikanischer Volker zuriick, doch unterscheiden sie sich wesentlich
sowohl in der Art und Weise, in der sie den Begriff Tradition ver-
stehen und diese in der eigenen Forschung einsetzen, als auch hin-
sichtlich der methodischen Ausrichtung und Ziele ihrer Arbeit.

Anschlieflend werde ich einen kurzen Blick auf das Verhiltnis
zwischen Theorie und Praxis werfen. Anhand der katastrophalen
Umweltlage im Niger Delta soll in diesem Abschnitt in exemplari-
scher Weise die Verflechtung regionalspezifischer Umweltprobleme
in Afrika mit wirtschaftlichen, politischen und gesellschaftlichen Fak-
toren aufgezeigt werden. Angeschnitten wird die Frage, inwiefern die
drei vorgestellten Herangehensweisen zur Umweltethik das Potential
haben, bei ihrer Beriicksichtigung afrikanischer Traditionen, die

135

hitps://dol.org/10.5771/6783495621725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IImm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Silvia Donzelli

Komplexitit aktueller umweltethischer Herausforderungen in Afrika
anzugehen.

Doch bevor ich auf die umweltethischen Reflexionen von Kel-
bessa, Ogungbemi und Metz eingehe, méchte ich noch einige Bemer-
kungen voranstellen, um die spezifischen Valenzen vorkolonialer
Tradition im Kontext afrikanischer Philosophie abzuzeichnen. Denn
traditionelles Gedankengut spielt nicht nur fiir die aktuelle afrikani-
sche Umweltethik eine zentrale Rolle; vielmehr unterspannt die Aus-
einandersetzung mit dem Thema Tradition die gesamte Entwicklung
der postkolonialen afrikanischen Philosophie.

1 Vorkoloniale Tradition zwischen Aufwertung und
Idealisierung

Bereits in der Anfangsphase des afrikanischen Philosophiediskurses,
die mit dem Ende der Kolonialzeit zusammenfiel, entwickelten sich,
speziell im Rahmen der intellektuellen Stromungen der Négritude
und der Ethnophilosophie, gewisse Haltungen und Tendenzen im
Umgang mit der Tradition, die ich anreiflen méchte, da sie bis heute
die afrikanische Philosophie und mitunter auch die Umweltethik
nachhaltig prigen.

Im Rahmen der antikolonialen literarischen Bewegung der Né-
gritude hatte die Aufwertung der afrikanischen Kultur der vorkolo-
nialen Zeit eine ausgesprochen politische Bedeutung gewonnen. Die
Bewegung entwickelte sich wihrend der Dreifligerjahre des zwan-
zigsten Jahrhunderts in Paris, der Hauptstadt der franzgsischen Kolo-
nialmacht. Hauptakteure waren junge Intellektuelle aus unterschied-
lichen Landern Afrikas und der Diaspora, die ihre politische Botschaft
durch die literarische Produktion, insbesondere in dichterischer
Form, verbreiteten. Zentrales Thema war das Bewusstsein, dass die
ausbeuterischen Praktiken von Kolonialismus und Sklaverei die An-
nahme bestimmter theoretischer Spekulationen voraussetzen, nim-
lich die einer angeblichen Unterlegenheit der Afrikaner, ihrer intel-
lektuellen Fihigkeiten, ihres Glaubens und ihrer Kultur. Dieses von
den westlichen Kolonisatoren konstruierte, verzerrte Bild vom »pri-
mitiven wilden Afrikaner«, das als Rechtfertigungs- und Legitimie-
rungsgrund fiir das systematische und tiefgreifende Unrecht des Ko-
lonialismus gedient hat, galt es in der Négritude zu kontern.

Dabei wird die biologische Eigenschaft der dunklen Hautfarbe,

136

hitps://dol.org/10.5771/6783495621725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IImm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Umweltethische Ansitze in der afrikanischen Philosophie

die das Label »Négritude« stolz verkiindet, zum Sinnbild fiir die kol-
lektive Identitit der Kolonisierten, deren Wiirde es zu rehabilitieren
gilt. Es sei wohlbemerkt, dass die aus der gemeinsamen Erfahrung der
Kolonisation erwachsene Vorstellung der kollektiven Identitit der
Menschen afrikanischer Abstammung auf dieselben dichotomischen
Muster zuriickgreift, welche die rassistischen Spekulationen der
Kolonisatoren gendhrt hatten. Bei ihrer Gegeniiberstellung von
»Schwarz« und »Weif3«, Gefiihl und Rationalitit, verfolgten die Ver-
treter der Négritude unterschiedliche Ziele. Bei manchen ging es um
Protest: In einer Dichtung, die von polemischen Ténen, expressionis-
tischen Stilmitteln und emanzipatorischer Wut charakterisiert ist,
wurde das Bild des »Wilden« sogar sarkastisch gepriesen und pro-
vokativ inszeniert — zum Beispiel in den ausdrucksstarken Versen
von Aimé Césaire in Cahier d'un retour au pays natal. Jenseits der
Provokation wurde jedoch die Idee einer grundlegenden, essentiellen
Differenz zwischen »Weiflen« und »Schwarzen« auch ernsthaft pos-
tuliert, vorziiglich in der Philosophie von Léopold Sédar Senghor. Das
hat Spuren in der Entwicklung des afrikanischen Philosophiediskur-
ses hinterlassen, und auch im Bereich der Umweltethik lassen sich
noch Positionen finden, die eine verallgemeinernde und essentialisti-
sche Darstellung des »afrikanischen Denkens« liefern.

Zwischen Entfremdung und Sehnsucht nach einer originiren,
unverfilschten afrikanischen Identitdt rekurrierte in der Négritude
aber auch ein anderes Thema, ndmlich die Riickkehr in einen als my-
thischen Ort dargestelltes Afrika, in dem Menschen, Pflanzen- und
Tiere in einem harmonischen Kreislauf vereint sind. Der nostalgische
Riickblick auf dieses idealisierte Bild des vorkolonialen Afrikas als ein
verlorenes Paradies ist eine Haltung, die in der aktuellen afrikani-
schen Philosophie und speziell auch in der Umweltethik stark ver-
treten ist.

Das ist auch der philosophischen Stromung der Ethnophiloso-
phie zu verdanken, die einen einschligigen Einfluss auf den postkolo-
nialen philosophischen Diskurs in Afrika gehabt hat. Auch bei dieser
Bewegung, die sich auf afrikanischem Boden entwickelte, spielt der
Bezug auf Tradition eine entscheidende Rolle. Denn das Forschungs-
vorhaben der Ethnophilosophie besteht darin, das miindlich tradierte
vorkoloniale Gedankengut zu sammeln, zu deuten und zu systemati-
sieren. Die Versffentlichung von La Philosophie Bantoue (1945) von
Placide Tempel markierte — durch die erstmalige Wiirdigung afrikani-
schen Gedankenguts als Philosophie — den Beginn der ethnophiloso-

137

hitps://dol.org/10.5771/6783495621725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IImm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Silvia Donzelli

phischen Forschung, die wenigstens bis in die Sechzigerjahre als eine
vielversprechende, genuin afrikanische Art des Philosophierens ver-
standen und praktiziert wurde.

Die grundsitzlich riickblickende Herangehensweise der Ethno-
philosophie wurde unter anderem von dem Philosophen und ehe-
maligen Kulturminister von Benin, Paulin Hountondji aus der
Elfenbeinkiiste, kritisiert. Obgleich Hountondji die Bedeutung vor-
kolonialer Traditionen und ihrer philosophischen Ausarbeitung
anerkennt, warnt er davor, Ethnophilosophie als >die afrikanische Phi-
losophie« zu begreifen: Durch die ausschlieflliche Ausiibung kultur-
historischer Rekonstruktionen wiirden sich die afrikanischen Denker
in einer zeitlosen geistigen Nische eingrenzen. Dabei wiirden sie sich
selbst der Moglichkeit entbehren, die brennenden aktuellen Probleme
Afrikas theoretisch anzugehen und an den internationalen Philo-
sophiedebatten teilzunehmen (Hountondji 1994: 47).

Die nachhaltige Wirkung von Ethnophilosophie und Négritude
ldsst sich noch heute in der afrikanischen Philosophie spiiren. Zum
einen wird Ethnophilosophie noch praktiziert, durch nostalgische Re-
konstruktionen einer Vergangenheit, deren dynamische Historizitat
in eine zeitlose und immerwihrende Dimension geriickt wird. Zum
anderen umfasst die gegenwiirtige afrikanische Philosophie eine Viel-
falt von thematischen und methodischen Ausrichtungen, die ein kri-
tisches Herangehen an die Tradition und zugleich ein ausgeprigtes
Bewusstsein fiir das philosophische Potential afrikanischer Kultur
aufweist.

Das ist mitunter auch im Bereich der Umweltethik der Fall.
Denn die Suche nach kulturell eigenen Alternativen zum anthropo-
zentrischen und instrumentellen Naturverstindnis — das auch Um-
weltethiker aus westlichen Landern selbstkritisch als eine wichtige
theoretische Voraussetzung fiir die Umweltkrise erkannt haben — er-
folgt in der afrikanischen Umweltethik vor dem Hintergrund eines
Diskurses, welcher den Bezug zur Tradition als identititsstiftenden
Faktor nach der traumatischen Zisur der Kolonialerfahrung grund-
sitzlich aufwertet. Dabei soll es nicht {iberraschen, dass das in west-
lichen Landern verbreitete Verstindnis der Natur als unterworfen
und grenzenlos verfiigbar oft das Objekt einer harschen Kritik wird,
bei der theoretische und geschichtliche Zusammenhinge mit der aus-
beuterischen Haltung des Kolonialismus gezogen werden.

Ein bedenklicher Zusammenhang zwischen Kolonialismus und
Umweltethik wird von Polycarp Tkuenobe hervorgehoben: Withrend

138

hitps://dol.org/10.5771/6783495621725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IImm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Umweltethische Ansitze in der afrikanischen Philosophie

die Afrikaner von den Kolonisatoren dazu indoktriniert wurden, ihre
Glaubens- und Wertvorstellungen — als primitiv und irrational ge-
brandmarkt — aufzugeben und sich einen auf Gewinnmaximierung
orientierten Umgang mit Tieren und Umwelt anzueignen, werden
sie heute von westlichen Umweltschiitzern tiber die intrinsischen
Werte der Natur belehrt. Ikuenobe bemerkt:

Contemporary environmentalists are again coming to Africa like the Eur-
opean colonialists did before them, with what appears to be a >new« set of
environmentalist ideas to save Africa and their environment. Yet these >new
ideas« represent the old traditional Africans’ moral attitudes or ideas of con-
servation, which were not only rejected and destroyed by colonialism, but
were also the bases for the negative stereotypes about Africa and Africans as
undeveloped and uncivilized. It is now obvious that the models of develop-
ment brought by European colonialists to Africa, which led to the destruc-
tion of the environment, are to a significant degree, wrong (Ikuenobe 204:
19).

Die Autoren, um die es im Folgenden geht, engagieren sich bei ihrer
Arbeit fiir eine Aufwertung traditionell afrikanischen Gedankenguts,
die den Anforderungen einer aktuellen Umweltethik und ihrem An-
spruch auf Allgemeingiiltigkeit angemessen ist.

Die vertiefte Auseinandersetzung mit sozio-kulturellen und re-
ligidsen Praktiken afrikanischer Vilker impliziert nicht notwendiger-
weise eine weltfremde nostalgische Haltung, sondern kann durchaus
mit dem Bewusstsein fiir wirtschaftliche und ethische Konflikte ver-
eint, den Herausforderungen einer zeitgemifien Umweltethik ge-
recht werden. Exemplarisch fiir diese Ausrichtung ist die Arbeit von
Workineh Kelbessa aus Athiopien.

2  Workineh Kelbessa: die Oromo und der Wert
indigener Naturethik

Wihrend seiner langjahrigen Forschungstatigkeit hat Workineh Kel-
bessa, Professor in Addis Abeba, dem kuschitisch-sprechenden Volk
der Oromo — der grofiten ethnischen Gruppe Athiopiens — umfang-
reiche Studien gewidmet. Der Regionalstaat Oromia liegt zentral in
der Bundesrepublik Athiopien, grenzt an Sudan und Somalia und er-
streckt sich nordlich bis zum abessinischen Hochland, siidlich bis
nach Kenia. Es handelt sich um ein fruchtbares Gebiet, reich an Was-
ser, Rohstoffen und anderen natiirlichen Ressourcen; was vermutlich

139

hitps://dol.org/10.5771/6783495621725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IImm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Silvia Donzelli

auch einer der Griinde fiir die Unterdriickung und Ausbeutung, sei-
tens auswartiger sowie athiopischer Akteure war, welche die Oromo-
Geschichte geprigt haben.

Die Studien von Workineh Kelbessa liefern in erster Linie eine
systematische und reflektierte Rekonstruktion des traditionellen
Umgangs der Oromo mit der natiirlichen Umwelt (Kelbessa 2001,
2010). Allerdings begrenzt sich Kelbessa nicht auf die Rekonstrukti-
onsaufgabe, sondern untersucht auch die Spannungen, die sich er-
geben, wenn man die traditionellen Werte und Praktiken der Oromo
im konkreten Kontext globalisierter Dynamiken situiert. Dabei lasst
sich eine gewisse Skepsis gegeniiber romantisierenden Darstellungen
traditioneller afrikanischer Kultur herauslesen. Seine Forschungs-
methode kombiniert literarische Quellen aus Geschichte, Umwelt-
ethik und Recht mit Studien vor Ort, bei denen Kelbessa die Einsich-
ten der Oromo zur Natur und Umweltethik sammelt und in eigene
Beobachtungen integriert.

Aus Kelbessas Arbeit geht hervor, dass die Haltung der Oromo
zur Natur stark normativ geregelt ist. Zuerst einmal gilt die Vorstel-
lung, ganze Spezies aus der Pflanzen- und Tierwelt durch mensch-
liches Einwirken auszurotten, als verpont. Dies wird am Beispiel des
Umgangs mit Wildtieren deutlich. Das Verhalten beim Jagen ist ein-
gegrenzt durch eine Vielzahl an Regeln, die dazu dienen, die Repro-
duktionsfihigkeit der Wildtiere zu schiitzen: Sozial verachtet wird
das Toten von laufigen und von schwangeren Tieren, sowie von Miit-
tern mit ihren Kélbern.

Kelbessa fiihrt weitere einleuchtende Beispiele der konsequenten
Umsetzung dieses Prinzips auf. Wenn die Oromo eine Gruppe von
Wildtieren jagen, sollen sie immer wenigstens zwei Exemplare am
Leben erhalten: ein Mannchen und ein Weibchen, um die Kontinuitit
der Spezies zu gewihrleisten. Dieser Grundsatz gilt auch fiir die
Pflanzenwelt, und begriindet beispielsweise das Verbot, nie alle Aste
eines Baumes abzuschneiden.

Die Vielzahl von Geboten und Verboten, welche den Umgang
mit Flora, Fauna, Wasser und Boden regeln, wird von den Oromo
unterschiedlich begriindet. Auf einer ersten Ebene wird der Erhalt
von Tier- und Pflanzenarten auf Grundlage von nutzenorientierten
Uberlegungen begriindet: Das Wild ist eine Hauptnahrungsquelle
fiir die Oromo; Baumen spenden Holz, Friichte und Schatten.

Die Erhaltung der Biodiversitit wird aber auch religiés begriin-
det. So glauben die Oromo, dass Menschen, sowie Tier- und Pflanzen-

140

hitps://dol.org/10.5771/6783495621725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IImm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Umweltethische Ansitze in der afrikanischen Philosophie

arten voneinander abhidngig und in der gesamten Naturwelt mit-
einander verbunden sind, weil alles, was existiert, von einem Gott,
Waaga, erschaffen worden ist. Der harmonische Kreislauf der Natur
wird durch ein normatives Prinzip der Gerechtigkeit, genannt Safuu,
geregelt, das den Menschen verbietet, riicksichtlos mit anderen
Schopfungen und der Umwelt umzugehen. Bemerkenswert ist dabei,
dass Safuu eine vom Nutzten fiir die Menschen unabhingige Exis-
tenzberechtigung der Tier- und Pflanzenwelt begriindet: »The Oromo
believe that it would be wrong to eliminate any species created by
Waagqa« (Kelbessa 2010: 101).

Gemif3 Safuu darf weder eine Spezies ausgerottet, noch einzelne
Individuen aus der Tierwelt gequélt oder unbedacht getdtet werden.
So fordert das von Waagqa erschaffene ethische Prinzip sowohl den
Erhalt von Biodiversitit als auch die Minimierung des Leidens von
Lebewesen.

Bei seiner Forschung beriicksichtigt Kelbessa auch den Umgang
der Oromo mit Konflikten, die im Alltagsleben zwischen idealen
Werten und konkreten Bediirfnissen entstehen. Wenn die Interessen
von Tieren und Menschen kollidieren, zum Beispiel wenn Igel und
Affen die Ernte beschidigen, oder Raubkatzen die Haustiere bedro-
hen, so ergreifen die Oromo lieber vorbeugende Mafinahmen und
vermeiden die Tétung der unerwiinschten Besucher (Kelbessa 2010:
99). Dariiber hinaus ist auch der Umgang mit Boden und Wasser
normativ geregelt. Ein komplexes System der Wassergewinnung-
und Verteilung auf Mensch und Tier garantiert einen nachhaltigen
Umgang mit der kostbaren Naturressource.

Dariiber hinaus werden bestimmten Arten von Pflanzen und
Tieren intrinsische Eigenschaften anerkannt. Dies gilt beispielsweise
fiir Pferde, die als extrem intelligent gelten. Aufgrund ihrer Eigen-
schaften werden Gollaa (Sammelbegriff fiir Pferde, Esel und Kamele)
von den Oromo besonders geschiitzt: Misshandlungen werden durch
Sanktionen bestraft (Kelbessa 2010: 101).

Bei der Normierung des Umgangs mit Pflanzen wird, neben dem
Glauben und der Niitzlichkeit, auch der dsthetische Wert von Biu-
men beriicksichtigt (Kelbessa 2001: 41). Im Wertesystem der Oromo
findet sich noch eine weitere Begriindung fiir den nachhaltigen Um-
gang mit der Naturwelt, namlich der Glauben, dass nicht nur gegen-
wirtige Bewohner der Erde, sondern auch zukiinftige Generationen
ethisch beriicksichtigt werden sollen: »The Oromo believe that the
present generation has responsibilty to pass on natural resources in

141

hitps://dol.org/10.5771/6783495621725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IImm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Silvia Donzelli

good order to a future generation. That is why the Oromo are concer-
ned with the health and peace of the environment and its inhabitants«
(Kelbessa 2010: 77).

Zusammenfassend fordern die umweltethischen Grundsitze der
Oromo den Erhalt der Biodiversitit, die Minimierung von Schédi-
gungen an anderen Lebewesen, sowie einen nachhaltigen Umgang
mit den Naturressourcen. Objekt umweltethischer Interessen sind
Menschen, Tiere, Pflanzen und Umwelt sowie vergangene, gegen-
wirtige und zukiinftige Generationen.

Ein bedeutsamer Aspekt der Reflexion von Kelbessa ist, dass er
kein einseitig positives Bild der Tradition liefert. Die kritische Hal-
tung gegeniiber idealisierten Darstellungen indigener Kultur zeigt
sich in seinem Bemiihen, die Schattenseiten afrikanischer Tradition
aufzudecken. Dabei weist Kelbessa auf diskriminierende soziale Rol-
lenmuster, beispielsweise auf die unterlegene Stellung der Frau inner-
halb der Oromo Gesellschaft, hin (Kelbessa 2010: 163).

Dariiber hinaus geht Kelbessa auf die Frage nach méglichen
Konflikten zwischen unterschiedlichen ethischen Werten, insbeson-
dere zwischen umweltethischen Zielen und dem fundamentalen
Recht auf Nahrung und dem Wohlergehen der Menschen, ein. Als
ein moglicher Weg, Armut und Hungersnot zu bekdmpfen, zeichnet
sich die Einfiilhrung moderner Anbautechnik ab. Diesbeziiglich liefert
Kelbessa eine niichterne Analyse: Moderne Produktionstechniken
werden, wie die Erfahrung zeigt, allzu oft unbedacht eingesetzt; dabei
werden weder Biodiversitdt und Nachhaltigkeit, noch die indigenen
Werte, Wissen und Bediirfnisse berticksichtigt. Denn die Anwendung
von Monokulturen, mechanisierter Agrartechnik und chemischen
Vertilgungsmitteln hat in Athiopien zu Bodenverarmungen, Erosio-
nen und massiver Entwaldung gefiihrt. Dariiber hinaus stehen Bau-
ern und Hirten den neuen Anbaumethoden, die sich ihrer tradierten
Agrarpraxis und ihrem Wertesystem entgegenstellen, skeptisch ge-
geniiber. Weiterhin wird die indigene Bevilkerung zunehmend ihres
Lebensraums beraubt, der gegen ihre Vorstellungen, Interessen und
ihr Selbstbestimmungsrecht tiefgreifend umgestaltet wird.!

Kelbessa pladiert fiir eine Integration von traditionellem Wissen
und moderner Technik, welche die Expertise der indigenen Bevolke-
rung, ihr Wissen iiber die lokale Umweltbeschaffenheit und den
nachhaltigen Umgang mit der Natur sowie ihre Interessen beriick-
sichtigt. Neue Wege der Produktionsimplementierung seien nur

142

hitps://dol.org/10.5771/6783495621725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IImm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Umweltethische Ansitze in der afrikanischen Philosophie

dann eine sinnvolle Entwicklung, wenn sie nicht auf Kosten von
Nachhaltigkeit und Gerechtigkeit erfolgen.

Die Ergebnisse, die Kelbessa erlangt, sind in vielerlei Hinsicht
von Bedeutung. Neben einer detaillierten Darstellung des umwelt-
ethischen Wissens der Oromo liefert er aufschlussreiche Einsichten
in das Potential einer traditionellen Kultur im Lichte gegenwirtiger
umweltethischer Probleme. Zwar ldsst sich aus der Umweltethik der
Oromo kein einheitliches Prinzip universeller Giiltigkeit bestimmen.
Ob man eines solchen Prinzips bedarf, bleibt allerdings eine offene
Frage. Zweifellos bildet die kulturell verwurzelte Achtung der Oromo
fiir die Naturwelt eine wertvolle Voraussetzung fiir die Entwicklung
umweltfreundlicher Strategien und ihrer effektiven Anwendung auf
lokaler und regionaler Ebene und ist moglicherweise auch ein Beispiel
fiir andere Kulturen, das Anerkennung verdient.

3 Das umweltethische Prinzip von Segun Ogungbemi

Eine sehr unterschiedliche Herangehensweise an Tradition und Um-
weltethik vertritt Segun Ogungbemi aus Nigeria.

Ausgangspunkt seiner umweltethischen Reflexion in An Afri-
can Perspective on the Environmental Crisis ist eine Untersuchung
der Ursachen der gegenwirtigen 6kologischen Krise. Dabei fokussiert
er, ohne die globale Dimension auszuklammern, auf die spezifische
Umweltlage im subsaharischen Afrika. Die unterschiedlichen Fak-
toren, die zur Umweltbeschiddigung in Afrika beitragen, unterteilt
Ogungbemi in drei Kategorien: erstens, Armut und Unkenntnis;
zweitens, moderne Produktionssysteme und drittens, politische Kon-
flikte, die oft mit internationalen wirtschaftlichen Interessen einher-
gehen.

Charakteristisch ist fiir Ogungbemi der niichterne Blick, mit
dem er traditionelle afrikanische Lebensweisen betrachtet. Obgleich
Ogungbemi die umweltfreundliche Orientierung tradierter Natur-
auffassungen anerkennt, stellt er fest, dass auch traditionelle Gesell-
schaften ihren Beitrag zur Umweltkrise leisten, indem sie Brduche
praktizieren, die umweltschédlich sind. Hierzu zdhlen beispielsweise
das Verbrennen von Gebiisch bei der Jagd, die ausschliefiliche Ver-
wendung von Brennholz als Energiequelle sowie die Verschmutzung
von Gewissern bei alltiglicher Hygiene. Diese umweltschidigenden
Praktiken sind grundsitzlich dem Mangel an sanitiren und energeti-

143

hitps://dol.org/10.5771/6783495621725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IImm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Silvia Donzelli

schen Infrastrukturen, sowie dem mit Armut einhergehenden Un-
wissen verschuldet.

Andererseits sieht Ogungbemi im Streben vieler Afrikaner nach
westlichen Konsumstandards sowie in der massiven Produktion von
Exportgiitern wichtige Ursachen fiir Umweltverschmutzung und Bo-
denverarmung.

Ein besonderes Augenmerk schenkt Ogungbemi dem Zusam-
menhang zwischen Umweltschdden und Politik. Hervorgehoben
werden zum einen die schiadigende Wirkung von militirischen Inter-
ventionen und Aufriistungsprogrammen, zum anderen die Kurzsich-
tigkeit und Korruptionsbereitschaft von manchem politischen Leader
in Afrika. Durchaus bedenklich ist in diesem Zusammenhang die zu-
nehmende Praxis, toxische Abfille, die aus westlichen Lindern stam-
men, an den afrikanischen Kiisten und auf afrikanischem Boden zu
entsorgen. Dieses Problem, das jiingst auch von Workineh Kelbessa
angezeigt wurde,? bringt die enge Verflechtung zwischen Umwelt-
belastung, Menschenrechtsverletzung und Korruption zu Tage.?

Die Analyse der spezifischen Umweltprobleme Afrikas und de-
ren Ursachen bildet den Rahmen, in dem Ogungbemi neben prakti-
schen Losungsvorschligen, wie dem Ausbau von Solarenergie, auch
die theoretische Frage nach einem normativen umweltethischen
Prinzip angeht. Sein Ziel ist es nicht, wie Kelbessa, die traditionelle
Umweltethik eines bestimmten afrikanischen Volkes im Detail zu un-
tersuchen, sondern ein ethisches Prinzip zu finden, das im afrikani-
schen Gedankengut wurzelt und zugleich dem Anspruch auf All-
gemeingiiltigkeit gerecht wird. Um dies zu gewihrleisten, greift
Ogungbemi zunichst auf ein gemeinsames ethisches Prinzip traditio-
neller afrikanischer Gesellschaften zuriick: nicht mehr aus der Natur
zu nehmen, als man braucht. Dieses Prinzip wird von Ogungbemi
zum Kern einer in metaphysischen und religiosen Naturvorstellun-
gen wurzelnden afrikanischen Care-Ethik erklart. Genauere Merk-
male und Begriindungen einer solchen Care-Ethik werden von
Ogungbemi nicht weiter ausgearbeitet; vielmehr wird dieses Prinzip
als eine tradierte ethische Haltung postuliert: »In our traditional re-
lationship with nature, men and women recognize the importance of
water, land and air management. To our traditional communities the
ethics of not taking more than you need from nature is a moral code«
(Ogungbemi 2001: 266).

Nun stellt sich fiir Ogungbemi die Frage, ob die Umweltethik

144

hitps://dol.org/10.5771/6783495621725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IImm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Umweltethische Ansitze in der afrikanischen Philosophie

traditioneller Gesellschaften, die er im oben genannten Prinzip resii-
miert, auf unsere zeitgendssische Situation anwendbar ist.

Im ethischen Gebot, nicht mehr aus der Natur zu nehmen, als
man braucht, erkennt er einige Schwichen. Zuerst einmal zeichnen
sich empirische Schwierigkeiten ab: Wer soll dariiber urteilen, ob
man mehr aus den Naturressourcen nimmt, als man braucht, und
welche Sanktionen wiren dafiir denkbar? SchlieSich ist die Bestim-
mung dessen, was man braucht, ein duflerst schwieriges Unterfangen:
»how do we know how much we need, given the nature of human
greed?« (Ogungbemi 2001: 270) Hierbei méchte ich hinzufiigen: Wie
ldsst sich das, was man bendtigt, in einer kapitalistischen globalen
Gesellschaft bestimmen?

Dariiber hinaus wiirde ich grundsitzlich in Frage stellen, ob die
Pflichten, die sich aus diesem Prinzip ableiten lassen, den aktuellen
umweltethischen Herausforderungen, beispielsweise in Sachen
Nachhaltigkeit, Biodiversitit und Klimaschiitz gerecht werden koén-
nen. Denn das Verbot, aus der Natur nicht mehr zu nehmen als das,
was man bendtigt, steht nicht notwendigerweise im Einklang mit
dem Gebot, so zu handeln, dass ein bestimmter Zustand der Natur
erhalten bleibt.

Obgleich dieser Einwand von Ogungbemi nicht direkt adressiert
wird, erkennt er, dass das traditionelle ethische Prinzip nicht ohne
weiteres auf die zeitgendssische Umweltethik tibertragbar ist. Daher
sieht er die Notwendigkeit, die von ihm umrissene traditionelle afri-
kanische Umweltethik den aktuellen umweltethischen Anforderun-
gen anzupassen.

Seinen Entwurf einer zeitgemiflen Umweltethik bezeichnet
Ogungbemi als »ethics of nature-relatedness«. Dabei greift er auf
die Idee der Relationalitit zwischen Mensch und Umwelt zuriick, die
auch bei Kelbessas Darstellung der Umweltethik der Oromo, wie
oben dargelegt, eine wesentliche Rolle spielt.

Allerdings unterscheidet sich Ogungbemis »nature-relatedness«
vom traditionell afrikanischen Verstindnis der Beziehung zwischen
Mensch und Natur. Dort wird diese als ein harmonisches Verhiltnis
der gegenseitigen Abhingigkeit aller Entitaten beschrieben. Ogung-
bemi hingegen begreift diese Beziehung als ein asymmetrisches Ver-
hiltnis, bei dem die Abhingigkeit der Menschen von der Naturwelt in
den Vordergrund tritt: Wiahrend die Natur wohl ohne Menschen wei-
ter existieren konnte, sind die Menschen auf die Natur, und zwar auf

145

hitps://dol.org/10.5771/6783495621725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IImm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Silvia Donzelli

einen bestimmten Zustand der Naturwelt, vollkommen angewiesen
(Ogungbemi 2001: 270).

Die Tatsache, dass durch die Schadigung der Umwelt die Lebens-
qualitiit, ja sogar die Existenz der Menschen gefihrdet werden kann,
zeichnet sich als die fundamentale Begriindung fiir eine nachhaltige
Ethik ab. Der riicksichtvolle Umgang mit der Natur wird also letzt-
endlich durch ein Prinzip begriindet, das aus der Ethik der zwischen-
menschlichen Beziehungen abgeleitet ist, ndmlich durch das Verbot,
Mitmenschen Schiden zuzufiigen.

Es ist zu bemerken, dass Ogungbemi sich um eine auf breite
Zustimmung abzielende Theorie bemiiht: Er verzichtet auf religiose
Begriindungen, um Allgemeingiiltigkeit zu gewihrleisten.

Sein Ethikentwurf hat jedoch im Rahmen der afrikanischen um-
weltethischen Debatte seine Kritiker. Ojomo bemerkt: >One major
problem with Ogungbemi’s ethics of nature-relatedness is that it be-
ars little affinity or no semblance with African cultural experience
and ontology« (Ojomo 211: 110). In der Tat bleibt unklar, was von
der von Ogungbemi dargestellten traditionellen afrikanischen Care-
Ethik, nach seiner Neuformulierung, erhalten bleibt. Diese entbehrt
sowohl der religiosen und spirituellen Dimension als auch dem Bild
eines harmonischen Zusammenhanges aller Entititen miteinander
und bewahrt méglicherweise nur das Gebot eines nachhaltigen Um-
gangs mit der Natur.

Fainos Mangena bemerkt, dass der von Ogungbemi geprigte Be-
griff nature-relatedness fiir die afrikanische Umweltethik von Bedeu-
tung ist, bedenklich sei allerdings, dass in Ogungbemis Umweltethik
den nicht-menschlichen Lebewesen lediglich ein instrumenteller
Wert zugeschrieben wird (Mangena 2003: 35-36).

Ogungbemis Appell an die Vernunft, sowie seine klare Diagnose
der Ursachen der Umweltkrise im subsaharischen Afrika bezeugen
seine rationalisierende und weltnahe Herangehensweise. Umso tiber-
raschender wirkt folgende Anmerkung zum Thema Bevélkerungs-
wachstum: »Generally, nature has a way of reducing population in
the world. Recently, there was an earthquake in Egypt and many lives
were lost. I believe when our population has reached an alarming
situation, nature will invariably apply its brake and have a drastic
reduction in our population growth rate« (Ogungbemi 2001: 269).
Die Rede von einem Zusammenhang zwischen menschlichem Han-
deln und Naturkatastrophen mag zwar ein Leitthema der Umwelt-
ethik sein. Allerdings ist Ogungbemis Beschreibung dieses diisteren

146

hitps://dol.org/10.5771/6783495621725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IImm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Umweltethische Ansitze in der afrikanischen Philosophie

Szenarios irritierend. Zum einen ist das Bild einer Natur, die aus einer
bewussten Entscheidung heraus die Umweltbelastung durch Kata-
strophen regelt, bestenfalls als metaphorisch zu deuten; zum anderen
ist die Annahme eines Zusammenhangs zwischen dem Wachstum der
Bevolkerungsrate und dem Erdbeben in Agypten etwas zu gewagt.

Einigen Schwiichen zum Trotz hat die Arbeit von Ogungbemi
das Verdienst, die Ursachen aktueller Umweltprobleme im Subsaha-
rischen Afrikas eingehend zu analysieren und die Verflechtung der
Umweltkrise in Afrika mit politischen und wirtschaftlichen Zustin-
den hervorzuheben. Zudem strebt er, angesichts der globalen Dimen-
sion der Umweltkrise, eine weltliche und allgemein zustimmungs-
fahige Umweltethik an.

Das Projekt einer Ethik, die auf traditionelle afrikanische Welt-
anschauungen fufst und zugleich auf religiose Begriindungen ver-
zichtend, dem Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit gerecht wird, ver-
folgt auch Thaddeus Metzt. Er tut das allerdings aus einer ganz
anderen Perspektive heraus.

4 Thaddeus Metz: eine relationale Theorie des
moralischen Status

Der Beitrag vom in Siidafrika titigen Philosophieprofessor Thaddeus
Metz aus den Vereinigten Staaten fokussiert auf ein zentrales Thema
umweltethischer Forschung, ndmlich auf die Frage nach dem mora-
lischen Status.

Einer Entitdt moralischen Status zuzuschreiben bedeutet, sie als
moralisch berticksichtigungswiirdig anzuerkennen, und zwar unab-
hingig von extrinsischen Fakten, beispielsweise von ihrer Niitzlich-
keit fiir die Menschen. Es gibt sehr unterschiedliche Auffassungen
dariiber, welche Eigenschaften fiir die Zuschreibung eines mora-
lischen Status relevant sind. Anders als holistische Ansitze, welche
die Natur als Ganzes als Trager von moralischem Status anerkennen,
schreiben individualistische Theorien lediglich Individuen mora-
lischen Status zu, typischerweise aufgrund intrinsischer Eigenschaf-
ten wie Rationalitit oder Leidensfihigkeit. Thaddeus Metz nimmt
sich vor, einen dritten Weg einzuschlagen und eine Alternative zu
den dominanten Perspektiven des Holismus und Individualismus zu
konzipieren, welche unseren moralischen Intuitionen besser gerecht
wird.

147

hitps://dol.org/10.5771/6783495621725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IImm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Silvia Donzelli

In seiner relationalen Theorie bestimmt er als Kriterium fiir die
Zuschreibung eines moralischen Status die Fahigkeit, Teil einer mo-
ralisch relevanten Beziehung mit Menschen zu sein. Abhingig da-
von, ob eine Entitdt nur das Objekt oder auch das Subjekt einer mora-
lisch relevanten Beziehung sein kann, wird ihr ein voller oder nur ein
partieller moralischer Status zugeschrieben. Innerhalb dieser Unter-
teilung werden wiederum unterschiedliche Grade der Relationsfihig-
keit, und daher des moralischen Status, anerkannt. Es fragt sich
zuniichst, welche Art der Beziehung als moralisch relevant zu be-
trachten sei.

An dieser Stelle greift Metz auf traditionell afrikanisches Ge-
dankengut zuriick und macht das bekannteste ethische Prinzip des
Subsaharischen Afrikas, Ubuntu, fiir seine Theorie fruchtbar. Nach
einem weit vertretenen Verstindnis, das auch der Arbeit von Metz
zugrunde liegt, ldsst sich Ubuntu wie folgt konturieren. Ubuntu ist
eine moralische Eigenschaft, die entwickelt werden kann. Ein
Mensch, der Ubuntu hat, identifiziert sich mit seinen Mitmenschen
und verhilt sich Anderen gegentiiber solidarisch, kooperativ und
hilfsbereit. In dem man das tut, férdert man das Wohl anderer, und
damit auch das gemeinschaftliche Zusammenleben; zudem entwickelt
man die eigene moralische Personlichkeit; man wird also zu einem
besseren Menschen. Damit ist Ubuntu zugleich deskriptive Eigen-
schaft und ethisches Prinzip, das in erster Linie die zwischenmensch-
lichen Beziehungen regelt.

Metz kniipft an das Konzept einer auf Identifikation und Solida-
ritdt beruhenden Beziehung an und macht daraus ein Kriterium des
moralischen Status. Einer Entitit wird moralischer Status zugeschrie-
ben, wenn sie fihig ist, Teil einer Beziehung mit Menschen zu sein,
die folgende zwei Kriterien erfiillt: Sie muss das Wohl des Anderen
fordern und auf Solidaritit und Identifikation beruhen. Anhand die-
ser zwei Kriterien lisst sich bestimmen, welche Entititen moralischen
Status haben, und in welchem Grad. Vollen moralischen Status ge-
niefSen Entitdten, die das Subjekt einer solchen Beziehung sein kon-
nen, die also fihig sind, sich mit anderen zu solidarisieren und ihr
Wohlergehen zu fordern. Diese Fihigkeit schreibt Metz Menschen
und, in geringerem Maf, auch bestimmten Affenarten wie Schim-
pansen und Gorillas zu (Metz 2011: 400).

Einen partiellen moralischen Status haben Entitdten, die nur das
Objekt einer moralisch relevanten Beziehung sein kénnen. Voraus-
setzung dafiir ist, dass sie ein Leben haben, dessen Qualitit gefordert

148

hitps://dol.org/10.5771/6783495621725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IImm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Umweltethische Ansitze in der afrikanischen Philosophie

werden kann. Das bedeutet, dass nicht lebendige Entitdten, mitunter
Spezies und Naturressourcen, kein moralischer Status zugeschrieben
werden kann.* Auch Pflanzen wird moralischer Status abgesprochen,
weil sie kein im relevanten Sinne gutes Leben haben konnen.

Zudem muss eine zweite Bedingung erfiillt werden, namlich die
Fihigkeit, das Objekt von Solidaritit und Identifikation zu sein. Das
konnen Tiere in unterschiedlichem Mafle. Laut Metz gibt es »animals
that are capable of a better or worse life and so could be objects of a
friendly relationship, but would be less able to be objects than other
animals due to either their comparative lack of sentience or the dis-
positions of human nature, say, fish« (Metz 2011: 400).

Metz glaubt, mit seiner Ubuntu inspirierten relationalen Theo-
rie eine Losung zu bieten, die unseren moralischen Intuitionen ent-
spricht und die kontraintuitiven Ergebnisse anderer Theorien des
moralischen Status vermeidet. Dariiber hinaus sei seine Konzeption
von anderen Formen der Care-Ethik zu unterschieden, da sie durch
das Hervorheben einer relationalen Fihigkeit den Vorteil bietet, we-
der Reziprozitdt noch das tatsichliche Bestehen einer Beziehung vo-
rauszusetzen.

Bei genauerer Betrachtung ist Metzs Theorie allerdings nicht
unproblematisch. Fraglich scheint mir die Art, in der Metz die Fahig-
keit, das Objekt einer moralisch relevanten Beziehung zu sein, kon-
turiert. Vorausgesetzt wird zum einen eine objektive Eigenschaft,
namlich »being able to live a good life« (Metz 201: 400); zum anderen
die Fahigkeit des Objektes, Gefiihle von Solidaritit, Identifikation
und Sympathie im Subjekt hervorzurufen. Inwiefern diese Gefiihle
von nicht-relationalen, objektiv vorhandenen Eigenschaften des Ob-
jektes abhingen, bleibt eine offene Frage. Denn die Unterschiede im
moralischen Status, die Metz als hierarchisch auffasst, scheinen letzt-
lich eine Funktion der Art und Weise zu sein, in der die Beschaffen-
heit einer Entitdt die menschlichen Neigungen anspricht. Das, was
Metz als eine Fahigkeit des Objektes definiert, erweist sich schliefSlich
als eine Priferenz des Subjektes der Beziehung. Folgende Formulie-
rung bringt dies auf den Punkt: »a being can be the object of a friendly
relationship insofar as characteristic human beings could think of it as
part of a >wes, share its goals, sympathize with it« (Metz 2011: 394).

Das ist in vielerlei Hinsicht bedenklich. Abgesehen davon, dass
»characteristic human beings« kulturell- und erfahrungsbedingt tiber
ein und dieselbe Entitit vollig unterschiedlich denken kinnen, ist der
normative Gehalt dieser Konzeption zweifelhaft.

149

hitps://dol.org/10.5771/6783495621725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IImm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Silvia Donzelli

Metz hat mdoglicherweise Recht, wenn er behauptet, dass sein
Ansatz besser als andere Theorien in der Lage ist, Intuitionen beziig-
lich des moralischen Status zu erklidren. Doch was Theorien des mo-
ralischen Status zu leisten versuchen, ist nicht die Frage, welche
Entititen wir intuitiv beriicksichtigen, sondern welche wir bertick-
sichtigen sollen. Die Umweltethik hat seit ihren Anfingen versucht,
Intuitionen beziiglich nichtmenschlicher Entitdten zu hinterfragen,
im Bewusstsein, dass diese manchmal, auf tradierte Konventionen
beruhend, Leiden und Ungerechtigkeit férdern kénnen.

Metzs Konzeption postuliert im Grunde die intuitive Empathie
von Menschen als das Kriterium fiir eine hierarchische Skala des mo-
ralischen Status, welche dem Vorwurf von Willkiir ausgesetzt ist.

Gegenwirtig gilt Metz als einer der produktivsten Forscher von
Ubuntu. Sein Versuch, das Potential von Ubuntu in jede Richtung zu
erkunden, und im Hinblick auf aktuelle ethische Fragestellungen an-
zuwenden, halte ich fiir durchaus legitim. In der Tat ist Relationalitat
ein zentraler Begriff afrikanischer Tradition, der fiir die Umweltethik
fruchtbar gemacht werden kann. Es geht dabei jedoch um eine all-
umfassende Verbundenheit aller Entititen, denen — unabhingig von
ihren Beziehungen mit den Menschen — ein Eigenwert und ein Platz
in der Welt anerkannt wird.’ Diese Art von Relationalitit — dessen
Potential Metz nicht aufgreift — kann durchaus durch Ubuntu unter-
mauert werden, beispielsweise durch die Erweiterung des normativen
Prinzips von der Ebene der zwischenmenschlichen Beziehungen auf
die gesamte Naturwelt. Einen solchen Ansatz wird zum Beispiel von
Murove fruchtbar gemacht: Er legt die gesellschaftliche Dimension
von Ubuntu als einen Mikrokosmos dar, welcher in kleinerem Maf3-
stab die Verbundenheit der Weltordnung wiederspiegelt (Murove
2009).5

Wihrend auf theoretischer Ebene eine rege Diskussion tiber afri-
kanische Umweltethik stattfindet, spielen sich auf dem afrikanischen
Kontinent katastrophale 6kologische Szenarien ab. Inwiefern die afri-
kanische Umweltethik diese konkreten Herausforderungen angehen
kann, wird im Folgenden am Beispiel der Lage im Nigerdelta an-
gerissen.

150

hitps://dol.org/10.5771/6783495621725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IImm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Umweltethische Ansitze in der afrikanischen Philosophie
5 Der Fall Nigerdelta

Die im Siiden Nigerias gelegene Miindung des Nigers umfasst eine
Fliche von 70.000 Quadratkilometern und erstreckt sich iiber neun
nigerianische Foderalstaaten. Es handelt sich um ein von Wasser-
ldufen und Mangrovenwildern durchzogenes Feuchtgebiet, reich an
Fisch und Wasservigeln. Traditionell lebten die Bewohner des Niger-
delta von Landwirtschaft und Fischerei. Allerdings hat die Ent-
deckung von Erdsl in Oloibiri 1956 den Beginn einer drastischen Ver-
dnderung der Umweltlage im Nigerdelta markiert. Die intensive
Olexploration- und Gewinnung hat, durch das stindige Auslaufen
von Erdél in Wasser und Boden und das Abfackeln von giftigen Erd-
gasen, den natiirlichen Zustand der Region enorm beschadigt: mit
erheblichen Folgen fiir Flora, Fauna und die Lebensqualitit der indi-
genen Bevolkerung. Die Bewohner des Nigerdelta sind ihres traditio-
nellen Lebensunterhalts beraubt worden und leben in einer extrem
verseuchten Umwelt.

Dabei erfihrt der grofite Teil der Bevilkerung nur die Nachteile
des Olgeschiifts, da sie kein Eigentumsrecht auf ihr Land geltend ma-
chen kann: durch den 1978 erlassenen und noch heute wirksamen
Land Use Act wurde den Bewohnern der Besitz des Landes abgespro-
chen und dem Staat iibertragen. Seitdem miissen die multinationalen
Olkonzerne die Nutzung des Landes nicht mehr mit Biirgern verhan-
deln (Ebeku 2002). Gegeniiber diesen Angriffen auf ihr Land, ihr Le-
ben und ihre Rechte ist die Bevolkerung nicht untitig geblieben.
Durch zahlreiche Initiativen des friedlichen Protests haben die im
Nigerdelta lebenden Ethnien versucht, ihre Rechte zu erkdmpfen;
doch seit der Totung des Anfiithrers der MOSOP Bewegung, Ken Saro
Wiwa, und anderer acht Aktivisten des Ogoni Volkes im Jahr 1995
durch das Militdrregime von Abacha, ist der Widerstand in Gewalt
eskaliert. Wihrend bewaffnete Guerillagruppen das Gebiet durch-
streifen, gehoren das Sabotieren von Pipelines und die Geiselnahme
westlicher Mitarbeiter multinationaler Konzerne zur Tagesordnung.’

Der Fall Nigerdelta zeigt auf exemplarische Weise den Zusam-
menhang der Umweltkrise innerhalb und auflerhalb Afrikas mit
wirtschaftlichen, politischen und gesellschaftlichen Dynamiken. Es
fragt sich, ob die umweltethischen Ansitze von Metz, Ogungbemi
und Kelbessa Ressourcen bieten, um die Herausforderungen der Lage
im Nigerdelta anzugehen.

Beziiglich Metzs Theorie bilden die von Ubuntu verkérperten

151

hitps://dol.org/10.5771/6783495621725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IImm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Silvia Donzelli

Werte von Kooperation, Solidaritdt und geteilter Menschlichkeit ein
Gegenbild zum aktuellen Kampfszenario im Nigerdelta, geprigt von
Ausbeutung, Unrecht und Korruption. Allerdings stellt uns die Lage
im Nigerdelta vor die krude Tatsache, dass Solidaritit und Identifika-
tion leicht preisgegeben werden konnen, sobald wirtschaftliche Inte-
ressen im Spiel sind. Das Ubuntu-Ideal erfordert konkrete Spielriu-
me fir seine Verwirklichung, und diese sind, in einer Situation des
tiefsten Unrechts, schwer gegeben. Sie zu gewihrleisten wire eine
primire politische Aufgabe.

Dariiber hinaus bildet der Fall Nigerdelta ein konkretes, ein-
leuchtendes Beispiel dafiir, dass samtliche Naturerscheinungen und
Lebewesen, wenn ihre Umwelt beschidigt wird, dem Zerfall der ge-
meinsamen Existenz bestimmt sind. Gegentiber der Evidenz dieser
allumfassenden Gemeinschaft greift Metzs Fokus auf die am mensch-
lichen Standard gemessene Interaktionsfahigkeit moglicherweise zu
kurz.

Bei Ogungbemis Theorie tritt die Verletzlichkeit des Menschen
gegeniiber dem okologischen Zusammenbruch in den Vordergrund.
Es ist kein Zufall, dass seine Analyse der Ursachen und Dynamiken
der afrikanischen Umweltkrise auf die Lage im Nigerdelta besonders
zutrifft, da Ogungbemi als Nigerianer das ortliche Geschehen erster
Hand kennt (Ogungbemi 2010). Beziiglich des von ihm behaupteten
traditionellen afrikanischen Prinzips, nicht mehr aus der Natur zu
nehmen, als das, was man braucht, mochte man fragen, ob Erdsl -
angesichts der Fiille an ethischen und umweltethischen Problemen,
die mit seiner Gewinnung und Verwendung einhergehen, sowie der
moglichen Alternativen — etwas ist, was die Menschheit wirklich be-
notigt.

Unter den drei vorgestellten Positionen setzt sich diejenige von
Kelbessa am tiefsten mit tradiertem afrikanischem Gedankengut aus-
einander. Dabei entwickelt er einen originellen umweltethischen An-
satz, der neben dem Wert der nachhaltigen Umweltethik der Oromo
als Kulturerbe auch den dynamischen Charakter der Tradition her-
vorhebt. So gewinnt fiir Kelbessa, wie fiir Ogungbemi, die Frage nach
dem angemessenen Verhiltnis zwischen Tradition und Erneuerung
eine zentrale Bedeutung. Die Ausfiihrungen Kelbessas zu den be-
stehenden Machtverhiltnissen, zu einer bedachten Integration von
traditionellem und technologischem Wissen, sowie zur Involvierung
indigener Vélker in die ihre Umwelt betreffenden Entscheidungspro-
zesse, sind auch im Hinblick auf das Nigerdelta aufschlussreich. Denn

152

hitps://dol.org/10.5771/6783495621725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IImm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Umweltethische Ansitze in der afrikanischen Philosophie

dort zeigt sich, dass bei der Losung afrikanischer Umweltprobleme
von der Beriicksichtigung moralisch relevanter Fragen globaler Ge-
rechtigkeit, den Rechten indigener Vélker, der Verantwortung von
Staaten und multinationalen Konzernen fiir Ausbeutung und Unter-
driickung, nicht abgesehen werden kann. Wie Kelbessa bemerkt, er-
fordert eine zeitgemifle Umweltethik die Integration unterschiedli-
cher umweltethischer Ansitze, kultureller Perspektiven und
Disziplinen. Daher fordert er den Dialog zwischen indigener Bevdl-
kerung, internationalen Organisationen und Forschern. »All parties
should work towards the achievement of the long-term goal of eco-
nomically, socially, and environmentally sound development« (Kel-
bessa 2010: 231-232).

—Silvia Donzelli, Berlin

Literatur

Adeh, Ignatius, Corruption and Environmental Law. The Case of the Niger Del-
ta, Miinster 2010.

Ekwealo, Chigbo Joseph, >Ndu mmili, ndu azu. Leben und leben lassen: eine
afrikanische Umweltethik¢, Polylog Nr. 29, 2013, S. 21-36.

GraneB3, Anke, Das Menschliche Minimum, Frankfurt 2011.

Ikuenobe, Polycarp, »Traditional African Environmental Ethics and Colonial Le-
gacy«, International Journal of Philosophy and Theology, Vol. 2, No. 4, 2014,
S.1-21.

Kelbessa, Workineh, Traditional Oromo Attitudes towards the Environment. An
Argument for Environmentally Sound Development, Addis Ababa 2001.

Kelbessa, Workineh, Indigenous and Modern Environmental Ethics: A Study of
the Indigenous Oromo Environmental Ethic and Modern Issues of Environ-
ment and Development, Washington 2010.

ed. LaMonica, Chris und Omotola, Shola, J., Horror in Paradise. Frameworks for
Understanding the Crises of the Niger Delta Region in Nigeria, Durham etc.
2014.

Mangena, Fainos, »Discerning Moral Status in the African Environment«, Phro-
nimon Vol. 14, Nr. 2, 2013, S. 25-44.

Mihler, Annegret, »Nigeria: A Prime Example of the Resource Curse? Revisi-
ting the Oil-Violence Link in the Niger Delta«, GIGA Working Papers
Nr. 120, 2010.

Metz, Thaddeus, »Toward an African Moral Theory«, The Journal of Political
Philosophy, Vol. 15, Nr. 3, 2007, S. 321-341.

153

hitps://dol.org/10.5771/6783495621725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IImm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Silvia Donzelli

Metz, Thaddeus, »An African Theory of Moral Status: A Relational Alternative
to Individualism and Holism«, Ethical Theory and Moral Practice, Vol. 15
No. 3, 2012, S. 387-402.

Murove, Munyaradzi Felix, »An African Environmental Ethics based on the
Conceps of Ukama and Ubuntuc, in: African Ethics: An Anthology of Com-
parative and Applied Ethics, ed. Murove, Munyaradzi Felix, Pietermaritzburg
2009, S. 315-331.

Ogungbemi, Segun, »An African Perspective on the Environmental Crisis, in:
Environmental Ethics: Readings in Theory and Application, ed. Pojman, Louis
et al, Belmont u.a. 2001, S. 330-337.

Ogungbemi, Segun, »The Conflict in the Niger Delta and National Interestc, in:
Oil Violence in Nigeria: Checkmating its Resurgence in the Niger Delta, ed.
Ojakorotu, Victor and Gilbert, Lysias, Johannesburg 2010, S. 167-180.

Ojomo, P., »Environmental Ethics: An African Understanding«, The Journal of
Pan African Studies, Vol. 4, No. 3, 2011, S. 101-113.

Oruka, Odera und Juma, Calestous, »Ecophilosophy and the Parental Earth Et-
hics«, in: Philosophy, Humanity, and Ecology. Philosophy of Nature and En-
vironmental Ethics, ed. Oruka, Odera, Nairobi 1994, S. 115-129.

Ramose, Mogobe, »Ecology through Ubuntuc, in: African Ethics: An Anthology
of Comparative and Applied Ethics, ed. Murove, Munyaradzi Felix, Univer-
sity of Kwazulu-Natal Press, 2009, S. 70-76.

Singh, Jang and Lakhan, V. C., »Business Ethics and the International Trade in
Hazardous Wastes«, Journal of Business Ethics, Vol. 8, 1989, S. 889-899.

Tangwa, Godfrey, »Some African Reflections on Biomedical and Environmental
Ethics«, in: A Companion to African Philosophy, ed. Wiredu, Kwasi, Malden
2014, S. 387-395.

Anmerkungen

* Eine ausschopfende Darstellung der afrikanischen Umweltethik, welche andere
wichtige Positionen, wie die Parental Earth Ethics von Odera Oruka, beriicksichtigen
sollte, ist nicht das Ziel dieser Arbeit.

1 Ahnliche Probleme an der Schnittstelle zwischen wirtschaftlicher Reform, Umwelt-
schiden und sozialer Ungerechtigkeit zeigen sich aktuell im Zusammenhang mit dem
Bau des Staudamm Gibe I1I in Athiopien.

2 Solid Urban Waste Management XXI IUPAC Conference, Rome, 6-8 April 2016.

3 Sieh auch: Jang Singh/ C. Lakhan, >Business Ethics and the International Trade in
Hazardous Wastes, Journal of Business Ethics Vol. 8, 1989, SS. 889-899.

* Metz raumt allerdings ein, dass es indirekte Pflichten gegeniiber Pflanzen und Spe-
zies geben kann.

5 Siehe zum Beispiel Oruka/Juma (1994); Ekwealo (2013).

6 Siehe auch Ramose (2009).

7 Zum Zusammenhang zwischen Olgeschift und Gewalt im Niger Delta, siche Mih-
ler (2010).

154

hitps://dol.org/10.5771/6783495621725-135 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IImm—


https://doi.org/10.5771/9783495821725-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1 Vorkoloniale Tradition zwischen Aufwertung und Idealisierung
	2 Workineh Kelbessa: die Oromo und der Wert indigener Naturethik
	3 Das umweltethische Prinzip von Segun Ogungbemi
	4 Thaddeus Metz: eine relationale Theorie des moralischen Status
	5 Der Fall Nigerdelta
	Literatur

