
9  Schikanen durch antagonistische Gegner und Geistwesen

In diesem Kapitel geht es darum, welche Erfahrungen Kinder vom GYB-Alter an mit 
potenziell feindselig gesinnten Angehörigen der Outgroup machen. Zu diesem »Per-
sonen«-Kreis werden zum einen die »Angehörigen verfeindeter Verwandtschafts-
gruppen« (ikavosoyan) gerechnet und zum anderen aus emischer Perspektive auch die 
bösartigen Anito-Geistwesen, die vor allem jüngeren Kindern nach den Seelen trach-
ten. Die Kategorien ikavosoyan und anito lassen sich nicht fein säuberlich voneinander 
trennen, immer wieder kommt es zu Überschneidungen, etwa wenn alleinstehen-
de ältere Männer die Kinder ihrer Feinde in Alleinsituationen »schlecht behandeln«  
(jyasnesnekan).

Ein Gesichtspunkt, auf den ich bislang nur wenig eingegangen bin, ist die Hete-
rogenität der Peergruppe, in der Kinder aus diversen Verwandtschaftsgruppen (also 
auch solchen, die einander feindlich gegenüberstehen) zusammenkommen. In vielen 
Situationen spielen Kinder aus antagonistischen Verwandtschaftsgruppen mit den 
übrigen Peers zusammen, ohne dass die zwischen den Verwandtschaftsgruppen be-
stehenden Konf likte an die Oberf läche dringen. Jüngeren Kindern ist oftmals die Be-
deutung von Feindschaft noch unklar, sie lernen erst allmählich durch das Verhalten 
ihrer Bezugspersonen, dass einige Kinder aus der Peergruppe zu Hause schlechter 
angesehen sind als andere. Das egalitäre Ethos der Peergruppe bewirkt, dass die zwi-
schen den Peers bestehenden Differenzen in der Dorföffentlichkeit geleugnet werden 

– nicht zuletzt auch, um den sozialen Zusammenhalt nicht zu gefährden.
Abseits des Geschehens ist jedoch immer wieder zu beobachten1, dass nicht ver-

wandte (bzw. nicht eng verwandte) Peers gegeneinander vorgehen und sich gegenseitig 
»schikanieren« (jyasnesnekan). Das gegenseitige »Ärgern« (pasozi) unter Peers stellt ein 
Verhalten dar, über das bei den Tao nicht viel geredet wird, da es den »wilden« kind-
lichen Gefühlsregungen des onowned entstammt und sich der »moralisch rechtschaf-
fenen« (apiya so nakenakem) Ordnung des Gemeinwesens entzieht. Nichtsdestotrotz 
wissen die Bezugspersonen aber um diese kindlichen Auseinandersetzungen, die von 
ihnen als notwendig und unvermeidbar angesehen werden, um eine auf »Kraft« und 

1 � Durch teilnehmende Beobachtung und systematische Protokollierung von Emotionsepisoden habe 
ich wertvolle Einblicke in die Dynamiken der kindlichen Peergruppe bei den Tao erhalten, die mir durch 
ausschließliche Befragungen von Informanten verwehrt geblieben wären. Erst die Gegenüberstellung 
von Gesagtem (bzw. nicht Gesagtem) und Beobachtetem ermöglichte es mir, die Ambivalenzen und 
Widersprüche des soziokulturellen Gesamtsystems bei den Tao zu erfassen und zu interpretieren.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit244

»Stärke« (moyat) basierende inoffizielle Hierarchie in der neuen Generation herauszu-
bilden.2

Es kommt häufig vor, dass Kinder von ihren Peers geärgert werden, weil sie in 
einem gegebenen Moment unachtsam bzw. unvorsichtig waren, sodass andere sich 
ihnen gegenüber ein Vorteil verschaf fen können, den sie »schamlos« (jyasnesnekan)3 
ausnutzen, um sich selbst in solchen Momenten als stark und »angsteinf lößend«  
(masozi) zu erleben. Ein wesentlicher Aspekt kindlicher Stärke ist die Fähigkeit zur 
emotionalen Kontrolle. Kinder dürfen in der Peergruppe weder »wütend« (somozi) 
werden noch zu weinen anfangen, da sie ansonsten von ihren Altersgenossen ausge-
lacht werden. Unzulässiges »Wütendwerden« führt zudem dazu, dass die Peers das 
betref fende Kind immer weiter »reizen« (pasozi; wörtlich: »wütend machen«), bis es 
schließlich verstummt oder in seiner Verzweif lung davonläuft.4

Es ist wichtig darauf hinzuweisen, dass das gegenseitige Ärgern und Schikanieren 
in den kindlichen Peergruppen vor allem unter Kindern erfolgt, deren Familien nicht 
(oder nur entfernt) miteinander verwandt sind. Tao-Kinder lernen von früh an, wer 
zur Gruppe der Nahverwandten gehört, und pf legen für gewöhnlich einen engen Um-
gang mit ihren gleichaltrigen Cousinen und Cousins.

Das Ärgern in der Peergruppe weist Parallelen zu bestimmten frühkindlichen So-
zialisationspraktiken der Bezugspersonen auf, die von den Erwachsenen als »amü-
sant« ( yapiya piyalalamen) empfunden werden und im Wesentlichen darauf basieren, 
Kleinkinder in soziale Dramen zu verwickeln, aus denen sie sich aufgrund ihres kog-
nitiven und emotionalen Entwicklungsstands nicht selbst wieder herausmanövrieren 
können (siehe Kapitel 11). Die älteren Kinder und Erwachsenen der Ingroup versuchen, 
durch körperlich überlegenes Auftreten und »geschicktes Manövrieren« (manivet so 
tao; wörtlich: »jemanden betrügen« oder »hereinlegen«) Macht über jüngere Kinder 
zu erlangen. Ein verbreiteter Spaß ist das Kneifen oder Zwicken, das auf eine Weise 
erfolgt, die es älteren Säuglingen oder Kleinkindern unmöglich macht, den Verursa-
cher dieser Handlung zu identifizieren. Da ältere Säuglinge und Kleinkinder das Ver-
halten ihrer Bezugspersonen noch nicht hinreichend durchschauen können, werden 
bestimmte »Angst« (maniahey) induzierende Praktiken von diesem Entwicklungsalter 
an als das Machwerk bösartiger Anito-Geistwesen erfahren (siehe Kapitel 12).

Beim Ärgern in den kindlichen Peergruppen sowie auch bei den oben skizzierten 
frühkindlichen Sozialisationspraktiken der Bezugspersonen geht es nicht primär um 
die Vermittlung von Erziehungsinhalten oder normativen Standards, sondern um 
die Induzierung der moralischen Gefühle »Angst« und »Scham«. Für Tao-Kinder ist 

2 � Die Erwachsenen mischen sich in die kindlichen Auseinandersetzungen nur ein, wenn diese zu eska-
lieren drohen. Das Zufügen von blutenden Wunden und die Beschädigung von Eigentum werden von 
ihnen nicht geduldet. Psychische Gewalt in den Kindergruppen wird von den Tao hingegen als weniger 
problematisch angesehen, da diese keine sichtbaren Verletzungen am »körperlichen Selbst« hervor-
rufen.

3 � Die wörtliche Bedeutung von jyasnesnekan ist »eine Handlung, die keine Scham kennt«.
4 � Das gegenseitige Ärgern schließt – wie ich weiter oben beschrieben habe – nicht aus, dass sich Peers in 

bestimmten Situationen gegenseitig trösten, d. h. auf fürsorgliche Weise zueinander verhalten. Dieses 
Verhalten ist z. B. zu beobachten, wenn Kinder unter starken physischen Schmerzen leiden und / oder 
Gefahr drohen, ihre Seelen zu verlieren. Ausgeprägte fürsorgliche Tendenzen bestehen ferner beim 
Teilen von Nahrungsmitteln, das bereits vom späten Säuglingsalter an erlernt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9  Schikanen durch antagonistische Gegner und Geistwesen 245

das Ärgern schwächerer, auf sich allein gestellter und jüngerer Kinder ein wichtiger 
Schritt bei der Überwindung ihrer initialen »Angst- und Scham-Disposition« (kanig), 
da sie sich selbst nun als aktiv Handelnde erfahren können, die dem passiven kindli-
chen Zustand des späten Säuglings- und Kleinkindalters entkommen sind. Sie streifen 
ihre »Opferrolle« ab, indem sie selbst zu »Tätern« werden.

Mein Punkt ist, dass die Gruppe der antagonistischen Gegner alle Lebensbereiche 
umfasst und sich nicht auf ikavosoyan und anito begrenzen lässt. Tao-Kinder nehmen 
während des Sozialisationsprozesses zunächst ihre Bezugspersonen und dann später 
im Kindesalter ihre Peers in bestimmten Momenten als antagonistische Gegner wahr. 
Sie erleben vom späten Säuglingsalter an keinen Zustand vollständiger Geborgenheit, 
da ihnen die in affektiver und emotionaler Hinsicht wichtigsten Personen ihres so-
zialen Umfeldes in den verschiedenen Lebensphasen auf abwechselnd »fürsorgliche« 
(apiya) und »feindselige« (marahet) Weise gegenübertreten. Die große Abhängigkeit 
von den Eltern und den übrigen älteren Mitgliedern der hierarchisch organisierten 
Verwandtschaftsgruppe verhindert jedoch, dass Tao-Kinder diese als Aggressoren an-
sehen können, weshalb die »schlechten« Erfahrungen der frühen Kindheit von ihnen 
in den Bereich des Supranatürlichen projiziert werden müssen (siehe Abschnitte Mar­
ginalisierung, Stigmatisierung, Missbrauch und Internalisierung des Anito-Glaubens).

Ambivalentes Verhalten älterer Geschwister

Die »älteren Geschwister« (kaka) spielen vom späten Säuglingsalter an eine Rolle in der 
Kinderbetreuung. Wenn sie zum Ende der Grundschulzeit hin über ein apiya so na­
kenakem verfügen und zunehmend besser in der Lage sind, »die Dinge zu verstehen«, 
werden sie von den Eltern für kurze Zeit als Aufpasser ihrer »jüngeren Geschwister« 
(wari) eingesetzt. Früher, als die Tao über zahlenmäßig größere Familien verfügten, 
waren die betreuenden kaka oftmals nur geringfügig älter als die ihnen anvertrauten 
Kinder. Heute ist vor allem in kinderreichen ärmeren Familien eine Betreuung jünge-
rer Kinder durch ältere Geschwister zu beobachten.

Tao-Eltern neigen dazu, Kindern als Gruppe Aufgaben zuzuweisen. Hierbei han-
delt es sich in der Regel um einfache Haushaltstätigkeiten wie Geschirrspülen, Fegen 
oder Reiskochen. Außerdem werden Kinder auf Botengänge oder zum Einkaufen in 
den Dorf laden geschickt.5 Den Eltern ist es dabei egal, welches Kind die aufgetrage-
nen Tätigkeiten verrichtet – die Aufgabenverteilung innerhalb der Geschwistergruppe 
ist eine Angelegenheit der Kinder. Da die kaka keine Lust mehr verspüren, »sich wie 
ein Kind herumkommandieren zu lassen« (pakamotdeh), übertragen sie die elterlichen 
Aufgaben an die wari, die mitunter versuchen, sich der Situation durch Weglaufen zu 
entziehen. Um ihre Interessen durchzusetzen, greifen ältere Geschwister bisweilen 

5 � Früher, als die Tao beim Kochen Süß- und Salzwasser mischten, wurden Kinder bei jedem Kochvor-
gang ans Meer geschickt, um einen Eimer Wasser zu holen. Dies ist heute nur noch in wenigen Fami-
lien üblich, da beim Kochen nun fast überall billiges industriell gefertigtes Salz verwendet wird. Das 
»Herumkommandieren« (pakamotdeh) der Kinder hat in den letzten Jahrzehnten abgenommen, weil 
nicht mehr so viele Kinder geboren werden, der Aufenthalt in der Ganztagsschule ein Helfen im Haus-
halt verhindert und diverse technische Errungenschaf ten die Organisation des Haushalts erleichtern.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit246

zu drastischen Mitteln. So scheuen sie sich nicht, von Schlägen6 und Drohungen7 Ge-
brauch zu machen, um die Jüngeren zum gewünschten Verhalten zu bewegen.

Die kaka nehmen innerhalb der Geschwisterriege eine Vorrangstellung ein, da sie 
aufgrund ihrer körperlichen Überlegenheit und dem Entwicklungsvorsprung ihres na­
kenakem Macht und Einf luss über die wari ausüben. Letztere empfinden im Umgang 
mit den älteren Geschwistern »Respekt« (ikaglow) und »Angst« (maniahey). Die Macht 
der kaka besteht in ihrem ambivalenten Auftreten. Die wari können deren Verhalten 
häufig weder berechnen noch richtig einschätzen. Mal treten die älteren Geschwister 
den jüngeren gegenüber wohlwollend-fürsorglich auf, etwa wenn sie Süßigkeiten und 
andere Nahrungsmittel mit ihnen teilen oder ihnen bei diversen Problemen zur Seite 
stehen. Doch dann geschieht es immer wieder – häufig ohne identifizierbaren Anlass 

– dass die kaka sich gegenüber den wari auf antagonistisch-feindselige Weise verhalten 
und diese auf verschiedene Arten »schlecht behandeln« (jyasnesnekan). Hierbei han-
delt es sich um ein Verhaltensmuster, das bei den Tao generell in der Interaktion von 
älteren Personen mit jüngeren Kindern zu beobachten ist (siehe Teil IV für konkrete 
Beispiele).

Im Erwachsenenalter kommt es nicht selten vor, dass der älteste Bruder den väter-
lichen Besitz »an sich rafft« (teymagom), während die jüngeren Brüder leer ausgehen.8 
Die widerrechtliche Aneignung von Tarofeldern vollzieht sich manchmal auf indirek-
te Weise, etwa wenn der älteste Bruder seinen in Taiwan lebenden wari verschweigt, 
dass ihnen bei der Verteilung des väterlichen Erbes Felder zugesprochen wurden bzw. 
wo sich diese befinden. Das Konkurrenzverhalten unter Brüdern ist der knappen Res-
source Land geschuldet, die häufig nicht zur Genüge vorhanden ist, um allen männ-
lichen Nachkommen ein späteres Auskommen zu ermöglichen.9

Die Beziehungen zwischen Brüdern und Schwestern sind dagegen prinzipiell 
anders strukturiert. Ältere Brüder empfinden für ihre jüngeren Schwestern »Mit-
leid« (mangasi), was sich primär im Weiterreichen von Nahrung ausdrückt. Während  

6 � Da Männer bei den Tao keine Frauen schlagen dürfen, erfolgte das Schlagen bzw. Klapsen der jüngeren 
Schwestern ausschließlich durch deren ältere Schwestern.

7 � Z. B. drohen sie ihren jüngeren Geschwistern, diese nicht mehr auf Streifzüge durch die Umgebung des 
Dorfes mitzunehmen, sollten sie die an sie weitergereichten Aufgaben nicht erfüllen. Die Angst vor 
sozialem Ausschluss zeigt in der Regel Wirkung.

8 � In den meisten Dörfern auf Lanyu findet sich eine Tendenz zur Primogenitur, die jedoch keinesfalls ab-
solut ist. Der Vater kann selbst entscheiden, welchem Sohn er was vererbt (in der Regel Felder). Er muss 
seine Entscheidung aber bei der Besprechung des Erbes begründen.

9 � Der Zusammenhalt unter Schwestern ist bei den Tao normalerweise größer als unter Brüdern, da 
sie nicht um die knappe Ressource Land buhlen müssen. Trotzdem treten auch in den Schwester-
beziehungen Verhaltensweisen auf, die auf Konkurrenzdenken schließen lassen. So erzählte mir 
eine Frau, dass sie die abgelegten Kleider ihrer Kinder lieber diskret in der kommunalen Mülltonne 
verschwinden ließe, als sie an die Kinder der eigenen Schwestern weiterzureichen. Eine alte Frau, 
die besonders schöne traditionelle Kleidungsstücke weben konnte, wollte ihre Fertigkeiten an nie-
manden weitergeben, auch nicht an ihre eigenen Schwestern, da ansonsten andere Frauen ebenfalls 
in der Lage gewesen wären, solch schöne Kleidungsstücke herzustellen. Kulturelles Wissen wird in 
einigen Fällen lieber mit ins Grab genommen, als dass man es mit anderen teilt. Auch innerhalb der 
Ingroup treten bisweilen hef tige Gefühle des »Neides« (ikeynanahet) auf – den Betrof fenen ist es 
ein Dorn im Auge, wenn andere sie in materieller Hinsicht übertrumpfen. Allerdings werden diese  
Gefühle aufgrund ihrer Assoziation mit den Machenschaf ten der anito nur selten zugegeben.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9  Schikanen durch antagonistische Gegner und Geistwesen 247

meiner Forschung erzählten mir mehrere Frauen, dass sie als Kinder von ihren älteren 
Brüdern Leckerbissen zugesteckt bekamen, die diese bei der Schulspeisung erhielten. 
Ein ähnliches Verhalten konnte ich selbst während meiner Feldforschung beobachten, 
als ein 9-jähriger älterer Bruder einen ihm bei uns zu Hause angebotenen Apfel (der auf 
Lanyu eine Delikatesse darstellt) seiner 6-jährigen Schwester überließ. Die zwischen äl-
teren Brüdern und jüngeren Schwestern bestehenden affektiven Bindungen dienen aus 
einer funktionalen Perspektive heraus betrachtet der Integrität der Geschwistergrup-
pe. Jüngere Schwestern sind gegenüber ihren älteren Brüdern strukturell benachtei-
ligt, da sie später durch »Ausheirat« (macivahvahey) die Verwandtschaftsgruppe (asa 
so inawan) verlassen werden. Sie werden deshalb von ihren Brüdern nicht als Konkur-
rentinnen wahrgenommen. Ältere Brüder verhalten sich ihren jüngeren Schwestern 
gegenüber auf wohlwollend-fürsorgliche Weise, weil sie sich bereits im Kindesalter 
durch die Weitergabe von Nahrung als statushöhere Personen erfahren können. Sie 
stellen sich bewusst über ihre jüngeren Schwestern, die von ihnen als bedürftige Nah-
rungsempfängerinnen angesehen werden.

Kindliche Sprachlosigkeit

In der Dorföffentlichkeit ist die kindliche Peergruppe ein egalitäres Konstrukt, das 
dazu beiträgt, antagonistische Gegensätze zu verschleiern. Wenn viele Dorf bewohner 
anwesend sind und das Verhalten der Kinder innerhalb der Peergruppe beobachten 
können, werden die bestehenden Differenzen von den Kindern in ihrem onowned ver-
borgen. Doch in unbeobachteten Alleinsituationen tritt antagonistisch-feindseliges 
Verhalten vermehrt zutage. Bestimmte innerhalb der Peergruppe weniger gut ange-
sehene Kinder werden dann von ihren Peers geschlagen, gehänselt und ausgelacht, 
bisweilen wird ihnen auch ihre Kleidung entwendet oder das Spielzeug mutwillig zer-
stört. Etwas ältere Kinder verschaffen sich Einf luss innerhalb der Peergruppe, indem 
sie ihre Gegner beim Spielen an der vanwa unter Wasser drücken und damit drohen, 
sie zu ertränken.10 Es kommt nicht selten vor, dass aufs Übelste schikanierte Kinder 
bereits wenige Stunden später wieder mit ihren Peinigern zusammen spielen. Ein der-
artiger Verhaltenswechsel wird nicht zuletzt durch die »Scham« (masnek) induzieren-
de Wirkung der Dorföffentlichkeit herbeigeführt. Die Peers sind in dieser Situation 
viel zu »gehemmt« (kanig), um auf oben beschriebene Weise gegeneinander vorzuge-
hen, weshalb dann ein wohlwollend-fürsorglicher Umgang überwiegt.

Als soziales Konstrukt, das sowohl die von einer Mutter abstammenden Kinder 
als auch klassifikatorische »Brüder« und »Schwestern« unter sich vereint, ist die »Ge-
schwister«- oder Peergruppe bei genauer Betrachtung ein sowohl horizontales als 
auch vertikales Gebilde. Welche der beiden Achsen betont wird, hängt von der jewei-
ligen Perspektive ab, die man gewillt ist einzunehmen. Von außen erfährt die »Ge-
schwister«-Gruppe eine egalitäre Zuschreibung, da die Angehörigen ein und derselben 
Generation als prinzipiell gleich definiert werden. »Geschwister« sind jedoch de facto 
ungleich, da sie sich hinsichtlich ihres Alters und somit ihrer »Körpergröße« und »Kör-
perkraft« (moyat) unterscheiden. Aus diesem Grund kommt es parallel zur externen 

10 � Fast jedes Tao-Kind macht während der Kindheitsphase die Erfahrung des Beinahe-Ertrinkens durch 
Fremdeinwirkung.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit248

Evaluation zu einer internen Differenzierung, die vor allem von den Kindern selbst 
wahrgenommen wird, aber nicht unbedingt von den Bezugspersonen. Schikanierte 
jüngere und schwächere Kinder »schämen sich« (masnek), weil sie sich in körperlicher 
Hinsicht nicht gegen ihre Widersacher durchsetzen können, und wollen nicht, dass 
ihre Bezugspersonen von dieser Schmach erfahren. Hinzu kommt, dass Petzen in der 
Peergruppe nicht gut angesehen ist und Sanktionen nach sich zieht.

Die kindliche Perspektive ist in der erwachsenenzentrierten Gesellschaft der 
Tao nicht von Relevanz, da Kinder aufgrund der mangelnden Reife ihres nakenakem 
noch nicht als vollständige Personen angesehen werden. Der kindliche Zustand ist 
ein sprachloser, der nur empfunden, aber nicht verbalisiert werden kann. Während 
das Konstrukt der Egalität – die »of fizielle Version« – mit einer »moralisch recht-
schaf fenen Gesinnung« (apiya so nakenakem) verbunden ist, muss der kindliche affek-
tive Zustand – die »inof fizielle Version« – im vorsprachlichen und »wilden« onowned 
verborgen bleiben. Die »of fizielle Version« steht für Stabilität und Sicherheit des so-
zialen Gemeinwesens und wird vornehmlich von den Älteren der Verwandtschafts-
gruppe eingenommen. Es handelt sich hierbei um die Perspektive der Ahnen, die 
(wie ich in Kapitel 4 dargestellt habe) zugleich auch diejenige der Tao-Männer ist; sie 
umfasst Vergangenes und Zukünftiges und setzt in vielen Situationen einen Auf-
schub der eigenen Bedürfnisbefriedigung zugunsten gemeinschaftlicher Interessen 
voraus. Die »inof fizielle Version« steht hingegen für die idiosynkratischen Regungen 
des »tiefsten Inneren«, die bisweilen normkonform verlaufen, aber nichtsdestotrotz 
in vielen Fällen auf dif fuse Weise gegen die hierarchische soziale Ordnung gerichtet 
sind. Die mit der »of fiziellen Version« verbundenen sozialen Normen bewirken, dass 
die betroffenen Kinder aus Gründen des Selbstschutzes und der Wahrung ihrer psy-
chischen Integrität die »verwerf lichen« (marahet) Regungen ihres onowned mit den 
anito in Verbindung bringen (vgl. Kapitel 6). Das af fektive Empfinden des Einzelnen 
findet innerhalb des soziozentrischen Orientierungsmodells der Tao keine (oder nur 
wenig) Berücksichtigung. Die »inof fizielle« kindliche Perspektive wird mit jüngeren 
und schwächeren Personen (und somit auch Frauen) assoziiert; sie ist auf die Gegen-
wart bezogen und steht für den Wunsch nach unmittelbarer Bedürfnisbefriedigung 
(vgl. Kapitel 4). Vor allem jüngere Tao-Kinder scheitern an den hohen regulatorischen 
Anforderungen ihrer Gesellschaft, da sie es in bestimmten Situationen nicht vermö-
gen, ihren »Ärger« im onowned zu belassen oder den Drang zu weinen zu unterdrü-
cken – was in beiden Fällen als geistartige und somit problematische Empfindung 
bzw. Handlung gewertet wird.

Rangordnung und wechselnde Allianzen in den Peergruppen

Wenn Tao-Kinder in der Peergruppe unterwegs sind, machen sie die Erfahrung, dass 
sie sich als Kollektiv besser gegen andere durchsetzen können. Die Erfahrung der 
eigenen Macht über andere ist ein positiv konnotiertes Erlebnis und vollzieht sich 
auf einer durchaus körperlichen Ebene. Bei Kinderbesuchen11 in unserer Wohnung 
in Iranmeylek haben meine Frau und ich regelmäßig miterleben können, wie sich 
das Kräfteverhältnis bei wachsender Kinderzahl zu unseren Ungunsten wandelte. 

11 � Das Alter der uns besuchenden Kinder variierte zwischen 3 und 10 Jahren.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9  Schikanen durch antagonistische Gegner und Geistwesen 249

Wenn ein oder zwei Tao-Kinder bei uns zu Besuch waren, gehorchten sie in der Regel 
unseren »Anweisungen« (nanaon), sie verhielten sich mehr oder weniger wie in ihrem  
Elternhaus auf zurückhaltende und freundliche Weise. Doch sobald ein drittes Kind 
hinzukam, fing die Stimmung an zu kippen, weil die sich nun »stark« und »überlegen« 
(moyat) fühlenden Peers durch Worte nicht mehr zu beeindrucken waren. Sie trauten 
sich nun, unsere Süßigkeitenvorräte ungefragt zu plündern und fingen trotz wieder-
holter Ermahnungen an, in unserem Wohnzimmer zu toben.

Als ich einmal auf dem Fußboden saß, wurde ich von den Kindern aus Johanns 
Vorschulklasse (mit denen ich zu dieser Zeit regelmäßigen Umgang pf legte) umringt 
und unvermittelt mit vereinten Kräften zu Boden gedrückt. Für einen Moment war 
die Kindergruppe stärker als ich. Sie turnte auf mir herum und ich war kräftemäßig 
nicht in der Lage, mich zu befreien. Ich erinnere mich noch sehr genau daran, wie 
sehr die Kinder sich »freuten« (masarey), dass sie sich gegen mich auf physische Weise 
durchgesetzt hatten. Ich hatte einen Fehler gemacht, der darin bestand, dass ich der 
Kindergruppe nicht sogleich durch Anblaffen und mit der zur Schlaggeste erhobenen 
rechten Hand Einhalt geboten hatte. In dieser Situation verstand ich, dass man inner-
halb der Tao-Gesellschaft Kindern gegenüber »Ärger« (somozi) demonstrieren muss, 
dass man ihnen durch »Angst« (maniahey) einf lößendes Verhalten klare Grenzen auf-
zeigen muss. Denn wenn das moralische Gefühl »Angst« nicht induziert wird, besteht 
bei Tao-Kindern kein Grund zur internen Verhaltensregulation. Ich glaube, dass mich 
die Kinder der GYB aufgrund meines ihnen gegenüber für lokale Verhältnisse völlig 
anderen Auftretens zunächst in die Kategorie eines »Freundes« oder »Peers« einord-
neten. Erst später, als ich nach der Abreise meiner Familie weniger Interaktion mit 
dieser Altersgruppe hatte und zudem gelernt hatte, auf Tao-Weise Grenzen zu setzen, 
wurde ich von ihnen als ein potenziell »Angst« einf lößender Erwachsener angesehen.

Das plötzliche Verbünden aller Peers gegen einen Einzelnen unter Ausnutzung 
der Situationsspezifik ist ein kindliches Verhalten, das sich häufig innerhalb der Peer-
gruppe beobachten lässt. Wer unvorsichtigerweise einen durch eine Tür abgetrenn-
ten Raum allein betritt, muss damit rechnen, von den anderen dort eingeschlossen zu 
werden. In der Schule trauen sich viele Kinder nicht, auf die Toilette zu gehen, weil sie 
Schikanen dieser Art befürchten. Auch müssen Kinder ihre beim Spielen abgelegten 
Schuhe und Kleidungsstücke ständig im Blick behalten, da diese ansonsten von den 
Peers entwendet werden. Persönliche Schwächen und »Ängste« werden von den Peers 
gnadenlos ausgenutzt, um bestimmte Kinder aus der Peergruppe zu »ärgern« (paso­
zi). Ein 6-jähriges Mädchen aus der GYB kam immer wieder ohne Schuhe nach Hause, 
weil ihre Altersgenossen wohlwissend um ihre Höhenangst diese auf Hausdächer war-
fen. Kindern, die stolpern oder andere Anzeichen mangelnder Körperbeherrschung 
zeigen, ist der Spott ihrer Altersgenossen gewiss (siehe Kapitel 14, Abschnitt Mangeln­
de Körperbeherrschung). Auch müssen sämtliche Spielzeuge und Süßigkeiten mit den 
Peers geteilt werden, da »geiziges« (mabayo) Verhalten Beschämung und »Verachtung« 
(ikaoya) hervorruft.

Im Beisammensein mit den Peers lernen Tao-Kinder vorsichtiges und achtsames 
Verhalten sowie die Zurückstellung eigener physischer Bedürfnisse. Sie machen die 
Erfahrung, dass jegliches Zeigen von Schwäche zu ihrem Nachteil ist und dass man 
anderen aus Selbstschutz keine Angriffsf läche bieten darf. Die Peers sind maßgeb-
lich an der kulturspezifischen Überformung der Emotionen »Angst«, »Ärger« und 
»Traurigkeit« beteiligt, da sie jegliche emotionale Äußerung, die den Regeln der  

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit250

soziozentrischen Ordnung widerspricht, lächerlich machen. In diesem System kann 
der Einzelne nur überleben, wenn er sich an den Machtverhältnissen orientiert und 
gegen schwächere andere in der Gruppe vorgeht. Kinder müssen ihre körperlichen 
Grenzen kennen und überwinden lernen, damit sie Beschämungen entgehen. Sie 
erkennen, dass nicht ihre unmittelbaren Ressourcen (Spielzeuge; Süßigkeiten) ihr 
wichtigstes Gut sind, sondern vielmehr die Aufrechterhaltung wechselseitiger Sozial-
beziehungen zu anderen Gruppenmitgliedern. Von früh an vertiefen sich Tao-Kinder 
nicht in ihr Spiel, das eher nebenbei erfolgt. Sie befinden sich in einer Art Habacht-
stellung, in der sie dauernd ihre Gefährten im Blick behalten, um Attacken frühzeitig 
zu erkennen und abzuwehren.

Ständig wechseln die Allianzen innerhalb der Peergruppe, kein Kind ist von Schi-
kanen durch andere Peers ausgenommen – auch wenn es Kinder gibt, die wesentlich 
häufiger von ihren Altersgenossen geärgert werden als andere (siehe Abschnitt Mar­
ginalisierung, Stigmatisierung, Missbrauch). Tao-Kinder müssen lernen, die Schikanen 
anderer »geduldig zu ertragen« (pahekheken o onowned). Denn wenn sie nach außen hin 
Gleichgültigkeit demonstrieren, nehmen sie ihren Widersachern den Wind aus den 
Segeln und verhindern, dass »Ärger«-Episoden lange andauern. Das Schikanieren in 
den kindlichen Peergruppen dient der allgemeinen Abhärtung, es trägt dazu bei, dass 
Tao-Kinder den Widrigkeiten ihres Lebens besser trotzen können.

Innerhalb der Peergruppe lassen sich verschiedene Positionen einer informellen Rang-
ordnung ausmachen (für ein polynesisches Beispiel siehe Martini 1994). Ich will dies 
am Beispiel der GYB-Kinder illustrieren, einer Gruppe, die zum Zeitpunkt meiner For-
schung 15 Mitglieder im Alter zwischen 4 und 6 Jahren umfasste.12 Auf der Grundlage 
meiner Beobachtungen lässt sich allgemein feststellen, dass innerhalb der Peergruppe 
ältere Kinder gegenüber jüngeren Kindern eine Vorrangstellung einnehmen. Sie fun-
gieren als Anführer13, die bei den Aktivitäten der Gruppe den Ton angeben und weniger 
einf lussreiche andere »herumkommandieren« (pakamotdeh). Die Anführer sind in der 
Lage, bestimmte Spielideen durchzusetzen, weil sie über eine Gefolgschaft verfügen, 
die sich ihnen in der Regel bereitwillig unterordnet. Ihre Macht besteht darin, jüngere 
und weniger einf lussreiche Kinder aus der Gruppe mit der Unterstützung der anderen 
Peers erfolgreich zu beschämen. Anführer demonstrieren mitunter ihre Macht, indem 
sie (jüngeren) Kindern »gewaltsam« das Spielzeug »entreißen« oder in einem unacht-
samen Moment nach deren Süßigkeiten »grabschen« (magom). Auch schlagen sie jün-
gere Kinder, um ihre Interessen bzw. ihre Vorrangstellung durchzusetzen.

Die Herrschaft der Anführer innerhalb der Peergruppe ist jedoch keinesfalls ab-
solut, da sie der Gefolgschaft anderer Kinder bedarf. Wenn ein Anführer über die 
Stränge schlägt, kann es vorkommen, dass sich die übrigen Kinder von ihm »abwen-
den« (jiozayan) und ihn auf diese Weise sozial isolieren. Die Peergruppe ist kein sta-
biles Gebilde, ihre Zusammensetzung ändert sich je nach Gruppendynamik. Es kann 

12 � Außerhalb der Vorschule tritt diese Gruppe normalerweise nicht als Ganzes in Erscheinung. Spiel-
konstellationen bestehen in der Regel aus drei bis fünf Kindern. Bei bestimmten Spielen auf der 
Inselrundstraße kann es sein, dass kurzzeitig sieben bis acht Kinder aus der GYB zusammentref fen. 
Bisweilen kommt es auch zu einem gemeinsamen Spiel zwischen GYB-Kindern und Kindern aus den 
jüngeren Jahrgängen der DQGX.

13 � Hierbei handelt es sich ausschließlich um Jungen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9  Schikanen durch antagonistische Gegner und Geistwesen 251

jederzeit passieren, dass Kinder beim Spielen ausscheren und plötzlich verschwinden. 
Wenn Kinder im GYB-Alter keine Lust mehr verspüren, mit ihren Peers beisammen zu 
sein, laufen sie einfach davon. Das räumliche Entfernen ist zugleich eine Strategie, um 
Gruppenkonf likte zu entschärfen.14 Anführer sind deshalb immer dazu angehalten, 
Konsens innerhalb der Gruppe zu erzeugen, denn ihr Vorgehen bedarf der Akzeptanz 
der anderen.

Durch die Schikanen, die (jüngeren) Kindern bei mangelnder Achtsamkeit drohen, 
lernen diese, die Gruppenanführer ständig im Blick zu behalten. Die Anführer gewin-
nen dadurch im Wortsinn an »Gesicht« (面子 mianzi). Umgekehrt sind sie selbst als 
Statushöhere nicht darauf angewiesen, die übrigen Kinder im selben Maße zu beach-
ten. Macht und Status basieren auf dem Gesehenwerden, sie ergeben sich durch das 
Im-Mittelpunkt-Stehen. Bei den Tao verhält es sich so, dass Personen mit geringem 
Status allgemeiner »Verachtung« (ikaoya) ausgesetzt sind, die sich u. a. darin äußert, 
dass sie »von niemanden beachtet werden« (jiozayan).15 Diese Mechanismen des Blick-
verhaltens, die für die Gesellschaft der Tao zentral sind, werden bereits von 4-jährigen 
Kindern beherrscht. Man kann beide Formen des Blickverhaltens – jemanden an-
sehen oder bewusstes Übersehen – durchaus mit »Angst« (maniahey) und »Nichtangst«  
(jimaniahey) in Verbindung bringen; denn nur jemand, der gefährlich ist, muss im 
Blick behalten werden, eine harmlose und ungefährliche Person hingegen nicht.

Meine Einschätzung, dass es innerhalb der Peergruppen Kinder gibt, die als An-
führer fungieren, wurde auch von den beiden han-taiwanesischen Erzieherinnen der 
GYB geteilt, mit denen ich zu diesem Thema Interviews führte. Sie waren der An-
sicht, dass jüngere Kinder auf Lanyu besonders häufig »schikaniert werden« (被欺負 
beiqifu). So haben ihrer Auffassung nach die jüngeren Kinder aus der GYB »Angst«, 
von den älteren Kindern (bzw. Anführern) in unbeachteten Momenten geschlagen 
zu werden. Auch berichteten die Erzieherinnen, dass Anführer, die besonders brutal 
auftreten, häufig selbst von anderen Kindern und / oder ihren Bezugspersonen (in der 
Regel ihren Vätern oder Großvätern) geschlagen werden. Empfangene Schläge und 
Beleidigungen werden entlang der Altershierarchie an unschuldige Schwächere wei-
tergereicht. Ein 5-jähriges Mädchen, das aufgrund der marginalisierten Stellung ihrer 
Verwandtschaftsgruppe im Dorf immerzu von allen anderen Schülern schikaniert 
wurde, reagierte ihre angestaute »Wut« (生氣 shengqi) ab, indem sie ein jüngeres Kind 
aus der GYB wiederholt schlug. Ein 6-jähriger Junge, der von den Erzieherinnen als 
»intelligent« und »durchsetzungsfähig« beschrieben wurde, fungierte als »Boss« (老大 
laoda) innerhalb der GYB. Er hegte den Wunsch, andere Kinder in ihrem Verhalten 
zu kontrollieren und ordnete einmal einem 5-jährigen Mitschüler an, fünf Minuten 

14 � Dieses Verhalten wird durch die Tatsache begünstigt, dass die Tao kein Verabschiedungsritual ken-
nen. Auch wenn erwachsene Personen beisammensitzen, ist es durchaus üblich, einfach aufzustehen 
und ohne ein weiteres Wort zu gehen. Beiläufiges Entfernen ist wichtig, da man mit allen Mitteln 
verhindern will, dass sich die Freiseele pahad einem anderen anhef tet und diesem folgt. Beim Aus-
einandergehen betreiben die Tao deshalb »Blickvermeidung« ( jiozayan). Die Art und Weise, wie die 
Tao sich voneinander trennen, hat u. a. Auswirkungen auf die Qualität des Bindungsverhaltens (siehe 
Kapitel 17).

15 � Interessanterweise weist die deutsche Sprache an dieser Stelle ähnliche Konnotationen auf: »Verach-
ten« und »beachten« leiten sich von »Achtung« ab und der Status einer Person wird als ihr »Ansehen« 
bezeichnet. Auch im Deutschen geht es also letztlich um das Blickverhalten, um die Frage, wer wen 
ansieht.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit252

»Strafe zu stehen« (罰站 fazhan).16 Dieser gehorchte und blieb regungslos stehen, bis 
die Erzieherinnen ihn nach dem Grund seines Verharrens fragten.

Auch ein »diffuses schlechtes Inneres« (marahet so onowned) kann dazu führen, 
dass ältere Kinder Schläge austeilen. Ein anderer 6-jähriger Junge aus der GYB schlug 
eine Zeit lang immer wieder jüngere Kinder während der Unterrichtsstunden. Als die 
Erzieherinnen ihn nach dem Grund für sein Tun fragten, antwortete dieser, dass er 
seine Mutter vermissen würde, die sich seit einigen Wochen in Taiwan auf hielt, um 
dort zu arbeiten. Nachdem die Erzieherinnen organisierten, dass er mit seiner Mutter 
telefonieren konnte, hörten seine Attacken auf.17 Dieses Beispiel zeigt, dass nicht nur 
»Ärger« und »Wut« (somozi) allein zum Schlagen jüngerer und schwächerer Kinder füh-
ren, sondern ganz allgemein alle mit dem Marahet-Cluster verbundenen Emotionen 
und affektiven Zustände, die im Alltag der Tao in ihrer Gesamtheit nicht ausgelebt 
werden dürfen und im onowned verborgen werden müssen.

Auch aus anderen Quellen weiß ich, dass ältere Kinder oder Jugendliche bei den 
Tao dazu neigen, ihre »im tiefsten Inneren verborgene Wut« (somozi do onowned) an 
jüngeren Kindern auszulassen. Eine meiner Assistentinnen berichtete, als Kind gele-
gentlich ohne Grund von ihren älteren Schwestern geschlagen worden zu sein. Als ich 
einmal die 9-jährige Enkelin meines Vermieters fragte, was sie machen würde, wenn 
sie »wütend« (生氣 shengqi) wäre, antwortete diese ohne zu zögern, dass sie ihren jün-
geren Bruder schlagen würde. Aus den Interviews zu den Erziehungserinnerungen 
von Kindern geht hervor, dass es im Dorf ein paar allgemein gefürchtete Jugendliche 
gibt, die jüngere Kinder ohne Grund schlagen und ihnen unter Androhung von noch 
mehr Prügeln auftragen, Getränke für sie zu besorgen.

Marginalisierung, Stigmatisierung, Missbrauch

Neben dem relativen Alter der Kinder ist beim Buhlen um Status innerhalb der Al-
tersgruppe außerdem das soziale Ansehen des Haushaltes bzw. der Verwandtschafts-
gruppe eines Kindes entscheidend. Dabei gilt, dass Kinder, die aus einem Haushalt 
bzw. einer Verwandtschaftsgruppe ohne viele männliche Mitglieder stammen, im 
Dorf einen marginalisierten Status einnehmen. Soziale Gruppen mit vielen männli-
chen Personen können ihre Interessen besser durchsetzen, sie sind z. B. in der Lage, 
sich die Felder weniger einf lussreicher Gruppen »anzueignen« (teymagom), ohne dass 
diese etwas dagegen unternehmen können. Ihre Macht basiert auf ihrer »kollektiven 
Stärke« (moyat), auf ihrer Fähigkeit, an vielen Orten gleichzeitig zu sein. Ein einzelner 

16 � Das Strafestehen stellt eine Bestrafungsmethode dar, die während der japanischen Kolonialzeit von 
Lehrern angewandt wurde, um Tao-Kinder zu disziplinieren. Sie gehört heute in einigen Familien in 
Iranmeylek zu den gängigen Sanktionierungsmethoden.

17 � Es handelt sich hierbei um ein Beispiel, das den vergleichsweise geringen Stellenwert psychischer Be-
dürfnisse in der Kultur der Tao illustriert. Ebenso wie man früher Kindern nicht erzählte, wenn ihre 
Mutter gestorben war, erfahren Kinder heute nicht unbedingt, wie lange nahe Familienangehörige in 
Taiwan verweilen, um zu arbeiten. Aus Sicht traditionell eingestellter Tao mag das Telefonieren mit 
ihren Kindern sogar schädlich sein, da es die Gefahr in sich birgt, dass die kindlichen Freiseelen den 
Bezugspersonen nach Taiwan folgen. Vor diesem Hintergrund betrachtet ist ein Nichtthematisieren 
der Abwesenheit eine Maßnahme zum Schutze der betrof fenen Kinder (siehe auch Kapitel 17 über 
das Bindungsverhalten).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9  Schikanen durch antagonistische Gegner und Geistwesen 253

Sohn kann nicht mit mehreren Brüdern und deren Cousins konkurrieren, er zieht un-
weigerlich den Kürzeren. Zahlenmäßig stärkere Gruppen üben nur selten physische 
Gewalt aus, stattdessen bedienen sie sich an den Ressourcen Schwächerer, die nicht 
im gleichen Maße in der Lage sind, diese zu verteidigen. Die bloße Präsenz ihrer kräf-
tigen Körper wirkt dabei auf andere »furchteinf lößend« (masozi) und wird als eine 
»Drohung« (anianniahin) aufgefasst. Schwächeren Personengruppen bleibt in diesem 
System nichts anderes übrig, als sich mächtigen anderen unterzuordnen und Teil 
ihrer Gefolgschaft zu werden.

Tao-Kinder aus Haushalten, die aus diversen Gründen nicht vollständig besetzt 
sind oder deren Angehörige ihrer Verantwortung nicht nachkommen können – zu 
nennen wären hier Abwanderung nach Taiwan, Alkoholismus und psychische Erkran-
kungen – haben niemanden hinter sich, der auf andere einen drohenden Einf luss aus-
üben könnte. Aufgrund der schwachen Aufstellung ihres Haushaltes muss niemand vor 
ihnen »Angst« (maniahey) empfinden. Wer marginalisierte Kinder schikaniert – ganz 
gleich ob Kind oder Erwachsener – hat in der Regel keine Sanktionen zu befürchten, 
da der betreffende Haushalt kräftemäßig nicht in der Lage ist, diese durchzusetzen. 
Gelegentlich kommt zu einer Marginalisierung auch noch eine Stigmatisierung hinzu, 
etwa dann, wenn zu einer im Dorf als mächtig angesehenen Verwandtschaftsgruppe 
ein Feindschaftsverhältnis besteht. Stigmatisierte Kinder verfügen nicht nur über ein-
geschränkte Entfaltungsmöglichkeiten, sie sind in bestimmten Situationen auch offe-
ner Feindseligkeit ausgesetzt.

Das Leid marginalisierter und insbesondere stigmatisierter Tao-Kinder ist aus 
westlicher Perspektive – die immer auch eine psychologisierende ist – immens. Als 
schwächste Mitglieder der sozialen Gemeinschaft sind sie im besonderen Maße der 
»Verachtung« (ikaoya) durch die Dorf bewohner ausgesetzt, die sie zumeist absicht-
lich »übersehen« (jiozayan), gelegentlich aber auch voller »Abscheu« (jyakian) die Nase 
rümpfen, wenn sie an ihnen vorbeilaufen. Marginalisierte und stigmatisierte Kinder 
befinden sich in einer aussichtslosen Situation, da man allgemein annimmt, dass ihre 
miserable familiäre Situation auf moralisches Fehlverhalten ihrer Vorfahren zurück-
zuführen ist (vgl. Kapitel 4 und 5).18

Darüber hinaus empfinden die Tao aber auch »Mitleid« (makarilow; ikasi) mit mar-
ginalisierten Kindern, weil sie sich in einer Notsituation befinden, in der sie bisweilen 
elementare physische Bedürfnisse nicht befriedigen können. Die Vorstellung, dass ein 
Kind hungrig ist, weil seine Eltern »zu nichts zu gebrauchen sind« (jyapsepsek; abo so 
angangayan; abo so katentengan), ist für die Tao unerträglich, es bewirkt, dass ihr »Inne-
res weint« (mapalavi so onowned). Immer wenn sie sich dies bewusst machen, lässt ihre 
»Verachtung« nach. In bestimmten Situationen kann es sogar sein, dass sie Kindern 
marginalisierter Familien zu essen geben. Das Oszillieren zwischen »Verachtung« und 
»Abscheu« einerseits und »Mitleid« anderseits führt dazu, dass keiner dieser emotio-
nalen Zustände dauerhaft dominiert. Es handelt sich hierbei um ein weiteres Beispiel 
für die in der Tao-Gesellschaft gegebene Ambivalenz.

Konf likte zwischen antagonistischen Verwandtschaftsgruppen werden nicht selten 
auf die nächsten Generationen übertragen. Die Tao nehmen allgemein an, dass Kinder 

18 � An dieser Stelle erscheint ein Verweis auf die CAD-Hypothese (Rozin et al. 1999) abermals sinnvoll 
(vgl. Kapitel 7; siehe Kapitel 11, Abschnitt Nichtbeachten).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit254

sich »schlechte Verhaltenszüge« (marahet so iyangey) von ihren Bezugspersonen ab-
gucken. Wenn die Eltern bestimmter Kinder im Dorf als »Diebe« verrufen sind, geht 
man davon aus, dass auch deren Nachkommen zu Diebstählen neigen. Ich habe mehr-
mals mitbekommen, wie ein Ladenbesitzer aus Iranmeylek die betreffenden Kinder 
aus seinem Laden vertrieb. In ihrer Anwesenheit raunten mir diverse Dorf bewohner 
wiederholt zu: »Sie stehlen Sachen und betrügen andere.« 

Dergleichen Bemerkungen werden schnell von den Peers aufgeschnappt und be-
reitwillig bei allen möglichen Gelegenheiten verbreitet. Am Anfang meiner Feldfor-
schung besuchten uns in den Nachmittagsstunden regelmäßig Johanns Mitschüler 
aus der GYB. Schnell bekamen wir mit, dass die 9-jährige Enkelin und der 8-jährige 
Enkel unseres Vermieters bestimmte Kinder nicht zu uns hereinlassen wollten. Als ich 
sie nach den Gründen fragte, erzählten sie mir, dass es sich bei diesen Kindern um 
»Diebe« handele. Über ein 5-jähriges Mädchen aus der GYB berichteten sie mir: »Wirk-
lich, Onkel, einmal als wir beim Laden waren, hat es in ihrer Hosentasche geklimpert, 
als ob Geld darin gewesen wäre. Sie muss es gestohlen haben, da sie zu Hause ja kein 
Geld haben.«

Erwachsene streuen bewusst negative Bemerkungen über das vermeintlich kol-
lektive Fehlverhalten ganzer Familiengruppen, weil sie den Ruf ihrer Feinde im Dorf 
über mehrere Generationen hinweg schädigen wollen. Vergangene »schlechte Taten« 
(marahet ta vazvazey) werden so lange erinnert, bis sie in einer kommenden Generation 
nicht wieder aufs Neue besprochen werden.19 Die Vorstellung der Tao, dass moralisches 
Fehlverhalten bis in die dritte Generation (oder länger) nachwirkt (vgl. Kapitel  4, Ab-
schnitt Kommensalität und Nahrungstausch), erfährt durch die soziale Praxis der »üblen 
Nachrede« (tamwaden) eine praktische Fundierung. Der sozial restriktive Umgang mit 
marginalisierten und stigmatisierten Personen führt nicht selten dazu, dass diese auf-
grund ihrer prekären Situation nicht auf moralisch rechtschaffene Weise überleben 
können. Soziale Realität wird auf diese Weise soziokulturell konstruiert.

Ältere Männer (und gelegentlich auch Frauen) neigen dazu, jüngere Kinder aus der 
eigenen erweiterten Verwandtschaftsgruppe zu »ängstigen« (anianniahin). Sie knei-
fen Säuglingen ins Bein, wenn sie diese auf dem Arm halten, oder zeigen Klein-
kindern ihre vereiterten Geschwüre. Manchmal setzen sie zum Spaß eine »finstere 
Miene« (marahet so moin) auf und tun mit der erhobenen rechten Hand so, als ob sie 
zu Schlägen ausholen würden.20 Es handelt sich hierbei um ein Verhalten, das mit 
dem Masozi-Sein der Männer in einem Zusammenhang steht. Über Jahrzehnte hin-
weg haben Tao-Männer sich nach außen hin als »furchteinf lößend« und »durchset-
zungsstark« (masozi) präsentiert, sie haben ihre »Kraft« und »Stärke« (moyat) dazu 
eingesetzt, ihren Gegnern zu »drohen« (anianniahin) und andere in ihre Schranken zu 
weisen. Durch kontinuierliche Induktion von »Angst« (maniahey) haben sie im Lau-
fe ihres Lebens eine Gefolgschaft aufgebaut, die sich nun im Alter allmählich auf-
löst und sie zu einsamen und gelegentlich auch sozial isolierten Individuen werden 

19 � Alte Leute vermeiden es heute, über die bis in die zweite Hälf te des 20. Jahrhunderts praktizierte 
Blutrache zu reden, an deren Wiederaufleben niemand Interesse hat.

20 � Ältere Kinder sind zunehmend besser in der Lage, das Verhalten älterer Männer richtig zu interpre-
tieren. So wird beim »Späßemachen« (gamoen) die Schlagbewegung in der Regel seitwärts und nicht 
von oben nach unten ausgeführt.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9  Schikanen durch antagonistische Gegner und Geistwesen 255

lässt. Aufgrund ihrer körperlichen Gebrechen bleiben immer weniger Personen übrig, 
die sie mit ihrem forschen Auftreten beeindrucken können. Schließlich – das ist der 
Endpunkt ihrer Entwicklung – können sie sich nur noch im Beisammensein mit jün-
geren Kindern als furchteinf lößend und mächtig erleben, da alle anderen ihnen an 
Kraft, Schnelligkeit und Geschicklichkeit überlegen sind.

Es gibt große individuelle Unterschiede, wie sich Tao-Männer im Alter gegenüber 
Kindern und anderen jüngeren Personen verhalten. Alte Männer, die über ein »gutes 
Inneres« (apiya so onowned) verfügen, treiben auf verhaltene Weise Späße mit Kindern, 
sie achten darauf, dass sie nicht über die Stränge schlagen. Personen, die leicht »auf-
brausen« (marahet so iyangey), kennen jedoch bisweilen ihre Grenzen nicht und fügen 
kleinen Kindern Schaden zu. Dies ist insbesondere der Fall, wenn ältere Männer eine 
marginalisierte Existenz im Dorf führen und allgemeiner »Verachtung« ausgesetzt 
sind. Durch heimliches »Schikanieren« (jyasnesnekan) der jüngsten und schwächsten 
Mitglieder der Gesellschaft können sie sich vorübergehend noch einmal als mächtig 
erleben und zugleich »Rache« (patonggalen) an den Kindern ihrer Peiniger üben.21

Einige ältere Männer nähern sich in der Dunkelheit unachtsamen jüngeren Kin-
dern von hinten und ängstigen sie, indem sie ihnen Augen und Mund zuhalten und 
sie dann kneifen, zwicken oder schlagen. Die auf diese Weise misshandelten Kin-
der verfallen in eine panikartige »Angststarre« (siehe Abschnitt Internalisierung des 
Anito-Glaubens). Sie machen die Erfahrung des Seelenverlusts, der mit einem Gefühl 
»lähmender Angst« (maniahey so pahad) einhergeht. Da ihre Bezugspersonen sie in 
der Vergangenheit immer wieder vor dem Betreten dunkler und gefährlicher Orte 
»gewarnt« (nanaon) haben, interpretieren sie das ihnen Widerfahrene der kulturellen 
Logik der Tao folgend als Begegnung mit bösartigen Anito-Geistwesen, die es auf ihre 
Seelen abgesehen haben.22

In unbeobachteten Alleinsituationen kommt es darüber hinaus gelegentlich vor, 
dass Angehörige verfeindeter Verwandtschaftsgruppen die Kinder ihrer Opponenten 
»auf schlechte Weise behandeln« (jyasnesnekan). Was auch immer sie mit den Kin-
dern anstellen, sie dürfen keine sichtbaren Spuren von Gewaltanwendung an ihnen 
hinterlassen, da zugefügte Verletzungen von den Dorf bewohnern »öffentlich bespro-
chen werden« (ikazyak) und die betroffenen Haushalte Kompensationsforderungen 

21 � Das »Angst« (maniahey) einflößende Auf treten älterer Männer (und gelegentlich auch Frauen) gegen-
über Säuglingen und Kleinkindern trägt zur Evozierung einer frühkindlichen »Angst- und Scham- 
Disposition« (kanig) bei den Tao bei (siehe Kapitel 11). Das Meidungsgebot zwischen hochbetagten 
älteren Personen und jüngeren Kindern, das mit einer rigiden räumlichen Distanzierung einher-
geht, dient als ein kultureller Schutzmechanismus, durch den Fälle von Kindesmisshandlung und 
-missbrauch unterbunden werden sollen (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Lebenslaufperspektive). Auch wenn 
Tao-Kinder statistisch gesehen besonders häufig den Attacken älterer Männer zum Opfer fallen, ist 
es wichtig darauf hinzuweisen, dass andere Bevölkerungsgruppen ebenfalls an Schikanen gegen-
über Kindern beteiligt sein können.

22 � Alternative Erklärungsmuster sind für Tao-Kinder aufgrund der rigiden Altershierarchie nicht  
zulässig. Selbst wenn Kinder den Verdacht hegen, dass es sich bei diesen Erfahrungen um mensch-
liche Gräueltaten handelt, können sie dies nicht of fen artikulieren, da es sich für Kinder nicht ziemt,  
Erwachsene bloßzustellen. Aus emischer Perspektive sind alte Männer, die Kinder »quälen«  
( jyasnesnekan), von bösartigen Geistwesen besessen. Hieraus folgt, dass selbst dann, wenn eine 
menschliche Beteiligung nicht ausgeschlossen wird, letztlich immer die anito als aktiv handelnde 
Übeltäter fungieren.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit256

geltend machen.23 Die den Kindern der Feinde zugefügten schlechten Behandlungen 
bestehen oftmals in verbalen Beleidigungen, wobei allerdings berücksichtigt werden 
muss, dass »dreckige Sprache« (marahet ta ciriciring) nach traditionellem Verständnis 
über eine ernst zu nehmende Wirkungsmacht verfügt, die einem »Verf luchen« (man­
gazyazit) gleichkommt. Üblicherweise handelt es sich um Bemerkungen, die auf ver-
gangene »schlechte Taten« der Eltern oder Großeltern hinweisen oder aber – wenn 
es sich um ältere Mädchen handelt – um sexuell anzügliche Bemerkungen, die von 
diesen als bedrohlich empfunden werden. Verbale Beleidigungen werden von den  
betroffenen Kindern in der Regel als so »beschämend« (masnek) empfunden, dass sie 
hierüber zu Hause nichts verlauten lassen.

Als ich Tao-Bezugspersonen während einer Interviewreihe fragte, ob sie mit ihren 
Kindern »Späße machen« ( gamoen; 開玩笑 kai wanxiao) würden, kam ich mit eini-
gen von ihnen durch Zufall auf das »Kitzeln« (kilekelen; 嬲 niao) zu sprechen. Meine 
Gesprächspartner äußerten sich entsetzt über diese Praxis. Sie betonten, dass man 
jüngere Kinder auf keinen Fall kitzeln dürfe, weil diese ansonsten ersticken könnten. 
Da es mir schwerfiel, den Erstickungstod von Kindern mit einem harmlosen Kitzeln 
in Verbindung zu bringen, besprach ich diese Aussagen im Nachhinein ausgiebig mit 
meinen Assistentinnen. Diese deuteten schließlich an, dass es in der Vergangenheit 
Fälle von Kindesmisshandlung gegeben habe, in denen kleine Kinder von unbekann-
ten Personen so lange gekitzelt wurden, bis sie tot waren.24

Ein trauriges und für mich schockierendes Ereignis stellte der mehrfache sexuelle 
Missbrauch eines marginalisierten 5-jährigen Mädchens aus der GYB dar, der sich er-
eignete, nachdem wir bereits einige Monate im Feld waren. Das Mädchen ließ hierü-
ber nichts verlauten, der Vorfall gelangte nur deshalb an die Öffentlichkeit, weil eine 
der Erzieherinnen aus der GYB zufällig Zeugin dieser Handlung wurde. So kam es, 
dass das betroffene Mädchen und ihren beiden Schwestern in einem Kinderheim in 
Taiwan untergebracht wurden, da – so die offizielle Begründung – die hygienischen 
Zustände bei ihrem überforderten alten Großvater, bei dem sie aufwuchsen, unhalt-
bar geworden seien.25 Ein weiterer Grund für die Übergriffe dürfte gewesen sein, dass 
das Mädchen ohne Rückendeckung durch potenziell »furchteinf lößende« (masozi) 
männliche Verwandte den Attacken bestimmter Dorf bewohner schutzlos ausgeliefert 
war.

23 � Sofern der oder die Beschuldigte (bzw. dessen oder deren Haushalt) sich weigert, eine wiedergutma-
chende Leistung zu erbringen, sind »kollektive Kampfhandlungen« (macililiman) zwischen Verwandt-
schaf tsgruppen nicht ausgeschlossen.

24 � Möglicherweise hielten ihre Peiniger ihnen den Mund zu, sodass sich die Luf tzufuhr verringerte.  
Diese Art der Misshandlung oder Tötung stimmt mit der kulturellen Logik überein, dass bei körper-
licher Gewaltanwendung keine äußerlich sichtbaren Verletzungen zu sehen sein dürfen.

25 � Das Mädchen war bis zu seiner Unterbringung in einem Kinderheim regelmäßig bei uns zu Besuch in 
der Wohnung. Nach und nach verstanden wir, wie anstrengend sein Leben im Dorf sein musste, weil 
beinahe die gesamte Umgebung ihm gegenüber feindlich eingestellt war. Ständig musste es acht-
sam sein, um den Schikanen seiner Peers zu entkommen. Wenn es bestimmte Personen sah, rettete 
es sich durch Weglaufen. Manchmal gewährten wir dem Mädchen Schutz und verriegelten die Tür. 
Andere Kinder rüttelten dann an der Tür und fragten, ob sich jemand bei uns zu Hause versteckt hielt. 
Das Mädchen hatte keinen sicheren Rückzugsort, selbst wenn es hohes Fieber hatte, konnte es sich 
nirgendwo ausruhen. Einmal legte es sich bei uns zu Hause für zwei Minuten auf eine Matte, weil es 
so erschöpf t war.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9  Schikanen durch antagonistische Gegner und Geistwesen 257

Ein gravierendes strukturelles Problem der Vergangenheit bestand darin, dass 
tagsüber sämtliche arbeitsfähigen Personen das Dorf verließen, um diversen Subsis-
tenztätigkeiten nachzugehen. Da nur Kinder, Kranke und hochbetagte Alte im Dorf 
zurückblieben, war es für Bezugspersonen kaum möglich, ihren Nachwuchs effektiv 
vor den Schikanen marginalisierter älterer Männer zu beschützen. Die veränderte 
Lebensweise hat dazu geführt, dass heute ganztägig erwachsene Personen im Dorf 
präsent sind, die ein Auge auf jüngere Kinder werfen können. Die meisten Kinder be-
suchen zudem von 3 Jahren an den örtlichen Kindergarten und von 4 Jahren an die GYB 

– beides Einrichtungen, in denen kindliche Schutzzonen bestehen.
Auch hat sich die Grundversorgung alleinstehender alter Menschen in den ver-

gangenen Jahrzehnten durch die Intervention karitativer christlicher Organisationen 
deutlich verbessert.26 Alte Leute werden heute zunehmend von ihren Angehörigen 
gepf legt oder zumindest mit Nahrung versorgt, extreme Fälle von isoliertem Siech-
tum im Alter treten nur noch sehr selten auf. Dies mag mit ein Grund dafür sein, dass 
marginalisierte ältere Männer heute weniger »schlechte Gefühle« (marahet so onowned) 
als früher gegenüber ihren Peinigern – die sie für ihre missliche Lage verantwortlich 
machen – empfinden. Das Christentum ist maßgeblich daran beteiligt, dass die Kreis-
läufe der »Rache« (patonggalen) unterbunden werden.

Internalisierung des Anito-Glaubens

Bereits im Kleinkindalter erfahren Tao-Kinder durch die Interventionen ihrer Bezugs-
personen, dass es neben Menschen auch Geistwesen (bösartige ebenso wie gutarti-
ge) gibt. Sie lernen, dass ein äußerst bedachter und vorsichtiger Umgang mit diesen 
Geistwesen erforderlich ist, da selbst von den potenziell gutartigen »Ahnengeistern« 
(inapowan) unter bestimmten Umständen eine Gefährdung für Leib und Leben aus-
gehen kann (vgl. Kapitel 5, Abschnitt Gutartige bzw. ambivalente Geistwesen). In diesem 
Buch verfolge ich den Ansatz, dass Geistwesen gemäß der emischen Sichtweise der 
Tao als soziale Personen im Sinne Latours (1996) angesehen werden müssen, weswegen 
ich sie hier als eine eigene Kategorie sozialer Interaktionspartner aufführe.

Nach Auffassung der Tao – und somit auch aus kindlicher Perspektive – sind 
die anito ebenso wie die inapowan real. In einer Umgebung, in der buchstäblich alle 
Menschen an die Existenz von Geistwesen glauben, ist es unmöglich, diese tief ver-
wurzelte Überzeugung anzuzweifeln. Kleinkinder erfahren, dass sie ihren Aktions-
radius nicht verlassen dürfen, weil jenseits dieser Grenzziehung Anito-Geistwesen auf 
sie lauern. Auch erfahren sie durch die strikte Ablehnung bestimmter affektiver Zu-
stände durch ihre Bezugspersonen, dass ihr gelegentliches »Wütenwerden« (somozi) 
und Weinen als »böse« (marahet) angesehen wird. Das »gute« (apiya) Bild, das sie von 
sich selbst haben, wird von diesen schlechten Eigenschaften abgetrennt, um sich vor 
dem Gefährlichen und Bösen zu schützen. Die eigene »Wut« wird als etwas erlebt, das 
externen Ursprungs ist und sich auf bösartige Geistwesen zurückführen lässt, die in 
das »körperliche Selbst« eindringen. Sie lernen, dass sie »stark« (moyat) sein und ihre  

26 � Die Beantragung staatlicher Hilfen scheitert häufig an diversen bürokratischen Vorschrif ten, die den 
Tao von den taiwanesischen Regierungsbeamten of tmals nur mangelhaf t erklärt werden und ihnen 
deshalb unverständlich bleiben.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit258

Gedanken fokussieren müssen, um Zustände von Besessenheit zu vermeiden. Tao-
Kinder »fürchten sich« (maniahey) von etwa 3,5 Jahren an davor, ihre Seele zu verlieren. 
Sie sind sich der eigenen Vulnerabilität sehr bewusst und befolgen in der Regel alle 
diesbezüglichen elterlichen »Instruktionen« (nanaon).27

Das freie Herumstreifen während der Kindheit erfordert, dass Kinder auch 
ohne die Kontrolle der Erwachsenen innerhalb des ihnen zugestandenen erweiter-
ten Aktionsradius bleiben. Denn auch wenn die Dorf bewohner die Bewegungen der 
Kindergruppen in den meisten Fällen mitverfolgen können, gibt es immer wieder 
unbeobachtete Momente, in denen Tao-Kinder auf sich selbst gestellt sind. Meine 
Beobachtungen im Umgang mit Tao-Kindern aus der GYB (4 bis 6 Jahre) und den 
ersten drei Klassenstufen der DQGX (7 bis 9 Jahre) weisen darauf hin, dass diese be-
reits mit etwa 4 Jahren den Glauben an die anito internalisiert haben. Die durch die  
bösartigen Geistwesen induzierte »Angst« bewirkt, dass Kindern an der Peripherie 

27 � In der traditionellen Zeit wurde der Vater deutlich mehr gefürchtet als heute. Wenn Väter früher 
aufgrund eines kindlichen Fehlvergehens »Zorn« (somozi) empfanden, rannten die Kinder vor ihnen 
davon, um ihre empfindsamen Seelen an einem Wegfliegen zu hindern. Ein allzu »furchteinflö-
ßend« (masozi) auf tretender Vater war nach damaliger Überzeugung durchaus in der Lage, seine 
Kinder zu töten. Auch wenn heutige Kinder nach wie vor »Angst / Respekt vor ihren Eltern empfin-
den« (ikaniahey so inapowan), ist die »Angst« vor dem Vater aufgrund der Übernahme christlicher 
Vorstellungen und einer Annäherung an die taiwanesische Gesamtgesellschaf t längst nicht mehr 
so ausgeprägt wie früher.

Abbildung 14: Dieser Ort an der Küste in der Nähe von Iranmeylek wird auf Chinesisch als  
情人洞 (Qingren dong; »Höhle der Liebenden«) bezeichnet und stellt heute eine Touristenattrak­
tion dar. Nach Ansicht der Tao hausen hier jedoch anito. Kinder dürfen diesen Küstenabschnitt  
deshalb nicht aufsuchen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9  Schikanen durch antagonistische Gegner und Geistwesen 259

des Dorfes »mulmig zumute wird« (jimavohwos). Wenn dies geschieht, kehren sie von 
allein in den als sicher empfundenen Bereich zurück.

Während meiner Forschung bin ich öfter mit Kindern dieser Altersgruppen in der 
Umgebung des Dorfes unterwegs gewesen. Häufig kamen diese Ausf lüge spontan zu-
stande, z. B. wenn ich meine eigenen Kinder betreute. Im Folgenden möchte ich drei 
Beispiele aufführen, aus denen hervorgeht, wie Tao-Kinder reagieren, wenn sie an die 
Grenze ihres erweiterten Aktionsradius gelangen:

Zwei Jungen (beide 5 Jahre)
Ich gehe am Vormittag mit Theo und zwei Jungen aus der GYB (beide 5 Jahre) den 
Schotterweg Richtung Altenpflegeheim.28 Die beiden Jungen wollen bei einem 
kleinen Bach neben den Schweineställen bleiben und dort spielen. Doch Theo – zu 
diesem Zeitpunkt 1 Jahr und 8 Monate alt – läuf t wie so of t völlig autonom den 
Weg Richtung Altenheim allein weiter. Als ich Theo hinterherlaufe, rufen die Kin-
der: »Lasst uns hierbleiben und ausruhen.« (»這裡休息休息.« »Zheli xiuxi xiuxi.«). 
Und dann, nachdem sie wenige Meter gefolgt waren: »Onkel, hol ihn zurück, dort  
drüben gibt es Geister !« (»叔叔, 讓他回來, 那邊有鬼!« »Shushu, rang ta huilai,  
nabian you gui !«).29

Beobachtungsprotokoll 1; aufgezeichnet am 16.01.2011.

Zwei Mädchen (beide 9 Jahre)
Ich gehe [zu Beginn der Forschung] mit der 9-jährigen Enkelin meines Vermieters 
und ihrer gleichaltrigen Freundin am Küstenabschnitt unterhalb des Dorfes in 
Richtung Dongqing-Fluss spazieren. Auf einmal murmeln die Mädchen etwas von 
»verstorbenen Leuten« (死掉的人 sidiaode ren) und bleiben stehen. Beide geben an, 
noch nie am Fluss gespielt zu haben – und das, obwohl der Fluss zu dieser Jahreszeit 
nur etwa knietiefes Wasser führt und sich keine 100 Meter von ihrer Schule entfernt 
befindet. Die Enkelin regt an, dass wir umkehren.
Feldtagebucheintrag 3; geschrieben am 30.11.2010.

Mädchen (8 Jahre)
Als ich am Nachmittag mit Theo spazieren gehe, tref fen wir auf ein 8-jähriges Mäd-
chen, das sich uns anschließt. Ich kenne das Mädchen oberflächlich vom Sehen. Wir 
gehen Richtung Dongqing-Fluss, an dem Theo und Johann gerne spielen. Kurz be-
vor wir diesen erreichen, erwähnt sie, dass dort auf der anderen Seite die »Gräber« 

28 � Bei diesem Altenpflegeheim handelt es sich um das Haus einer karitativen christlichen Organisation, 
die von Tao-Frauen geleitet wird und sich zum Ziel gesetzt hat, die Situation alleinstehender alter 
Menschen auf Lanyu zu verbessern. Es befindet sich außerhalb von Iranmeylek in der Nähe der Küste 
und ist von Tarofeldern umgeben. Wie ich in Kapitel 4 bis 5 ausgeführt habe, sind alte Leute manch-
mal völlig auf sich allein gestellt und werden in der letzten Lebensphase nicht von ihren Angehöri-
gen gepflegt. Aufgrund des Anito-Glaubens war bis zum Ende meiner Forschung keine ältere Person  
bereit, dort einzuziehen. Alle gingen davon aus, dass die Nähe zu anderen kranken Alten eine Kon-
tamination mit den anito hervorrufen würde, die dann zu einer Beschleunigung des eigenen Todes 
führen würde, weshalb dieser Ort gemieden wurde.

29 � Die beiden Jungen wussten, dass man über die anito eigentlich nicht reden darf, weil diese einen be-
lauschen und dadurch herbeigerufen werden. Erst als es keine andere Möglichkeit mehr gab, Theo 
und mich zur Umkehr zu bewegen, nannten sie die Dinge beim Namen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit260

(墳墓 fenmu) liegen. Sie sagt: »這裡有埋鬼.« (»Zheli you mai gui.«) – was so viel be-
deutet wie »Hier liegen Geister begraben.«. Ich frage sie, ob die Geister gefürchtet 
werden. Sie nickt. Als ich sie frage, was passieren würde, wenn man auf die ande-
re Seite vom Fluss geht, antwortet sie, dass man dann »ins Meer gespült würde«  
(推到海邊 tui dao haibian). Wir finden unter der Brücke am Fluss einen kaputten 
Roller, von dem Theo gar nicht mehr ablassen will.30 Dem Mädchen wird aber un-
heimlich zumute und es geht schnellen Schrittes zurück Richtung Dorf.
Feldtagebucheintrag 4; geschrieben am 07.01.2011.

In allen drei Episoden nehmen die Kinder die Grenze ihres erweiterten Aktionsradius 
als eine absolute wahr, die nicht überschritten werden darf. Bereits der Aufenthalt in 
der Nähe dieser Grenze ist ihnen unangenehm, weil ihnen der bloße Gedanke an die 
jenseitige Existenz der anito »Angst« einf lößt.31

30 � Heute weiß ich, dass dieser Roller einmal einem Kind aus Iranmeylek gehört haben muss. Nach Vor-
stellung der Tao ist es problematisch, ihn zu reparieren und an ein anderes Kind weiterzugeben, weil 
sich die Eigenschaf ten des Kindes auf seinen Roller übertragen haben. Nicht mehr benötigte Gegen-
stände werden am Küstenabschnitt in der Nähe des Dongqing-Flusses abgelegt und dann von der 
nächsten Sturmflut ins Meer gespült.

31 � Es gab nur zwei Kinder in Iranmeylek, die meine Frau und mich zusammen mit unseren Kindern ohne 
zu zögern zum Dongqing-Fluss begleiteten. Hierbei handelte es sich um zwei Schwestern im Alter 
von 5 und 8 Jahren, die unter prekären Umständen bei ihrem alleinstehenden Großvater in einer Hüt-
te aufwuchsen. Der alte Mann erzog die beiden auf traditionelle Weise, indem er sich nicht in ihre 
Angelegenheiten einmischte und sie auch »nicht sonderlich beachtete« ( jiozayan). Da der alte Mann 

Abbildung 15: Der Strandabschnitt hinter der Brücke über den Dongqing-Fluss wird von den anito  
heimgesucht und darf von Tao-Kindern und -Frauen unter keinen Umständen betreten werden. 
Außerdem zu sehen sind die vanwa von Iranmeylek sowie einige Häuser und umliegende Felder. 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9  Schikanen durch antagonistische Gegner und Geistwesen 261

Zu Beginn des GYB-Alters werden Kinder verstärkt von »Albträumen« (ni makata­
teynep so malahet 32) geplagt, in denen sie den anito in einer ihrer vielen Erscheinungs-
formen begegnen. Das Sprechen über diese Träume ist unüblich und stellt zudem ein 
ethisches Problem dar (wie überhaupt alle direkten Befragungen der Tao zum Thema 
Geistwesen und »Angst«). Durch Andeutungen und Fingerzeige konnte ich mir jedoch 
erschließen, dass in diesen Albträumen geisterhafte Fratzen erscheinen und die Kin-
der miterleben, wie Personen bei Unfällen zu Schaden kommen. Auch das Erblicken 
verstorbener Personen, wie z. B. der eigenen Großeltern, ist im Traum stark »Angst« 
auslösend, da jegliches Aufmerksamwerden eines Ahnengeistes auf die eigene Per-
son als gefährlich angesehen wird (vgl. Kapitel 5, Abschnitt Gutartige bzw. ambivalente 
Geistwesen).

Tao-Kindern wird immer wieder von ihren Bezugspersonen erzählt, dass sie die 
späten Abendstunden meiden sollen, weil dann »dreckige Dinge« vermehrt aktiv sind. 
Kinder betrachten die Dunkelheit in der Umgebung des Dorfes als eine Gefahrenzo-
ne, in der sie mitunter furchterregende fantastische Erscheinungen ausmachen. In 
einem Interview erwähnte die Mutter eines 8-jährigen Mädchens, dass dieses einmal 
bei einer nächtlichen Rückfahrt vom Besuch in einem Nachbardorf am Straßenrand 
eine Gestalt ausmachte, die wir als »Sensenmann« beschreiben würden und vor der sie 
noch Tage später große »Angst« (maniahey) empfand.

Direkte Begegnungen mit Anito-Geistwesen lassen Kinder in eine panikartige 
Angststarre verfallen. Diese geht mit extremer Muskelanspannung einher, bisweilen 
auch mit »Zittern« (tozikzik) sowie »Weinen« oder »Wimmern« (amlavi).33 Ich bekam 
während meiner Forschung eine Ahnung vom Zustand der Angststarre, als ich einen 
4-jährigen Tao-Jungen bei einem Sturz ins Hafenbecken im letzten Moment zu fassen 
bekam. Da diese Episode für mich ein Schlüsselerlebnis darstellte, möchte ich sie in 
voller Länge aufführen:

Junge (4 Jahre)
Der 4-jährige Junge und seine 6-jährige Schwester – beides Kinder aus der GYB – 
begegnen meiner Frau, unseren Kindern und mir an einem kalten Wintertag an der 
vanwa. Immer wieder fragen die beiden Geschwister, ob sie mit zu uns nach Hau-
se kommen dürfen, was ich jedoch verneine. Ich stehe mit Johann, Theo und dem 
4-Jährigen auf einem Betonsteg, der erst kürzlich im Hafenbecken fertiggestellt 
wurde. Es ist Flut, das Wasser ist an dieser Stelle so tief, dass kleine Kinder dort 
nicht stehen können. Auf einmal stürzt der Junge kopfüber nach vorn. Ich kann ihn 

mittellos war und über keinen Einfluss verfügte, hatten die Schwestern im Dorf einen schwierigen 
Stand. Alle konnten die Mädchen auf »schamlose Weise behandeln« ( jyasnesnekan), ohne Sanktionen 
befürchten zu müssen. Auch von den Peers wurden die Mädchen »verachtet« (ikaoya) und immer wie-
der schikaniert. Die ständige Notwendigkeit, sich gegen andere zu behaupten, hatte dazu beigetra-
gen, dass die beiden »furchtloser« ( jimaniahey) als andere Kinder auf traten. Es handelte sich hierbei 
um die beiden älteren der insgesamt drei Schwestern, die nach dem oben erwähnten Missbrauchs-
vorfall in einem Kinderheim in Taiwan untergebracht wurden.

32  �Malahet ist eine abweichende Aussprache (und somit Schreibweise) von marahet (»böse«; »schlecht«).
33 � Aus den von mir erhobenen emotionalen Geschichten geht hervor, dass neben Kindern auch Frau-

en von Angststarren betrof fen sein können (z. B. wenn sie bei der Feldarbeit einem anito begegnen). 
Tao-Männer, die allgemein als widerstandsfähiger gelten, verfallen hingegen nicht ohne Weiteres in 
diesen Zustand. Zumindest ist mir kein einziges männliches Beispiel bekannt.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit262

gerade noch am Bein packen, sonst wäre er ins Wasser gefallen. Nachdem ich ihn 
wieder aufgerichtet habe, steht der Junge völlig steif und bewegungslos auf dem 
Steg. Er ist im Wortsinne vor Schreck erstarrt. Sein Oberkörper ist leicht gekrümmt, 
seine Arme sind in geringer Entfernung parallel zum Oberkörper ausgestreckt, die 
Finger verkrampf t. Seine Augen sind halb geschlossen, der Blick ist in sich gekehrt.
Beobachtungsprotokoll 2; aufgezeichnet am 02.01.2011.

Der Junge ist mit 4 Jahren bereits alt genug, um seinen Sturz ins Meer mit den anito 
in Verbindung zu bringen. Kinder werden von den Tao immer wieder davor gewarnt, 
allein an die vanwa zu gehen. Es besteht die Vorstellung, dass die im Wasser lebenden 
anito einen Menschen ins Meer hinausziehen können. In der Tat gibt es in Küstennähe 
starke Strömungen und plötzlich auftretende hohe Wellen, die insbesondere jüngeren 
Kindern zum Verhängnis werden können. Der »in sich gekehrte Blick« (jiozayan) des 
Jungen ist eine Abwehrreaktion, die darin besteht, das ihn attackierende Geistwesen 
nicht erblicken zu müssen. Seine extreme Muskelanspannung kann als ein Versuch 
gewertet werden, die Freiseele in einem letzten verzweifelten Kraftakt an das »kör-
perliche Selbst« zu binden und an einem Wegf liegen zu hindern. Tao-Kinder lernen 
vom Kleinkindalter an durch systematische Abhärtungsübungen der Bezugspersonen, 
ihren Schreckref lex (startle response) zu unterbinden. In »Schreck«-Momenten (maogto) 
bleiben sie »ruhig« (mahanang), die Verhärtung ihrer Muskeln verhindert das aus Sicht 
der Tao problematische Schulterzucken, das mit Seelenverlust assoziiert wird (siehe 
Kapitel 12, Abschnitt Abhärtung und Fixierung der Seele am »körperlichen Selbst«).

Die Vulnerabilität jüngerer Kinder tritt besonders deutlich hervor, wenn jemand im 
Dorf gestorben ist. Um die fragilen kindlichen Seelen vor den anito zu schützen, dürfen 
sich Kinder unter 12 Jahren nach Bekanntwerden eines Todesfalls nicht mehr draußen 
auf halten. Dies gilt insbesondere nach Eintreten der Dämmerung, wenn die »Toten-
geister« an der vanwa eintreffen und sich zum Haus des Verstorbenen begeben. Durch 
den Rückzug ins Innere der vahey nehmen Kinder sich selbst als »schwach« (maomei; 
jimoyat) und potenziell gefährdet wahr. Das Verhalten der Dorf bewohner lässt kei-
nen Zweifel an der Existenz und Gefährlichkeit der anito zu. Häuser sowie sämtlicher 
außerhalb der schützenden Wände befindlicher Besitz (z. B. Boote und Motorscooter) 
müssen durch rituelle Vorkehrungen geschützt werden.34 Alle Dorf bewohner müssen 
sich »ruhig« (mahanang) verhalten, damit sie die in das Dorf eindringenden Geist-
wesen nicht auf sich aufmerksam machen. Das Einstellen lärmender Aktivitäten ist 
außerdem eine Form der »Respekt«-Bekundung (ikaglow) gegenüber den trauernden 
Angehörigen des Verstorbenen.35

34 � Rituelle Schutzvorkehrungen umfassen u. a. das Legen eines »Geisterweges« (鬼路 guilu), durch den 
die »Totengeister« an den betref fenden Objekten vorbeigeführt werden, das Anbringen von Speeren, 
die zur Abschreckung der anito dienen, und heutzutage bei den Katholiken auch das Versprühen von 
Weihwasser (vgl. Kapitel 4).

35 � Zu den lärmenden Aktivitäten gehören alle Handlungen, bei denen laute Geräusche verursacht wer-
den, aber auch sämtliche Tätigkeiten der Nahrungsproduktion sowie Bauvorhaben. Personen, die 
Häuser oder Kanus bauen, bleiben während der Trauerphase zu Hause und ruhen sich aus. Die meis-
ten Tao rollen ihre Motorscooter lautlos durchs Dorf und stellen den Motor erst an, wenn sie auf die 
Inselrundstraße gelangen. Auch der Fahrer der kommunalen Müllabfuhr stellt bei seinen Fahrten im 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9  Schikanen durch antagonistische Gegner und Geistwesen 263

Von Kindern wird erwartet, dass sie sich bedingungslos an die »anzestralen Taburege-
lungen« (makanyo) halten. Auch wenn sie normalerweise nicht direkt mit den inapowan 
kommunizieren, so hat ihr konkretes Verhalten doch Auswirkungen auf die Qualität 
der Beziehungen zwischen »lebenden Menschen« und Ahnen. Bereits vom Säuglings-
alter an müssen sie sich beim gemeinsamen Einnehmen der Mahlzeiten »ruhig« ver-
halten, sie dürfen keinesfalls »herumlärmen« (amlololos; valvalakan), d. h. Anzeichen 
eines »schlechten Inneren« (marahet so onowned) zeigen. Jeglicher Verstoß gegen dieses 
wichtige Gesetz führt zum augenblicklichen Ausschluss des betreffenden Kindes von 
der Tischgesellschaft (vgl. Kapitel 7).

Junge (2 Jahre)
Ich bin zum sonntäglichen Essen bei meinem Vermieter eingeladen. Während 
seine Frau in der Küche hantiert, haben außer mir seine drei erwachsenen Töchter 
sowie die Tochter der jüngeren Schwester seiner Frau mit ihrem exakt 2 Jahre al-
ten Sohn im »Wohnzimmer« (keting) Platz genommen. Der Vermieter ist zu diesem 
Zeitpunkt nicht im keting anwesend.

Bei dieser Gelegenheit schenke ich dem kleinen Jungen die Duplo-Baustei-
ne von Theo (der bereits abgereist ist und dieses Spielzeug nicht mehr benötigt). 
Die Mutter lässt ihren Sohn mir zugewandt »Ayoy !« (»Danke !«) und »Maran kong !« 
(etwa: »Onkel, sei gegrüßt !«) sagen. Beides kann der kleine Junge ohne Probleme 
aussprechen. Er fängt sogleich an, mit den Bausteinen zu spielen. Dies wird so lan-
ge geduldet, bis der Vermieter zusammen mit seiner Frau im keting erscheint. Da-
nach muss das Kind sein Spielzeug wieder in die Kiste räumen, eine der Töchter und 
seine Mutter helfen ihm dabei. Doch der Kleine protestiert, er wehrt sich dagegen, 
dass die Mutter die Spielzeugkiste mit den Bauklötzen aus dem keting entfernt. Er 
bekommt einen kurzen Wutanfall: Für etwa drei Sekunden »schreit« und »heult« 
er »laut auf« (amlololos; valvalakan), woraufhin er sofort von seiner Mutter aus dem 
keting hinausgetragen wird.

Wenig später kommen Mutter und Sohn wieder, sie setzt ihn in einen Korb-
sessel, wo er »bewegungslos« (mahanang) mit von sich ausgestreckten Armen und 
Beinen sitzen bleibt. Als wir zusammen essen, sagt mein Vermieter zum 2-Jährigen, 
der zuvor Krach geschlagen hat: »Du darfst das nächste Mal nicht zum Essen kom-
men !« (»你不可以下子來吃飯 !« »Ni bu keyi xiazi lai chi fan !«). Der Kleine verhält 
sich nun ganz »ruhig«. Er stopf t sich selbst mit der Hand Reis in den Mund und ich 
staune, wie wenig er sich dabei mit dem Essen bekleckert.

Kurze Zeit später richtet mein Vermieter wieder das Wort an den kleinen Jun-
gen: »Da du deine Muttersprache nicht mehr sprichst, kann ich auch nicht mit dir 
schimpfen !« (»你不會講母語, 我就不能罵你 !« »Ni bu hui jiang muyu, wo jiu bu neng 
ma ni !«). Dann sagt er zu mir gewandt über die Mutter des 2-Jährigen: »Sie hat längst 
das Wissen ihrer Ahnen vergessen.« (»她已經忘記了她祖先的知識.« »Ta yijing 
wangji le ta zuxian de zhishi.«).
Feldtagebucheintrag 5; geschrieben am 13.07.2011.

Dorf aus Pietätsgründen die musikalische Kennung aus, die in ganz Taiwan das Kommen des Müll-
autos ankündigt.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit264

Während der dreimonatigen »Fliegende-Fische-Saison« (rayon) müssen sich die Tao 
den heiligen Schwarmfischen gegenüber auf besonders respektvolle Weise verhal-
ten, damit die empfindsamen Geschöpfe im nächsten Jahr erneut die Küsten Lanyus  
aufsuchen.36 In dieser Zeit müssen diverse »Tabus« (makanyo) eingehalten werden, 
um die empfindsamen Fische nicht zu beleidigen. So ist es Frauen während des rayon 
verboten, das Meerwasser zu berühren, weil ihr Menstruationsblut als äußerst unrein 
gilt und nicht mit den Fliegenden Fischen in Kontakt geraten darf. Außerdem muss 
jegliche aggressive Äußerung unbedingt vermieden werden: Niemand im Dorf darf 
»wütend« (somozi) werden oder auch nur die Stimme erheben. Kleine Kinder dürfen 
während der Fischerei-Saison keinesfalls »weinen« (amlavi), da auch dies als respekt-
loses »Herumlärmen« aufgefasst wird. Um jüngere Kinder in frustrierenden Situatio-
nen zu »besänftigen« (ipowring), geben ihnen die Tao während des rayon Unmengen 
von Süßigkeiten zu essen.

36 � »Fliegende Fische« (alibangbang) werden von den Tao als gutartige geistartige Wesen aufgefasst, weil 
sie sich alljährlich den »lebenden Menschen« opfern und ihnen ihre Körper zum Essen überlassen. 
Auch ihre Fähigkeit zu fliegen und ihre Zuwendung zum Licht (sie werden zu Beginn der Fischerei-
Saison von den Tao mit Fackeln in die Nähe der Kanus gelockt und dann mit Keschern in der Luf t ge-
fangen) zeichnet sie als Geschöpfe aus, die mit dem Himmel verbunden sind.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

