9 Schikanen durch antagonistische Gegner und Geistwesen

In diesem Kapitel geht es darum, welche Erfahrungen Kinder vom GYB-Alter an mit
potenziell feindselig gesinnten Angehérigen der Outgroup machen. Zu diesem »Per-
sonen«-Kreis werden zum einen die »Angehorigen verfeindeter Verwandtschafts-
gruppenc (ikavosoyan) gerechnet und zum anderen aus emischer Perspektive auch die
bosartigen Anito-Geistwesen, die vor allem jiingeren Kindern nach den Seelen trach-
ten. Die Kategorien ikavosoyan und anito lassen sich nicht fein siuberlich voneinander

trennen, immer wieder kommt es zu Uberschneidungen, etwa wenn alleinstehen-
de iltere Minner die Kinder ihrer Feinde in Alleinsituationen »schlecht behandeln«
([yasnesnekan).

Ein Gesichtspunkt, auf den ich bislang nur wenig eingegangen bin, ist die Hete-
rogenitit der Peergruppe, in der Kinder aus diversen Verwandtschaftsgruppen (also
auch solchen, die einander feindlich gegeniiberstehen) zusammenkommen. In vielen
Situationen spielen Kinder aus antagonistischen Verwandtschaftsgruppen mit den
iibrigen Peers zusammen, ohne dass die zwischen den Verwandtschaftsgruppen be-
stehenden Konflikte an die Oberfliche dringen. Jiingeren Kindern ist oftmals die Be-
deutung von Feindschaft noch unklar, sie lernen erst allmihlich durch das Verhalten
ihrer Bezugspersonen, dass einige Kinder aus der Peergruppe zu Hause schlechter
angesehen sind als andere. Das egalitire Ethos der Peergruppe bewirkt, dass die zwi-
schen den Peers bestehenden Differenzen in der Dorféffentlichkeit geleugnet werden
— nicht zuletzt auch, um den sozialen Zusammenhalt nicht zu gefihrden.

Abseits des Geschehens ist jedoch immer wieder zu beobachten’, dass nicht ver-
wandte (bzw. nicht eng verwandte) Peers gegeneinander vorgehen und sich gegenseitig
»schikanieren« (jyasnesnekan). Das gegenseitige »Argern« (pasozi) unter Peers stellt ein
Verhalten dar, iiber das bei den Tao nicht viel geredet wird, da es den »wilden« kind-
lichen Gefiihlsregungen des onowned entstammt und sich der »moralisch rechtschaf-
fenen« (apiya so nakenakem) Ordnung des Gemeinwesens entzieht. Nichtsdestotrotz

wissen die Bezugspersonen aber um diese kindlichen Auseinandersetzungen, die von
ihnen als notwendig und unvermeidbar angesehen werden, um eine auf »Kraft« und

1 Durch teilnehmende Beobachtung und systematische Protokollierung von Emotionsepisoden habe
ich wertvolle Einblicke in die Dynamiken der kindlichen Peergruppe bei den Tao erhalten, die mirdurch
ausschliefiliche Befragungen von Informanten verwehrt geblieben wéren. Erst die Gegeniiberstellung
von Gesagtem (bzw. nicht Gesagtem) und Beobachtetem ermoglichte es mir, die Ambivalenzen und
Widerspriiche des soziokulturellen Gesamtsystems bei den Tao zu erfassen und zu interpretieren.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. B -



https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244

Geister der Kindheit

»Stiarke« (moyat) basierende inoffizielle Hierarchie in der neuen Generation herauszu-
bilden.?

Es kommt hiufig vor, dass Kinder von ihren Peers geirgert werden, weil sie in
einem gegebenen Moment unachtsam bzw. unvorsichtig waren, sodass andere sich
ihnen gegeniiber ein Vorteil verschaffen kénnen, den sie »schamlos« (jyasnesnekan)’
ausnutzen, um sich selbst in solchen Momenten als stark und »angsteinfléfiend«
(masozi) zu erleben. Ein wesentlicher Aspekt kindlicher Stirke ist die Fihigkeit zur
emotionalen Kontrolle. Kinder diirfen in der Peergruppe weder »wiitend« (somozi)
werden noch zu weinen anfangen, da sie ansonsten von ihren Altersgenossen ausge-
lacht werden. Unzulissiges »Wiitendwerden« fihrt zudem dazu, dass die Peers das
betreffende Kind immer weiter »reizen« (pasozi; wortlich: »wiitend machen«), bis es
schlieflich verstummt oder in seiner Verzweiflung davonliuft.*

Esist wichtig darauf hinzuweisen, dass das gegenseitige Argern und Schikanieren
in den kindlichen Peergruppen vor allem unter Kindern erfolgt, deren Familien nicht
(oder nur entfernt) miteinander verwandt sind. Tao-Kinder lernen von frith an, wer
zur Gruppe der Nahverwandten gehort, und pflegen fiir gewohnlich einen engen Um-
gang mit ihren gleichaltrigen Cousinen und Cousins.

Das Argern in der Peergruppe weist Parallelen zu bestimmten frithkindlichen So-
zialisationspraktiken der Bezugspersonen auf, die von den Erwachsenen als »amii-
sant« (yapiya piyalalamen) empfunden werden und im Wesentlichen darauf basieren,
Kleinkinder in soziale Dramen zu verwickeln, aus denen sie sich aufgrund ihres kog-
nitiven und emotionalen Entwicklungsstands nicht selbst wieder herausmandvrieren
konnen (siehe Kapitel 11). Die 4lteren Kinder und Erwachsenen der Ingroup versuchen,
durch korperlich tiberlegenes Auftreten und »geschicktes Mangvrieren« (manivet so
tao; wortlich: »jemanden betriigen« oder »hereinlegen«) Macht iiber jiingere Kinder
zu erlangen. Ein verbreiteter Spaf? ist das Kneifen oder Zwicken, das auf eine Weise
erfolgt, die es ilteren Siuglingen oder Kleinkindern unmdglich macht, den Verursa-
cher dieser Handlung zu identifizieren. Da iltere Siuglinge und Kleinkinder das Ver-
halten ihrer Bezugspersonen noch nicht hinreichend durchschauen kénnen, werden
bestimmte »Angst« (maniahey) induzierende Praktiken von diesem Entwicklungsalter
an als das Machwerk bosartiger Anito-Geistwesen erfahren (siehe Kapitel 12).

Beim Argern in den kindlichen Peergruppen sowie auch bei den oben skizzierten
frithkindlichen Sozialisationspraktiken der Bezugspersonen geht es nicht primar um
die Vermittlung von Erziehungsinhalten oder normativen Standards, sondern um
die Induzierung der moralischen Gefiithle »Angst« und »Schamc«. Fiir Tao-Kinder ist

N

Die Erwachsenen mischen sich in die kindlichen Auseinandersetzungen nur ein, wenn diese zu eska-
lieren drohen. Das Zufiigen von blutenden Wunden und die Beschadigung von Eigentum werden von
ihnen nicht geduldet. Psychische Gewaltin den Kindergruppen wird von den Tao hingegen als weniger
problematisch angesehen, da diese keine sichtbaren Verletzungen am »kérperlichen Selbst« hervor-
rufen.

Die wortliche Bedeutung von jyasnesnekan ist»eine Handlung, die keine Scham kennt«.

w

Das gegenseitige Argern schlieRt—wie ich weiter oben beschrieben habe —nicht aus, dass sich Peersin
bestimmten Situationen gegenseitig trosten, d. h. auf fiirsorgliche Weise zueinander verhalten. Dieses

EN

Verhalten ist z.B. zu beobachten, wenn Kinder unter starken physischen Schmerzen leiden und/oder
Gefahr drohen, ihre Seelen zu verlieren. Ausgepragte firsorgliche Tendenzen bestehen ferner beim
Teilen von Nahrungsmitteln, das bereits vom spaten Sauglingsalter an erlernt wird.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. B -



https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9 Schikanen durch antagonistische Gegner und Geistwesen

das Argern schwicherer, auf sich allein gestellter und jiingerer Kinder ein wichtiger
Schritt bei der Uberwindung ihrer initialen »Angst- und Scham-Disposition« (kanig),
da sie sich selbst nun als aktiv Handelnde erfahren kénnen, die dem passiven kindli-
chen Zustand des spiten Siuglings- und Kleinkindalters entkommen sind. Sie streifen
ihre »Opferrolle« ab, indem sie selbst zu »T4itern« werden.

Mein Punkt ist, dass die Gruppe der antagonistischen Gegner alle Lebensbereiche
umfasst und sich nicht auf ikavosoyan und anito begrenzen lisst. Tao-Kinder nehmen
wihrend des Sozialisationsprozesses zunichst ihre Bezugspersonen und dann spiter
im Kindesalter ihre Peers in bestimmten Momenten als antagonistische Gegner wahr.
Sie erleben vom spiten Siuglingsalter an keinen Zustand vollstindiger Geborgenheit,
da ihnen die in affektiver und emotionaler Hinsicht wichtigsten Personen ihres so-
zialen Umfeldes in den verschiedenen Lebensphasen auf abwechselnd »fiirsorgliche«
(apiya) und »feindselige« (marahet) Weise gegeniibertreten. Die grofRe Abhingigkeit
von den Eltern und den iibrigen ilteren Mitgliedern der hierarchisch organisierten
Verwandtschaftsgruppe verhindert jedoch, dass Tao-Kinder diese als Aggressoren an-
sehen kénnen, weshalb die »schlechten« Erfahrungen der frithen Kindheit von ihnen
in den Bereich des Supranatiirlichen projiziert werden miissen (siehe Abschnitte Mar-
ginalisierung, Stigmatisierung, Missbrauch und Internalisierung des Anito-Glaubens).

Ambivalentes Verhalten alterer Geschwister

Die »ilteren Geschwister« (kaka) spielen vom spiten Siuglingsalter an eine Rolle in der
Kinderbetreuung. Wenn sie zum Ende der Grundschulzeit hin iiber ein apiya so na-
kenakem verfiigen und zunehmend besser in der Lage sind, »die Dinge zu verstehen,
werden sie von den Eltern fiir kurze Zeit als Aufpasser ihrer »jiingeren Geschwister«
(wari) eingesetzt. Frither, als die Tao iiber zahlenmiRig groflere Familien verfigten,
waren die betreuenden kaka oftmals nur geringfiigig alter als die ihnen anvertrauten
Kinder. Heute ist vor allem in kinderreichen drmeren Familien eine Betreuung jiinge-
rer Kinder durch dltere Geschwister zu beobachten.

Tao-Eltern neigen dazu, Kindern als Gruppe Aufgaben zuzuweisen. Hierbei han-
delt es sich in der Regel um einfache Haushaltstitigkeiten wie Geschirrspiilen, Fegen
oder Reiskochen. Aufierdem werden Kinder auf Botenginge oder zum Einkaufen in
den Dorfladen geschickt.” Den Eltern ist es dabei egal, welches Kind die aufgetrage-
nen Titigkeiten verrichtet — die Aufgabenverteilung innerhalb der Geschwistergruppe
ist eine Angelegenheit der Kinder. Da die kaka keine Lust mehr verspiiren, »sich wie
ein Kind herumkommandieren zu lassen« (pakamotdeh), ibertragen sie die elterlichen
Aufgaben an die wari, die mitunter versuchen, sich der Situation durch Weglaufen zu
entziehen. Um ihre Interessen durchzusetzen, greifen iltere Geschwister bisweilen

5 Friher, als die Tao beim Kochen Sif3- und Salzwasser mischten, wurden Kinder bei jedem Kochvor-
gang ans Meer geschickt, um einen Eimer Wasser zu holen. Dies ist heute nur noch in wenigen Fami-
lien iblich, da beim Kochen nun fast Gberall billiges industriell gefertigtes Salz verwendet wird. Das
»Herumkommandieren« (pakamotdeh) der Kinder hat in den letzten Jahrzehnten abgenommen, weil
nicht mehrso viele Kinder geboren werden, der Aufenthalt in der Ganztagsschule ein Helfen im Haus-
haltverhindert und diverse technische Errungenschaften die Organisation des Haushalts erleichtern.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. B -

245


https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246

Geister der Kindheit

zu drastischen Mitteln. So scheuen sie sich nicht, von Schligen® und Drohungen’ Ge-
brauch zu machen, um die Jiingeren zum gewiinschten Verhalten zu bewegen.

Die kaka nehmen innerhalb der Geschwisterriege eine Vorrangstellung ein, da sie
aufgrund ihrer kérperlichen Uberlegenheit und dem Entwicklungsvorsprung ihres na-
kenakem Macht und Einfluss iiber die wari ausiiben. Letztere empfinden im Umgang
mit den ilteren Geschwistern »Respekt« (ikaglow) und »Angst« (maniahey). Die Macht
der kaka besteht in ihrem ambivalenten Auftreten. Die wari kénnen deren Verhalten
hiufig weder berechnen noch richtig einschitzen. Mal treten die dlteren Geschwister
den jiingeren gegeniiber wohlwollend-fiirsorglich auf, etwa wenn sie SiiSigkeiten und
andere Nahrungsmittel mit ihnen teilen oder ihnen bei diversen Problemen zur Seite
stehen. Doch dann geschieht es immer wieder — hiufig ohne identifizierbaren Anlass

— dass die kaka sich gegeniiber den wari auf antagonistisch-feindselige Weise verhalten

und diese auf verschiedene Arten »schlecht behandeln« (jyasnesnekan). Hierbei han-
delt es sich um ein Verhaltensmuster, das bei den Tao generell in der Interaktion von
ilteren Personen mit jiingeren Kindern zu beobachten ist (siehe Teil IV fiir konkrete
Beispiele).

Im Erwachsenenalter kommt es nicht selten vor, dass der ilteste Bruder den viter-
lichen Besitz »an sich rafft« (feymagom), wihrend die jiingeren Briider leer ausgehen.®
Die widerrechtliche Aneignung von Tarofeldern vollzieht sich manchmal auf indirek-
te Weise, etwa wenn der ilteste Bruder seinen in Taiwan lebenden wari verschweigt,
dass ihnen bei der Verteilung des viterlichen Erbes Felder zugesprochen wurden bzw.
wo sich diese befinden. Das Konkurrenzverhalten unter Briidern ist der knappen Res-
source Land geschuldet, die hiufig nicht zur Geniige vorhanden ist, um allen minn-
lichen Nachkommen ein spiteres Auskommen zu ermdglichen.’

Die Beziehungen zwischen Briidern und Schwestern sind dagegen prinzipiell
anders strukturiert. Altere Briider empfinden fiir ihre jiingeren Schwestern »Mit-
leid« (mangasi), was sich primir im Weiterreichen von Nahrung ausdriickt. Wahrend

[0}

Da Méanner bei den Tao keine Frauen schlagen diirfen, erfolgte das Schlagen bzw. Klapsen derjiingeren
Schwestern ausschlieRlich durch deren altere Schwestern.

Z.B.drohensieihrenjingeren Geschwistern, diese nicht mehr auf Streifziige durch die Umgebung des

~N

Dorfes mitzunehmen, sollten sie die an sie weitergereichten Aufgaben nicht erfiillen. Die Angst vor
sozialem Ausschluss zeigtin der Regel Wirkung.

oo

In den meisten Dorfern auf Lanyu findet sich eine Tendenz zur Primogenitur, die jedoch keinesfalls ab-
solutist. DerVater kann selbst entscheiden, welchem Sohn erwas vererbt (in der Regel Felder). Er muss
seine Entscheidung aber bei der Besprechung des Erbes begriinden.

Der Zusammenhalt unter Schwestern ist bei den Tao normalerweise grofier als unter Briidern, da

0

sie nicht um die knappe Ressource Land buhlen miissen. Trotzdem treten auch in den Schwester-
beziehungen Verhaltensweisen auf, die auf Konkurrenzdenken schlieflen lassen. So erzihlte mir
eine Frau, dass sie die abgelegten Kleider ihrer Kinder lieber diskret in der kommunalen Miilltonne
verschwinden liefe, als sie an die Kinder der eigenen Schwestern weiterzureichen. Eine alte Frau,
die besonders schone traditionelle Kleidungsstiicke weben konnte, wollte ihre Fertigkeiten an nie-
manden weitergeben, auch nicht an ihre eigenen Schwestern, da ansonsten andere Frauen ebenfalls
in der Lage gewesen wiren, solch schone Kleidungsstiicke herzustellen. Kulturelles Wissen wird in
einigen Fallen lieber mit ins Grab genommen, als dass man es mit anderen teilt. Auch innerhalb der
Ingroup treten bisweilen heftige Cefiihle des »Neides« (ikeynanahet) auf — den Betroffenen ist es
ein Dorn im Auge, wenn andere sie in materieller Hinsicht tilbertrumpfen. Allerdings werden diese
Gefithle aufgrund ihrer Assoziation mit den Machenschaften der anito nur selten zugegeben.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. B -



https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9 Schikanen durch antagonistische Gegner und Geistwesen

meiner Forschung erzihlten mir mehrere Frauen, dass sie als Kinder von ihren ilteren
Briidern Leckerbissen zugesteckt bekamen, die diese bei der Schulspeisung erhielten.
Ein dhnliches Verhalten konnte ich selbst wihrend meiner Feldforschung beobachten,
als ein 9-jihriger ilterer Bruder einen ihm bei uns zu Hause angebotenen Apfel (der auf
Lanyu eine Delikatesse darstellt) seiner 6-jahrigen Schwester tiberlief3. Die zwischen al-
teren Briiddern und jiingeren Schwestern bestehenden affektiven Bindungen dienen aus
einer funktionalen Perspektive heraus betrachtet der Integritit der Geschwistergrup-
pe. Jiingere Schwestern sind gegeniiber ihren ilteren Briidern strukturell benachtei-
ligt, da sie spater durch »Ausheirat« (macivahvahey) die Verwandtschaftsgruppe (asa
so inawan) verlassen werden. Sie werden deshalb von ihren Briidern nicht als Konkur-
rentinnen wahrgenommen. Altere Briider verhalten sich ihren jiingeren Schwestern
gegeniiber auf wohlwollend-fiirsorgliche Weise, weil sie sich bereits im Kindesalter
durch die Weitergabe von Nahrung als statushohere Personen erfahren konnen. Sie
stellen sich bewusst iiber ihre jiingeren Schwestern, die von ihnen als bediirftige Nah-
rungsempfingerinnen angesehen werden.

Kindliche Sprachlosigkeit

In der Dorfoffentlichkeit ist die kindliche Peergruppe ein egalitires Konstrukt, das
dazu beitrigt, antagonistische Gegensitze zu verschleiern. Wenn viele Dorfbewohner
anwesend sind und das Verhalten der Kinder innerhalb der Peergruppe beobachten
konnen, werden die bestehenden Differenzen von den Kindern in ihrem onowned ver-
borgen. Doch in unbeobachteten Alleinsituationen tritt antagonistisch-feindseliges
Verhalten vermehrt zutage. Bestimmte innerhalb der Peergruppe weniger gut ange-
sehene Kinder werden dann von ihren Peers geschlagen, gehinselt und ausgelacht,
bisweilen wird ihnen auch ihre Kleidung entwendet oder das Spielzeug mutwillig zer-
stort. Etwas dltere Kinder verschaffen sich Einfluss innerhalb der Peergruppe, indem
sie ihre Gegner beim Spielen an der vanwa unter Wasser driicken und damit drohen,
sie zu ertrinken.’® Es kommt nicht selten vor, dass aufs Ubelste schikanierte Kinder
bereits wenige Stunden spiter wieder mit ihren Peinigern zusammen spielen. Ein der-
artiger Verhaltenswechsel wird nicht zuletzt durch die »Scham« (masnek) induzieren-
de Wirkung der Dorfoffentlichkeit herbeigefithrt. Die Peers sind in dieser Situation
viel zu »gehemmt« (kanig), um auf oben beschriebene Weise gegeneinander vorzuge-
hen, weshalb dann ein wohlwollend-fiirsorglicher Umgang iiberwiegt.

Als soziales Konstrukt, das sowohl die von einer Mutter abstammenden Kinder
als auch klassifikatorische »Briider« und »Schwestern« unter sich vereint, ist die »Ge-
schwister«- oder Peergruppe bei genauer Betrachtung ein sowohl horizontales als
auch vertikales Gebilde. Welche der beiden Achsen betont wird, hingt von der jewei-
ligen Perspektive ab, die man gewillt ist einzunehmen. Von auflen erfihrt die »Ge-
schwister«-Gruppe eine egalitire Zuschreibung, da die Angehérigen ein und derselben
Generation als prinzipiell gleich definiert werden. »Geschwister« sind jedoch de facto
ungleich, da sie sich hinsichtlich ihres Alters und somit ihrer »Korpergrofie« und »Kér-
perkraft« (moyat) unterscheiden. Aus diesem Grund kommt es parallel zur externen

10 Fastjedes Tao-Kind macht wihrend der Kindheitsphase die Erfahrung des Beinahe-Ertrinkens durch
Fremdeinwirkung.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. B -

247


https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248

Geister der Kindheit

Evaluation zu einer internen Differenzierung, die vor allem von den Kindern selbst
wahrgenommen wird, aber nicht unbedingt von den Bezugspersonen. Schikanierte
jungere und schwichere Kinder »schimen sich« (masnek), weil sie sich in korperlicher
Hinsicht nicht gegen ihre Widersacher durchsetzen kénnen, und wollen nicht, dass
ihre Bezugspersonen von dieser Schmach erfahren. Hinzu kommt, dass Petzen in der
Peergruppe nicht gut angesehen ist und Sanktionen nach sich zieht.

Die kindliche Perspektive ist in der erwachsenenzentrierten Gesellschaft der
Tao nicht von Relevanz, da Kinder aufgrund der mangelnden Reife ihres nakenakem
noch nicht als vollstindige Personen angesehen werden. Der kindliche Zustand ist
ein sprachloser, der nur empfunden, aber nicht verbalisiert werden kann. Wihrend
das Konstrukt der Egalitit — die »offizielle Version« — mit einer »moralisch recht-
schaffenen Gesinnung« (apiya so nakenakem) verbunden ist, muss der kindliche affek-
tive Zustand - die »inoffizielle Version« — im vorsprachlichen und »wilden« onowned
verborgen bleiben. Die »offizielle Version« steht fiir Stabilitit und Sicherheit des so-
zialen Gemeinwesens und wird vornehmlich von den Alteren der Verwandtschafts-
gruppe eingenommen. Es handelt sich hierbei um die Perspektive der Ahnen, die
(wie ich in Kapitel 4 dargestellt habe) zugleich auch diejenige der Tao-Minner ist; sie
umfasst Vergangenes und Zukiinftiges und setzt in vielen Situationen einen Auf-
schub der eigenen Bediirfnisbefriedigung zugunsten gemeinschaftlicher Interessen
voraus. Die »inoffizielle Version« steht hingegen fiir die idiosynkratischen Regungen
des »tiefsten Innerenc, die bisweilen normkonform verlaufen, aber nichtsdestotrotz
in vielen Fillen auf diffuse Weise gegen die hierarchische soziale Ordnung gerichtet
sind. Die mit der »offiziellen Version« verbundenen sozialen Normen bewirken, dass
die betroffenen Kinder aus Griinden des Selbstschutzes und der Wahrung ihrer psy-
chischen Integritit die »verwerflichen« (marahet) Regungen ihres onowned mit den
anito in Verbindung bringen (vgl. Kapitel 6). Das affektive Empfinden des Einzelnen
findet innerhalb des soziozentrischen Orientierungsmodells der Tao keine (oder nur
wenig) Beriicksichtigung. Die »inoffizielle« kindliche Perspektive wird mit jiingeren
und schwicheren Personen (und somit auch Frauen) assoziiert; sie ist auf die Gegen-
wart bezogen und steht fir den Wunsch nach unmittelbarer Bediirfnisbefriedigung
(vgl. Kapitel 4). Vor allem jiingere Tao-Kinder scheitern an den hohen regulatorischen
Anforderungen ihrer Gesellschaft, da sie es in bestimmten Situationen nicht vermé-
gen, ihren »Arger« im onowned zu belassen oder den Drang zu weinen zu unterdrii-
cken - was in beiden Fillen als geistartige und somit problematische Empfindung
bzw. Handlung gewertet wird.

Rangordnung und wechselnde Allianzen in den Peergruppen

Wenn Tao-Kinder in der Peergruppe unterwegs sind, machen sie die Erfahrung, dass
sie sich als Kollektiv besser gegen andere durchsetzen kénnen. Die Erfahrung der
eigenen Macht iiber andere ist ein positiv konnotiertes Erlebnis und vollzieht sich
auf einer durchaus koérperlichen Ebene. Bei Kinderbesuchen in unserer Wohnung
in Iranmeylek haben meine Frau und ich regelmiRig miterleben kénnen, wie sich
das Krifteverhiltnis bei wachsender Kinderzahl zu unseren Ungunsten wandelte.

11 Das Alter der uns besuchenden Kinder variierte zwischen 3 und 10 Jahren.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. B -



https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9 Schikanen durch antagonistische Gegner und Geistwesen

Wenn ein oder zwei Tao-Kinder bei uns zu Besuch waren, gehorchten sie in der Regel
unseren »Anweisungen« (nanaon), sie verhielten sich mehr oder weniger wie in ihrem
Elternhaus auf zuriickhaltende und freundliche Weise. Doch sobald ein drittes Kind
hinzukam, fing die Stimmung an zu kippen, weil die sich nun »stark« und »iiberlegen«
(moyat) fihlenden Peers durch Worte nicht mehr zu beeindrucken waren. Sie trauten
sich nun, unsere Siufigkeitenvorrite ungefragt zu pliitndern und fingen trotz wieder-
holter Ermahnungen an, in unserem Wohnzimmer zu toben.

Als ich einmal auf dem Fufboden safy, wurde ich von den Kindern aus Johanns
Vorschulklasse (mit denen ich zu dieser Zeit regelmifligen Umgang pflegte) umringt
und unvermittelt mit vereinten Kriften zu Boden gedriickt. Fiir einen Moment war
die Kindergruppe stirker als ich. Sie turnte auf mir herum und ich war kriftemifig
nicht in der Lage, mich zu befreien. Ich erinnere mich noch sehr genau daran, wie
sehr die Kinder sich »freuten« (masarey), dass sie sich gegen mich auf physische Weise
durchgesetzt hatten. Ich hatte einen Fehler gemacht, der darin bestand, dass ich der
Kindergruppe nicht sogleich durch Anblaffen und mit der zur Schlaggeste erhobenen
rechten Hand Einhalt geboten hatte. In dieser Situation verstand ich, dass man inner-
halb der Tao-Gesellschaft Kindern gegeniiber »Arger« (somozi) demonstrieren muss,
dass man ihnen durch »Angst« (maniahey) einflofiendes Verhalten klare Grenzen auf-
zeigen muss. Denn wenn das moralische Gefithl »Angst« nicht induziert wird, besteht
bei Tao-Kindern kein Grund zur internen Verhaltensregulation. Ich glaube, dass mich
die Kinder der GYB aufgrund meines ihnen gegeniiber fiir lokale Verhiltnisse vollig
anderen Auftretens zunichst in die Kategorie eines »Freundes« oder »Peers« einord-
neten. Erst spiter, als ich nach der Abreise meiner Familie weniger Interaktion mit
dieser Altersgruppe hatte und zudem gelernt hatte, auf Tao-Weise Grenzen zu setzen,
wurde ich von ihnen als ein potenziell »Angst« einfl6Render Erwachsener angesehen.

Das plétzliche Verbiinden aller Peers gegen einen Einzelnen unter Ausnutzung
der Situationsspezifik ist ein kindliches Verhalten, das sich hiufig innerhalb der Peer-
gruppe beobachten lisst. Wer unvorsichtigerweise einen durch eine Tiir abgetrenn-
ten Raum allein betritt, muss damit rechnen, von den anderen dort eingeschlossen zu
werden. In der Schule trauen sich viele Kinder nicht, auf die Toilette zu gehen, weil sie
Schikanen dieser Art befiirchten. Auch miissen Kinder ihre beim Spielen abgelegten
Schuhe und Kleidungsstiicke stindig im Blick behalten, da diese ansonsten von den
Peers entwendet werden. Persénliche Schwichen und »Angste« werden von den Peers
gnadenlos ausgenutzt, um bestimmte Kinder aus der Peergruppe zu »irgern« (paso-
zi). Ein 6-jihriges Madchen aus der GYB kam immer wieder ohne Schuhe nach Hause,
weil ihre Altersgenossen wohlwissend um ihre Hohenangst diese auf Hausdacher war-
fen. Kindern, die stolpern oder andere Anzeichen mangelnder Kérperbeherrschung
zeigen, ist der Spott ihrer Altersgenossen gewiss (siehe Kapitel 14, Abschnitt Mangeln-
de Korperbeherrschung). Auch miissen simtliche Spielzeuge und Sifligkeiten mit den
Peers geteilt werden, da »geiziges« (mabayo) Verhalten Beschimung und »Verachtung«
(ikaoya) hervorruft.

Im Beisammensein mit den Peers lernen Tao-Kinder vorsichtiges und achtsames
Verhalten sowie die Zuriickstellung eigener physischer Bediirfnisse. Sie machen die
Erfahrung, dass jegliches Zeigen von Schwiche zu ihrem Nachteil ist und dass man
anderen aus Selbstschutz keine Angriffsfliche bieten darf. Die Peers sind mafigeb-
lich an der kulturspezifischen Uberformung der Emotionen »Angst«, »Arger« und
»Traurigkeit« beteiligt, da sie jegliche emotionale Auerung, die den Regeln der

https://dol.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. B -

249


https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250

Geister der Kindheit

soziozentrischen Ordnung widerspricht, licherlich machen. In diesem System kann
der Einzelne nur iiberleben, wenn er sich an den Machtverhiltnissen orientiert und
gegen schwichere andere in der Gruppe vorgeht. Kinder miissen ihre korperlichen
Grenzen kennen und itberwinden lernen, damit sie Beschimungen entgehen. Sie
erkennen, dass nicht ihre unmittelbaren Ressourcen (Spielzeuge; Stifigkeiten) ihr
wichtigstes Gut sind, sondern vielmehr die Aufrechterhaltung wechselseitiger Sozial-
beziehungen zu anderen Gruppenmitgliedern. Von frith an vertiefen sich Tao-Kinder
nicht in ihr Spiel, das eher nebenbei erfolgt. Sie befinden sich in einer Art Habacht-
stellung, in der sie dauernd ihre Gefihrten im Blick behalten, um Attacken frithzeitig
zu erkennen und abzuwehren.

Stindig wechseln die Allianzen innerhalb der Peergruppe, kein Kind ist von Schi-
kanen durch andere Peers ausgenommen — auch wenn es Kinder gibt, die wesentlich
hiufiger von ihren Altersgenossen geirgert werden als andere (sieche Abschnitt Mar-
ginalisierung, Stigmatisierung, Missbrauch). Tao-Kinder miissen lernen, die Schikanen
anderer »geduldig zu ertragen« (pahekheken 0 onowned). Denn wenn sie nach aulen hin
Gleichgiiltigkeit demonstrieren, nehmen sie ihren Widersachern den Wind aus den
Segeln und verhindern, dass »Arger«-Episoden lange andauern. Das Schikanieren in
den kindlichen Peergruppen dient der allgemeinen Abhirtung, es trigt dazu bei, dass
Tao-Kinder den Widrigkeiten ihres Lebens besser trotzen konnen.

Innerhalb der Peergruppe lassen sich verschiedene Positionen einer informellen Rang-
ordnung ausmachen (fiir ein polynesisches Beispiel sieche Martini 1994). Ich will dies
am Beispiel der GYB-Kinder illustrieren, einer Gruppe, die zum Zeitpunkt meiner For-
schung 15 Mitglieder im Alter zwischen 4 und 6 Jahren umfasste.’* Auf der Grundlage
meiner Beobachtungen lisst sich allgemein feststellen, dass innerhalb der Peergruppe
altere Kinder gegeniiber jiingeren Kindern eine Vorrangstellung einnehmen. Sie fun-
gieren als Anfiithrer”, die bei den Aktivititen der Gruppe den Ton angeben und weniger
einflussreiche andere »herumkommandieren« (pakamotdeh). Die Anfithrer sind in der
Lage, bestimmte Spielideen durchzusetzen, weil sie iiber eine Gefolgschaft verfiigen,
die sich ihnen in der Regel bereitwillig unterordnet. Ihre Macht besteht darin, jingere
und weniger einflussreiche Kinder aus der Gruppe mit der Unterstiitzung der anderen
Peers erfolgreich zu beschimen. Anfithrer demonstrieren mitunter ihre Macht, indem
sie (jungeren) Kindern »gewaltsam« das Spielzeug »entreifien« oder in einem unacht-
samen Moment nach deren Stigkeiten »grabschen« (magom). Auch schlagen sie jin-
gere Kinder, um ihre Interessen bzw. ihre Vorrangstellung durchzusetzen.

Die Herrschaft der Anfithrer innerhalb der Peergruppe ist jedoch keinesfalls ab-
solut, da sie der Gefolgschaft anderer Kinder bedarf. Wenn ein Anfiithrer iiber die
Stringe schligt, kann es vorkommen, dass sich die iibrigen Kinder von ihm »abwen-
den« (jiozayan) und ihn auf diese Weise sozial isolieren. Die Peergruppe ist kein sta-
biles Gebilde, ihre Zusammensetzung dndert sich je nach Gruppendynamik. Es kann

12 Auflerhalb der Vorschule tritt diese Gruppe normalerweise nicht als Ganzes in Erscheinung. Spiel-
konstellationen bestehen in der Regel aus drei bis fiinf Kindern. Bei bestimmten Spielen auf der
Inselrundstrafie kann es sein, dass kurzzeitig sieben bis acht Kinder aus der GYB zusammentreffen.
Bisweilen kommt es auch zu einem gemeinsamen Spiel zwischen GYB-Kindern und Kindern aus den
jiingerenJahrgingen der DQGX.

13 Hierbei handeltes sich ausschlieflich um Jungen.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. B -



https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9 Schikanen durch antagonistische Gegner und Geistwesen

jederzeit passieren, dass Kinder beim Spielen ausscheren und plotzlich verschwinden.
Wenn Kinder im GYB-Alter keine Lust mehr verspiiren, mit ihren Peers beisammen zu
sein, laufen sie einfach davon. Das raumliche Entfernen ist zugleich eine Strategie, um
Gruppenkonflikte zu entschirfen.* Anfithrer sind deshalb immer dazu angehalten,
Konsens innerhalb der Gruppe zu erzeugen, denn ihr Vorgehen bedarf der Akzeptanz
der anderen.

Durch die Schikanen, die (jiingeren) Kindern bei mangelnder Achtsamkeit drohen,
lernen diese, die Gruppenanfiihrer stindig im Blick zu behalten. Die Anfithrer gewin-
nen dadurch im Wortsinn an »Gesicht« (EIF mianzi). Umgekehrt sind sie selbst als
Statushohere nicht darauf angewiesen, die ibrigen Kinder im selben Mafie zu beach-
ten. Macht und Status basieren auf dem Gesehenwerden, sie ergeben sich durch das
Im-Mittelpunkt-Stehen. Bei den Tao verhilt es sich so, dass Personen mit geringem
Status allgemeiner »Verachtung« (ikaoya) ausgesetzt sind, die sich u.a. darin duflert,
dass sie »von niemanden beachtet werden« (jiozayan)."” Diese Mechanismen des Blick-
verhaltens, die fiir die Gesellschaft der Tao zentral sind, werden bereits von 4-jahrigen
Kindern beherrscht. Man kann beide Formen des Blickverhaltens — jemanden an-
sehen oder bewusstes Ubersehen — durchaus mit »Angst« (maniahey) und »Nichtangst«
(fimaniahey) in Verbindung bringen; denn nur jemand, der gefihrlich ist, muss im
Blick behalten werden, eine harmlose und ungefihrliche Person hingegen nicht.

Meine Einschitzung, dass es innerhalb der Peergruppen Kinder gibt, die als An-
fihrer fungieren, wurde auch von den beiden han-taiwanesischen Erzieherinnen der
GYB geteilt, mit denen ich zu diesem Thema Interviews fithrte. Sie waren der An-
sicht, dass jiingere Kinder auf Lanyu besonders hiufig »schikaniert werden« (# X &
beigifu). So haben ihrer Auffassung nach die jiilngeren Kinder aus der GYB »Angstc,
von den ilteren Kindern (bzw. Anfithrern) in unbeachteten Momenten geschlagen
zu werden. Auch berichteten die Erzieherinnen, dass Anfiihrer, die besonders brutal
auftreten, hiufig selbst von anderen Kindern und/oder ihren Bezugspersonen (in der
Regel ihren Vitern oder Groflvitern) geschlagen werden. Empfangene Schlige und
Beleidigungen werden entlang der Altershierarchie an unschuldige Schwichere wei-
tergereicht. Ein 5-jihriges Midchen, das aufgrund der marginalisierten Stellung ihrer
Verwandtschaftsgruppe im Dorf immerzu von allen anderen Schiilern schikaniert
wurde, reagierte ihre angestaute »Wut« (£ 5 shengqi) ab, indem sie ein jiingeres Kind
aus der GYB wiederholt schlug. Ein 6-jihriger Junge, der von den Erzieherinnen als
»intelligent« und »durchsetzungsfihig« beschrieben wurde, fungierte als »Boss« (B K
laoda) innerhalb der GYB. Er hegte den Wunsch, andere Kinder in ihrem Verhalten
zu kontrollieren und ordnete einmal einem 5-jihrigen Mitschiiler an, fiunf Minuten

14 Dieses Verhalten wird durch die Tatsache begiinstigt, dass die Tao kein Verabschiedungsritual ken-
nen. Auch wenn erwachsene Personen beisammensitzen, ist es durchaus tblich, einfach aufzustehen
und ohne ein weiteres Wort zu gehen. Beildufiges Entfernen ist wichtig, da man mit allen Mitteln
verhindern will, dass sich die Freiseele pahad einem anderen anheftet und diesem folgt. Beim Aus-
einandergehen betreiben die Tao deshalb »Blickvermeidung« (jiozayan). Die Art und Weise, wie die
Taosich voneinander trennen, hat u.a. Auswirkungen auf die Qualitat des Bindungsverhaltens (siehe
Kapitel 17).

15 Interessanterweise weist die deutsche Sprache an dieser Stelle &hnliche Konnotationen auf: »Verach-
ten«und »beachten«leiten sich von »Achtung«ab und der Status einer Person wird als ihr »Ansehen«
bezeichnet. Auch im Deutschen geht es also letztlich um das Blickverhalten, um die Frage, wer wen
ansieht.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. B -

251


https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252

Geister der Kindheit

»Strafe zu stehen« (il fazhan)." Dieser gehorchte und blieb regungslos stehen, bis
die Erzieherinnen ihn nach dem Grund seines Verharrens fragten.

Auch ein »diffuses schlechtes Inneres« (marahet so onowned) kann dazu fithren,
dass iltere Kinder Schlige austeilen. Ein anderer 6-jahriger Junge aus der GYB schlug
eine Zeit lang immer wieder jiingere Kinder wihrend der Unterrichtsstunden. Als die
Erzieherinnen ihn nach dem Grund fir sein Tun fragten, antwortete dieser, dass er

seine Mutter vermissen wiirde, die sich seit einigen Wochen in Taiwan aufhielt, um
dort zu arbeiten. Nachdem die Erzieherinnen organisierten, dass er mit seiner Mutter
telefonieren konnte, horten seine Attacken auf.” Dieses Beispiel zeigt, dass nicht nur
»Arger« und »Wut« (somozi) allein zum Schlagen jiingerer und schwicherer Kinder fith-

ren, sondern ganz allgemein alle mit dem Marahet-Cluster verbundenen Emotionen
und affektiven Zustinde, die im Alltag der Tao in ihrer Gesamtheit nicht ausgelebt
werden diirfen und im onowned verborgen werden miissen.

Auch aus anderen Quellen weif3 ich, dass iltere Kinder oder Jugendliche bei den
Tao dazu neigen, ihre »im tiefsten Inneren verborgene Wut« (somozi do onowned) an
jungeren Kindern auszulassen. Eine meiner Assistentinnen berichtete, als Kind gele-
gentlich ohne Grund von ihren dlteren Schwestern geschlagen worden zu sein. Als ich
einmal die 9-jihrige Enkelin meines Vermieters fragte, was sie machen wiirde, wenn
sie »wiitend« (£ shengqi) wire, antwortete diese ohne zu zogern, dass sie ihren jiin-
geren Bruder schlagen wiirde. Aus den Interviews zu den Erziehungserinnerungen
von Kindern geht hervor, dass es im Dorf ein paar allgemein gefiirchtete Jugendliche
gibt, die jingere Kinder ohne Grund schlagen und ihnen unter Androhung von noch
mehr Priigeln auftragen, Getrinke fiir sie zu besorgen.

Marginalisierung, Stigmatisierung, Missbrauch

Neben dem relativen Alter der Kinder ist beim Buhlen um Status innerhalb der Al-
tersgruppe auflerdem das soziale Ansehen des Haushaltes bzw. der Verwandtschafts-
gruppe eines Kindes entscheidend. Dabei gilt, dass Kinder, die aus einem Haushalt
bzw. einer Verwandtschaftsgruppe ohne viele minnliche Mitglieder stammen, im
Dorf einen marginalisierten Status einnehmen. Soziale Gruppen mit vielen minnli-
chen Personen konnen ihre Interessen besser durchsetzen, sie sind z.B. in der Lage,
sich die Felder weniger einflussreicher Gruppen »anzueignen« (feymagom), ohne dass
diese etwas dagegen unternehmen konnen. Thre Macht basiert auf ihrer »kollektiven
Starke« (moyat), auf ihrer Fahigkeit, an vielen Orten gleichzeitig zu sein. Ein einzelner

16 Das Strafestehen stellt eine Bestrafungsmethode dar, die wiahrend derjapanischen Kolonialzeit von
Lehrern angewandt wurde, um Tao-Kinder zu disziplinieren. Sie gehort heute in einigen Familien in
Iranmeylek zu den gangigen Sanktionierungsmethoden.

17 Eshandeltsich hierbei um ein Beispiel, das den vergleichsweise geringen Stellenwert psychischer Be-
dirfnisse in der Kultur der Tao illustriert. Ebenso wie man frither Kindern nicht erzahlte, wenn ihre
Mutter gestorben war, erfahren Kinder heute nicht unbedingt, wie lange nahe Familienangehérige in
Taiwan verweilen, um zu arbeiten. Aus Sicht traditionell eingestellter Tao mag das Telefonieren mit
ihren Kindern sogar schadlich sein, da es die Gefahr in sich birgt, dass die kindlichen Freiseelen den
Bezugspersonen nach Taiwan folgen. Vor diesem Hintergrund betrachtet ist ein Nichtthematisieren
der Abwesenheit eine Maflnahme zum Schutze der betroffenen Kinder (siehe auch Kapitel 17 tiber
das Bindungsverhalten).

https://dol.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. B -



https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9 Schikanen durch antagonistische Gegner und Geistwesen

Sohn kann nicht mit mehreren Briidern und deren Cousins konkurrieren, er zieht un-
weigerlich den Kiirzeren. Zahlenmifiig stirkere Gruppen iiben nur selten physische
Gewalt aus, stattdessen bedienen sie sich an den Ressourcen Schwicherer, die nicht
im gleichen Mafie in der Lage sind, diese zu verteidigen. Die blof3e Prisenz ihrer krif-
tigen Kérper wirkt dabei auf andere »furchteinfléfiend« (masozi) und wird als eine
»Drohung« (anianniahin) aufgefasst. Schwicheren Personengruppen bleibt in diesem
System nichts anderes iibrig, als sich michtigen anderen unterzuordnen und Teil
ihrer Gefolgschaft zu werden.

Tao-Kinder aus Haushalten, die aus diversen Griinden nicht vollstindig besetzt
sind oder deren Angehorige ihrer Verantwortung nicht nachkommen kénnen - zu
nennen wiren hier Abwanderung nach Taiwan, Alkoholismus und psychische Erkran-
kungen — haben niemanden hinter sich, der auf andere einen drohenden Einfluss aus-
iiben konnte. Aufgrund der schwachen Aufstellung ihres Haushaltes muss niemand vor
ihnen »Angst« (maniahey) empfinden. Wer marginalisierte Kinder schikaniert — ganz
gleich ob Kind oder Erwachsener — hat in der Regel keine Sanktionen zu befiirchten,
da der betreffende Haushalt kraftemiRig nicht in der Lage ist, diese durchzusetzen.
Gelegentlich kommt zu einer Marginalisierung auch noch eine Stigmatisierung hinzu,
etwa dann, wenn zu einer im Dorf als michtig angesehenen Verwandtschaftsgruppe
ein Feindschaftsverhiltnis besteht. Stigmatisierte Kinder verfiigen nicht nur iiber ein-
geschrinkte Entfaltungsmoglichkeiten, sie sind in bestimmten Situationen auch offe-
ner Feindseligkeit ausgesetzt.

Das Leid marginalisierter und insbesondere stigmatisierter Tao-Kinder ist aus
westlicher Perspektive — die immer auch eine psychologisierende ist — immens. Als
schwichste Mitglieder der sozialen Gemeinschaft sind sie im besonderen Mafe der
»Verachtung« (ikaoya) durch die Dorfbewohner ausgesetzt, die sie zumeist absicht-
lich »tibersehen« (jiozayan), gelegentlich aber auch voller »Abscheu« (jyakian) die Nase
riimpfen, wenn sie an ihnen vorbeilaufen. Marginalisierte und stigmatisierte Kinder
befinden sich in einer aussichtslosen Situation, da man allgemein annimmt, dass ihre
miserable familidre Situation auf moralisches Fehlverhalten ihrer Vorfahren zuriick-
zufithren ist (vgl. Kapitel 4 und 5).*¢

Dariiber hinaus empfinden die Tao aber auch »Mitleid« (makarilow; ikasi) mit mar-
ginalisierten Kindern, weil sie sich in einer Notsituation befinden, in der sie bisweilen
elementare physische Bediirfnisse nicht befriedigen kénnen. Die Vorstellung, dass ein
Kind hungrig ist, weil seine Eltern »zu nichts zu gebrauchen sind« (jyapsepsek; abo so
angangayan; abo so katentengan), ist fir die Tao unertriglich, es bewirkt, dass ihr »Inne-
res weint« (mapalavi so onowned). Immer wenn sie sich dies bewusst machen, lisst ihre
»Verachtung« nach. In bestimmten Situationen kann es sogar sein, dass sie Kindern
marginalisierter Familien zu essen geben. Das Oszillieren zwischen »Verachtung« und
»Abscheu« einerseits und »Mitleid« anderseits fithrt dazu, dass keiner dieser emotio-
nalen Zustinde dauerhaft dominiert. Es handelt sich hierbei um ein weiteres Beispiel
fir die in der Tao-Gesellschaft gegebene Ambivalenz.

Konflikte zwischen antagonistischen Verwandtschaftsgruppen werden nicht selten
auf die nachsten Generationen iibertragen. Die Tao nehmen allgemein an, dass Kinder

18 An dieser Stelle erscheint ein Verweis auf die CAD-Hypothese (Rozin et al. 1999) abermals sinnvoll
(vgl. Kapitel 7; siehe Kapitel 11, Abschnitt Nichtbeachten).

https://dol.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. B -

253


https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254

Geister der Kindheit

sich »schlechte Verhaltensziige« (marahet so iyangey) von ihren Bezugspersonen ab-
gucken. Wenn die Eltern bestimmter Kinder im Dorf als »Diebe« verrufen sind, geht
man davon aus, dass auch deren Nachkommen zu Diebstdhlen neigen. Ich habe mehr-
mals mitbekommen, wie ein Ladenbesitzer aus Iranmeylek die betreffenden Kinder
aus seinem Laden vertrieb. In ihrer Anwesenheit raunten mir diverse Dorfbewohner
wiederholt zu: »Sie stehlen Sachen und betriigen andere.«

Dergleichen Bemerkungen werden schnell von den Peers aufgeschnappt und be-
reitwillig bei allen moglichen Gelegenheiten verbreitet. Am Anfang meiner Feldfor-
schung besuchten uns in den Nachmittagsstunden regelmifiig Johanns Mitschiiler
aus der GYB. Schnell bekamen wir mit, dass die 9-jihrige Enkelin und der 8-jihrige
Enkel unseres Vermieters bestimmte Kinder nicht zu uns hereinlassen wollten. Als ich
sie nach den Griinden fragte, erzihlten sie mir, dass es sich bei diesen Kindern um
»Diebe« handele. Uber ein 5-jihriges Mddchen aus der GYB berichteten sie mir: »Wirk-
lich, Onkel, einmal als wir beim Laden waren, hat es in ihrer Hosentasche geklimpert,
als ob Geld darin gewesen wire. Sie muss es gestohlen haben, da sie zu Hause ja kein
Geld haben.«

Erwachsene streuen bewusst negative Bemerkungen iiber das vermeintlich kol-
lektive Fehlverhalten ganzer Familiengruppen, weil sie den Ruf ihrer Feinde im Dorf
iiber mehrere Generationen hinweg schidigen wollen. Vergangene »schlechte Taten«
(marahet ta vazvazey) werden so lange erinnert, bis sie in einer kommenden Generation
nicht wieder aufs Neue besprochen werden.” Die Vorstellung der Tao, dass moralisches
Fehlverhalten bis in die dritte Generation (oder linger) nachwirkt (vgl. Kapitel 4, Ab-
schnitt Kommensalitdt und Nahrungstausch), erfahrt durch die soziale Praxis der »iiblen
Nachrede« (famwaden) eine praktische Fundierung. Der sozial restriktive Umgang mit
marginalisierten und stigmatisierten Personen fithrt nicht selten dazu, dass diese auf-
grund ihrer prekiren Situation nicht auf moralisch rechtschaffene Weise iberleben
konnen. Soziale Realitit wird auf diese Weise soziokulturell konstruiert.

Altere Minner (und gelegentlich auch Frauen) neigen dazu, jiingere Kinder aus der
eigenen erweiterten Verwandtschaftsgruppe zu »angstigen« (anianniahin). Sie knei-
fen Siuglingen ins Bein, wenn sie diese auf dem Arm halten, oder zeigen Klein-
kindern ihre vereiterten Geschwiire. Manchmal setzen sie zum Spaf} eine »finstere
Miene« (marahet so moin) auf und tun mit der erhobenen rechten Hand so, als ob sie
zu Schligen ausholen wiirden.*® Es handelt sich hierbei um ein Verhalten, das mit
dem Masozi-Sein der Minner in einem Zusammenhang steht. Uber Jahrzehnte hin-
weg haben Tao-Minner sich nach aufien hin als »furchteinfléfend« und »durchset-
zungsstarke« (masozi) prisentiert, sie haben ihre »Kraft« und »Stirke« (moyat) dazu
eingesetzt, ihren Gegnern zu »drohen« (anianniahin) und andere in ihre Schranken zu
weisen. Durch kontinuierliche Induktion von »Angst« (maniahey) haben sie im Lau-
fe ihres Lebens eine Gefolgschaft aufgebaut, die sich nun im Alter allmihlich auf-
16st und sie zu einsamen und gelegentlich auch sozial isolierten Individuen werden

19 Alte Leute vermeiden es heute, (iber die bis in die zweite Hilfte des 20. Jahrhunderts praktizierte
Blutrache zureden, an deren Wiederaufleben niemand Interesse hat.

20 Altere Kinder sind zunehmend besser in der Lage, das Verhalten ilterer Manner richtig zu interpre-
tieren. So wird beim »Spaflemachen« (gamoen) die Schlagbewegung in der Regel seitwarts und nicht
von oben nach unten ausgefiihrt.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. B -



https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9 Schikanen durch antagonistische Gegner und Geistwesen

lasst. Aufgrund ihrer korperlichen Gebrechen bleiben immer weniger Personen iibrig,
die sie mit ihrem forschen Auftreten beeindrucken konnen. Schlieflich — das ist der
Endpunkt ihrer Entwicklung — kénnen sie sich nur noch im Beisammensein mit jiin-
geren Kindern als furchteinfléfend und michtig erleben, da alle anderen ihnen an
Kraft, Schnelligkeit und Geschicklichkeit iiberlegen sind.

Es gibt grofie individuelle Unterschiede, wie sich Tao-Minner im Alter gegeniiber
Kindern und anderen jiingeren Personen verhalten. Alte Ménner, die iiber ein »gutes
Inneres« (apiya so onowned) verfiigen, treiben auf verhaltene Weise Spafie mit Kindern,
sie achten darauf, dass sie nicht iiber die Strange schlagen. Personen, die leicht »auf-
brausen« (marahet so iyangey), kennen jedoch bisweilen ihre Grenzen nicht und fiigen
kleinen Kindern Schaden zu. Dies ist insbesondere der Fall, wenn dltere Minner eine
marginalisierte Existenz im Dorf fithren und allgemeiner »Verachtung« ausgesetzt
sind. Durch heimliches »Schikanieren« (jyasnesnekan) der jiingsten und schwichsten
Mitglieder der Gesellschaft kénnen sie sich voriibergehend noch einmal als michtig
erleben und zugleich »Rache« (patonggalen) an den Kindern ihrer Peiniger iiben.*

Einige 4ltere Mdnner nihern sich in der Dunkelheit unachtsamen jiingeren Kin-
dern von hinten und dngstigen sie, indem sie ihnen Augen und Mund zuhalten und
sie dann kneifen, zwicken oder schlagen. Die auf diese Weise misshandelten Kin-
der verfallen in eine panikartige »Angststarre« (sieche Abschnitt Internalisierung des
Anito-Glaubens). Sie machen die Erfahrung des Seelenverlusts, der mit einem Gefithl
»lahmender Angst« (maniahey so pahad) einhergeht. Da ihre Bezugspersonen sie in
der Vergangenheit immer wieder vor dem Betreten dunkler und gefihrlicher Orte
»gewarnt« (nandaon) haben, interpretieren sie das ihnen Widerfahrene der kulturellen
Logik der Tao folgend als Begegnung mit bosartigen Anito-Geistwesen, die es aufihre
Seelen abgesehen haben.?

In unbeobachteten Alleinsituationen kommt es dariiber hinaus gelegentlich vor,
dass Angehorige verfeindeter Verwandtschaftsgruppen die Kinder ihrer Opponenten
»auf schlechte Weise behandeln« (jyasnesnekan). Was auch immer sie mit den Kin-
dern anstellen, sie diirfen keine sichtbaren Spuren von Gewaltanwendung an ihnen
hinterlassen, da zugefiigte Verletzungen von den Dorfbewohnern »6ffentlich bespro-
chen werden« (ikazyak) und die betroffenen Haushalte Kompensationsforderungen

21 Das»Angst«(maniahey) einfléRende Auftreten alterer Manner (und gelegentlichauch Frauen) gegen-
iber Sduglingen und Kleinkindern tragt zur Evozierung einer frithkindlichen »Angst- und Scham-
Disposition« (kanig) bei den Tao bei (siehe Kapitel 11). Das Meidungsgebot zwischen hochbetagten
dlteren Personen und jingeren Kindern, das mit einer rigiden raumlichen Distanzierung einher-
geht, dient als ein kultureller Schutzmechanismus, durch den Falle von Kindesmisshandlung und
-missbrauch unterbunden werden sollen (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Lebenslaufperspektive). Auch wenn
Tao-Kinder statistisch gesehen besonders hiufig den Attacken alterer Manner zum Opfer fallen, ist
es wichtig darauf hinzuweisen, dass andere Bevolkerungsgruppen ebenfalls an Schikanen gegen-
Uber Kindern beteiligt sein kdnnen.

22 Alternative Erklarungsmuster sind fir Tao-Kinder aufgrund der rigiden Altershierarchie nicht
zuldssig. Selbst wenn Kinder den Verdacht hegen, dass es sich bei diesen Erfahrungen um mensch-
liche Griaueltaten handelt, konnensie dies nicht offen artikulieren, da essich fiir Kinder nicht ziemt,
Erwachsene blofRzustellen. Aus emischer Perspektive sind alte Manner, die Kinder »qualen«
(jyasnesnekan), von bosartigen Geistwesen besessen. Hieraus folgt, dass selbst dann, wenn eine
menschliche Beteiligung nicht ausgeschlossen wird, letztlich immer die anito als aktiv handelnde
Ubeltater fungieren.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. B -

255


https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256

Geister der Kindheit

geltend machen.” Die den Kindern der Feinde zugefiigten schlechten Behandlungen
bestehen oftmals in verbalen Beleidigungen, wobei allerdings beriicksichtigt werden
muss, dass »dreckige Sprache« (marahet ta ciriciring) nach traditionellem Verstindnis
iiber eine ernst zu nehmende Wirkungsmacht verfigt, die einem »Verfluchen« (man-
gazyazit) gleichkommt. Ublicherweise handelt es sich um Bemerkungen, die auf ver-
gangene »schlechte Taten« der Eltern oder GrofReltern hinweisen oder aber — wenn
es sich um iltere Middchen handelt - um sexuell anziigliche Bemerkungen, die von
diesen als bedrohlich empfunden werden. Verbale Beleidigungen werden von den
betroffenen Kindern in der Regel als so »beschimend« (masnek) empfunden, dass sie
hieriiber zu Hause nichts verlauten lassen.

Als ich Tao-Bezugspersonen wihrend einer Interviewreihe fragte, ob sie mit ihren
Kindern »Spifie machen« (gamoen; BIETK kai wanxiao) wiirden, kam ich mit eini-
gen von ihnen durch Zufall auf das »Kitzeln« (kilekelen; ¥§ niao) zu sprechen. Meine
Gespriachspartner duflerten sich entsetzt tiber diese Praxis. Sie betonten, dass man
jingere Kinder auf keinen Fall kitzeln diirfe, weil diese ansonsten ersticken konnten.
Da es mir schwerfiel, den Erstickungstod von Kindern mit einem harmlosen Kitzeln
in Verbindung zu bringen, besprach ich diese Aussagen im Nachhinein ausgiebig mit
meinen Assistentinnen. Diese deuteten schlieflich an, dass es in der Vergangenheit
Fille von Kindesmisshandlung gegeben habe, in denen kleine Kinder von unbekann-
ten Personen so lange gekitzelt wurden, bis sie tot waren.**

Ein trauriges und fiir mich schockierendes Ereignis stellte der mehrfache sexuelle
Missbrauch eines marginalisierten 5-jahrigen Madchens aus der GYB dar, der sich er-
eignete, nachdem wir bereits einige Monate im Feld waren. Das Midchen lief? hieri-
ber nichts verlauten, der Vorfall gelangte nur deshalb an die Offentlichkeit, weil eine
der Erzieherinnen aus der GYB zufillig Zeugin dieser Handlung wurde. So kam es,
dass das betroffene Madchen und ihren beiden Schwestern in einem Kinderheim in
Taiwan untergebracht wurden, da - so die offizielle Begriindung — die hygienischen
Zustinde bei ihrem iiberforderten alten Grofdvater, bei dem sie aufwuchsen, unhalt-
bar geworden seien.? Ein weiterer Grund fiir die Ubergriffe diirfte gewesen sein, dass
das Midchen ohne Riickendeckung durch potenziell »furchteinfloflende« (masozi)
minnliche Verwandte den Attacken bestimmter Dorfbewohner schutzlos ausgeliefert
war.

23 Sofernderoderdie Beschuldigte (bzw. dessen oder deren Haushalt) sich weigert, eine wiedergutma-
chende Leistung zu erbringen, sind »kollektive Kampfhandlungen« (macililiman) zwischen Verwandt-
schaftsgruppen nicht ausgeschlossen.

24 Méglicherweise hielten ihre Peiniger ihnen den Mund zu, sodass sich die Luftzufuhr verringerte.
Diese Art der Misshandlung oder Totung stimmt mit der kulturellen Logik Gberein, dass bei kérper-
licher Gewaltanwendung keine dufRerlich sichtbaren Verletzungen zu sehen sein diirfen.

25 Das Madchen war bis zu seiner Unterbringung in einem Kinderheim regelmafiig bei uns zu Besuch in
der Wohnung. Nach und nach verstanden wir, wie anstrengend sein Leben im Dorf sein musste, weil
beinahe die gesamte Umgebung ihm gegeniiber feindlich eingestellt war. Stindig musste es acht-
sam sein, um den Schikanen seiner Peers zu entkommen. Wenn es bestimmte Personen sah, rettete
es sich durch Weglaufen. Manchmal gewéhrten wir dem Madchen Schutz und verriegelten die Tur.
Andere Kinderriittelten dannan der Tiir und fragten, ob sich jemand bei uns zu Hause versteckt hielt.
Das Madchen hatte keinen sicheren Riickzugsort, selbst wenn es hohes Fieber hatte, konnte es sich
nirgendwo ausruhen. Einmal legte es sich bei uns zu Hause fiir zwei Minuten auf eine Matte, weil es
so erschopft war.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. B -



https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9 Schikanen durch antagonistische Gegner und Geistwesen

Ein gravierendes strukturelles Problem der Vergangenheit bestand darin, dass
tagsiiber simtliche arbeitsfihigen Personen das Dorf verlief3en, um diversen Subsis-
tenztitigkeiten nachzugehen. Da nur Kinder, Kranke und hochbetagte Alte im Dorf
zuriickblieben, war es fiir Bezugspersonen kaum moglich, ihren Nachwuchs effektiv
vor den Schikanen marginalisierter dlterer Minner zu beschiitzen. Die verinderte
Lebensweise hat dazu gefithrt, dass heute ganztigig erwachsene Personen im Dorf
prisent sind, die ein Auge auf jiingere Kinder werfen kénnen. Die meisten Kinder be-
suchen zudem von 3 Jahren an den 6rtlichen Kindergarten und von 4 Jahren an die GYB
- beides Einrichtungen, in denen kindliche Schutzzonen bestehen.

Auch hat sich die Grundversorgung alleinstehender alter Menschen in den ver-
gangenen Jahrzehnten durch die Intervention karitativer christlicher Organisationen
deutlich verbessert.?® Alte Leute werden heute zunehmend von ihren Angehérigen
gepflegt oder zumindest mit Nahrung versorgt, extreme Fille von isoliertem Siech-
tum im Alter treten nur noch sehr selten auf. Dies mag mit ein Grund dafiir sein, dass
marginalisierte dltere Manner heute weniger »schlechte Gefithle« (marahet so onowned)
als frither gegeniiber ihren Peinigern — die sie fiir ihre missliche Lage verantwortlich
machen - empfinden. Das Christentum ist maf3geblich daran beteiligt, dass die Kreis-
ldufe der »Rache« (patonggalen) unterbunden werden.

Internalisierung des Anito-Glaubens

Bereits im Kleinkindalter erfahren Tao-Kinder durch die Interventionen ihrer Bezugs-
personen, dass es neben Menschen auch Geistwesen (bosartige ebenso wie gutarti-
ge) gibt. Sie lernen, dass ein dufderst bedachter und vorsichtiger Umgang mit diesen
Geistwesen erforderlich ist, da selbst von den potenziell gutartigen »Ahnengeisternc
(inapowan) unter bestimmten Umstinden eine Gefihrdung fiir Leib und Leben aus-
gehen kann (vgl. Kapitel 5, Abschnitt Gutartige bzw. ambivalente Geistwesen). In diesem
Buch verfolge ich den Ansatz, dass Geistwesen gemifd der emischen Sichtweise der
Tao als soziale Personen im Sinne Latours (1996) angesehen werden miissen, weswegen
ich sie hier als eine eigene Kategorie sozialer Interaktionspartner auffiihre.

Nach Auffassung der Tao — und somit auch aus kindlicher Perspektive — sind
die anito ebenso wie die inapowan real. In einer Umgebung, in der buchstiblich alle
Menschen an die Existenz von Geistwesen glauben, ist es unméglich, diese tief ver-
wurzelte Uberzeugung anzuzweifeln. Kleinkinder erfahren, dass sie ihren Aktions-
radius nicht verlassen diirfen, weil jenseits dieser Grenzziehung Anito-Geistwesen auf
sie lauern. Auch erfahren sie durch die strikte Ablehnung bestimmter affektiver Zu-
stinde durch ihre Bezugspersonen, dass ihr gelegentliches »Wiitenwerden« (somozi)
und Weinen als »bose« (marahet) angesehen wird. Das »gute« (apiya) Bild, das sie von
sich selbst haben, wird von diesen schlechten Eigenschaften abgetrennt, um sich vor
dem Gefihrlichen und Bosen zu schiitzen. Die eigene »Wut« wird als etwas erlebt, das
externen Ursprungs ist und sich auf bosartige Geistwesen zuriickfithren lisst, die in
das »korperliche Selbst« eindringen. Sie lernen, dass sie »stark« (moyat) sein und ihre

26 DieBeantragungstaatlicher Hilfen scheitert haufigan diversen biirokratischen Vorschriften, die den
Tao von den taiwanesischen Regierungsbeamten oftmals nur mangelhaft erklart werden und ihnen
deshalb unverstandlich bleiben.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. B -

257


https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258

Geister der Kindheit

Gedanken fokussieren miissen, um Zustinde von Besessenheit zu vermeiden. Tao-
Kinder »fiirchten sich« (maniahey) von etwa 3,5 Jahren an davor, ihre Seele zu verlieren.
Sie sind sich der eigenen Vulnerabilitit sehr bewusst und befolgen in der Regel alle
diesbeziiglichen elterlichen »Instruktionen« (nanaon).”

Das freie Herumstreifen wihrend der Kindheit erfordert, dass Kinder auch
ohne die Kontrolle der Erwachsenen innerhalb des ihnen zugestandenen erweiter-
ten Aktionsradius bleiben. Denn auch wenn die Dorfbewohner die Bewegungen der
Kindergruppen in den meisten Fillen mitverfolgen konnen, gibt es immer wieder
unbeobachtete Momente, in denen Tao-Kinder auf sich selbst gestellt sind. Meine
Beobachtungen im Umgang mit Tao-Kindern aus der GYB (4 bis 6 Jahre) und den
ersten drei Klassenstufen der DQGX (7 bis 9 Jahre) weisen darauf hin, dass diese be-
reits mit etwa 4 Jahren den Glauben an die anito internalisiert haben. Die durch die
bosartigen Geistwesen induzierte »Angst« bewirkt, dass Kindern an der Peripherie

Abbildung 14: Dieser Ort an der Kiiste in der Nihe von Iranmeylek wird auf Chinesisch als
BB (Qingren dong; »Hohle der Liebenden«) bezeichnet und stellt heute eine Touristenattrak-

tion dar. Nach Ansicht der Tao hausen hier jedoch anito. Kinder diirfen diesen Kiistenabschnitt
deshalb nicht aufsuchen.

27 In der traditionellen Zeit wurde der Vater deutlich mehr gefiirchtet als heute. Wenn Vater friher
aufgrund eines kindlichen Fehlvergehens »Zorn« (somozi) empfanden, rannten die Kinder vor ihnen
davon, um ihre empfindsamen Seelen an einem Wegfliegen zu hindern. Ein allzu »furchteinf16-
Rendx« (masozi) auftretender Vater war nach damaliger Uberzeugung durchaus in der Lage, seine
Kinder zu téten. Auch wenn heutige Kinder nach wie vor »Angst/Respekt vor ihren Eltern empfin-
denc (ikaniahey so inapowan), ist die »Angst« vor dem Vater aufgrund der Ubernahme christlicher
Vorstellungen und einer Anndherung an die taiwanesische Gesamtgesellschaft langst nicht mehr
so ausgepragt wie frither.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. B -



https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

des Dorfes »mulmig zumute wird« (jimavohwos). Wenn dies geschieht, kehren sie von

9 Schikanen durch antagonistische Gegner und Geistwesen

allein in den als sicher empfundenen Bereich zuriick.

Wihrend meiner Forschung bin ich 6fter mit Kindern dieser Altersgruppen in der
Umgebung des Dorfes unterwegs gewesen. Hiufig kamen diese Ausfliige spontan zu-
stande, z.B. wenn ich meine eigenen Kinder betreute. Im Folgenden méchte ich drei
Beispiele auffithren, aus denen hervorgeht, wie Tao-Kinder reagieren, wenn sie an die

Grenze ihres erweiterten Aktionsradius gelangen:

Zwei Jungen (beide 5 Jahre)

Ich gehe am Vormittag mit Theo und zwei Jungen aus der GYB (beide 5 Jahre) den
Schotterweg Richtung Altenpflegeheim.?® Die beiden Jungen wollen bei einem
kleinen Bach neben den Schweinestillen bleiben und dort spielen. Doch Theo —zu
diesem Zeitpunkt 1 Jahr und 8 Monate alt — lduft wie so oft véllig autonom den
Weg Richtung Altenheim allein weiter. Als ich Theo hinterherlaufe, rufen die Kin-
der: »Lasst uns hierbleiben und ausruhen.« GiEBREBRE « »Zheli xiuxi xiuxi«).
Und dann, nachdem sie wenige Meter gefolgt waren: »Onkel, hol ihn zuriick, dort
driiben gibt es Geisterl« (RN, FEMEIZR, ABE TR« »Shushu, rang ta huilai,
nabian you guil«).?°

Beobachtungsprotokoll 1; aufgezeichnet am 16.01.2011.

Zwei Madchen (beide 9 Jahre)

Ich gehe [zu Beginn der Forschung] mit der 9-jahrigen Enkelin meines Vermieters
und ihrer gleichaltrigen Freundin am Kistenabschnitt unterhalb des Dorfes in
Richtung Dongqing-Fluss spazieren. Auf einmal murmeln die Madchen etwas von
»verstorbenen Leuten« (FEIEBY A sidiaode ren) und bleiben stehen. Beide geben an,
noch nie am Fluss gespielt zu haben—und das, obwohl der Fluss zu dieser Jahreszeit
nur etwa knietiefes Wasser fithrt und sich keine 100 Meter von ihrer Schule entfernt
befindet. Die Enkelin regt an, dass wir umkehren.

Feldtagebucheintrag 3; geschrieben am 30.11.2010.

Madchen (8 Jahre)

Alsich am Nachmittag mit Theo spazieren gehe, treffen wir auf ein 8-jahriges Mad-
chen, dassich uns anschliefst. Ich kenne das Madchen oberflachlich vom Sehen. Wir
gehen Richtung Dongqing-Fluss, an dem Theo und Johann gerne spielen. Kurz be-
vor wir diesen erreichen, erwdhnt sie, dass dort auf der anderen Seite die »Graber«

28

29

Bei diesem Altenpflegeheim handelt es sich um das Haus einer karitativen christlichen Organisation,
die von Tao-Frauen geleitet wird und sich zum Ziel gesetzt hat, die Situation alleinstehender alter
Menschen auf Lanyu zu verbessern. Es befindet sich auRerhalb von Iranmeylek in der Ndhe der Kiiste
und ist von Tarofeldern umgeben. Wie ich in Kapitel 4 bis 5 ausgefiihrt habe, sind alte Leute manch-
mal vollig auf sich allein gestellt und werden in der letzten Lebensphase nicht von ihren Angehori-
gen gepflegt. Aufgrund des Anito-Glaubens war bis zum Ende meiner Forschung keine &ltere Person
bereit, dort einzuziehen. Alle gingen davon aus, dass die Ndhe zu anderen kranken Alten eine Kon-
tamination mit den anito hervorrufen wiirde, die dann zu einer Beschleunigung des eigenen Todes

fihren wiirde, weshalb dieser Ort gemieden wurde.

Die beiden Jungen wussten, dass man liber die anito eigentlich nicht reden darf, weil diese einen be-
lauschen und dadurch herbeigerufen werden. Erst als es keine andere Méglichkeit mehr gab, Theo

und mich zur Umkehr zu bewegen, nannten sie die Dinge beim Namen.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. B -

259


https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260

Geister der Kindheit

Abbildung 15: Der Strandabschnitt hinter der Briicke iiber den Dongqing-Fluss wird von den anito

heimgesucht und darf von Tao-Kindern und -Frauen unter keinen Umstinden betreten werden.

AufSerdem zu sehen sind die vanwa von Iranmeylek sowie einige Hiuser und umliegende Felder.

(ERE fenmu) liegen. Sie sagt: »E1EHF IR R « (»Zheli you mai gui.«) —was so viel be-
deutet wie »Hier liegen Geister begraben.«. Ich frage sie, ob die Ceister gefiirchtet
werden. Sie nickt. Als ich sie frage, was passieren wiirde, wenn man auf die ande-
re Seite vom Fluss geht, antwortet sie, dass man dann »ins Meer gespiilt wiirde«
(HEEIEE tui dao haibian). Wir finden unter der Briicke am Fluss einen kaputten
Roller, von dem Theo gar nicht mehr ablassen will.3** Dem Midchen wird aber un-
heimlich zumute und es geht schnellen Schrittes zuriick Richtung Dorf.
Feldtagebucheintrag 4; geschrieben am 07.01.2011.

In allen drei Episoden nehmen die Kinder die Grenze ihres erweiterten Aktionsradius
als eine absolute wahr, die nicht iiberschritten werden darf. Bereits der Aufenthalt in
der Nihe dieser Grenze ist ihnen unangenehm, weil ihnen der blof}e Gedanke an die
jenseitige Existenz der anito »Angst« einfléRt.*!

30 Heute weifd ich, dass dieser Roller einmal einem Kind aus Iranmeylek gehort haben muss. Nach Vor-

31

stellung der Tao ist es problematisch, ihn zu reparieren und an ein anderes Kind weiterzugeben, weil
sich die Eigenschaften des Kindes auf seinen Roller tibertragen haben. Nicht mehr benétigte Gegen-
stinde werden am Kiistenabschnitt in der Nihe des Dongqing-Flusses abgelegt und dann von der
nachsten Sturmflutins Meer gespiilt.

Es gab nurzwei Kinder in Iranmeylek, die meine Frau und mich zusammen mitunseren Kindern ohne
zu zégern zum Dongqing-Fluss begleiteten. Hierbei handelte es sich um zwei Schwestern im Alter
von 5und 8Jahren, die unter prekdren Umstanden bei ihrem alleinstehenden GroRvater in einer Hiit-
te aufwuchsen. Der alte Mann erzog die beiden auf traditionelle Weise, indem er sich nicht in ihre
Angelegenheiten einmischte und sie auch »nicht sonderlich beachtete« (jiozayan). Da der alte Mann

https://dol.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. B -



https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9 Schikanen durch antagonistische Gegner und Geistwesen

Zu Beginn des GYB-Alters werden Kinder verstirkt von »Albtraumen« (ni makata-
teynep so malahet®?) geplagt, in denen sie den anito in einer ihrer vielen Erscheinungs-
formen begegnen. Das Sprechen iiber diese Triume ist uniiblich und stellt zudem ein
ethisches Problem dar (wie iiberhaupt alle direkten Befragungen der Tao zum Thema
Geistwesen und »Angst«). Durch Andeutungen und Fingerzeige konnte ich mir jedoch
erschliefRen, dass in diesen Albtraumen geisterhafte Fratzen erscheinen und die Kin-
der miterleben, wie Personen bei Unfillen zu Schaden kommen. Auch das Erblicken
verstorbener Personen, wie z.B. der eigenen Grof3eltern, ist im Traum stark »Angst«
auslosend, da jegliches Aufmerksamwerden eines Ahnengeistes auf die eigene Per-
son als gefihrlich angesehen wird (vgl. Kapitel 5, Abschnitt Gutartige bzw. ambivalente
Geistwesen).

Tao-Kindern wird immer wieder von ihren Bezugspersonen erzihlt, dass sie die
spiten Abendstunden meiden sollen, weil dann »dreckige Dinge« vermehrt aktiv sind.
Kinder betrachten die Dunkelheit in der Umgebung des Dorfes als eine Gefahrenzo-
ne, in der sie mitunter furchterregende fantastische Erscheinungen ausmachen. In
einem Interview erwihnte die Mutter eines 8-jihrigen Midchens, dass dieses einmal
bei einer nichtlichen Riickfahrt vom Besuch in einem Nachbardorf am Straflenrand
eine Gestalt ausmachte, die wir als »Sensenmann« beschreiben wiirden und vor der sie
noch Tage spiter grofie »Angst« (maniahey) empfand.

Direkte Begegnungen mit Anito-Geistwesen lassen Kinder in eine panikartige
Angststarre verfallen. Diese geht mit extremer Muskelanspannung einher, bisweilen
auch mit »Zittern« (tozikzik) sowie »Weinen« oder »Wimmern« (amlavi).*® Ich bekam
wihrend meiner Forschung eine Ahnung vom Zustand der Angststarre, als ich einen
4-jahrigen Tao-Jungen bei einem Sturz ins Hafenbecken im letzten Moment zu fassen
bekam. Da diese Episode fiir mich ein Schliisselerlebnis darstellte, mochte ich sie in
voller Linge auffihren:

Junge (4 Jahre)

Der 4-jdhrige Junge und seine 6-jahrige Schwester — beides Kinder aus der GYB —
begegnen meiner Frau, unseren Kindern und miran einem kalten Wintertagan der
vanwa. Immer wieder fragen die beiden Geschwister, ob sie mit zu uns nach Hau-
se kommen dirfen, was ich jedoch verneine. Ich stehe mit Johann, Theo und dem
4-)ahrigen auf einem Betonsteg, der erst kiirzlich im Hafenbecken fertiggestellt
wurde. Es ist Flut, das Wasser ist an dieser Stelle so tief, dass kleine Kinder dort
nicht stehen kénnen. Auf einmal stiirzt der Junge kopfiiber nach vorn. Ich kann ihn

mittellos war und iber keinen Einfluss verfigte, hatten die Schwestern im Dorf einen schwierigen
Stand. Alle konnten die Middchen auf»schamlose Weise behandeln« (jyasnesnekan), ohne Sanktionen
befiirchten zu mussen. Auch von den Peers wurden die Madchen »verachtet« (ikaoya) und immer wie-
der schikaniert. Die stindige Notwendigkeit, sich gegen andere zu behaupten, hatte dazu beigetra-
gen, dass die beiden »furchtloser« (jimaniahey) als andere Kinder auftraten. Es handelte sich hierbei
um die beiden alteren der insgesamt drei Schwestern, die nach dem oben erwahnten Missbrauchs-
vorfall in einem Kinderheim in Taiwan untergebracht wurden.

32 Malahet ist eine abweichende Aussprache (und somit Schreibweise) von marahet (»b6se«; »schlecht«).

33 Aus den von mir erhobenen emotionalen Geschichten geht hervor, dass neben Kindern auch Frau-
en von Angststarren betroffen sein kdnnen (z.B. wenn sie bei der Feldarbeit einem anito begegnen).
Tao-Minner, die allgemein als widerstandsfihiger gelten, verfallen hingegen nicht ohne Weiteres in
diesen Zustand. Zumindest ist mir kein einziges méannliches Beispiel bekannt.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. B -

261


https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262

Geister der Kindheit

gerade noch am Bein packen, sonst wire er ins Wasser gefallen. Nachdem ich ihn
wieder aufgerichtet habe, steht der Junge véllig steif und bewegungslos auf dem
Steg. Eristim Wortsinne vor Schreck erstarrt. Sein Oberkdrper ist leicht gekriimmt,
seine Arme sind in geringer Entfernung parallel zum Oberkdrper ausgestreckt, die
Finger verkrampft. Seine Augen sind halb geschlossen, der Blick ist in sich gekehrt.
Beobachtungsprotokoll 2; aufgezeichnet am 02.01.2011.

Der Junge ist mit 4 Jahren bereits alt genug, um seinen Sturz ins Meer mit den anito
in Verbindung zu bringen. Kinder werden von den Tao immer wieder davor gewarnt,
allein an die vanwa zu gehen. Es besteht die Vorstellung, dass die im Wasser lebenden
anito einen Menschen ins Meer hinausziehen konnen. In der Tat gibt es in Kiistennidhe
starke Stromungen und plétzlich auftretende hohe Wellen, die insbesondere jiingeren
Kindern zum Verhingnis werden koénnen. Der »in sich gekehrte Blick« (jiozayan) des
Jungen ist eine Abwehrreaktion, die darin besteht, das ihn attackierende Geistwesen
nicht erblicken zu miissen. Seine extreme Muskelanspannung kann als ein Versuch
gewertet werden, die Freiseele in einem letzten verzweifelten Kraftakt an das »kor-
perliche Selbst« zu binden und an einem Wegfliegen zu hindern. Tao-Kinder lernen
vom Kleinkindalter an durch systematische Abhirtungsiibungen der Bezugspersonen,
ihren Schreckreflex (startle response) zu unterbinden. In »Schreck«-Momenten (maogto)
bleiben sie »ruhig« (mahanang), die Verhirtung ihrer Muskeln verhindert das aus Sicht
der Tao problematische Schulterzucken, das mit Seelenverlust assoziiert wird (siehe
Kapitel 12, Abschnitt Abhdrtung und Fixierung der Seele am »kirperlichen Selbst«).

Die Vulnerabilitit jingerer Kinder tritt besonders deutlich hervor, wenn jemand im
Dorf gestorben ist. Um die fragilen kindlichen Seelen vor den anito zu schiitzen, diirfen
sich Kinder unter 12 Jahren nach Bekanntwerden eines Todesfalls nicht mehr draufen
aufhalten. Dies gilt insbesondere nach Eintreten der Dimmerung, wenn die »Toten-
geister« an der vanwa eintreffen und sich zum Haus des Verstorbenen begeben. Durch
den Riickzug ins Innere der vahey nehmen Kinder sich selbst als »schwach« (maomei;
jimoyat) und potenziell gefihrdet wahr. Das Verhalten der Dorfbewohner lisst kei-
nen Zweifel an der Existenz und Gefihrlichkeit der anito zu. Hiuser sowie simtlicher
auflerhalb der schiitzenden Winde befindlicher Besitz (z. B. Boote und Motorscooter)
milssen durch rituelle Vorkehrungen geschiitzt werden.* Alle Dorfbewohner miissen
sich »ruhig« (mahanang) verhalten, damit sie die in das Dorf eindringenden Geist-
wesen nicht auf sich aufmerksam machen. Das Einstellen lirmender Aktivititen ist
aulerdem eine Form der »Respekt«-Bekundung (ikaglow) gegeniiber den trauernden
Angehorigen des Verstorbenen.®

34 Rituelle Schutzvorkehrungen umfassen u.a. das Legen eines »Geisterweges« (5 & guilu), durch den
die»Totengeister«an den betreffenden Objekten vorbeigefithrt werden, das Anbringen von Speeren,
die zur Abschreckung der anito dienen, und heutzutage bei den Katholiken auch das Versprithen von
Weihwasser (vgl. Kapitel 4).

35 Zuden lirmenden Aktivititen gehoren alle Handlungen, bei denen laute Gerdusche verursacht wer-
den, aber auch samtliche Tatigkeiten der Nahrungsproduktion sowie Bauvorhaben. Personen, die
Hauser oder Kanus bauen, bleiben wahrend der Trauerphase zu Hause und ruhen sich aus. Die meis-
ten Tao rollen ihre Motorscooter lautlos durchs Dorf und stellen den Motor erst an, wenn sie auf die
Inselrundstrafle gelangen. Auch der Fahrer der kommunalen Miillabfuhr stellt bei seinen Fahrten im

https://dol.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. B -



https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9 Schikanen durch antagonistische Gegner und Geistwesen

Von Kindern wird erwartet, dass sie sich bedingungslos an die »anzestralen Taburege-
lungen« (makanyo) halten. Auch wenn sie normalerweise nicht direkt mit den inapowan
kommunizieren, so hat ihr konkretes Verhalten doch Auswirkungen auf die Qualitit
der Beziehungen zwischen »lebenden Menschen« und Ahnen. Bereits vom Siuglings-
alter an miissen sie sich beim gemeinsamen Einnehmen der Mahlzeiten »ruhig« ver-
halten, sie diirfen keinesfalls »herumlirmen« (amlololos; valvalakan), d.h. Anzeichen
eines »schlechten Inneren« (marahet so onowned) zeigen. Jeglicher Verstof? gegen dieses
wichtige Gesetz fithrt zum augenblicklichen Ausschluss des betreffenden Kindes von
der Tischgesellschaft (vgl. Kapitel 7).

Junge (2 Jahre)

Ich bin zum sonntéiglichen Essen bei meinem Vermieter eingeladen. Wihrend
seine Frau in der Kliche hantiert, haben aufier mir seine drei erwachsenen Tochter
sowie die Tochter der jiingeren Schwester seiner Frau mit ihrem exakt 2 Jahre al-
ten Sohn im »Wohnzimmer« (keting) Platz genommen. Der Vermieter ist zu diesem
Zeitpunkt nichtim keting anwesend.

Bei dieser Gelegenheit schenke ich dem kleinen Jungen die Duplo-Baustei-
ne von Theo (der bereits abgereist ist und dieses Spielzeug nicht mehr benétigt).
Die Mutter l3sst ihren Sohn mir zugewandt »Ayoy !« (»Danke!«) und »Maran kong !«
(etwa: »Onkel, sei gegriifit!«) sagen. Beides kann der kleine Junge ohne Probleme
aussprechen. Er fingt sogleich an, mit den Bausteinen zu spielen. Dies wird so lan-
ge geduldet, bis der Vermieter zusammen mit seiner Frau im keting erscheint. Da-
nach muss das Kind sein Spielzeug wieder in die Kiste raumen, eine der Téchter und
seine Mutter helfen ihm dabei. Doch der Kleine protestiert, er wehrt sich dagegen,
dass die Mutter die Spielzeugkiste mit den Bauklotzen aus dem keting entfernt. Er
bekommt einen kurzen Wutanfall: Fir etwa drei Sekunden »schreit« und »heult«
er»laut auf« (amlololos; valvalakan), woraufhin er sofort von seiner Mutter aus dem

keting hinausgetragen wird.

Wenig spater kommen Mutter und Sohn wieder, sie setzt ihn in einen Korb-
sessel, wo er »bewegungslos« (mahanang) mit von sich ausgestreckten Armen und
Beinen sitzen bleibt. Als wir zusammen essen, sagt mein Vermieter zum 2-Jdhrigen,
der zuvor Krach geschlagen hat: »Du darfst das nachste Mal nicht zum Essen kom-
men'« GPRABILL T F2RIZER \« »Ni bu keyi xiazi lai chi fan'<). Der Kleine verhilt
sich nun ganz »ruhig«. Er stopft sich selbst mit der Hand Reis in den Mund und ich
staune, wie wenig er sich dabei mit dem Essen bekleckert.

Kurze Zeit spater richtet mein Vermieter wieder das Wort an den kleinen Jun-
gen: »Da du deine Muttersprache nicht mehr sprichst, kann ich auch nicht mit dir
schimpfen!« GIRAE B 58, ELFBE B IR «»Ni bu huijiang muyu, wojiu bu neng
ma nil«). Dann sagterzu mir gewandt iiber die Mutter des 2-Jahrigen: »Sie hat langst
das Wissen ihrer Ahnen vergessen.« (It E 48 SEC 7 48 So BYEN 8 .« »Ta yijing
wangji le ta zuxian de zhishi.«).

Feldtagebucheintrag 5; geschrieben am 13.07.2011.

Dorf aus Pietatsgriinden die musikalische Kennung aus, die in ganz Taiwan das Kommen des Miill-
autos ankiindigt.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. B -

263


https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264

Geister der Kindheit

Wihrend der dreimonatigen »Fliegende-Fische-Saison« (rayon) miissen sich die Tao
den heiligen Schwarmfischen gegeniiber auf besonders respektvolle Weise verhal-
ten, damit die empfindsamen Geschépfe im nichsten Jahr erneut die Kiisten Lanyus
aufsuchen.’® In dieser Zeit miissen diverse »Tabus« (makanyo) eingehalten werden,
um die empfindsamen Fische nicht zu beleidigen. So ist es Frauen wihrend des rayon
verboten, das Meerwasser zu berithren, weil ihr Menstruationsblut als Zuflerst unrein
gilt und nicht mit den Fliegenden Fischen in Kontakt geraten darf. Auflerdem muss
jegliche aggressive Auerung unbedingt vermieden werden: Niemand im Dorf darf
»wiitend« (somozi) werden oder auch nur die Stimme erheben. Kleine Kinder diirfen
wihrend der Fischerei-Saison keinesfalls »weinen« (amlavi), da auch dies als respekt-
loses »Herumlirmen« aufgefasst wird. Um jiingere Kinder in frustrierenden Situatio-
nen zu »besinftigen« (ipowring), geben ihnen die Tao wihrend des rayon Unmengen
von Sifigkeiten zu essen.

36 »Fliegende Fische« (alibangbang) werden von den Tao als gutartige geistartige Wesen aufgefasst, weil
sie sich alljahrlich den »lebenden Menschen« opfern und ihnen ihre Kérper zum Essen Uberlassen.
Auch ihre Fahigkeit zu fliegen und ihre Zuwendung zum Licht (sie werden zu Beginn der Fischerei-
Saison von den Tao mit Fackeln in die Ndahe der Kanus gelockt und dann mit Keschern in der Luft ge-
fangen) zeichnetsie als Geschopfe aus, die mit dem Himmel verbunden sind.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-011 - am 13.02.2026, 15:49:49. B -



https://doi.org/10.14361/9783839460290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

