
3. Internationale Organisation

Im Zentrum der historischen Darstellungen der Friedensideen stehen traditionell
Ideen zur internationalen Organisation. In der Ideengeschichte des 19. Jahrhun-
derts ist internationale Organisation aber marginal, zumindest als Option für
Gegenwart und nahe Zukunft. Auch innerhalb der Friedensbewegung, in der tat-
sächlich am ehesten unverzügliche Einrichtung internationaler Organisationen
gefordert werden, wird politischen und ökonomischen Bedingungen oft größeres 
Gewicht zugeschrieben. Wo die Bedeutung der internationalen Organisation 
gesehen wird, ist es ein breites Spektrum von Schiedsgericht bis Weltstaat. Frie-
denspläne, die Einzelheiten der Organisation ausmalen, sind ein Überhang des 
18. Jahrhunderts. Genuine Friedenspläne des 19. Jahrhunderts konzentrieren
sich darauf, die geschichtlichen Bedingungen für die Aktualität der internationalen 
Organisation zu benennen. Stereotyp wird wiederholt, daß das 19. Jahrhundert 
ein Jahrhundert der Zivilisation ist, in dem allein die internationalen Beziehungen 
barbarisch geblieben sind. Es eine Lehre vom Ende der Geschichte, das nur von
den herrschenden Minderheiten nicht gesehen wird. Trotzdem wird meist gese-
hen, daß die öffentliche Meinung noch nicht auf der Seite der internationalen Orga-
nisation für den Frieden steht.

Das 19. Jahrhundert kannte internationale Organisation in Form der Heiligen Alli-
anz und der folgenden Kongreßdiplomatie: eine Formalisierung der europäischen
internationalen Gesellschaft der Staaten, aber sehr schwach an Institutionen. Das
Völkerrecht ist von den Staaten überhaupt erst auf dem Aachener Kongreß 1818
für verbindlich erklärt worden, das haben die Völkerrechtler des 19. Jahrhunderts
noch gut gewußt. Die Heiligen Allianz ist freilich ambivalent, einerseits ist sie
Hinweis auf die Möglichkeit einer internationalen Organisation, andererseits das
Schreckbild des reaktionären Interventionismus. Bei liberalen und demokrati-
schen Autoren gab es zwei Reaktionen: Betonung der Souveränität und des Prin-
zips der Nichtintervention einerseits, Hoffnung auf eine ganz andere Allianz der
Völker anderseits. Konkreter war nach 1830 die Idee eines europäischen Konzer-
tes als Zusammenarbeit der Großmächte zur Verhinderung von Kriegen. 
Napoléon III. hat diese Idee kontinuierlich verfolgt, sein Ziel einer Revision des 
Wiener Kongresses durch einen Kongreß, der nicht erst ein Friedenskongreß
nach einem Krieg sein sollte, hat bei Zeitgenossen und Historikern mehr Mißtrau-
en als Zustimmung gefunden. Aber der Internationalismus war lange von dieser 
Kongreßidee geprägt. Der Versuch, eine engere internationale Organisation zu 
vermeiden, führte zu Überschätzung des Konzerts. Vgl. zur Nachgeschichte von 
Heiligen Allianz und Europäischem Konzert in der Theorie des 19. Jahrhunderts: 

373

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Carsten Holbraad, The Concert of Europe : a Study in German and British Inter-
national Theory 1815-1914. – London 1970.  

Die Grundidee des demokratischen und sozialistischen Internationalismus ist die 
Zusammenarbeit der Völker; so wenig wie die Heilige. Allianz der Monarchen ist
die der Völker eine Organisation mit Institutionen. Aber auch die europäische
föderale Republik ist eine demokratische Idee seit 1830. Das amerikanische Vor-
bild ist klar, selten werden die Autoren genauer und dringlich (auch hier wird das 
Ziel Kongreß genannt, aber statt der Kongresse der Pentachie oder dem Kongreß 
Napoléons III. ein Kongreß nach dem Vorbild des amerikanischen Kongresses; 
es ist in den Texten des 19. Jahrhunderts nicht immer klar, welcher dieser Kon-
gresse gerade gefordert wird). Die Revolution von 1848 konnte den republikani-
schen Internationalismus nicht verwirklichen. Die Idee wurde 1867 wieder Ziel der 
demokratischen Friedensbewegung.

Vgl. zur föderalistischen Europaidee immer noch: Pierre Renouvin, L’idée de 
fédération européenne dans la pensée politique du XIXe siècle. – Oxford 
1949; ders., L’idée d’États-Unis d’Europe pendant la crise de 1848, in: Actes 
du Congrès historique du centenaire de la Révolution de 1848. – Paris 1948.
– S. 31-45. Eine Zusammenstellung von Europaäußerungen im Frühjahr 1848
auch bei Wilhelmus van der Linden, The International Peace Movement 1815-
1874. – Amsterdam 1987. – S. 375-378. 

Die vorherrschende Idee der Friedensbewegung war nicht die internationale
Föderation, sondern die Organisation der internationalen Schiedsgerichtsbarkeit.
Es ist die Minimalidee einer internationalen Organisation. Friedenspläne hatten 
bis ins 18. Jahrhundert immer irgendeine exekutive Gewalt. Internationale Recht-
sprechung ohne Gewalt war eine Idee erst des 19. Jahrhunderts, auf die der reli-
giöse Pazifismus und der säkularer Glauben an Öffentlichkeit sich einigen konn-
ten. Das wurde das Programm der internationalen Friedenskongresse. Der letzte
Triumph dieser Friedensbewegung war, im Pariser Vertrag 1856 eine (sehr
schwache) Schiedsgerichtsempfehlung unterzubringen: ein Hinweis auf gute 
Dienste eines Staates in Streitigkeiten der Nachbarn. Friedensbewegung und 
internationalistisch eingestellte Juristen mußten immer wieder auf diese schwa-
che Empfehlung zurückkommen, erst die Haager Friedenskonferenzen 1899 und 
1907 kamen darüber hinaus. Das Jahr 1870 ist ein Wendepunkt in der Geschich-
te der Friedenspläne. Einerseits war die Nichtexistenz eines Konzertes gar zu 
klargeworden und für absehbare Zukunft internationale Organisation als Lösung
ausgeschlossen. Andererseits gab der Alabama-Schiedsspruch Hoffnung (es 
ging um einen in Großbritannien gebauten Zerstörer, mit dem im amerikanischen 
Bürgerkrieg die Südstaaten den Nordstaaten große Verluste zugefügt hatten, für 
die die siegreichen Nordstaaten Großbritannien verantwortlich machten). Für den
Rechtspazifismus war das ein entscheidendes Datum, weil erstmals ein interna-
tional besetztes Schiedsgericht eingesetzt wurde. In den 1870/80er Jahren wird 
viel über Schiedsgericht und Kodifikation des Völkerrechts diskutiert. In mehreren 
nationalen Parlamenten werden Beschlüsse angenommen, die auf Schiedsge-
richtsbarkeit als ersten Weg in internationalen Streitigkeiten verpflichten.
Schiedsgericht blieb die Lieblingsidee der bürgerlichen Friedensbewegung; darin
konnten der pazifistische Geistliche Richard, der Ökonom Passy, der Republika-

374

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ner Lemonnier und der Organisator von Kooperativen Pratt zusammenkommen. 
Die Friedenskongresse und die Interparlamentarische Union haben dieses Ziel 
seit 1889 übernommen. Hier beginnt der Weg zur Haager Friedenskonferenz. 
Außerhalb der Rechtsgeschichtsschreibung ist das Interesse an der neuen recht-
lichen Qualität des Schiedsgerichts von 1872 minimal, entscheidend waren 
sowohl für die Einsetzung des Schiedsgerichtes, wie für die Akzeptanz des 
Schiedsspruchs die politischen Auseinandersetzungen in den USA und Großbri-
tannien: Adrian Cook, The Alabama Claims : American Politics and Anglo-
American Relations, 1865-1872. – Ithaca, N.Y. 1975.

Völkerrechtler müssen von irgendeiner Form der internationalen Gesellschaft
ausgehen, aber nicht von internationaler Organisation. „En 1848, les juristes sont
muets ...“ (Pierre Renouvier). Das Institut de Droit international und die Associa-
tion pour la réforme et le codification du droit de gens haben das nicht grundsätz-
lich geändert (beide wurden 1873 gegründet, das Institut als eine Vereinigung der 
prominentesten Völkerrechtler, die Association umfaßte außer Wissenschaftlern 
auch Politiker und Sprecher der Friedensbewegung). Die Juristen begrenzen die 
Schiedsgerichtsbarkeit auf Rechtsstreitigkeiten (vgl. den Bericht von Levin Gold-
schmidt für das Institut in: Revue de droit international et de législation comparée 
6 (1874) 421-453). Aber internationale Organisation ist auch eine Idee verzweifel-
ter konservativer Juristen des künftigen Weltrechts: Lorimer und Bluntschli suchen
in der Erfahrung des Schwindens des Konzerts ein neues Organ für friedliche 
Steuerung des historischen Wandels. Die juristische (Nicht-)Beschäftigung mit 
internationaler Organisation im 19. Jahrhundert ist nie analysiert worden. Kos-
kenniemi ist in seiner Darstellung des Institut de Droit international völlig ohne
dieses Thema ausgekommen. Eine Darstellung müßte auch Autoren einbe-
ziehen, die mit einer fiktiven civitas maxima zufrieden sind, und zeigen, warum 
die Völkerrechtler meist an der Schwelle zur internationalen Organisation haltma-
chen. Erst um 1900, in einer dialektischen Abkehr von immer reineren Theorien 
der Souveränität, beginnen Juristen, Wege zur internationalen Organisation zu
akzeptieren.

Basis der Forderung nach internationaler Verrechtlichung ist der Fortschritt der 
Zivilisation, an dem allein die internationalen Beziehungen nicht teilzuhaben
scheinen. Tatsächlich beginnt in der 2. Häfte des 19. Jahrhunderts ein rasches 
Wachstum funktionaler staatlicher und nichtstaatlicher internationaler Organisatio-
nen. Die erste formale universale Organisation war die für Geodäsie (1864), als 
besonders wichtig galt die Zusammenarbeit bei Telegraphen (1865) und Post
(1874), wohl weil die transnationale Kommunikation selber als der Antrieb der 
Internationalisierung wahrgenommen wurde. Internationale wissenschaftliche 
Kongresse sind älter. Der Sozialist Considerant konnte bereits in den 1830er Jah-
ren aus ihnen das Versprechen des Funktionalismus entwickeln. Die Völkerrecht-
ler werden auf diese „internationale Verwaltung“ in den 1870er/80er Jahren auf-
merksam, aber das führt sie noch nicht zu systematischer Beschäftigung mit
internationalen Organisationen. Die frühesten Äußerungen zu funktionalen Orga-
nisationen sind stark an funktionalistischen Versprechen, schwach an Analyse
(Renè Lavollée, Les union internationales, in: Revue d’histoire diplomatique 1 

375

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


(1887) 331-362). Erst nach 1890 werden die funktionalen internationalen Organi-
sationen ein dominierendes Thema der Friedensbewegung.

Vgl. Craig N. Murphy, International Organizations and Industrial Change :
Global Governance since 1850. – Cambridge 1994 (eine “Gramscianische” 
Interpretation aus der zunehmenden Einsicht der Eliten, daß der Nationalstaat 
die Industrialisierung nicht bewältigen kann); Miloš Vec, Recht und Normie-
rung in der Industriellen Revolution : neue Strukturen der Normsetzung in Völ-
kerrecht, staatlicher Gesetzgebung und gesellschaftlicher Selbstnormierung. –
Frankfurt am Main 2006 (ähnlich, doch ohne Gramsci; gut in der Berücksichti-
gung des ganzen Spektrums von Verträgen über Kongresse bis zu Organisa-
tionen); Bob Reinalda, Routledge History of International Organizations : from 
1815 to the Present Day. – London 2009 (Chronik des Wachstum Internatio-
naler Organisation); Douglas Howland, An Alternative Mode of International 
Order : the International Administrative Union in the Nineteenth Century, in: 
Review of International Studies 41 (2015) 161-183. 

Meulen, Jacob ter
Der Gedanke der Internationalen Organisation in seiner Entwicklung. – Den
Haag : Nijhoff
2, 1. – 1798 – 1870. – 1929
2, 2. – 1867 – 1889. – 1940
Der 2. Band von ter Meulens Geschichte wird, je weiter er sich von 1800 entfernt,
immer mehr eine schier endlose Parade von Projekten; zu traditionellen Privat-
projekten kommen zunehmend Diskussionsbeiträge aus den Bewegungen für
Schiedsgerichtsbarkeit, Kodifizierung des Völkerrechts, europäischer Föderation. 
Ter Meulen erspart mir hier eine volle Liste aller Friedenspläne zu geben. Es sind 
nur wenige aufgetaucht, die er nicht kannte. Wir wissen jedoch inzwischen mehr 
über den Kontext vieler Pläne. Ich konzentriere mich auf Projekte, deren sozial-
und ideengeschichtlicher Kontext deutlicher wird. Ter Meulen protokolliert liebe-
voll die institutionellen Arrangements; sie sollen hier nur marginal vorkommen.

Friedenspläne waren im 19. Jahrhundert noch überwiegend Pläne der Organisa-
tion Europas, erst mit dem Völkerbund treten die Organisation Europas und die 
Organisation der Welt endgültig auseinander. Ter Meulen ist deshalb das beste 
Verzeichnis auch der Ideen zur europäische Organisation (die Liste bei Rolf 
Hellmut Foerster, Europa : Geschichte einer politischen Idee. – München 1967 ist 
nur ein Auszug der Europapläne aus ter Meulens umfänglicherer Darstellung). Es 
sind 36 Pläne zwischen 1830 und 1889 und diese Zahl wurde nur erreicht mit 
einigen Spinnern und einigen Zweifelsfällen. In den historischen Darstellungen
der Europaidee ist für das 19. Jahrhundert europäische Organisation kaum The-
ma. Vgl. zuletzt: Klassiker des europäischen Denkens: Friedens- und Europavor-
stellungen aus 700 Jahrhunderten europäischer Kulturgeschichte / hrsg. von 
Winfried Böttcher. – Baden-Baden 2014 (von den 17 Autoren aus der Epoche 
1830-1890 haben 14 einen hohen Rang in der europäischen Geistesgeschichte; 
keiner von diesen hat einen Plan für europäische Organisation vorgelegt).

376

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3.1 Vereinigte Staaten von Amerika
Die Idee, internationale Konflikte einer strikten Verrechtlichung zu unterwerfen, ist 
im 19. Jahrhundert vor allem eine Idee der amerikanischen Friedensbewegung. Im 
frühen Manifest von Noah Worcester, noch vor seiner Gründung der Massachusetts
Peace Society, war a confederacy of nations mit einem high court of equity als das
politische Ziel der Friedensbewegung formuliert. Die Idee eines permanenten inter-
nationalen Kongresses ist natürlich schnell als amerikanische domestic analogy zu 
erkennen. Aber eine Föderale Republik ist nicht gemeint: in Amerika sah man 
immer die Distanz der eigenen Republik zu Europa. Die Idee ist, trotz dieser
Distanz zum Frieden zu kommen. Schon auf den internationalen Friedenskongres-
sen in der Mitte des Jahrhunderts war eine internationale Organisation mit Kongreß,
Kodifizierung und Gericht nicht durchsetzbar. Aber auch die bescheidenere Idee 
der Schiedsgerichtsbarkeit war eine amerikanische Idee. Der Neubeginn der Frie-
densbewegung nach 1870 als Bewegung für internationales Recht hat starke ame-
rikanische Wurzeln, aber der amerikanische Anteil an der Bewegung war dann lan-
ge gering. Die amerikanischen Non-resistants haben kosmopolitische Zusammen-
arbeit gegen internationale Organisation ausgespielt.

3.1.1 William Ladd
1778-1841, Seemann, Baumwollpflanzer, Kapitän, Farmer. Nach einer religiösen
Konversion tätig für Mäßigkeit, Sonntagsschulen, Mission, Seemannswohlfahrt, 
Indianerfrage, Abolition. In den 1820er Jahren Organisator, Leserbriefschreiber, 
Redner der Friedensbewegung. Er schuf aus lokalen und regionalen Vereinen die
American Peace Society, seit der Gründung 1828 ihr Sekretär, 1837 bis 1841 ihr 
Präsident. Vgl.: John Hemmenway, The Apostle of Peace : Memoir of William 
Ladd. – Boston, Mass. 1872 (Neudruck: Englewood, N.J. 1972); Peter Brock,
Pacifism in the United States : from the Colonial Era to the First World War. –
Princeton, N.J. 1968 (S. 482-488 ein kurzes Portrait von Ladd, aber Brocks
gesamte Darstellung der American Peace Society ist von Ladd dominiert).

Ladd war ein christlicher Pazifist. Das größte Übel des Krieges ist, daß Christen 
einander vernichten, und das wichtigste Mittel gegen den Krieg ist Gebet. Er lehn-
te auch Verteidigungskriege ab (die American Peace Society war sich nicht einig) 
und sogar Selbstverteidigung, die den Tod des Angreifers in Kauf nimmt (unter 
christlichen Pazifisten eine radikale Position). Die neue Bewegung für Non-
resistance, die jede staatliche Gewalt ablehnte, war ihm aber zu extrem. Zwar
akzeptierte er den christlichen Kampf gegen Todesstrafe und Rechtsstreitigkei-
ten, der Kampf um den Rechtsfrieden sollte aber völlig getrennt geführt werden. 
Der christliche Pazifist Ladd braucht internationale Organisation als einzigen Weg
die Kriege abschaffen zu können. Der Friedensplan vermeidet aber christlichen 
Anklänge (vgl. auch zu Ladds christlichem Werben für den Frieden im Abschnitt 
5.1).

Ladd kannte die Friedenspläne der frühen Neuzeit, eine direkte Anregung war 
aber Bolívars lateinamerikanischer Kongreß 1826, im Einzelnen formuliert er 

377

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Überlegungen aus, die seit den Anfängen der amerikanischen Friedensbewegung 
bereits geäußert worden waren. Aber erst sein Plan ist der Beginn kontinuierli-
cher Debatten in der Friedensbewegung in Amerika und in Großbritannien. Das 
liegt an der resoluten Konzentration auf Streitschlichtung: Der Kongreß der Nati-
onen ist mehr als ein Schiedsgericht, aber weniger als eine internationale Födera-
tion. Eine internationale Exekutive (für die damals die Heilige Allianz in Europa
stand) mußte unbedingt vermieden werden. Das ist ein amerikanisches Problem:
Die demokratische Republik will nicht von Monarchien abhängig werden. Der
Text wurde 1916 neu herausgebracht von James Brown Scott, dem Apologeten 
der Haager juristischen Ordnung und Gegner eines politischen Völkerbundes (die 
Einleitung auch in James Scott Brown, Peace through Justice : Three Papers on 
International Justice and the Means of Attaining it. – New York 1917. – S. 8-50). 

An Essay on a Congress of Nations for the Adjustment of International Dis-
putes Without Resort to Arms. – Boston : Wipple and Damrell, 1840. – 192
S.
Neudrucke: New York und Oxford 1916 (eine Carnegie Endowment for In-
ternational Peace Ausgabe mit einer Einleitung von James Brown Scott) 
Neudrucke dieser Ausgabe 1972, 2007, 2009.
Der Mensch ist von Selbstliebe bestimmt, aber ein soziales und rationales We-
sen. Er begreift, daß Güter eher durch Überzeugen als durch Gewalt gesichert 
werden. Dieser Rechtsfrieden muß auch international gesichert werden. Der 
Congress of Nations soll ein Kongreß von Gesandten der christlichen und zivilisier-
ten Staaten sein, um Verträge zu schließen und das internationale Recht zu kodifi-
zieren. Das wird ein langwieriger Prozeß sein. Der Court of Nations, besetzt mit 
den besten Juristen der Welt, wird Streitigkeiten zwischen Staaten entscheiden. 
Die Aufgabe der Exekutive kann nur die öffentliche Meinung übernehmen. Ein-
wände gegen diese Rechtsorganisation, sind zum Teil republikanische: Die USA
fühlen sich unwohl unter Monarchien. Deshalb sollen innere Angelegenheiten der 
Staaten völlig unabhängig bleiben. Ladd zählt auf, was sich schon alles geändert
hat: religiöse Verfolgung, Sklavenhandel, öffentlicher Alkoholismus sind ver-
schwunden. Die Völker begreifen, daß Gott sie zu gegenseitigem Verkehr geschaf-
fen hat. Deshalb haben die Beziehungen zwischen den Völkern zugenommen 
und sind stärker von der öffentlichen Meinung abhängig geworden. 

Ein Kongreß gehörte bereits zu den Vorhaben, die Ladd in der Einladung zur 
Gründung der American Peace Society nannte. 1829 wurde ein Essay-
Wettbewerb ausgeschrieben, der mehrfach erneuert werden mußte und nie zur 
Zufriedenheit der American Peace Society gelang. Zuletzt schrieb Ladd selber 
einen Text. Er hatte die Substanz seines Vorschlags bereits 1831 anonym publi-
ziert (in: The Harbinger of Peace Januar und Februar 1831; es gibt keinen Grund, 
mit ter Meulen diesen Text Ladd abzusprechen). Die abgelehnten Essays wurden 
in einem über 700-seitigen Werk publiziert: Prize Essays on a Congress of Nations,
for the Adjustment of International Disputes, and for the Promotion of Universal 
Peace without Resort to Arms ; Together with a Sixth Essay Comprising the Sub-
stance of the Rejected Essays / ed. by William Ladd and George C. Beckwith. –
Boston 1840 (Ladds Text S.509-700). Jacob ter Meulen II/1 (1929) referiert S. 281-
294 die fünf Essays, S. 294-301 Ladds Vorschlag. Dissertation on the Subject of

378

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


a Congress of Nations for the Adjustment of International Disputes Without Re-
course to Arms / by a Friend of Peace. – New York 1837, das in Bibliothekskat-
alogen und in einem Neudruck 1994 Ladd zugeschrieben wird, ist ein völlig
anderer, sehr rhetorischer Text. In Prize Essays (5. Essay) ist er stark gekürzt,
wohl ein Hinweis, daß bloße Friedensrhetorik auch damals schwer erträglich war.
Der Verfasser, Origen Bacheler, war einer der Stifter des Preises. 

Schwarzenberger, Georg
William Ladd : an Examination of an American Proposal for an International 
Equity Tribunal. – London : Constable, 1936. – XVII, 78 S. (The New Com-
monwealth Institute Monography ; ser. B, no 3)
Ladd glaubt nicht, daß unter modernen Bedingungen Krieg obsolet ist, deshalb
muß es internationale Billigkeit geben. Seine originelle Leistung war die Trennung 
von Congress of Nations und Court of Nations. Der Court of Nations sollte nach
bestehenden Verträgen und der Gesetzgebung des Congress of Nations ent-
scheiden. Wo es solche Verträge/Gesetze nicht gibt, soll nach „equity and justice“ 
entschieden werden. Ladds Plan zeichnet sich aus durch Sinn für internationale
Realitäten, Tendenz zu Universalität, klare Trennung von Gesetzgebung, Diplo-
matie und Tribunal, es ist ein Ansatz für ein Konzept des friedlichen Wandels. 
Georg Schwarzenberger (1908-1991) war damals Geschäftsführer des New 
Commonwealth Institute, das für einen zweiten Internationalen Gerichtshof ein-
trat, der statt nach bloß juristischen Kriterien nach Billigkeit entscheiden sollte und 
so ein Moment friedlichen Wandels verkörpert hätte.

William Jay (1789-1858), Richter und Politiker im Staat New York, war in vielen 
Reformbewegungen tätig und für sie als konservatives Aushängeschild wichtig: 
gegen öffentliche Laster, Duell, Sklaverei, dann auch Krieg. 1848-1858 Präsident
der American Peace Society. Jays Ziel ist Delegitimierung des Krieges. Als Jurist 
bemüht er sich um eine genauere juristische Fassung: Es muß ein Schiedsgericht
sein, ein echter internationaler Gerichtshof kann kein Projekt der Gegenwart sein.
Jays Friedensplan ist Etablierung von Streitschlichtung in bilateralen Verträgen. 
Die Durchsetzung des Schiedsurteils muß der öffentlichen Meinung überlassen 
werden. Ein Staat, der die Streitschlichtung mißachtet, würde die öffentliche Meinung,
die das als „unjust and dishonorable“ ansehen wird, gegen sich haben. Ein sol-
cher Krieg würde rasch von den anderen Mächten beendet werden. Der Krieg ist 
ein Übel, das nur durch Fortschritt überwunden werden kann: das Christentum
breitet sich aus, freie Institutionen treten an die Stelle feudaler Unterdrückung,
Erziehung klärt die Köpfe auf, die Sklaverei verliert ihre Stütze in der öffentlichen
Meinung. Es kann nicht sein, daß allein der Krieg standhält. Die Friedensdividen-
de soll weiteren Fortschritt fördern (War and Peace : the Evils of the First and a
Plan for Preserving the Last. – New York 1842, Neudruck 1919 in der Reihe des 
Carnegie Endowment for International Peace. Jays Plan beruft sich auf den
Erfolg, den andere Bewegungen in der öffentlichen Meinung hatten. Der Völker-
rechts-Skeptiker Adolf Lasson spottete: „Es ist ein hübscher und origineller Gedan-
ke, die Abschaffung des Kriegführens und des Schnapstrinkens auf gleichem Fuße 
zu behandeln“ (Princip und Zukunft des Völkerrechts. – Berlin 1871. – S. 151). Der
Londoner Friedenskongreß 1843 stimmte Jays Plan zu. Für diese Position, mach-

379

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


te sich die internationale Friedensbewegung eher stark als für Ladds juridische 
Lösung. Es ist ein Minimalprogramm und auch Lasson kann loben, daß nicht der 
völlig unpolitische ewige Frieden verlangt wurde; wie Kriegsallianzen könne es 
natürlich auch Friedensallianzen geben. Der Plan sieht eher nach William Jen-
nings Bryans Netz bilateraler Schiedsverträge zwischen befreundeten Nationen,
der minimalsten Form des Internationalismus, aus als nach einer Vorlage für die 
Haager Konferenzen. Vgl. Stephan P. Budney, William Jay : Abolitionist and Anti-
colonialist. – Westport, Conn. 2005. Ein kurzer Überblick zu seiner Tätigkeit für 
die Friedensbewegung: Robert Trendel, William Jay and the International Peace 
Movement, in: Peace and Change 2 (1974) no. 3, S. 17-23. 

Elihu Burritt (1810-1879), Schmied und professioneller Redner, Konsularange-
stellter und Farmer, war der Motor der Internationalen Friedenskongresse in der 
Mitte des Jahrhunderts. Er zeigt eine eigentümliche Verbindung von persönlicher 
religiöser Verpflichtung und Umsetzung in Propaganda (keiner erreichte so stark
neue Gruppen für den Frieden). Er vertritt das ursprüngliche Programm William
Ladds mit Völkerkongreß und Kodifizierung des Völkerrechts. Schiedsgerichts-
barkeit kann nur Zwischenziel sein. Auf den Friedenskongressen wurde Burrits 
Kongressidee “the American plan” genannt. Aber auch in Amerika gab es keinen
Konsens für diese weitgehende Internationalisierung. Burritt war seit 1872 noch
einmal Anreger einer Bewegung für Kodifizierung und Völkerkongreß, aber die
Völkerrechtler wollten vom Völkerkongreß nichts hören. Frieden, Freihandel,
Evangelium sind bei Burritt eine kaum lösbare Verbindung eingegangen, für billi-
gen transatlantischen Briefverkehr hat er genauso zäh gekämpft. Eine Basis von 
Burritts Internationalismus ist eine evangelikale Version angelsächsischer Einheit: 
„The nations are waiting to be moved upon by the mighty genius of the Anglo-
Saxon race…The Anglo-Saxon genius has no peculiar institutions, no state poli-
cy; it flies side by side with the angle of the Gospel.“ Die USA werden sich mit 
Mexiko, Kuba und Hawaii vereinen, das in Kürze teutonisch bestimmte Rußland
und Großbritannien werden sich die Dominanz über Asien teilen. Und das alles 
wird friedlich kommen! Wilhelmus van der Linden hat die tiefste Friedensstrategie 
des Christen und Internationalisten benannt: Das Wachsen der Staaten ist der
Weg zum Frieden (The International Peace Movement 1815-1874. – Amsterdam
1987. – 273-277 und S. 446). 

Vgl. Peter Tolis, Elihu Burritt : Crusader for Brotherhood. – Hamden, Conn. 
1968; Michael Porsche, Elihu Burritt (1810-1879), in: Wider den Krieg : große 
Pazifisten vom Immanuel Kant bis Heinrich Böll / hrsg. von Christiane 
Rajewsky und Dieter Riesenberger. – München 1987. – S. 26-32. Zu Burritt 
als Pionier der Militärdienstverweigerung: Peter Brock, Freedom from War :
Nonsectarian Pacifism 1814-1914. – Toronto 1991. – S. 100-116 The League
of Universal Brotherhood.

David Dudley Field (1805-1894), Anwalt, Kodifikator des Zivilrechts des Staates 
New York. 1873 Gründungsmitglied des Institut de Droit international und der
Association for the Reform and Codification of the Law of Nations. Zentrale Figur 
der amerikanisch-europäischen Bemühungen um eine Kodifizierung des Völker-

380

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


rechts. Eine politische Union scheidet für ihn international aus: Keine Nation hat 
ein Recht, sich in innere Angelegenheiten anderer Nationen einzumischen. Aber 
engere Beziehungen sind möglich: Verfolgung gemeinsamer Interessen, Kennt-
nisse von einander, mehr Verkehr, mehr Sympathie, mehr Beachtung der Rechte
der anderen Nationen. Das ist ein religiöses und säkulares Gebot, wird aber auch 
von Interesse und Politik empfohlen. Das Glück der Völker beruht auf materiellen 
und geistigen Ressourcen, die sich durch Verkehr vermehren. Für Staaten gilt 
wie für Individuen: „to be selfish is not to be happy“ (The Community of Nations : 
an address before the British Social Science Association (1867), in: Speeches,
Arguments and Miscellaneous Papers of David Dudley Field. – New York 1890, 
Neudruck 1971, III, 396-404). Sein Völkerrecht-Kodex für diese Gemeinschaft der 
Nationen war ein positivistischer Kodex des bestehenden Rechts, aber gerade 
der Abschnitt über die Friedensbewahrung ging weit über das geltende Völker-
recht hinaus. In Friedenszeiten soll das Militärs begrenzt werden, Beschwerden
über andere Nationen sollen in einer „formal notice“ öffentlich gemacht werden, 
eine Joint High Commission versucht die Kontrahenten zu einigen, zuletzt muß 
ein High Court of Arbitration ein Urteil fällen. Jeder Staat muß sich verpflichten, 
an diesem Verfahren teilzunehmen. Wenn ein Staat sich dem Verfahren entzieht
und Krieg beginnt, sind alle anderen verpflichtet, bewaffnet Widerstand zu leisten. 
Der Krieg hat wenig, was ihn empfiehlt. Seine Tugenden werden durch Laster 
und Übel aufgewogen. Der Krieg mag Teil der Vorsehung sein, das macht ihn 
aber nicht besser als die Pest (Draft Outlines of an International Code. - New
York 1872, Pt. IV, Provisions for the Preservation of Peace; dieser Abschnitt hat
1872 nur 7 Seiten, andere Teile über 100 Seiten). Vgl. auch Speeches a.a.O.
I, 384-396 die Ankündigung des Kodifikationsprojektes vor der britischen Social
Science Association 1866; ebd. S. 416-426 die Präsentation des Kodex 1872.
Field will Schiedsgerichtsbarkeit obligatorisch machen, aber den Schiedsspruch
nicht kollektiv durchsetzen. Kriegerischer Widerspruch bleibt möglich. Ob so der 
Krieg verschwinden wird, kann erst die Zukunft zeigen. In einer späten Rede zum 
Kriegsrecht bemerkt er die gegenläufigen Tendenzen, daß der Krieg gefährlicher 
wird, aber verschwinden könnte. Der nächste Krieg wird die Zivilbevölkerung
nicht mehr schonen, die Maxime, daß nur militärische Institutionen angegriffen 
werden dürfen, muß gefestigt werden. Die Beziehungen zwischen Regierungen 
und Regierten haben sich geändert, künftig können keine Untertanen mehr ohne 
eigene Zustimmung annektiert oder weggegeben werden. Damit wird der Krieg 
so unprofitabel, daß er wohl ganz verschwinden wird. Allein der Krieg gegen
Tyrannen wird seinen Sinn behalten (Amelioration of the Laws of Warfare : a 
Memorial Addressed to the Institute of International Law, at Heidelberg, Septem-
ber 1887, in: Speeches a.a.O. III, 321-332). Vgl.: David Dudley Field : centenary 
essays ; celebrating 100 years of legal reform / ed. by Alison Reppy. – New York 
1949.

Abram Pulling Sprague (1846-1883), Anwalt, Mitarbeiter von David Dudley Field 
im Projekt der Völkerrechtskodifizierung, einer der Sieger in Marcoartús 
Preisausschreiben über ein internationales Parlament. Auch Sprague geht davon 
aus daß eine neue Zeit der Friedensliebe begonnen hat: Rückgang der Kriege, 
Zunahme ökonomischer Institutionen und der Kommunikation zwischen Nationen.

381

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Völker der zivilisierten Welt sind “more industrious and fraternal and less pre-
datorial and inimical.“ Aber internationale Organisation bleibt etwas anderes als
Organisation in einem Staat oder einer Föderation: Hilfe und Protektion fehlen. 
Man kann nicht erwarten, daß internationale Organisation die Kriege direkt been-
det, aber man kann hoffen, daß Schiedsgerichte die Tendenz zum Krieg vermin-
dern. Die Idee muß von der Diplomatie aufgenommen werden. Die öffentliche 
Meinung ist wichtig, kann aber nur in einem politischen oder diplomatischen
Rahmen wirken. Sprague denkt an einen internationalen Kongreß, in den die 
Staaten Staatsmänner, Juristen und Gelehrte schicken. Sprague will vor allem
friedlichen Wandel ermöglichen. Nicht die Veränderung von Grenzen ist das
Problem, sondern die gewaltsame Veränderung. Universale Abrüstung ist ein 
später Schritt, wenn Vertrauen gewachsen ist. Kants Anforderung der republika-
nischen Regierungsform scheidet aus. Das internationale Tribunal darf nur die
Aufgabe haben, den Rechtskodex zu interpretieren. Irgendeine Art Exekution
wäre zu viel Föderation, selbst der Ausschluß kriegerischer Staaten ginge zu weit 
(und wäre unklug). So bleiben nur moralische Sanktionen, denen das Tribunal
aber mehr Gewicht verleiht (The Codification of Public International Law : an
Essay on the Way in Which an International Assembly Ought to Be Constituted 
for the Formation of a Code of Public International Law; and the Leading Princi-
ples on which such a Code Ought to be Framed, beigefügt zu: Internationalism /
by Arturo de Marcoartú. – London 1876. – S. 69-138). Sprague hat diese Ein-
schätzung auch in seine Rechtstheorie aufgenommen: Kodifizierung ist der
Rechtsentwicklung durch Rechtsprechung vorzuziehen, weil der wissenschaftli-
che Jurist mehr Überblick hat als der Richter. Aber auch ein Kodex braucht immer
Interpretation. Das internationale Recht ist erst im Anfangsstadium, es gibt wenig 
Gerichtsurteile, Juristen „must refer principally to what may be called international 
sentiment.“ Ein Kodex wäre ein ausführlicher Vertrag zwischen Staaten. Die Pri-
vatarbeiten von Field oder Bluntschli sind wichtig, werden aber erst durch einen
Staatenkongreß Recht (The New Science of Law : an Introduction to the Princip-
les of Legology. – Albany, N.Y. 1875).

3.2 Großbritannien
In Großbritannien ist Internationale Organisation vorwiegend eine Idee der Frie-
densbewegung, die sich auf Schiedsgerichte konzentriert und supranationale
Föderationen zurückweist. Schiedsgerichtsbarkeit war Programm der großen 
Friedenskongresse der Mitte des Jahrhunderts. 1849 brachte Richard Cobden im
Parlament einen Antrag ein, bilaterale Schiedsgerichtsverträge abzuschließen, 
die bescheidenste Form des Internationalismus (der Antrag wurde abgelehnt).
1856 gelang es der britischen Friedensbewegung, einen Hinweis auf Mediation in
den Pariser Frieden zu bringen (ohne jede direkte Wirkung; aber britische Außen-
minister haben gelegentlich darauf hinwiesen). 1873 brachte Henry Richard, der 
Sekretär der Peace Society, einen neuen Antrag ins Parlament ein (der Antrag 
wurde angenommen, blieb aber folgenlos).

382

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ideen einer supranationalen Föderation sind selten und kommen von Demokra-
ten. Charles Mackay (1812-1889), Dichter und Journalist, begann als Demokrat, 
mit guten Beziehungen zu französischen Demokraten. Er schrieb über die Revo-
lutionen auf dem Kontinent und hat in Artikeln im London Telegraph vom 28. März
und vom 1. April 1848 den Begriff der „Vereinigten Staaten von Europa“ verwen-
det. Da alle Völker Europas an der Freiheitsbewegung beteiligt sind, ist die Zeit
für eine league gekommen: Völker haben kein „interest in war“, wenn jetzt die
Völker regieren, bleibt nur noch die russische Gefahr; wegen dieser ist die league
gerade jetzt dringend. Mackay nennt als Vorbild die USA: keiner ihrer Staaten
kann gegen die anderen Staaten Krieg führen und doch haben alle ihre eigenen
Gesetze. Seine league ist ein Staatenbund, kein Bundesstaat. Vgl. Anton Ernst-
berger, Charles Mackay und die Idee der Vereinigten Staaten von Europa im Jah-
re 1848, in: Historische Zeitschrift 146 (1932) 263-303, dort auch über Abwei-
chungen in der Neufassung in seiner Aufsatzsammlung Forty Year’s Recollec-
tions of Life, Literature and Public Affairs from 1830 to 1870. – London 1877 (als 
Mackay längst konservativ war). 1848 war er sicher, daß in einem republikani-
schen Europa Kriege unmöglich sind, 1877 begründet er die league gerade
damit, daß Kriege weiter möglich sind und auch freie Völker diese league brau-
chen. Mackays Wirkung war gering, auch wenn er später ernsthaft Hugo, Gari-
baldi und Mazzini als seine Jünger sieht. Ernstberger hält es für plausibler, daß
der Journalist den Gedanken durch seine Kontakte zur kontinentalen republikani-
schen Szene kannte (ist aber sicher, daß Mackay den Gedanken logischer formu-
liert, logischer auch als die republikanischen Föderalisten von 1867 bis 1873, die
Mazzini und Hugo feiern).

Die britische Debatte geht um die Frage, wieviel staatliche Züge eine interna-
tionale Verrechtlichung benötigt. Am radikalsten hat John Seeley die Friedens-
bewegung in einem Gastbeitrag vor die Alternative souveräne Nationen oder 
internationalen Bundesstaat gestellt. Wie auf dem Kontinent sind es die radikalen
Autoren, die eine Annäherung an den supranationalen Bundesstaat akzeptieren. 
Die weniger radikalen müssen die Verläßlichkeit von Schiedsgerichtsmodellen
betonen. Damit bereiten sie den Weg zu einer Konsensformel der internationalen
Friedensbewegung im Vorfeld der Haager Kongresse. Die Völkerrechtler haben 
sich bis 1890 kaum an diesen Debatten beteiligt. James Lorimer, war der erste, 
der die Notwendigkeit eines Weltstaates als Voraussetzung des Friedens disku-
tierte. Er war gewiß kein Radikaler: aus einer Frage der Republikaner wurde eine
Frage der juristischen Logik (siehe Abschnitt 3.2.2). Vgl. auch Sheldon Amos,
dessen Buch sich lange wie eine Friedensschrift liest, der von den einzelnen 
Instrumenten der Friedensorganisation aber nicht überzeugt ist (im Abschnitt 
2.3.3.3).

3.2.1 Leoni Levi
1821-1888, Kaufmann, Sekretär der Handelskammer Liverpool. Professor für 
Wirtschaftsrecht. Führend in der britischen Friedensbewegung.

383

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Levi war einer der wenigen professionellen Juristen, die sich in der Friedensbe-
wegung engagierten. Seit 1870 beteiligt er sich an den Debatten um Verbesse-
rung des Völkerrechts und Institutionalisierung der Schiedsgerichtsbarkeit. Dem
Friedenskongreß nach dem Deutsch-Französischen Krieg (der bekanntlich nie 
zustande kam) schlägt er einen internationalen Rat für alle Streitigkeiten vor, der
auch tätig werden soll, wenn sich Streitparteien entziehen wollen. In einer Debat-
te, über die der Herald of Peace am 1. Februar 1871 berichtete, schlug er zwei
internationale Organe vor: den Internationalen Rat für schiedsgerichtliche Ent-
scheidungen zu Streit über Fakten oder Recht und eine diplomatische Gruppe für 
Mediation in Fragen, die Ehre, Sicherheit, Gebietsansprüche betreffen. 1886 ent-
warf Levi im Auftrag britischer Friedensvereine einen Plan für einen Schiedsge-
richtshof und Vermittlungsrat (wenn die Staaten kein Schiedsgericht akzeptieren). 
Der Pariser Friedenskongreß 1889 hat diesen Plan gebilligt. Das wurde der Aus-
gangspunkt der Schiedsgerichtsbewegung der nächsten Jahre. Aber auch Levis
Klauseln, daß Fragen der Existenz und Ehre der Staaten nicht zum Schiedsent-
scheid taugen, werden den Internationalismus weiterverfolgen. 

Defective State of International Law, in: Law Magazine and Law Review 30
(1870/71) 59-73
Das Naturrecht verpflichtet Staaten zu honesty und humanity, sie halten sich aber
nicht an diese Pflicht. Daran hat auch die Unterentwicklung des Völkerrechts 
Schuld, das Recht zum Kriege ist im Einzelfall immer verworren und umstritten.
Levi mustert Krieg um Gleichgewicht, Nationalitätenprinzip, Interventionen und
Verteidigungskrieg durch. Er kann durchaus ein Recht zum Krieg sehen (vor allem 
bei nationaler Einigung und Verteidigung), aber eine genauere juristische Be-
stimmung wäre nötig. Auch das Recht im Krieg ist zu unbestimmt. Deshalb muß
das Völkerrecht fixiert und eine Alternative zum Krieg organisiert werden. Er
schlägt einen internationalen Rat von Außenministern und Botschaftern aus allen 
zivilisierten Staaten vor, der bei Streitigkeiten zusammenkommen soll. Das Urteil
besitzt „the moral weight of the civilized world.” Das Urteil soll nicht mit Gewalt
durchgesetzt werden: „Moral reforms can only be achieved by moral means… We 
must count on the moral feeling, on the honour, on the good sense of nations.”

Peace the Handmaid of Commerce with Remarks on the Eastern Crisis. –
London : Peace Society, 1876. – 16 S.
Kriege zerstören und lähmen die Wirtschaft, im Frieden entwickeln sich auch
rückständige Staaten. Das hat sich seit 1816 gut gezeigt. Aber auch die stehen-
den Heere des bewaffneten Friedens lähmen die Wirtschaft. England ist in Gefahr 
vom Weg einer kommerziellen Nation abzuweichen „for a course more allied to 
glory and power… by a thirst of power.“ Zur Türkei: dieses ineffiziente Reich soll 
nicht durch militärische Unterstützung erhalten werden, der Zerfall in nationale
Einheiten muß akzeptiert werden. 

War and Its Consequences : Economical, Commercial, Financial, and Moral
; with proposals for the Establishment of a Court of International Reference 
and Arbitration. – London : Partridge, 1881. – 94 S.
In allen Bereichen gibt es Fortschritte, außer in der Moral: jeder Krieg bringt einen 
Rückfall in die Barbarei. Alle Mittel gegen den Krieg, die auf bewaffnetem Frieden
beruhen (gute Dienste, Vermittlung, Kongresse) führen zu neuen Kriegen. So 

384

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


bleibt nur Schiedsgerichtsbarkeit, eine wohletablierte Methode, die aber allge-
meiner angewendet werden muß. Nicht alle Konflikte können durch Schiedsge-
richte gelöst werden, aber alle Fälle, die nicht Existenz und Ehre eines Staates 
betreffen. Ein einmal errichtetes Schiedsgericht wird eine moralische Autorität
entwickeln, ein Fortschritt der Weltöffentlichkeit wird folgen.

International Law, with Materials for a Code of International Law. – London : 
Paul, Tench, 1887. – 346 S.
Ch. 23 Means for the prevention of war
Levi behandelt gute Dienste/Vermittlung und Schiedsgericht. Er schlägt ein
Council and Tribunal of International Arbitration vor. Der ständige Rat ergreift in
Krisen selber die Initiative, um Staaten zu bewegen, statt Krieg das Schiedsge-
richt zu wählen. Das Tribunal wird aus Mitgliedern des Rates gebildet, wenn die 
Parteien sich auf Schiedsgericht geeinigt haben. So gibt es keinen Zwang zum 
Schiedsspruch und keinen Zwang, den Spruch anzunehmen. „The authority of 
the Council and Court is moral, not physical.“

Henry Whitfeld (1806-1869), Arzt. Sein Nachruf lobt ihn als „a hearty supporter
of every institution in his town which had for its end the social wellbeing of man-
kind, or their material and intellectual advancement.“ Er hat auch die Arbeiterbil-
dungseinrichtung gegründet, in der er diesen Vortrag über Krieg und Frieden 
hielt. Rüstung ist keine Sicherung vor Krieg, gerade weil die Staaten zu machtvoll
gerüstet sind, gibt es Krieg (gemeint ist Übermut, nicht das Sicherheitsdilemma).
Der Weg zum Frieden ist „union and inference“, konkret ein universaler Schieds-
gerichtsvertrag, aber (anders als bei pazifistischen Autoren) mit Durchsetzung der
Urteile durch „the united power of the united nations.“ Der Vortrag enthält eine
Apologie des Verteidigungskrieges gegen strengeren christlichen Pazifismus
(War and Peace : their Axioms and their Fallacies ; and the Rational Means of 
Securing Peace and Plenty in the Future. – London 1856).

William Stokes (1803-1881), baptistischer Geistlicher, 1848-1871 organisierte er 
im Auftrag der London Peace Society lokale Friedensgesellschaften. Schriften
über Mißmanagement in Indien, Todesstrafe, Sklaverei. Einen umfassenden 
Kongreß als Endstufe hatte Stokes bereits in einem Beitrag zum Brüssler Frie-
denskongreß 1848 vorgeschlagen, Schiedsgerichte können nur Zwischenziel sein 
(das ist eher die „amerikanische“ Position von Elihu Burritt als die der englischen 
Friedensbewegung, die sich immer nur auf Schiedsgerichte einigen konnte). Die-
ses Programm wiederholte er in einem Vortrag 1860, den er an die Monarchen 
Europas verschickte. Die internationale Kommunikation hat stark zugenommen, 
aber wie in der Zeit Attilas und Tamerlans werden Kriege geführt. Wegen den 
wachsenden Kosten muß Schluß mit den Kriegen sein. Was er Kongreß nennt ist
tatsächlich ein Gerichtshof, der über Streitigkeiten zwischen Staaten urteilt, aber 
auch Rat gibt zu Fragen, die zu Streitigkeiten führen könnten, ein internationales
Rechtsbuch erstellt und Handelsbeziehungen fördert. Exekutivgewalt hat dieser 
„Kongreß“ nicht. Stokes gibt Anweisungen zur Organisation einer Bewegung für
dieses Programm, klar eine Kopie von Cobdens Freihandelsbewegung der 
1840er Jahre (A Permanent European Congress, in lieu of War. – 3. Auflage –

385

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Manchester 1863). Stockes hat sich später mit der Dokumentation der Kosten der
Kriege beschäftigt (British War History during the Present Century. – London
1869;  British War Taxation : its Magnitude, and the Means of its Diminution. –
Manchester 1869). 

John Noble (1827-1892), Anhänger der Anti-Corn Law League, des allgemeinen 
Männerwahlrechts, der Reform der Londoner Stadtregierung. Schriften über
Steuern und Freihandel. Seine Schrift über einen internationalen Gerichtshof ist 
Richard Cobden gewidmet. Wenn Kriege befriedigende Resultate erzielen wür-
den, könnte man sie akzeptieren; aber sie sind so absurd, ungerecht, irrational,
daß ein Substitut gefunden werden muß (er geht vor allem auf die Kosten des 
bewaffneten Friedens ein). In allen zivilisierten Staaten gibt es ordentliche Gerich-
te, die eher auf „moral sense of the community“ beruhen als auf der „capability of
governments to enforce obedience“. Das kann auf äußere Beziehungen ausge-
dehnt werden: die öffentliche Meinung Europas verdammt bereits Kriege und
akzeptiert Rüstungen nur noch zur Sicherheit. Er fordert einen internationalen 
Gerichtshof, der von Regierungen beschickt wird und nach einem Gesetzbuch 
urteilt, das von Staatsmännern und Juristen erstellt wurde. Das Wichtigste ist, die 
Öffentlichkeit zu überzeugen, daß es bessere Wege als Rüstung gibt, daß „moral
power“ überlegen ist, daß alle Fortschritte „substitution of law for violence“ waren. 
Er plädiert für Abrüstung, dann nehmen Staaten eher das Urteil des internationa-
len Gerichtshofes an (Arbitration and a Congress of Nations as a Substitute for 
War in the Settlement of International Disputes. – London 1862).

Frederic Seebohm (1833-1912, aus einer prominenten Quäkerfamilie, Jurist,
Bankier, Sozialhistoriker. Auch in Seebohms Reform der internationalen Beziehun-
gen geht es um den Widerspruch zwischen Zivilisation und Krieg: In allen moder-
nen Nationen gibt es eine Tendenz zu internationaler Interdependenz. Das gegen-
wärtige internationale System ist inadäquat, vor allem fehlt ein ausgearbeitetes
Völkerrecht. Nötig ist eine verbindliche Kodifizierung. Die Interpretation dieses 
Rechtes muß juristisch, nicht politisch sein, benötigt wird ein echter Gerichtshof,
nicht Schiedsgerichtsbarkeit. Die Urteile müssen auch durchgesetzt werden.
Seebohm akzeptiert das Prinzip der Nichteinmischung, sieht aber ein Recht auf
kollektive Intervention für das Gemeinwohl der Nationen (On international Reform.
– London 1871). Der Text wurde in den frühen 1860er Jahren verfaßt, aber nur
privat gedruckt. 1871 förderte die Peace Society die Verbreitung, obwohl sie 
Seebohms Verteidigung von Intervention nicht teilte (Ceadel, Semi-Detached
Idealists : the British Peace Movement and International Relations, 1854-1945. –
Oxford 200. – S. 94). Seebohms politische Haltung wird aus einer späteren
Schrift gegen Disraelis Imperialismus deutlicher: Imperialismus ist die Abkehr von 
Demokratie und self-governance. Auf dem Kontinent mit seinen drei Reichen mag
es gegenwärtig keine andere Wahl geben, aber militarisierte Reiche führen zu
Sozialismus, der ein Hilfeschrei der Hilflosen und Geschwächten ist. Die eng-
lischsprachigen Staaten haben Imperialismus nicht nötig. Ein ökonomisch einheit-
liches, von England bestimmtes Reich wird es nicht geben. England kann nur
daraufsetzen, zum Athen der englischsprachigen Welt zu werden – was sich

386

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


letztlich auch ökonomisch lohnen wird. International hat England die Aufgabe, 
Europa wieder zum Völkerrecht zurückzuführen, d.h. die Arbitrationsklausel des 
Pariser Vertrags von 1856 Realität werden zu lassen. Irgendwann werden diese 
Nationen wegen der Last des Militarismus dem englischen Weg zur Demokratie
folgen (Imperialism and Socialism, in: Nineteenth Century 7 (April 1880) 726-736,
Neudruck in: Empire and Imperialism : the Debate of the 1870s / ed. by Peter 
Cain. – South Bend, Ind. 1999. – S. 297-310).

Richard Harte. Seine Mitarbeit im Vorstand der London Dialectical Society zeigt 
ihn als Anhänger radikaler Reformen. Schriften über Eherecht und Spiritismus. Har-
tes Kriegstypologie sortiert nach Konfliktlösungsmöglichkeiten: Streit um exklusi-
ven Besitz desselben Dings und Streit um die richtige Teilung. Zur ersten Katego-
rie zählen: Wars of monopoly, d.h. Streit um Existenz; Wars of ambition, d.h. 
Streit um Vorrang; wars of principle, d.h. Streit um Ansichten. Das sind natürliche 
menschliche Antriebe, die nicht beseitigt werden können, ohne alle menschliche
Bewegung zu beseitigen. Deshalb muß bei äußeren Bedingungen angesetzt
werden: Anerkennung des Lebensrechtes für Menschen und für Nationen, Aner-
kennung der Entscheidung durch Recht, Anerkennung einer besseren Methode 
als Gewalt. Diese Prinzipien sind im Inneren der Staaten in einem jahrhunderte-
langen Prozeß durchgesetzt worden („toleration, inspired by self-interest; law,
upheld by force; public opinion, guided by reason“). Wegen dem zivilisatorischen 
Fortschritt gibt es auch zwischen Staaten Bedarf an Recht. Die Einigung Europas
kann nur durch eine europäische Republik erreicht werde. Diese Republik ist nur
als Föderation möglich und nur als Föderation republikanischer Staaten. Harte 
versichert, sein Urteil beruhe nur auf Fakten und Nutzen (On the Possibility of 
Permament Peace : being a Paper Read before the London Dialectical Society,
December 1870. – London 1871).

John Russell, Viscount Amberley (1842-1876), Sohn des 1. Earl Russell (des 
Whig-Premierministers), Vater des 3. Earl Russell (des Philosophen und Pazifisten
Bertrand Russell). 1866-1868 Mitglied des Parlaments (er ruinierte seine politi-
sche Laufbahn durch Bekenntnisse zu Atheismus und Empfängnisverhütung),
Vizepräsident der London Dialectical Society. In Todeskämpfen um die Freiheit 
müssen Nationen einander beistehen. Diese Zusammenarbeit kann durch eine
Union geleistet werden (ein europäisch-nordamerikanischer Bund, der auch auf
Lateinamerika ausgeweitet werden kann). Statt Kongressen zur Neuordnung 
nach einem Krieg soll es vor einem Krieg Kongresse geben. Der Bund muß frei-
willig sein. Die Vertreter der Staaten müssen von den Regierungen unabhängig
sein, sonst gibt es nur diplomatische Intrigen. Die Aufgaben des Unions-Rates 
sind legislativ und judikativ. Mit einer solchen Union Krieg gegen einen Staat zu
führen, wäre nur bei Kooperation der entsprechenden Nation möglich, aggressive
Nationen können so nicht eingehegt werden. Russell setzt deshalb auf Zivilisie-
rung durch diese Instanz: „Such machines can never be stronger than the public
opinion that works them, and what we need is the transformation of this opinion
into something more equitable and lofty…” Auch wenn die Menschen friedlicher 
werden, sind Institutionen nötig. Die Union soll keine offensiven Kriege führen,

387

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ihre bloße Existenz wird abschrecken. Der Rat soll nicht um jeden Preis den sta-
tus quo erhalten (Beispiel: die Einigung Italiens). Es gibt keine Garantie, daß der
Rat gerecht urteilen wird; aber gewiß nicht ungerechter als andere Repräsenta-
tivkörper (Can War Be Avoided?, in: The Fortnighly Review, N.S. 9 (1871) 614-
633, Neudruck in: The Amberley Papers / ed. by Bertrand and Patricia Russell. –
London 1937, II, 428-448). 

3.2.2 James Lorimer
1818-1890, Professor in Edinburgh (ein Lehrstuhl für Public Law and the Law of 
Nature and Nations). 1873 Gründungsmitglied des Institut de Droit international.

Lorimer ist der klarste Naturrechtler unter den Juristen des 19. Jahrhunderts, aber
es ist nicht die Fortsetzung des frühneuzeitlichen Vernunftsrechts, sondern Annä-
herung des Rechts an tatsächliche Situationen. Er steht zwischen Karl Christian 
Krauses Vernunftsrecht (siehe Bd. I, 594-600) und der Hoffnung auf eine Juris-
prudenz als Naturwissenschaft (er hatte auch Zoologie und Chemie studiert). Die
Natur muß Grundlage des Rechts sein (er zitiert als Motto Krause: „Das eine
Gesetzbuch des Rechts ist die göttliche Weltordnung“). Recht und Ethik haben 
dasselbe Ziel, die Vollkommenheit des Menschen. Dieses Ziel des Menschen ist
Freiheit, sowohl als Ordnung wie als Selbstverwirklichung; ohne Kampf ist Frei-
heit nicht zu haben. Lorimer versucht, durch die Vernunftsfiktionen zur menschli-
chen Natur vorzustoßen. Alles Recht ist Anerkennung von Fakten und alle Fakten
sollen rechtlich anerkannt werden. „De facto“ bedeutet dabei immer auch Hierar-
chie. Es ist eine Hierarchie des Entwicklungspotentials, dem Regeln für graduelle
Anerkennung entsprechen müssen (Lorimers Krausismus ist stark von Karl Röder
abhängig, der staatliche Aufgaben in Vormundschaft umgedeutet hatte). Inner-
staatlich bedeutet das ein differentielles Wahlrecht, letztlich eine Anerkennung
von zu Bildungsunterschieden verklärten Besitzunterschieden (Political Progress 
not Necessarily Democratic : or Relative Equality the True Foundation of Liberty.
– London 1857). 

Lorimers Völkerrecht ist kein Traktat, der über das bestehende Völkerrecht infor-
mieren soll, sondern eine Abhandlung über die Grundlagen des Völkerrechts, um
über das bestehende Völkerrecht urteilen zu können. Dieses wissenschaftliche 
Völkerrecht setzt voraus, daß die Staaten ungleich sind und ihre relative Position
im Staatensystem sich dauernd ändert (Gleichheit der Staaten ist das Prinzip, auf
das Völkerrechtler sich am raschesten einigen können, das aber die geringsten 
Aussichten hat, Wirklichkeit zu werden). Lorimer sieht diese relative Anerkennung 
als seinen Beitrag zur Theorie des Völkerrechts. Die Unterschiede werden ins 
Recht verlegt, wo andere zwischen Recht (egalitär) und einem rechtsfreien Raum 
(nicht-egalitär) unterscheiden. Es ist eine Konsequenz aus der Lehre Krauses
vom Primat des Weltrechtes und vom nur provisorischen Recht der einzelnen
Gruppen. Voll anerkennen will er nur europäische Verfassungsstaaten. Nur bei
diesen kann das gesamtes Rechtssystem als freiheitlich akzeptiert werden und
ein rechtsförmiges internationales Verhalten erwartet werden. Die Unterschei-
dung von zivilisierten, barbarischen und wilden Völkern streift bei Lorimer an bio-

388

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


logischen Rassismus, wird aber zu einer Frage der unterschiedlichen Geschwin-
digkeiten des Weges zum Weltrecht. Lorimer wünscht sich eine Völker- und Ras-
senkunde, die der Jurisprudenz zur Wissenschaftlichkeit verhelfen könnte, kann
aber noch keine erkennen. Lorimers Eurozentrismus ist komplex. Die Jurispru-
denz ist mit der Möglichkeit konfrontiert, daß rassisch verschiedene Gruppen ihre 
eigenen politischen und sozialen Ideale haben und danach beurteilt werden müs-
sen, ob sie diesen Idealen nachkommen (nicht unseren). Anerkannt werden nie 
Völker oder Rassen, sondern Staaten, die daran gemessen werden, wie weit sie 
universalen ethischen Standards nahekommen (The Institutes of the Law of Na-
tions I, 93-102, vgl. ebd. I, 157). Diese Zurückhaltung von einem direkten Ras-
sismus hat auch damit zu tun, daß Lorimers Hauptziel war, europäische rogue
states zu identifizieren: Nihilismus, Fenianismus, Kommunismus würden auch
europäische Staaten von der Anerkennung ausschließen. Zu den „wilden“, staa-
tenlosen Völkern sagt er nicht viel, zu selbstverständlich ist, daß sie sich nicht
selber regieren können; die Rechte ihrer Menschen werden anerkannt, ihre politi-
schen Verbände nicht (aber er regt an, diese Völker eher in Ruhe zu lassen). Die 
„barbarischen“ Völker, das sind die Reiche des Vorderen Orients und Ostasiens,
werden als Staaten anerkannt, aber mit Bedenken gegen Teile ihrer Rechtsord-
nung. Sie sind nicht über theokratische Regime hinausgekommen. Nur das Chris-
tentum hat das Naturrecht anerkannt. Europa kann diese alten Kulturen nicht
assimilieren (das hat die britische Herrschaft in Indien gezeigt). Man muß auf eine 
allmähliche eigene Entwicklung orientalischer Formen des Weltrechts warten
(eine Art senghaasscher „Zivilisierung wider Willen“?) Erst mit einem solchen
Recht, das noch nicht bekannt ist, aber funktional dem europäischen Rechtsstaat 
entsprächen würde, ist volle Anerkennung dieser Staaten möglich. Lorimer kann 
sich das für Ostasien bald, für den islamischen Raum kaum vorstellen. Eine (sehr
verkürzte) Einschätzung: John E. Noyens, Christianity and Theories of Interna-
tional Law in Nineteenth Century Britain, in: Religion and International Law / ed.
by Mark W. Janis and Carolyn Evans. – The Hague 2004. – S. 235-258 (Lorimer 
S. 238-247). 

Lorimer will der Dichotomie von Normalität des Krieges und bloßem Kriegsverbot
entkommen. Wie immer bei ihm geht es um rechtliche Anerkennung eines Fak-
tes; das wäre allemal ein Fortschritt gegenüber bloßer Macht. Krieg kann nur
durch Frieden und Freiheit gerechtfertigt werden. Der rechtliche Krieg ist Frei-
heitskrieg. Freiheit meint hier nicht nur Selbstbestimmungsrecht sondern auch 
Entfaltung der Kraft eines Volkes. Zivilisierung ist bei Lorimer der Weg zum Kon-
stitutionalismus. Richtige Verfassung und Erfolg eines Staates gehören zusam-
men: „All progressive states become first moral, then intelligent, then rich; and all
retrogressive states become first immoral, then stupid, and then poor“ (The Insti-
tutions of the Law of Nations I, 187). Der rechtliche Krieg kann bis zur Absorption
eines retrogressiven Staates durch einen progressiven Staat führen. Bloße Erobe-
rung ohne Fortschritt kann nicht gerechtfertigt werden, das wäre Sichtweise der 
Militärs. Lorimer setzt die naturrechtliche Tradition fort, die effektive Nutzung des
Territoriums fordert. Die rechtliche Sichtweise soll die militärische beenden, aber
dabei kann das Recht die politische Beurteilung der Fakten nicht ersetzen. Der 
frühe Lorimer hat Aggression von Gott und Darwin her gesehen, sein Thema war 
damals die Bestimmung der Grenzen in Europa. Der späte Lorimer hat die Frei-

389

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


heit stärker auf die konstitutionelle Form bezogen, der Krieg wird jetzt auch als
Humanitäre Intervention oder Regimewechsel an der Peripherie gesehen. Der
illiberale Apologet der Konstitution traut dem liberalen Frieden nicht, er braucht 
internationale Organisation, um den Mangel des Fortschritts in den internationa-
len Beziehungen zu kompensieren (ökonomische Interdependenz zwischen Völ-
kern hat sich als bedeutungslos für die Beziehungen zwischen Staaten heraus-
gestellt). Man kann den einzelnen Staaten nicht vertrauen, selber zu bestimmen,
ob eine Intervention angemessen ist. Für diese Entscheidung braucht Lorimer
eine internationale Organisation, die eine politische Organisation sein muß. Der
ewige Frieden kann in absehbarer Zeit kein Thema sein. Es kann nur um 
„preponderance of order over anarchy“ gehen (ebd. II, 184). Diese frühe Verwen-
dung von „Anarchie“ für das internationale System, geht von strengen Ansichten
über „Ordnung“ aus.

Lorimers Plan für die internationale Organisation gibt es in zwei Versionen. 
1867/1871 ist es ein Versuch der Verstetigung eines europäischen Kongresses; als
Patrone werden Kant und Napoléon III. genannt (dieser 1871 nicht mehr). Es ist ein
Gesandtenkongreß, der absehbare internationale Probleme jährlich neu ordnen
soll. 1877/84 schlägt Lorimer ein internationales Parlament vor; die Senatoren und
Abgeordneten werden von den nationalen Parlamenten delegiert (und für Staaten
ohne Parlamente von den Regierungen ernannt). Das ist ein Übergang von von
einer Staatenwelt zu einem Weltstaat. Aber die beiden Pläne unterscheiden sich
inhaltlich sonst wenig: Die Prinzipien des politischen Wandels und der differenzier-
ten Vertretung der Staaten nach ihrer Macht haben beide Pläne. Die internationale
Legislative soll nötige politische Neuordnungen beschließen; Lorimer ist deshalb
Urheber des Prinzips des „peaceful change“, zumindest unter den Völkerrechtlern,
genannt worden. Für Streitigkeiten über Verträge gibt es einen Gerichtshof; die
Unterscheidung politischer und rechtlicher Fragen setzt Lorimer voraus, diskutiert
sie aber nicht (der Gerichtshof bleibt überhaupt eine blasse Institution). Er legt gro-
ßen Wert darauf, daß die internationale Exekutive durch parlamentarische Delegie-
rung, eigene Steuern und eigene Armee von den nationalen Regierungen unab-
hängig ist. Die Voraussetzung des Planes ist Abrüstung (die er aus ökonomischen
Gründen kommen sieht), der Schwerpunkt der bewaffneten Macht soll bei der In-
ternationalen Organisation liegen, nicht bei den Staaten. Ob diese internationale
Organisation weltweit wird, werden die außereuropäischen Staaten entscheiden.
Lorimers Plan ist ein Produkt der Krise des europäischen Konzerts. Seine Theorie
der Pflicht zur Intervention führt zu höherem Bedarf an internationaler Abstimmung:
Er braucht eine Instanz, die Interventionen beurteilt und sie möglich macht. Seine
Erfahrung des 19. Jahrhunderts ist, daß ein bloßes Konzert nur „a handful of sand“
ist. Lorimer braucht eine internationale Organisation, weil er nicht an die internatio-
nale Gemeinschaft glaubt (er sagt, daß er nicht wisse, was Bulmerincq mit „Rechts-
gefühl“ meine). Die Staaten sollen daran gewöhnt werden, für ihre Ansprüche nicht 
den Krieg zu suchen, sondern Verbündete im internationalen Parlament. Er ist nicht
so naiv zu glauben, daß Staaten von alleine auf dieses Modell setzen werden, sei-
ne Internationale Institution ist so angelegt, selber den Internationalismus zu schaf-
fen. Lorimer hat Bluntschlis Einwand, daß es keine internationale Nation gibt,
vorausgenommen. Er geht vom Gesandtenkongreß zum internationalen Parlament
über, weil ein Parlament durch internationale öffentliche Meinung, transnationale 

390

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Parteien und eine kosmopolitische Hauptstadt eine internationale Klasse schaffen 
kann. Die Lehre aus den heftigen britischen Auseinandersetzungen über Orientpoli-
tik 1876/77 war, daß die aktuelle Regierung gar nicht mehr das ganze Land nach 
außen repräsentieren konnte. Lorimer mußte für das konstitutionelle Zeitalter die
Heilige Allianz in einer neuen Form wiederherstellen. Das ist umgeschlagen in ein 
System, in dem die nationalen Regierungen keine Rolle mehr spielen. Das Gewicht
der großen Staaten wird berücksichtigt, ihre Regierungen haben aber kein Gewicht.
Bluntschli hat den Plan kritisiert, weil er zu nahe am amerikanischen Modell eines 
Bundesstaates sei, das für Europa völlig unangemessen ist. Lorimer hat das
zurückgewiesen: Die nationalen Regierungen bestimmen weiter die Politik der
Staaten und ihrer Kolonien. Das internationale Parlament wird die tüchtigeren
Nationen belohnen, aber es kann nur nachträglich Fakten rechtlich anerkennen, es
hat selber keine Steuerungskompetenzen. Die internationale Exekutive ist kaum
mehr als ein Heeresministerium. Die internationale militärische Gewalt ist von der 
friedlichen nationalen Politik abgespalten worden. Lorimer hält am Bild des friedlie-
benden Bürgers fest: nationalistische, bellizistische Parlamente sind nicht vorge-
sehen. Dem Nationalismus im Zeitalter der Volkskriege wird er so kaum begegnen 
können. Lorimer ist mit der Idee einer internationalen Organisation durch Anerken-
nung der Machtunterschiede der Staaten Vorläufer von Völkerbund und UNO. 
„Peaceful change“, das Woodrow Wilson noch so viel bedeutete, ist nach seiner
Kompromittierung als „appeasement“ kein Ziel einer kommenden Weltverfassung 
geworden. So viel konstitutionelle Legitimation, wie der Nichtdemokrat Lorimer 
voraussetzt, hat die UNO nie erreicht. Auch Lorimers Abrüstung der Einzelstaaten
steht noch aus.

Lorimers Organisationspläne werden in vielen Überblicken über die Geschichte 
der internationalen Organisation referiert, aber die Analysen sind schwach. Vgl.
am ehesten C. Wilfred Jenks, The Significance Today of Lorimer’s Ultimate 
Problem of International Jurisprudence, in: Transactions of the Grotius Society
26 (1940) 35-65 (der Völkerrechtler der Internationalen Arbeitsorganisation kann
Lorimers Begründungen für internationale Organisation nachvollziehen, vermißt
aber die Einsicht, daß Weltloyalität nur mit einem sozialen Inhalt möglich ist, der
von der Menschheit geteilt wird). Zum Design der internationalen Verfassung: 
Hidemi Suganami, The Domestic Analogy and World Order Proposals. – Cam-
bridge 1989. – S. 53-62 (Vergleich mit Bluntschli).

Albert de Geouffre de La Pradelle, wohl der Letzte, der Lorimer als einen der
Meister des Völkerrechts gewürdigt hat, verstand noch, daß bei Lorimer die Auf-
gabe des Rechts therapeutisch ist: Krieg kann kein normaler Fakt des internatio-
nalen Rechts sein, weil er dem Prinzip der Freiheit widerspricht (Maitres et doctri-
nes du droit des gens. – 2e ed. – Paris 1950. – S. 219-229). A. H. Campbell, der 
sich zu Lorimer wohl nur äußern mußte, weil die Grotius Society in Edinburgh 
tagte, setzt das Unverständnis der britischen Juristen für Lorimer fort; im de facto
Prinzip hört er nicht das Großbritannien oder auch das Preußen des 19. Jahrhun-
derts, sondern gleich Hitlers Lebensraumpolitik (James Lorimer : a Natural Law-
yer of the Nineteenth Century, in: Transactions of the Grotius Society 39 (1953)
211-234). Danach ist der „rogue naturalist of the nineteenth century“ (J. R. Vin-
cent) nur noch selten Thema einer Untersuchung geworden (zuletzt gab es aber
ein Schwerpunktheft im European Journal of International Law 27 (2016) 409-

391

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


492). Aber in summarischen Kritiken des Zivilisationsstandards im Völkerrecht
wird er regelmäßig erwähnt. Martti Koskenniemi nennt ihn das Mitglied des Insti-
tut de Droit international „who did the most to attempt a theoretical articulation of
a new international law“ und deutet an, daß seine Kollegen gewiß ähnliche Theo-
rien über Zivilisationsunterschiede formuliert hätten, wenn sie theoretischen Fest-
legungen nicht aus dem Weg gegangen wären (The Gentle Civilizer of Nations :
the Rise and Fall of International Law 1870-1960. – Cambridge 2002. – S. 70).

The Institutes of Law : a Treatise of the Principles of Jurisprudence as De-
termined by Nature. – Edinburgh : Clark, 1872. – 463 S.
2. Aufl. Edinburgh : Blackwood, 1880. – 572 S.
Neudruck der 2. Aufl. Aalen 1987
II/5 Of the natural right of aggression
Aggression ist ein Naturrecht aus der Macht. Nur so gibt es Freiheit. Eine Aufga-
be der Jurisprudenz ist Anerkennung der Aggression. Gott ist Quelle des Lebens
und das Leben Quelle der Rechte. Leben benötigt ein gewisses Maß Aggression.
Alle Macht ist von Gott, nur menschliche Bosheit trennt Macht und Recht. Gerecht-
fertigt ist nur Aggression, die auch den Opfern Vorteile bringt; bloße Zerstörung
wird ausgeschlossen. Es geht um Anerkennung der Niederlage. Beispiel ist die 
Durchsetzung der angelsächsischen Rasse in Großbritannien und Amerika. Inter-
national bedeutet es, daß erfolgreiche Staaten wachsen sollen zum Nutzen aller 
Staaten. Aber auch große Staaten und Rassen sind noch keine „reasonable enti-
ties“ und haben noch kein „rational system of international adjustment“ entwickelt. 
Ein solches System müßte das Naturrecht auf Aggression anerkennen.

The Institutes of the Law of Nations : a Treatise of the Jural Relations of
Separate Political Communities. – Edinburgh : Blackwood, 1883-1884. – 2
Bde.
Neudrucke Aalen 1980 und Clark, N.J. 2005
Book II Of the recognition of state-existence as the fundamental doctrine of the 
law of nations
Der wissenschaftliche Jurist muß damit rechnen, daß die Kulturen und ihre sozia-
len Ideale durch Rasse bedingt sind. Aber noch wissen wir davon nichts Bestimm-
tes und müssen die Kriterien für unser Urteil aus politisch-juristischen Kriterien 
entnehmen. Nur Staaten mit Selbstregierung/Konstitutionalismus können voll
anerkannt werden. Nur Staaten der europäischen Rechtstradition erfüllen dieses 
Kriterium. Die volle Anerkennung osteuropäischer Staaten war bereits fragwürdig,
die der Türkei ein Fehler (der nicht rückgängig gemacht werden kann), Japan
verdient Vertrauen. Wegen dem Fehlen einer internationalen Autorität, müssen
moralischen Anforderungen in der Staatengesellschaft viel strenger sein als im 
Staat an Bürger. Diese Anforderungen erfüllen bisher nur christliche Staaten, weil 
das Christentum außer der Offenbarung auch das Naturrecht anerkennt. Anderen 
Religionen fehlt diese Universalisierung noch. Intolerante Monarchien, intolerante
Republiken (Französische Revolution), intolerante Anarchien (Pariser Kommune) 
können nicht anerkannt werden. Ein Staat muß ausreichend die Annahme ermög-
lichen, daß er fähig und willens ist, die Pflichten zu erfüllen, die mit einer interna-
tionalen Existenz verbunden sind. Gegen kriminelle Staaten ist Intervention gebo-
ten. Wegen Interventionen muß die Frage der internationalen Organisation von 
„the dreams of the extreme peace party“ getrennt werden. Es muß internationale

392

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Organisation geben, um die Internationale Haltung zu verdächtigen Staaten in
Übereinstimmung zu bringen.
Book III Of the normal relations of states
Das Prinzip der Nicht-Intervention muß bei ethischer Betrachtung relativiert wer-
den: zu internationaler Zusammenarbeit gehört auch „warlike co-operation in
behalf of freedom.“ Kriegerische Beziehungen zwischen Staaten sind nicht „nor-
mal“, wohl aber Kriegsallianzen. Er klagt, wie wenig „combined actions“ es gibt.
Book IV Of the abnormal jural relations of political entities
Krieg soll rechtlich anerkannt werden als Mittel zu seiner Beseitigung: „Jurispru-
dence is a science of therapeutics.” Staaten müssen dauernd prüfen, wie sie sich 
zu den Übeln anderer Staaten verhalten. Recht kann sich nicht allein mit morali-
schem Druck erhalten, es muß Bereitschaft zur Gewaltanwendung geben. Krieg
darf kein Selbstzweck sein (so denken Militärs, die jeden Sieger rechtfertigen).
Rechtsinstrument wird Krieg nur, wenn das einzige Ziel Freiheit ist. Damit werden
Befreiungsbewegungen und Selbstverteidigung gerechtfertigt aber auch Anpas-
sung von Grenzen zugunsten eines progressiveren Staates. Daß ein retrogressi-
ver Staat von einem progressiven Staat übernommen wird entspricht der Natur 
und Recht muß der Natur folgen. Aber auch ein solcher Krieg soll nicht provoziert
werden; der progressive Staat muß zunächst versuchen, die Rückschritte seines
Nachbarn zu verhindern. Daß ein Krieg nötig geworden ist, soll im internationalen
Konzert entschieden werden: Krieg darf nur geführt werden, um gegen extreme
Hindernisse auf dem Weg zu mehr Macht, Tugend, Wissen anzugehen. Ein
Recht auf Krieg gibt es nur im äußersten Fall („when the mouth of hell seemed to 
open“), dann ist er aber Pflicht. Neutralität ist nur gerechtfertigt, wenn Intervention 
unmöglich ist. Diese Hilflosigkeit gegenüber der notwendigen Intervention soll
durch internationale Organisation verhindert werden.
Book V The ultimate problem of international jurisprudence
Es müssen internationale Äquivalente zu Legislative, Judikative, Exekutive gefun-
den werden. Gleichgewichtstheorien, freiwillige Schiedsgerichtsbarkeit, Freihan-
del, Religion und Erziehung ändern nichts an der internationalen Anarchie. Bisher
sind Friedenspläne gescheitert, weil sie die menschliche Natur mißachten „in 
aiming at finality of relations and equality of states“. Der Plan sieht ein internatio-
nales Parlament aus Delegierten nationaler Parlamente vor (wo es solche nicht 
gibt, ernennt die Staatsmacht Delegierte), die Sitzverteilung soll sicherstellen, 
daß die Großmächte genügend Gewicht haben. Dieses Parlament wählt die
internationale Exekutive, diese den internationalen Gerichtshof. Der internationale 
Gerichtshof ist für Streit über Verträge zuständig, das internationale Parlament
kann Grenzen verändern und Interventionen in Bürgerkriege beschließen. Die 
internationale Exekutive verfügt über ein Heer; die Einzelstaaten besitzen nur 
noch geringe Truppen. Dieser Plan geht davon aus, daß Menschen vernunftgelei-
tet sind und überfordert sie damit vielleicht, aber ganz unfähig zur Vernunft sind
sie nicht.

La doctrine de la reconnaissance, fondement du droit international, in: Revue de 
droit international et de législation comparée 16 (1884) 333-359 ist eine gekürzte 
französische Übersetzung von Buch II.

393

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Fassungen des Planes einer internationalen Organisation sind:
On the Application of the Principle of Relative, or Proportional, Equality to Interna-
tional Organisation, in: Transactions of the Royal Society of Edinburgh 24 (1867)
557-571; Proposition d’un congrès international, basé sur le principe de facto, in:
Revue de droit international et de législation comparée 3 (1871) 1-11 (eine Über-
setzung aus Anlaß des Deutsch-Französischen Krieges)
Le problème final du droit international, in: ebd. 9 (1877) 161-206 ist eine Vor-
abübersetzung von Buch V, 1884 geringfügig bearbeitet.
Lorimer hat auf Bluntschlis Kritik an seinem Aufsatz 1877 geantwortet: Prolego-
mena to a Reasoned System of International Law (1878), in: Studies National and
International. – Edinburgh 1890. – S. 148-163 (gründlicher in Buch V 1884).  
Abrüstung als Voraussetzung des Friedensplanes: La question de desarmament,
in: Revue de droit international et de législation comparée 19 (1887) 472-478

3.3 Frankreich
Frankreich war lange das Land der Friedenspläne mit überstaatlicher Organisation: 
Dubois, Crucé, Sully, Saint-Pierre, Saint-Simon (die letzten drei waren dem 19.
Jahrhundert gut bekannt). Die Erben dieser Tradition wirken nur noch anachronis-
tisch, z.B. P.-R. Marchand, ein Arzt, der im Alter auf die Orientkrise 1840 reagier-
te. Es geht um eine Neuverteilung der europäischen Landkarte, Polen und Italien
werden wiederhergestellt, Frankreich kriegt natürlich das Rheinland. Es ist wie 
ein neues 1801: abgehalfterte Dynastien werden anderswo eingesetzt. Auch die-
ser Plan der Befriedung Europas ist wie so viele ein Kolonialismusprojekt. Er
sieht eine Union de l’Europe mit einem Kongreß vor. Dieser Kongreß darf nicht 
mit dem amerikanischen Kongreß verglichen werden und da zeigt Marchand für 
einen Moment, daß er etwas von der Rolle der Konstitutionen begriffen hat: 
Natürlich könnte man ein europäisches Parlament vorsehen, dessen Oberhaus
von den Monarchen beschickt wird, aber das würde voraussetzen, daß die euro-
päischen Monarchien bereits alle gemäßigt und konstitutionell wären. Marchands
Plan ist für eine Situation geschrieben, in der das nicht vorausgesetzt werden
kann und sieht nur einen Gesandtenkongreß vor. Das Vorbild wird so statt Ameri-
ka der Deutsche Bund. Die schiere Idee einer englisch-russischen Doppelpräsi-
dentschaft nimmt diesem Projekt jede Aussicht, eine öffentliche Gefolgschaft zu
finden (Nouveau projet de traité de paix perpétuelle. – Paris 1842).

Saint-Simons Schüler knüpfen an dessen Hinweise auf spirituelle, ökonomische
und soziale Fundamente des Friedens an, nicht an seinen Organisationsplan.
Das wird den französischen Internationalismus bis ins späte 19. Jahrhundert prä-
gen. Die Republikaner, deren internationale Idee die Solidarität demokratischer 
Nationen ist, haben wenig Interesse an überstaatlicher Organisation. Die soziolo-
gischen und sozialistischen Richtungen sind aber an föderalistischer Auflösung
des staatlichen Zentralismus interessiert, kommen auf europäischer oder globaler 
Ebene auch oft nur zu Solidarität und zu Institutionen entweder gar nicht oder erst 
in einer späten Zukunft. Pierre Leroux, der so viele Worte lanciert hat, hat auch

394

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


„L’Union européenne“ lanciert (1827), es war nur Annäherung zwischen den
Nationen. Die „association“ der Saint-Simonisten ist, auf internationale Beziehun-
gen angewandt, eine dem 19. Jahrhundert gemäße Version der (konservativen)
internationalen Gesellschaft oder des Konzertes. Comte gibt auf eine Föderation
nur einen Ausblick. Aber alles, was in Frankreich doch an internationaler Organi-
sation mit Institutionen gedacht wird, kommt auch von der Linken. Europäische 
Union war im 19. Jahrhundert v.a. ein Projekt französischer Sozialisten. Pecqueur
und Considerant haben dieses Projekt auf dem Niveau ihrer ökonomischen und
sozialen Analysen begründet.

Kontinuierlich haben Buchez und seine Schüler auf die europäische Einheit hin-
gewiesen. Philippe Buchez (1796-1865) ist über revolutionäre Geheimgesell-
schaften und Saint-Simonismus zur christlich-sozialen Demokratie gekommen. 
Seine Zeitschrift der 1830er Jahre hieß L’Européen, er forderte ein christliches
und sozialistisches Europa, Freihandel und Völkerrecht, aber europäische Institu-
tionen fordert er nicht (Une Europe chrètienne et socialiste, in: L’Européen No. 5, 
1831, Neudruck in: L’ unitè politique de l’Europe : histoire d’une idée / presenté
par Patrice Rolland. – Bruxelles 2006. – S. 158-161). Buchez hat in seinem post-
humen Hauptwerk diesen Aufsatz von 1831 noch einmal zitiert: Europa ist von
Reziprozität geprägt und so bereits „une sorte de fédération“. Deshalb seien eine
simple arbitrage oder ein tribunal européenne bald zu erwarten (Traité de poli-
tique et de science sociale. – Paris 1866. – §§ 127-133). Sein Schüler Auguste
Ott (1814-1892) hat die Institutionen nachgeliefert: Es soll einen Bundesrat geben,
der von den Völkern gewählt wird und von den nationalen Regierungen unabhän-
gig ist. Aufgabe wird Streitbeilegung innerhalb Europas und diplomatische Vertre-
tung Europas nach außen sein. Der Anlaß war die Orientkrise 1840: die europäi-
schen Völker sind bereits dabei den Globus zu erobern, Ott will ein Zusammen-
gehen statt Rivalität in der europäischen Unterwerfung der Welt (De la fédération
européenne (1840), Neudruck in: L’ unitè politique de l’Europe a.a.O. S. 180-
190). Woher die Dynamik dieser weitreichenden Veränderung in Europa kommen 
soll, wird nicht besprochen. Für Henri Feugueray (1813-1854), einem anderen
der christlich-sozialen Buchez-Schüler, wurde das 1848 klar: die Voraussetzungen
der europäischen Föderation sind die gemeinsame christliche Geschichte und die
gegenwärtigen brüderlichen, demokratischen Revolutionen. Seine Föderation ist
eine Mischung aus Europäischem Gerichtshof und sozialdemokratischer Planifi-
kation, klar gegen Rußland und (mehr noch) England gerichtet. Ein kontinentaler
Zollverein soll Frieden und soziale Demokratie bringen. Das ist eine Aufgabe
Frankreichs (De la fédération européenne (1840), in: La revue nationale 23 mars 
1848, Neudruck in: L’ unitè politique de l’Europe a.a.O. S. 218-222).

In der Revolution 1848 wurde die Europäische Union häufiger erwartet oder 
gefordert, institutionell bestimmter wird das nicht. Émile de Girardin, der sich da-
mals für einen Sozialisten und Friedenskämpfer hielt, hat am 4. März von einem 
europäischen Kongreß gesprochen. Victor Hugo, der berühmteste lebende fran-
zösische Dichter, eröffnete den Internationalen Friedenskongreß in Paris im 
August 1849 mit einem Ausblick auf ein föderatives Europa; das wird lange zitiert
werden. Es ist eine simple Analogie, daß sich die Einigung von Provinzen zu einem
Frankreich in der Einigung von Nationen zu einem Europa fortsetzen wird (Con-

395

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


grès de la Paix, discours d’ouverture 21 août 1849, in: Victor Hugo, Actes et paro-
les, I, Avant l’exil 1841-1851. – Paris 1937. – S. 267-273; engl: Report of the Pro-
ceedings of the Second General Peace Congress, Neudruck in: Internationalism
in Nineteenth-Century Europe / ed. by Sandi E. Cooper. – New York 1976. – S. 95-
99). Hugos Unterstützung für die Friedensbewegung war Teil seines Wechsels
von der monarchischen Rechten zur republikanischen Linken im Sommer 1849.
Die realen Chancen einer neuen Außenpolitik durch die Revolution waren längst 
verflogen, aber die Idee blieb Programm des anti-bonapartistischen Republika-
nismus, dessen Ikone Hugo wurde. Er stellte sein Prestige der Internationalen
Friedens- und Freiheits-Liga zur Verfügung. Europa oder weltweit, das war in 
Hugos Wiederholungen seiner Formel nicht so wichtig, es mußte eine große 
republikanische Föderation sein (und Paris mußte ihre Hauptstadt sein und das
Rheinland mußte zu Frankreich gehören, um dem Mutterland der Republiken 
genug Gewicht zu geben). Hugos tiefste (und letzte) Äußerung zum Frieden 
(„Est-ce donc si difficile, la paix?“) könnte für sein gesamtes pazifistisches Enga-
gement stehen, eine Theorie des Friedens können wir nicht erwarten. 

Vgl. für die Windungen von Hugos Engagement in den Konjunkturen des
deutsch-französischen Verhältnisses: Walter Faber, Victor Hugo als Vor-
kämpfer der Vereinigten Staaten von Europa, in: Die Friedens-Warte 41 
(1941) 166-180; Wilhelmus van der Linden, The International Peace Move-
ment 1815-1874. – Amsterdam 1987. – S.237f., 333, 376, 489, 852; Victor 
Hugo et l’Europe de la pensée / presenté par Françoise Chenet-Faugeras. –
Paris 1995. – S. 87-190; André et Danielle Cabanis, L’Europe de Victor Hugo.
– Toulouse 2002 (nützlich als Zusammenstellung der verschiedenen Äuße-
rungen Hugos); Klaus Peter Walter, Victor Hugo, in: Klassiker des europäi-
schen Denkens : Friedens- und Europavorstellungen aus 700 Jahren europäi-
scher Kulturgeschichte / hrsg. von Winfried Böttcher. – Baden-Baden 2014. –
S. 341-347.

Eine Quelle der französischen Europavorstellungen war die Napoléon-Legende.
Napoléon hatte 1815 „un grand système fédératif européen“ versprochen und
sein Neffe, der künftige Kaiser Napoléon III., hatte diese Idee unter die idées
napoléoniennes aufgenommen. Die Ordnungsidee des neuen Bonapartismus an
der Macht war ein europäischer Kongreß, der eine neue europäische Landkarte
schaffen sollte. Darüber hinaus ist von internationaler Organisation keine Rede.
Die hier referierten französischen Friedenspläne wollen aber mehr als einen ein-
maligen Kongreß, der mit der Neuordnung Europas alle Probleme für lange Zeit
beenden soll. Die Begegnung der Franzosen mit den angelsächsischen Frie-
densbewegungen hatte zu Distanz geführt. Französische Autoren glauben nicht
an einen bloßen Rechtspazifismus, sie interessieren sich für politische, ökonomi-
sche und religiöse Fundamente der internationalen Zusammenarbeit und sie hal-
ten an Notwendigkeit des friedlichen Wandels bei neuen Rechtsansprüchen
dynamischer Nationen fest. Die französische Idee der internationalen Organisati-
on ist eine Verstetigung der Kongresse. Proudhons komplexeres aber völlig iso-
liertes Programm für einen künftigen Kongreß ist dagegen in der Tradition Com-
tes an einer Auflösung der Staaten interessiert und nicht an der Organisation von 
Staaten auf europäischer Ebene.

396

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die post-bonapartistische Erneuerung der französisch geprägten Friedensbewe-
gung hatte zwei Ansätze. Die liberale Friedensbewegung gibt den französischen
Widerstand gegen Schiedsgerichtsbarkeit zwischen Staaten verschiedener Ver-
fassung auf und folgt damit dem Vorbild der angelsächsischen Friedensbewe-
gung. Die demokratische Friedensbewegung hält an der Idee einer Europäischen
Union zwischen Republiken fest, muß aber einsehen, daß es kein Projekt der
Gegenwart sein kann und akzeptiert als Nahziel das Schiedsgericht. Die franzö-
sischen Sozialisten haben Versionen der demokratischen Idee einer europäi-
schen Union, ein besonderer sozialistischer, soziologischer, ökonomischer Gehalt
oder eine gesellschaftliche Dynamik der internationalen Organisation kann man in 
ihren Friedensplänen nicht mehr erkennen (vgl. die Texte des späten Conside-
rant). So verschwinden die französischen demokratischen und die französischen 
sozialistischen Traditionen der Friedensorganisation. Die französischen Völker-
rechtler haben keinen Beitrag zur internationalen Organisation geleistet.

3.3.1 Jules Barni
1818-1878, Sekretär Victor Cousins, Philosophielehrer, Übersetzer Kants. Im 
Schweizer Exil Organisator des Kongresses für Frieden und Freiheit, 1869-1871 
Vorsitzender der Internationalen Friedens- und Freiheits-Liga. Nach 1871 Abge-
ordneter der Linken und republikanischer Theoretiker. Vgl.: Auguste Dide, Jules 
Barni, sa vie et ses oeuvres. – Paris 1882; Sudhir Hazareesingh, Intellectual
Founders of the Republic : Five Studies in Nineteenth-century French Republican 
Political Thought. – Oxford 2001. – S. 227-280 Neo-Kantian Moralist and Activist :
Jules Barni and the Establishment of the Municipalist Republic.

Gegen die plebiszitäre Despotie des Empire verteidigt Barni Bildung als politi-
schen Moral; dieses Gemenge von Kant und Rousseau wird die Dritte Republik
bis zu ihrem Ende begleiten und verfolgen. Auch Kants Essai pour la paix per-
pétuelle hat er übersetzt. Aber der Republikaner will Nationalitätenprinzip und 
Befreiungskrieg rechtfertigen. Basis des Friedens ist Demokratie, gesichert ist
Frieden erst durch die Ètats-Unis d’Europe, eine freie Verbindung freier Staaten.
Wie die Republik eine moralische Verbindung ist, so ist diese fraternité der Staa-
ten eine moralische Beziehung: Die Staaten müssen ihre Verbindung frei akzep-
tieren. Vgl. dazu Hazareesingh a.a.O. S. 246-261 Barni’s International Political
Theory and Practice (er denkt, daß Barni nach 1878 so rasch vergessen wurde, 
weil seiner zunehmend nationalistischen Partei dieser Internationalismus fremd 
wurde; ihm selber auch, er hat nach 1871 nicht an diese Vergangenheit erinnert).

Discours prononcé a l’ouverture du Congrès Internationale de la Paix le 9
septembre 1867
Abgedruckt in Jules Barni, La morale dans la démocratie, Neudruck Paris 
1992. – S. 267-270
Nach Kant ist der bewaffnete Frieden ein Zustand der Barbarei und die Zunahme
des Caesarismus eine den Friedensbemühungen gegenläufige Tendenz. Frieden
und Freiheit, Krieg und Despotismus gehören zusammen. Die Schweiz ist ein
Vorbild für die notwendige internationale Organisation. 

397

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


La morale dans la démocratie. – Paris 1868
Neue Ausgaben 1885 und 1992
13. Lektion La morale dans les rapports des États entre eux
Ein Staat ist eine Assoziation von Menschen und hat „une sorte de personne mora-
le.“ Für Staaten gelten dieselben Gesetze wie für Personen, jedes Volk/jeder
Staat muß von anderen geachtet werden. Staaten verwirken diese Achtung,
wenn sie eine ständige Gefahr für die Sicherheit ihrer Nachbarn sind. Es gibt kein
Recht andere Staaten zu Kolonien zu machen, aber es gibt ein Recht unterdrück-
ter Nationen auf Selbständigkeit. In den internationalen Beziehungen bestimmt 
das Prinzip der Nichtintervention; Hilfe für bedrückte Nationen ist aber Pflicht. 
14. Lektion La morale dans les rapports des États entre eux (suite) : La
guerre et la paix
Die Idee eines Staaten-Staates ist einfach und doch erst spät: Saint-Pierre,
Rousseau, Kant. Die Entwicklung hat Kant recht gegeben: Cäsarismus und Milita-
rismus sind nicht zu trennen. Trotz Apologien des Krieges wie Maistre, Cousin,
Proudhon hat sich diese Idee im 19. Jahrhundert fortgesetzt (Cousin am gefähr-
lichsten, weil er für ein liberales Publikum schreibt). Der Kriegszustand muß
durch einen Rechtszustand ersetzt werden. Solange dieser Rechtszustand nicht 
erreicht ist, müssen Kriege zur Verteidigung zugelassen werden. Man muß den 
Krieg humanisieren (Rotes Kreuz) und moralisieren (Sturz despotischer Regime 
und Patriotismus). Die internationale Föderation freier Staaten wird oft als Utopie
abgetan, muß aber mit Kant als Ideal der Demokratie angenommen werden.

3.3.2 Charles Lemonnier
1806-1891, Philosophielehrer, Anwalt (ein Spezialist für Seerecht), Eisenbahndi-
rektor, Bankdirektor. Saint-Simonist (und Herausgeber der Werke Saint-Simons),
Demokrat, Kantianer (und Herausgeber einer französischen Ausgabe von Kants
Friedensschrift 1880). 1867 einer der Gründer der Friedens- und Freiheitsliga, 
seit 1871 ihr Leiter. Vgl. Alessandra Anteghini, Pace e federalismo : Charles
Lemonnier, una vita per l’Europa. – Torino 2005.

Der ehemalige Saint-Simonist kämpft gegen Napoléon III. und gegen den Saint-
Simonismus. Er gab der Friedens- und Freiheitsliga ein republikanisches Pro-
gramm, das antisozialistisch war, aber doch sozial. Politische und soziale Refor-
men sind Voraussetzung des Friedens. Ziel war eine Europäische Föderation,
deren Mitglieder selber Föderationen sind . Das Nationalitätenprinzip interessierte
ihn nicht, er sprach nicht nur wie viele Franzosen von den deutschen Nationen in
der Mehrzahl, sondern erhoffte sich auch den Zerfall Italiens und Spaniens in
Teilrepubliken. Mit dem Scheitern dieses Föderalismus um 1870 wäre seine Euro-
päische Föderation nur ein Europa der Nationalstaaten geworden; er arbeitete
deshalb an aktuelleren Friedensstrategien: Schiedsgericht, Abrüstung, Neutrali-
sierung. Zuletzt blieben statt dem von Kant geforderten Rechtszustand zwischen
den Völkern nur bilaterale Schiedsgerichtsverträge zwischen Staaten (Formule 
d’un traité d’arbitrage entre nations. – Genève 1874, dt. 1889 u.d.T.: Entwurf 
eines bleibenden Schiedsgerichts-Vertrages zwischen den Völkern). Mehr als alle
anderen kann Lemonnier als Vorläufer der Theorie des Demokratischen Friedens

398

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


im 19. Jahrhundert gelten, aber auch als Vorläufer der Idee der Gemeinsamen
Sicherheit der Demokratien des Westens im 20. Jahrhundert. 

Rapport presenté au Congrès tenu a Lausanne le 14 Septembre 1869 sur
cette question: Déterminer les bases d’une organisation fédérale de 
l’Europe. – Paris : Libraire des Sciences sociales, 1869. – 18 S.
Neudruck in: Internationalism in Nineteenth-century Europe : the Crisis of
Ideals and Purpose / ed. by Sandi E. Cooper. – New York 1976 (The Garland 
Library of War and Peace) S. 169-187
Der Friedenskongreß 1867 hat festgestellt, daß die europäischen Regierungen 
unfähig zum Frieden sind. Das hat sich bestätigt. Es muß eine „institution juri-
dique internationale“ geben, ein „tribunal européen que la raison conduit direct-
ment“. Ein solches Tribunal setzt republikanische und demokratische Staaten
voraus, nur die Republik ist „conforme au droit et à la justice… adéquate à la loi
morale qui régit toute conscience humaine”. Lemonnier zeigt das an liberté und 
egalité, während er die fraternité durch Kants Gebot ersetzt, daß kein Mensch als
Mittel gebraucht werden darf. Allein eine Föderation kann Zentralisierung verhü-
ten. Die Staaten geben das Recht über Krieg und Frieden ab und behalten ihre 
Autonomie. In einer solchen Föderation werden auch sozialer Frieden und freie
Zirkulation von Ideen kommen. Die Föderation kann mit zwei, drei, vier Staaten
beginnen. Das mag noch Utopie sein, aber die Zukunft gehört denen, die sie ma-
chen.

Les États-Unis d’Europe. – Paris : Librairie de la Bibliothèque democratique 
1872. – XII, 190 S.
Neuausgabe Paris 2011
Viel umfangreichreicher als der Report von 1869, weil durch die Geschichte der
Friedenspläne aufgeschwemmt (er hat den Abgrund zwischen Saint-Pierre und
Kant, zwischen Fürstenbund und republikanischer Föderation erkannt). Die europä-
ische Föderation wird mit demokratischen westeuropäischen Staaten beginnen: 
Italien, Frankreich, Schweiz, Belgien, England. Die Verfassungen müssen nicht
identisch sein, aber ähnlich. Dynastische und klerikale Interessen, mangelnde
Volksbildung und Nationalstolz sind Hindernisse. Die Föderation wird auch sozialen
Frieden bringen, denn ein größerer Wirtschaftsraum bringt ökonomisches Gleich-
gewicht. Der definitive Frieden ist auf ökonomische Sicherheit angewiesen. 
„Enseigner la République, c’est donc enseigner la paix; prêcher la paix, c’est 
prêcher la Republique.“

Anteghini, Alessandra
Charles Lemonnier (1806-1891), précurseur de l’européisme fédéraliste, in:
Les États-Unis d’Europe : un projèt pacifiste / eds. Marta Petricioli ... – Bern 
(u.a.) : Lang, 2004 (L’europe et les Europes : 19e et 20e siècles ; 6) S. 175-194
Lemonnier konnte sich nie zwischen der politisch-historischen Argumentation von 
Saint-Simon und der philosophisch-moralischen von Kant entscheiden. Er strebte 
eine Fusion seiner Friedens- und Freiheitsliga mit Passys Ligue International et 
Permanente de la Paix an, aber Passy wollte weder ein soziales noch ein antiim-
perialistisches Programm. Für Lemonnier sind Frieden und Föderation nicht zu
trennen, er folgt Kant, der aber kosmopolitischer denkt. Lemonniers Europäische
Union braucht einen Kern von republikanischen Staaten.

399

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Francisque Bouvet (1799-1871), Journalist und Dichter. Philhellene und Veteran
der Revolution von 1830. 1848-1851 Abgeordneter der Linken (er brachte im Par-
lament einen Antrag für einen internationalen Gerichtshof ein, der abgelehnt wur-
de). Teilnehmer der internationalen Friedenskongresse 1848-1851 (der französi-
sche Vize-Präsident des Brüsseler Friedenskongresses 1848). Danach Annähe-
rung an das bonapartistische Regime. Bouvet distanziert sich vom Sozialismus, 
hat aber eine saint-simonistische Definition der Moderne als Zeitalter der
Association und ein saint-simonistisches Bedürfnis nach einer religiösen Politik.
Es ist eine Art Weltethos: alle Religionen lehren Liebe und Frieden. Aber er
braucht eine Art Konzil/Tribunal/Kongreß als konkrete Organisation dieses Ethos. 
Auf dem Pariser Friedenskongreß 1849 hat er gegen die künstliche Trennung von
Politik und Recht protestiert – gegen einen Friedenskongreß, der über den Frie-
den genau in den Tagen spricht, in denen in Ungarn, Venedig, Rom die letzten
Reste der Revolutionsbewegung abgewürgt wurden. Die hauptsächliche Kriegs-
ursache ist Despotismus. Der Friedenskongreß solle sich an die Völker wenden,
ohne Druck der öffentlichen Meinung werden die Regierungen nie einen interna-
tionalen Rechtszustand akzeptieren. Der Demokrat Bouvet beruft sich auf 
Napoléons Rede vom kommenden Krieg zwischen der Zivilisation des Westens 
und der Barbarei Rußlands. Bouvets internationale Verrechtlichung ist ein Ver-
such, Kriege innerhalb der Zivilisation des Westens zu verhindern. Auch die
monarchischen Regierungen begreifen die Notwendigkeit einer Union, aber ihre
Union kann nur imperial sein. Der Frieden muß republikanisch sein: Es sind öku-
menische Konzile nötig. Das ist wörtlich gemeint: das Übel von Krieg und Revolu-
tion fing mit dem Papsttum an, „as the spirit of life has been separated from the
spirit of order“. Die Christenheit benötigt große “deliberative and judicial assem-
blies” (Report of the Proceedings of the Second General Peace Congress, Neu-
druck in: Internationalism in Nineteenth-Century Europe / ed. by Sandi E. Cooper.
– New York 1976. S.105-108; er war nicht der einzige Franzose, der an die Ko-
saken dachte, vgl. ebd. S. 148). 1855 wiederholt Bouvet diese saint-simonistische
Idee einer internationalen Organisation als Konzil. Der vorgeschlagene Kongreß
soll eine rein juristische Institution sein, die Liste seiner Aufgaben ist aber merk-
würdig politisch. Das ist nicht weit von der bonapartistischen Kongreßidee ent-
fernt; es ist eine Schrift im Umkreis des Krimkrieges und des Pariser Kongresses,
die Verstetigung des Kongresses will. Der Krieg hat keine Aufgabe mehr, seit es
den nötigen Haß zwischen den Völkern nicht mehr gibt. Die europäischen Völker
haben die gleichen moralischen Ansichten, nichts steht einem droit public euro-
péen entgegen. Frieden ist kein Prinzip, sondern ein Fakt; er geht aus der Ord-
nung der Dinge hervor, ist eine Assoziation aus gemeinsamen Interessen. Die
Nationen, die aus den modernen Revolutionen hervorgegangen sind, bilden eine
société des nations. Sie werden einige Rechte auf Unabhängigkeit für die Garan-
tie gemeinsamer Interessen opfern. Frankreich hat eine mission providentielle
diese internationale Assoziation einzurichten. Ein europäischer Kongreß soll
einen Rechtskodex formulieren, Grenzen neu ziehen, Kolonisation organisieren,
internationale Eisenbahnen und Kanäle bauen. Als Vorbild nennt Bouvet die uni-
versalen Konzile, die angesichts Gottes und im Namen der Völker gesprochen
haben. Er betont die Einheit der Religionen unter einem Gott. Wenn Gott der

400

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Schöpfer der Gesellschaft der Individuen ist, dann ist er auch der Schöpfer der
société des nations. Es gibt ein Bedürfnis nach einem Zentrum in der Religion 
und in der Politik. Er endet mit heftiger Polemik gegen englisch-amerikanische
Friedensgesellschaften: weder religiöse Fanatiker noch Geschäftsleute beha-
gen ihm. Kein Frieden um jeden Preis: Man kann nicht aus christlicher Gesin-
nung den Russen Konstantinopel überlassen (La guerre et la civilisation. – Pa-
ris 1855, 2. Aufl. 1856 u.d.T.: Introduction à l’établissement d’un droit public 
européen). Bouvet fehlt unerklärlich im Biographical Dictionary of Modern Peace
Leaders, wird aber berücksichtigt bei ter Meulen II/1, 342-348 und Wilhelmus van
der Linden 1987.

Patrice Larroque (1801-1879, Polemiker gegen das Christentum, das nicht dem
Bedürfnis nach einer neuen Moral entspricht. In den 1860/70er Jahren aktiv in der
Friedensbewegung. Er hatte bereits in seinem Cours de philosophie 1838 ein
internationales Tribunal mit eigener Exekutivgewalt gefordert. Für sein erst 1856
veröffentlichtes Buch hat er einen Preis des Friedenskongresses 1852 gewonnen. 
Er dokumentiert vor allem die Lasten der stehenden Heere in der Neuzeit: ökono-
mischen Lasten, Demoralisierung (das beschäftigt ihn besonders), Entvölkerung.
Seine Lösung ist weiter ein Tribunal mit Exekutivgewalt, denn er mißtraut dem 
guten Willen der Monarchien, in dieser confédération mitzuarbeiten (De la guerre et 
des armées permanentes. – Paris 1856, 2. Aufl. 1864, 3. Aufl. 1870, durch die vie-
len Statistiken blieb das Buch beliebt). Larroque weiß, daß seine Idee Fortschritte 
der Zivilisation braucht: Die republikanische Regierungsform bringt strengere Sitte, 
Respekt vor Autorität, Familienmoral statt Kasernenmoral (De la création d’un code
de droit international et l’institution d’un haut tribunal juge souverain des différendes 
internationaux. – Paris 1875).

Joseph-Michel de La Codre de Beaubreuil (1798-nach 1882), Notar und dazu
ein deistischer Philosoph, der die Ordnung des Himmels gar zu genau kannte (er 
gab sein Fach als Astronomie speculatif et religieuse an). Die Zeiten kriegerischer
Völker (der Antike) sind vorbei, niemand will mehr sein Land für Kriege verlassen,
Könige führen nicht mehr Krieg um fremdes Erbe, religiöse Toleranz ist in Europa
und Asien verbreitet. Aber für internationale Streitfragen muß es ein tribunal poli-
tique geben. Basis ist eine Union der westeuropäischen Staaten, denen sich die
deutschen Staaten, Österreich, Griechen und Türken bald anschließen werden, 
Rußland nicht so bald. Ein solches Tribunal kann keine Exekutivgewalt haben,
Voraussetzung sind deshalb friedliche Staaten, in denen die öffentliche Meinung
bestimmen kann (L’opinion publique et l’extinction de la guerre. – Paris 1867). Er 
unterscheidet zwei Möglichkeiten der Ordnung: force und alliance. Keine mensch-
liche Gesellschaft kann ohne force zusammengehalten werden, aber im Laufe
der Zivilisationsgeschichte gewinnt alliance größere Bedeutung. Der Aristokrat 
verbeugt sich vor den französischen militärischen Tugenden (Les dessins de
Dieu. – Paris 1866) und ist sicher, daß die Ehre die Staaten zusammenhält und 
Europa retten wird (L’honneur, les rois et les peuples. – Paris 1872, eine Polemik
gegen Preußen und die Internationale, die zugleich gegen Montesquieu zeigen 
will, daß auch Republiken von Ehre bestimmt sind).

401

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Felix Santallier (1830-1885), Redakteur des Journal du Havre. Seine Schrift zur
internationalen Krise 1867 kommt aus einem Freimaurer-Kontext und wendet sich
an „Brüder der gesamten Menschheit“ Das Projekt liegt zwischen internationaler 
Organisation und Friedensforschung, zwischen Friedensbewegung und interna-
tionaler Vereinigung der Völkerrechtler. Aus moralischen und ökonomischen 
Gründen ist Krieg immer verdammt worden. Jetzt haben Druck, Eisenbahn, all-
gemeines Wahlrecht, l’entrelacement des intérêts commerciaux den universalen
Frieden möglich gemacht. Internationale Konferenzen, bloße Absprachen zwi-
schen Regierungen, werden den Frieden nicht bringen, denn Regierungen haben
am wenigsten unter dem Krieg zu leiden. Die Völker müssen die Organisation
des Friedens selber in die Hand nehmen. Ein von den Friedensfreunden gewähl-
tes Schiedsgericht aus Völkerrechtlern wird einen Kodex des Völkerrechts ver-
fassen und eine Bestandsaufnahme aller möglichen Konflikte vorlegen. Die
öffentliche Meinung ist solider als eine Exekutive. Im Laufe der Zeit werden die 
Völker ihre Loyalität der Weltsouveränität übertragen (L’Union de la paix entre
tous les peuples civilisés : proposition adressée au monde entier. – Le Havre
1867; Deutsche Fassung: Die Friedens-Union zwischen allen civilisirten Völkern.
– Le Havre 1867). Die Union de la Paix kam zustande, überlebte aber den Krieg
1870/71 nicht. Santallier blieb dabei, daß ein Völkerrechtskodex den Krieg ver-
hindert hätte, die öffentliche Meinung sei gegen den Krieg gewesen (Bulletin de la
Société des amis de la paix, Juillet-Août 1872. – S. 7-14). Vgl. zur Union de la 
Paix: Wilhelmus van der Linden, The International Peace Movement 1815-1874.
– Amsterdam 1987. – 631-637

José de Strada (1821-1902, eigentlicher Name: Jules Gabriel Delarue), Ge-
schichtstheologe, Dichter und Maler. Das Dictionaire de biographie française X
(1965) 717-18 versucht seine Position zu bestimmen: noch kein Atheist, aber
schon lange kein Christ mehr. Die Freiheit der Wissenschaft ist Schutz gegen
Fideismus/Theokratie und Rationalismus/Individualismus. Strada sieht den preu-
ßischen Sieg 1866 als Sieg der Theokratie/Autokratie, jetzt muß die Freiheit der 
Wissenschaft durch internationale Organisation gerettet werden. Aus den europä-
ischen Widersprüchen zwischen Barbarei (Rußland und Preußen) und Zivilisation
(England und Frankreich) und den inneren Widersprüchen in England (Aristokra-
tie mit Pauperismus) und Frankreich (Republik mit theokratischen Zügen) kann
nur die europäische Föderation herausführen. Das europäische Parlament soll 
„tribunal d’honneur de l’Europe“ sein. Er verehrt die USA als das einzige freie
Land, aber ein Europäisches Parlament mit politischer oder spiritueller Gewalt
wäre im von Dynastien geprägten Europa zu gefährlich. Es soll „un grand corps
tout de science, de justice, de publicité” sein. Diese Institution soll das Problem
der Legitimation bei Interventionen lösen. Ausgangspunkt sind die Nationen der
Zivilisation, letztlich Westeuropa (und die USA als Berater in Sachen Freiheit).
Preußen muß sich zwischen Zivilisation und Barbarei entscheiden (L’Europe sau-
vée et La fédération. – Paris 1868, Neudruck 1902 in: Stradas Oeuvres t. 6).
Strada kommt der originalen Position Saint-Simons nah: ein Parlament, das Frei-
heit und Wissenschaft zusammenbringt. Vgl. ein Referat des Planes: Massimo 

402

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Petrocchi, Un progretto di federazione europea, in: Nuova rivista storica 27 
(1945) 316-323

Lacombe, Paul (1834-1919), Historiker, Archivar, Generalinspekteur der Biblio-
theken und Archive. Lacombe ist ein Pionier der Strukturgeschichtsschreibung
(das ist Teil seines Kampfes für eine republikanische, post-christliche Moral). Er
akzeptiert Herbert Spencers Unterscheidung von militärischer und industrieller
Gesellschaft, protestiert aber dagegen, daß Spencer dem Krieg eine Rolle für den
Fortschritt zuschreibt. Die Geschichte ist eine Geschichte des Fortschritts nur, 
soweit es Fortschritt der Solidarität ist; Institutionen der Solidarität können nicht
vorausgesagt werden (De l’histoire considérée comme science. – Paris 1894). Er
mißtraute den abstrakten Friedensplänen von Saint-Pierre, Kant und Saint-
Simon. Die historischen Bücher, die in unseren Zusammenhang gehören, Le 
Patriotisme (1878) und La guerre et l’homme (1900), sind freilich unerträglich
rhetorisch. Lacombe war einer der Sieger des Wettbewerbs, den die National
Association for the Promotion of Social Science im Namen von Arturo de Mar-
coartú ausrichtete. Marcoartús internationales Parlament interessierte ihn aber
nicht. Staatenlenker suchen die Interessen ihres Volkes, ohne nach anderen Völ-
kern zu fragen. Ein Tribunal des Arbitres Européens kann das ändern. Daß der 
Frieden dem Krieg vorzuziehen ist, wissen Kaufleute bereits. Repräsentativver-
fassungen werden diese Einsicht durchsetzen, wenn sie in ganz Europa verbrei-
tet sein werden. Ein Rechtskodex wird Selbständigkeit der Staaten, Verbot der 
Intervention zum Regimewechsel, Verbot gewaltsamer Grenzänderungen und
Freihandel festschreiben. Wachstum von Staaten muß im Konzert weiter möglich
bleiben. Herrschaft über weniger zivilisierte Völker bleibt zulässig, wenn sie den
Beherrschten nutzt. Damit die Völker bewegt werden, ihre Streitigkeiten einem
Tribunal vorzulegen, darf es keine Sanktionen geben. Er sieht aber Verträge zum
Beistand für angegriffene Staaten vor. Es soll ein „tribunal semi-juridique, semi-
politique“ sein (Mémoire sur l’établissement d’un tribunal international et la rédac-
tion d’un code international, beigefügt zu: Internationalism / by Arturo de Mar-
coartú. – London 1876. – S. 139-191).

3.4 Belgien
Das belgische Interesse an Friedensorganisation wurde vom Brüsseler Friedens-
kongreß 1848 und dessen Preisausschreibengeweckt. Das war eine angelsäch-
sische Idee und die Ergebnisse werden den britischen und amerikanischen Stif-
tern des Preises kaum gefallen haben (die Jury war von der belgischen Akademie
der Wissenschaften eingesetzt worden). Gefragt wurde nach den besten Mitteln, 
den Krieg abzuschaffen. Die Preisträger mißtrauen dem Schiedsgericht. Dafür
haben Bara und Morhange Fortschritte in der Analyse des Problems internationa-
ler Organisation gebracht (der verlorene Text, der den zweiten Preis erhielt, wird 
auch keine Apologie des Schiedsgerichts gewesen sein, er handelte über
menschliche Leidenschaften als Kriegsursache). Der belgische Beitrag war Miß-

403

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


trauen in die Großmächte als Hüter des Friedens. Die eigene belgische Idee war 
die Liga der Neutralen (formuliert vor allem von dem Ökonomen Gustave de
Molinari, der hier bei ökonomischen Friedenstheorien behandelt wird).

Die Association Démocratique ayant pour but l’union et la fraternité de tous les
peuples 1847-1848 dürfte die erste Vereinigung für eine europäische Föderation
gewesen sein, aber wir wissen nicht viel über sie (ein Programmvorschlag vom 
November 1847 mit einem Programmpunkt der europäischen Föderation wurde
erst 1870 publiziert (Association Démocratique ayant pour but l’union et la frater-
nité de tous les peuples : eine frühe internationale demokratische Vereinigung in
Brüssel 1847-1848. – Trier 2004. – S. 359). Mehr Raum nimmt die Verbrüderung
mit polnischen Demokraten und britischen Sozialisten ein (ein Vize-Vorsitzender 
war übrigens Karl Marx, gewiß kein europäischer Förderalist). Vielleicht war es 
eine Idee der belgischen Demokraten; der Vorsitzende Lucien Jottrand (1804-
1877), ein Führer der belgischen Revolution von 1830, hat zu verschiedenen Zei-
ten – recht verschiedene – Föderationsprogramme vertreten. Ein knapper Über-
blick über belgische Föderationsvorschläge im 19. Jahrhundert: Arnaud Peters, 
Du déséquilibre à la fédération : visions belges de l’avenir européen (1830-1870),
in: Générations de fédéralistes européens depuis le XIXe siècle / dir.: Geneviève
Duchenne et Michel Dumoulin. – Bruxelles 2012. – S. 63-77.

3.4.1 Louis Bara 
1820 oder 1821-1857, Anwalt. Charles Potvins Einführung zum Erstdruck des
Friedensbuches 1872 ist die einzige selbständige Arbeit zu Bara geblieben, G. B.
Devos, La science supranationale de Louis Bara. – Courtrai 1953 referiert nur
das Friedensbuch. Vgl. Biographie nationale (de belgique) 43 (1983-84) 33-42.

Louis Bara ist der Sieger des Preisausschreibens des Friedenskongresses von 
1848. Er hat den Friedensgesellschaften erklärt, daß Schiedsgerichtsbarkeit und 
Abrüstung keine ausreichenden Wege zum Frieden sind. Der Frieden benötigt
eine echte Rechtsprechung nach einem geschriebenen Recht. Die Aufgabe der
Zeit ist eine Wissenschaft vom Frieden zu begründen, die als Wissenschaft vom
Völkerrecht gedacht wird, aber das Völkerrecht des 19. Jahrhunderts deutlich 
verändern würde. Das Völkerrecht muß „au niveau de la civilisation moderne“ 
gehoben werden, indem zu allen Bereichen des innerstaatlichen Rechts eine 
internationale Entsprechung gefunden wird. Zu einer klaren Darlegung der con-
fédération générale des peuples, des internationalen Staates des internationalen
Rechtes, kommt Bara nie. Der Gesetzgeber des internationalen Gesetzes wird
nie vorgestellt. Mehr beschäftigt er sich mit der Neuorganisation des internationa-
len Systems: das internationale Recht muß durch ein neues Machtgleichgewicht
kleinerer Staaten gesichert werden. Die erste Frage in seinem Katalog von For-
schungsfragen ist die später von Renan bekannte Frage: Qu’est-ce qu’une nati-
on? Es muß studiert werden, durch welches Unrecht an seinen einst selbständi-
gen Provinzen Frankreich zur Grande nation geworden ist, ob der Status von
Irland mit dem Glück der Welt vereinbar ist, ob die USA ständig an Macht zuneh-
men sollen. Baras Völkerrechtswissenschaft sieht nach einer noch nichtexistie-

404

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


renden Wissenschaft von den internationalen Beziehungen aus, die mehr als das 
rein formale Völkerrecht sein soll. Er nennt sich einen Realisten. Ein erheblicher 
Umbau des internationalen Systems ist nötig, wir erfahren aber nicht, wie das 
Völkerrecht eine solche Umgestaltung schaffen könnte. 1849 war es eine Pionier-
leistung, Völkerrecht und Frieden zusammenzubringen. Im Jahr nach der Publika-
tion von Baras Buch 1872 wurde in Gent das Institut de Droit international ge-
gründet, an dem die prominentesten Völkerrechtler über die Fortentwicklung des 
Völkerrechts diskutierten. Aber es scheint, daß Bara 1849 mehr Sinn für die
Macht in den internationalen Beziehungen hatte als das Institut in seiner ganzen
Geschichte.

Bara hat ein viele tausend Seiten umfassendes Manuskript über eine zu begrün-
dende Wissenschaft der Methode hinterlassen. Aus der gedruckten Einführung in
diesen Text wird nicht recht klar, worin der allgemeine Begriff der Methode besteht 
(man kann es der belgischen Akademie nicht verdenken, daß sie das Gesamt-
werk nicht drucken wollte). Er reflektiert die Entstehung neuer Wissenschaften
und Techniken in neuerer Zeit und will eine Methode finden, neue notwendige
Wissenschaften systematisch zu entdecken und zu entwickeln. Besonders interes-
siert ihn „Organotechnie“, eine Verallgemeinerung der organisation du travail, ein 
Ersatz für den nicht verwirklichbaren Sozialismus. Der Ton ist anti-utopisch. Die
neuen Wissenschaften und Praktiken sollen weltweit sein, doch von Umständen
der einzelnen Länder und Erdteile geprägt. Es wird auf einen langen Zivilisations-
prozeß verwiesen. Seine Friedensschrift kann als eine Probe dieser Entwicklung
neuer Wissenschaften verstanden werden (eine wissenschaftliche Militärtaktik, 
die er im Krimkrieg vorlegte, ist offenbar eine weitere Probe). Er wiederholt in der
Schrift über die Methode, daß die Einheit der Welt in einem Staat und unter
einem Recht nicht nur möglich ist, sondern ein realer Prozeß seit Jahrhunderten. 
Die „organisation général de l’humanité“ ist das Werk tausender Bemühungen 
und kann erst nach langer Zeit kommen. Dafür müssen die Staaten der ganzen
Welt, die Diplomatie und das Völkerrecht studiert werden. Wir müssen Baras
Friedenswissenschaft trotz ihres völkerrechtlichen Ziels als die Wissenschaft von 
den internationalen Beziehungen verstehen. Vgl. Introduction à l’étude de la 
science de la méthode. – Mons 1853, zum Frieden dort S. 270-274.

La science de la paix : programme ; mémoire couronné a Paris, en 1849 par 
le Congrès des sociétés anglo-américaines des amis de la paix. – Brüssel :
Muquardt, 1872. – XV, 251 S.
Neudruck New York 1972 im Rahmen der Garland Library of Peace and War
Baras Manuskript von 1849 hatte den Titel: Mémoire sur les meilleurs moyens à
employer pour parvenir à l’abolition de la guerre (so lautete die Preisaufgabe); 
der Titel La sciènce de la paix stammt erst von Charles Potvin, der den Text 1872 
herausgegeben hat.
I Principe de la paix entre les nations
Schiedsgerichte, wie sie die Friedensbewegung bevorzugte, reichen zum Frieden
nicht aus. Es ist eine Rechtsprechung nach einem geschriebenen Völkerrecht
nötig. Dieses muß von einer Völkerrechtswissenschaft entwickelt werden. Die
Friedensgesellschaften sollen diese Völkerrechtswissenschaft fördern.

405

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II De la nation
Das erste Thema der völkerrechtlichen Forschung muß die Nation sein. Wie die
Menschen sind die Nationen frei geboren, haben einen eigenen Charakter, durch 
esprit public und volonte public. So sind die Staaten vom Patriotismus geprägt, 
aber der Sinn für das universelle Interesse fehlt noch.
III Du droit international
Die Konstruktion des Völkerrechtes ist ein Programm, jedem nationalen Rechts-
bereich einen internationalen überzuordnen. Das internationale Personenrecht
handelt von den Rechten der Nationen. Das Gleichgewicht der Staaten kann nur
eine vorläufige Basis sein, die wahren Völker müssen ermittelt werden. Interna-
tionale Vormundschaft muß verschwinden (konkret: die Herrschaft Österreichs in 
Italien). Das internationale Strafrecht wird so segensreich sein, wie es das inner-
staatliche Strafrecht ist. Bis zur internationalen Todesstrafe darf es nicht kommen 
(konkret: Frankreichs Eroberung Algeriens). Das internationale Öffentliche Recht 
zeigt das Mittel den Krieg abzuschaffen: die Confédération générale des peuples.
Aber bei Ungleichheit der Völker könnte ein neuer Feudalismus zwischen den 
Staaten entstehen und deshalb muß erst der allgemeine Fortschritt des Völker-
rechts kommen. Es muß internationale Gerichte mit einem internationalen 
Rechtsbuch geben. Schiedsgerichtsbarkeit kann nie etwas Regelmäßiges, Orga-
nisiertes, Permanentes werden.
IV Moyens d’action
Aufgabe der Friedensbewegung ist, den Weg zum Völkerrecht einzuleiten. Nötig
ist ein Grundbuch, das wie Grotius oder Beccaria einen gewaltigen Eindruck
macht. Völkerrecht muß Unterrichtsgegenstand an Universitäten und Militära-
kademien werden, Schulen für Diplomaten sollen eingerichtet werden. Der
Geschichtsunterricht wird Respekt der Völker vor dem Völkerrecht fördern, Litera-
tur und Kunst werden die Öffentlichkeit bewegen.
Kein Volk oder Monarch hat absolute Souveränität. Universalmonarchie ist eine
schlechte Utopie. Die Rechtsgleichheit braucht ein neues Machtgleichgewicht, man
muß die großen Staaten auflösen und die kleinen zu Konföderationen zusammen-
fassen (Frankreich, Großbritannien, die USA sind Fehlentwicklungen, mit dem
Frieden nicht verträglich). Allgemeine Abrüstung wäre ein Fehler, solange es kein
internationales Gericht gibt. Die Zeit ist gekommen das Werk der Zivilisation zu 
vollenden. Zunächst muß es in der Welt des Intellekts verwirklicht werden. Das
anzustoßen ist die Aufgabe der Friedensbewegung. Es folgt eine Liste der Fra-
gen, welche die werdende Völkerrechtswissenschaft beantworten muß.

3.4.2 Édouard Morhange
1824 -1856, Professor für Ökonomie in Brüssel. Nachruf: Eugène van Bemmel, 
Notice sur Édouard Morhange, in: Revue trimestrielle No. 10 (1856) 309-332. 

Morhange bekam den dritten Preis im Preisausschreiben von 1849, die Jury lobte 
seine theoretischen Ausführungen und sah seine praktischen Angaben für die 
Verwirklichung des Friedens als zu flüchtig an. Es ist nicht ersichtlich, wie die
Jury sich eine Praxis zu dieser Theorie vorstellte. Morhange wird uns als ein
christlicher Moralist geschildert, die Friedensschrift hat aber nur eine blasse Vor-

406

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sehung, die wie bei Kant einen Geschichtsprozeß rechtfertigen soll, der auf den
ersten Blick wenig zu einer solchen Rechtfertigung einlädt. Zu Morhanges wis-
senschaftlichen Vorhaben gehörte eine Synthèse philosophique de l’économie
politique, aber nach den fragmentarischen christlichen Betrachtungen, ist es un-
wahrscheinlich, daß es eine übliche Darstellung der politischen Ökonomie hätte
werden können. Die Friedensschrift ist durchaus Apologie der kapitalistischen 
Politischen Ökonomie, aber das wird nicht direkt zur Friedensstrategie: Frieden
kann nicht unmittelbar angezielt werden. Zu seinen Vorhaben gehörte auch die
Gründung ökonomischer, literarischer und sozialwissenschaftlicher Vereine. In 
einem Aufsatz über die Bedeutung solcher Vereine, wir würden das heute „Zivil-
gesellschaft“ nennen, zitiert er als theoretische Begründung ausführlich seine
Friedensschrift; wohl der Einzige, der sie je zitiert hat (Quelques réflexions a pro-
pos des cercles artistiques, scientifiques et littéraires en Belgique, in: Revue tri-
mestrielle No. 6 (1855) 201-226).     

Mémoire sur la paix universelle : concours institué par les sociétés anglo-
américaines de la paix au Congrès Bruxelles, en septembre 1848. – Bruxel-
les : Weissenbruch, 1850. – IV, 86 S.
Pt. I Recherches sur le fondement et sur les effets des deux principes de la
paix et de la guerre
Krieg und Frieden sind Gegensätze, Krieg ist Zerstörung/Barbarei, Frieden ist
Aufbau der Zivilisation. Kriege haben immer nur die Leistungen des Friedens 
genutzt. Auch der Moralsinn tendiert zum Frieden. Aber es gibt viele historische
Ursachen des Krieges: Verelendung, Verirrung des Patriotismus, Prestige des
militärischen Ruhms, Unkenntnis der wahren Quelle der Reichtümer (ein Lob des 
Freihandels), Einmischung in innere Angelegenheiten anderer Völker.
Pt. II Solution du problème de la paix universelle
Frieden ist ein Entwicklungsprinzip für Einzelne, für Gesellschaften und für das
Völkerrecht. Eintracht zwischen den Völkern setzt Eintracht innerhalb der Völker
voraus und diese wiederum Eintracht im Innern der Menschen. Fortschritt der
sozialen Institutionen ist nur möglich durch allmählichen Fortschritt in immer wei-
teren Zirkeln (Individuum, Familie, Gemeinde, Provinz, Staat, universellem Frie-
den); erst auf der höheren Ebenen erweist sich, ob die vorigen Ebenen gut ent-
wickelt waren. Fortschritt der Industrie benötigt Fortschritt von Intelligenz und
Moral und Homogenität der Prinzipien. Er prüft diverse Vorschläge, wie der ewige
Frieden verwirklicht werden kann: Politische Reform (es müßte Reform der gan-
zen Gesellschaft sein, nicht einzelner Institutionen), Abrüstung (beginnt an der
falschen Seite), Schiedsgerichte (setzen gemeinsame Normen voraus, auf die 
sich nur Parteien einigen können, die homogen sind).
Pt. III Moyens de réaliser la paix universelle
Schiedsgerichte funktionieren nur zwischen Völkern mit Familienähnlichkeit und
gemeinsamen Interessen. Sie brauchen eine gemeinsame Streitmacht, die Staa-
ten abschreckt, die den Schiedsspruch bekämpfen wollen. Abrüstung ist nur gra-
duell möglich. Generelle Mittel des universalen Friedens sind Wissenschaft und 
Verbesserung der Sitten und Institutionen. Kunst macht milder, Wissenschaft
gerechter. Tausende Aktivitäten führen zum Frieden, weil Frieden Ergebnis aller
sozialen Kräfte ist: „les promoteurs de la paix sont tous les hommes qui donnent
à leur activitè un développement utile.” Den für den Frieden nötigen Stand der

407

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zivilisation hat die Menschheit noch nicht erreicht, bisher garantiert allein die Vor-
sehung, daß der Frieden kein Traum bleibt. Morhange kann die Friedensgesell-
schaften loben, setzt selber aber auf Assoziationen zur Verbesserung gesell-
schaftlicher Verhältnisse. Nur daher kommt der allmähliche Rückgang der pas-
sions belliqueuses. Der Frieden wird erreicht, wenn die Nationen selber Frie-
densgesellschaften geworden sind, weil Arbeit und Ordnung ihre einzigen Ziele
sind.

Émile de Laveleye (1822-1892), Jurist, Historiker und Ökonom. Professor in Lüt-
tich, zwischen Liberalismus, katholischer Soziallehre und Kathedersozialismus. 
Mitgründer des Institut de Droit international 1873. Vorsitzender der Société Belge
de l’Arbitrage et de la Paix, der wichtigesten belgischen Friedensgesellschaft.
Vgl. Biographie nationale (de Belgique) 34 (1967) 527-549. Zu seiner Rolle für die
internationalistische Rechtfertigung der Kolonialisierung des Kongo vgl. Jan Van-
dermissen, The King’s Most Eloquent Campaigner ... : Emile de Laveleye, Leo-
pold II and the Creation of the Congo, in: Revue belge d’histoire contemporaine
41 (2011) 7-57. Laveleyes Arbeiten über die modernen Kriegsursachen wurden
von den Zeitgenossen viel zitiert, sie sind aber zu wenig auf ein zentrales Motiv
zentriert. Daß Kriege Wahnsinn sind und daß sie im Verschwinden sind, daß
Kriege überholt sind und daß sie durch internationale Schiedsgerichtsbarkeit
überholt werden müssen, wird immer wieder vermischt. Letztlich hat er als ein
dynamisches historisches Moment nur die Friedensbewegung selber. Einige
Kriegsursachen sind längst Geschichte geworden, andere durchaus nicht. Letzt-
lich ist nicht viel nötig, um den Frieden zu organisieren. Der Mensch ist im Kern 
egoistisch und das wird sich nicht ändern. Aber Ideen und Institutionen ändern
sich. Die Völker müssen ihre wahren Interessen erkennen und es muß einen Me-
chanismus der Streitbeilegung geben. Tatsächlich ist sein Ziel, mehr internationa-
les Bewußtsein zu schaffen durch Freihandel und andere internationale Kontakte: 
„Whatever insulates men disposes to war.“ Seine Methoden sind ein Kodex des
Völkerrechts und Institutionen der Schlichtung. Das Schiedsgericht hat keine 
Exekutive. Für einen echten internationalen Gerichtshof gibt es noch nicht genü-
gend Zivilisierung und Christentum. Laveleye gibt zu, daß es Streitfragen gibt, die 
mit Schlichtung nicht bearbeitet werden können (On the Causes of War, and the
Means of Reducing their Number, in: Cobden Club Essays, second series 1871-
2. – London 1872. – S. 1-55, Neudruck New York 1971 im Rahmen der Garland
Library of War and Peace; Des causes actuelles de guerre en Europe et de
l’arbitrage. – Bruxelles 1873).

3.5 Deutschsprachiger Raum
Deutschland hatte am Anfang des 19. Jahrhunderts eine lebhafte Debatte über 
den ewigen Frieden, aber es gibt keine bleibende Debatte oder gar Vorherrschaft
der Idee des ewigen Friedens. Sartorius beginnt in der Tradition des idealisti-
schen Gebots weltstaatlicher Strukturen. Aber bei den deutschen Liberalen bleibt

408

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


eine Spannung von Bellizismus der Gegenwart und Ausblick auf den ewigen 
Frieden, das kann man bei Rotteck, List und Droysen zeigen. Eher wollen die
überwiegend französischen Republikaner des bellizistischen Friedenskongresses
von 1866 kantianische Friedenstheoretiker sein.

Unter den deutschen Demokraten gab es Vorläufer der europäischen Einheit.
Schon auf dem Hambacher Fest 1832 ließ Johann Georg August Wirth das „con-
föderirte republikanische Europa“ hochleben (und kündigte zugleich die Befreiung 
Konstantinopels und die Kolonisierung Afrikas an; später wollte er zwischen 
Frankreich und Rußland ein Großdeutschland von Holland bis zum Schwarzen 
Meer). Arnold Ruge nannte in der Paulskirche 1848 die Vereinigten Staaten von
Amerika als Vorbild (einer demokratischen Allianz gegen Rußland). Solche demo-
kratischen (Kon-)Föderalistischen Ideen hatten in Deutschland keine Zukunft.
Eher wird eine deutsche Hegemonie als Friedensbund gedacht, Positionen, die
nicht nur die deutsche Machtpolitik, sondern auch die deutsche Friedensbewe-
gung noch im 20. Jahrhundert begleiten werden. Siehe hier bei Paul Achazius 
Pfizer, Julius Fröbel, Constantin Frantz und Karl Christian Planck. 

Vgl. Heinz Gollwitzer, Europabild und Europagedanke : Beiträge zur deutschen 
Geistesgeschichte des 18. und 19. Jahrhunderts. – München 1951 (weiterhin
die beste Darstellung); ders., Geschichte des weltpolitischen Denkens. –
Bd. 1. – Göttingen 1972; Jean Nurdin, L‘idée d‘Europe dans la pensée alle-
mande à l‘Europe bismarckienne. – Bern 1980. Zu den außenpolitischen Vor-
stellungen (und Streitigkeiten) der deutschen Demokraten: Andreas Volkmer, 
Kriegsverhütung und Friedenssicherung durch Internationale Organisa-tion :
Deutsche Ideen und Pläne 1815-1870. – Diss. Marburg 2013, http://d-
nb.info/1051934761/34 (Volkmer kann gelegentliche Reden über dauerhafte 
Organisation Europas, Völkerkongreß und Völkerbund dokumentieren, aber 
im Ganzen zeigt sich eher, wie marginal das war).

Daß es im deutschsprachigen Raum keine kontinuierliche Diskussion über inter-
nationale Organisation gibt, liegt auch am Fehlen einer Friedensbewegung. Edu-
ard Loewenthal beteiligte sich eher an westeuropäischen Debatten, als an deut-
schen. Er ist (ziemlich) konsequent in der Forderung nach einem Staatenbund mit 
Legislative und Gericht, Schiedsgerichtsbarkeit reicht nicht. Darin steht er der
Friedens- und Freiheitsliga nahe, aber es soll ein Bund der bestehenden Staaten
mit ihren bestehenden Verfassungen sein. Damit widerspricht er der Friedens-
und Freiheitsliga. Seine Beiträge sind zu flüchtig, als daß sie diese Haltung erklä-
ren würden (Loewenthal wird im Abschnitt 6.5 im Anhang zur Bedeutung der
Friedensbewegung behandelt). 

3.5.1 Johann Baptist Sartorius
1798-1884, in Würzburg geboren, Anfänge im bayrischen Justizdienst; vergebli-
che Versuche an den Universitäten in Zürich (1834-1841) und Heidelberg (1842-

409

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1849) zu einer akademischen Laufbahn zu kommen. Nach der Revolution Rück-
kehr nach Bayern als ein höherer Richter.7

Sartorius steht am Beginn der neueren Friedenstheorie, eine dieser Stellung an-
gemessene Beachtung hat er jedoch nie gefunden. Nicht einmal um seine Bio-
graphie hat man sich bemüht: manchmal gilt er für einen Schweizer, einen Philo-
sophen, einen Konservativen; tatsächlich ist er Deutscher, Jurist und Liberaler
oder Demokrat (soweit man das seinen Büchern entnehmen kann). Diese Bücher 
beschäftigen sich mit Kollegialgericht und Zivilrechtsprozeß (und das letzte und 
heute bekannteste mit der Mundart der Stadt Würzburg). Er hat Philosophie stu-
diert (siehe Bd. I, 670-671 zu seinem Lehrer Johann Jakob Wagner) und ist mit 
der Literatur des Idealismus zu Krieg und Frieden vertraut. Er muß deshalb seine 
Position bestimmen in dem Gegensatz zwischen Kant (bei dem der Frieden ein
Wert ist, weil er Moral schafft, der aber gerade deshalb außermoralische Wege 
zum Frieden suchen muß, weil die Moral erst aus dem Frieden kommen kann)
und Schelling (der als Voraussetzung der internationalen Organisation die Über-
einstimmung der Willen sieht und deshalb auf Fortschritte der Religion vertrauen 
muß). Sartorius knüpft an Kants republikanischen Frieden an, verlangt aber den 
vollen Völkerstaat, den Kant für moralisch geboten, aber praktisch nicht für ver-
wirklichbar hielt. Sartorius sieht einen historischen Weg vom Nahziel eines nega-
tiven Friedens im Völkerbund zum positiven Frieden im Völkerstaat als Endziel
der Menschheit. Basis der Republik ist die sittliche Reife der Bürger. Positiver
Frieden beruht auf der vollständigen Organisiertheit vom Privatleben jedes ein-
zelnen bis zum Weltstaat. Für den Aufbau des Friedens kann jeder einen Beitrag
leisten in der moralischen Ordnung seines Privat- und Familienlebens. Diese
Anknüpfung an den Idealismus gibt es bei den republikanischen Friedenstheore-
tikern des 19. Jahrhundert nicht länger. Schon bei Sartorius wird Moral konkret 
nur als republikanische Moral der bürgerlichen Mitverantwortung für den Staat.
Die Friedenstheoretiker des 19. Jahrhunderts werden diese Moralmomente weiter
hinter den Institutionen der Republik verschwinden lassen, Lemonnier noch stär-
ker als Barni. Das liegt auch daran, daß Lemonnier, ganz anders als Sartorius, 
real existierende Republiken zum Ausgangspunkt machen kann. Der Positive
Frieden bedeutet Reorganisation von Gesellschaft und Wirtschaft. Sartorius
nennt (neben den kaum aktuell gemeinten Lykurg, Platon und Morus) die Saint-
Simonisten und seinen Lehrer Wagner (der wie die Saint-Simonisten eine organi-
sierte Wirtschaft zwischen Kapitalismus und Sozialismus sucht).

Sartorius hat ein Modell der Annäherung an den vollkommenen Frieden, aber er
hat keine dynamische Geschichte, die zu diesem Ende drängen würde. Das Buch
verbindet sentenzenhafte Deduktionen mit einer bunten Fülle von Belegen aus
allen Zeiten der Weltgeschichte. Er hat die geschichtsphilosophischen Modelle 
Fichtes vom Ausgang aus dem Stadium der Sündigkeit und Wagners vom Aus-
gang aus der Kindheit und Jugend der Menschheit, aber seine Dynamik ist nicht

7 Ich danke Renate Schindler (Stadtarchiv Würzburg) und Werner Moritz (Uni-
versitätsarchiv Heidelberg) für Auskünfte, durch die es möglich wurde, die ver-
streuten Angaben der bisherigen Literatur über Sartorius zu einer biographi-
schen Notiz zusammenzusetzen.

410

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


die Dynamik der menschlichen Vernunft. Die Geschichtszeichen, die Sartorius für 
die Nähe des Völkerbundes nennt, sind kaum moralische (nur die Liberalisierung 
des Christentums), eher soziale (die ambivalente Macht des Geldes und der 
internationale Handel) und politische (Konstitutionen), vor allem aber sind es 
Entwicklungen im internationalen System selber: Bildung von Nationalstaaten, 
gemeinsame Kultur der Staaten, ständiger diplomatischer Verkehr. Den Deutschen
Bund als umfassendsten Staatenbund der bisherigen Geschichte, stellt er sich als 
einen möglichen Ausgangspunkt des Völkerbundes vor. Sartorius muß sich auf
das schlüpfrige Gebiet der zeitgenössischen Staatenpraxis begeben. Er kann
nicht mehr als die Existenz einer internationalen Gesellschaft zeigen (nicht einmal 
das Konzert bemüht er). Das ist der Zustand des negativen Friedens. So kann er 
für den Völkerbund die Möglichkeit zeigen, aber für das Fortschreiten zum Völ-
kerstaat kann er nichts anführen. Er hatte zu wenig vom Zivilisationsglauben des
späteren 19. Jahrhunderts.

Eine Wirkung von Sartorius im 19. Jahrhundert ist nicht bekannt. Eine Betrach-
tung über Sartorius muß auch eine Reflexion über diesen Mißerfolg sein. Das
Buch wurde für den Preis des Genfer Friedensvereins geschrieben, schon die
Rezension des Grafen de Sellon, Gründer des Vereines und Stifters des Preises, 
zeigt kein Verständnis für das Buch (Sellon war völlig auf die Art internationaler 
Organisation ausgerichtet, die Sartorius als negativen Frieden allenfalls am Be-
ginn des Friedensprozesses sieht). Rückblickend zeigt das Buch sich als eines
der Bücher, die der Friedensbewegung erklären wollen, daß der Weg zum Frie-
den ein sehr langer Weg sein wird, und die deshalb von der Friedensbewegung 
nicht verwendet wurden. Die Autoren des 19. Jahrhunderts versprechen entwe-
der Frieden durch republikanische Institutionen oder geben die Idee des voll-
kommenen Friedens auf. Der positive Frieden hatte zunächst keine Zukunft. Es
ist nicht so, daß Sartorius nie erwähnt würde, er wird in den einschlägigen Über-
blicken sogar ausführlicher referiert als andere Autoren des 19. Jahrhunderts:
Veit Valentin, Geschichte des Völkerbundgedankens in Deutschland : ein gei-
stesgeschichtlicher Versuch. – Berlin 1920. – 96-105; Jacob ter Meulen, Der Ge-
danke der Internationalen Organisation in seiner Entwicklung II/1 (1929) 239-252;
Maja Brauer, Weltföderation. – Frankfurt am Main 1995. – S. 76-87; Andreas 
Volkmer, Kriegsverhütung und Friedenssicherung durch Internationale Organisa-
tion : Deutsche Ideen und Pläne 1815-1870. – Diss. Marburg 2013. – S. 216-230, 
http://d-nb.info/1051934761/34. Diese Referate sind aber auf die Institutionen von
Völkerbund und Völkerstaat beschränkt, die Grundlegung im Positiven Frieden
wird marginalisiert. Nur E.-O. Czempiel hat die Bedeutung der Unterscheidung 
von positiven und negativen Frieden zu einem Ausgangspunkt seiner eigenen
Prozeßtheorie des Friedens gemacht (Friedensstrategien : Systemwandel durch
Internationale Organisationen, Demokratisierung und Wirtschaft. – Paderborn 
1986. – S. 26). Bei allen Unterschieden: einen Prozeßbegriff des Friedens haben 
sie gemeinsam; auch Sartorius‘ Weg beginnt mit dem negativen Frieden, er will 
aber noch zu viel mehr positiven Frieden kommen, als sich ein Politikwissen-
schaftler des 20. Jahrhunderts gestatten konnte.

411

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Organon des vollkommenen Friedens : gekrönte Preisschrift. – Zürich :
Höhr, 1837. – 310 S.
Menschen müssen in Konflikten leben, solange ihre Zwecke nicht identifiziert,
versöhnt und in geordnete Bahnen gebracht sind. Frieden ist zunächst negativ
bestimmt als Abwesenheit des Krieges. Er ist etwas Leeres, Ödes, Apathisches,
Langweiliges, eine Leiche, Indifferenz. Deshalb kann Frieden kein Zweck sein 
(ähnlich der ebenfalls negative Begriff der Freiheit). Die Idee des Friedens muß 
„organische Harmonie des äußern und innern Völkerlebens“ sein, „wobei alle
Kräfte, im tätigen, freien Rapporte stehend, nach einem gemeinsamen Ziele ten-
dieren.“ Vollkommener Frieden ist positiv, weltweit, ewig und garantiert (so daß er
nicht rückgängig gemacht werden kann).
1. Buch Der Krieg als ein Übel und als Wurzel von Übeln
Der Krieg ist kein absolutes Übel, in der Welt als Schöpfung und Spiegel Gottes 
kann es kein absolutes Übel geben. Das Leben ist unverletzlich. „Es liegt in der
Vernunftidee, daß der Mensch sich auslebe.“ Für die Menschheit als Ganzes gilt
ein Vernunftgebot, daß sie ihre Teile sich aneigne als Organe. Der Krieg ist dem
Leben fremd und Feind unserer Bestimmung. Er ist barbarisch, das kann die ihn
mäßigende Kriegszucht nicht verdecken; er ist so barbarisch, daß auch die
Kriegszucht barbarisch sein muß. Krieg kann kein gewöhnliches Mittel sein, allen-
falls letztes Mittel; aber der Frieden um jeden Preis kann auch nicht sittlich gebo-
ten sein. Der Verteidigungskrieg wäre ein Krieg aus reiner Liebe für den mensch-
lichen Endzweck und nach Erschöpfung aller friedlicher Mittel (Muster ist der 
Befreiungskrieg). Aber das sind nur Zugeständnisse, durch die der Krieg nicht
sittlich wird. Der Endzweck des Menschen ist Kulturentfaltung; der Krieg bildet
nicht, sondern zerreißt die Kultur. Wenn die Menschen sich im negativen Frieden
einrichten, werden die Früchte des Friedens nicht erkennbar. Der Krieg ist Mittel 
der Selbsthilfe, aber Selbsthilfe ist eine Ausgeburt der Rechtslosigkeit. Das Recht
der Staaten auf Existenz und ungestörte Tätigkeit muß anerkannt werden, der 
Krieg kann nur als Nationalkrieg gerechtfertigt werden. Kriege, die aus Notwen-
digkeit kommen, werden Unrecht, wenn das ursprüngliche Ziel überschritten wird.
Wie jedes Zwangsrecht ist auch das Recht zum Krieg Recht nur wegen Rechts-
grenzen (sonst würde unendlicher Vernichtungskrieg folgen). Religiös ist der 
Krieg Gegensatz der Religion, deren Prinzip Einheit ist, während das Prinzip des 
Krieges Zerfall in feindliche Teile ist. Vom Nutzen her gibt es keine Legitimation
des Krieges: einzelne bereichern sich, die Mehrheit leidet (und wegen der Staats-
schulden dauerhaft). Die ständige Rüstung verhindert, daß die Vorteile eines
positiven Friedens eintreten.
2. Buch Die Herstellung des vollkommenen Friedens
Eine Vernunftidee kann nicht absolut unmöglich sein, allenfalls unpraktisch. Ge-
schichtsphilosophisch gehört der Krieg einer Zwischenperiode der Weltgeschich-
te an (Jean Paul hat ihn zu den Flegeljahren der Menschheit gezählt). Der voll-
kommene Frieden kann nur durch Organisation der Menschheit erreicht werden.
Falsche Theorien des vollkommenen Friedens sind absolute Weltmonarchie
(absolute Monarchie kann nur für unreife Völker gelten), Hegemonie (so unwürdig
für die führende wie für die geführte Nation), das politische Gleichgewicht (nur
Machtgleichgewicht, nicht Rechtsgleichheit), die Weltrepublik (gemeint ist univer-
sale direkte Demokratie). So bleibt nur eine Lösung: Der allgemeine republikani-
sche Völkerstaat mit dem Prinzip der Repräsentation. Dieser Bund wird die ganze

412

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Erde umfassen, zunächst aber nur für Rechtsverhältnisse zwischen den Völkern 
zuständig sein, einen Gerichtshof mit einem Völkergesetzbuch haben und über 
physische Gewalt zur Durchsetzung der Urteile verfügen. Bloße Rechtsgarantie
(wie Saint-Pierre, Kant, Fichte, Schelling meinen) reicht nicht. Selbst nach Jahr-
hunderten kommt der Staat nicht mit bloßen Urteilen aus. Staatsform des Völker-
staates kann nur die repräsentative Republik sein. Verschiedene Völker können 
einen gemeinsamen Repräsentanten wählen. Vorausgesetzt wird eine Urwahl
dieser Weltvertreter, deshalb werden mündige Bürger vorausgesetzt. Auch der 
Einzelstaat wird nur vollendet, wenn das Volk alles Gute und Wahre erkenne und 
begehre, so „dass jeder Bürger mit einem vollkommenen Privatleben dem öffent-
lichen Leben sich anschließe“. Ohne eine solche Teilnahme/Kultur kann sich eine
Republik auch bei den besten Einrichtungen nicht halten. Letztlich ist es eine
Vereinigung von Staat und Kirche und er erinnert an die Saint-Simonisten, denkt
aber, daß es außer Sozialismus andere Regulierungsmöglichkeiten geben könn-
te. Der positive Frieden ist erst möglich bei vollständiger Organisiertheit vom Pri-
vatleben bis zum Weltstaat. Der Aufbau des Völkerstaates wird ein gradueller
Prozeß sein, wie es der Aufbau der Staaten war. Bloße Rechtsgarantie ist der 
Anfang, erst muß der negative Frieden eines Bundes europäischer Staaten mit
einem Tribunal realisiert sein. Aber bei der Gründung dieses Bundes muß schon
an die Zukunft als Völkerstaat gedacht werden (auch weil Amerika immer mehr in
europäische Angelegenheit gezogen wird). Bisher ist nicht viel für den Völkerstaat
getan worden, aber viele Zeichen weisen auf ihn hin: weniger und größere Staa-
ten, allgemeine Sympathie zwischen den Staaten, Kultur als Gemeingut der Völ-
ker, Handel als Band der Völker, ähnliche Staatsformen, Geldmacht (nicht gut für 
die Vollendung der Menschheit, aber gegenwärtig gut für den Frieden), Verfas-
sungen als Opposition gegen Kriege, eine Kriegführung, die so zerstörerisch ist,
daß Kriege gemieden werden, ständiger diplomatischer Verkehr, der Deutsche
Bund als der umfassendste Staatenbund der bisherigen Geschichte, ein liberale-
res Christentum, Friedensgesellschaften. Der Völkerbund wird Völkerstaat, „sobald 
Wissenschaft, Sittlichkeit und Religion, zu einer gewissen Höhe gestiegen, die
Menschheit ergreifen.“ Zum Weltfrieden kann jeder beitragen durch Organisation 
seines Privatlebens. Je tüchtiger die Bürger werden, desto eher akzeptieren die
Staaten ihre Grenzen. Stehende Heere werden aufgelöst, sie behindern den Weg
zur Republik. Aber so lange noch Kriege zu befürchten sind, muß es Nationalbe-
waffnung geben.
(„Organon“ bezeichnet den systematisch-methodischen Entwurf einer Wissen-
schaft; im 19. Jahrhundert kannte man den Begriff noch von Aristoteles und
Bacon, Sartorius darüber hinaus durch das Organon der menschlichen Erkennt-
nis seines Lehrers Wagner).

3.5.2 Johann Caspar Bluntschli
1808-1881, Professor für Recht in Zürich, Kodifikation des Zürcher Rechts. Präsi-
dent des Großen Rates in Zürich, Mitglied der Zürcher Regierung. Professor in
München und Heidelberg. Mitglied der Badischen Ständeversammlung und des
Zollparlaments. Mitglied der Badischen Synode, Präsident des Deutschen Pro-
testantenvereins, eine führende Figur des deutschen Freimaurertums. 1873 

413

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gründungsmitglied des Institut de Droit internationale. Von diesem so umtriebi-
gen Juristen und Politiker gibt es keine zulängliche Biographie. Vgl. aber Denk-
würdiges aus meinem Leben. – München 1884. – 3 Bde. Ein kurzer Abriß bei 
Carolin Metzner, Johann Caspar Bluntschli : Leben, Zeitgeschehen und Kirchen-
politik 1808-1881. – Frankfurt am Main 2009.

Als Zivilrechtler ist Bluntschli für seine juristische Durchdringung eines histori-
schen Rechts immer als einer der großen Juristen seiner Zeit gewürdigt worden.
Wie sein Lehrer Savigny gründet er das Recht nicht auf Willen und Vertrag, son-
dern auf das Rechtbewußtsein einer Gemeinschaft. Aber es geht nicht mehr 
darum, Kodifikation aufzuhalten, sondern darum, neues tatsächliches Recht zu 
fassen. Als Staatsrechtler konnte er, im Gegensatz zu wirklichen Konservativen,
Elitentheorie nur als Entwicklungstheorie rechtfertigen. Die Allgemeine Staatsleh-
re beherrschte den Markt für Jahrzehnte mit dem Versprechen einer Tatsachen-
beschreibung des Staates. Sein Anlauf zu einer politischen Psychologie als 
System von Analogien zwischen politischen Institutionen und Körperorganen, 
Geschlechtern und Stadien des Lebenslaufs und die daraus folgende Akzep-
tanz von Ungleichheit im Recht sind mit seinem Jahrhundert untergegangen (in
Denkwürdiges skizziert Bluntschli ausführlich dieses System der politischen Psy-
chologie und erläutert, was er sich davon versprach). Neuerdings hat man ihn als 
Rassisten entdeckt (eher historisch als biologisch, nur Indoeuropäer haben einen
balancierten Staat, andere Rassen haben es nur zur Theokratie gebracht und 
sind deshalb für die weitere Rechtsentwicklung der Welt irrelevant (Arische Völ-
ker, arische Rechte (1857), in: Gesammelte kleine Schriften (1879), I, 63-90). 

Vgl. zur Rechts- und Staatstheorie: Jacques Vontobel, Die liberal-
konservative organische Rechts- und Staatslehre Johann Caspar Bluntschlis
1808-1881. – Zürich 1956; Stefan Dieter Schmidt, Die allgemeine Staatslehre
Johann Caspar Bluntschlis. – München 1966; Marcel Senn, Rassistische und
antisemitische Elemente im Rechtsdenken von Johann Caspar Bluntschli, in:
Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte : Germanistische Abtei-
lung 110 (1993) 372-405; Guido Wölky, Roscher, Waitz, Bluntschli und Treitschke 
als Politikwissenschaftler : Spätblüte und Untergang eines klassischen Universi-
tätsfaches in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts. – Diss. Bochum 2006.
– S. 224-324.

Bluntschli geht von einer internationalen Gemeinschaft mit Rechtsbewußtsein
aus, die auf dem Weg zu einer Weltrechtsgemeinschaft ist. Die Einheit der
Menschheit kann keine formlose kosmopolitische Weltgesellschaft und kein blo-
ßes Nebeneinander der Staaten sein, sondern muß in einer Organisation „ver-
körpert“ werden. Organisation ist immer in Entwicklung. Bluntschlis Völkerrecht
soll ein „modernes Völkerrecht“ sein. Die Konstruktionen sind teleologisch, die 
Gegenwart ist Vorform der organisierten Zukunft: Schiedsgerichte sind vorläufige 
Annäherung an internationale Organisation, der Europäische Staatenverein ist 
vorläufige Annäherung an die Organisation der Welt. Die Wissenschaft hat die 
Aufgabe, dieses Rechtsbewußtsein zu formulieren, ein bloßer Ausgang vom
Volksbewußtsein würde den Unterschied von Recht und Moral verwischen. 
Bluntschli macht einen Unterschied zwischen bloßen Verträgen und den rechtli-

414

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


chen Schöpfungen internationaler Kongresse; nur diese sind Artikulationen des
gemeinsamen Rechtsbewußtseins (in Analogie zu Parlamentsbeschlüssen).

Zum Völkerrecht: Betsy Baker Röben, The Method Behind Bluntschli’s „Mo-
dern“ International Law, in: Journal of the History of International Law 4 (2002)
249-292; dies., Johann Caspar Bluntschli, Francis Lieber und das moderne
Völkerrecht 1861-1881. – Baden-Baden 2003. – S. 92-104; dies., The ‚Civilized 
Nation’ in the Work of Johann Caspar Bluntschli, in: Macht und Moral : politi-
sches Denken im 17. und 18. Jahrhundert / hrsg. von Markus Kremer und 
Hans-Richard Reuter. – Stuttgart 2007. – S. 342-358. Eine knappe, doch prä-
zise Bestimmung, was es bedeutet, daß ein Mitglied der historischen Schule
der Jurisprudenz zur zentralen Figur der Institutionalisierung des Völkerrecht
wurde: Martti Koskenniemi, The Gentle Civilizer of Nations : the Rise and Fall
of International Law 1870-1960. – Cambridge 2001. – S. 42- 47.

Bluntschli war der erste große Völkerrechtler des 19. Jahrhunderts, der Krieg
nicht nur als Selbsthilfe gegen Verletzung eines Rechtszustandes rechtfertigt, 
sondern auch als Schaffung von notwendigem neuem Recht: „Sieg schafft Recht“
gilt für das Recht der Nationen. Bluntschli schreibt ein Völkerrecht zu Bismarcks
Annexionen von 1866. Er kann das nur, weil er, wie die italienischen Autoren
eines „modernen Völkerrechts“, die Basis des Völkerrechts vom Staat zur Nation 
verschiebt. Er war auch der erste Völkerrechtler, der die Rede der Militärs von
militärischer Notwendigkeit aufnahm. Damit ist Bluntschli zweifach Vorläufer der
Desintegration des Völkerrechts des 19. Jahrhunderts. Doch er versichert, daß
dies Teil des Weges zur Weltrechtsgemeinschaft sei. Die positivistischen Völker-
rechtler, die seit 1870 auch den Kampf für Interessen rechtfertigen und der Not-
wendigkeit einen immer größeren Raum im Kriegsrecht einräumen, wollen dage-
gen gerade Bluntschlis Weg zur Weltrechtsgemeinschaft nicht mehr verstehen.
Bluntschli hatte große Bedeutung für die Formulierung des Kriegsrechts. Er hat 
den Kodex weiterentwickelt, den sein Freund Francis Lieber für die amerikani-
schen Nordstaaten im Bürgerkrieg geschrieben hatte und hat diese Arbeit im
Rahmen des Institut de Droit international fortgesetzt. Der Entwurf des Instituts 
gab Feldmarschall Moltke die Gelegenheit zu seiner klassischen Formulierung 
des Bellizismus in einem Satz, vgl. auch die ausführlichere Bluntschli-Kritik in
diesem Sinne bei General Julius von Hartmann). Wir können heute eher sehen,
wie nahe Bluntschli im Kriegsrecht Moltke kommen kann. Schon Zeitgenossen
wie Juan Bautista Alberdi wollten darin etwas Deutsches erkennen.

Zum Kriegsrecht: Röben, Johann Caspar Bluntschli a.a.O. S. 197-233; Die-
trich Schindler, J. C. Bluntschli’s Contribution to the Law of War, in: Promoting
Justice, Human Rights and Conflict Resolution through International Law : liber
amicorum Lucius Caflisch / ed. by Marcelo G. Kohen. – Leiden 2007. – 437-
454. 

Bluntschli gehört wie Sartorius (den er in der Juristischen Fakultät in Zürich
gekannt haben müßte) zu den Schülern des Idealismus. Während die Friedens-
bewegung einen gesellschaftlichen Frieden voraussetzt und nur einen negativen 
Frieden der Abwesenheit des Krieges zwischen den Staaten erreichen will,
braucht Bluntschli wie Sartorius einen positiven Frieden. Er nennt das nicht so,
aber mit der Forderung nach Organisation ist das gemeint. Wie bei Sartorius ist 

415

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


die Organisation der Welt ein Prozeß von Jahrhunderten. Aber das Rechtsbe-
wußtseins entwickelt sich offenbar rasant: Seit 1866 sieht er der „zukünftigen
Organisation der Menschheit“ entgegen, in seinem Rechtsbuch von 1868 kommt
er bis zum Kongreßvorschlag Napoléons III., 1872 denkt er bereits an ein völker-
rechtliches Parlament und einen völkerrechtlichen Areopag (eher eine Wissen-
schaftlerversammlung für Gutachten und Schiedsaufgaben, eine etwas offiziellere
Version des Institut de Droit international, an dessen Gründung er gerade promi-
nent beteiligt war). Bluntschlis später Organisationsplan darf nicht mit dem telos
der Menschheit verwechselt werden, er ist nur ein Notbehelf. Die Notwendigkeit
für internationale Organisation wird damit begründet, daß die Nähe zwischen den
Mitgliedern der internationalen Gesellschaft im Vergleich zur 1. Hälfte des 19. 
Jahrhunderts geschwunden ist, während durch den zunehmenden Verkehr zwi-
schen den Völkern die Aufgaben, die gemeinschaftlich bewältigt werden müssen,
gewachsen sind. Bluntschlis Plan ist eine Reaktion auf diese Krise. Er hat begrif-
fen, daß die auf Souveränität und Nationalität fixierten Staaten und Völker nicht 
überfordert werden dürfen. Bluntschlis Plan sieht freilich reichlich staatlich aus,
durch Direktwahl des Bundesparlaments noch weltstaatlicher als Völkerbund oder 
UNO. Sein Parlament hat aber nur die Aufgabe, real vorhandene völkerrechtliche 
Normen in völkerrechtliche Gesetze zu bringen und erinnert so an Bluntschlis
eigene Kodifizierung eines Landesrechts und an die internationalen Treffen der 
Völkerrechtler, an denen er so prominent beteiligt war. Auch die internationalen
Verwaltungsfragen (das meint die Aufgaben der später „funktional“ genannten
internationalen Organisationen) lassen kein großes Konfliktpotential erkennen.
Die internationale „Hohe Politik“ ist davon völlig getrennt. Der Bundesrat ist Staa-
tenkongreß und (wenn es um Exekution gegen einen Staat geht) Konzert der
Großmächte. Bluntschlis Plan gilt allein unter der Voraussetzung, daß die Groß-
mächte gelernt haben, daß keine von ihnen Hegemon sein kann (den kleinen
Staaten und den außereuropäischen Völkern werden weitaus heftigere Lernpro-
zesse abverlangt). Bluntschli hat wie Lorimer festgehalten, daß eine internationa-
le Organisation die aktuellen Verfassungen der Staaten berücksichtigen muß. Bei 
der republikanischen Friedensbewegung konnte er damit kein Gehör finden; 
Charles Lemonnier, der Leiter der Internationalen Friedens- und Freiheitsliga,
kritisierte, daß Bluntschlis noch hinter Sully und Saint-Pierre zurückgeblieben sei, 
und empfahl ihm, wieder einmal Kant zu lesen (Sandi E. Cooper, Patriotic paci-
fism : waging war on war in Europe 1815-1914. – New York 1991. – S. 47; Ales-
sandra Anteghini, Pace e federalismo : Charles Lemonnier, una vita per l’Europa.
– Torino 2005. – S. 302-303). Kant hätte Bluntschli nicht helfen können: Für das 
Ziel der Menschheit war Kant zu sehr beim bloßen Diplomatenkongreß stehen
geblieben, für eine aktuelle Notlösung nicht genügend auf das real existierende 
Staatensystem eingegangen.

Allgemeine Staatslehre. – 6. Aufl. – Stuttgart : Cotta, 1886. – 639 S. (Lehre
vom Modernen Staat ; 1)
Neudruck Aalen 1965
Das Buch war seit der 1. Auflage 1852 Teil von Allgemeines Staatsrecht, seit der
5. Auflage 1875 ist der 1. Band des Allgemeinen Staatsrecht u.d.T. Allgemeine 
Staatslehre der 1. Band der Lehre vom modernen Staat geworden

416

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Buch 1, Kapitel 2 Die menschliche Staatsidee. Das Weltreich
Völker und Staaten haben eine Entwicklung und ein eigentümliches Wachstum. 
Staaten haben eine Persönlichkeit und deshalb Ruhm und Ehre. Die Menschheit
aber ist ein Ganzes. „Die national beschränkten Staaten haben daher nur eine
relative Wahrheit und Geltung. Der Denker kann in ihnen noch nicht die Erfüllung 
der höchsten Staatsidee erkennen. … Der Weltstaat ist das Ideal der fortschrei-
tenden Menschheit.“ Das gemeinsame Bewußtsein der Menschheit ist freilich
noch in einem träumerischen Zustand befangen. Eine wirkliche Organisation 
(organisches Dasein), ein Weltreich, in dem die einzelnen Staaten Glieder sind
und im Frieden miteinander leben, wird die Menschheit erst in Jahrhunderten
ausbilden, aber der zunehmende Verkehr bringt die Völker schon heute näher.
Die erste Auflage u.d.T. Allgemeines Staatsrecht, geschichtlich begründet. –
München 1852 enthält S. 25-28 bereits den Kern dieses Textes, ist aber stärker
der idealistisch-teleologischen Sprache verpflichtet: der Begriff des Staates erfüllt
sich erst im Weltstaat, das Völkerrecht kann erst in einer Staatsordnung, welche
die Menschheit umfaßt, seine Begründung und ein gesichertes Dasein gewinnen.
Noch fehlt der Hinweis auf den zunehmenden Verkehr.

Das moderne Völkerrecht der civilisirten Staaten als Rechtsbuch darge-
stellt. – Nördlingen : Beck, 1868. – 520 S.
Die Einleitung ist auch gesondert erschienen: Die Bedeutung und die Forschrit-
te des modernen Völkerrechts. – Berlin : Lüderitz, 1866. – 64 S. (Sammlung
gemeinverständlicher wissenschaftlicher Vorträge ; 2)
Der kriegsrechtliche Teil ist auch gesondert erschienen: Das moderne Kriegs-
recht der civilisirten Staaten, als Rechtsbuch dargestellt. – Nördlingen :
Beck, 1866
Bluntschli hält sich an die übliche Anlage eines Völkerrechtsbuches für souveräne 
Staaten, ist aber wenig am bestehenden Völkerrecht interessiert, sondern an den
Möglichkeiten einer künftigen Weltordnung, einer menschlichen Rechtsgenos-
senschaft. Ein gegenseitiges Achtungsverhältnis gibt es von Natur, aber mit den 
Weltbeziehungen wachsen das Gemeinbewußtsein der Menschheit und das Völ-
kerrecht. Die zivilisierten Nationen sind berufen und befähigt dieses gemeinsame
Rechtsbewußtsein der Menschheit auszubilden, das eine christliche Wurzel hat,
aber nicht auf die europäische Völkerfamilie beschränkt ist. Er würdigt die Rolle 
der Heiligen Allianz für die Anerkennung des Völkerrechts, aber die Heilige Allianz
ist nicht mehr das moderne Völkerrecht. Das Völkerrecht legt weder den Umfang 
der Staaten für immer fest (Wachstum ist natürlich und gut) noch fixiert es ein
Gleichgewicht. Eine Allianz gegen einen Hegemonen steht dem Völkerrecht
besonders nah. Intervention ist gerechtfertigt, wenn Menschenrecht und Völker-
recht verletzt wurden. Schiedsgerichte sind ad-hoc Instrumente mit Ausblick auf
eine künftige Regulierung. Das Völkerrecht hat sich vom monarchischen Legitimi-
tätsprinzip befreit und achtet jetzt das Recht der Völker, ihre Verfassung selber zu
bestimmen.
Krieg ist unvollkommene Form des Rechtsschutzes, auch in der gewaltsamen
Selbsthilfe steckt Rechtsgefühl der Völker. „Die Regel der heutigen Welt ist nicht
mehr der Krieg, sondern der Friede.“ Auch der Krieg, der klar Unrecht ist (dynasti-
scher Ehrgeiz, nationale Eifersucht) soll mit anerkanntem Recht geführt werden. 
Deshalb „besteht ein großes humanes Interesse, den Krieg möglichst als Rechts-
hilfe aufzufassen und darzustellen, damit seine Anwendung beschränkter und die

417

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


in ihm zu Tage tretende Gewalttat geordneter werde.“ Als rechtliche Kriegsgründe 
gelten eine ernste Rechtsstörung, die einem Staat widerfahren ist, eine Behinde-
rung notwendiger neuer Rechtsbildung (konkret: die deutsche Einheit), „schwere 
Verletzung der allgemeinen Weltordnung“. Bloßes Staatsinteresse rechtfertigt 
den Krieg nicht. Ausrottungskriege sind verboten; das Kriegsrecht soll auch in 
Kolonialkriegen anerkannt werden, es gibt eine Bildungsaufgabe zwischen Völ-
kern. Das Kriegsziel ist nicht auf Wiederherstellung des Rechts beschränkt.
„Der Sieg übt durch seine Betätigung der wirklichen Macht auch eine Recht
bildende Kraft aus.“ Der Krieg ist ein Entwicklungsmoment der Völkergeschich-
te. Der Kriegszustand ist Notstand, das Kriegsrecht Notrecht. Deshalb kann 
militärisch notwendige Kriegsgewalt nicht rechtlich bekämpft werden. „Not 
kennt kein Gebot.“ 

Die nationale Staatenbildung und der moderne deutsche Staat : ein öffentli-
cher Vortrag. – Berlin : Lüderitz, 1870. – 47 S. (Sammlung gemeinverständ-
licher wissenschaftlicher Vorträge ; 105)
Neudruck in: Gesammelte kleine Schriften, Bd. 2. – Aufsätze über Politik
und Völkerrecht. – Nördlingen : Beck, 1881. – S. 70-113
Staat und Nation kommen nie zur Deckung. Nationen sind geschichtliche Gebil-
de, langsam fortschreitend. Der Staat hat ein natürliches Streben, seine Bevöl-
kerung innerlich zu verbinden. Aber die Nation ist ein spröder Stoff. Nicht alle 
Nationen sind fähig, einen Staat zu erzeugen, und nicht alle, die einen Staat gebil-
det haben, haben die sittliche Kraft, sich selber zu regieren, und die Charakter-
stärke, sich als nationale Staaten zu behaupten. Die Schwächeren müssen sich
den Stärkeren anschließen. Ordnung gibt es nur, weil es männliche und weibliche
Völker gibt und nicht alle Nationen „einen politischen Beruf“ in sich fühlen. Natio-
nalität wirkt am stärksten auf die Politik; Staatsverfassung und Staatsrecht haben
dagegen stärkere Beziehung zu allgemeinmenschlichen Prinzipien und Bedürf-
nissen. Bei der Suche nach einer organischen Verfassung müssen das monar-
chische und das demokratische Moment berücksichtigt werden. Militärstaat und 
Beamtentum reichen als deutsche Staatsidee nicht. Persönliche Freiheit, natürli-
che Rechte der Völker und Individuen müssen fortentwickelt werden, ein neues
Verhältnis von Zentralisierung und Dezentralisierung muß gefunden werden. Die
Fähigkeit der Deutschen, sich in andere Völker zu denken, muß bewahrt werden!

Politik als Wissenschaft. – Stuttgart : Cotta, 1876. – 664 S. (Lehre vom Mo-
dernen Staat ; 3)
Neudruck Aalen 1965
II/3 Civilisation
Die Idee der Zivilisation ist Gemeingut der Menschheit. Sie ist Veredelung der
rohen menschlichen Natur, Herrschaft des Geistes über die tierische Seite der
Menschennatur, gemeinsame Erscheinung dieser Eigenschaften in Gesellschaft 
und Staat (im Gegensatz zur individuellen Kultur- und Geistesentwicklung). Es
gibt zivilisierte und unzivilisierte Völker, auf dem Weg zur Zivilisierung sind freilich
alle Völker. Die Zivilisierung der Völker hat nationales Gepräge, wir schätzen sie
aber nach ihrer Bedeutung für die Vervollkommnung der Menschheit.
II/4 Nationalität und Humanität (Internationalität)
Heute herrscht das nationale Prinzip, aber viele Staaten können nationale Min-
derheiten nicht assimilieren. Umgekehrt sind die kleinen Völker zu schwach, um 

418

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


zwischen den großen selbständig zu bestehen. Dieses Dilemma kann durch Kon-
föderationen behoben werden, die von den europäischen Großmächten auf den
Weg gebracht werden müssen. Die Politik darf nicht ausschließlich von nationa-
len Gedanken bestimmt sein, sonst stört sie den Frieden mit nationalen Minder-
heiten und anderen Völkern. Internationale Politik ist Übergang zu humaner Poli-
tik. Sie ist sich der menschlichen Gemeinschaft noch nicht bewußt und hat noch 
die Nationen vor Augen, aber bemüht sich, diese in friedlichem Verkehr und
gemeinsamen Einrichtungen zu fördern. Ausbreitung des Völkerrechts, Weltpost,
Weltverkehr und Welthandel sind Vorstufe für eine Organisation der Menschheit.
IX Wirkungen und Aufgaben der zusammengesetzten Staaten
Staatenbünde sind ständig bedroht von Sonderinteressen ihrer Mitglieder und im 
Staatensystem organisierter Nationalstaaten hilflos. (Siedler-)Kolonien bleiben 
nicht dauernd abhängig, das Prinzip der Zeit ist Teilnahme. Herrschaft über unzi-
vilisierte Völker muß es geben: Nicht alle Nationen sind reif und fähig zur Selbst-
regierung. Fremdherrschaft ist zwar immer ein Übel, kann aber notwendiges Übel
sein. Auch gegenüber der rohesten Urbevölkerung darf die herrschende Nation
nie die Pflicht vergessen, zur Zivilisation heranzubilden. Aber: „Wenn die Urein-
wohner solchem Erziehungsprozesse dauernd widerstehen, so ist ihr Untergang 
nicht abzuwehren und dann ein verschuldeter.“

Die Organisation des Europäischen Staatenvereines, in: Die Gegenwart
1878. – S. 81-84, 114-116, 131-133
Neudruck in: Gesammelte kleine Schriften, Bd. 2. – Aufsätze über Politik
und Völkerrecht. – Nördlingen : Beck, 1881. – S. 279-312 (überarbeitet)
Neudruck der Fassung von 1881: Darmstadt 1962
Trotz nationaler Unterschiede und häufiger Kämpfe haben die europäischen Völ-
ker immer Gemeinschaftsgefühl und Bewußtsein einer Rechtsgemeinschaft 
gehabt. Die Heilige Allianz setzte das fort. Seit 50 Jahren ist der Drang nach
Selbständigkeit größer geworden. Das fürstliche Kongreßmodell muß an die
Repräsentationsverfassungen angepaßt werden und die bestehenden Grenzen
sind nicht unveränderlich (in beidem folgt er Lorimer). „Wenn die Völker leben 
sollen, so müssen sie sich ändern können, sie sind dem Wachstum und dem Fall
wie alles Lebendige und Sterbliche unterworfen. Daher kann es nicht die Aufgabe
einer völkerrechtlichen Leitung sein, den status quo unter allen Umständen zu
schützen, sie muss auch die zeitgemäßen Änderungen, sie muss die Entwicke-
lung der Staaten anerkennen und fördern.“ Lorimer Modell sei Übertragung der
amerikanischen Union auf Europa. Da es kein europäisches Volk gibt, kann es
aber keinen europäischen Staat geben. Die Lösung kann nur ein Staatenbund
sein, der die Selbständigkeit und Freiheit der verbündeten Staaten bewahrt. Die
Staaten können „für bestimmte gemeinsame Zwecke mit anderen Staaten zusam-
menwirken, aber sie werden sich nicht freiwillig einer Verfassungsmacht unter-
ordnen, welche ihnen als eine fremde erscheint.“ Die gemeinsamen Zwecke sind
Fortentwicklung des Völkerrechts, Bewahrung des Völkerfriedens, Interna-tionale
Verwaltungssachen, Internationale Rechtspflege. Ein gewähltes interna-tionales 
Parlament wird das Völkerrecht entwickeln; ein Staatenkongreß (Bundesrat) den
Völkerfriedens bewahren; internationalen (funktionalen) Organisationen sind 
internationale Exekutive/Verwaltung anvertraut; Gerichtshöfe wird es für internati-
onale Rechtsprechung geben. Da die Staaten bei Fragen, die ihre Existenz
betreffen, Krieg vorziehen, wird der Bundesrat, der friedlichen Wandel erreichen

419

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


soll, zur Sicherung der Exekution gegen ein Land einen besonderen Ausschuß 
der Großmächte haben.
1878 sagte Bluntschli, daß dieses Ziel in der Entwicklung Europas und in der
göttlichen Bestimmung der Staatenwelt liegt. 1881 sagt er, daß das Erreichen
dieses Zieles mindesten so fruchtbar wie die deutsche Einigung wäre und für die 
Entwicklung der Menschheit noch wirksamer.

3.5.3 Peter Kaufmann
1804-1872, Ökonomie-Professor in Bonn, ein später Kameralist. Er zählt als sei-
ne Verdienste auf, daß er die moderne Kunstwiese in die Eifel brachte und daß er 
das Preußische Kriegsministerium auf die Bedeutung der Eisenbahnen für die
Kriegführung hingewiesen habe (davon ist sonst nichts bekannt). Bekannt ist er 
nur noch dafür, daß er, soweit wir wissen, als erster an einer Universität Frieden
zum Gegenstand seiner Lehre gemacht hat; der 1866 gedruckte Text sieht nach 
einer Handreichung für Hörer einer Vorlesung aus, oft wird nur angegeben,
worüber er spricht, aber nicht, was er sagt. Aber es ist ein Überblick, was Mitte 
des 19. Jahrhunderts als „Friedensforschung“ gelten konnte. Die Fortschrittsar-
gumentation ist dialektisch: Einerseits sind die christlichen Staaten durch ihr
Christentum/Sittlichkeit überlegen, so daß man mit Hoffnung in die Zukunft sehen
kann. Andererseits behindert der Krieg diese Verchristlichung/Moralisierung.
Wenn die Weltmächte es geschafft haben werden, die Kriege untereinander
abzuschaffen, werden sie es schaffen „der ganzen Welt den Frieden als Gesetz 
aufzuerlegen, in dem sie überall Ruhe und Stillstand der Waffen gebieten.“ Mit 
dem Ende des Krieges wird der Fortschritt grenzenlos: Abschaffung der Sklave-
rei, Glaubensfreiheit, Pflege aller Wissenschaften und Gewerbe, Förderung von
Verkehr und Produktion und Handelsfreiheit, Förderung gemäßigter Regie-
rungs-Formen, Verbreitung einer allgemeinen Schrift und Sprache. Vgl. Andre-
as Volkmer, Kriegsverhütung und Friedenssicherung durch Internationale
Organisation : Deutsche Ideen und Pläne 1815-1870. – Diss. Marburg 2013. –
S. 235-239, http://d-nb.info/1051934761/34. Eine Wirkung seiner Idee einer 
Weltakademie ist nicht bekannt. Carl Kaltenborn von Stachau hat sie 1861 als
Muster eines abenteuerlichen Vorschlages erwähnt. Um 1900 legte Ludwig von 
Bar einen ähnlichen Vorschlag vor.

Die Idee und der praktische Nutzen einer Weltakademie des Völker-Rechts,
erörtert und zur Vergleichung gestellt mit dem Amphiktyonen-Verein der
Griechen sowie mit der christlichen Staaten-Republik Königs Heinrich des
Vierten von Frankreich ; ein Beitrag zur sittlichen Organisation der
Menschheit. – Bonn : Habicht, 1855. – 49 S.
Den Weltfrieden müssen die Weltmächte bringen. Recht steht über Macht, weil es
sich an Prinzipien hält; auch zwischen den Staaten müssen Prinzipien bestimmen. 
Das Völkerrecht, wie jedes Recht, ist ein geistiges und sittliches Element, das nur
durch geistige und sittliche Mittel gefördert werden kann. Die Weltakademie soll
Urteile in Streitigkeiten der Völker fällen, einen Völkerrechts-Kodex erstellen und
die Völkerrechtslehre voranbringen. Diese Vereinigung der angesehensten Völ-
kerrechtler der angesehensten Staaten soll kein Staaten-Tribunal sein, sondern

420

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ein „Spruch-Collegium“, das erst mit wachsender Macht des sittlichen Selbstbe-
wußtseins der Völker sein Ziel erreichen kann.

Die Wissenschaft des Weltfriedens im Grundrisse : Versuch einer wissen-
schaftlichen Darstellung der Wege und Mittel, durch welche der allgemeine 
beständige Frieden der Völker und Staaten herbeigeführt und erhalten wird.
– 2. Aufl. – Bonn : Habicht, 1866. – 23 S.
(Ter Meulens Bibliographie der Friedensliteratur führt eine 1. Auflage ebenfalls
1866 auf, die aber in keinem der großen Bibliotheksverbünde nachgewiesen ist.)
„Die Bestimmung des Menschen, eine intellektuell sittliche, lässt sich heute nur in 
der friedlichen bürgerlichen Gesellschaft erreichen.“ Früher war der Krieg für die 
Kultur nötig, heute behindert er sie. Fortschritt wird bestimmt als Repräsentativ-
verfassung, Verbesserung des Unterrichts, wachsender Einfluß der öffentlichen 
Meinung, Verbreitung der Volkswirtschaft. Entscheidend ist der Willen der Men-
schen, deshalb muß die Bildung gehoben werden. Als Mittel zum Frieden werden
defensive Heere, Friedensgesellschaften, Friedensprofessuren und Kaufmanns 
Weltakademie des Völkerrechts genannt. Am Ende sieht er ein Schiedsgericht.

Moritz Adler (1831-1907), Schriftsteller in Wien, führt Kriege auf die „Verände-
rungs- und Fortschrittsbedürftigkeit aller von Menschen geschaffenen Institutio-
nen, also auch der Staatenbildungen“ zurück. Ein Kongreß muß deshalb eine
permanente Organisation für friedlichen Wandel sein. Wenn es nicht bald zu
einem europäischen Tribunal kommt, werde sich die kriegerische Großmachtsbil-
dung fortsetzen bis zur Universalmonarchie. Sein Kongreß soll darüber hinaus 
ein Mandat über Marokko, Abessinien, China, Japan haben (mehr oder weniger 
alle verbliebenen großen Staaten außerhalb der europäischen Zivilisation). Die
ganze Erde wird mit permanenten „Kulturstationen“ überzogen, eine Art Schnelle 
Eingreiftruppe, die auch politische Entscheidungen ad hoc fällen kann (Der Krieg, 
die Congreßidee und die allgemeine Wehrpflicht : im Lichte der Aufklärung und
Humanität unserer Zeit ; allen Freunden des Fortschrittes gewidmet / von einem
Freunde der Wahrheit. – Prag 1868). Ein reichlich unsortiertes Buch, aber eine 
der ersten klaren Stellungsnahmen für das Prinzip des „friedlichen Wandels“,
wenn man dieses Programm noch friedlich nennen kann. Die Begründung für die 
multilaterale Überwindung des Krieges ist flüchtig (Angst vor der Fortsetzung des
Krieges bis zur Universalmonarchie), man hätte da leichter eine Apologie des
Souveränitätsprinzips erwarten können. Adler zeigt die Schwierigkeit im deutsch-
sprachigen Raum und im Zeitalter der Kongressidee die Rolle der Konstitution in
der internationalen Organisation zu durchdenken. Vgl. Andreas Volkmer, Kriegs-
verhütung und Friedenssicherung durch Internationale Organisation : Deutsche
Ideen und Pläne 1815-1870. – Diss. Marburg 2013. – S. 240-246, http://d-
nb.info/1051934761/34. Noch 1892-1899 lieferte Adler die Grundsatzartikel für
Berta von Suttners Zeitschrift Die Waffen nieder! In diesen späten Artikeln bemerkt
er, daß zwischen konstitutionellen Staaten, „die man die Staatenaristokratie der
Welt nennen möchte“, der Krieg obsolet geworden ist, weil sie die freie Individua-
lität ihrer Bürger achten (Das Criterium der Institution und der Krieg in der Ge-
genwart, in: Die Waffen nieder! 1 (1892) Nr. 4, S. 12-20). Aber wie Suttner will er 
unkonstitutionelle Potentaten überzeugen, die Initiative zum Schiedsgericht zu
ergreifen. Vgl. die Artikelreihe Die allgemeine Wehrpflicht : Baustein zur Philoso-

421

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


phie der Institutionen, in: Die Waffen nieder! 3(1894) 90-96, 132-135, 163-168,
210-212, 237-240, 361-365, 441-447; 4(1895) 41-43; Die wahren Gründe des 
Krieges als Institution und ein Ministerium für Frieden und Fortschritt, in: Die Waf-
fen nieder! 8 (1899) 361-374.

3.6 Italien
Die vorherrschende italienische Theorie war, das Recht der Nation zu begründen.
Mazzinis demokratischer Nationalismus ist Internationalismus, lebt von der Soli-
darität der Nationen. Mazzini nennt das Assoziation oder Föderation oder Verei-
nigte Staaten von Europa, aber er kommt immer ohne eine nähere Bestimmung
supranationaler Institutionen aus. Erst am Ende deutet er einen ständigen Kon-
greß an. Es ist ein Zeichen, daß der archetypische Nationalist des 19. Jahrhun-
derts isolierte Nationalstaaten nicht für möglich hielt, aber Genaueres nicht wis-
sen mußte.

Schiedsgerichtsbarkeit war mit internationalistischem Nationalismus vereinbar.
Pasquale Stanislao Mancini, der das Völkerrecht auf das Nationalitätenprinzip 
gegründet hat (s.o.), brachte 1873 einen Antrag zur Schiedsgerichtsbarkeit in das 
italienische Parlament ein. Auch die Idee von Staatenkongressen war mit dem
Primat der Nation vereinbar. Terenzio Mamianis Konstitutionalisierung internatio-
naler Kongresse geht am weitesten unter den italienischen Intellektuellen. Die 
beste Darstellung der italienischen Idee europäischer Einheit ohne nähere Bestim-
mung supranationaler Institutionen ist noch immer: Dante Visconti, La concezione
unitaria dell’Europa nel risorgimento italiano e nei suoi precendenti storici. – Mila-
no 1948 (ausführlich zu Vicenzo Gioberti als christlichem Demokraten, Terenzio
Mamiani als moderatem Liberalen, Giuseppe Mazzini als revolutionärem Demo-
kraten und Carlo Cattaneo als revolutionärem Liberalen).

3.6.1 Luigi Taparelli, Marchese d’Azeglio 
1793-1862, Jesuit. Dozent an Seminaren in Rom, Palermo, Neapel. Führend in
der Erneuerung der thomistischen Studien und in der Vorbereitung der neueren
katholischen Soziallehre mit ihren Konzepten der sozialen Gerechtigkeit und der 
Subsidiarität. Vgl. Miscellanea Taparelli / a cura della Pontificia Università Grego-
riana e della ‘Civiltà Cattolica’. – Roma 1964; Giampaolo Dianin, Luigi Taparelli
d’Azeglio (1793-1862) : il significato della sua opera, al tempo del rinnovamento
neoscolastico, per l’evoluzione della teologia morale. – Milano 2000; Thomas C. 
Behr, Luigi Taparelli d’Azeglio, S. J. (1793-1862) and the Development of Scho-
lastic Natural-Law Thought as a Science of Society and Politics, in: Markets and 
Morality 6 (2003) 99-115

Taparellis Naturrecht der Fakten ist eine thomistische Absage an das klassische 
Naturrecht des Vertrages. Wie andere Autoren der Restauration führt er die Fran-

422

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


zösische Revolution auf Reformation (= Individualismus) und Absolutismus (= Zen-
tralisierung) zurück. Auch im Völkerrecht müssen Staatenindividualismus und Welt-
staat vermieden werden. Für den Katholizismus war Taparelli lange die höchste
Autorität im Völkerrecht. Yves de la Brière, SJ nennt ihn „le précurseur le plus
clairvoyant de toute l’organisation internationale contemporaine“ (Widmung von
La communauté des puissances : d’une communauté inorganique à une commu-
nauté organique. – Paris 1932). Bei de la Brière ist „organisation internationale 
contemporaine“ sowohl Organisation wie international. Bei Taparelli ist beides
fraglich. Sein Ausgangspunkt ist die internationale Gesellschaft der Staaten, die 
internationale Organisation/Ethnarchie ist nichts anderes als Christian Wolffs fikti-
ve civitas maxima. In Art des 19. Jahrhunderts kann die Vernunftfiktion aber nur 
noch als Zukunftserwartung formuliert werden. So ist schwer zu sagen, ob
Taparelli in dieses Kapitel gehört oder zu den realistischeren Völkerrechtslehrern.

Saggio teoretico di diritto naturale appoggiato sul fatto. – Palermo/ Neapel,
1840-1845. – 5 Bde.
Endgültige Ausgabe 1855
Deutsche Übersetzung: Versuch eines auf Erfahrung begründeten Natur-
rechts. – Regensburg : Manz, 1845. – 2 Bde.
4. Abhandlung Gesetze für das wechselseitige Handeln zwischen gleichen,
unabhängigen Gesellschaften. Grundlagen des Internationalrechts (Bd. II, 172-
266)
Die Gesellschaften sind einander Liebe schuldig. In einer Beziehung zwischen 
Souveränen kann es keine persönliche Liebe sein, sondern nur der Wunsch des
Wohls der anderen Gesellschaft, konkret gegenseitiger Schutz der politischen 
Ordnung, ein klares Bekenntnis zur Intervention (die nur dadurch begrenzt wird, 
daß nicht der eigene Nutzen gesucht werden darf). Zum Schutz gegen Ansteckung
durch Ideen kann auch zur eigenen Sicherheit interveniert werden. Weiter folgt 
daraus die Verpflichtung zum wechselseitigen Verkehr der Nationen. Der Krieg 
muß ein gerechter Krieg sein. Jede Gesellschaft setzt eine Autorität voraus. Weil
es ein Völkerrecht gibt, muß eine internationale Autorität bestehen (Ethnarchie). 
Deren rechtliche Autorität liegt in der Übereinstimmung der Genossen. Erste Auf-
gabe der Ethnarchie ist, jedem der Staaten innere Einheit und Unabhängigkeit zu 
erhalten, nicht nur durch Gewalt, sondern nach Norm der Gerechtigkeit. In der
Ethnarchie verlieren die Staaten ihre Freiheit nicht. Sie würden sie nur verlieren,
wenn sie von einer anderen Autorität Gesetze annehmen würden. Solange aber
die Ethnarchie nicht gehörig konstituiert ist, können die Nationen Krieg führen,
„um zu ihrem Rechte zu gelangen.“ Dieser Kampf um das Recht führt zum Recht. 
Die andere Aufgabe der Ethnarchie ist Förderung vollkommener Zivilisation der 
Nationen. Hier ist nur gegenseitiger Rat angebracht, Vollkommenheit kann nicht
befohlen werden. Aber es muß einen Schutz geben, damit die Völker dem Rat 
folgen können (konkret geht es um Bewahrung der richtigen Religion und um
Förderung und Ausbreitung der materiellen Kultur). Die Pflichten in der Ethnar-
chie sind Achtung der Gleichheit, gegenseitige Information, und Beförderung des 
Völkerrechts (am Ende mit Kodifizierung, Tribunal, Sanktionen). Er will nicht
genauer werden, da „die wirkliche Anwendung dieser Theorien in so weiter Ferne 
liegt.“ Aber sie wird kommen!

423

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3.6.2 Pasquale Fiore
1837-1914, Professor in Urbino, Pisa, Turin, Neapel, Mitglied des Institut de Droit
international, katholischer Geistlicher, Senator.

Fiore war der prominenteste italienische Völkerrechtler des späten 19. und frühen
20. Jahrhunderts. Er ist einer der wenigen Internationalisten unter den Völkerrecht-
lern des 19. Jahrhunderts. Er hat sein Völkerrechtsbuch 50 Jahre lang, von 1865 
bis 1915, in Überarbeitungen und Neufassungen herausgebracht. Die erste Fas-
sung (Nuovo dritto internazionale pubblico secondo i besogni della civiltà moderna.
– Milano 1865, französ. Übers.: Nouveau droit international public suivant les
besoins de la civilisation moderne. – Paris 1868-1869) war eher eine Abhand-
lung, nämlich über die „necessità di rendere rara e difficile la guerra.“ Die Neube-
arbeitung als Trattato di diritto internazionale pubblico 2. Aufl. 1879-1884, 3. Aufl.
1887-1891, 4. Aufl. 1905-1905, französ. Übers. 1885-1886) hält sich mehr an das 
übliche Schema eines Völkerrechtsbuches mit den Rechten der Staaten und hat
den üblichen Band Kriegsrecht. Fiore hat aber die Notwendigkeit, dem internatio-
nalen Recht Institutionen zu geben, beibehalten. Die dritte Fassung (Il diritto inter-
nationale codificato 1890 mit Neubearbeitungen und Übersetzungen bis 1915)
versucht daraus wieder ein argumentierendes Werk zu machen, das zum Recht
der Zukunft offener sein konnte. Hier formuliert Fiore seine Lehre von der magna
civitas der Staaten und der Menschen. In seinen Aufsätzen konnte er sich stärker 
von den Gattungszwängen eines Völkerrechtslehrbuches frei machen: Settlement
of the International Question, in: International Journal of Ethics 7 (1896/97) 20-32;
L’Organisation juridique de la société internationale, in: Revue de droit internatio-
nale et de législation comparée 31 (1899) 105-126.209-242. Referiert wird hier
die englische Übersetzung des Rechtsbuches mit der spätesten Version von Fio-
res Völkerrecht, das aber seit 1890 nicht mehr grundsätzlich verändert worden
war. Fiore konnte stolz sein, wie viel von den Ergebnissen der Haager Konferen-
zen bereits in seinem Rechtsbuch vorweggenommen worden waren. Er konnte
seine Abschnitte häufig durch den entsprechenden Haager Beschluß ersetzen.

Fiores work in progress hat als Thema den Weg von der Staatengemeinschaft
zur Weltrechtsgesellschaft. Er hat die übliche Lehre von den Subjekten des Völ-
kerrechts völlig verändert, außer Staaten werden alle Inhaber von Rechten zur 
magna civitas gezählt: Individuen, Stämme, Religionsgemeinschaften, Nationen.
Aber das Ausmaß der Rechtssicherheit ist verschieden. Denn eine Sicherung von
Rechten ist auf den historischen Fortschritt angewiesen und Fiores Vorschläge 
einer rechtlichen Organisation der internationalen Gesellschaft gelten nicht der 
magna civitas sondern der de facto Gesellschaft der zivilisierten Staaten. Seine
magna civitas erinnert an Wolffs maxima civitas darin, daß sie fiktiv ist, und an 
Lorimer darin, daß sie eine Liste abgestufter Anerkennungen ist. Fiore geht weit, 
indem er Menschen als Mitglieder der internationalen Gesellschaft sieht, doch 
diese universale Gesellschaft wird auf die Existenz von Menschenrechten be-
schränkt; die internationale de facto Gesellschaft ist von den Rechten der zivili-
sierten Staaten bestimmt. Bloße Existenz gibt den Staaten keine Legitimität. Fiore
steht in der italienischen Tradition nationaler Staaten, speziell in der Tradition
Terenzio Mamianis; die Nation der Ethnologen und Physiologen geht das Völker-

424

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


recht nichts an; Legitimität können nur Staaten haben, dessen Nationen ihre
Staatlichkeit frei bestimmen konnten (Delle aggregazioni legittime secondo il dirit-
to internazionale : esame critico del principio di nazionalità. – Torino 1879, gleich-
zeitig als Einleitung des Trattato di diritto internazionale pubblico). Entsprechend
sieht Fiore in der magna civitas neben Staaten auch Nationen vor; die unmittelba-
re Verwirklichung des rechtlichen Anspruchs auf einen Nationalstaat ist aber auf 
den politischen Rat geschrumpft, daß so die rechtliche Organisation der internatio-
nalen Gesellschaft erleichtert wird (International Law Codified §§92-94). Zur Natio-
naltheorie Fiores vgl. Antonio Droetto, Pasquale Stanislao Mancini e la scuola 
italiana de secolo XIX. – Milano 1954. – 190-198.

Fiore begann als Autor im Gefolge des Pariser Kongresses von 1856, seine An-
näherung an eine internationale Organisation war die Verstetigung eines Staa-
tenkongresses. Weil Dampf und Elektrizität eine neue rapidità di communicazioni
gebracht haben, wird es zu einer Konföderation kommen. Die späteren Bearbei-
tungen sind eine Antwort auf Lorimer und Bluntschli, deren internationale Organi-
sationen zu sehr am Vorbild des Staates orientiert seien. Fiore hält ihre Lösungen
nicht für durchführbar, aber auch nicht für wünschenswert. Das Ziel der 
menschlichen Entwicklung ist nicht Konföderation, allein die Universalität des
Rechts soll die Staatengesellschaft zusammenhalten. Fiores Leistung ist die
genauere Bestimmung der Unabhängigkeit der Staaten, die keine Intervention
eines anderen Staates dulden müssen, aber die kollektive Intervention der Staa-
tengesellschaft. Er kann sich darin nicht wirklich von Lorimer und Bluntschli ent-
fernen. In der Scheidung von Konferenz und Schiedsgericht hat er die Trennung 
von politischen und rechtlichen Streitigkeiten, die sich durch weitere Geschichte
des Internationalismus ziehen wird. In der politischen Konferenz benötigt er wie 
Lorimer und Bluntschli die Großmächte, weil nur so Realisierung des Rechtes 
denkbar ist. Sein Kongreß erinnert an die Generalversammlung der Vereinten 
Nationen (hat aber mehr Partizipation der Völker), seine Konferenz an den Sicher-
heitsrat (hat aber kein Veto). Der Rechtsinternationalismus kann ohne Momente
eines Großmächtekonzert nicht auskommen. Der frühe Fiore war einer der ers-
ten, der ein „modernes Völkerrecht” vorlegte. Der späte Fiore gestattet sich den
Glauben an den Fortschritt durch Dampf so naiv nicht mehr. Aber mit dem Tele-
graphen wachsen ein weiterer Horizont der öffentlichen Meinung und ein Gefühl 
der Solidarität unter den zivilisierten Völkern (im Innern der Staaten ist öffentliche
Meinung von den Künsten der Politik korrumpiert, die öffentliche Meinung der
Welt ist unparteilich). Die internationale Verrechtlichung kann nicht sofort verwirk-
licht werden, Voraussetzung der Verrechtlichung sind Zunahme des internationa-
len Verkehrs und Fortschritt der Zivilisation (L’Organisation juridique de la société
internationale a.a.O. S. 239-242). Und übrigens die Initiative des Papstes. Aber in
der Liste der Mitglieder der magna civitas fehlen die modernen internationalen 
Organisationen. Der ewige Frieden ist nicht von dieser Welt. Fiore betont in allen
Fassungen seines Buches, daß der Krieg nur als Verteidigung gegen einen
Angriff auf Unabhängigkeit und Würde einer Nation ein gerechter Krieg sein kann. 
Fiore braucht internationale Institutionen wegen der bekannten Neigung der Staa-
ten, ihre eigenen Interessen durchzusetzen. Der Ausblick auf künftige internatio-
nale Institutionen und die Gegenwart des Kriegsrechtes stehen völlig unvermittelt
gegenüber. 

425

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Fiores Rechtsbuch war der einzige zeitgenössische Text, den das Carnegie
Endowment for International Peace, das die Klassiker des Völkerrechts überset-
zen ließ, auf Englisch vorlegte. Edwin Borchard, der Übersetzer, war ein ent-
schiedener Anhänger einer internationalen Verrechtlichung und ein ebenso ent-
schiedener Gegner internationaler Organisation. Das war Mehrheitshaltung des
amerikanischen völkerrechtlichen Establishments in der Zeit von Wilsons Völker-
bund. Der Internationalismus ist später eher vom Modell des Völkerbundes bestimmt
worden, Fiore hat dann keine Rolle mehr gespielt. Das Potential der magna civi-
tas der Staaten und Menschen ist nie geprüft oder gar ausgeschöpft worden.

Il diritto internazionale codificato e la sua sanctione giuridica : ordinamento 
giuridico della società degli stati ; studii. – Torino (u.a.) : Unione Tipogra-
fico-Editrice, 1890. – 638 S.
Weitere Auflagen: 1898, 1900, 1909, 1915
Französ. Übers.: 1890 und 1911
Engl. Übers. der 5. Auflage 1915: International Law Codified and its Legal 
Sanctions or the Legal Organization of the Society of States / translated by
Edwin M. Borchard. – New York : Baker, Voorhis, 1918. – 750 S.
Introduction
Der gegenwärtige Zustand der internationalen Gesellschaft ist deutlich unvoll-
kommen, sie benötigt eine rationalere Organisation. Diese Aufgabe ist nicht neu,
aber es gab nach ersten Anfängen auf dem Pariser Kongreß 1856 kaum Fort-
schritte. Bluntschlis Pläne sind so wenig durchführbar wie Morus’ Utopie. Es gibt
zwei große Republiken: die Menschengesellschaft (magna civitas) und die Staa-
tengesellschaft. Es war ein Fehler des Völkerrechts, die internationale Gesell-
schaft nur als Union der Staaten zu sehen. Außer den Staaten gehören zur magna 
civitas alle „Personen“ die Rechte haben: Individuen, die katholische Kirche (bis-
her die einzige international organisierte Religionsgemeinschaft), Häuptlinge von
Stämmen. Zur Bewahrung des internationalen Rechtes sollen drei Institutionen 
dienen: Der internationale Kongreß als Legislative paßt das internationale Recht
an. Staaten und Völker sollen vertreten werden (das haben die Haager Konferen-
zen nicht erreicht, sie waren nur Versammlungen von Staaten, erstmals aber
nicht nur von Großmächten). Die internationale Konferenz ist Schiedsinstanz für 
Streitigkeiten, die nicht juristisch entschieden werden können. Für Streitigkeiten
über Recht beauftragt die Konferenz ein Schiedsgericht.
Fundamental principles. International law as a science
Das internationale Recht ist das gemeinsame Recht der Menschheit; wenn es 
respektiert wird, führt es zur rechtlichen Organisation der internationalen Gesell-
schaft. Die magna civitas und ihr Recht bestehen ohne Unterscheidung der Reli-
gionen, Konstitutionen, Rassen und Hautfarben. Allerdings wird die internationale
Gewalt zur Bewahrung dieses Rechtes sich nur auf zivilisierte Staaten beziehen.
Book I Persons and moral entities subject to international law
Beschreibung der möglichen Mitglieder der civitas magna: Staaten, Menschen, 
Kirchen, unabhängige Stämme, internationale Organisationen (der damals längst
verschwundene Deutsche Bund), Nationen (er hat ein großzügiges Recht der
nationalen Selbstbestimmung). Barbarische Völker gelten nicht als Nationen,
haben aber eine de facto Anerkennung. Nomadische Gesellschaften sind zu

426

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


formlos, als daß sie als Volk anerkannt werden könnten, aber die Rechte auf 
Unversehrtheit und Eigentum, die Individuen zustehen, stehen ihnen zu. Tatsäch-
lich konzentriert sich Fiore auf Rechte und Pflichten der Staaten. Zu den Rechten 
gehört Unabhängigkeit, Bindung in der Staatengesellschaft ist nur rechtlich. Zu
den Pflichten der Staaten gehört Non-Intervention. Auch moralische Intervention
ist verboten, erlaubt ist nur Verteidigung, wenn Revolution und Bürgerkrieg trans-
national Sicherheit gefährden. Wenn Rechte der Mitglieder der magna civitas
geschützt werden müssen, gibt es aber eine Pflicht zur kollektiven Intervention.
Dazu gehört auch die Intervention bei „conditions of anarchy“, unter denen Han-
del, Industrie und „general interests“ leiden.
Book IV The enunciation of international law and its enforcement
Die drei internationalen Institutionen Kongreß, Konferenz und Schiedsgericht sind
keine Institutionen der magna civitas sondern der de facto Gesellschaft der zivili-
sierten Staaten. Die Ausweitung dieser Gesellschaft kann nur allmählich kom-
men. Der Kongreß tagt, wenn neues Völkerrecht beschlossen werden muß oder
wenn ein Staat sich dem Urteil von Konferenz und Schiedsgericht entzieht. Die 
Konferenz ist eine ständige Institution, die bei jeder Kriegsgefahr tätig wird. Als
Exekutive ist sie von Großmächten bestimmt, stimmt aber mit Mehrheit ab. Die
Schiedsgerichtsbarkeit muß obligatorisch sein. Sie wird von der Konferenz ver-
ordnet, wenn sich die Parteien nicht einigen können.
In den Büchern IV und V werden Zwangsmaßnahmen referiert. Fiore geht ohne
einen Hinweis auf seine internationalen Organisationen völlig vom üblichen Völ-
kerrecht der Selbsthilfe aus. Das letzte Mittel der Rechtssicherung ist der Krieg.
Der Krieg ist gerechtfertigt, wenn alle friedlichen und andere Zwangsmittel er-
schöpft sind. Er ist nur als Verteidigungskrieg gerechtfertigt: Verteidigung der
eigenen Rechte gegen willkürliche Verletzung durch Waffengewalt. Jeder Staat
entscheidet selber über Krieg und man kann nur den Rat geben, auch bei der 
Bewertung der Gerechtigkeit des Krieges die schlimmen Folgen zu beachten (ein 
Rat aus Fénelons Télémaque). Die Kriegführenden haben kein unbegrenztes
Recht auf alle Kriegsmittel. Er beruft sich 1915 nicht mehr, wie in früheren Fas-
sungen, auf rationale Konstruktionen des gerechten Krieges, sondern auf die
Haager Konvention 1907.  

Carlo Cattaneo (1801-1869) war der erste Italiener, der von den Vereinigten
Staaten von Europa sprach: es ist eine Föderation freier Völker in der Art der
Vereinigten Staaten von Amerika. Erst wenn es sie gibt, kann es einen wirklichen
Frieden geben (Dell’insurrezione di Milano nel 1848 (französ. Ausgabe im Herbst 
1848), in: Opere scelte III (1972) S. 283); dazu eine Reprise, in der neben Ameri-
ka auch die Schweiz genannt wird (Considerazioni (Nachwort zum Archivio trien-
nale delle cose d’Italia dall’avvenimento di Pio IX all’abbandono di Venezia Bd. 1, 
1850), in: Opere scelte III (1972) S. 301. 329-330). Beide Äußerungen haben
denselben Kontext: Freiheit kann es nur mit dem Ende der stehenden Heere
geben. Das Vorbild Amerikas oder der Schweiz ist die Umrüstung in eine Miliz,
die nicht von einem zentralen Machthaber gegen das Volk eingesetzt werden
kann (die neuen Möglichkeiten des Telegraphen zur Unterdrückung haben den 
Modernisierungstheoretiker und Föderalisten gleich beeindruckt). Die Äußerun-
gen kommen aus der Zeit des Exils (Cattaneo war einer der Führer der Revolution

427

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


in Mailand, wurde aber von monarchistischen Nationalisten rasch an den Rand
gedrängt), als er keine aktuelle Chance für eine Neuordnung Europas mehr
sehen konnte. Es ist Cattaneos Schlußfolgerung aus der gescheiterten Revoluti-
on, die er beschreibt und dokumentiert. Cattaneos Präferenz für Italien war Föde-
ralismus, aber wir wissen nicht, wie er sich die Vereinigten Staaten von Europa 
genauer vorstellte. Er hat in den letzten beiden Jahrzehnten seines Lebens nicht 
noch einmal über europäische Einigung geschrieben. Cattaneo als angesehener
Intellektueller des Risorgimento sollte nach dem 2. Weltkrieg den Italienern als
Prophet der europäischen Einigung dienen. Wenn man sein Werk über Jahrzehn-
te beobachtet, kann man nicht glauben, daß der Philosoph der Zivilisierung von
der internationalen Organisation irgendwelche Lösungen erwartet hat. Aber er
wußte, daß der Fortschritt der bürgerlichen Gesellschaft vom Militarismus behin-
dert war. Cattaneo ist kein Pazifist, seine Regel war „militi tutti, soldati nessuno“
(z.B. sollten alle Studenten militärische Ausbildung erhalten; er hat den Krimkrieg
gelobt, nicht anders wie die englische Aristokratie, in die er geheiratet hatte). Man
kann spekulieren, warum in einem Jahrhundert, in dem der Frieden so häufig als
Frucht des Zivilisationsfortschritts gilt, der große Erforscher des Zivilisationsfort-
schritts sich so zurückgehalten hat. Zu Cattaneos Europa-Denken jenseits von
Europäischer Organisation vgl. außer Dante Visconti auch Felici Momigliani, Car-
lo Cattaneo e gli stati uniti d’Europa. – Milano 1919. – S. 41-57 und Carlo Curzio, 
Europa : storia di un’idea. – Firenze 1958. – II, 682-685. 696-702.

3.7 Spanien
Der Internationalismus in Spanien beginnt 1839, früh und doch verspätet wie ein 
Überhang des 18. Jahrhunderts. Juan Francisco Siñeriz (1778-1857) war ein
Veteran der Bewegung gegen Napoléon, der auch nach 1830 die Französische 
Revolution von 1789 nicht akzeptiert (auch wenn er in dem damaligen Bürger-
krieg zur moderateren der beiden konservativen Parteien gehörte). Sein Europa-
plan wendet sich an die existierenden Regierungen Europas, Ziel ist die Unter-
drückung von Kriegen und Bürgerkriegen. Das ist eine Version der Heiligen Allianz.
Aber der Plan hat einige moderne Züge: Er hat die Form einer Konstitution, es
geht um einen Gerichtshof, die Richter sollen von Fürsten und Völkern gewählt
werden. Er sieht damit Dinge, die in Europa 1839 nicht verbreitet waren, und 
sieht doch zur Verwirklichung nichts vor als den Willen einer der Regierungen.

Vgl. Celestine del Arenal, Un proyeto de constitucion europea en el XIX espa-
ñol, in: Revista de estudios internacionales 2 (1981) 45-79; Nere Basabe, 
¿Utopista o precursor? : La „Constitución Europea“ de Juan Francisco
Siñeriz, in: Revista de estudios políticos Nueva epoca N. 130 (Octubre-
Diciembre 2005) 151-179; Teresa Pinheiro, Juan Francisco Siñeriz, in: Klassi-
ker des europäischen Denkens / hrsg. von Winfried Böttcher. – Baden-Baden 
2014. –S. 316-323. Exemplare von Siñeriz’ Broschüre sind extrem selten, 
lange Zitate bei ter Meulen, Der Gedanke der Internationalen Organisation in
seiner Entwicklung, II/1 (1929). – S. 232-236 und bei Basabe.

428

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der spätere Internationalismus in Spanien folgt dem europäischen Muster: Föde-
ralismus bei Linken, Schiedsgericht bei Liberalen. Zu föderalistischen Ideen:
Guido Levi, I precursori dell’europeismo in Spagna : reppublicani, federalisti e
socialisti utopisti nel XIX secolo, in: Storia e percorsi del federalismo : l’eredità di 
Carlo Cattaneo / a cura di Daniela Preda e Cinczia Rognoni Vercelli. – Bologna
2005. – Bd. 2, 297-341. Zu den innenpolitischen, iberischen und außenpolitischen 
Ideen republikanischer Föderalisten: Maria Victoria López-Cordón, El pensamien-
to político-internacional del federalismo español (1868-1874). – Barcelona 1975. 

Arturo de Marcoartú y Morales (1827-1904, Ingenieur und Unternehmer, mit 
Interessen in Eisenbahnen und Atlantikkabel. 1871-1896 mehrfach Abgeordneter
und Senator. Gründungsmitglied der International Law Association 1873 und der
Interparlamentarischen Union 1889. Marcoartu ist der einzige Spanier unter den
Pionieren des Internationalismus (und sein Engagement gehört eher in einen
britischen als einen spanischen Zusammenhang). Er hatte bereits 1869 ein Inter-
nationales Parlament zur Kodifizierung des Völkerrechts und ein Schiedsgericht
gefordert, von den Regierungen ist nichts zu erwarten, es muß ein Internationales
Parlament geschaffen werden (The Parliament of Nations, in: Transactions of the
National Association for the Promotion of Social Science 1869. – S. 188-192).
1873 stellte er Preisgelder zur Verfügung für einen Ideenwettbewerb der briti-
schen National Association for the Promotion of Social Science über diese inter-
nationale Versammlung zur Schaffung des Völkerrechts. Marcoartú hat den Essays
der Sieger einen eigenen hinzugefügt, wohl weil er den Eindruck hatte, daß beide 
Sieger zu wenig auf seine Themenstellung, ein Internationales Parlament, einge-
gangen sind. Marcoartú war der erste Parliamentarier, der die Idee einer Interna-
tionalen Parliamentarierversammlung als Bewegung zu einem Internationalen
Parlament aufgriff. Er kann auch die Association for the Reform and Codification of
the Law of Nations, eine Vereinigung von Völkerrechtlern, als bergang zu einem
internationalen Parlament sehen. Er gehört klar nicht zur Internationalen Friedens-
und Freiheitsliga, aber sein Weg ist auf eine gewisse Weise „republikanisch”:
„Instead of dreaming of republican federations amongst European peoples, it 
would be better to endeavour to raise the standard of the individual, approximat-
ing him more and more to the level of his rulers, making each man a semi-king...”
Die Idee eines Weltstaates oder einer republikanischen Weltföderation lehnt er 
ab: das Nationalitätenprinzip ist der wichtigste bereits erreichte Fortschritt des
Internationalismus. Die bestehenden Staaten müssen zu einem „international
code of morality and justice“ gebracht werden. Dieses Rechtsbuch soll von einem 
internationalen Parlament erstellt werden, in das Regierungen, nationalen Parla-
mente, oberste Gerichte und Universitäten Vertreter senden. Die Erklärung eines
Krieges soll durch Parlamente erfolgen (und im Falle einer beträchtlichen Minder-
heit gegen den Krieg durch Volksabstimmung). Vor einem Krieg soll ein Schieds-
verfahren stattfinden. In der Staatenwelt nach 1870 erwartet er davon kein Ende
der Kriege, aber eine neue öffentliche Meinung, die sich gegen die wendet, die
sich der Arbitration entziehen. Im 19. Jahrhundert hat sich viel geändert: Sklave-
rei und Arbeiterelend werden bekämpft, die Regierungen werden liberaler, Dampf
und Elektrizität werden genutzt. Diese Fortschritte hatten kurz vorher als unmög-
lich gegolten. Er setzt auf „time and morality…time and the progress of civiliza-

429

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


tion” (Internationalism. – London 1876. – S. 5-55). Der Band Internationalism
enthält außerdem die beiden Essays der Preisträger Abram Pulling Sprague und 
Paul Lacombe, die oben in den Abschnitten 3.1, bzw. 3.3 referiert sind. Vgl.
Alejandro Belaústegui Fernández, Arturo de Marcoartu, notable político espanol, 
luchador incansable por la paz y promovedor del arbitrage internacional en siglo
XIX, in: Revista de las Cortes Generales no. 67 (2006) 487-497.

3.8 Rußland
Die westeuropäische Idee der Vereinigten Staaten Europas ist gegen die russische
Autokratie entwickelt worden. Rußland war die einzige europäische Großmacht, die 
im 19. Jahrhundert nicht einmal einen Scheinkonstitutionalismus einrichtete. Eine
Rolle Rußlands in einer supranationalen Organisation war deshalb nur entweder
revolutionär denkbar (am bekanntesten ist der demokratische Panslavismus Michail 
Bakunins) oder als Verzicht auf föderale Integration. Es ist kein Zufall, daß das
erste detaillierte juristische Buch über internationale Gerichtsbarkeit aus Rußland 
kommt. Graf Leonid Aleksejewitsch Kamarowski (1846-1913), Professor für 
Völkerrecht an der Universität Moskau, seit 1909 Mitglied des Ständigen Schieds-
gerichtshofes in Den Haag, Mitgründer der Moskauer Friedensgesellschaft, nennt
unter den Voraussetzungen internationaler Gerichtsbarkeit, daß die Staaten durch 
Konstitutionalismus und Achtung der Gerichtsentscheidungen zu Rechtsstaaten
geworden sind. Das ist eine liberale Definition des Mindeststandards. Das interna-
tionale Gericht hat zunächst keine weitreichende Gewalt: Es kann nur ein Rechtsfo-
rum für die Staaten schaffen, die in gutem Glauben den Frieden suchen. In seinem
Themenbereich soll das Gericht aber weit sein: Es soll nicht nur der Kriegsverhin-
derung dienen, sondern auch Streitigkeiten im unpolitischen Verkehr zwischen den
Gesellschaften behandeln können. Das Buch ist überwiegend theoriegeschichtlich, 
Kamarowski war ein guter Kenner der Friedenspläne des 19. Jahrhunderts. Es ist
auffallend, daß er sich auf die zivilisatorischen Begründungen der internationalen
Organisation, die in dieser Literatur eine so große Rolle spielen, nicht einläßt. Seine 
Leistung ist eine strikt juristische Formulierung. Alle Zukunftserwartung liegt aber 
darin, daß das einmal eingerichtete internationale Gericht eine eigene Dynamik 
entwickeln wird, durch die die Bereiche absoluter Souveränität enger werden. Am
Ende dieses Weges sieht er eine internationale Exekutive mit eigener militärischer
Gewalt (O meždunarodnom sude. – Moskva 1881, französ. Übersetzung 1887 
u.d.T.: Le tribunal international). Kamarowski war auch einer der ersten Juristen, die 
über internationale Abrüstung nachdachten (Die Abrüstungsfrage, in: Über die Frie-
densbestrebungen der Völker. – Moskau 1890. – S. 19-25). Dieser Aufsatz steht
am Anfang des russischen Weges zur Haager Konferenz. 

430

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3.9 Lateinamerika
Hispanoamerika war im 19. Jahrhundert die Weltregion mit dem stärksten Inter-
nationalismus der Kongresse. Der Liberador Simón Bolívar hatte bereits 1815 die
Idee einer Konföderation geäußert (nicht als erster und einziger, aber am wir-
kungsvollsten), 1824 lud er zu einem Kongreß in Panama ein. Das Problem die-
ses Kongresses war nicht, daß er keine Ergebnisse gehabt hätte, sondern daß er
gar zu genaue Ergebnisse hatte, die mit der politischen Situation in Lateinamerika
so wenig zu tun hatten, als stünden sie im Plan eines privaten Internationalisten. 
Bolívar selber fühlte sich an eine Theatervorstellung erinnert (Obras completas. –
La Habana 1950, II,428). Vgl. Simon Collier, Nationality, Nationalism, and Supra-
nationalism in the Writings of Simón Bolívar, in: Hispanic American Historical Re-
view 63 (1983) 37-64 (Überblick über Bolívars Äußerungen, meist nach Briefen). 
Zwar blieb das Abkommen von Panama über kollektive Sicherheit und Zusam-
menarbeit bis zum Völkerbundsvertrag der fortgeschrittenste Versuch kollektiver
Sicherheit (J. M. Yepes, Bolivar et Wilson : le Traité de Panama de 1826 et le 
Pacte de la Société des Nations de 1919, in: Die Friedens-Warte 40 (1940) 37-
46), aber es wurde nie ratifiziert. Das wiederholte sich bei den Kongressen von
Lima 1847/48 und 1864/65.

Es gibt eine Reihe guter Chroniken dieser Kongresse: Francisco Cuevas 
Cancino, Del Congreso de Panamá a la Conferencia de Caracas : 1826-1954.
– Caracas 1955. – 2 Bde.; Ulpiano Lopez Maldonado, Del Congreso de 
Panamá a la Conferencia de Caracas : 1826-1954. – Quito 1955; J. M.
Yepes, Del Congreso de Panamá a la Conferencia de Caracas : 1826-1954. –
Caracas 1955. – 2 Bde.; Antonio Gomez Robledo, Idea y experiencia de 
America. – México 1958; ein guter Überblick für Leser*innen, die kein Span-
isch lesen: Documents on Inter-American Cooperation / ed. by Robert N. Burr
and Roland D. Hussey. – Philadelphia 1955. – Bd. I, 1810-1881; ein kurzer 
Abriß: Niels Brandt, Das Interamerikanische Friedenssystem : Idee und Wirk-
lichkeit. – Hamburg 1971. Es gibt aber keine guten Analysen, warum die Staa-
ten immer wieder bereit waren, Verträge abzuschließen, die sie nicht bereit 
waren anzuwenden. Das müßte eine soziologische Analyse der diplomati-
schen und juristischen Kultur Lateinamerikas sein (am ehesten Arie M. Kaco-
wicz, The Impact of Norms in International Society : the Latin American Expe-
rience, 1881-2001. – Notre Dame,N.C. 2005, beginnt schon vor 1881, freilich
mit sehr summarischen Urteilen).

Intellektuell am spannendsten ist die Debatte 1844 über den Sinn eines Kongres-
ses zwischen drei der berühmtesten Intellektuellen Hispanoamerikas im 19. Jahr-
hundert: Bello, Sarmiento, Alberdi.

Domingo Faustino Sarmiento (1811-1888), Soziologe des Caudillos und Ideo-
loge der Erschließung der Pampa, 1868-1874 Präsident von Argentinien, Ver-
nichter der Indianer und Kriegsherr der Kriege um Paraguay. Vgl. Nicolas Shum-
way, The Invention of Argentina. – Berkeley 1991; Sarmiento and his Argentina /
ed. by Joseph T. Criscenti. - Boulder, Colo 1993. Sarmiento kann weder sehen,
wie die europäischen Mächte von einem solchen Kongreß beeindruckt werden

431

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


könnten, noch wie Caudillos und konstitutionelle Regierungen zu kollektiver 
Sicherheit zusammenkommen würden. Ein solcher Kongreß würde nur Mitleid
erregen. In Europa hatten die Kongresse realpolitischen Ziele, die von den Anhä-
ngern lateinamerikanischer Kongresse nie gebilligt würden (Obras XXXIX. – Paris
1900. – S. 5-18; gekürzt in: Documents on Inter-American Cooperation a.a.O. I,
79-83, 94-97).

Andrés Bello (1781-1865), venezuelanisch-chilenischer Diplomat, Völkerrechtler,
Publizist, Dichter, Philologe. Vgl. Iván Jaksić, Andrés Bello : Sholarship and Nation-
building in Nineteenth-century Latin America. – Cambridge 2001. Bello verteidigt 
den Plan eines Kongresses als Intensivierung der diplomatischen Beziehungen. 
Nur mit strikter Nichtintervention können konstitutionelle Staaten mit autokrati-
schen Regimen zusammenarbeiten. Wegen der explosiven Situation sind interna-
tionale Mechanismen nötig. Republikanische Propaganda hat auf dem Kongreß
nichts zu suchen; die einzige Form republikanischer Propaganda ist die der USA:
ein gutes Vorbild sein (Obras completas X. – Santiago 1886. – S. 641-656; eng-
lisch in: Selected Writings. – New York 1997. – 213-224; gekürzt in: Documents 
on Inter-American Cooperation a.a.O. I, 84-88). Bello hatte 1832 das erste Völ-
kerrechtkompendium veröffentlicht, das die Unabhängigkeit der neuen Staaten
Lateinamerikas begründet. Zum Völkerrecht: Frank Griffith Dawson, The Influence 
of Andres Bello on Latin-American Perceptions of Non-intervention and State 
Responsibility, in: British Year Book of International Law 57 (1986) 253-315. 

3.9.1 Juan Bautista Alberdi 
1810-1884, argentinischer Jurist, Publizist, Diplomat. 1855-1862 als argentini-
scher Diplomat in Europa, wo er in einem selbstgewählten Exil blieb. Biographie:
Jorge M. Mayer, Alberdi y su tiempo. – Buenos Aires 1963.

Alberdi als Philosoph ist im 20. Jahrhundert noch viel beachtet worden, weil er ein 
Gründervater der Forderung nach einer eigenen Philosophie für Amerika sein 
sollte. Er importiert historistische Konzepte, die einst deutsch und konservativ 
waren, aber bereits im Frankreich der Julirevolution zu Theorien eines allmähli-
chen Zivilisationsfortschritts geworden waren. Philosophie ist bei Alberdi immer
Geschichtsphilosophie und er hat von Pierre Leroux die Menschheit als Rahmen 
dieser Geschichte übernommen. Auch seine größte historische Leistung, der
argentinische Verfassungskompromiß zwischen der zentralistischen Konzeption 
der Europa zugewandten Handelsstadt Buenos Aires und dem Föderalismus der 
Provinzen, ist ein Zivilisierungskonzept. Alberdi ist ein Theoretiker der Nationen-
bildung durch Zivilisation. Alle Gesellschaften beginnen mit Krieg und Feudalis-
mus und streben zu einem zivilen und rechtlichen Zustand. Argentinien braucht 
Bevölkerungsaustausch durch Immigration aus dem nördlichen Europa, um die
Isolation zu beenden, die die spanische Herrschaft gebracht hatte; die Zivilisation
der Freiheit kann nicht aus Büchern gelernt werden. Ein Demokrat war er nie,
weil das Volk erst geschaffen werden muß.

432

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zu Alberdi als Philosophen: Héctor Ciapuscio, El pensiamento filosófico-
político de Alberdi. – Buenos Aires 1986 (Gesamtdarstellung seines Den-
kens); Olsen A. Ghirardi, La filosofá en Alberdi. – Buenos Aires 1993; Oscar 
Terán, Las palabras ausentes : para leer los Escritos póstumos de Alberdi. –
México 2004; Alejandro Herrero, La política en tempo de guerra : la cultura 
política francesa en el pensamento de Alberdo (1837-1852). – Buenos Aires
2006; Mercedes Betria, Ouvrier Alberdi, une nouvelle conception du droit por
penser la politique, in: Corpus : revue de philosophie No. 60 (2011) 49-74. Zu
Alberdis Rolle in den Argentinischen Richtungskämpfen: Nicolas Shumway,
The Invention of Argentina. – Berkeley, Cal. 1991.

Alberdi war auch kein Pazifist. Im Kampf gegen die Diktatur Juan de Rosas trat er 
für Interventionen Frankreichs und Brasiliens ein. Sein Kongreßplan von 1844 ist 
ebenso Rechtfertigung der Intervention wie Forderung nach kommerzieller Ent-
wicklung. Im europäischen Exil hat er gegen die endlosen Annexions-Kriege
Argentiniens gegen Paraguay geschrieben. In El Crimen de la guerra hat er die
Zivilisationsgeschichte, die Opposition gegen den unilateralen Krieg und die 
Rechtfertigung der kollektiven Intervention in einen Zusammenhang gebracht. Es 
ist die Gegenüberstellung von guerrero und productor, die dem soziologischen
Denken des 19. Jahrhunderts so geläufig ist. Alberdi sieht der kommerziellen 
Weltgesellschaft entgegen. Er hat aber zugleich eine ganz andere, juristisch kon-
struierte Weltgesellschaft, die den unilateralen Krieg zwischen Staaten als Ver-
brechen erkennt, aber den strafenden Krieg eines Staatenkollektivs anerkennt.
Ruiz Moreno hat es an Hans Kelsen erinnert (ein besserer Vergleich wäre viel-
leicht das Weltrecht bei Hugo Krabbe, Kelsen civitas maxima war etatistischer). 
Alberdi ist ein Höhepunkt des Zivilisationsdenkens im Völkerrecht des 19. Jahr-
hunderts, am wichtigsten ist sein Versuch, Zivilisationsgeschichte und Welt-
rechtsdenken zu verknüpfen. Kelsen hat der methodischen Strenge die Verbin-
dung zur Soziologie geopfert. Alberdi konnte noch civitas maxima und den Segen 
des Atlantikkabels verbinden. Aber das völkerrechtliche Denken in Begriffen einer
virtuell schon immer vorhandenen civitas maxima und der Souveränität des Welt-
rechtes und das soziologische Denken in Begriffen einer allmählichen Annähe-
rung an einen friedensfähigen Zustand kommen nicht mehr zusammen. Das 
Buch El Crimen de la guerra ist wohl auch deshalb nie geschrieben worden. Auch 
der Literatur über Alberdi ist es nicht gelungen, diese beiden Aspekte in einem
Zusammenhang zu denken, ein Zeichen, wie sehr uns das 19. Jahrhundert durch 
neuere methodische Differenzierungen entglitten ist. Isidoro Ruiz Moreno, El 
pensamiento internacional de Alberdi. – Buenos Aires 1969 hat nur Sinn für völ-
kerrechtliche Aspekte und kann so auch Alberdis Völkerrecht nicht begreifen; 
Ciapuscio a.a.O. nennt 1860-1880 die soziologische Periode Alberdis, hat aber 
keinen Sinn für Alberdis juristische Argumentation und kann so auch dessen
Weltgesellschaft nicht begreifen. Alberdi hat es ins Biographical Dictionary of 
Modern Peace Leaders 1985 geschafft; er hat diesen Eintrag gewiß verdient,
aber dort wird nie klar, wofür.

Alberdis Soziologie ist die übliche pazifistische Soziologie des Weges von der 
Gewalt zum Recht, Zivilisation ist Unterdrückung der Selbsthilfe. Wie häufig im
19. Jahrhundert sind die Analysen der Verzögerung dieses Weges am span-

433

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


nendsten. Er analysiert den hispanoamerikanischen Militarismus als liberalen 
Militarismus im Gefolge der Unabhängigkeitskriege (dieser Text gehört zum 
Manuskript El crimen de la guerra und wird mit diesem referiert, ursprünglich
wurde er getrennt publiziert u. d.T. La guerra o el cesarismo en el Nuevo Mundo
in: Escritós póstumos. – Buenos Aires 1895, Bd. II, 206-231, als kritische Edition
2005, engl. Übersetzung Warfare or Caesarism in the New World, in: The Crime 
of War. – London 1913, Kapitel 11). In tagebuchartigen Notizen während des
Deutsch-Französischen Krieges analysiert Alberdi den europäischen (d.h. 
deutschen) Militarismus; es ist v.a. eine Kritik der Militarisierung des Rechtes (er
polemisiert gegen Bluntschlis Kriegsrecht, das wie das Nadelgewehr eine Waffe
sei, gewiß im Auftrag der preußischen Regierung geschrieben). Die Deutschen 
verbinden die schlimmsten antiken und modernen Aspekte der Kriegsführung.
Deutschland hat ein ausgezeichnetes Lehrsystem, aber das ist noch lange nicht 
Zivilisation (er haßt die deutsche Verbindung von Wissenschaft und Krieg und 
redet dauernd von „Dr. Bismarck“). Mit zunehmender Demokratie werden die 
Kriege zu Kämpfen zwischen Nationen; ihn erschreckt, wie sehr auch die Zivilis-
ten an der Leidenschaft für den Krieg teilnehmen. Er steht nicht bedingungslos
auf Seiten der Franzosen: man muß Niederlagen akzeptieren können. Vgl. 
Apuntes sobre la guerra, in: Escritos póstumos. – Buenos Aires 1895, Bd. II, 235-
322; engl. Übersetzung als Notes on War, in: The Crime of War. – London 1913,
Kapitel 12.

Memoria sobre la conveniencia i objetos de un congreso general americano
(1844)
in: Obras completas II. – Buenos Aires : Tribuna Nacional, 1886. – S. 387-
412
Gekürzte englische Übersetzung in: Documents on Inter-American Cooper-
ation / ed. by Robert N. Burr and Roland D. Hussey. – Bd. I, 1810-1881. –
Philadelphia, Pa.: Univ. of Pennsylvania Pr., 1955. – S. 88-94
Die amerikanische Idee eines Kongresses ist, nicht alle Übel auf einmal zu lösen, 
sondern einen ersten großen Schritt zu machen. Es geht um eine Wegbeschrei-
bung (auch Verfassungen können in Lateinamerika nur Wegbeschreibungen
sein). Erste Aufgabe ist Neuordnung der Grenzen: Sie wurden zum Nutzen der 
Kolonialverwaltung gezogen und behindern die Entwicklung der neuen Staaten.
Küsten, Häfen, Flüsse müssen für ökonomische Erschließung neu zugeordnet
werden. So entstehen natürliche Grenzen, die nicht durch Militär gewahrt werden 
müssen. Diese Neuordnung soll zu einem kontinentalen Gleichgewicht führen, 
Balance des kommerziellen Potentials statt Balance der Militärpotentiale. Der 
Vergleich ist nicht die Heilige Allianz der Mächte, sondern der deutsche Zollverein
zur gemeinsamen Entwicklung. Feinde sind nicht die anderen Mächte, sondern
straßenlose Wüsten, unerforschte Flüsse, bevölkerungslose Küsten, Anarchie der 
Zölle. Es werden nur noch Nationalgarden gebraucht. Ein Corte conciliadora kann 
mit moralischen Sanktion Frieden schaffen. Wo es eine Gemeinschaft der Interes-
sen gibt, gibt es ein Recht auf Intervention in Kriege zwischen anderen Staaten.
Hispanoamerika wird nie so eng vereint sein wie Nordamerika, aber gewiß enger
als Europa. Deshalb hat die europäische Methode der Neutralität hier nichts zu 
suchen.

434

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


El crimen de la guerra (um 1870)
in: Escritos póstumos II. – Buenos Aires : Imprenta Europea, 1895. – S. 1-
231
in: Obras selectas XVI. – Buenos Aires : La Facultad, 1920. – S. 15-332
Einzelausgaben 1934, 1939, 1957
Historisch-kritische Edition der Manuskripte: San Martín : Univ. Nacional de 
General San Martín, 2007 (Archivio Alberdi)
englische Übersetzung: The Crime of War / with notes by Thomas Baty. –
London : Dent, 1913
A Allmähliche Abschaffung des Krieges
§§30-31 Den Krieg abzuschaffen ist eine Utopie wie die Abschaffung des Verbre-
chens und der Strafe. Der Krieg als Verbrechen ist mit der Natur des Menschen
gegeben, der Krieg als Strafe ist deshalb nötig. Es gibt nur einen Weg den Krieg 
weniger häufig, weniger andauernd, weniger allgemein, weniger grausam und
zerstörerisch zu machen: die Erziehung des Menschengeschlechts. Weder Politik
noch Diplomatie können den Krieg abschaffen, nur die Interessen der Völker und
ihr Bedarf an Zivilisation. Deshalb ist der Handel der pacificador del mundo.
§§45-46 Der Frieden ist Erziehung wie die Freiheit. Frieden und Freiheit (und alle 
menschlichen Institutionen) sind in Menschen gegründet, nicht in Texten. Der 
Frieden wurzelt im Willen der Menschen. Der gute Willen, das Christentum, die
Moral müssen die bewaffnete Justiz unterstützen. §48 Grundlage des Völker-
rechts sind Handel, Technik, Verkehr. §54 Grundlagen des Friedens sind Christen-
tum und Handel; gemeinsame Interessen führen zu einer gemeinsamen Gerichts-
barkeit. §61 Christentum als Quelle meint nicht die historische, dogmatische 
Form des Christentums; Muslime und Konfuzianer dürfen sich eingeschlossen
fühlen. Handel steht ähnlich für einen Prozeß, der Technik, Weltreisen und auch
das Völkerrecht umfaßt. §§91-94. 96 Eine Aufzählung, was die Welteinheit vor-
angebracht hat; seine Kulturheroen sind die Völkerrechtler von Gentile bis Bluntschli,
die Erfinder, die Entdecker und Cobden, der Zerstörer der Zölle. Dazu nennt er die
Friedenspläne von Sully bis Bentham, Kant, Fichte. Was einst als utopisch galt,
erscheint verwirklichbar. §95 Die gegenwärtige Gesellschaft ist eine Mischung
aus Krieg oder Heidentum und Frieden oder Christentum. Das Christentum ist
das Gesetz des Friedens. Regierung braucht Zwangsinstrumente, aber Militaris-
mus verhält sich zur Regierung, wie Frömmelei zur Religion. 
B Das Weltvolk [el pueblo-mundo] und die Souveränität über die Nationen,
aus dem es sich zusammensetzt
§40 Ein Volk ist durch self government definiert, das Menschengeschlecht ist ein 
pueblo compuesto de pueblos. Das ist Ergebnis der interdependenten Weltge-
sellschaft. §41: Die Atlantikkabel haben die Monroe-Doktrin gegenstandslos 
gemacht. §49 Kein Land kann gegen ein anderes einen Strafkrieg führen, das
kann nur die „gran jury de las naciones“. §51 Selbständigkeit der Nationen ist 
innerhalb des Weltvolkes möglich. §58 Es gibt eine Bewegung zur Einheit des 
Menschengeschlechtes. Die Dezentralisierung ist mit dieser Vereinigung durch-
aus vereinbar. §59 Es wird wohl keine Vereinigten Staaten von Europa geben,
geschweige Vereinigte Staaten der Welt nach Vorbild der USA. Dazu sind die 
europäischen Nationen zu verschieden. Selbst der Aufbau einer unparteiischen
Autorität ist schwer. Aber Krieg als Strafrecht ist nur von einer Staatengemein-
schaft her denkbar, nicht von den Einzelstaaten. §60 Neutralität ist relativer Fort-

435

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


schritt, aber doch ein Egoismus. Sie kann aber die Rolle der unparteiischen Auto-
rität übernehmen. §§69-70 Die Vereinigung der unbeteiligten Staaten wirkt als 
Richter über die Kriegsparteien und zwingt sie durch eine gemeinsame Interven-
tion zum Frieden. In diesem Zusammenhang spricht er von Tribunalen, mit denen
aber diese gemeinsame Aktion der Neutralen gemeint ist, eine Art Schiedsge-
richt. §64 Schritte zur Union des Menschengeschlechts sind einerseits kontinen-
tale Unionen (in Amerika und Europa), andererseits Kongresse oder Internationa-
le Parlamente. §73 Letztlich ist der Einzelmensch die Grundlage aller Gesell-
schaft und allen Rechtes. Damit ist der Einzelmensch auch Gegenstand des Völ-
kerrechts. Wenn eine Person in ihren internationalen Rechten verletzt wird, muß
sie an die Welt appellieren können (er denkt speziell an Sklaverei). §83 Das posi-
tive Recht ist Haupthindernis des Naturrechts geworden, weil Verträge zwischen 
Regierungen geschlossen werden, nicht zwischen Völkern. Die Zivilisation wird 
immer mehr die Souveränität der Staaten auflösen und auf das Innere beschrän-
ken; die Welt wird zunehmend zu einer großen Assoziation, die die Existenz die-
ser nationalen Souveränität garantiert. Als solche Assoziationen nennt er Konti-
nente, Religionen, Rassen, alle möglichen großen geografischen Einteilungen der 
Menschheit.
C Der Soldat der Zukunft
§53 Unterscheidung des modernen, westlichen Soldaten, der für die Freiheit er-
zogen ist, von dem barbarischen, orientalischen Soldaten.
Das erste Notizbuch enthält §§20-29 eine Analyse von Krieg und Cäsarismus in
der Neuen Welt. Obwohl alle Staaten dieselbe republikanische Verfassung, Reli-
gion, Sprache, Rasse, Sitten, Gesetze haben, ist es ein Land dauernder Kriege.
Der Befreiungskrieg war der einzige Anlaß für Ruhm, große Männer sind Militärs,
die Dichtung ist Kriegsdichtung. Solange die ganze Kultur militärisch geprägt ist,
kann man nicht klarmachen, daß der Krieg ein Verbrechen ist. Noch fehlt Süd-
amerika der Sinn für die großen Interessen der Zivilisation. 
D Rechtliche Natur des Krieges
§§33-36 Jeder Krieg ist entweder Verbrechen oder Recht. Er ist das Strafrecht der
Völker. §55 Es gibt nur einen Gott, ein Menschengeschlecht, ein Recht für das
Menschengeschlecht. § 56 Es bildet sich eine Föderation der Vereinigten Staaten 
der Menschheit. Die Regierungen, die Weisen, die Ereignisse der Geschichte sind 
Mittel der Vorsehung zur Schaffung des Weltvolkes. §57 Das Völkerrecht zerfällt 
in Zivilrecht (Friedensvölkerrecht) und Strafrecht (Kriegsvölkerrecht). §81 Das 
Unrecht des Krieges ist nicht die Gewalt, sondern die Anwendung von Gewalt für 
Eigeninteresse. Gewalt darf ausschließlich von der Gemeinschaft der Staaten
angewandt werden. Der Krieg nimmt dann den Charakter der Strafe an. §90 Das 
Völkerrecht ist ein leeres Wort, wenn eine internationale Autorität fehlt, die dieses 
Recht zu einem Gesetz für die Staaten machen kann. Ohne Autorität wäre auch 
das Zivilrecht eines Staates nur ein Katechismus einer Moral oder einer Religion, 
ein Handbuch der Höflichkeit. Eine weltweite Autorität gibt es heute nicht und wird 
es vielleicht nie geben, entscheidend ist, ob es eine Gesellschaft der Nationen 
wenigstens in embryonaler Form gibt.
Der Text wurde begonnen als Beitrag zum Preisausschreiben der Ligue Interna-
tionale et Permanente de la Paix 1869 zum Thema Le crime de la guerre dénon-
cé a l’humanité. Einige Teile sind ausgeführt, andere nur skizziert. Das obige 
Referat gibt die Paragraphen des Manuskripts an, folgt aber in der Abfolge Alber-

436

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


dis Angaben, zu welchen Teilen die Notizen gehören sollten. Die erste (post-
hume) Ausgabe und ihre englische Übersetzung waren ohne Rücksicht auf Al-
berdis Angaben sachlich sortiert.

437

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373 - am 20.01.2026, 00:26:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	3.1  Vereinigte Staaten von Amerika
	3.1.1  William Ladd

	3.2  Großbritannien
	3.2.1  Leoni Levi
	3.2.2  James Lorimer

	3.3  Frankreich
	3.3.1  Jules Barni
	3.3.2  Charles Lemonnier

	3.4  Belgien
	3.4.1  Louis Bara
	3.4.2  Édouard Morhange

	3.5  Deutschsprachiger Raum
	3.5.1  Johann Baptist Sartorius
	3.5.2  Johann Caspar Bluntschli
	3.5.3  Peter Kaufmann

	3.6  Italien
	3.6.1  Luigi Taparelli, Marchese d’Azeglio
	3.6.2  Pasquale Fiore

	3.7  Spanien
	3.8  Rußland
	3.9  Lateinamerika
	3.9.1  Juan Bautista Alberdi


