3. Internationale Organisation

Im Zentrum der historischen Darstellungen der Friedensideen stehen traditionell
Ideen zur internationalen Organisation. In der Ideengeschichte des 19. Jahrhun-
derts ist internationale Organisation aber marginal, zumindest als Option fir
Gegenwart und nahe Zukunft. Auch innerhalb der Friedensbewegung, in der tat-
sachlich am ehesten unverzigliche Einrichtung internationaler Organisationen
gefordert werden, wird politischen und 6konomischen Bedingungen oft gréReres
Gewicht zugeschrieben. Wo die Bedeutung der internationalen Organisation
gesehen wird, ist es ein breites Spektrum von Schiedsgericht bis Weltstaat. Frie-
densplane, die Einzelheiten der Organisation ausmalen, sind ein Uberhang des
18. Jahrhunderts. Genuine Friedenspldne des 19. Jahrhunderts konzentrieren
sich darauf, die geschichtlichen Bedingungen fiir die Aktualitat der internationalen
Organisation zu benennen. Stereotyp wird wiederholt, dal3 das 19. Jahrhundert
ein Jahrhundert der Zivilisation ist, in dem allein die internationalen Beziehungen
barbarisch geblieben sind. Es eine Lehre vom Ende der Geschichte, das nur von
den herrschenden Minderheiten nicht gesehen wird. Trotzdem wird meist gese-
hen, daf} die &ffentliche Meinung noch nicht auf der Seite der internationalen Orga-
nisation fir den Frieden steht.

Das 19. Jahrhundert kannte internationale Organisation in Form der Heiligen Alli-
anz und der folgenden KongrelR3diplomatie: eine Formalisierung der europaischen
internationalen Gesellschaft der Staaten, aber sehr schwach an Institutionen. Das
Vélkerrecht ist von den Staaten Uberhaupt erst auf dem Aachener Kongref3 1818
fir verbindlich erklart worden, das haben die Vélkerrechtler des 19. Jahrhunderts
noch gut gewuBt. Die Heiligen Allianz ist freilich ambivalent, einerseits ist sie
Hinweis auf die Mdéglichkeit einer internationalen Organisation, andererseits das
Schreckbild des reaktiondren Interventionismus. Bei liberalen und demokrati-
schen Autoren gab es zwei Reaktionen: Betonung der Souveranitat und des Prin-
zips der Nichtintervention einerseits, Hoffnung auf eine ganz andere Allianz der
Vélker anderseits. Konkreter war nach 1830 die Idee eines europaischen Konzer-
tes als Zusammenarbeit der Gromachte zur Verhinderung von Kriegen.
Napoléon lll. hat diese Idee kontinuierlich verfolgt, sein Ziel einer Revision des
Wiener Kongresses durch einen Kongrel3, der nicht erst ein Friedenskongref®
nach einem Krieg sein sollte, hat bei Zeitgenossen und Historikern mehr Mi3trau-
en als Zustimmung gefunden. Aber der Internationalismus war lange von dieser
KongrelRidee gepragt. Der Versuch, eine engere internationale Organisation zu
vermeiden, fuhrte zu Uberschétzung des Konzerts. Vgl. zur Nachgeschichte von
Heiligen Allianz und Europaischem Konzert in der Theorie des 19. Jahrhunderts:

373

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Carsten Holbraad, The Concert of Europe : a Study in German and British Inter-
national Theory 1815-1914. — London 1970.

Die Grundidee des demokratischen und sozialistischen Internationalismus ist die
Zusammenarbeit der Volker; so wenig wie die Heilige. Allianz der Monarchen ist
die der Vdlker eine Organisation mit Institutionen. Aber auch die européische
foderale Republik ist eine demokratische Idee seit 1830. Das amerikanische Vor-
bild ist klar, selten werden die Autoren genauer und dringlich (auch hier wird das
Ziel Kongref} genannt, aber statt der Kongresse der Pentachie oder dem Kongre3
Napoléons lll. ein Kongre3 nach dem Vorbild des amerikanischen Kongresses;
es ist in den Texten des 19. Jahrhunderts nicht immer klar, welcher dieser Kon-
gresse gerade gefordert wird). Die Revolution von 1848 konnte den republikani-
schen Internationalismus nicht verwirklichen. Die Idee wurde 1867 wieder Ziel der
demokratischen Friedensbewegung.
Vgl. zur féderalistischen Europaidee immer noch: Pierre Renouvin, L’idée de
fédération européenne dans la pensée politique du XIXe siecle. — Oxford
1949; ders., L’idée d’Etats-Unis d’Europe pendant la crise de 1848, in: Actes
du Congres historique du centenaire de la Révolution de 1848. — Paris 1948.
— S. 31-45. Eine Zusammenstellung von Europaduferungen im Frihjahr 1848
auch bei Wilhelmus van der Linden, The International Peace Movement 1815-
1874. — Amsterdam 1987. — S. 375-378.

Die vorherrschende |dee der Friedensbewegung war nicht die internationale
Foderation, sondern die Organisation der internationalen Schiedsgerichtsbarkeit.
Es ist die Minimalidee einer internationalen Organisation. Friedensplane hatten
bis ins 18. Jahrhundert immer irgendeine exekutive Gewalt. Internationale Recht-
sprechung ohne Gewalt war eine Idee erst des 19. Jahrhunderts, auf die der reli-
giése Pazifismus und der sakularer Glauben an Offentlichkeit sich einigen konn-
ten. Das wurde das Programm der internationalen Friedenskongresse. Der letzte
Triumph dieser Friedensbewegung war, im Pariser Vertrag 1856 eine (sehr
schwache) Schiedsgerichtsempfehlung unterzubringen: ein Hinweis auf gute
Dienste eines Staates in Streitigkeiten der Nachbarn. Friedensbewegung und
internationalistisch eingestellte Juristen muften immer wieder auf diese schwa-
che Empfehlung zuriickkommen, erst die Haager Friedenskonferenzen 1899 und
1907 kamen darliber hinaus. Das Jahr 1870 ist ein Wendepunkt in der Geschich-
te der Friedensplédne. Einerseits war die Nichtexistenz eines Konzertes gar zu
klargeworden und fiir absehbare Zukunft internationale Organisation als Lésung
ausgeschlossen. Andererseits gab der Alabama-Schiedsspruch Hoffnung (es
ging um einen in GroRbritannien gebauten Zerstdérer, mit dem im amerikanischen
Birgerkrieg die Studstaaten den Nordstaaten groRRe Verluste zugefligt hatten, fir
die die siegreichen Nordstaaten GroRbritannien verantwortlich machten). Fur den
Rechtspazifismus war das ein entscheidendes Datum, weil erstmals ein interna-
tional besetztes Schiedsgericht eingesetzt wurde. In den 1870/80er Jahren wird
viel Uber Schiedsgericht und Kodifikation des Vélkerrechts diskutiert. In mehreren
nationalen Parlamenten werden Beschlisse angenommen, die auf Schiedsge-
richtsbarkeit als ersten Weg in internationalen Streitigkeiten verpflichten.
Schiedsgericht blieb die Lieblingsidee der birgerlichen Friedensbewegung; darin
konnten der pazifistische Geistliche Richard, der Okonom Passy, der Republika-

374

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ner Lemonnier und der Organisator von Kooperativen Pratt zusammenkommen.
Die Friedenskongresse und die Interparlamentarische Union haben dieses Ziel
seit 1889 Ubernommen. Hier beginnt der Weg zur Haager Friedenskonferenz.
AuRerhalb der Rechtsgeschichtsschreibung ist das Interesse an der neuen recht-
lichen Qualitdt des Schiedsgerichts von 1872 minimal, entscheidend waren
sowohl fur die Einsetzung des Schiedsgerichtes, wie fiir die Akzeptanz des
Schiedsspruchs die politischen Auseinandersetzungen in den USA und GroRbri-
tannien: Adrian Cook, The Alabama Claims : American Politics and Anglo-
American Relations, 1865-1872. — Ithaca, N.Y. 1975.

Volkerrechtler missen von irgendeiner Form der internationalen Gesellschaft
ausgehen, aber nicht von internationaler Organisation. ,En 1848, les juristes sont
muets ...“ (Pierre Renouvier). Das Institut de Droit international und die Associa-
tion pour la réforme et le codification du droit de gens haben das nicht grundséatz-
lich geéndert (beide wurden 1873 gegriindet, das Institut als eine Vereinigung der
prominentesten Volkerrechtler, die Association umfalite auler Wissenschaftlern
auch Politiker und Sprecher der Friedensbewegung). Die Juristen begrenzen die
Schiedsgerichtsbarkeit auf Rechtsstreitigkeiten (vgl. den Bericht von Levin Gold-
schmidt fiir das Institut in: Revue de droit international et de 1égislation comparée
6 (1874) 421-453). Aber internationale Organisation ist auch eine Idee verzweifel-
ter konservativer Juristen des kiinftigen Weltrechts: Lorimer und Bluntschli suchen
in der Erfahrung des Schwindens des Konzerts ein neues Organ fur friedliche
Steuerung des historischen Wandels. Die juristische (Nicht-)Beschaftigung mit
internationaler Organisation im 19. Jahrhundert ist nie analysiert worden. Kos-
kenniemi ist in seiner Darstellung des Institut de Droit international véllig ohne
dieses Thema ausgekommen. Eine Darstellung mufte auch Autoren einbe-
ziehen, die mit einer fiktiven civitas maxima zufrieden sind, und zeigen, warum
die Volkerrechtler meist an der Schwelle zur internationalen Organisation haltma-
chen. Erst um 1900, in einer dialektischen Abkehr von immer reineren Theorien
der Souveranitat, beginnen Juristen, Wege zur internationalen Organisation zu
akzeptieren.

Basis der Forderung nach internationaler Verrechtlichung ist der Fortschritt der
Zivilisation, an dem allein die internationalen Beziehungen nicht teilzuhaben
scheinen. Tatsé&chlich beginnt in der 2. Hafte des 19. Jahrhunderts ein rasches
Wachstum funktionaler staatlicher und nichtstaatlicher internationaler Organisatio-
nen. Die erste formale universale Organisation war die fur Geodéasie (1864), als
besonders wichtig galt die Zusammenarbeit bei Telegraphen (1865) und Post
(1874), wohl weil die transnationale Kommunikation selber als der Antrieb der
Internationalisierung wahrgenommen wurde. Internationale wissenschaftliche
Kongresse sind élter. Der Sozialist Considerant konnte bereits in den 1830er Jah-
ren aus ihnen das Versprechen des Funktionalismus entwickeln. Die Vélkerrecht-
ler werden auf diese ,internationale Verwaltung® in den 1870er/80er Jahren auf-
merksam, aber das flihrt sie noch nicht zu systematischer Beschéaftigung mit
internationalen Organisationen. Die frilhesten AuBerungen zu funktionalen Orga-
nisationen sind stark an funktionalistischen Versprechen, schwach an Analyse
(René Lavollée, Les union internationales, in: Revue d’histoire diplomatique 1

375

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

(1887) 331-362). Erst nach 1890 werden die funktionalen internationalen Organi-

sationen ein dominierendes Thema der Friedensbewegung.
Vgl. Craig N. Murphy, International Organizations and Industrial Change :
Global Governance since 1850. — Cambridge 1994 (eine “Gramscianische”
Interpretation aus der zunehmenden Einsicht der Eliten, da der Nationalstaat
die Industrialisierung nicht bewaltigen kann); Milo§ Vec, Recht und Normie-
rung in der Industriellen Revolution : neue Strukturen der Normsetzung in V6l-
kerrecht, staatlicher Gesetzgebung und gesellschaftlicher Selbstnormierung. —
Frankfurt am Main 2006 (&hnlich, doch ohne Gramsci; gut in der Beriicksichti-
gung des ganzen Spektrums von Vertrdgen Uber Kongresse bis zu Organisa-
tionen); Bob Reinalda, Routledge History of International Organizations : from
1815 to the Present Day. — London 2009 (Chronik des Wachstum Internatio-
naler Organisation); Douglas Howland, An Alternative Mode of International
Order : the International Administrative Union in the Nineteenth Century, in:
Review of International Studies 41 (2015) 161-183.

Meulen, Jacob ter

Der Gedanke der Internationalen Organisation in seiner Entwicklung. — Den
Haag : Nijhoff

2,1.-1798 — 1870. — 1929

2,2.-1867 — 1889. — 1940

Der 2. Band von ter Meulens Geschichte wird, je weiter er sich von 1800 entfernt,
immer mehr eine schier endlose Parade von Projekten; zu traditionellen Privat-
projekten kommen zunehmend Diskussionsbeitrdge aus den Bewegungen fir
Schiedsgerichtsbarkeit, Kodifizierung des Vélkerrechts, europédischer Féderation.
Ter Meulen erspart mir hier eine volle Liste aller Friedenspléne zu geben. Es sind
nur wenige aufgetaucht, die er nicht kannte. Wir wissen jedoch inzwischen mehr
Uber den Kontext vieler Plane. Ich konzentriere mich auf Projekte, deren sozial-
und ideengeschichtlicher Kontext deutlicher wird. Ter Meulen protokolliert liebe-
voll die institutionellen Arrangements; sie sollen hier nur marginal vorkommen.

Friedensplane waren im 19. Jahrhundert noch Uberwiegend Plane der Organisa-
tion Europas, erst mit dem Vélkerbund treten die Organisation Europas und die
Organisation der Welt endgliltig auseinander. Ter Meulen ist deshalb das beste
Verzeichnis auch der Ideen zur européische Organisation (die Liste bei Rolf
Hellmut Foerster, Europa : Geschichte einer politischen Idee. — Miinchen 1967 ist
nur ein Auszug der Europaplane aus ter Meulens umfénglicherer Darstellung). Es
sind 36 Plane zwischen 1830 und 1889 und diese Zahl wurde nur erreicht mit
einigen Spinnern und einigen Zweifelsfallen. In den historischen Darstellungen
der Europaidee ist fir das 19. Jahrhundert europédische Organisation kaum The-
ma. Vgl. zuletzt: Klassiker des europdischen Denkens: Friedens- und Europavor-
stellungen aus 700 Jahrhunderten européischer Kulturgeschichte | hrsg. von
Winfried Bottcher. — Baden-Baden 2014 (von den 17 Autoren aus der Epoche
1830-1890 haben 14 einen hohen Rang in der européischen Geistesgeschichte;
keiner von diesen hat einen Plan flr europaische Organisation vorgelegt).

376

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3.1 Vereinigte Staaten von Amerika

Die Idee, internationale Konflikte einer strikten Verrechtlichung zu unterwerfen, ist
im 19. Jahrhundert vor allem eine Idee der amerikanischen Friedensbewegung. Im
frihen Manifest von Noah Worcester, noch vor seiner Griindung der Massachusetts
Peace Society, war a confederacy of nations mit einem high court of equity als das
politische Ziel der Friedensbewegung formuliert. Die Idee eines permanenten inter-
nationalen Kongresses ist natirlich schnell als amerikanische domestic analogy zu
erkennen. Aber eine Fdderale Republik ist nicht gemeint: in Amerika sah man
immer die Distanz der eigenen Republik zu Europa. Die Idee ist, trotz dieser
Distanz zum Frieden zu kommen. Schon auf den internationalen Friedenskongres-
sen in der Mitte des Jahrhunderts war eine internationale Organisation mit KongrefR,
Kodifizierung und Gericht nicht durchsetzbar. Aber auch die bescheidenere Idee
der Schiedsgerichtsbarkeit war eine amerikanische Idee. Der Neubeginn der Frie-
densbewegung nach 1870 als Bewegung fiir internationales Recht hat starke ame-
rikanische Wurzeln, aber der amerikanische Anteil an der Bewegung war dann lan-
ge gering. Die amerikanischen Non-resistants haben kosmopolitische Zusammen-
arbeit gegen internationale Organisation ausgespielt.

3.1.1 William Ladd

1778-1841, Seemann, Baumwollpflanzer, Kapitén, Farmer. Nach einer religiésen
Konversion tatig fir MaRigkeit, Sonntagsschulen, Mission, Seemannswohlfahrt,
Indianerfrage, Abolition. In den 1820er Jahren Organisator, Leserbriefschreiber,
Redner der Friedensbewegung. Er schuf aus lokalen und regionalen Vereinen die
American Peace Society, seit der Griindung 1828 ihr Sekretér, 1837 bis 1841 ihr
Prasident. Vgl.: John Hemmenway, The Apostle of Peace : Memoir of William
Ladd. — Boston, Mass. 1872 (Neudruck: Englewood, N.J. 1972); Peter Brock,
Pacifism in the United States : from the Colonial Era to the First World War. —
Princeton, N.J. 1968 (S. 482-488 ein kurzes Portrait von Ladd, aber Brocks
gesamte Darstellung der American Peace Society ist von Ladd dominiert).

Ladd war ein christlicher Pazifist. Das groRte Ubel des Krieges ist, daR Christen
einander vernichten, und das wichtigste Mittel gegen den Krieg ist Gebet. Er lehn-
te auch Verteidigungskriege ab (die American Peace Society war sich nicht einig)
und sogar Selbstverteidigung, die den Tod des Angreifers in Kauf nimmt (unter
christlichen Pazifisten eine radikale Position). Die neue Bewegung fir Non-
resistance, die jede staatliche Gewalt ablehnte, war ihm aber zu extrem. Zwar
akzeptierte er den christlichen Kampf gegen Todesstrafe und Rechtsstreitigkei-
ten, der Kampf um den Rechtsfrieden sollte aber véllig getrennt gefiihrt werden.
Der christliche Pazifist Ladd braucht internationale Organisation als einzigen Weg
die Kriege abschaffen zu kénnen. Der Friedensplan vermeidet aber christlichen
Anklange (vgl. auch zu Ladds christlichem Werben fur den Frieden im Abschnitt
5.1).

Ladd kannte die Friedensplane der frihen Neuzeit, eine direkte Anregung war
aber Bolivars lateinamerikanischer Kongre® 1826, im Einzelnen formuliert er

377

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Uberlegungen aus, die seit den Anfingen der amerikanischen Friedensbewegung
bereits gedulert worden waren. Aber erst sein Plan ist der Beginn kontinuierli-
cher Debatten in der Friedensbewegung in Amerika und in GroRbritannien. Das
liegt an der resoluten Konzentration auf Streitschlichtung: Der Kongrel} der Nati-
onen ist mehr als ein Schiedsgericht, aber weniger als eine internationale Fédera-
tion. Eine internationale Exekutive (fir die damals die Heilige Allianz in Europa
stand) muBte unbedingt vermieden werden. Das ist ein amerikanisches Problem:
Die demokratische Republik will nicht von Monarchien abhangig werden. Der
Text wurde 1916 neu herausgebracht von James Brown Scott, dem Apologeten
der Haager juristischen Ordnung und Gegner eines politischen Vélkerbundes (die
Einleitung auch in James Scott Brown, Peace through Justice : Three Papers on
International Justice and the Means of Attaining it. — New York 1917. — S. 8-50).

An Essay on a Congress of Nations for the Adjustment of International Dis-
putes Without Resort to Arms. — Boston : Wipple and Damrell, 1840. — 192

S.

Neudrucke: New York und Oxford 1916 (eine Carnegie Endowment for In-
ternational Peace Ausgabe mit einer Einleitung von James Brown Scott)
Neudrucke dieser Ausgabe 1972, 2007, 2009.

Der Mensch ist von Selbstliebe bestimmt, aber ein soziales und rationales We-
sen. Er begreift, daR Giiter eher durch Uberzeugen als durch Gewalt gesichert
werden. Dieser Rechtsfrieden muf® auch international gesichert werden. Der
Congress of Nations soll ein Kongref® von Gesandten der christlichen und zivilisier-
ten Staaten sein, um Vertrage zu schlieRen und das internationale Recht zu kodifi-
zieren. Das wird ein langwieriger Prozel} sein. Der Court of Nations, besetzt mit
den besten Juristen der Welt, wird Streitigkeiten zwischen Staaten entscheiden.
Die Aufgabe der Exekutive kann nur die 6ffentliche Meinung tbernehmen. Ein-
wande gegen diese Rechtsorganisation, sind zum Teil republikanische: Die USA
fuhlen sich unwohl unter Monarchien. Deshalb sollen innere Angelegenheiten der
Staaten véllig unabhéngig bleiben. Ladd zahlt auf, was sich schon alles geéndert
hat: religiése Verfolgung, Sklavenhandel, o6ffentlicher Alkoholismus sind ver-
schwunden. Die Vélker begreifen, daR Gott sie zu gegenseitigem Verkehr geschaf-
fen hat. Deshalb haben die Beziehungen zwischen den Vd&lkern zugenommen
und sind starker von der &ffentlichen Meinung abhangig geworden.

Ein Kongre3 gehdrte bereits zu den Vorhaben, die Ladd in der Einladung zur
Grindung der American Peace Society nannte. 1829 wurde ein Essay-
Wettbewerb ausgeschrieben, der mehrfach erneuert werden mufte und nie zur
Zufriedenheit der American Peace Society gelang. Zuletzt schrieb Ladd selber
einen Text. Er hatte die Substanz seines Vorschlags bereits 1831 anonym publi-
ziert (in: The Harbinger of Peace Januar und Februar 1831; es gibt keinen Grund,
mit ter Meulen diesen Text Ladd abzusprechen). Die abgelehnten Essays wurden
in einem Uber 700-seitigen Werk publiziert: Prize Essays on a Congress of Nations,
for the Adjustment of International Disputes, and for the Promotion of Universal
Peace without Resort to Arms ; Together with a Sixth Essay Comprising the Sub-
stance of the Rejected Essays /| ed. by William Ladd and George C. Beckwith. —
Boston 1840 (Ladds Text S.509-700). Jacob ter Meulen 11/1 (1929) referiert S. 281-
294 die funf Essays, S. 294-301 Ladds Vorschlag. Dissertation on the Subject of

378

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

a Congress of Nations for the Adjustment of International Disputes Without Re-
course to Arms | by a Friend of Peace. — New York 1837, das in Bibliothekskat-
alogen und in einem Neudruck 1994 Ladd zugeschrieben wird, ist ein véllig
anderer, sehr rhetorischer Text. In Prize Essays (5. Essay) ist er stark gekurzt,
wohl ein Hinweis, dal® blofRe Friedensrhetorik auch damals schwer ertraglich war.
Der Verfasser, Origen Bacheler, war einer der Stifter des Preises.

Schwarzenberger, Georg

William Ladd : an Examination of an American Proposal for an International
Equity Tribunal. — London : Constable, 1936. — XVII, 78 S. (The New Com-
monwealth Institute Monography ; ser. B, no 3)

Ladd glaubt nicht, dal® unter modernen Bedingungen Krieg obsolet ist, deshalb
muf es internationale Billigkeit geben. Seine originelle Leistung war die Trennung
von Congress of Nations und Court of Nations. Der Court of Nations sollte nach
bestehenden Vertragen und der Gesetzgebung des Congress of Nations ent-
scheiden. Wo es solche Vertrage/Gesetze nicht gibt, soll nach ,equity and justice”
entschieden werden. Ladds Plan zeichnet sich aus durch Sinn fur internationale
Realitdten, Tendenz zu Universalitat, klare Trennung von Gesetzgebung, Diplo-
matie und Tribunal, es ist ein Ansatz fur ein Konzept des friedlichen Wandels.
Georg Schwarzenberger (1908-1991) war damals Geschéftsfihrer des New
Commonwealth Institute, das fur einen zweiten Internationalen Gerichtshof ein-
trat, der statt nach bloR juristischen Kriterien nach Billigkeit entscheiden sollte und
so ein Moment friedlichen Wandels verkérpert hétte.

William Jay (1789-1858), Richter und Politiker im Staat New York, war in vielen
Reformbewegungen tatig und fur sie als konservatives Aushangeschild wichtig:
gegen offentliche Laster, Duell, Sklaverei, dann auch Krieg. 1848-1858 Prasident
der American Peace Society. Jays Ziel ist Delegitimierung des Krieges. Als Jurist
bemiiht er sich um eine genauere juristische Fassung: Es mul} ein Schiedsgericht
sein, ein echter internationaler Gerichtshof kann kein Projekt der Gegenwart sein.
Jays Friedensplan ist Etablierung von Streitschlichtung in bilateralen Vertragen.
Die Durchsetzung des Schiedsurteils mull der &ffentlichen Meinung tberlassen
werden. Ein Staat, der die Streitschlichtung miRachtet, wiirde die 6ffentliche Meinung,
die das als ,unjust and dishonorable® ansehen wird, gegen sich haben. Ein sol-
cher Krieg wiirde rasch von den anderen Machten beendet werden. Der Krieg ist
ein Ubel, das nur durch Fortschritt ilberwunden werden kann: das Christentum
breitet sich aus, freie Institutionen treten an die Stelle feudaler Unterdriickung,
Erziehung klart die Képfe auf, die Sklaverei verliert ihre Stitze in der 6ffentlichen
Meinung. Es kann nicht sein, daf allein der Krieg standhélt. Die Friedensdividen-
de soll weiteren Fortschritt fordern (War and Peace : the Evils of the First and a
Plan for Preserving the Last. — New York 1842, Neudruck 1919 in der Reihe des
Carnegie Endowment for International Peace. Jays Plan beruft sich auf den
Erfolg, den andere Bewegungen in der &ffentlichen Meinung hatten. Der Vélker-
rechts-Skeptiker Adolf Lasson spottete: ,Es ist ein hiibscher und origineller Gedan-
ke, die Abschaffung des Kriegfiihrens und des Schnapstrinkens auf gleichem Ful3e
zu behandeln® (Princip und Zukunft des Vélkerrechts. — Berlin 1871. — S. 151). Der
Londoner Friedenskongre® 1843 stimmte Jays Plan zu. Fur diese Position, mach-

379

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

te sich die internationale Friedensbewegung eher stark als fir Ladds juridische
Lésung. Es ist ein Minimalprogramm und auch Lasson kann loben, daf® nicht der
véllig unpolitische ewige Frieden verlangt wurde; wie Kriegsallianzen kénne es
natlrlich auch Friedensallianzen geben. Der Plan sieht eher nach William Jen-
nings Bryans Netz bilateraler Schiedsvertrage zwischen befreundeten Nationen,
der minimalsten Form des Internationalismus, aus als nach einer Vorlage fiir die
Haager Konferenzen. Vgl. Stephan P. Budney, William Jay : Abolitionist and Anti-
colonialist. — Westport, Conn. 2005. Ein kurzer Uberblick zu seiner Tatigkeit fur
die Friedensbewegung: Robert Trendel, William Jay and the International Peace
Movement, in: Peace and Change 2 (1974) no. 3, S. 17-23.

Elihu Burritt (1810-1879), Schmied und professioneller Redner, Konsularange-
stellter und Farmer, war der Motor der Internationalen Friedenskongresse in der
Mitte des Jahrhunderts. Er zeigt eine eigentimliche Verbindung von persénlicher
religiéser Verpflichtung und Umsetzung in Propaganda (keiner erreichte so stark
neue Gruppen fur den Frieden). Er vertritt das urspriingliche Programm William
Ladds mit Volkerkongref3 und Kodifizierung des Vélkerrechts. Schiedsgerichts-
barkeit kann nur Zwischenziel sein. Auf den Friedenskongressen wurde Burrits
Kongressidee “the American plan” genannt. Aber auch in Amerika gab es keinen
Konsens fir diese weitgehende Internationalisierung. Burritt war seit 1872 noch
einmal Anreger einer Bewegung fir Kodifizierung und VélkerkongreB3, aber die
Volkerrechtler wollten vom VélkerkongreR® nichts héren. Frieden, Freihandel,
Evangelium sind bei Burritt eine kaum Iésbare Verbindung eingegangen, fur billi-
gen transatlantischen Briefverkehr hat er genauso zdh gekadmpft. Eine Basis von
Burritts Internationalismus ist eine evangelikale Version angelséchsischer Einheit:
»The nations are waiting to be moved upon by the mighty genius of the Anglo-
Saxon race...The Anglo-Saxon genius has no peculiar institutions, no state poli-
cy; it flies side by side with the angle of the Gospel.“ Die USA werden sich mit
Mexiko, Kuba und Hawaii vereinen, das in Kirze teutonisch bestimmte Rufiland
und GroRbritannien werden sich die Dominanz Uber Asien teilen. Und das alles
wird friedlich kommen! Wilhelmus van der Linden hat die tiefste Friedensstrategie
des Christen und Internationalisten benannt: Das Wachsen der Staaten ist der
Weg zum Frieden (The International Peace Movement 1815-1874. — Amsterdam
1987. —273-277 und S. 446).
Vgl. Peter Tolis, Elihu Burritt : Crusader for Brotherhood. — Hamden, Conn.
1968; Michael Porsche, Elihu Burritt (1810-1879), in: Wider den Krieg : grof8e
Pazifisten vom Immanuel Kant bis Heinrich B6ll | hrsg. von Christiane
Rajewsky und Dieter Riesenberger. — Minchen 1987. — S. 26-32. Zu Burritt
als Pionier der Militardienstverweigerung: Peter Brock, Freedom from War :
Nonsectarian Pacifism 1814-1914. — Toronto 1991. — S. 100-116 The League
of Universal Brotherhood.

David Dudley Field (1805-1894), Anwalt, Kodifikator des Zivilrechts des Staates
New York. 1873 Grindungsmitglied des Institut de Droit international und der
Association for the Reform and Codification of the Law of Nations. Zentrale Figur
der amerikanisch-europdischen Bemiihungen um eine Kodifizierung des Volker-

380

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

rechts. Eine politische Union scheidet fir ihn international aus: Keine Nation hat
ein Recht, sich in innere Angelegenheiten anderer Nationen einzumischen. Aber
engere Beziehungen sind méglich: Verfolgung gemeinsamer Interessen, Kennt-
nisse von einander, mehr Verkehr, mehr Sympathie, mehr Beachtung der Rechte
der anderen Nationen. Das ist ein religidses und sékulares Gebot, wird aber auch
von Interesse und Politik empfohlen. Das Glick der Vélker beruht auf materiellen
und geistigen Ressourcen, die sich durch Verkehr vermehren. Fir Staaten gilt
wie fur Individuen: ,to be selfish is not to be happy* (The Community of Nations :
an address before the British Social Science Association (1867), in: Speeches,
Arguments and Miscellaneous Papers of David Dudley Field. — New York 1890,
Neudruck 1971, Ill, 396-404). Sein Vélkerrecht-Kodex fir diese Gemeinschaft der
Nationen war ein positivistischer Kodex des bestehenden Rechts, aber gerade
der Abschnitt Uber die Friedensbewahrung ging weit Uber das geltende Volker-
recht hinaus. In Friedenszeiten soll das Militdrs begrenzt werden, Beschwerden
Uber andere Nationen sollen in einer ,formal notice” &ffentlich gemacht werden,
eine Joint High Commission versucht die Kontrahenten zu einigen, zuletzt muf®
ein High Court of Arbitration ein Urteil fallen. Jeder Staat muf} sich verpflichten,
an diesem Verfahren teilzunehmen. Wenn ein Staat sich dem Verfahren entzieht
und Krieg beginnt, sind alle anderen verpflichtet, bewaffnet Widerstand zu leisten.
Der Krieg hat wenig, was ihn empfiehlt. Seine Tugenden werden durch Laster
und Ubel aufgewogen. Der Krieg mag Teil der Vorsehung sein, das macht ihn
aber nicht besser als die Pest (Draft Outlines of an International Code. - New
York 1872, Pt. IV, Provisions for the Preservation of Peace; dieser Abschnitt hat
1872 nur 7 Seiten, andere Teile Uber 100 Seiten). Vgl. auch Speeches a.a.O.
I, 384-396 die Ankiindigung des Kodifikationsprojektes vor der britischen Social
Science Association 1866; ebd. S. 416-426 die Prasentation des Kodex 1872.
Field will Schiedsgerichtsbarkeit obligatorisch machen, aber den Schiedsspruch
nicht kollektiv durchsetzen. Kriegerischer Widerspruch bleibt mdglich. Ob so der
Krieg verschwinden wird, kann erst die Zukunft zeigen. In einer spaten Rede zum
Kriegsrecht bemerkt er die gegenlaufigen Tendenzen, dal} der Krieg gefahrlicher
wird, aber verschwinden kénnte. Der nachste Krieg wird die Zivilbevélkerung
nicht mehr schonen, die Maxime, daf nur militdrische Institutionen angegriffen
werden dirfen, mufy gefestigt werden. Die Beziehungen zwischen Regierungen
und Regierten haben sich geéndert, kiinftig kdnnen keine Untertanen mehr ohne
eigene Zustimmung annektiert oder weggegeben werden. Damit wird der Krieg
so unprofitabel, dal er wohl ganz verschwinden wird. Allein der Krieg gegen
Tyrannen wird seinen Sinn behalten (Amelioration of the Laws of Warfare : a
Memorial Addressed to the Institute of International Law, at Heidelberg, Septem-
ber 1887, in: Speeches a.a.O. lll, 321-332). Vgl.: David Dudley Field : centenary
essays ; celebrating 100 years of legal reform | ed. by Alison Reppy. — New York
1949.

Abram Pulling Sprague (1846-1883), Anwalt, Mitarbeiter von David Dudley Field
im Projekt der Vdlkerrechtskodifizierung, einer der Sieger in Marcoartis
Preisausschreiben uber ein internationales Parlament. Auch Sprague geht davon
aus dal} eine neue Zeit der Friedensliebe begonnen hat: Riickgang der Kriege,
Zunahme 6konomischer Institutionen und der Kommunikation zwischen Nationen.

381

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Volker der zivilisierten Welt sind “more industrious and fraternal and less pre-
datorial and inimical.“ Aber internationale Organisation bleibt etwas anderes als
Organisation in einem Staat oder einer Foderation: Hilfe und Protektion fehlen.
Man kann nicht erwarten, dal} internationale Organisation die Kriege direkt been-
det, aber man kann hoffen, dal® Schiedsgerichte die Tendenz zum Krieg vermin-
dern. Die Idee mul® von der Diplomatie aufgenommen werden. Die 6ffentliche
Meinung ist wichtig, kann aber nur in einem politischen oder diplomatischen
Rahmen wirken. Sprague denkt an einen internationalen Kongref3, in den die
Staaten Staatsméanner, Juristen und Gelehrte schicken. Sprague will vor allem
friedlichen Wandel erméglichen. Nicht die Veranderung von Grenzen ist das
Problem, sondern die gewaltsame Verénderung. Universale Abristung ist ein
spater Schritt, wenn Vertrauen gewachsen ist. Kants Anforderung der republika-
nischen Regierungsform scheidet aus. Das internationale Tribunal darf nur die
Aufgabe haben, den Rechtskodex zu interpretieren. Irgendeine Art Exekution
ware zu viel Féderation, selbst der Ausschlul® kriegerischer Staaten ginge zu weit
(und wére unklug). So bleiben nur moralische Sanktionen, denen das Tribunal
aber mehr Gewicht verleiht (The Codification of Public International Law : an
Essay on the Way in Which an International Assembly Ought to Be Constituted
for the Formation of a Code of Public International Law; and the Leading Princi-
ples on which such a Code Ought to be Framed, beigefligt zu: Internationalism |
by Arturo de Marcoartu. — London 1876. — S. 69-138). Sprague hat diese Ein-
schatzung auch in seine Rechtstheorie aufgenommen: Kodifizierung ist der
Rechtsentwicklung durch Rechtsprechung vorzuziehen, weil der wissenschaftli-
che Jurist mehr Uberblick hat als der Richter. Aber auch ein Kodex braucht immer
Interpretation. Das internationale Recht ist erst im Anfangsstadium, es gibt wenig
Gerichtsurteile, Juristen ,must refer principally to what may be called international
sentiment.“ Ein Kodex ware ein ausfihrlicher Vertrag zwischen Staaten. Die Pri-
vatarbeiten von Field oder Bluntschli sind wichtig, werden aber erst durch einen
Staatenkongref3 Recht (The New Science of Law : an Introduction to the Princip-
les of Legology. — Albany, N.Y. 1875).

3.2 GrofRbritannien

In GroRbritannien ist Internationale Organisation vorwiegend eine Idee der Frie-
densbewegung, die sich auf Schiedsgerichte konzentriert und supranationale
Foderationen zuriickweist. Schiedsgerichtsbarkeit war Programm der grof3en
Friedenskongresse der Mitte des Jahrhunderts. 1849 brachte Richard Cobden im
Parlament einen Antrag ein, bilaterale Schiedsgerichtsvertrage abzuschlief3en,
die bescheidenste Form des Internationalismus (der Antrag wurde abgelehnt).
1856 gelang es der britischen Friedensbewegung, einen Hinweis auf Mediation in
den Pariser Frieden zu bringen (ohne jede direkte Wirkung; aber britische AulRen-
minister haben gelegentlich darauf hinwiesen). 1873 brachte Henry Richard, der
Sekretar der Peace Society, einen neuen Antrag ins Parlament ein (der Antrag
wurde angenommen, blieb aber folgenlos).

382

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Ideen einer supranationalen Féderation sind selten und kommen von Demokra-
ten. Charles Mackay (1812-1889), Dichter und Journalist, begann als Demokrat,
mit guten Beziehungen zu franzdsischen Demokraten. Er schrieb Uber die Revo-
lutionen auf dem Kontinent und hat in Artikeln im London Telegraph vom 28. Marz
und vom 1. April 1848 den Begriff der ,Vereinigten Staaten von Europa“ verwen-
det. Da alle Vélker Europas an der Freiheitsbewegung beteiligt sind, ist die Zeit
fur eine league gekommen: Volker haben kein ,interest in war®, wenn jetzt die
Volker regieren, bleibt nur noch die russische Gefahr; wegen dieser ist die league
gerade jetzt dringend. Mackay nennt als Vorbild die USA: keiner ihrer Staaten
kann gegen die anderen Staaten Krieg fihren und doch haben alle ihre eigenen
Gesetze. Seine league ist ein Staatenbund, kein Bundesstaat. Vgl. Anton Ernst-
berger, Charles Mackay und die Idee der Vereinigten Staaten von Europa im Jah-
re 1848, in: Historische Zeitschrift 146 (1932) 263-303, dort auch Uber Abwei-
chungen in der Neufassung in seiner Aufsatzsammlung Forty Year's Recollec-
tions of Life, Literature and Public Affairs from 1830 to 1870. — London 1877 (als
Mackay langst konservativ war). 1848 war er sicher, dall in einem republikani-
schen Europa Kriege unmdéglich sind, 1877 begrundet er die league gerade
damit, dal® Kriege weiter méglich sind und auch freie Vélker diese league brau-
chen. Mackays Wirkung war gering, auch wenn er spater ernsthaft Hugo, Gari-
baldi und Mazzini als seine Jinger sieht. Ernstberger hélt es fir plausibler, da
der Journalist den Gedanken durch seine Kontakte zur kontinentalen republikani-
schen Szene kannte (ist aber sicher, dal Mackay den Gedanken logischer formu-
liert, logischer auch als die republikanischen Fdderalisten von 1867 bis 1873, die
Mazzini und Hugo feiern).

Die britische Debatte geht um die Frage, wieviel staatliche Zige eine interna-
tionale Verrechtlichung benétigt. Am radikalsten hat John Seeley die Friedens-
bewegung in einem Gastbeitrag vor die Alternative souverdane Nationen oder
internationalen Bundesstaat gestellt. Wie auf dem Kontinent sind es die radikalen
Autoren, die eine Anndherung an den supranationalen Bundesstaat akzeptieren.
Die weniger radikalen missen die VerlaRlichkeit von Schiedsgerichtsmodellen
betonen. Damit bereiten sie den Weg zu einer Konsensformel der internationalen
Friedensbewegung im Vorfeld der Haager Kongresse. Die Vélkerrechtler haben
sich bis 1890 kaum an diesen Debatten beteiligt. James Lorimer, war der erste,
der die Notwendigkeit eines Weltstaates als Voraussetzung des Friedens disku-
tierte. Er war gewif3 kein Radikaler: aus einer Frage der Republikaner wurde eine
Frage der juristischen Logik (siehe Abschnitt 3.2.2). Vgl. auch Sheldon Amos,
dessen Buch sich lange wie eine Friedensschrift liest, der von den einzelnen
Instrumenten der Friedensorganisation aber nicht Uberzeugt ist (im Abschnitt
2.3.3.3).

3.2.1 Leoni Levi

1821-1888, Kaufmann, Sekretdr der Handelskammer Liverpool. Professor fir
Wirtschaftsrecht. Fiihrend in der britischen Friedensbewegung.

383

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Levi war einer der wenigen professionellen Juristen, die sich in der Friedensbe-
wegung engagierten. Seit 1870 beteiligt er sich an den Debatten um Verbesse-
rung des Vélkerrechts und Institutionalisierung der Schiedsgerichtsbarkeit. Dem
Friedenskongrel3 nach dem Deutsch-Franzésischen Krieg (der bekanntlich nie
zustande kam) schlégt er einen internationalen Rat fir alle Streitigkeiten vor, der
auch tétig werden soll, wenn sich Streitparteien entziehen wollen. In einer Debat-
te, Uber die der Herald of Peace am 1. Februar 1871 berichtete, schlug er zwei
internationale Organe vor: den Internationalen Rat fur schiedsgerichtliche Ent-
scheidungen zu Streit Uber Fakten oder Recht und eine diplomatische Gruppe fir
Mediation in Fragen, die Ehre, Sicherheit, Gebietsanspriiche betreffen. 1886 ent-
warf Levi im Auftrag britischer Friedensvereine einen Plan fir einen Schiedsge-
richtshof und Vermittlungsrat (wenn die Staaten kein Schiedsgericht akzeptieren).
Der Pariser Friedenskongrefd 1889 hat diesen Plan gebilligt. Das wurde der Aus-
gangspunkt der Schiedsgerichtsbewegung der nachsten Jahre. Aber auch Levis
Klauseln, da Fragen der Existenz und Ehre der Staaten nicht zum Schiedsent-
scheid taugen, werden den Internationalismus weiterverfolgen.

Defective State of International Law, in: Law Magazine and Law Review 30
(1870/71) 59-73

Das Naturrecht verpflichtet Staaten zu honesty und humanity, sie halten sich aber
nicht an diese Pflicht. Daran hat auch die Unterentwicklung des Volkerrechts
Schuld, das Recht zum Kriege ist im Einzelfall immer verworren und umstritten.
Levi mustert Krieg um Gleichgewicht, Nationalitdtenprinzip, Interventionen und
Verteidigungskrieg durch. Er kann durchaus ein Recht zum Krieg sehen (vor allem
bei nationaler Einigung und Verteidigung), aber eine genauere juristische Be-
stimmung ware nétig. Auch das Recht im Krieg ist zu unbestimmt. Deshalb muf}
das Voélkerrecht fixiert und eine Alternative zum Krieg organisiert werden. Er
schlagt einen internationalen Rat von Auflenministern und Botschaftern aus allen
zivilisierten Staaten vor, der bei Streitigkeiten zusammenkommen soll. Das Urteil
besitzt ,the moral weight of the civilized world.” Das Urteil soll nicht mit Gewalt
durchgesetzt werden: ,Moral reforms can only be achieved by moral means... We
must count on the moral feeling, on the honour, on the good sense of nations.”

Peace the Handmaid of Commerce with Remarks on the Eastern Crisis. —
London : Peace Society, 1876. — 16 S.

Kriege zerstéren und ldhmen die Wirtschaft, im Frieden entwickeln sich auch
rickstandige Staaten. Das hat sich seit 1816 gut gezeigt. Aber auch die stehen-
den Heere des bewaffneten Friedens Iahmen die Wirtschaft. England ist in Gefahr
vom Weg einer kommerziellen Nation abzuweichen ,for a course more allied to
glory and power... by a thirst of power.” Zur Tirkei: dieses ineffiziente Reich soll
nicht durch militdrische Unterstitzung erhalten werden, der Zerfall in nationale
Einheiten mul} akzeptiert werden.

War and Its Consequences : Economical, Commercial, Financial, and Moral
; with proposals for the Establishment of a Court of International Reference
and Arbitration. — London : Partridge, 1881. — 94 S.

In allen Bereichen gibt es Fortschritte, auler in der Moral: jeder Krieg bringt einen
Ruckfall in die Barbarei. Alle Mittel gegen den Krieg, die auf bewaffnetem Frieden
beruhen (gute Dienste, Vermittlung, Kongresse) fiihren zu neuen Kriegen. So

384

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

bleibt nur Schiedsgerichtsbarkeit, eine wohletablierte Methode, die aber allge-
meiner angewendet werden muf3. Nicht alle Konflikte kénnen durch Schiedsge-
richte gelést werden, aber alle Félle, die nicht Existenz und Ehre eines Staates
betreffen. Ein einmal errichtetes Schiedsgericht wird eine moralische Autoritat
entwickeln, ein Fortschritt der Weltoffentlichkeit wird folgen.

International Law, with Materials for a Code of International Law. — London :
Paul, Tench, 1887. — 346 S.

Ch. 23 Means for the prevention of war

Levi behandelt gute Dienste/Vermittlung und Schiedsgericht. Er schlagt ein
Council and Tribunal of International Arbitration vor. Der standige Rat ergreift in
Krisen selber die Initiative, um Staaten zu bewegen, statt Krieg das Schiedsge-
richt zu wahlen. Das Tribunal wird aus Mitgliedern des Rates gebildet, wenn die
Parteien sich auf Schiedsgericht geeinigt haben. So gibt es keinen Zwang zum
Schiedsspruch und keinen Zwang, den Spruch anzunehmen. ,The authority of
the Council and Court is moral, not physical.”

Henry Whitfeld (1806-1869), Arzt. Sein Nachruf lobt ihn als ,a hearty supporter
of every institution in his town which had for its end the social wellbeing of man-
kind, or their material and intellectual advancement.” Er hat auch die Arbeiterbil-
dungseinrichtung gegriindet, in der er diesen Vortrag Uber Krieg und Frieden
hielt. Rustung ist keine Sicherung vor Krieg, gerade weil die Staaten zu machtvoll
geristet sind, gibt es Krieg (gemeint ist Ubermut, nicht das Sicherheitsdilemma).
Der Weg zum Frieden ist ,union and inference®, konkret ein universaler Schieds-
gerichtsvertrag, aber (anders als bei pazifistischen Autoren) mit Durchsetzung der
Urteile durch ,the united power of the united nations.” Der Vortrag enthalt eine
Apologie des Verteidigungskrieges gegen strengeren christlichen Pazifismus
(War and Peace : their Axioms and their Fallacies ; and the Rational Means of
Securing Peace and Plenty in the Future. — London 1856).

William Stokes (1803-1881), baptistischer Geistlicher, 1848-1871 organisierte er
im Auftrag der London Peace Society lokale Friedensgesellschaften. Schriften
Uber Milmanagement in Indien, Todesstrafe, Sklaverei. Einen umfassenden
Kongref3 als Endstufe hatte Stokes bereits in einem Beitrag zum Brissler Frie-
denskongrel® 1848 vorgeschlagen, Schiedsgerichte kénnen nur Zwischenziel sein
(das ist eher die ,amerikanische“ Position von Elihu Burritt als die der englischen
Friedensbewegung, die sich immer nur auf Schiedsgerichte einigen konnte). Die-
ses Programm wiederholte er in einem Vortrag 1860, den er an die Monarchen
Europas verschickte. Die internationale Kommunikation hat stark zugenommen,
aber wie in der Zeit Attilas und Tamerlans werden Kriege gefihrt. Wegen den
wachsenden Kosten mufy Schiu mit den Kriegen sein. Was er Kongref nennt ist
tatsachlich ein Gerichtshof, der Uber Streitigkeiten zwischen Staaten urteilt, aber
auch Rat gibt zu Fragen, die zu Streitigkeiten fiihren kénnten, ein internationales
Rechtsbuch erstellt und Handelsbeziehungen férdert. Exekutivgewalt hat dieser
LKongrefl3* nicht. Stokes gibt Anweisungen zur Organisation einer Bewegung fiir
dieses Programm, klar eine Kopie von Cobdens Freihandelsbewegung der
1840er Jahre (A Permanent European Congress, in lieu of War. — 3. Auflage —

385

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Manchester 1863). Stockes hat sich spater mit der Dokumentation der Kosten der
Kriege beschaftigt (British War History during the Present Century. — London
1869; British War Taxation : its Magnitude, and the Means of its Diminution. —
Manchester 1869).

John Noble (1827-1892), Anhanger der Anti-Corn Law League, des allgemeinen
Mé&nnerwahlrechts, der Reform der Londoner Stadtregierung. Schriften Uber
Steuern und Freihandel. Seine Schrift Uber einen internationalen Gerichtshof ist
Richard Cobden gewidmet. Wenn Kriege befriedigende Resultate erzielen wir-
den, kénnte man sie akzeptieren; aber sie sind so absurd, ungerecht, irrational,
daly ein Substitut gefunden werden mufd (er geht vor allem auf die Kosten des
bewaffneten Friedens ein). In allen zivilisierten Staaten gibt es ordentliche Gerich-
te, die eher auf ,moral sense of the community“ beruhen als auf der ,capability of
governments to enforce obedience”. Das kann auf duRere Beziehungen ausge-
dehnt werden: die 6ffentliche Meinung Europas verdammt bereits Kriege und
akzeptiert Ristungen nur noch zur Sicherheit. Er fordert einen internationalen
Gerichtshof, der von Regierungen beschickt wird und nach einem Gesetzbuch
urteilt, das von Staatsménnern und Juristen erstellt wurde. Das Wichtigste ist, die
Offentlichkeit zu Uberzeugen, daR es bessere Wege als Ristung gibt, dal ,moral
power“ Uberlegen ist, daR alle Fortschritte ,substitution of law for violence” waren.
Er pladiert fur Abristung, dann nehmen Staaten eher das Urteil des internationa-
len Gerichtshofes an (Arbitration and a Congress of Nations as a Substitute for
War in the Settlement of International Disputes. — London 1862).

Frederic Seebohm (1833-1912, aus einer prominenten Quakerfamilie, Jurist,
Bankier, Sozialhistoriker. Auch in Seebohms Reform der internationalen Beziehun-
gen geht es um den Widerspruch zwischen Zivilisation und Krieg: In allen moder-
nen Nationen gibt es eine Tendenz zu internationaler Interdependenz. Das gegen-
wartige internationale System ist inadaquat, vor allem fehlt ein ausgearbeitetes
Vélkerrecht. Notig ist eine verbindliche Kodifizierung. Die Interpretation dieses
Rechtes muf} juristisch, nicht politisch sein, bendtigt wird ein echter Gerichtshof,
nicht Schiedsgerichtsbarkeit. Die Urteile mussen auch durchgesetzt werden.
Seebohm akzeptiert das Prinzip der Nichteinmischung, sieht aber ein Recht auf
kollektive Intervention fur das Gemeinwohl der Nationen (On international Reform.
— London 1871). Der Text wurde in den frihen 1860er Jahren verfal3t, aber nur
privat gedruckt. 1871 férderte die Peace Society die Verbreitung, obwohl sie
Seebohms Verteidigung von Intervention nicht teilte (Ceadel, Semi-Detached
Idealists : the British Peace Movement and International Relations, 1854-1945. —
Oxford 200. — S. 94). Seebohms politische Haltung wird aus einer spateren
Schrift gegen Disraelis Imperialismus deutlicher: Imperialismus ist die Abkehr von
Demokratie und self-governance. Auf dem Kontinent mit seinen drei Reichen mag
es gegenwartig keine andere Wahl geben, aber militarisierte Reiche flhren zu
Sozialismus, der ein Hilfeschrei der Hilflosen und Geschwéchten ist. Die eng-
lischsprachigen Staaten haben Imperialismus nicht nétig. Ein 6konomisch einheit-
liches, von England bestimmtes Reich wird es nicht geben. England kann nur
daraufsetzen, zum Athen der englischsprachigen Welt zu werden — was sich

386

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

letztlich auch 6konomisch lohnen wird. International hat England die Aufgabe,
Europa wieder zum Vélkerrecht zurlickzufiihren, d.h. die Arbitrationsklausel des
Pariser Vertrags von 1856 Realitdt werden zu lassen. Irgendwann werden diese
Nationen wegen der Last des Militarismus dem englischen Weg zur Demokratie
folgen (Imperialism and Socialism, in: Nineteenth Century 7 (April 1880) 726-736,
Neudruck in: Empire and Imperialism : the Debate of the 1870s | ed. by Peter
Cain. — South Bend, Ind. 1999. — S. 297-310).

Richard Harte. Seine Mitarbeit im Vorstand der London Dialectical Society zeigt
ihn als Anhénger radikaler Reformen. Schriften Gber Eherecht und Spiritismus. Har-
tes Kriegstypologie sortiert nach Konfliktldsungsméglichkeiten: Streit um exklusi-
ven Besitz desselben Dings und Streit um die richtige Teilung. Zur ersten Katego-
rie zéhlen: Wars of monopoly, d.h. Streit um Existenz; Wars of ambition, d.h.
Streit um Vorrang; wars of principle, d.h. Streit um Ansichten. Das sind natrliche
menschliche Antriebe, die nicht beseitigt werden kdnnen, ohne alle menschliche
Bewegung zu beseitigen. Deshalb muf} bei duleren Bedingungen angesetzt
werden: Anerkennung des Lebensrechtes fir Menschen und fur Nationen, Aner-
kennung der Entscheidung durch Recht, Anerkennung einer besseren Methode
als Gewalt. Diese Prinzipien sind im Inneren der Staaten in einem jahrhunderte-
langen Prozef durchgesetzt worden (,toleration, inspired by self-interest; law,
upheld by force; public opinion, guided by reason®). Wegen dem zivilisatorischen
Fortschritt gibt es auch zwischen Staaten Bedarf an Recht. Die Einigung Europas
kann nur durch eine europaische Republik erreicht werde. Diese Republik ist nur
als Féderation méglich und nur als Fdderation republikanischer Staaten. Harte
versichert, sein Urteil beruhe nur auf Fakten und Nutzen (On the Possibility of
Permament Peace : being a Paper Read before the London Dialectical Society,
December 1870. — London 1871).

John Russell, Viscount Amberley (1842-1876), Sohn des 1. Earl Russell (des
Whig-Premierministers), Vater des 3. Earl Russell (des Philosophen und Pazifisten
Bertrand Russell). 1866-1868 Mitglied des Parlaments (er ruinierte seine politi-
sche Laufbahn durch Bekenntnisse zu Atheismus und Empféngnisverhitung),
Vizepréasident der London Dialectical Society. In Todeskédmpfen um die Freiheit
mussen Nationen einander beistehen. Diese Zusammenarbeit kann durch eine
Union geleistet werden (ein europdisch-nordamerikanischer Bund, der auch auf
Lateinamerika ausgeweitet werden kann). Statt Kongressen zur Neuordnung
nach einem Krieg soll es vor einem Krieg Kongresse geben. Der Bund mul} frei-
willig sein. Die Vertreter der Staaten miissen von den Regierungen unabhangig
sein, sonst gibt es nur diplomatische Intrigen. Die Aufgaben des Unions-Rates
sind legislativ und judikativ. Mit einer solchen Union Krieg gegen einen Staat zu
fihren, ware nur bei Kooperation der entsprechenden Nation méglich, aggressive
Nationen kénnen so nicht eingehegt werden. Russell setzt deshalb auf Zivilisie-
rung durch diese Instanz: ,Such machines can never be stronger than the public
opinion that works them, and what we need is the transformation of this opinion
into something more equitable and lofty...” Auch wenn die Menschen friedlicher
werden, sind Institutionen nétig. Die Union soll keine offensiven Kriege fiihren,

387

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ihre bloRe Existenz wird abschrecken. Der Rat soll nicht um jeden Preis den sta-
tus quo erhalten (Beispiel: die Einigung ltaliens). Es gibt keine Garantie, dal® der
Rat gerecht urteilen wird; aber gewill nicht ungerechter als andere Reprasenta-
tivkérper (Can War Be Avoided?, in: The Fortnighly Review, N.S. 9 (1871) 614-
633, Neudruck in: The Amberley Papers /| ed. by Bertrand and Patricia Russell. —
London 1937, Il, 428-448).

3.2.2 James Lorimer

1818-1890, Professor in Edinburgh (ein Lehrstuhl fur Public Law and the Law of
Nature and Nations). 1873 Griindungsmitglied des Institut de Droit international.

Lorimer ist der klarste Naturrechtler unter den Juristen des 19. Jahrhunderts, aber
es ist nicht die Fortsetzung des friilhneuzeitlichen Vernunftsrechts, sondern Anna-
herung des Rechts an tatsachliche Situationen. Er steht zwischen Karl Christian
Krauses Vernunftsrecht (siehe Bd. |, 594-600) und der Hoffnung auf eine Juris-
prudenz als Naturwissenschaft (er hatte auch Zoologie und Chemie studiert). Die
Natur mu Grundlage des Rechts sein (er zitiert als Motto Krause: ,Das eine
Gesetzbuch des Rechts ist die géttliche Weltordnung®). Recht und Ethik haben
dasselbe Ziel, die Vollkommenheit des Menschen. Dieses Ziel des Menschen ist
Freiheit, sowohl als Ordnung wie als Selbstverwirklichung; ohne Kampf ist Frei-
heit nicht zu haben. Lorimer versucht, durch die Vernunftsfiktionen zur menschili-
chen Natur vorzustoRBen. Alles Recht ist Anerkennung von Fakten und alle Fakten
sollen rechtlich anerkannt werden. ,De facto“ bedeutet dabei immer auch Hierar-
chie. Es ist eine Hierarchie des Entwicklungspotentials, dem Regeln fir graduelle
Anerkennung entsprechen mussen (Lorimers Krausismus ist stark von Karl Réder
abhangig, der staatliche Aufgaben in Vormundschaft umgedeutet hatte). Inner-
staatlich bedeutet das ein differentielles Wahirecht, letztlich eine Anerkennung
von zu Bildungsunterschieden verklarten Besitzunterschieden (Political Progress
not Necessarily Democratic : or Relative Equality the True Foundation of Liberty.
— London 1857).

Lorimers Voélkerrecht ist kein Traktat, der Uber das bestehende Voélkerrecht infor-
mieren soll, sondern eine Abhandlung tUber die Grundlagen des Vélkerrechts, um
Uber das bestehende Vélkerrecht urteilen zu kdnnen. Dieses wissenschaftliche
Vélkerrecht setzt voraus, dalR die Staaten ungleich sind und ihre relative Position
im Staatensystem sich dauernd &ndert (Gleichheit der Staaten ist das Prinzip, auf
das Vdlkerrechtler sich am raschesten einigen kénnen, das aber die geringsten
Aussichten hat, Wirklichkeit zu werden). Lorimer sieht diese relative Anerkennung
als seinen Beitrag zur Theorie des Vélkerrechts. Die Unterschiede werden ins
Recht verlegt, wo andere zwischen Recht (egalitér) und einem rechtsfreien Raum
(nicht-egalitér) unterscheiden. Es ist eine Konsequenz aus der Lehre Krauses
vom Primat des Weltrechtes und vom nur provisorischen Recht der einzelnen
Gruppen. Voll anerkennen will er nur europaische Verfassungsstaaten. Nur bei
diesen kann das gesamtes Rechtssystem als freiheitlich akzeptiert werden und
ein rechtsférmiges internationales Verhalten erwartet werden. Die Unterschei-
dung von zivilisierten, barbarischen und wilden Vélkern streift bei Lorimer an bio-

388

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

logischen Rassismus, wird aber zu einer Frage der unterschiedlichen Geschwin-
digkeiten des Weges zum Weltrecht. Lorimer wiinscht sich eine Vélker- und Ras-
senkunde, die der Jurisprudenz zur Wissenschaftlichkeit verhelfen kénnte, kann
aber noch keine erkennen. Lorimers Eurozentrismus ist komplex. Die Jurispru-
denz ist mit der Méglichkeit konfrontiert, dald rassisch verschiedene Gruppen ihre
eigenen politischen und sozialen Ideale haben und danach beurteilt werden mus-
sen, ob sie diesen Idealen nachkommen (nicht unseren). Anerkannt werden nie
Voélker oder Rassen, sondern Staaten, die daran gemessen werden, wie weit sie
universalen ethischen Standards nahekommen (The Institutes of the Law of Na-
tions 1, 93-102, vgl. ebd. |, 157). Diese Zuriickhaltung von einem direkten Ras-
sismus hat auch damit zu tun, da® Lorimers Hauptziel war, europédische rogue
states zu identifizieren: Nihilismus, Fenianismus, Kommunismus wirden auch
europaische Staaten von der Anerkennung ausschlieRen. Zu den ,wilden®, staa-
tenlosen Vélkern sagt er nicht viel, zu selbstversténdlich ist, dal sie sich nicht
selber regieren kénnen; die Rechte ihrer Menschen werden anerkannt, ihre politi-
schen Verbande nicht (aber er regt an, diese Vdélker eher in Ruhe zu lassen). Die
Lbarbarischen” Vélker, das sind die Reiche des Vorderen Orients und Ostasiens,
werden als Staaten anerkannt, aber mit Bedenken gegen Teile ihrer Rechtsord-
nung. Sie sind nicht Uber theokratische Regime hinausgekommen. Nur das Chris-
tentum hat das Naturrecht anerkannt. Europa kann diese alten Kulturen nicht
assimilieren (das hat die britische Herrschaft in Indien gezeigt). Man muf} auf eine
allmahliche eigene Entwicklung orientalischer Formen des Weltrechts warten
(eine Art senghaasscher ,Zivilisierung wider Willen*?) Erst mit einem solchen
Recht, das noch nicht bekannt ist, aber funktional dem européischen Rechtsstaat
entsprachen wirde, ist volle Anerkennung dieser Staaten mdglich. Lorimer kann
sich das fir Ostasien bald, fur den islamischen Raum kaum vorstellen. Eine (sehr
verkirzte) Einschatzung: John E. Noyens, Christianity and Theories of Interna-
tional Law in Nineteenth Century Britain, in: Religion and International Law [ ed.
by Mark W. Janis and Carolyn Evans. — The Hague 2004. — S. 235-258 (Lorimer
S. 238-247).

Lorimer will der Dichotomie von Normalitat des Krieges und bloRem Kriegsverbot
entkommen. Wie immer bei ihm geht es um rechtliche Anerkennung eines Fak-
tes; das waére allemal ein Fortschritt gegenlber bloBer Macht. Krieg kann nur
durch Frieden und Freiheit gerechtfertigt werden. Der rechtliche Krieg ist Frei-
heitskrieg. Freiheit meint hier nicht nur Selbstbestimmungsrecht sondern auch
Entfaltung der Kraft eines Volkes. Zivilisierung ist bei Lorimer der Weg zum Kon-
stitutionalismus. Richtige Verfassung und Erfolg eines Staates gehéren zusam-
men: ,All progressive states become first moral, then intelligent, then rich; and all
retrogressive states become first immoral, then stupid, and then poor* (The Insti-
tutions of the Law of Nations |, 187). Der rechtliche Krieg kann bis zur Absorption
eines retrogressiven Staates durch einen progressiven Staat fihren. Blof3e Erobe-
rung ohne Fortschritt kann nicht gerechtfertigt werden, das ware Sichtweise der
Militérs. Lorimer setzt die naturrechtliche Tradition fort, die effektive Nutzung des
Territoriums fordert. Die rechtliche Sichtweise soll die militédrische beenden, aber
dabei kann das Recht die politische Beurteilung der Fakten nicht ersetzen. Der
frihe Lorimer hat Aggression von Gott und Darwin her gesehen, sein Thema war
damals die Bestimmung der Grenzen in Europa. Der spate Lorimer hat die Frei-

389

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

heit stérker auf die konstitutionelle Form bezogen, der Krieg wird jetzt auch als
Humanitare Intervention oder Regimewechsel an der Peripherie gesehen. Der
illiberale Apologet der Konstitution traut dem liberalen Frieden nicht, er braucht
internationale Organisation, um den Mangel des Fortschritts in den internationa-
len Beziehungen zu kompensieren (6konomische Interdependenz zwischen Vél-
kern hat sich als bedeutungslos fur die Beziehungen zwischen Staaten heraus-
gestellt). Man kann den einzelnen Staaten nicht vertrauen, selber zu bestimmen,
ob eine Intervention angemessen ist. Fur diese Entscheidung braucht Lorimer
eine internationale Organisation, die eine politische Organisation sein muf3. Der
ewige Frieden kann in absehbarer Zeit kein Thema sein. Es kann nur um
Lpreponderance of order over anarchy” gehen (ebd. I, 184). Diese frihe Verwen-
dung von ,Anarchie” fir das internationale System, geht von strengen Ansichten
Uber ,Ordnung” aus.

Lorimers Plan fir die internationale Organisation gibt es in zwei Versionen.
1867/1871 ist es ein Versuch der Verstetigung eines europédischen Kongresses; als
Patrone werden Kant und Napoléon lll. genannt (dieser 1871 nicht mehr). Es ist ein
Gesandtenkongref3, der absehbare internationale Probleme jéhrlich neu ordnen
soll. 1877/84 schlagt Lorimer ein internationales Parlament vor; die Senatoren und
Abgeordneten werden von den nationalen Parlamenten delegiert (und fur Staaten
ohne Parlamente von den Regierungen ernannt). Das ist ein Ubergang von von
einer Staatenwelt zu einem Weltstaat. Aber die beiden Plane unterscheiden sich
inhaltlich sonst wenig: Die Prinzipien des politischen Wandels und der differenzier-
ten Vertretung der Staaten nach ihrer Macht haben beide Plane. Die internationale
Legislative soll nétige politische Neuordnungen beschlielen; Lorimer ist deshalb
Urheber des Prinzips des ,peaceful change®, zumindest unter den Vélkerrechtlern,
genannt worden. Fir Streitigkeiten Uber Vertrage gibt es einen Gerichtshof; die
Unterscheidung politischer und rechtlicher Fragen setzt Lorimer voraus, diskutiert
sie aber nicht (der Gerichtshof bleibt tiberhaupt eine blasse Institution). Er legt gro-
3en Wert darauf, dal® die internationale Exekutive durch parlamentarische Delegie-
rung, eigene Steuern und eigene Armee von den nationalen Regierungen unab-
hangig ist. Die Voraussetzung des Planes ist Abriistung (die er aus 6konomischen
Griinden kommen sieht), der Schwerpunkt der bewaffneten Macht soll bei der In-
ternationalen Organisation liegen, nicht bei den Staaten. Ob diese internationale
Organisation weltweit wird, werden die auf3ereuropdischen Staaten entscheiden.
Lorimers Plan ist ein Produkt der Krise des europaischen Konzerts. Seine Theorie
der Pflicht zur Intervention fuhrt zu héherem Bedarf an internationaler Abstimmung:
Er braucht eine Instanz, die Interventionen beurteilt und sie mdglich macht. Seine
Erfahrung des 19. Jahrhunderts ist, dal® ein bloRes Konzert nur ,a handful of sand*
ist. Lorimer braucht eine internationale Organisation, weil er nicht an die internatio-
nale Gemeinschaft glaubt (er sagt, da er nicht wisse, was Bulmerincq mit ,Rechts-
gefiihl“ meine). Die Staaten sollen daran gewdhnt werden, fir ihre Anspriiche nicht
den Krieg zu suchen, sondern Verbilindete im internationalen Parlament. Er ist nicht
SO naiv zu glauben, dal® Staaten von alleine auf dieses Modell setzen werden, sei-
ne Internationale Institution ist so angelegt, selber den Internationalismus zu schaf-
fen. Lorimer hat Bluntschlis Einwand, dal® es keine internationale Nation gibt,
vorausgenommen. Er geht vom Gesandtenkongrel3 zum internationalen Parlament
Uber, weil ein Parlament durch internationale &ffentliche Meinung, transnationale

390

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Parteien und eine kosmopolitische Hauptstadt eine internationale Klasse schaffen
kann. Die Lehre aus den heftigen britischen Auseinandersetzungen tber Orientpoli-
tik 1876/77 war, dal} die aktuelle Regierung gar nicht mehr das ganze Land nach
aullen reprasentieren konnte. Lorimer mufte fir das konstitutionelle Zeitalter die
Heilige Allianz in einer neuen Form wiederherstellen. Das ist umgeschlagen in ein
System, in dem die nationalen Regierungen keine Rolle mehr spielen. Das Gewicht
der groRRen Staaten wird bericksichtigt, inre Regierungen haben aber kein Gewicht.
Bluntschli hat den Plan kritisiert, weil er zu nahe am amerikanischen Modell eines
Bundesstaates sei, das fur Europa véllig unangemessen ist. Lorimer hat das
zurlckgewiesen: Die nationalen Regierungen bestimmen weiter die Politik der
Staaten und ihrer Kolonien. Das internationale Parlament wird die tlchtigeren
Nationen belohnen, aber es kann nur nachtraglich Fakten rechtlich anerkennen, es
hat selber keine Steuerungskompetenzen. Die internationale Exekutive ist kaum
mehr als ein Heeresministerium. Die internationale militarische Gewalt ist von der
friedlichen nationalen Politik abgespalten worden. Lorimer hélt am Bild des friedlie-
benden Burgers fest: nationalistische, bellizistische Parlamente sind nicht vorge-
sehen. Dem Nationalismus im Zeitalter der Volkskriege wird er so kaum begegnen
kénnen. Lorimer ist mit der Idee einer internationalen Organisation durch Anerken-
nung der Machtunterschiede der Staaten Vorldufer von Vélkerbund und UNO.
LPeaceful change®, das Woodrow Wilson noch so viel bedeutete, ist nach seiner
Kompromittierung als ,appeasement” kein Ziel einer kommenden Weltverfassung
geworden. So viel konstitutionelle Legitimation, wie der Nichtdemokrat Lorimer
voraussetzt, hat die UNO nie erreicht. Auch Lorimers Abristung der Einzelstaaten
steht noch aus.
Lorimers Organisationspléane werden in vielen Uberblicken (iber die Geschichte
der internationalen Organisation referiert, aber die Analysen sind schwach. Vgl.
am ehesten C. Wilfred Jenks, The Significance Today of Lorimer’s Ultimate
Problem of International Jurisprudence, in: Transactions of the Grotius Society
26 (1940) 35-65 (der Vélkerrechtler der Internationalen Arbeitsorganisation kann
Lorimers Begriindungen fur internationale Organisation nachvollziehen, vermif3t
aber die Einsicht, dal® Weltloyalitat nur mit einem sozialen Inhalt mdéglich ist, der
von der Menschheit geteilt wird). Zum Design der internationalen Verfassung:
Hidemi Suganami, The Domestic Analogy and World Order Proposals. — Cam-
bridge 1989. — S. 53-62 (Vergleich mit Bluntschli).

Albert de Geouffre de La Pradelle, wohl der Letzte, der Lorimer als einen der
Meister des Volkerrechts gewirdigt hat, verstand noch, daR bei Lorimer die Auf-
gabe des Rechts therapeutisch ist: Krieg kann kein normaler Fakt des internatio-
nalen Rechts sein, weil er dem Prinzip der Freiheit widerspricht (Maitres et doctri-
nes du droit des gens. — 2e ed. — Paris 1950. — S. 219-229). A. H. Campbell, der
sich zu Lorimer wohl nur duern mufdte, weil die Grotius Society in Edinburgh
tagte, setzt das Unverstandnis der britischen Juristen flr Lorimer fort; im de facto
Prinzip hort er nicht das Grof3britannien oder auch das Preuf3en des 19. Jahrhun-
derts, sondern gleich Hitlers Lebensraumpolitik (James Lorimer : a Natural Law-
yer of the Nineteenth Century, in: Transactions of the Grotius Society 39 (1953)
211-234). Danach ist der ,rogue naturalist of the nineteenth century” (J. R. Vin-
cent) nur noch selten Thema einer Untersuchung geworden (zuletzt gab es aber
ein Schwerpunktheft im European Journal of International Law 27 (2016) 409-

391

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

492). Aber in summarischen Kritiken des Zivilisationsstandards im Volkerrecht
wird er regelmafig erwahnt. Martti Koskenniemi nennt ihn das Mitglied des Insti-
tut de Droit international ,who did the most to attempt a theoretical articulation of
a new international law" und deutet an, dal} seine Kollegen gewil® dhnliche Theo-
rien Uber Zivilisationsunterschiede formuliert hatten, wenn sie theoretischen Fest-
legungen nicht aus dem Weg gegangen wéren (The Gentle Civilizer of Nations :
the Rise and Fall of International Law 1870-1960. — Cambridge 2002. — S. 70).

The Institutes of Law : a Treatise of the Principles of Jurisprudence as De-
termined by Nature. — Edinburgh : Clark, 1872. — 463 S.

2. Aufl. Edinburgh : Blackwood, 1880. — 572 S.

Neudruck der 2. Aufl. Aalen 1987

11/5 Of the natural right of aggression

Aggression ist ein Naturrecht aus der Macht. Nur so gibt es Freiheit. Eine Aufga-
be der Jurisprudenz ist Anerkennung der Aggression. Gott ist Quelle des Lebens
und das Leben Quelle der Rechte. Leben benétigt ein gewisses Mal} Aggression.
Alle Macht ist von Gott, nur menschliche Bosheit trennt Macht und Recht. Gerecht-
fertigt ist nur Aggression, die auch den Opfern Vorteile bringt; bloRe Zerstérung
wird ausgeschlossen. Es geht um Anerkennung der Niederlage. Beispiel ist die
Durchsetzung der angelsachsischen Rasse in GroRbritannien und Amerika. Inter-
national bedeutet es, dal} erfolgreiche Staaten wachsen sollen zum Nutzen aller
Staaten. Aber auch grol3e Staaten und Rassen sind noch keine ,reasonable enti-
ties“ und haben noch kein ,rational system of international adjustment” entwickelt.
Ein solches System miiRte das Naturrecht auf Aggression anerkennen.

The Institutes of the Law of Nations : a Treatise of the Jural Relations of
Separate Political Communities. — Edinburgh : Blackwood, 1883-1884. — 2
Bde.

Neudrucke Aalen 1980 und Clark, N.J. 2005

Book Il Of the recognition of state-existence as the fundamental doctrine of the
law of nations

Der wissenschaftliche Jurist mufy damit rechnen, daf die Kulturen und ihre sozia-
len Ideale durch Rasse bedingt sind. Aber noch wissen wir davon nichts Bestimm-
tes und mussen die Kriterien fur unser Urteil aus politisch-juristischen Kriterien
entnehmen. Nur Staaten mit Selbstregierung/Konstitutionalismus kénnen voll
anerkannt werden. Nur Staaten der européischen Rechtstradition erfilllen dieses
Kriterium. Die volle Anerkennung osteuropaischer Staaten war bereits fragwirdig,
die der Turkei ein Fehler (der nicht rickgdngig gemacht werden kann), Japan
verdient Vertrauen. Wegen dem Fehlen einer internationalen Autoritat, mussen
moralischen Anforderungen in der Staatengesellschaft viel strenger sein als im
Staat an Burger. Diese Anforderungen erfiillen bisher nur christliche Staaten, weil
das Christentum aufer der Offenbarung auch das Naturrecht anerkennt. Anderen
Religionen fehlt diese Universalisierung noch. Intolerante Monarchien, intolerante
Republiken (Franzdsische Revolution), intolerante Anarchien (Pariser Kommune)
kénnen nicht anerkannt werden. Ein Staat muf ausreichend die Annahme ermdég-
lichen, daB er fahig und willens ist, die Pflichten zu erfiillen, die mit einer interna-
tionalen Existenz verbunden sind. Gegen kriminelle Staaten ist Intervention gebo-
ten. Wegen Interventionen mul® die Frage der internationalen Organisation von
,the dreams of the extreme peace party” getrennt werden. Es muf internationale

392

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Organisation geben, um die Internationale Haltung zu verdachtigen Staaten in
Ubereinstimmung zu bringen.

Book Il Of the normal relations of states

Das Prinzip der Nicht-Intervention mul} bei ethischer Betrachtung relativiert wer-
den: zu internationaler Zusammenarbeit gehért auch ,warlike co-operation in
behalf of freedom.” Kriegerische Beziehungen zwischen Staaten sind nicht ,nor-
mal”, wohl aber Kriegsallianzen. Er klagt, wie wenig ,combined actions” es gibt.
Book IV Of the abnormal jural relations of political entities

Krieg soll rechtlich anerkannt werden als Mittel zu seiner Beseitigung: ,Jurispru-
dence is a science of therapeutics.” Staaten missen dauernd prifen, wie sie sich
zu den Ubeln anderer Staaten verhalten. Recht kann sich nicht allein mit morali-
schem Druck erhalten, es mul} Bereitschaft zur Gewaltanwendung geben. Krieg
darf kein Selbstzweck sein (so denken Militérs, die jeden Sieger rechtfertigen).
Rechtsinstrument wird Krieg nur, wenn das einzige Ziel Freiheit ist. Damit werden
Befreiungsbewegungen und Selbstverteidigung gerechtfertigt aber auch Anpas-
sung von Grenzen zugunsten eines progressiveren Staates. Daf} ein retrogressi-
ver Staat von einem progressiven Staat Ubernommen wird entspricht der Natur
und Recht mul} der Natur folgen. Aber auch ein solcher Krieg soll nicht provoziert
werden; der progressive Staat muf zunachst versuchen, die Rickschritte seines
Nachbarn zu verhindern. Daf} ein Krieg nétig geworden ist, soll im internationalen
Konzert entschieden werden: Krieg darf nur gefihrt werden, um gegen extreme
Hindernisse auf dem Weg zu mehr Macht, Tugend, Wissen anzugehen. Ein
Recht auf Krieg gibt es nur im &uRersten Fall (,when the mouth of hell seemed to
open*), dann ist er aber Pflicht. Neutralitét ist nur gerechtfertigt, wenn Intervention
unmdglich ist. Diese Hilflosigkeit gegentber der notwendigen Intervention soll
durch internationale Organisation verhindert werden.

Book V The ultimate problem of international jurisprudence

Es missen internationale Aquivalente zu Legislative, Judikative, Exekutive gefun-
den werden. Gleichgewichtstheorien, freiwillige Schiedsgerichtsbarkeit, Freihan-
del, Religion und Erziehung &ndern nichts an der internationalen Anarchie. Bisher
sind Friedenspléne gescheitert, weil sie die menschliche Natur miachten ,in
aiming at finality of relations and equality of states®. Der Plan sieht ein internatio-
nales Parlament aus Delegierten nationaler Parlamente vor (wo es solche nicht
gibt, ernennt die Staatsmacht Delegierte), die Sitzverteilung soll sicherstellen,
dafl die GroBméachte genugend Gewicht haben. Dieses Parlament wahlt die
internationale Exekutive, diese den internationalen Gerichtshof. Der internationale
Gerichtshof ist fir Streit Uber Vertrage zustandig, das internationale Parlament
kann Grenzen verdndern und Interventionen in Birgerkriege beschlieRen. Die
internationale Exekutive verfugt Uber ein Heer; die Einzelstaaten besitzen nur
noch geringe Truppen. Dieser Plan geht davon aus, daly Menschen vernunftgelei-
tet sind und Uberfordert sie damit vielleicht, aber ganz unféhig zur Vernunft sind
sie nicht.

La doctrine de la reconnaissance, fondement du droit international, in: Revue de

droit international et de législation comparée 16 (1884) 333-359 ist eine gekirzte
franzésische Ubersetzung von Buch II.

393

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Fassungen des Planes einer internationalen Organisation sind:

On the Application of the Principle of Relative, or Proportional, Equality to Interna-
tional Organisation, in: Transactions of the Royal Society of Edinburgh 24 (1867)
557-571; Proposition d’un congres international, basé sur le principe de facto, in:
Revue de droit international et de Iégislation comparée 3 (1871) 1-11 (eine Uber-
setzung aus Anlal} des Deutsch-Franzdsischen Krieges)

Le probleme final du droit international, in: ebd. 9 (1877) 161-206 ist eine Vor-
abubersetzung von Buch V, 1884 geringfligig bearbeitet.

Lorimer hat auf Bluntschlis Kritik an seinem Aufsatz 1877 geantwortet: Prolego-
mena to a Reasoned System of International Law (1878), in: Studies National and
International. — Edinburgh 1890. — S. 148-163 (grindlicher in Buch V 1884).
Abristung als Voraussetzung des Friedensplanes: La question de desarmament,
in: Revue de droit international et de législation comparée 19 (1887) 472-478

3.3 Frankreich

Frankreich war lange das Land der Friedenspléne mit Uberstaatlicher Organisation:
Dubois, Crucé, Sully, Saint-Pierre, Saint-Simon (die letzten drei waren dem 19.
Jahrhundert gut bekannt). Die Erben dieser Tradition wirken nur noch anachronis-
tisch, z.B. P.-R. Marchand, ein Arzt, der im Alter auf die Orientkrise 1840 reagier-
te. Es geht um eine Neuverteilung der européischen Landkarte, Polen und ltalien
werden wiederhergestellt, Frankreich kriegt natlrlich das Rheinland. Es ist wie
ein neues 1801: abgehalfterte Dynastien werden anderswo eingesetzt. Auch die-
ser Plan der Befriedung Europas ist wie so viele ein Kolonialismusprojekt. Er
sieht eine Union de I'Europe mit einem Kongref3 vor. Dieser Kongref3 darf nicht
mit dem amerikanischen KongreR verglichen werden und da zeigt Marchand fur
einen Moment, dall er etwas von der Rolle der Konstitutionen begriffen hat:
Natirlich kénnte man ein europaisches Parlament vorsehen, dessen Oberhaus
von den Monarchen beschickt wird, aber das wiirde voraussetzen, dal’ die euro-
paischen Monarchien bereits alle gemaRigt und konstitutionell waren. Marchands
Plan ist fir eine Situation geschrieben, in der das nicht vorausgesetzt werden
kann und sieht nur einen Gesandtenkongrel3 vor. Das Vorbild wird so statt Ameri-
ka der Deutsche Bund. Die schiere Idee einer englisch-russischen Doppelprési-
dentschaft nimmt diesem Projekt jede Aussicht, eine 6ffentliche Gefolgschaft zu
finden (Nouveau projet de traité de paix perpétuelle. — Paris 1842).

Saint-Simons Schiler knlipfen an dessen Hinweise auf spirituelle, 6konomische
und soziale Fundamente des Friedens an, nicht an seinen Organisationsplan.
Das wird den franzdsischen Internationalismus bis ins spate 19. Jahrhundert pra-
gen. Die Republikaner, deren internationale Idee die Solidaritdt demokratischer
Nationen ist, haben wenig Interesse an Uberstaatlicher Organisation. Die soziolo-
gischen und sozialistischen Richtungen sind aber an féderalistischer Auflosung
des staatlichen Zentralismus interessiert, kommen auf européischer oder globaler
Ebene auch oft nur zu Solidaritdt und zu Institutionen entweder gar nicht oder erst
in einer spaten Zukunft. Pierre Leroux, der so viele Worte lanciert hat, hat auch

394

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

,L'Union européenne® lanciert (1827), es war nur Anndherung zwischen den
Nationen. Die ,association” der Saint-Simonisten ist, auf internationale Beziehun-
gen angewandt, eine dem 19. Jahrhundert geméaRe Version der (konservativen)
internationalen Gesellschaft oder des Konzertes. Comte gibt auf eine Féderation
nur einen Ausblick. Aber alles, was in Frankreich doch an internationaler Organi-
sation mit Institutionen gedacht wird, kommt auch von der Linken. Européische
Union war im 19. Jahrhundert v.a. ein Projekt franzésischer Sozialisten. Pecqueur
und Considerant haben dieses Projekt auf dem Niveau ihrer 6konomischen und
sozialen Analysen begriindet.

Kontinuierlich haben Buchez und seine Schiler auf die européische Einheit hin-
gewiesen. Philippe Buchez (1796-1865) ist Uber revolutionare Geheimgesell-
schaften und Saint-Simonismus zur christlich-sozialen Demokratie gekommen.
Seine Zeitschrift der 1830er Jahre hiel L’Européen, er forderte ein christliches
und sozialistisches Europa, Freihandel und Vélkerrecht, aber européische Institu-
tionen fordert er nicht (Une Europe chrétienne et socialiste, in: L'Européen No. 5,
1831, Neudruck in: L’ unité politique de I'Europe : histoire d’une idée | presenté
par Patrice Rolland. — Bruxelles 2006. — S. 158-161). Buchez hat in seinem post-
humen Hauptwerk diesen Aufsatz von 1831 noch einmal zitiert: Europa ist von
Reziprozitat gepragt und so bereits ,une sorte de fédération“. Deshalb seien eine
simple arbitrage oder ein tribunal européenne bald zu erwarten (Traité de poli-
tique et de science sociale. — Paris 1866. — §§ 127-133). Sein Schiler Auguste
Ott (1814-1892) hat die Institutionen nachgeliefert: Es soll einen Bundesrat geben,
der von den Vélkern gewahlt wird und von den nationalen Regierungen unabhan-
gig ist. Aufgabe wird Streitbeilegung innerhalb Europas und diplomatische Vertre-
tung Europas nach aulen sein. Der Anlal® war die Orientkrise 1840: die européi-
schen Vélker sind bereits dabei den Globus zu erobern, Ott will ein Zusammen-
gehen statt Rivalitat in der européischen Unterwerfung der Welt (De la fédération
européenne (1840), Neudruck in: L’ unité politique de I'Europe a.a.0. S. 180-
190). Woher die Dynamik dieser weitreichenden Veradnderung in Europa kommen
soll, wird nicht besprochen. Fir Henri Feugueray (1813-1854), einem anderen
der christlich-sozialen Buchez-Schiler, wurde das 1848 klar: die Voraussetzungen
der europaischen Fdderation sind die gemeinsame christliche Geschichte und die
gegenwartigen briderlichen, demokratischen Revolutionen. Seine Fdderation ist
eine Mischung aus Europaischem Gerichtshof und sozialdemokratischer Planifi-
kation, klar gegen Ruf3land und (mehr noch) England gerichtet. Ein kontinentaler
Zollverein soll Frieden und soziale Demokratie bringen. Das ist eine Aufgabe
Frankreichs (De la fédération européenne (1840), in: La revue nationale 23 mars
1848, Neudruck in: L’ unite politique de 'Europe a.a.0. S. 218-222).

In der Revolution 1848 wurde die Europdische Union haufiger erwartet oder
gefordert, institutionell bestimmter wird das nicht. Emile de Girardin, der sich da-
mals flr einen Sozialisten und Friedenskampfer hielt, hat am 4. Marz von einem
europaischen Kongreld gesprochen. Victor Hugo, der berihmteste lebende fran-
zosische Dichter, erdffnete den Internationalen Friedenskongref3 in Paris im
August 1849 mit einem Ausblick auf ein féderatives Europa; das wird lange zitiert
werden. Es ist eine simple Analogie, dal sich die Einigung von Provinzen zu einem
Frankreich in der Einigung von Nationen zu einem Europa fortsetzen wird (Con-

395

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

gres de la Paix, discours d’ouverture 21 aodt 1849, in: Victor Hugo, Actes et paro-
les, |, Avant l'exil 1841-1851. — Paris 1937. — S. 267-273; engl: Report of the Pro-
ceedings of the Second General Peace Congress, Neudruck in: Internationalism
in Nineteenth-Century Europe / ed. by Sandi E. Cooper. — New York 1976. — S. 95-
99). Hugos Unterstlitzung fir die Friedensbewegung war Teil seines Wechsels
von der monarchischen Rechten zur republikanischen Linken im Sommer 1849.
Die realen Chancen einer neuen Auflenpolitik durch die Revolution waren langst
verflogen, aber die Idee blieb Programm des anti-bonapartistischen Republika-
nismus, dessen Ikone Hugo wurde. Er stellte sein Prestige der Internationalen
Friedens- und Freiheits-Liga zur Verfugung. Europa oder weltweit, das war in
Hugos Wiederholungen seiner Formel nicht so wichtig, es mufte eine groRe
republikanische Fdderation sein (und Paris mufdte ihre Hauptstadt sein und das
Rheinland mufte zu Frankreich gehéren, um dem Mutterland der Republiken
genug Gewicht zu geben). Hugos tiefste (und letzte) AuRerung zum Frieden
(,Est-ce donc si difficile, la paix?“) kénnte fir sein gesamtes pazifistisches Enga-
gement stehen, eine Theorie des Friedens kdnnen wir nicht erwarten.
Vgl. fir die Windungen von Hugos Engagement in den Konjunkturen des
deutsch-franzdsischen Verhéltnisses: Walter Faber, Victor Hugo als Vor-
kédmpfer der Vereinigten Staaten von Europa, in: Die Friedens-Warte 41
(1941) 166-180; Wilhelmus van der Linden, The International Peace Move-
ment 1815-1874. — Amsterdam 1987. — S.237f., 333, 376, 489, 852; Victor
Hugo et 'Europe de la pensée | presenté par Frangoise Chenet-Faugeras. —
Paris 1995. — S. 87-190; André et Danielle Cabanis, L’Europe de Victor Hugo.
— Toulouse 2002 (niitzlich als Zusammenstellung der verschiedenen AuRe-
rungen Hugos); Klaus Peter Walter, Victor Hugo, in: Klassiker des européi-
schen Denkens : Friedens- und Europavorstellungen aus 700 Jahren européi-
scher Kulturgeschichte |/ hrsg. von Winfried Béttcher. — Baden-Baden 2014. —
S. 341-347.

Eine Quelle der franzésischen Europavorstellungen war die Napoléon-Legende.
Napoléon hatte 1815 ,un grand systeme fédératif européen” versprochen und
sein Neffe, der kinftige Kaiser Napoléon lll., hatte diese Idee unter die idées
napoléoniennes aufgenommen. Die Ordnungsidee des neuen Bonapartismus an
der Macht war ein europaischer Kongref3, der eine neue europaische Landkarte
schaffen sollte. Dariiber hinaus ist von internationaler Organisation keine Rede.
Die hier referierten franzésischen Friedenspléne wollen aber mehr als einen ein-
maligen Kongrel3, der mit der Neuordnung Europas alle Probleme fiir lange Zeit
beenden soll. Die Begegnung der Franzosen mit den angelsdchsischen Frie-
densbewegungen hatte zu Distanz gefiihrt. Franzésische Autoren glauben nicht
an einen blofken Rechtspazifismus, sie interessieren sich fiir politische, 6konomi-
sche und religiése Fundamente der internationalen Zusammenarbeit und sie hal-
ten an Notwendigkeit des friedlichen Wandels bei neuen Rechtsanspriichen
dynamischer Nationen fest. Die franzésische Idee der internationalen Organisati-
on ist eine Verstetigung der Kongresse. Proudhons komplexeres aber véllig iso-
liertes Programm fiir einen kiinftigen KongreR ist dagegen in der Tradition Com-
tes an einer Auflésung der Staaten interessiert und nicht an der Organisation von
Staaten auf europaischer Ebene.

396

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die post-bonapartistische Erneuerung der franzésisch gepragten Friedensbewe-
gung hatte zwei Ansétze. Die liberale Friedensbewegung gibt den franz&sischen
Widerstand gegen Schiedsgerichtsbarkeit zwischen Staaten verschiedener Ver-
fassung auf und folgt damit dem Vorbild der angelséchsischen Friedensbewe-
gung. Die demokratische Friedensbewegung halt an der Idee einer Europaischen
Union zwischen Republiken fest, mufd aber einsehen, dal® es kein Projekt der
Gegenwart sein kann und akzeptiert als Nahziel das Schiedsgericht. Die franzo-
sischen Sozialisten haben Versionen der demokratischen Idee einer européi-
schen Union, ein besonderer sozialistischer, soziologischer, 6konomischer Gehalt
oder eine gesellschaftliche Dynamik der internationalen Organisation kann man in
ihren Friedensplénen nicht mehr erkennen (vgl. die Texte des spaten Conside-
rant). So verschwinden die franzdsischen demokratischen und die franzésischen
sozialistischen Traditionen der Friedensorganisation. Die franzdsischen Volker-
rechtler haben keinen Beitrag zur internationalen Organisation geleistet.

3.3.1 Jules Barni

1818-1878, Sekretdr Victor Cousins, Philosophielehrer, Ubersetzer Kants. Im
Schweizer Exil Organisator des Kongresses fir Frieden und Freiheit, 1869-1871
Vorsitzender der Internationalen Friedens- und Freiheits-Liga. Nach 1871 Abge-
ordneter der Linken und republikanischer Theoretiker. Vgl.: Auguste Dide, Jules
Barni, sa vie et ses oeuvres. — Paris 1882; Sudhir Hazareesingh, Intellectual
Founders of the Republic : Five Studies in Nineteenth-century French Republican
Political Thought. — Oxford 2001. — S. 227-280 Neo-Kantian Moralist and Activist :
Jules Barni and the Establishment of the Municipalist Republic.

Gegen die plebiszitare Despotie des Empire verteidigt Barni Bildung als politi-
schen Moral; dieses Gemenge von Kant und Rousseau wird die Dritte Republik
bis zu ihrem Ende begleiten und verfolgen. Auch Kants Essai pour la paix per-
pétuelle hat er Ubersetzt. Aber der Republikaner will Nationalitdtenprinzip und
Befreiungskrieg rechtfertigen. Basis des Friedens ist Demokratie, gesichert ist
Frieden erst durch die Etats-Unis d’Europe, eine freie Verbindung freier Staaten.
Wie die Republik eine moralische Verbindung ist, so ist diese fraternité der Staa-
ten eine moralische Beziehung: Die Staaten missen ihre Verbindung frei akzep-
tieren. Vgl. dazu Hazareesingh a.a.0. S. 246-261 Barni’s International Political
Theory and Practice (er denkt, daf® Barni nach 1878 so rasch vergessen wurde,
weil seiner zunehmend nationalistischen Partei dieser Internationalismus fremd
wurde; ihm selber auch, er hat nach 1871 nicht an diese Vergangenheit erinnert).

Discours prononcé a I'ouverture du Congrés Internationale de la Paix le 9
septembre 1867

Abgedruckt in Jules Barni, La morale dans la démocratie, Neudruck Paris
1992. - S. 267-270

Nach Kant ist der bewaffnete Frieden ein Zustand der Barbarei und die Zunahme
des Caesarismus eine den Friedensbemihungen gegenlaufige Tendenz. Frieden
und Freiheit, Krieg und Despotismus gehéren zusammen. Die Schweiz ist ein
Vorbild fur die notwendige internationale Organisation.

397

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

La morale dans la démocratie. — Paris 1868

Neue Ausgaben 1885 und 1992

13. Lektion La morale dans les rapports des Etats entre eux

Ein Staat ist eine Assoziation von Menschen und hat ,une sorte de personne mora-
le.” Fur Staaten gelten dieselben Gesetze wie fur Personen, jedes Volk/jeder
Staat mu® von anderen geachtet werden. Staaten verwirken diese Achtung,
wenn sie eine standige Gefahr fur die Sicherheit ihrer Nachbarn sind. Es gibt kein
Recht andere Staaten zu Kolonien zu machen, aber es gibt ein Recht unterdriick-
ter Nationen auf Selbsténdigkeit. In den internationalen Beziehungen bestimmt
das Prinzip der Nichtintervention; Hilfe fur bedriickte Nationen ist aber Pflicht.

14. Lektion La morale dans les rapports des Etats entre eux (suite) : La
guerre et la paix

Die Idee eines Staaten-Staates ist einfach und doch erst spat: Saint-Pierre,
Rousseau, Kant. Die Entwicklung hat Kant recht gegeben: Casarismus und Milita-
rismus sind nicht zu trennen. Trotz Apologien des Krieges wie Maistre, Cousin,
Proudhon hat sich diese Idee im 19. Jahrhundert fortgesetzt (Cousin am geféhr-
lichsten, weil er fur ein liberales Publikum schreibt). Der Kriegszustand muf}
durch einen Rechtszustand ersetzt werden. Solange dieser Rechtszustand nicht
erreicht ist, missen Kriege zur Verteidigung zugelassen werden. Man muf} den
Krieg humanisieren (Rotes Kreuz) und moralisieren (Sturz despotischer Regime
und Patriotismus). Die internationale Fdderation freier Staaten wird oft als Utopie
abgetan, mul} aber mit Kant als |deal der Demokratie angenommen werden.

3.3.2 Charles Lemonnier

1806-1891, Philosophielehrer, Anwalt (ein Spezialist fir Seerecht), Eisenbahndi-
rektor, Bankdirektor. Saint-Simonist (und Herausgeber der Werke Saint-Simons),
Demokrat, Kantianer (und Herausgeber einer franzdsischen Ausgabe von Kants
Friedensschrift 1880). 1867 einer der Grinder der Friedens- und Freiheitsliga,
seit 1871 ihr Leiter. Vgl. Alessandra Anteghini, Pace e federalismo : Charles
Lemonnier, una vita per 'Europa. — Torino 2005.

Der ehemalige Saint-Simonist kdmpft gegen Napoléon lll. und gegen den Saint-
Simonismus. Er gab der Friedens- und Freiheitsliga ein republikanisches Pro-
gramm, das antisozialistisch war, aber doch sozial. Politische und soziale Refor-
men sind Voraussetzung des Friedens. Ziel war eine Européische Fdderation,
deren Mitglieder selber Féderationen sind . Das Nationalitdtenprinzip interessierte
ihn nicht, er sprach nicht nur wie viele Franzosen von den deutschen Nationen in
der Mehrzahl, sondern erhoffte sich auch den Zerfall Italiens und Spaniens in
Teilrepubliken. Mit dem Scheitern dieses Fdderalismus um 1870 ware seine Euro-
paische Fdderation nur ein Europa der Nationalstaaten geworden; er arbeitete
deshalb an aktuelleren Friedensstrategien: Schiedsgericht, Abristung, Neutrali-
sierung. Zuletzt blieben statt dem von Kant geforderten Rechtszustand zwischen
den Volkern nur bilaterale Schiedsgerichtsvertrage zwischen Staaten (Formule
d’un traité d’arbitrage entre nations. — Genéve 1874, dt. 1889 u.d.T.: Entwurf
eines bleibenden Schiedsgerichts-Vertrages zwischen den Vélkern). Mehr als alle
anderen kann Lemonnier als Vorldufer der Theorie des Demokratischen Friedens

398

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

im 19. Jahrhundert gelten, aber auch als Vorlaufer der Idee der Gemeinsamen
Sicherheit der Demokratien des Westens im 20. Jahrhundert.

Rapport presenté au Congrés tenu a Lausanne le 14 Septembre 1869 sur
cette question: Déterminer les bases d’une organisation fédérale de
I’Europe. — Paris : Libraire des Sciences sociales, 1869. - 18 S.

Neudruck in: Internationalism in Nineteenth-century Europe : the Crisis of
Ideals and Purpose / ed. by Sandi E. Cooper. — New York 1976 (The Garland
Library of War and Peace) S. 169-187

Der Friedenskongre® 1867 hat festgestellt, da® die europadischen Regierungen
unfahig zum Frieden sind. Das hat sich bestatigt. Es muf} eine ,institution juri-
dique internationale” geben, ein ,tribunal européen que la raison conduit direct-
ment“. Ein solches Tribunal setzt republikanische und demokratische Staaten
voraus, nur die Republik ist ,conforme au droit et a la justice... adéquate a la loi
morale qui régit toute conscience humaine”. Lemonnier zeigt das an liberté und
egalité, wahrend er die fraternité durch Kants Gebot ersetzt, daR kein Mensch als
Mittel gebraucht werden darf. Allein eine Féderation kann Zentralisierung verhi-
ten. Die Staaten geben das Recht Uber Krieg und Frieden ab und behalten ihre
Autonomie. In einer solchen Fdderation werden auch sozialer Frieden und freie
Zirkulation von Ideen kommen. Die Foderation kann mit zwei, drei, vier Staaten
beginnen. Das mag noch Utopie sein, aber die Zukunft gehort denen, die sie ma-
chen.

Les Etats-Unis d’Europe. — Paris : Librairie de la Bibliothéque democratique
1872. - XIl, 190 S.

Neuausgabe Paris 2011

Viel umfangreichreicher als der Report von 1869, weil durch die Geschichte der
Friedenspléne aufgeschwemmt (er hat den Abgrund zwischen Saint-Pierre und
Kant, zwischen Furstenbund und republikanischer Féderation erkannt). Die europa-
ische Foderation wird mit demokratischen westeuropaischen Staaten beginnen:
Italien, Frankreich, Schweiz, Belgien, England. Die Verfassungen mussen nicht
identisch sein, aber &hnlich. Dynastische und klerikale Interessen, mangelnde
Volksbildung und Nationalstolz sind Hindernisse. Die Féderation wird auch sozialen
Frieden bringen, denn ein gréRerer Wirtschaftsraum bringt 6konomisches Gleich-
gewicht. Der definitive Frieden ist auf 6konomische Sicherheit angewiesen.
+Enseigner la République, c'est donc enseigner la paix; précher la paix, c’est
précher la Republique.”

Anteghini, Alessandra

Charles Lemonnier (1806-1891), précurseur de I'’européisme fédéraliste, in:
Les Etats-Unis d’Europe : un projét pacifiste / eds. Marta Petricioli ... — Bern
(u.a.) : Lang, 2004 (L’europe et les Europes : 19° et 20¢° siécles ; 6) S. 175-194
Lemonnier konnte sich nie zwischen der politisch-historischen Argumentation von
Saint-Simon und der philosophisch-moralischen von Kant entscheiden. Er strebte
eine Fusion seiner Friedens- und Freiheitsliga mit Passys Ligue International et
Permanente de la Paix an, aber Passy wollte weder ein soziales noch ein antiim-
perialistisches Programm. Fur Lemonnier sind Frieden und F&deration nicht zu
trennen, er folgt Kant, der aber kosmopolitischer denkt. Lemonniers Europaische
Union braucht einen Kern von republikanischen Staaten.

399

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Francisque Bouvet (1799-1871), Journalist und Dichter. Philhellene und Veteran
der Revolution von 1830. 1848-1851 Abgeordneter der Linken (er brachte im Par-
lament einen Antrag fir einen internationalen Gerichtshof ein, der abgelehnt wur-
de). Teilnehmer der internationalen Friedenskongresse 1848-1851 (der franzdsi-
sche Vize-Prasident des Brusseler Friedenskongresses 1848). Danach Anndhe-
rung an das bonapartistische Regime. Bouvet distanziert sich vom Sozialismus,
hat aber eine saint-simonistische Definition der Moderne als Zeitalter der
Association und ein saint-simonistisches Bedurfnis nach einer religiésen Politik.
Es ist eine Art Weltethos: alle Religionen lehren Liebe und Frieden. Aber er
braucht eine Art Konzil/Tribunal/Kongrel als konkrete Organisation dieses Ethos.
Auf dem Pariser Friedenskongre3 1849 hat er gegen die kunstliche Trennung von
Politik und Recht protestiert — gegen einen Friedenskongrel3, der Uber den Frie-
den genau in den Tagen spricht, in denen in Ungarn, Venedig, Rom die letzten
Reste der Revolutionsbewegung abgewirgt wurden. Die hauptséchliche Kriegs-
ursache ist Despotismus. Der Friedenskongrel solle sich an die Vélker wenden,
ohne Druck der &ffentlichen Meinung werden die Regierungen nie einen interna-
tionalen Rechtszustand akzeptieren. Der Demokrat Bouvet beruft sich auf
Napoléons Rede vom kommenden Krieg zwischen der Zivilisation des Westens
und der Barbarei RuBlands. Bouvets internationale Verrechtlichung ist ein Ver-
such, Kriege innerhalb der Zivilisation des Westens zu verhindern. Auch die
monarchischen Regierungen begreifen die Notwendigkeit einer Union, aber ihre
Union kann nur imperial sein. Der Frieden mul} republikanisch sein: Es sind 6ku-
menische Konzile nétig. Das ist wértlich gemeint: das Ubel von Krieg und Revolu-
tion fing mit dem Papsttum an, ,as the spirit of life has been separated from the
spirit of order®. Die Christenheit bendétigt grofe “deliberative and judicial assem-
blies” (Report of the Proceedings of the Second General Peace Congress, Neu-
druck in: Internationalism in Nineteenth-Century Europe / ed. by Sandi E. Cooper.
— New York 1976. S.105-108; er war nicht der einzige Franzose, der an die Ko-
saken dachte, vgl. ebd. S. 148). 1855 wiederholt Bouvet diese saint-simonistische
Idee einer internationalen Organisation als Konzil. Der vorgeschlagene Kongref?
soll eine rein juristische Institution sein, die Liste seiner Aufgaben ist aber merk-
wiirdig politisch. Das ist nicht weit von der bonapartistischen KongreRidee ent-
fernt; es ist eine Schrift im Umkreis des Krimkrieges und des Pariser Kongresses,
die Verstetigung des Kongresses will. Der Krieg hat keine Aufgabe mehr, seit es
den nétigen Haly zwischen den Vélkern nicht mehr gibt. Die europaischen Vélker
haben die gleichen moralischen Ansichten, nichts steht einem droit public euro-
péen entgegen. Frieden ist kein Prinzip, sondern ein Fakt; er geht aus der Ord-
nung der Dinge hervor, ist eine Assoziation aus gemeinsamen Interessen. Die
Nationen, die aus den modernen Revolutionen hervorgegangen sind, bilden eine
société des nations. Sie werden einige Rechte auf Unabhéangigkeit fir die Garan-
tie gemeinsamer Interessen opfern. Frankreich hat eine mission providentielle
diese internationale Assoziation einzurichten. Ein européischer Kongrel3 soll
einen Rechtskodex formulieren, Grenzen neu ziehen, Kolonisation organisieren,
internationale Eisenbahnen und Kanéle bauen. Als Vorbild nennt Bouvet die uni-
versalen Konzile, die angesichts Gottes und im Namen der Vélker gesprochen
haben. Er betont die Einheit der Religionen unter einem Gott. Wenn Gott der

400

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Schopfer der Gesellschaft der Individuen ist, dann ist er auch der Schopfer der
société des nations. Es gibt ein Bedirfnis nach einem Zentrum in der Religion
und in der Politik. Er endet mit heftiger Polemik gegen englisch-amerikanische
Friedensgesellschaften: weder religiése Fanatiker noch Geschéftsleute beha-
gen ihm. Kein Frieden um jeden Preis: Man kann nicht aus christlicher Gesin-
nung den Russen Konstantinopel Gberlassen (La guerre et la civilisation. — Pa-
ris 1855, 2. Aufl. 1856 u.d.T.: Introduction a I'établissement d’un droit public
européen). Bouvet fehlt unerklarlich im Biographical Dictionary of Modern Peace
Leaders, wird aber beriicksichtigt bei ter Meulen 11/1, 342-348 und Wilhelmus van
der Linden 1987.

Patrice Larroque (1801-1879, Polemiker gegen das Christentum, das nicht dem
Bediirfnis nach einer neuen Moral entspricht. In den 1860/70er Jahren aktiv in der
Friedensbewegung. Er hatte bereits in seinem Cours de philosophie 1838 ein
internationales Tribunal mit eigener Exekutivgewalt gefordert. Fir sein erst 1856
veroffentlichtes Buch hat er einen Preis des Friedenskongresses 1852 gewonnen.
Er dokumentiert vor allem die Lasten der stehenden Heere in der Neuzeit: 6kono-
mischen Lasten, Demoralisierung (das beschéftigt ihn besonders), Entvélkerung.
Seine Lésung ist weiter ein Tribunal mit Exekutivgewalt, denn er miftraut dem
guten Willen der Monarchien, in dieser confédération mitzuarbeiten (De la guerre et
des armées permanentes. — Paris 1856, 2. Aufl. 1864, 3. Aufl. 1870, durch die vie-
len Statistiken blieb das Buch beliebt). Larroque weil3, dal’ seine Idee Fortschritte
der Zivilisation braucht: Die republikanische Regierungsform bringt strengere Sitte,
Respekt vor Autoritat, Familienmoral statt Kasernenmoral (De la création d’'un code
de droit international et l'institution d’un haut tribunal juge souverain des différendes
internationaux. — Paris 1875).

Joseph-Michel de La Codre de Beaubreuil (1798-nach 1882), Notar und dazu
ein deistischer Philosoph, der die Ordnung des Himmels gar zu genau kannte (er
gab sein Fach als Astronomie speculatif et religieuse an). Die Zeiten kriegerischer
Volker (der Antike) sind vorbei, niemand will mehr sein Land fur Kriege verlassen,
Kénige fiihren nicht mehr Krieg um fremdes Erbe, religiése Toleranz ist in Europa
und Asien verbreitet. Aber fur internationale Streitfragen mul} es ein tribunal poli-
tique geben. Basis ist eine Union der westeuropaischen Staaten, denen sich die
deutschen Staaten, Osterreich, Griechen und Tirken bald anschlieRen werden,
Ruf3land nicht so bald. Ein solches Tribunal kann keine Exekutivgewalt haben,
Voraussetzung sind deshalb friedliche Staaten, in denen die &ffentliche Meinung
bestimmen kann (L’opinion publique et I'extinction de la guerre. — Paris 1867). Er
unterscheidet zwei Méglichkeiten der Ordnung: force und alliance. Keine mensch-
liche Gesellschaft kann ohne force zusammengehalten werden, aber im Laufe
der Zivilisationsgeschichte gewinnt alliance groRere Bedeutung. Der Aristokrat
verbeugt sich vor den franzdsischen militarischen Tugenden (Les dessins de
Dieu. — Paris 1866) und ist sicher, daR® die Ehre die Staaten zusammenhalt und
Europa retten wird (L’honneur, les rois et les peuples. — Paris 1872, eine Polemik
gegen PreuRen und die Internationale, die zugleich gegen Montesquieu zeigen
will, daf® auch Republiken von Ehre bestimmt sind).

401

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Felix Santallier (1830-1885), Redakteur des Journal du Havre. Seine Schrift zur
internationalen Krise 1867 kommt aus einem Freimaurer-Kontext und wendet sich
an ,Brider der gesamten Menschheit® Das Projekt liegt zwischen internationaler
Organisation und Friedensforschung, zwischen Friedensbewegung und interna-
tionaler Vereinigung der Vélkerrechtler. Aus moralischen und &konomischen
Grunden ist Krieg immer verdammt worden. Jetzt haben Druck, Eisenbahn, all-
gemeines Wahlrecht, I'entrelacement des intéréts commerciaux den universalen
Frieden mdglich gemacht. Internationale Konferenzen, blofRe Absprachen zwi-
schen Regierungen, werden den Frieden nicht bringen, denn Regierungen haben
am wenigsten unter dem Krieg zu leiden. Die Vélker missen die Organisation
des Friedens selber in die Hand nehmen. Ein von den Friedensfreunden gewahl-
tes Schiedsgericht aus Vélkerrechtlern wird einen Kodex des Vélkerrechts ver-
fassen und eine Bestandsaufnahme aller méglichen Konflikte vorlegen. Die
offentliche Meinung ist solider als eine Exekutive. Im Laufe der Zeit werden die
Vélker ihre Loyalitat der Weltsouveranitat Gbertragen (L’Union de la paix entre
tous les peuples civilisés : proposition adressée au monde entier. — Le Havre
1867; Deutsche Fassung: Die Friedens-Union zwischen allen civilisirten Vélkern.
— Le Havre 1867). Die Union de la Paix kam zustande, Uberlebte aber den Krieg
1870/71 nicht. Santallier blieb dabei, daR ein Vélkerrechtskodex den Krieg ver-
hindert hatte, die 6ffentliche Meinung sei gegen den Krieg gewesen (Bulletin de la
Société des amis de la paix, Juillet-Aolt 1872. — S. 7-14). Vgl. zur Union de la
Paix: Wilhelmus van der Linden, The International Peace Movement 1815-1874.
— Amsterdam 1987. — 631-637

José de Strada (1821-1902, eigentlicher Name: Jules Gabriel Delarue), Ge-
schichtstheologe, Dichter und Maler. Das Dictionaire de biographie frangaise X
(1965) 717-18 versucht seine Position zu bestimmen: noch kein Atheist, aber
schon lange kein Christ mehr. Die Freiheit der Wissenschaft ist Schutz gegen
Fideismus/Theokratie und Rationalismus/Individualismus. Strada sieht den preu-
Rischen Sieg 1866 als Sieg der Theokratie/Autokratie, jetzt mull die Freiheit der
Wissenschaft durch internationale Organisation gerettet werden. Aus den europa-
ischen Widerspriichen zwischen Barbarei (RuRland und Preuf3en) und Zivilisation
(England und Frankreich) und den inneren Widerspriichen in England (Aristokra-
tie mit Pauperismus) und Frankreich (Republik mit theokratischen Zugen) kann
nur die europdische Fdderation herausfiihren. Das européische Parlament soll
Jribunal d’honneur de 'Europe” sein. Er verehrt die USA als das einzige freie
Land, aber ein Européisches Parlament mit politischer oder spiritueller Gewalt
ware im von Dynastien gepréagten Europa zu geféhrlich. Es soll ,un grand corps
tout de science, de justice, de publicité” sein. Diese Institution soll das Problem
der Legitimation bei Interventionen 16sen. Ausgangspunkt sind die Nationen der
Zivilisation, letztlich Westeuropa (und die USA als Berater in Sachen Freiheit).
PreuRen muf} sich zwischen Zivilisation und Barbarei entscheiden (L’Europe sau-
vée et La fédération. — Paris 1868, Neudruck 1902 in: Stradas Oeuvres t. 6).
Strada kommt der originalen Position Saint-Simons nah: ein Parlament, das Frei-
heit und Wissenschaft zusammenbringt. Vgl. ein Referat des Planes: Massimo

402

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Petrocchi, Un progretto di federazione europea, in: Nuova rivista storica 27
(1945) 316-323

Lacombe, Paul (1834-1919), Historiker, Archivar, Generalinspekteur der Biblio-
theken und Archive. Lacombe ist ein Pionier der Strukturgeschichtsschreibung
(das ist Teil seines Kampfes fir eine republikanische, post-christliche Moral). Er
akzeptiert Herbert Spencers Unterscheidung von militérischer und industrieller
Gesellschaft, protestiert aber dagegen, dall Spencer dem Krieg eine Rolle fiir den
Fortschritt zuschreibt. Die Geschichte ist eine Geschichte des Fortschritts nur,
soweit es Fortschritt der Solidaritat ist; Institutionen der Solidaritat kénnen nicht
vorausgesagt werden (De I'histoire considérée comme science. — Paris 1894). Er
miltraute den abstrakten Friedensplanen von Saint-Pierre, Kant und Saint-
Simon. Die historischen Bucher, die in unseren Zusammenhang gehéren, Le
Patriotisme (1878) und La guerre et 'homme (1900), sind freilich unertraglich
rhetorisch. Lacombe war einer der Sieger des Wettbewerbs, den die National
Association for the Promotion of Social Science im Namen von Arturo de Mar-
coartu ausrichtete. Marcoartus internationales Parlament interessierte ihn aber
nicht. Staatenlenker suchen die Interessen ihres Volkes, ohne nach anderen Vol-
kern zu fragen. Ein Tribunal des Arbitres Européens kann das &ndern. Dal® der
Frieden dem Krieg vorzuziehen ist, wissen Kaufleute bereits. Reprasentativver-
fassungen werden diese Einsicht durchsetzen, wenn sie in ganz Europa verbrei-
tet sein werden. Ein Rechtskodex wird Selbsténdigkeit der Staaten, Verbot der
Intervention zum Regimewechsel, Verbot gewaltsamer Grenzanderungen und
Freihandel festschreiben. Wachstum von Staaten muf} im Konzert weiter mdoglich
bleiben. Herrschaft Uber weniger zivilisierte Volker bleibt zuldssig, wenn sie den
Beherrschten nutzt. Damit die Vélker bewegt werden, ihre Streitigkeiten einem
Tribunal vorzulegen, darf es keine Sanktionen geben. Er sieht aber Vertrdge zum
Beistand fiir angegriffene Staaten vor. Es soll ein ,tribunal semi-juridique, semi-
politique” sein (Mémoire sur I'établissement d’un tribunal international et la rédac-
tion d’un code international, beigeflgt zu: Internationalism | by Arturo de Mar-
coartd. — London 1876. — S. 139-191).

3.4 Belgien

Das belgische Interesse an Friedensorganisation wurde vom Brisseler Friedens-
kongre® 1848 und dessen Preisausschreibengeweckt. Das war eine angelséch-
sische Idee und die Ergebnisse werden den britischen und amerikanischen Stif-
tern des Preises kaum gefallen haben (die Jury war von der belgischen Akademie
der Wissenschaften eingesetzt worden). Gefragt wurde nach den besten Mitteln,
den Krieg abzuschaffen. Die Preistrdger mi3trauen dem Schiedsgericht. Daflr
haben Bara und Morhange Fortschritte in der Analyse des Problems internationa-
ler Organisation gebracht (der verlorene Text, der den zweiten Preis erhielt, wird
auch keine Apologie des Schiedsgerichts gewesen sein, er handelte Uber
menschliche Leidenschaften als Kriegsursache). Der belgische Beitrag war Mif3-

403

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

trauen in die GroBRmachte als Hiter des Friedens. Die eigene belgische Idee war
die Liga der Neutralen (formuliert vor allem von dem Okonomen Gustave de
Molinari, der hier bei 6konomischen Friedenstheorien behandelt wird).

Die Association Démocratique ayant pour but I'union et la fraternité de tous les
peuples 1847-1848 durfte die erste Vereinigung fur eine europdische Féderation
gewesen sein, aber wir wissen nicht viel Uber sie (ein Programmvorschlag vom
November 1847 mit einem Programmpunkt der europdischen Fdderation wurde
erst 1870 publiziert (Association Démocratique ayant pour but 'union et la frater-
nité de tous les peuples : eine friihe internationale demokratische Vereinigung in
Briissel 1847-1848. — Trier 2004. — S. 359). Mehr Raum nimmt die Verbruderung
mit polnischen Demokraten und britischen Sozialisten ein (ein Vize-Vorsitzender
war Ubrigens Karl Marx, gewil® kein européischer Foérderalist). Vielleicht war es
eine Idee der belgischen Demokraten; der Vorsitzende Lucien Jottrand (1804-
1877), ein Fihrer der belgischen Revolution von 1830, hat zu verschiedenen Zei-
ten — recht verschiedene — Féderationsprogramme vertreten. Ein knapper Uber-
blick Uber belgische Féderationsvorschlage im 19. Jahrhundert: Arnaud Peters,
Du déséquilibre a la fédération : visions belges de I'avenir européen (1830-1870),
in: Générations de fédéralistes européens depuis le XIXe siecle / dir.: Geneviéve
Duchenne et Michel Dumoulin. — Bruxelles 2012. — S. 63-77.

3.4.1 Louis Bara

1820 oder 1821-1857, Anwalt. Charles Potvins Einfihrung zum Erstdruck des
Friedensbuches 1872 ist die einzige selbstdndige Arbeit zu Bara geblieben, G. B.
Devos, La science supranationale de Louis Bara. — Courtrai 1953 referiert nur
das Friedensbuch. Vgl. Biographie nationale (de belgique) 43 (1983-84) 33-42.

Louis Bara ist der Sieger des Preisausschreibens des Friedenskongresses von
1848. Er hat den Friedensgesellschaften erklart, dal Schiedsgerichtsbarkeit und
Abristung keine ausreichenden Wege zum Frieden sind. Der Frieden benétigt
eine echte Rechtsprechung nach einem geschriebenen Recht. Die Aufgabe der
Zeit ist eine Wissenschaft vom Frieden zu begriinden, die als Wissenschaft vom
Vélkerrecht gedacht wird, aber das Vélkerrecht des 19. Jahrhunderts deutlich
verandern wirde. Das Voélkerrecht muf® ,au niveau de la civilisation moderne”
gehoben werden, indem zu allen Bereichen des innerstaatlichen Rechts eine
internationale Entsprechung gefunden wird. Zu einer klaren Darlegung der con-
fédération générale des peuples, des internationalen Staates des internationalen
Rechtes, kommt Bara nie. Der Gesetzgeber des internationalen Gesetzes wird
nie vorgestellt. Mehr beschéftigt er sich mit der Neuorganisation des internationa-
len Systems: das internationale Recht muf durch ein neues Machtgleichgewicht
kleinerer Staaten gesichert werden. Die erste Frage in seinem Katalog von For-
schungsfragen ist die spater von Renan bekannte Frage: Qu’est-ce qu’une nati-
on? Es muld studiert werden, durch welches Unrecht an seinen einst selbstandi-
gen Provinzen Frankreich zur Grande nation geworden ist, ob der Status von
Irland mit dem Gluck der Welt vereinbar ist, ob die USA standig an Macht zuneh-
men sollen. Baras Vélkerrechtswissenschaft sieht nach einer noch nichtexistie-

404

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

renden Wissenschaft von den internationalen Beziehungen aus, die mehr als das
rein formale Vélkerrecht sein soll. Er nennt sich einen Realisten. Ein erheblicher
Umbau des internationalen Systems ist nétig, wir erfahren aber nicht, wie das
Vélkerrecht eine solche Umgestaltung schaffen kénnte. 1849 war es eine Pionier-
leistung, Vélkerrecht und Frieden zusammenzubringen. Im Jahr nach der Publika-
tion von Baras Buch 1872 wurde in Gent das Institut de Droit international ge-
griindet, an dem die prominentesten Vdélkerrechtler Uber die Fortentwicklung des
Volkerrechts diskutierten. Aber es scheint, da Bara 1849 mehr Sinn fur die
Macht in den internationalen Beziehungen hatte als das Institut in seiner ganzen
Geschichte.

Bara hat ein viele tausend Seiten umfassendes Manuskript Gber eine zu begrin-
dende Wissenschaft der Methode hinterlassen. Aus der gedruckten Einfihrung in
diesen Text wird nicht recht klar, worin der allgemeine Begriff der Methode besteht
(man kann es der belgischen Akademie nicht verdenken, daR sie das Gesamt-
werk nicht drucken wollte). Er reflektiert die Entstehung neuer Wissenschaften
und Techniken in neuerer Zeit und will eine Methode finden, neue notwendige
Wissenschaften systematisch zu entdecken und zu entwickeln. Besonders interes-
siert ihn ,Organotechnie®, eine Verallgemeinerung der organisation du travail, ein
Ersatz fir den nicht verwirklichbaren Sozialismus. Der Ton ist anti-utopisch. Die
neuen Wissenschaften und Praktiken sollen weltweit sein, doch von Umsténden
der einzelnen Lander und Erdteile gepragt. Es wird auf einen langen Zivilisations-
prozel} verwiesen. Seine Friedensschrift kann als eine Probe dieser Entwicklung
neuer Wissenschaften verstanden werden (eine wissenschaftliche Militartaktik,
die er im Krimkrieg vorlegte, ist offenbar eine weitere Probe). Er wiederholt in der
Schrift Uber die Methode, dal die Einheit der Welt in einem Staat und unter
einem Recht nicht nur moglich ist, sondern ein realer Prozel} seit Jahrhunderten.
Die ,organisation général de I'humanité“ ist das Werk tausender Bemihungen
und kann erst nach langer Zeit kommen. Daflir mussen die Staaten der ganzen
Welt, die Diplomatie und das Vélkerrecht studiert werden. Wir missen Baras
Friedenswissenschaft trotz ihres vélkerrechtlichen Ziels als die Wissenschaft von
den internationalen Beziehungen verstehen. Vgl. Introduction a I'étude de la
science de la méthode. — Mons 1853, zum Frieden dort S. 270-274.

La science de la paix : programme ; mémoire couronné a Paris, en 1849 par
le Congrés des sociétés anglo-américaines des amis de la paix. — Briissel :
Muquardt, 1872. — XV, 251 S.

Neudruck New York 1972 im Rahmen der Garland Library of Peace and War
Baras Manuskript von 1849 hatte den Titel: Mémoire sur les meilleurs moyens a
employer pour parvenir a I'abolition de la guerre (so lautete die Preisaufgabe);
der Titel La sciénce de la paix stammt erst von Charles Potvin, der den Text 1872
herausgegeben hat.

| Principe de la paix entre les nations

Schiedsgerichte, wie sie die Friedensbewegung bevorzugte, reichen zum Frieden
nicht aus. Es ist eine Rechtsprechung nach einem geschriebenen Vélkerrecht
notig. Dieses mul® von einer Vélkerrechtswissenschaft entwickelt werden. Die
Friedensgesellschaften sollen diese Vélkerrechtswissenschaft férdern.

405

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il De la nation

Das erste Thema der vélkerrechtlichen Forschung mull die Nation sein. Wie die
Menschen sind die Nationen frei geboren, haben einen eigenen Charakter, durch
esprit public und volonte public. So sind die Staaten vom Patriotismus gepréagt,
aber der Sinn fiir das universelle Interesse fehlt noch.

1 Du droit international

Die Konstruktion des Volkerrechtes ist ein Programm, jedem nationalen Rechts-
bereich einen internationalen Uberzuordnen. Das internationale Personenrecht
handelt von den Rechten der Nationen. Das Gleichgewicht der Staaten kann nur
eine vorldufige Basis sein, die wahren Vélker missen ermittelt werden. Interna-
tionale Vormundschaft mufl verschwinden (konkret: die Herrschaft Osterreichs in
Italien). Das internationale Strafrecht wird so segensreich sein, wie es das inner-
staatliche Strafrecht ist. Bis zur internationalen Todesstrafe darf es nicht kommen
(konkret: Frankreichs Eroberung Algeriens). Das internationale Offentliche Recht
zeigt das Mittel den Krieg abzuschaffen: die Confédération générale des peuples.
Aber bei Ungleichheit der Voélker kénnte ein neuer Feudalismus zwischen den
Staaten entstehen und deshalb mul erst der allgemeine Fortschritt des Volker-
rechts kommen. Es mul internationale Gerichte mit einem internationalen
Rechtsbuch geben. Schiedsgerichtsbarkeit kann nie etwas RegelmaRiges, Orga-
nisiertes, Permanentes werden.

\ Moyens d’action

Aufgabe der Friedensbewegung ist, den Weg zum Vélkerrecht einzuleiten. Notig
ist ein Grundbuch, das wie Grotius oder Beccaria einen gewaltigen Eindruck
macht. Vélkerrecht muy Unterrichtsgegenstand an Universitaten und Militara-
kademien werden, Schulen fir Diplomaten sollen eingerichtet werden. Der
Geschichtsunterricht wird Respekt der Volker vor dem Volkerrecht fordern, Litera-
tur und Kunst werden die Offentlichkeit bewegen.

Kein Volk oder Monarch hat absolute Souveranitat. Universalmonarchie ist eine
schlechte Utopie. Die Rechtsgleichheit braucht ein neues Machtgleichgewicht, man
muB die groRen Staaten auflésen und die kleinen zu Konféderationen zusammen-
fassen (Frankreich, GroRbritannien, die USA sind Fehlentwicklungen, mit dem
Frieden nicht vertraglich). Allgemeine Abrustung wére ein Fehler, solange es kein
internationales Gericht gibt. Die Zeit ist ggkommen das Werk der Zivilisation zu
vollenden. Zunachst muf es in der Welt des Intellekts verwirklicht werden. Das
anzustolRen ist die Aufgabe der Friedensbewegung. Es folgt eine Liste der Fra-
gen, welche die werdende Vélkerrechtswissenschaft beantworten mufR.

3.4.2 Edouard Morhange

1824 -1856, Professor fiir Okonomie in Briissel. Nachruf: Eugéne van Bemmel,
Notice sur Edouard Morhange, in: Revue trimestrielle No. 10 (1856) 309-332.

Morhange bekam den dritten Preis im Preisausschreiben von 1849, die Jury lobte
seine theoretischen Ausfiihrungen und sah seine praktischen Angaben fir die
Verwirklichung des Friedens als zu flichtig an. Es ist nicht ersichtlich, wie die
Jury sich eine Praxis zu dieser Theorie vorstellte. Morhange wird uns als ein
christlicher Moralist geschildert, die Friedensschrift hat aber nur eine blasse Vor-

406

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

sehung, die wie bei Kant einen Geschichtsprozel rechtfertigen soll, der auf den
ersten Blick wenig zu einer solchen Rechtfertigung einlddt. Zu Morhanges wis-
senschaftlichen Vorhaben gehérte eine Synthese philosophique de I'économie
politique, aber nach den fragmentarischen christlichen Betrachtungen, ist es un-
wahrscheinlich, daR es eine Ubliche Darstellung der politischen Okonomie hétte
werden kdénnen. Die Friedensschrift ist durchaus Apologie der kapitalistischen
Politischen Okonomie, aber das wird nicht direkt zur Friedensstrategie: Frieden
kann nicht unmittelbar angezielt werden. Zu seinen Vorhaben gehérte auch die
Grundung 6konomischer, literarischer und sozialwissenschaftlicher Vereine. In
einem Aufsatz Uber die Bedeutung solcher Vereine, wir wiirden das heute ,Zivil-
gesellschaft” nennen, zitiert er als theoretische Begriindung ausfiihrlich seine
Friedensschrift; wohl der Einzige, der sie je zitiert hat (Quelques réflexions a pro-
pos des cercles artistiques, scientifiques et littéraires en Belgique, in: Revue tri-
mestrielle No. 6 (1855) 201-226).

Mémoire sur la paix universelle : concours institué par les sociétés anglo-
américaines de la paix au Congrés Bruxelles, en septembre 1848. — Bruxel-
les : Weissenbruch, 1850. -1V, 86 S.

Pt. | Recherches sur le fondement et sur les effets des deux principes de la
paix et de la guerre

Krieg und Frieden sind Gegensatze, Krieg ist Zerstérung/Barbarei, Frieden ist
Aufbau der Zivilisation. Kriege haben immer nur die Leistungen des Friedens
genutzt. Auch der Moralsinn tendiert zum Frieden. Aber es gibt viele historische
Ursachen des Krieges: Verelendung, Verirrung des Patriotismus, Prestige des
militdrischen Ruhms, Unkenntnis der wahren Quelle der Reichtimer (ein Lob des
Freihandels), Einmischung in innere Angelegenheiten anderer Vélker.

Pt. 1l Solution du probleme de la paix universelle

Frieden ist ein Entwicklungsprinzip fur Einzelne, fur Gesellschaften und fur das
Vélkerrecht. Eintracht zwischen den Vélkern setzt Eintracht innerhalb der Volker
voraus und diese wiederum Eintracht im Innern der Menschen. Fortschritt der
sozialen Institutionen ist nur méglich durch allméhlichen Fortschritt in immer wei-
teren Zirkeln (Individuum, Familie, Gemeinde, Provinz, Staat, universellem Frie-
den); erst auf der héheren Ebenen erweist sich, ob die vorigen Ebenen gut ent-
wickelt waren. Fortschritt der Industrie bendtigt Fortschritt von Intelligenz und
Moral und Homogenitat der Prinzipien. Er prift diverse Vorschlage, wie der ewige
Frieden verwirklicht werden kann: Politische Reform (es mifite Reform der gan-
zen Gesellschaft sein, nicht einzelner Institutionen), Abriistung (beginnt an der
falschen Seite), Schiedsgerichte (setzen gemeinsame Normen voraus, auf die
sich nur Parteien einigen kénnen, die homogen sind).

Pt. Il Moyens de réaliser la paix universelle

Schiedsgerichte funktionieren nur zwischen Vélkern mit Familiendhnlichkeit und
gemeinsamen Interessen. Sie brauchen eine gemeinsame Streitmacht, die Staa-
ten abschreckt, die den Schiedsspruch bekampfen wollen. Abriistung ist nur gra-
duell mdéglich. Generelle Mittel des universalen Friedens sind Wissenschaft und
Verbesserung der Sitten und Institutionen. Kunst macht milder, Wissenschaft
gerechter. Tausende Aktivitdten fiihren zum Frieden, weil Frieden Ergebnis aller
sozialen Kréfte ist: ,les promoteurs de la paix sont tous les hommes qui donnent
a leur activité un développement utile.” Den fur den Frieden nétigen Stand der

407

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zivilisation hat die Menschheit noch nicht erreicht, bisher garantiert allein die Vor-
sehung, dalk der Frieden kein Traum bleibt. Morhange kann die Friedensgesell-
schaften loben, setzt selber aber auf Assoziationen zur Verbesserung gesell-
schaftlicher Verhéltnisse. Nur daher kommt der allmahliche Rickgang der pas-
sions belliqueuses. Der Frieden wird erreicht, wenn die Nationen selber Frie-
densgesellschaften geworden sind, weil Arbeit und Ordnung ihre einzigen Ziele
sind.

Emile de Laveleye (1822-1892), Jurist, Historiker und Okonom. Professor in Liit-
tich, zwischen Liberalismus, katholischer Soziallehre und Kathedersozialismus.
Mitgriinder des Institut de Droit international 1873. Vorsitzender der Société Belge
de l'Arbitrage et de la Paix, der wichtigesten belgischen Friedensgesellschaft.
Vgl. Biographie nationale (de Belgique) 34 (1967) 527-549. Zu seiner Rolle fur die
internationalistische Rechtfertigung der Kolonialisierung des Kongo vgl. Jan Van-
dermissen, The King’s Most Eloquent Campaigner ... : Emile de Laveleye, Leo-
pold Il and the Creation of the Congo, in: Revue belge d’histoire contemporaine
41 (2011) 7-57. Laveleyes Arbeiten Uber die modernen Kriegsursachen wurden
von den Zeitgenossen viel zitiert, sie sind aber zu wenig auf ein zentrales Motiv
zentriert. Dal® Kriege Wahnsinn sind und dal} sie im Verschwinden sind, daR
Kriege uberholt sind und dal® sie durch internationale Schiedsgerichtsbarkeit
Uberholt werden missen, wird immer wieder vermischt. Letztlich hat er als ein
dynamisches historisches Moment nur die Friedensbewegung selber. Einige
Kriegsursachen sind langst Geschichte geworden, andere durchaus nicht. Letzt-
lich ist nicht viel nétig, um den Frieden zu organisieren. Der Mensch ist im Kern
egoistisch und das wird sich nicht andern. Aber Ideen und Institutionen &ndern
sich. Die Vélker missen ihre wahren Interessen erkennen und es muf3 einen Me-
chanismus der Streitbeilegung geben. Tatsachlich ist sein Ziel, mehr internationa-
les Bewultsein zu schaffen durch Freihandel und andere internationale Kontakte:
+~Whatever insulates men disposes to war.“ Seine Methoden sind ein Kodex des
Vélkerrechts und Institutionen der Schlichtung. Das Schiedsgericht hat keine
Exekutive. Fiur einen echten internationalen Gerichtshof gibt es noch nicht geni-
gend Zivilisierung und Christentum. Laveleye gibt zu, daR es Streitfragen gibt, die
mit Schlichtung nicht bearbeitet werden kénnen (On the Causes of War, and the
Means of Reducing their Number, in: Cobden Club Essays, second series 1871-
2. — London 1872. — S. 1-55, Neudruck New York 1971 im Rahmen der Garland
Library of War and Peace; Des causes actuelles de guerre en Europe et de
l'arbitrage. — Bruxelles 1873).

3.5 Deutschsprachiger Raum

Deutschland hatte am Anfang des 19. Jahrhunderts eine lebhafte Debatte tber
den ewigen Frieden, aber es gibt keine bleibende Debatte oder gar Vorherrschaft
der Idee des ewigen Friedens. Sartorius beginnt in der Tradition des idealisti-
schen Gebots weltstaatlicher Strukturen. Aber bei den deutschen Liberalen bleibt

408

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

eine Spannung von Bellizismus der Gegenwart und Ausblick auf den ewigen
Frieden, das kann man bei Rotteck, List und Droysen zeigen. Eher wollen die
Uberwiegend franzdsischen Republikaner des bellizistischen Friedenskongresses
von 1866 kantianische Friedenstheoretiker sein.

Unter den deutschen Demokraten gab es Vorldufer der europdischen Einheit.
Schon auf dem Hambacher Fest 1832 lieR Johann Georg August Wirth das ,con-
foderirte republikanische Europa“ hochleben (und kiindigte zugleich die Befreiung
Konstantinopels und die Kolonisierung Afrikas an; spater wollte er zwischen
Frankreich und RuRland ein Grofdeutschland von Holland bis zum Schwarzen
Meer). Arnold Ruge nannte in der Paulskirche 1848 die Vereinigten Staaten von
Amerika als Vorbild (einer demokratischen Allianz gegen Rufland). Solche demo-
kratischen (Kon-)Féderalistischen Ideen hatten in Deutschland keine Zukunft.
Eher wird eine deutsche Hegemonie als Friedensbund gedacht, Positionen, die
nicht nur die deutsche Machtpolitik, sondern auch die deutsche Friedensbewe-
gung noch im 20. Jahrhundert begleiten werden. Siehe hier bei Paul Achazius
Pfizer, Julius Frobel, Constantin Frantz und Karl Christian Planck.
Vgl. Heinz Gollwitzer, Europabild und Europagedanke : Beitrédge zur deutschen
Geistesgeschichte des 18. und 19. Jahrhunderts. — Munchen 1951 (weiterhin
die beste Darstellung); ders., Geschichte des weltpolitischen Denkens. —
Bd. 1. — Géttingen 1972; Jean Nurdin, Lidée d‘Europe dans la pensée alle-
mande a I'Europe bismarckienne. — Bern 1980. Zu den auflenpolitischen Vor-
stellungen (und Streitigkeiten) der deutschen Demokraten: Andreas Volkmer,
Kriegsverhiitung und Friedenssicherung durch Internationale Organisa-tion :
Deutsche Ideen und Pldne 1815-1870. — Diss. Marburg 2013, http://d-
nb.info/1051934761/34 (Volkmer kann gelegentliche Reden Uber dauerhafte
Organisation Europas, Voélkerkongre® und Vélkerbund dokumentieren, aber
im Ganzen zeigt sich eher, wie marginal das war).

DaR es im deutschsprachigen Raum keine kontinuierliche Diskussion Uber inter-
nationale Organisation gibt, liegt auch am Fehlen einer Friedensbewegung. Edu-
ard Loewenthal beteiligte sich eher an westeuropédischen Debatten, als an deut-
schen. Er ist (ziemlich) konsequent in der Forderung nach einem Staatenbund mit
Legislative und Gericht, Schiedsgerichtsbarkeit reicht nicht. Darin steht er der
Friedens- und Freiheitsliga nahe, aber es soll ein Bund der bestehenden Staaten
mit ihren bestehenden Verfassungen sein. Damit widerspricht er der Friedens-
und Freiheitsliga. Seine Beitrage sind zu flichtig, als daB sie diese Haltung erkl&-
ren wirden (Loewenthal wird im Abschnitt 6.5 im Anhang zur Bedeutung der
Friedensbewegung behandelt).

3.5.1 Johann Baptist Sartorius

1798-1884, in Wirzburg geboren, Anfange im bayrischen Justizdienst; vergebli-
che Versuche an den Universitdten in Zurich (1834-1841) und Heidelberg (1842-

409

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1849) zu einer akademischen Laufbahn zu kommen. Nach der Revolution Rick-
kehr nach Bayern als ein héherer Richter.”

Sartorius steht am Beginn der neueren Friedenstheorie, eine dieser Stellung an-
gemessene Beachtung hat er jedoch nie gefunden. Nicht einmal um seine Bio-
graphie hat man sich bemiiht: manchmal gilt er fir einen Schweizer, einen Philo-
sophen, einen Konservativen; tatsachlich ist er Deutscher, Jurist und Liberaler
oder Demokrat (soweit man das seinen Buchern entnehmen kann). Diese Bucher
beschéaftigen sich mit Kollegialgericht und Zivilrechtsprozefl? (und das letzte und
heute bekannteste mit der Mundart der Stadt Wurzburg). Er hat Philosophie stu-
diert (siehe Bd. I, 670-671 zu seinem Lehrer Johann Jakob Wagner) und ist mit
der Literatur des Idealismus zu Krieg und Frieden vertraut. Er mu3 deshalb seine
Position bestimmen in dem Gegensatz zwischen Kant (bei dem der Frieden ein
Wert ist, weil er Moral schafft, der aber gerade deshalb auRermoralische Wege
zum Frieden suchen muf, weil die Moral erst aus dem Frieden kommen kann)
und Schelling (der als Voraussetzung der internationalen Organisation die Uber-
einstimmung der Willen sieht und deshalb auf Fortschritte der Religion vertrauen
muf). Sartorius kniipft an Kants republikanischen Frieden an, verlangt aber den
vollen Volkerstaat, den Kant fiir moralisch geboten, aber praktisch nicht fir ver-
wirklichbar hielt. Sartorius sieht einen historischen Weg vom Nahziel eines nega-
tiven Friedens im Vélkerbund zum positiven Frieden im Vdélkerstaat als Endziel
der Menschheit. Basis der Republik ist die sittliche Reife der Blrger. Positiver
Frieden beruht auf der vollstandigen Organisiertheit vom Privatleben jedes ein-
zelnen bis zum Weltstaat. Fur den Aufbau des Friedens kann jeder einen Beitrag
leisten in der moralischen Ordnung seines Privat- und Familienlebens. Diese
Ankniipfung an den Idealismus gibt es bei den republikanischen Friedenstheore-
tikern des 19. Jahrhundert nicht langer. Schon bei Sartorius wird Moral konkret
nur als republikanische Moral der birgerlichen Mitverantwortung fiir den Staat.
Die Friedenstheoretiker des 19. Jahrhunderts werden diese Moralmomente weiter
hinter den Institutionen der Republik verschwinden lassen, Lemonnier noch star-
ker als Barni. Das liegt auch daran, dal® Lemonnier, ganz anders als Sartorius,
real existierende Republiken zum Ausgangspunkt machen kann. Der Positive
Frieden bedeutet Reorganisation von Gesellschaft und Wirtschaft. Sartorius
nennt (neben den kaum aktuell gemeinten Lykurg, Platon und Morus) die Saint-
Simonisten und seinen Lehrer Wagner (der wie die Saint-Simonisten eine organi-
sierte Wirtschaft zwischen Kapitalismus und Sozialismus sucht).

Sartorius hat ein Modell der Annaherung an den vollkommenen Frieden, aber er
hat keine dynamische Geschichte, die zu diesem Ende drangen wirde. Das Buch
verbindet sentenzenhafte Deduktionen mit einer bunten Fille von Belegen aus
allen Zeiten der Weltgeschichte. Er hat die geschichtsphilosophischen Modelle
Fichtes vom Ausgang aus dem Stadium der Sindigkeit und Wagners vom Aus-
gang aus der Kindheit und Jugend der Menschheit, aber seine Dynamik ist nicht

7 Ich danke Renate Schindler (Stadtarchiv Wirzburg) und Werner Moritz (Uni-
versitatsarchiv Heidelberg) fur Auskinfte, durch die es mdglich wurde, die ver-
streuten Angaben der bisherigen Literatur Uber Sartorius zu einer biographi-
schen Notiz zusammenzusetzen.

410

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

die Dynamik der menschlichen Vernunft. Die Geschichtszeichen, die Sartorius fir
die Nahe des Vdélkerbundes nennt, sind kaum moralische (nur die Liberalisierung
des Christentums), eher soziale (die ambivalente Macht des Geldes und der
internationale Handel) und politische (Konstitutionen), vor allem aber sind es
Entwicklungen im internationalen System selber: Bildung von Nationalstaaten,
gemeinsame Kultur der Staaten, stéandiger diplomatischer Verkehr. Den Deutschen
Bund als umfassendsten Staatenbund der bisherigen Geschichte, stellt er sich als
einen moglichen Ausgangspunkt des Volkerbundes vor. Sartorius muf} sich auf
das schlupfrige Gebiet der zeitgenéssischen Staatenpraxis begeben. Er kann
nicht mehr als die Existenz einer internationalen Gesellschaft zeigen (nicht einmal
das Konzert bemiiht er). Das ist der Zustand des negativen Friedens. So kann er
fir den Volkerbund die Mdéglichkeit zeigen, aber fir das Fortschreiten zum Vél-
kerstaat kann er nichts anfiihren. Er hatte zu wenig vom Zivilisationsglauben des
spateren 19. Jahrhunderts.

Eine Wirkung von Sartorius im 19. Jahrhundert ist nicht bekannt. Eine Betrach-
tung Uber Sartorius mufld auch eine Reflexion Uber diesen Milkerfolg sein. Das
Buch wurde fiir den Preis des Genfer Friedensvereins geschrieben, schon die
Rezension des Grafen de Sellon, Grinder des Vereines und Stifters des Preises,
zeigt kein Verstandnis fur das Buch (Sellon war véllig auf die Art internationaler
Organisation ausgerichtet, die Sartorius als negativen Frieden allenfalls am Be-
ginn des Friedensprozesses sieht). Ruckblickend zeigt das Buch sich als eines
der Bucher, die der Friedensbewegung erklaren wollen, dal® der Weg zum Frie-
den ein sehr langer Weg sein wird, und die deshalb von der Friedensbewegung
nicht verwendet wurden. Die Autoren des 19. Jahrhunderts versprechen entwe-
der Frieden durch republikanische Institutionen oder geben die Idee des voll-
kommenen Friedens auf. Der positive Frieden hatte zunachst keine Zukunft. Es
ist nicht so, daR Sartorius nie erwéahnt wiirde, er wird in den einschlagigen Uber-
blicken sogar ausfihrlicher referiert als andere Autoren des 19. Jahrhunderts:
Veit Valentin, Geschichte des Vélkerbundgedankens in Deutschland : ein gei-
stesgeschichtlicher Versuch. — Berlin 1920. — 96-105; Jacob ter Meulen, Der Ge-
danke der Internationalen Organisation in seiner Entwicklung 11/1 (1929) 239-252;
Maja Brauer, Weltféderation. — Frankfurt am Main 1995. — S. 76-87; Andreas
Volkmer, Kriegsverhiitung und Friedenssicherung durch Internationale Organisa-
tion : Deutsche Ideen und Pléne 1815-1870. — Diss. Marburg 2013. — S. 216-230,
http://d-nb.info/1051934761/34. Diese Referate sind aber auf die Institutionen von
Vélkerbund und Vélkerstaat beschrankt, die Grundlegung im Positiven Frieden
wird marginalisiert. Nur E.-O. Czempiel hat die Bedeutung der Unterscheidung
von positiven und negativen Frieden zu einem Ausgangspunkt seiner eigenen
ProzeRtheorie des Friedens gemacht (Friedensstrategien : Systemwandel durch
Internationale Organisationen, Demokratisierung und Wirtschaft. — Paderborn
1986. — S. 26). Bei allen Unterschieden: einen ProzefRbegriff des Friedens haben
sie gemeinsam; auch Sartorius’ Weg beginnt mit dem negativen Frieden, er will
aber noch zu viel mehr positiven Frieden kommen, als sich ein Politikwissen-
schaftler des 20. Jahrhunderts gestatten konnte.

411

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Organon des vollkommenen Friedens : gekrénte Preisschrift. — Ziirich :
Hohr, 1837. - 310 S.

Menschen missen in Konflikten leben, solange ihre Zwecke nicht identifiziert,
verséhnt und in geordnete Bahnen gebracht sind. Frieden ist zunéchst negativ
bestimmt als Abwesenheit des Krieges. Er ist etwas Leeres, Odes, Apathisches,
Langweiliges, eine Leiche, Indifferenz. Deshalb kann Frieden kein Zweck sein
(&hnlich der ebenfalls negative Begriff der Freiheit). Die Idee des Friedens mul}
sorganische Harmonie des auRern und innern Volkerlebens® sein, ,wobei alle
Krafte, im tatigen, freien Rapporte stehend, nach einem gemeinsamen Ziele ten-
dieren.” Vollkommener Frieden ist positiv, weltweit, ewig und garantiert (so dal} er
nicht riickgangig gemacht werden kann).

1. Buch Der Krieg als ein Ubel und als Wurzel von Ubeln

Der Krieg ist kein absolutes Ubel, in der Welt als Schépfung und Spiegel Gottes
kann es kein absolutes Ubel geben. Das Leben ist unverletzlich. ,Es liegt in der
Vernunftidee, da® der Mensch sich auslebe.” Fir die Menschheit als Ganzes gilt
ein Vernunftgebot, dal sie ihre Teile sich aneigne als Organe. Der Krieg ist dem
Leben fremd und Feind unserer Bestimmung. Er ist barbarisch, das kann die ihn
maRigende Kriegszucht nicht verdecken; er ist so barbarisch, dal auch die
Kriegszucht barbarisch sein muf3. Krieg kann kein gewoéhnliches Mittel sein, allen-
falls letztes Mittel; aber der Frieden um jeden Preis kann auch nicht sittlich gebo-
ten sein. Der Verteidigungskrieg wére ein Krieg aus reiner Liebe fiir den mensch-
lichen Endzweck und nach Erschépfung aller friedlicher Mittel (Muster ist der
Befreiungskrieg). Aber das sind nur Zugesténdnisse, durch die der Krieg nicht
sittlich wird. Der Endzweck des Menschen ist Kulturentfaltung; der Krieg bildet
nicht, sondern zerreif3t die Kultur. Wenn die Menschen sich im negativen Frieden
einrichten, werden die Frichte des Friedens nicht erkennbar. Der Krieg ist Mittel
der Selbsthilfe, aber Selbsthilfe ist eine Ausgeburt der Rechtslosigkeit. Das Recht
der Staaten auf Existenz und ungestorte Tatigkeit muf® anerkannt werden, der
Krieg kann nur als Nationalkrieg gerechtfertigt werden. Kriege, die aus Notwen-
digkeit kommen, werden Unrecht, wenn das urspriingliche Ziel Gberschritten wird.
Wie jedes Zwangsrecht ist auch das Recht zum Krieg Recht nur wegen Rechts-
grenzen (sonst wiirde unendlicher Vernichtungskrieg folgen). Religios ist der
Krieg Gegensatz der Religion, deren Prinzip Einheit ist, wahrend das Prinzip des
Krieges Zerfall in feindliche Teile ist. Vom Nutzen her gibt es keine Legitimation
des Krieges: einzelne bereichern sich, die Mehrheit leidet (und wegen der Staats-
schulden dauerhaft). Die standige Ristung verhindert, dal® die Vorteile eines
positiven Friedens eintreten.

2. Buch Die Herstellung des vollkommenen Friedens

Eine Vernunftidee kann nicht absolut unméglich sein, allenfalls unpraktisch. Ge-
schichtsphilosophisch gehdrt der Krieg einer Zwischenperiode der Weltgeschich-
te an (Jean Paul hat ihn zu den Flegeljahren der Menschheit gezahlt). Der voll-
kommene Frieden kann nur durch Organisation der Menschheit erreicht werden.
Falsche Theorien des vollkommenen Friedens sind absolute Weltmonarchie
(absolute Monarchie kann nur fiir unreife Volker gelten), Hegemonie (so unwiirdig
fur die fuhrende wie fir die gefiihrte Nation), das politische Gleichgewicht (nur
Machtgleichgewicht, nicht Rechtsgleichheit), die Weltrepublik (gemeint ist univer-
sale direkte Demokratie). So bleibt nur eine Lésung: Der allgemeine republikani-
sche Volkerstaat mit dem Prinzip der Reprasentation. Dieser Bund wird die ganze

412

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Erde umfassen, zunachst aber nur flir Rechtsverhaltnisse zwischen den Voélkern
zustandig sein, einen Gerichtshof mit einem Vélkergesetzbuch haben und tber
physische Gewalt zur Durchsetzung der Urteile verfigen. BloRe Rechtsgarantie
(wie Saint-Pierre, Kant, Fichte, Schelling meinen) reicht nicht. Selbst nach Jahr-
hunderten kommt der Staat nicht mit bloBen Urteilen aus. Staatsform des Vélker-
staates kann nur die repréasentative Republik sein. Verschiedene Vélker kénnen
einen gemeinsamen Reprasentanten wahlen. Vorausgesetzt wird eine Urwahl
dieser Weltvertreter, deshalb werden mundige Birger vorausgesetzt. Auch der
Einzelstaat wird nur vollendet, wenn das Volk alles Gute und Wahre erkenne und
begehre, so ,dass jeder Birger mit einem vollkommenen Privatleben dem &ffent-
lichen Leben sich anschlieRe”. Ohne eine solche Teilnahme/Kultur kann sich eine
Republik auch bei den besten Einrichtungen nicht halten. Letztlich ist es eine
Vereinigung von Staat und Kirche und er erinnert an die Saint-Simonisten, denkt
aber, dal} es auRer Sozialismus andere Regulierungsméglichkeiten geben kénn-
te. Der positive Frieden ist erst méglich bei vollstédndiger Organisiertheit vom Pri-
vatleben bis zum Weltstaat. Der Aufbau des Vélkerstaates wird ein gradueller
Prozel} sein, wie es der Aufbau der Staaten war. BloRe Rechtsgarantie ist der
Anfang, erst muf} der negative Frieden eines Bundes européischer Staaten mit
einem Tribunal realisiert sein. Aber bei der Griindung dieses Bundes muf} schon
an die Zukunft als Vélkerstaat gedacht werden (auch weil Amerika immer mehr in
europaische Angelegenheit gezogen wird). Bisher ist nicht viel fir den Vélkerstaat
getan worden, aber viele Zeichen weisen auf ihn hin: weniger und gréRere Staa-
ten, allgemeine Sympathie zwischen den Staaten, Kultur als Gemeingut der V&I-
ker, Handel als Band der Vélker, ahnliche Staatsformen, Geldmacht (nicht gut fur
die Vollendung der Menschheit, aber gegenwartig gut fir den Frieden), Verfas-
sungen als Opposition gegen Kriege, eine Kriegflihrung, die so zerstorerisch ist,
dall Kriege gemieden werden, standiger diplomatischer Verkehr, der Deutsche
Bund als der umfassendste Staatenbund der bisherigen Geschichte, ein liberale-
res Christentum, Friedensgesellschaften. Der Volkerbund wird Vélkerstaat, ,,sobald
Wissenschaft, Sittlichkeit und Religion, zu einer gewissen Hohe gestiegen, die
Menschheit ergreifen.” Zum Weltfrieden kann jeder beitragen durch Organisation
seines Privatlebens. Je tichtiger die Blrger werden, desto eher akzeptieren die
Staaten ihre Grenzen. Stehende Heere werden aufgeldst, sie behindern den Weg
zur Republik. Aber so lange noch Kriege zu beflrchten sind, muf? es Nationalbe-
waffnung geben.

(,Organon“ bezeichnet den systematisch-methodischen Entwurf einer Wissen-
schaft; im 19. Jahrhundert kannte man den Begriff noch von Aristoteles und
Bacon, Sartorius dartber hinaus durch das Organon der menschlichen Erkennt-
nis seines Lehrers Wagner).

3.5.2 Johann Caspar Bluntschli

1808-1881, Professor fir Recht in Zurich, Kodifikation des Zircher Rechts. Préasi-
dent des GroRen Rates in Zirich, Mitglied der Zircher Regierung. Professor in
Munchen und Heidelberg. Mitglied der Badischen Standeversammlung und des
Zollparlaments. Mitglied der Badischen Synode, Prasident des Deutschen Pro-
testantenvereins, eine fihrende Figur des deutschen Freimaurertums. 1873

413

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Griindungsmitglied des Institut de Droit internationale. Von diesem so umtriebi-
gen Juristen und Politiker gibt es keine zulangliche Biographie. Vgl. aber Denk-
wirdiges aus meinem Leben. — Minchen 1884. — 3 Bde. Ein kurzer Abril bei
Carolin Metzner, Johann Caspar Bluntschli : Leben, Zeitgeschehen und Kirchen-
politik 1808-1881. — Frankfurt am Main 2009.

Als Zivilrechtler ist Bluntschli fur seine juristische Durchdringung eines histori-
schen Rechts immer als einer der groRRen Juristen seiner Zeit gewirdigt worden.
Wie sein Lehrer Savigny griindet er das Recht nicht auf Willen und Vertrag, son-
dern auf das RechtbewuBtsein einer Gemeinschaft. Aber es geht nicht mehr
darum, Kodifikation aufzuhalten, sondern darum, neues tatséchliches Recht zu
fassen. Als Staatsrechtler konnte er, im Gegensatz zu wirklichen Konservativen,
Elitentheorie nur als Entwicklungstheorie rechtfertigen. Die Allgemeine Staatsleh-
re beherrschte den Markt fir Jahrzehnte mit dem Versprechen einer Tatsachen-
beschreibung des Staates. Sein Anlauf zu einer politischen Psychologie als
System von Analogien zwischen politischen Institutionen und Ké&rperorganen,
Geschlechtern und Stadien des Lebenslaufs und die daraus folgende Akzep-
tanz von Ungleichheit im Recht sind mit seinem Jahrhundert untergegangen (in
Denkwiirdiges skizziert Bluntschli ausfuhrlich dieses System der politischen Psy-
chologie und erldutert, was er sich davon versprach). Neuerdings hat man ihn als
Rassisten entdeckt (eher historisch als biologisch, nur Indoeuropder haben einen
balancierten Staat, andere Rassen haben es nur zur Theokratie gebracht und
sind deshalb fir die weitere Rechtsentwicklung der Welt irrelevant (Arische Vol-
ker, arische Rechte (1857), in: Gesammelte kleine Schriften (1879), |, 63-90).
Vgl. zur Rechts- und Staatstheorie: Jacques Vontobel, Die liberal-
konservative organische Rechts- und Staatslehre Johann Caspar Bluntschlis
1808-1881. — Zirich 1956; Stefan Dieter Schmidt, Die allgemeine Staatslehre
Johann Caspar Bluntschlis. — Minchen 1966; Marcel Senn, Rassistische und
antisemitische Elemente im Rechtsdenken von Johann Caspar Bluntschli, in:
Zeitschrift der Savigny-Stiftung fur Rechtsgeschichte : Germanistische Abtei-
lung 110 (1993) 372-405; Guido Wolky, Roscher, Waitz, Bluntschli und Treitschke
als Politikwissenschaftler : Spétbliite und Untergang eines klassischen Universi-
tétsfaches in der zweiten Hélfte des 19. Jahrhunderts. — Diss. Bochum 2006.
—S. 224-324.

Bluntschli geht von einer internationalen Gemeinschaft mit Rechtsbewulf3tsein
aus, die auf dem Weg zu einer Weltrechtsgemeinschaft ist. Die Einheit der
Menschheit kann keine formlose kosmopolitische Weltgesellschaft und kein blo-
3es Nebeneinander der Staaten sein, sondern muf} in einer Organisation ,ver-
kérpert® werden. Organisation ist immer in Entwicklung. Bluntschlis Vélkerrecht
soll ein ,modernes Vélkerrecht® sein. Die Konstruktionen sind teleologisch, die
Gegenwart ist Vorform der organisierten Zukunft: Schiedsgerichte sind vorlaufige
Anndherung an internationale Organisation, der Europaische Staatenverein ist
vorlaufige Annaherung an die Organisation der Welt. Die Wissenschaft hat die
Aufgabe, dieses Rechtsbewuftsein zu formulieren, ein bloRer Ausgang vom
VolksbewuRtsein wirde den Unterschied von Recht und Moral verwischen.
Bluntschli macht einen Unterschied zwischen bloRen Vertrdgen und den rechtli-

414

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

chen Schépfungen internationaler Kongresse; nur diese sind Artikulationen des

gemeinsamen RechtsbewulYtseins (in Analogie zu Parlamentsbeschliissen).
Zum Vélkerrecht: Betsy Baker Rében, The Method Behind Bluntschli’s ,,Mo-
dern* International Law, in: Journal of the History of International Law 4 (2002)
249-292; dies., Johann Caspar Bluntschli, Francis Lieber und das moderne
Vélkerrecht 1861-1881. — Baden-Baden 2003. — S. 92-104; dies., The ,Civilized
Nation’ in the Work of Johann Caspar Bluntschli, in: Macht und Moral : politi-
sches Denken im 17. und 18. Jahrhundert / hrsg. von Markus Kremer und
Hans-Richard Reuter. — Stuttgart 2007. — S. 342-358. Eine knappe, doch pra-
zise Bestimmung, was es bedeutet, dal ein Mitglied der historischen Schule
der Jurisprudenz zur zentralen Figur der Institutionalisierung des Vélkerrecht
wurde: Martti Koskenniemi, The Gentle Civilizer of Nations : the Rise and Fall
of International Law 1870-1960. — Cambridge 2001. — S. 42- 47.

Bluntschli war der erste groRe Volkerrechtler des 19. Jahrhunderts, der Krieg
nicht nur als Selbsthilfe gegen Verletzung eines Rechtszustandes rechtfertigt,
sondern auch als Schaffung von notwendigem neuem Recht: ,Sieg schafft Recht®
gilt fur das Recht der Nationen. Bluntschli schreibt ein Vélkerrecht zu Bismarcks
Annexionen von 1866. Er kann das nur, weil er, wie die italienischen Autoren
eines ,modernen Vélkerrechts®, die Basis des Vdlkerrechts vom Staat zur Nation
verschiebt. Er war auch der erste Volkerrechtler, der die Rede der Militdrs von
militdrischer Notwendigkeit aufnahm. Damit ist Bluntschli zweifach Vorldufer der
Desintegration des Vélkerrechts des 19. Jahrhunderts. Doch er versichert, daR
dies Teil des Weges zur Weltrechtsgemeinschaft sei. Die positivistischen Vélker-
rechtler, die seit 1870 auch den Kampf firr Interessen rechtfertigen und der Not-
wendigkeit einen immer gréferen Raum im Kriegsrecht einrdumen, wollen dage-
gen gerade Bluntschlis Weg zur Weltrechtsgemeinschaft nicht mehr verstehen.
Bluntschli hatte grofe Bedeutung fur die Formulierung des Kriegsrechts. Er hat
den Kodex weiterentwickelt, den sein Freund Francis Lieber fur die amerikani-
schen Nordstaaten im Birgerkrieg geschrieben hatte und hat diese Arbeit im
Rahmen des Institut de Droit international fortgesetzt. Der Entwurf des Instituts
gab Feldmarschall Moltke die Gelegenheit zu seiner klassischen Formulierung
des Bellizismus in einem Satz, vgl. auch die ausfuhrlichere Bluntschli-Kritik in
diesem Sinne bei General Julius von Hartmann). Wir kénnen heute eher sehen,
wie nahe Bluntschli im Kriegsrecht Moltke kommen kann. Schon Zeitgenossen
wie Juan Bautista Alberdi wollten darin etwas Deutsches erkennen.
Zum Kriegsrecht: Rében, Johann Caspar Bluntschli a.a.0. S. 197-233; Die-
trich Schindler, J. C. Bluntschli’s Contribution to the Law of War, in: Promoting
Justice, Human Rights and Conflict Resolution through International Law : liber
amicorum Lucius Caflisch | ed. by Marcelo G. Kohen. — Leiden 2007. — 437-
454.

Bluntschli gehort wie Sartorius (den er in der Juristischen Fakultat in Zurich
gekannt haben mufte) zu den Schilern des Idealismus. Wahrend die Friedens-
bewegung einen gesellschaftlichen Frieden voraussetzt und nur einen negativen
Frieden der Abwesenheit des Krieges zwischen den Staaten erreichen will,
braucht Bluntschli wie Sartorius einen positiven Frieden. Er nennt das nicht so,
aber mit der Forderung nach Organisation ist das gemeint. Wie bei Sartorius ist

415

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

die Organisation der Welt ein Prozel® von Jahrhunderten. Aber das Rechtsbe-
wuldtseins entwickelt sich offenbar rasant: Seit 1866 sieht er der ,zukiinftigen
Organisation der Menschheit* entgegen, in seinem Rechtsbuch von 1868 kommt
er bis zum Kongrelvorschlag Napoléons Ill., 1872 denkt er bereits an ein voélker-
rechtliches Parlament und einen vdlkerrechtlichen Areopag (eher eine Wissen-
schaftlerversammlung fir Gutachten und Schiedsaufgaben, eine etwas offiziellere
Version des Institut de Droit international, an dessen Griindung er gerade promi-
nent beteiligt war). Bluntschlis spater Organisationsplan darf nicht mit dem telos
der Menschheit verwechselt werden, er ist nur ein Notbehelf. Die Notwendigkeit
fur internationale Organisation wird damit begriindet, dal die Nahe zwischen den
Mitgliedern der internationalen Gesellschaft im Vergleich zur 1. Halfte des 19.
Jahrhunderts geschwunden ist, wahrend durch den zunehmenden Verkehr zwi-
schen den Vélkern die Aufgaben, die gemeinschaftlich bewaltigt werden mussen,
gewachsen sind. Bluntschlis Plan ist eine Reaktion auf diese Krise. Er hat begrif-
fen, daf} die auf Souveranitat und Nationalitét fixierten Staaten und Vélker nicht
Uberfordert werden dirfen. Bluntschlis Plan sieht freilich reichlich staatlich aus,
durch Direktwahl des Bundesparlaments noch weltstaatlicher als Vélkerbund oder
UNO. Sein Parlament hat aber nur die Aufgabe, real vorhandene volkerrechtliche
Normen in volkerrechtliche Gesetze zu bringen und erinnert so an Bluntschlis
eigene Kodifizierung eines Landesrechts und an die internationalen Treffen der
Vélkerrechtler, an denen er so prominent beteiligt war. Auch die internationalen
Verwaltungsfragen (das meint die Aufgaben der spater ,funktional® genannten
internationalen Organisationen) lassen kein groles Konfliktpotential erkennen.
Die internationale ,Hohe Politik” ist davon véllig getrennt. Der Bundesrat ist Staa-
tenkongrefl und (wenn es um Exekution gegen einen Staat geht) Konzert der
Groflmachte. Bluntschlis Plan gilt allein unter der Voraussetzung, dall die Grof3-
machte gelernt haben, dal keine von ihnen Hegemon sein kann (den kleinen
Staaten und den aufRereuropaischen Vélkern werden weitaus heftigere Lernpro-
zesse abverlangt). Bluntschli hat wie Lorimer festgehalten, daf’ eine internationa-
le Organisation die aktuellen Verfassungen der Staaten berlicksichtigen muf3. Bei
der republikanischen Friedensbewegung konnte er damit kein Gehér finden;
Charles Lemonnier, der Leiter der Internationalen Friedens- und Freiheitsliga,
kritisierte, daR® Bluntschlis noch hinter Sully und Saint-Pierre zuriickgeblieben sei,
und empfahl ihm, wieder einmal Kant zu lesen (Sandi E. Cooper, Patriotic paci-
fism : waging war on war in Europe 1815-1914. — New York 1991. — S. 47; Ales-
sandra Anteghini, Pace e federalismo : Charles Lemonnier, una vita per I'Europa.
— Torino 2005. — S. 302-303). Kant hatte Bluntschli nicht helfen kénnen: Fir das
Ziel der Menschheit war Kant zu sehr beim blofRen Diplomatenkongref3 stehen
geblieben, fir eine aktuelle Notlésung nicht gentigend auf das real existierende
Staatensystem eingegangen.

Allgemeine Staatslehre. — 6. Aufl. — Stuttgart : Cotta, 1886. — 639 S. (Lehre
vom Modernen Staat ; 1)

Neudruck Aalen 1965

Das Buch war seit der 1. Auflage 1852 Teil von Allgemeines Staatsrecht, seit der
5. Auflage 1875 ist der 1. Band des Allgemeinen Staatsrecht u.d.T. Allgemeine
Staatslehre der 1. Band der Lehre vom modernen Staat geworden

416

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Buch 1, Kapitel 2 Die menschliche Staatsidee. Das Weltreich

Vélker und Staaten haben eine Entwicklung und ein eigentimliches Wachstum.
Staaten haben eine Persdnlichkeit und deshalb Ruhm und Ehre. Die Menschheit
aber ist ein Ganzes. ,Die national beschrankten Staaten haben daher nur eine
relative Wahrheit und Geltung. Der Denker kann in ihnen noch nicht die Erfiillung
der héchsten Staatsidee erkennen. ... Der Weltstaat ist das Ideal der fortschrei-
tenden Menschheit.“ Das gemeinsame Bewulltsein der Menschheit ist freilich
noch in einem trdumerischen Zustand befangen. Eine wirkliche Organisation
(organisches Dasein), ein Weltreich, in dem die einzelnen Staaten Glieder sind
und im Frieden miteinander leben, wird die Menschheit erst in Jahrhunderten
ausbilden, aber der zunehmende Verkehr bringt die Vélker schon heute néher.
Die erste Auflage u.d.T. Allgemeines Staatsrecht, geschichtlich begriindet. —
Minchen 1852 enthélt S. 25-28 bereits den Kern dieses Textes, ist aber starker
der idealistisch-teleologischen Sprache verpflichtet: der Begriff des Staates erfullt
sich erst im Weltstaat, das Voélkerrecht kann erst in einer Staatsordnung, welche
die Menschheit umfaldt, seine Begriindung und ein gesichertes Dasein gewinnen.
Noch fehlt der Hinweis auf den zunehmenden Verkehr.

Das moderne Volkerrecht der civilisirten Staaten als Rechtsbuch darge-
stellt. — Nordlingen : Beck, 1868. — 520 S.

Die Einleitung ist auch gesondert erschienen: Die Bedeutung und die Forschrit-
te des modernen Volkerrechts. — Berlin : Liideritz, 1866. — 64 S. (Sammlung
gemeinverstandlicher wissenschaftlicher Vortrage ; 2)

Der kriegsrechtliche Teil ist auch gesondert erschienen: Das moderne Kriegs-
recht der civilisirten Staaten, als Rechtsbuch dargestellt. — Nérdlingen :
Beck, 1866

Bluntschli halt sich an die Ubliche Anlage eines Vélkerrechtsbuches fur souveradne
Staaten, ist aber wenig am bestehenden Vélkerrecht interessiert, sondern an den
Maoglichkeiten einer kinftigen Weltordnung, einer menschlichen Rechtsgenos-
senschaft. Ein gegenseitiges Achtungsverhaltnis gibt es von Natur, aber mit den
Weltbeziehungen wachsen das GemeinbewuRtsein der Menschheit und das Vél-
kerrecht. Die zivilisierten Nationen sind berufen und befahigt dieses gemeinsame
Rechtsbewultsein der Menschheit auszubilden, das eine christliche Wurzel hat,
aber nicht auf die européische Vélkerfamilie beschrénkt ist. Er wirdigt die Rolle
der Heiligen Allianz fiir die Anerkennung des Vélkerrechts, aber die Heilige Allianz
ist nicht mehr das moderne Vélkerrecht. Das Vélkerrecht legt weder den Umfang
der Staaten fir immer fest (Wachstum ist natlrlich und gut) noch fixiert es ein
Gleichgewicht. Eine Allianz gegen einen Hegemonen steht dem Vélkerrecht
besonders nah. Intervention ist gerechtfertigt, wenn Menschenrecht und Vélker-
recht verletzt wurden. Schiedsgerichte sind ad-hoc Instrumente mit Ausblick auf
eine kiinftige Regulierung. Das Vélkerrecht hat sich vom monarchischen Legitimi-
tatsprinzip befreit und achtet jetzt das Recht der Vélker, ihre Verfassung selber zu
bestimmen.

Krieg ist unvollkommene Form des Rechtsschutzes, auch in der gewaltsamen
Selbsthilfe steckt Rechtsgefuhl der Vélker. ,Die Regel der heutigen Welt ist nicht
mehr der Krieg, sondern der Friede.“ Auch der Krieg, der klar Unrecht ist (dynasti-
scher Ehrgeiz, nationale Eifersucht) soll mit anerkanntem Recht gefiihrt werden.
Deshalb ,besteht ein groRes humanes Interesse, den Krieg méglichst als Rechts-
hilfe aufzufassen und darzustellen, damit seine Anwendung beschrénkter und die

417

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

in ihm zu Tage tretende Gewalttat geordneter werde.” Als rechtliche Kriegsgriinde
gelten eine ernste Rechtsstérung, die einem Staat widerfahren ist, eine Behinde-
rung notwendiger neuer Rechtsbildung (konkret: die deutsche Einheit), ,schwere
Verletzung der allgemeinen Weltordnung“. BloRes Staatsinteresse rechtfertigt
den Krieg nicht. Ausrottungskriege sind verboten; das Kriegsrecht soll auch in
Kolonialkriegen anerkannt werden, es gibt eine Bildungsaufgabe zwischen Vél-
kern. Das Kriegsziel ist nicht auf Wiederherstellung des Rechts beschrénkt.
,Der Sieg Ubt durch seine Betétigung der wirklichen Macht auch eine Recht
bildende Kraft aus.“ Der Krieg ist ein Entwicklungsmoment der Vélkergeschich-
te. Der Kriegszustand ist Notstand, das Kriegsrecht Notrecht. Deshalb kann
militdrisch notwendige Kriegsgewalt nicht rechtlich bekadmpft werden. ,Not
kennt kein Gebot.“

Die nationale Staatenbildung und der moderne deutsche Staat : ein 6ffentli-
cher Vortrag. — Berlin : Liideritz, 1870. — 47 S. (Sammlung gemeinverstand-
licher wissenschaftlicher Vortrage ; 105)

Neudruck in: Gesammelte kleine Schriften, Bd. 2. — Aufsatze liber Politik
und Volkerrecht. — Nérdlingen : Beck, 1881. - S. 70-113

Staat und Nation kommen nie zur Deckung. Nationen sind geschichtliche Gebil-
de, langsam fortschreitend. Der Staat hat ein natirliches Streben, seine Bevdl-
kerung innerlich zu verbinden. Aber die Nation ist ein spréder Stoff. Nicht alle
Nationen sind fahig, einen Staat zu erzeugen, und nicht alle, die einen Staat gebil-
det haben, haben die sittliche Kraft, sich selber zu regieren, und die Charakter-
starke, sich als nationale Staaten zu behaupten. Die Schwéacheren missen sich
den Starkeren anschlieffen. Ordnung gibt es nur, weil es mannliche und weibliche
Vélker gibt und nicht alle Nationen ,einen politischen Beruf* in sich fiihlen. Natio-
nalitat wirkt am stérksten auf die Politik; Staatsverfassung und Staatsrecht haben
dagegen starkere Beziehung zu allgemeinmenschlichen Prinzipien und Bedurf-
nissen. Bei der Suche nach einer organischen Verfassung missen das monar-
chische und das demokratische Moment berlcksichtigt werden. Militarstaat und
Beamtentum reichen als deutsche Staatsidee nicht. Personliche Freiheit, natrli-
che Rechte der Voélker und Individuen missen fortentwickelt werden, ein neues
Verhaltnis von Zentralisierung und Dezentralisierung muf gefunden werden. Die
Fahigkeit der Deutschen, sich in andere Volker zu denken, mull bewahrt werden!

Politik als Wissenschaft. — Stuttgart : Cotta, 1876. — 664 S. (Lehre vom Mo-
dernen Staat ; 3)

Neudruck Aalen 1965

11/3 Civilisation

Die Idee der Zivilisation ist Gemeingut der Menschheit. Sie ist Veredelung der
rohen menschlichen Natur, Herrschaft des Geistes Uber die tierische Seite der
Menschennatur, gemeinsame Erscheinung dieser Eigenschaften in Gesellschaft
und Staat (im Gegensatz zur individuellen Kultur- und Geistesentwicklung). Es
gibt zivilisierte und unzivilisierte Vélker, auf dem Weg zur Zivilisierung sind freilich
alle Vélker. Die Zivilisierung der Volker hat nationales Gepréage, wir schatzen sie
aber nach ihrer Bedeutung fiir die Vervollkommnung der Menschheit.

/4 Nationalitdt und Humanitét (Internationalitét)

Heute herrscht das nationale Prinzip, aber viele Staaten kénnen nationale Min-
derheiten nicht assimilieren. Umgekehrt sind die kleinen Vélker zu schwach, um

418

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

zwischen den grof3en selbsténdig zu bestehen. Dieses Dilemma kann durch Kon-
féderationen behoben werden, die von den europaischen GroBméachten auf den
Weg gebracht werden missen. Die Politik darf nicht ausschlieBllich von nationa-
len Gedanken bestimmt sein, sonst stért sie den Frieden mit nationalen Minder-
heiten und anderen Vélkern. Internationale Politik ist Ubergang zu humaner Poli-
tik. Sie ist sich der menschlichen Gemeinschaft noch nicht bewut und hat noch
die Nationen vor Augen, aber bemiht sich, diese in friedlichem Verkehr und
gemeinsamen Einrichtungen zu férdern. Ausbreitung des Vélkerrechts, Weltpost,
Weltverkehr und Welthandel sind Vorstufe fiir eine Organisation der Menschheit.
IX Wirkungen und Aufgaben der zusammengesetzten Staaten
Staatenbiinde sind sténdig bedroht von Sonderinteressen ihrer Mitglieder und im
Staatensystem organisierter Nationalstaaten hilflos. (Siedler-)Kolonien bleiben
nicht dauernd abhéngig, das Prinzip der Zeit ist Teilnahme. Herrschaft Gber unzi-
vilisierte Vélker mul® es geben: Nicht alle Nationen sind reif und fahig zur Selbst-
regierung. Fremdherrschaft ist zwar immer ein Ubel, kann aber notwendiges Ubel
sein. Auch gegentber der rohesten Urbevolkerung darf die herrschende Nation
nie die Pflicht vergessen, zur Zivilisation heranzubilden. Aber: ,Wenn die Urein-
wohner solchem Erziehungsprozesse dauernd widerstehen, so ist ihr Untergang
nicht abzuwehren und dann ein verschuldeter.”

Die Organisation des Europaischen Staatenvereines, in: Die Gegenwart
1878. - S. 81-84, 114-116, 131-133

Neudruck in: Gesammelte kleine Schriften, Bd. 2. — Aufséatze liber Politik
und Vélkerrecht. — Nordlingen : Beck, 1881. — S. 279-312 (iiberarbeitet)
Neudruck der Fassung von 1881: Darmstadt 1962

Trotz nationaler Unterschiede und haufiger Kdmpfe haben die europaischen Vél-
ker immer Gemeinschaftsgefiihl und Bewuftsein einer Rechtsgemeinschaft
gehabt. Die Heilige Allianz setzte das fort. Seit 50 Jahren ist der Drang nach
Selbstandigkeit groRer geworden. Das furstliche KongreBmodell mu an die
Représentationsverfassungen angepallt werden und die bestehenden Grenzen
sind nicht unveranderlich (in beidem folgt er Lorimer). ,Wenn die Vélker leben
sollen, so missen sie sich dndern kdnnen, sie sind dem Wachstum und dem Fall
wie alles Lebendige und Sterbliche unterworfen. Daher kann es nicht die Aufgabe
einer volkerrechtlichen Leitung sein, den status quo unter allen Umstanden zu
schiitzen, sie muss auch die zeitgemaRen Anderungen, sie muss die Entwicke-
lung der Staaten anerkennen und férdern.“ Lorimer Modell sei Ubertragung der
amerikanischen Union auf Europa. Da es kein europaisches Volk gibt, kann es
aber keinen européischen Staat geben. Die L&sung kann nur ein Staatenbund
sein, der die Selbsténdigkeit und Freiheit der verbliindeten Staaten bewahrt. Die
Staaten kénnen fir bestimmte gemeinsame Zwecke mit anderen Staaten zusam-
menwirken, aber sie werden sich nicht freiwillig einer Verfassungsmacht unter-
ordnen, welche ihnen als eine fremde erscheint.” Die gemeinsamen Zwecke sind
Fortentwicklung des Vélkerrechts, Bewahrung des Vélkerfriedens, Interna-tionale
Verwaltungssachen, Internationale Rechtspflege. Ein gewahltes interna-tionales
Parlament wird das Vélkerrecht entwickeln; ein Staatenkongref3 (Bundesrat) den
Vélkerfriedens bewahren; internationalen (funktionalen) Organisationen sind
internationale Exekutive/Verwaltung anvertraut; Gerichtshéfe wird es fir internati-
onale Rechtsprechung geben. Da die Staaten bei Fragen, die ihre Existenz
betreffen, Krieg vorziehen, wird der Bundesrat, der friedlichen Wandel erreichen

419

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

soll, zur Sicherung der Exekution gegen ein Land einen besonderen Ausschul’
der GroBméachte haben.

1878 sagte Bluntschli, dafl dieses Ziel in der Entwicklung Europas und in der
gbttlichen Bestimmung der Staatenwelt liegt. 1881 sagt er, da® das Erreichen
dieses Zieles mindesten so fruchtbar wie die deutsche Einigung wére und fir die
Entwicklung der Menschheit noch wirksamer.

3.5.3 Peter Kaufmann

1804-1872, Okonomie-Professor in Bonn, ein spater Kameralist. Er z&hlt als sei-
ne Verdienste auf, dall er die moderne Kunstwiese in die Eifel brachte und daf} er
das Preufische Kriegsministerium auf die Bedeutung der Eisenbahnen fir die
Kriegfiihrung hingewiesen habe (davon ist sonst nichts bekannt). Bekannt ist er
nur noch dafir, dald er, soweit wir wissen, als erster an einer Universitat Frieden
zum Gegenstand seiner Lehre gemacht hat; der 1866 gedruckte Text sieht nach
einer Handreichung fur Hérer einer Vorlesung aus, oft wird nur angegeben,
worilber er spricht, aber nicht, was er sagt. Aber es ist ein Uberblick, was Mitte
des 19. Jahrhunderts als ,Friedensforschung” gelten konnte. Die Fortschrittsar-
gumentation ist dialektisch: Einerseits sind die christlichen Staaten durch ihr
Christentum/Sittlichkeit Gberlegen, so dafl man mit Hoffnung in die Zukunft sehen
kann. Andererseits behindert der Krieg diese Verchristlichung/Moralisierung.
Wenn die Weltmé&chte es geschafft haben werden, die Kriege untereinander
abzuschaffen, werden sie es schaffen ,der ganzen Welt den Frieden als Gesetz
aufzuerlegen, in dem sie Uberall Ruhe und Stillstand der Waffen gebieten.” Mit
dem Ende des Krieges wird der Fortschritt grenzenlos: Abschaffung der Sklave-
rei, Glaubensfreiheit, Pflege aller Wissenschaften und Gewerbe, Férderung von
Verkehr und Produktion und Handelsfreiheit, Férderung gemaRigter Regie-
rungs-Formen, Verbreitung einer allgemeinen Schrift und Sprache. Vgl. Andre-
as Volkmer, Kriegsverhiitung und Friedenssicherung durch Internationale
Organisation : Deutsche Ideen und Pléne 1815-1870. — Diss. Marburg 2013. —
S. 235-239, http://d-nb.info/1051934761/34. Eine Wirkung seiner Idee einer
Weltakademie ist nicht bekannt. Carl Kaltenborn von Stachau hat sie 1861 als
Muster eines abenteuerlichen Vorschlages erwdhnt. Um 1900 legte Ludwig von
Bar einen ahnlichen Vorschlag vor.

Die Idee und der praktische Nutzen einer Weltakademie des Vélker-Rechts,
erortert und zur Vergleichung gestellt mit dem Amphiktyonen-Verein der
Griechen sowie mit der christlichen Staaten-Republik Konigs Heinrich des
Vierten von Frankreich ; ein Beitrag zur sittlichen Organisation der
Menschheit. — Bonn : Habicht, 1855. — 49 S.

Den Weltfrieden missen die Weltmachte bringen. Recht steht iiber Macht, weil es
sich an Prinzipien halt; auch zwischen den Staaten miissen Prinzipien bestimmen.
Das Vdlkerrecht, wie jedes Recht, ist ein geistiges und sittliches Element, das nur
durch geistige und sittliche Mittel geférdert werden kann. Die Weltakademie soll
Urteile in Streitigkeiten der Volker fallen, einen Vélkerrechts-Kodex erstellen und
die Volkerrechtslehre voranbringen. Diese Vereinigung der angesehensten Vol-
kerrechtler der angesehensten Staaten soll kein Staaten-Tribunal sein, sondern

420

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ein ,Spruch-Collegium®, das erst mit wachsender Macht des sittlichen Selbstbe-
wultseins der Volker sein Ziel erreichen kann.

Die Wissenschaft des Weltfriedens im Grundrisse : Versuch einer wissen-
schaftlichen Darstellung der Wege und Mittel, durch welche der allgemeine
bestandige Frieden der Volker und Staaten herbeigefiihrt und erhalten wird.
— 2. Aufl. - Bonn : Habicht, 1866. — 23 S.

(Ter Meulens Bibliographie der Friedensliteratur fuhrt eine 1. Auflage ebenfalls
1866 auf, die aber in keinem der groRRen Bibliotheksverbiinde nachgewiesen ist.)
,Die Bestimmung des Menschen, eine intellektuell sittliche, lasst sich heute nur in
der friedlichen birgerlichen Gesellschaft erreichen.” Friher war der Krieg fiir die
Kultur nétig, heute behindert er sie. Fortschritt wird bestimmt als Reprasentativ-
verfassung, Verbesserung des Unterrichts, wachsender EinfluR der &ffentlichen
Meinung, Verbreitung der Volkswirtschaft. Entscheidend ist der Willen der Men-
schen, deshalb muf} die Bildung gehoben werden. Als Mittel zum Frieden werden
defensive Heere, Friedensgesellschaften, Friedensprofessuren und Kaufmanns
Weltakademie des Volkerrechts genannt. Am Ende sieht er ein Schiedsgericht.

Moritz Adler (1831-1907), Schriftsteller in Wien, fuhrt Kriege auf die ,Verdnde-
rungs- und Fortschrittsbedirftigkeit aller von Menschen geschaffenen Institutio-
nen, also auch der Staatenbildungen® zuriick. Ein Kongre® muf} deshalb eine
permanente Organisation fir friedlichen Wandel sein. Wenn es nicht bald zu
einem europaischen Tribunal kommt, werde sich die kriegerische Gro3machtsbil-
dung fortsetzen bis zur Universalmonarchie. Sein Kongrel3 soll dariiber hinaus
ein Mandat Uber Marokko, Abessinien, China, Japan haben (mehr oder weniger
alle verbliebenen groRen Staaten aulerhalb der européischen Zivilisation). Die
ganze Erde wird mit permanenten ,Kulturstationen® Gberzogen, eine Art Schnelle
Eingreiftruppe, die auch politische Entscheidungen ad hoc féllen kann (Der Krieg,
die Congrel3idee und die allgemeine Wehrpflicht : im Lichte der Aufkldrung und
Humanitat unserer Zeit ; allen Freunden des Fortschrittes gewidmet |/ von einem
Freunde der Wahrheit. — Prag 1868). Ein reichlich unsortiertes Buch, aber eine
der ersten klaren Stellungsnahmen fir das Prinzip des ,friedlichen Wandels®,
wenn man dieses Programm noch friedlich nennen kann. Die Begriindung fir die
multilaterale Uberwindung des Krieges ist fliichtig (Angst vor der Fortsetzung des
Krieges bis zur Universalmonarchie), man hétte da leichter eine Apologie des
Souveranitatsprinzips erwarten kdnnen. Adler zeigt die Schwierigkeit im deutsch-
sprachigen Raum und im Zeitalter der Kongressidee die Rolle der Konstitution in
der internationalen Organisation zu durchdenken. Vgl. Andreas Volkmer, Kriegs-
verhiitung und Friedenssicherung durch Internationale Organisation : Deutsche
Ideen und Pléne 1815-1870. — Diss. Marburg 2013. — S. 240-246, http://d-
nb.info/1051934761/34. Noch 1892-1899 lieferte Adler die Grundsatzartikel fur
Berta von Suttners Zeitschrift Die Waffen nieder! In diesen spaten Artikeln bemerkt
er, dal} zwischen konstitutionellen Staaten, ,die man die Staatenaristokratie der
Welt nennen méchte®, der Krieg obsolet geworden ist, weil sie die freie Individua-
litdt ihrer Blrger achten (Das Criterium der Institution und der Krieg in der Ge-
genwart, in: Die Waffen nieder! 1 (1892) Nr. 4, S. 12-20). Aber wie Suttner will er
unkonstitutionelle Potentaten Uberzeugen, die Initiative zum Schiedsgericht zu
ergreifen. Vgl. die Artikelreihe Die allgemeine Wehrpflicht : Baustein zur Philoso-

421

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

phie der Institutionen, in: Die Waffen nieder! 3(1894) 90-96, 132-135, 163-168,
210-212, 237-240, 361-365, 441-447; 4(1895) 41-43; Die wahren Griinde des
Krieges als Institution und ein Ministerium fiir Frieden und Fortschritt, in: Die Waf-
fen nieder! 8 (1899) 361-374.

3.6 ltalien

Die vorherrschende italienische Theorie war, das Recht der Nation zu begriinden.
Mazzinis demokratischer Nationalismus ist Internationalismus, lebt von der Soli-
daritat der Nationen. Mazzini nennt das Assoziation oder Foéderation oder Verei-
nigte Staaten von Europa, aber er kommt immer ohne eine nahere Bestimmung
supranationaler Institutionen aus. Erst am Ende deutet er einen stédndigen Kon-
grell an. Es ist ein Zeichen, dalk der archetypische Nationalist des 19. Jahrhun-
derts isolierte Nationalstaaten nicht fir méglich hielt, aber Genaueres nicht wis-
sen mufdte.

Schiedsgerichtsbarkeit war mit internationalistischem Nationalismus vereinbar.
Pasquale Stanislao Mancini, der das Volkerrecht auf das Nationalitdtenprinzip
gegrundet hat (s.0.), brachte 1873 einen Antrag zur Schiedsgerichtsbarkeit in das
italienische Parlament ein. Auch die Idee von Staatenkongressen war mit dem
Primat der Nation vereinbar. Terenzio Mamianis Konstitutionalisierung internatio-
naler Kongresse geht am weitesten unter den italienischen Intellektuellen. Die
beste Darstellung der italienischen Idee europdischer Einheit ohne néhere Bestim-
mung supranationaler Institutionen ist noch immer: Dante Visconti, La concezione
unitaria dell’Europa nel risorgimento italiano e nei suoi precendenti storici. — Mila-
no 1948 (ausfihrlich zu Vicenzo Gioberti als christichem Demokraten, Terenzio
Mamiani als moderatem Liberalen, Giuseppe Mazzini als revolutiondrem Demo-
kraten und Carlo Cattaneo als revolutiondrem Liberalen).

3.6.1 Luigi Taparelli, Marchese d’Azeglio

1793-1862, Jesuit. Dozent an Seminaren in Rom, Palermo, Neapel. Fihrend in
der Erneuerung der thomistischen Studien und in der Vorbereitung der neueren
katholischen Soziallehre mit ihren Konzepten der sozialen Gerechtigkeit und der
Subsidiaritat. VVgl. Miscellanea Taparelli | a cura della Pontificia Universita Grego-
riana e della ‘Civilta Cattolica’. — Roma 1964; Giampaolo Dianin, Luigi Taparelli
d’Azeglio (1793-1862) : il significato della sua opera, al tempo del rinnovamento
neoscolastico, per I'evoluzione della teologia morale. — Milano 2000; Thomas C.
Behr, Luigi Taparelli d’Azeglio, S. J. (1793-1862) and the Development of Scho-
lastic Natural-Law Thought as a Science of Society and Politics, in: Markets and
Morality 6 (2003) 99-115

Taparellis Naturrecht der Fakten ist eine thomistische Absage an das klassische
Naturrecht des Vertrages. Wie andere Autoren der Restauration fiihrt er die Fran-

422

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

z6sische Revolution auf Reformation (= Individualismus) und Absolutismus (= Zen-
tralisierung) zurtick. Auch im Vélkerrecht missen Staatenindividualismus und Welt-
staat vermieden werden. Fir den Katholizismus war Taparelli lange die héchste
Autoritat im Volkerrecht. Yves de la Briere, SJ nennt ihn le précurseur le plus
clairvoyant de toute I'organisation internationale contemporaine” (Widmung von
La communauté des puissances : d'une communauté inorganique a une commu-
nauté organique. — Paris 1932). Bei de la Briére ist ,organisation internationale
contemporaine” sowohl Organisation wie international. Bei Taparelli ist beides
fraglich. Sein Ausgangspunkt ist die internationale Gesellschaft der Staaten, die
internationale Organisation/Ethnarchie ist nichts anderes als Christian Wolffs fikti-
ve civitas maxima. In Art des 19. Jahrhunderts kann die Vernunftfiktion aber nur
noch als Zukunftserwartung formuliert werden. So ist schwer zu sagen, ob
Taparelli in dieses Kapitel gehodrt oder zu den realistischeren Vélkerrechtslehrern.

Saggio teoretico di diritto naturale appoggiato sul fatto. — Palermo/ Neapel,
1840-1845. — 5 Bde.

Endgiiltige Ausgabe 1855

Deutsche Ubersetzung: Versuch eines auf Erfahrung begriindeten Natur-
rechts. — Regensburg : Manz, 1845. — 2 Bde.

4. Abhandlung  Gesetze fiir das wechselseitige Handeln zwischen gleichen,
unabhéngigen Gesellschaften. Grundlagen des Internationalrechts (Bd. Il, 172-
266)

Die Gesellschaften sind einander Liebe schuldig. In einer Beziehung zwischen
Souverdnen kann es keine persdnliche Liebe sein, sondern nur der Wunsch des
Wohls der anderen Gesellschaft, konkret gegenseitiger Schutz der politischen
Ordnung, ein klares Bekenntnis zur Intervention (die nur dadurch begrenzt wird,
dal} nicht der eigene Nutzen gesucht werden darf). Zum Schutz gegen Ansteckung
durch Ideen kann auch zur eigenen Sicherheit interveniert werden. Weiter folgt
daraus die Verpflichtung zum wechselseitigen Verkehr der Nationen. Der Krieg
mul ein gerechter Krieg sein. Jede Gesellschaft setzt eine Autoritat voraus. Weil
es ein Volkerrecht gibt, mul} eine internationale Autoritat bestehen (Ethnarchie).
Deren rechtliche Autoritat liegt in der Ubereinstimmung der Genossen. Erste Auf-
gabe der Ethnarchie ist, jedem der Staaten innere Einheit und Unabhangigkeit zu
erhalten, nicht nur durch Gewalt, sondern nach Norm der Gerechtigkeit. In der
Ethnarchie verlieren die Staaten ihre Freiheit nicht. Sie wirden sie nur verlieren,
wenn sie von einer anderen Autoritat Gesetze annehmen wirden. Solange aber
die Ethnarchie nicht gehorig konstituiert ist, kénnen die Nationen Krieg fuhren,
L,um zu ihrem Rechte zu gelangen.” Dieser Kampf um das Recht fiihrt zum Recht.
Die andere Aufgabe der Ethnarchie ist Férderung vollkommener Zivilisation der
Nationen. Hier ist nur gegenseitiger Rat angebracht, Vollkommenheit kann nicht
befohlen werden. Aber es mul einen Schutz geben, damit die Vélker dem Rat
folgen kénnen (konkret geht es um Bewahrung der richtigen Religion und um
Forderung und Ausbreitung der materiellen Kultur). Die Pflichten in der Ethnar-
chie sind Achtung der Gleichheit, gegenseitige Information, und Beférderung des
Vélkerrechts (am Ende mit Kodifizierung, Tribunal, Sanktionen). Er will nicht
genauer werden, da ,die wirkliche Anwendung dieser Theorien in so weiter Ferne
liegt.“ Aber sie wird kommen!

423

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3.6.2 Pasquale Fiore

1837-1914, Professor in Urbino, Pisa, Turin, Neapel, Mitglied des Institut de Droit
international, katholischer Geistlicher, Senator.

Fiore war der prominenteste italienische Volkerrechtler des spéten 19. und frihen
20. Jahrhunderts. Er ist einer der wenigen Internationalisten unter den Vélkerrecht-
lern des 19. Jahrhunderts. Er hat sein Vélkerrechtsbuch 50 Jahre lang, von 1865
bis 1915, in Uberarbeitungen und Neufassungen herausgebracht. Die erste Fas-
sung (Nuovo dritto internazionale pubblico secondo i besogni della civilta moderna.
— Milano 1865, franzés. Ubers.: Nouveau droit international public suivant les
besoins de la civilisation moderne. — Paris 1868-1869) war eher eine Abhand-
lung, ndmlich Uber die ,necessita di rendere rara e difficile la guerra.” Die Neube-
arbeitung als Trattato di diritto internazionale pubblico 2. Aufl. 1879-1884, 3. Aufl.
1887-1891, 4. Aufl. 1905-1905, franzés. Ubers. 1885-1886) halt sich mehr an das
Ubliche Schema eines Vélkerrechtsbuches mit den Rechten der Staaten und hat
den ublichen Band Kriegsrecht. Fiore hat aber die Notwendigkeit, dem internatio-
nalen Recht Institutionen zu geben, beibehalten. Die dritte Fassung (/I diritto inter-
nationale codificato 1890 mit Neubearbeitungen und Ubersetzungen bis 1915)
versucht daraus wieder ein argumentierendes Werk zu machen, das zum Recht
der Zukunft offener sein konnte. Hier formuliert Fiore seine Lehre von der magna
civitas der Staaten und der Menschen. In seinen Aufsatzen konnte er sich starker
von den Gattungszwangen eines Volkerrechtslehrbuches frei machen: Settlement
of the International Question, in: International Journal of Ethics 7 (1896/97) 20-32;
L’Organisation juridique de la société internationale, in: Revue de droit internatio-
nale et de législation comparée 31 (1899) 105-126.209-242. Referiert wird hier
die englische Ubersetzung des Rechtsbuches mit der spatesten Version von Fio-
res Volkerrecht, das aber seit 1890 nicht mehr grundsatzlich verédndert worden
war. Fiore konnte stolz sein, wie viel von den Ergebnissen der Haager Konferen-
zen bereits in seinem Rechtsbuch vorweggenommen worden waren. Er konnte
seine Abschnitte haufig durch den entsprechenden Haager Beschlul® ersetzen.

Fiores work in progress hat als Thema den Weg von der Staatengemeinschaft
zur Weltrechtsgesellschaft. Er hat die Ubliche Lehre von den Subjekten des Vél-
kerrechts véllig veréndert, auBer Staaten werden alle Inhaber von Rechten zur
magna civitas gezahlt: Individuen, Stdmme, Religionsgemeinschaften, Nationen.
Aber das Ausmalf} der Rechtssicherheit ist verschieden. Denn eine Sicherung von
Rechten ist auf den historischen Fortschritt angewiesen und Fiores Vorschlédge
einer rechtlichen Organisation der internationalen Gesellschaft gelten nicht der
magna civitas sondern der de facto Gesellschaft der zivilisierten Staaten. Seine
magna civitas erinnert an Wolffs maxima civitas darin, daf} sie fiktiv ist, und an
Lorimer darin, daf} sie eine Liste abgestufter Anerkennungen ist. Fiore geht weit,
indem er Menschen als Mitglieder der internationalen Gesellschaft sieht, doch
diese universale Gesellschaft wird auf die Existenz von Menschenrechten be-
schrénkt; die internationale de facto Gesellschaft ist von den Rechten der zivili-
sierten Staaten bestimmt. BloRe Existenz gibt den Staaten keine Legitimitat. Fiore
steht in der italienischen Tradition nationaler Staaten, speziell in der Tradition
Terenzio Mamianis; die Nation der Ethnologen und Physiologen geht das Vélker-

424

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

recht nichts an; Legitimitdt kdbnnen nur Staaten haben, dessen Nationen ihre
Staatlichkeit frei bestimmen konnten (Delle aggregazioni legittime secondo il dirit-
to internazionale : esame critico del principio di nazionalita. — Torino 1879, gleich-
zeitig als Einleitung des Trattato di diritto internazionale pubblico). Entsprechend
sieht Fiore in der magna civitas neben Staaten auch Nationen vor; die unmittelba-
re Verwirklichung des rechtlichen Anspruchs auf einen Nationalstaat ist aber auf
den politischen Rat geschrumpft, dal} so die rechtliche Organisation der internatio-
nalen Gesellschaft erleichtert wird (International Law Codified §§92-94). Zur Natio-
naltheorie Fiores vgl. Antonio Droetto, Pasquale Stanislao Mancini e la scuola
italiana de secolo XIX. — Milano 1954. — 190-198.

Fiore begann als Autor im Gefolge des Pariser Kongresses von 1856, seine An-
naherung an eine internationale Organisation war die Verstetigung eines Staa-
tenkongresses. Weil Dampf und Elektrizitdt eine neue rapidita di communicazioni
gebracht haben, wird es zu einer Konféderation kommen. Die spéateren Bearbei-
tungen sind eine Antwort auf Lorimer und Bluntschli, deren internationale Organi-
sationen zu sehr am Vorbild des Staates orientiert seien. Fiore halt ihre Lésungen
nicht fur durchfihrbar, aber auch nicht fir winschenswert. Das Ziel der
menschlichen Entwicklung ist nicht Konféderation, allein die Universalitat des
Rechts soll die Staatengesellschaft zusammenhalten. Fiores Leistung ist die
genauere Bestimmung der Unabhéangigkeit der Staaten, die keine Intervention
eines anderen Staates dulden mussen, aber die kollektive Intervention der Staa-
tengesellschaft. Er kann sich darin nicht wirklich von Lorimer und Bluntschli ent-
fernen. In der Scheidung von Konferenz und Schiedsgericht hat er die Trennung
von politischen und rechtlichen Streitigkeiten, die sich durch weitere Geschichte
des Internationalismus ziehen wird. In der politischen Konferenz benétigt er wie
Lorimer und Bluntschli die Grolmachte, weil nur so Realisierung des Rechtes
denkbar ist. Sein Kongrely erinnert an die Generalversammlung der Vereinten
Nationen (hat aber mehr Partizipation der Vélker), seine Konferenz an den Sicher-
heitsrat (hat aber kein Veto). Der Rechtsinternationalismus kann ohne Momente
eines Groflmachtekonzert nicht auskommen. Der frihe Fiore war einer der ers-
ten, der ein ,modernes Volkerrecht” vorlegte. Der spate Fiore gestattet sich den
Glauben an den Fortschritt durch Dampf so naiv nicht mehr. Aber mit dem Tele-
graphen wachsen ein weiterer Horizont der 6ffentlichen Meinung und ein Gefihl
der Solidaritat unter den zivilisierten Vélkern (im Innern der Staaten ist 6ffentliche
Meinung von den Kunsten der Politik korrumpiert, die &ffentliche Meinung der
Welt ist unparteilich). Die internationale Verrechtlichung kann nicht sofort verwirk-
licht werden, Voraussetzung der Verrechtlichung sind Zunahme des internationa-
len Verkehrs und Fortschritt der Zivilisation (L’Organisation juridique de la société
internationale a.a.O. S. 239-242). Und Ubrigens die Initiative des Papstes. Aber in
der Liste der Mitglieder der magna civitas fehlen die modernen internationalen
Organisationen. Der ewige Frieden ist nicht von dieser Welt. Fiore betont in allen
Fassungen seines Buches, dal} der Krieg nur als Verteidigung gegen einen
Angriff auf Unabhangigkeit und Wirde einer Nation ein gerechter Krieg sein kann.
Fiore braucht internationale Institutionen wegen der bekannten Neigung der Staa-
ten, ihre eigenen Interessen durchzusetzen. Der Ausblick auf kinftige internatio-
nale Institutionen und die Gegenwart des Kriegsrechtes stehen véllig unvermittelt
gegentber.

425

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Fiores Rechtsbuch war der einzige zeitgendssische Text, den das Carnegie
Endowment for International Peace, das die Klassiker des Vélkerrechts Uberset-
zen lieR, auf Englisch vorlegte. Edwin Borchard, der Ubersetzer, war ein ent-
schiedener Anhanger einer internationalen Verrechtlichung und ein ebenso ent-
schiedener Gegner internationaler Organisation. Das war Mehrheitshaltung des
amerikanischen volkerrechtlichen Establishments in der Zeit von Wilsons Volker-
bund. Der Internationalismus ist spater eher vom Modell des Vélkerbundes bestimmt
worden, Fiore hat dann keine Rolle mehr gespielt. Das Potential der magna civi-
tas der Staaten und Menschen ist nie gepriift oder gar ausgeschopft worden.

Il diritto internazionale codificato e la sua sanctione giuridica : ordinamento
giuridico della societa degli stati ; studii. — Torino (u.a.) : Unione Tipogra-
fico-Editrice, 1890. — 638 S.

Weitere Auflagen: 1898, 1900, 1909, 1915

Franzos. Ubers.: 1890 und 1911

Engl. Ubers. der 5. Auflage 1915: International Law Codified and its Legal
Sanctions or the Legal Organization of the Society of States / translated by
Edwin M. Borchard. — New York : Baker, Voorhis, 1918. — 750 S.

Introduction

Der gegenwértige Zustand der internationalen Gesellschaft ist deutlich unvoll-
kommen, sie bendtigt eine rationalere Organisation. Diese Aufgabe ist nicht neu,
aber es gab nach ersten Anfangen auf dem Pariser Kongre? 1856 kaum Fort-
schritte. Bluntschlis Pldne sind so wenig durchfiihrbar wie Morus’ Utopie. Es gibt
zwei grolRe Republiken: die Menschengesellschaft (magna civitas) und die Staa-
tengesellschaft. Es war ein Fehler des Volkerrechts, die internationale Gesell-
schaft nur als Union der Staaten zu sehen. Aulder den Staaten gehéren zur magna
civitas alle ,Personen” die Rechte haben: Individuen, die katholische Kirche (bis-
her die einzige international organisierte Religionsgemeinschaft), Hauptlinge von
Stédémmen. Zur Bewahrung des internationalen Rechtes sollen drei Institutionen
dienen: Der internationale Kongrel3 als Legislative paldt das internationale Recht
an. Staaten und Vélker sollen vertreten werden (das haben die Haager Konferen-
zen nicht erreicht, sie waren nur Versammlungen von Staaten, erstmals aber
nicht nur von GroRmachten). Die internationale Konferenz ist Schiedsinstanz fur
Streitigkeiten, die nicht juristisch entschieden werden kénnen. Fur Streitigkeiten
Uber Recht beauftragt die Konferenz ein Schiedsgericht.

Fundamental principles. International law as a science

Das internationale Recht ist das gemeinsame Recht der Menschheit; wenn es
respektiert wird, fuhrt es zur rechtlichen Organisation der internationalen Gesell-
schaft. Die magna civitas und ihr Recht bestehen ohne Unterscheidung der Reli-
gionen, Konstitutionen, Rassen und Hautfarben. Allerdings wird die internationale
Gewalt zur Bewahrung dieses Rechtes sich nur auf zivilisierte Staaten beziehen.
Book | Persons and moral entities subject to international law

Beschreibung der méglichen Mitglieder der civitas magna: Staaten, Menschen,
Kirchen, unabhéngige Stdmme, internationale Organisationen (der damals l&angst
verschwundene Deutsche Bund), Nationen (er hat ein grof3ziigiges Recht der
nationalen Selbstbestimmung). Barbarische V&élker gelten nicht als Nationen,
haben aber eine de facto Anerkennung. Nomadische Gesellschaften sind zu

426

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

formlos, als dal} sie als Volk anerkannt werden kénnten, aber die Rechte auf
Unversehrtheit und Eigentum, die Individuen zustehen, stehen ihnen zu. Tatsach-
lich konzentriert sich Fiore auf Rechte und Pflichten der Staaten. Zu den Rechten
gehdrt Unabhangigkeit, Bindung in der Staatengesellschaft ist nur rechtlich. Zu
den Pflichten der Staaten gehdrt Non-Intervention. Auch moralische Intervention
ist verboten, erlaubt ist nur Verteidigung, wenn Revolution und Burgerkrieg trans-
national Sicherheit gefdhrden. Wenn Rechte der Mitglieder der magna civitas
geschitzt werden missen, gibt es aber eine Pflicht zur kollektiven Intervention.
Dazu gehort auch die Intervention bei ,conditions of anarchy*, unter denen Han-
del, Industrie und ,general interests* leiden.

Book IV The enunciation of international law and its enforcement

Die drei internationalen Institutionen Kongrel3, Konferenz und Schiedsgericht sind
keine Institutionen der magna civitas sondern der de facto Gesellschaft der zivili-
sierten Staaten. Die Ausweitung dieser Gesellschaft kann nur allméhlich kom-
men. Der Kongrel tagt, wenn neues Volkerrecht beschlossen werden mufd oder
wenn ein Staat sich dem Urteil von Konferenz und Schiedsgericht entzieht. Die
Konferenz ist eine standige Institution, die bei jeder Kriegsgefahr tatig wird. Als
Exekutive ist sie von GroBmachten bestimmt, stimmt aber mit Mehrheit ab. Die
Schiedsgerichtsbarkeit mul? obligatorisch sein. Sie wird von der Konferenz ver-
ordnet, wenn sich die Parteien nicht einigen kénnen.

In den Bichern IV und V werden ZwangsmalRnahmen referiert. Fiore geht ohne
einen Hinweis auf seine internationalen Organisationen véllig vom Ublichen VéI-
kerrecht der Selbsthilfe aus. Das letzte Mittel der Rechtssicherung ist der Krieg.
Der Krieg ist gerechtfertigt, wenn alle friedlichen und andere Zwangsmittel er-
schopft sind. Er ist nur als Verteidigungskrieg gerechtfertigt: Verteidigung der
eigenen Rechte gegen willkurliche Verletzung durch Waffengewalt. Jeder Staat
entscheidet selber uber Krieg und man kann nur den Rat geben, auch bei der
Bewertung der Gerechtigkeit des Krieges die schlimmen Folgen zu beachten (ein
Rat aus Fénelons Télémaque). Die Kriegfihrenden haben kein unbegrenztes
Recht auf alle Kriegsmittel. Er beruft sich 1915 nicht mehr, wie in friheren Fas-
sungen, auf rationale Konstruktionen des gerechten Krieges, sondern auf die
Haager Konvention 1907.

Carlo Cattaneo (1801-1869) war der erste Italiener, der von den Vereinigten
Staaten von Europa sprach: es ist eine Fdderation freier Vélker in der Art der
Vereinigten Staaten von Amerika. Erst wenn es sie gibt, kann es einen wirklichen
Frieden geben (Dell'insurrezione di Milano nel 1848 (franzds. Ausgabe im Herbst
1848), in: Opere scelte lll (1972) S. 283); dazu eine Reprise, in der neben Ameri-
ka auch die Schweiz genannt wird (Considerazioni (Nachwort zum Archivio trien-
nale delle cose d’ltalia dall’avvenimento di Pio IX all’abbandono di Venezia Bd. 1,
1850), in: Opere scelte lll (1972) S. 301. 329-330). Beide AuRerungen haben
denselben Kontext: Freiheit kann es nur mit dem Ende der stehenden Heere
geben. Das Vorbild Amerikas oder der Schweiz ist die Umriistung in eine Miliz,
die nicht von einem zentralen Machthaber gegen das Volk eingesetzt werden
kann (die neuen Méglichkeiten des Telegraphen zur Unterdriickung haben den
Modernisierungstheoretiker und Féderalisten gleich beeindruckt). Die AuRerun-
gen kommen aus der Zeit des Exils (Cattaneo war einer der Fuhrer der Revolution

427

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

in Mailand, wurde aber von monarchistischen Nationalisten rasch an den Rand
gedrangt), als er keine aktuelle Chance fir eine Neuordnung Europas mehr
sehen konnte. Es ist Cattaneos Schluf3folgerung aus der gescheiterten Revoluti-
on, die er beschreibt und dokumentiert. Cattaneos Préferenz fiir Italien war Féde-
ralismus, aber wir wissen nicht, wie er sich die Vereinigten Staaten von Europa
genauer vorstellte. Er hat in den letzten beiden Jahrzehnten seines Lebens nicht
noch einmal Uber européische Einigung geschrieben. Cattaneo als angesehener
Intellektueller des Risorgimento sollte nach dem 2. Weltkrieg den Italienern als
Prophet der européischen Einigung dienen. Wenn man sein Werk tber Jahrzehn-
te beobachtet, kann man nicht glauben, dal® der Philosoph der Zivilisierung von
der internationalen Organisation irgendwelche Ldsungen erwartet hat. Aber er
wuldte, dal der Fortschritt der blirgerlichen Gesellschaft vom Militarismus behin-
dert war. Cattaneo ist kein Pazifist, seine Regel war ,militi tutti, soldati nessuno*”
(z.B. sollten alle Studenten militarische Ausbildung erhalten; er hat den Krimkrieg
gelobt, nicht anders wie die englische Aristokratie, in die er geheiratet hatte). Man
kann spekulieren, warum in einem Jahrhundert, in dem der Frieden so haufig als
Frucht des Zivilisationsfortschritts gilt, der grofe Erforscher des Zivilisationsfort-
schritts sich so zurlickgehalten hat. Zu Cattaneos Europa-Denken jenseits von
Europaischer Organisation vgl. auer Dante Visconti auch Felici Momigliani, Car-
lo Cattaneo e gli stati uniti d’Europa. — Milano 1919. — S. 41-57 und Carlo Curzio,
Europa : storia di un’idea. — Firenze 1958. — |l, 682-685. 696-702.

3.7 Spanien

Der Internationalismus in Spanien beginnt 1839, friih und doch verspétet wie ein
Uberhang des 18. Jahrhunderts. Juan Francisco Siferiz (1778-1857) war ein
Veteran der Bewegung gegen Napoléon, der auch nach 1830 die Franz&sische
Revolution von 1789 nicht akzeptiert (auch wenn er in dem damaligen Burger-
krieg zur moderateren der beiden konservativen Parteien gehérte). Sein Europa-
plan wendet sich an die existierenden Regierungen Europas, Ziel ist die Unter-
driickung von Kriegen und Birgerkriegen. Das ist eine Version der Heiligen Allianz.
Aber der Plan hat einige moderne Zige: Er hat die Form einer Konstitution, es
geht um einen Gerichtshof, die Richter sollen von Firsten und Vélkern gewahit
werden. Er sieht damit Dinge, die in Europa 1839 nicht verbreitet waren, und
sieht doch zur Verwirklichung nichts vor als den Willen einer der Regierungen.
Vgl. Celestine del Arenal, Un proyeto de constitucion europea en el XIX espa-
Aol, in: Revista de estudios internacionales 2 (1981) 45-79; Nere Basabe,
¢Utopista o precursor? : La ,Constitucion Europea“ de Juan Francisco
Sifieriz, in: Revista de estudios politicos Nueva epoca N. 130 (Octubre-
Diciembre 2005) 151-179; Teresa Pinheiro, Juan Francisco Sifieriz, in: Klassi-
ker des européischen Denkens | hrsg. von Winfried Béttcher. — Baden-Baden
2014. —-S. 316-323. Exemplare von Sifieriz’ Broschire sind extrem selten,
lange Zitate bei ter Meulen, Der Gedanke der Internationalen Organisation in
seiner Entwicklung, 11/1 (1929). — S. 232-236 und bei Basabe.

428

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der spéatere Internationalismus in Spanien folgt dem europaischen Muster: Féde-
ralismus bei Linken, Schiedsgericht bei Liberalen. Zu foderalistischen Ideen:
Guido Levi, | precursori dell'europeismo in Spagna : reppublicani, federalisti e
socialisti utopisti nel XIX secolo, in: Storia e percorsi del federalismo : I'eredita di
Carlo Cattaneo | a cura di Daniela Preda e Cinczia Rognoni Vercelli. — Bologna
2005. — Bd. 2, 297-341. Zu den innenpolitischen, iberischen und aulenpolitischen
Ideen republikanischer Foderalisten: Maria Victoria Lopez-Cordén, El pensamien-
to politico-internacional del federalismo espafiol (1868-1874). — Barcelona 1975.

Arturo de Marcoarti y Morales (1827-1904, Ingenieur und Unternehmer, mit
Interessen in Eisenbahnen und Atlantikkabel. 1871-1896 mehrfach Abgeordneter
und Senator. Griindungsmitglied der International Law Association 1873 und der
Interparlamentarischen Union 1889. Marcoartu ist der einzige Spanier unter den
Pionieren des Internationalismus (und sein Engagement gehdrt eher in einen
britischen als einen spanischen Zusammenhang). Er hatte bereits 1869 ein Inter-
nationales Parlament zur Kodifizierung des Vélkerrechts und ein Schiedsgericht
gefordert, von den Regierungen ist nichts zu erwarten, es mul ein Internationales
Parlament geschaffen werden (The Parliament of Nations, in: Transactions of the
National Association for the Promotion of Social Science 1869. — S. 188-192).
1873 stellte er Preisgelder zur Verfigung fur einen Ideenwettbewerb der briti-
schen National Association for the Promotion of Social Science Uber diese inter-
nationale Versammlung zur Schaffung des Vélkerrechts. Marcoartu hat den Essays
der Sieger einen eigenen hinzugefligt, wohl weil er den Eindruck hatte, dal beide
Sieger zu wenig auf seine Themenstellung, ein Internationales Parlament, einge-
gangen sind. Marcoartu war der erste Parliamentarier, der die Idee einer Interna-
tionalen Parliamentarierversammlung als Bewegung zu einem Internationalen
Parlament aufgriff. Er kann auch die Association for the Reform and Codification of
the Law of Nations, eine Vereinigung von Vélkerrechtlern, als bergang zu einem
internationalen Parlament sehen. Er gehort klar nicht zur Internationalen Friedens-
und Freiheitsliga, aber sein Weg ist auf eine gewisse Weise ,republikanisch”:
Jnstead of dreaming of republican federations amongst European peoples, it
would be better to endeavour to raise the standard of the individual, approximat-
ing him more and more to the level of his rulers, making each man a semi-king...”
Die Idee eines Weltstaates oder einer republikanischen Weltféderation lehnt er
ab: das Nationalitatenprinzip ist der wichtigste bereits erreichte Fortschritt des
Internationalismus. Die bestehenden Staaten missen zu einem international
code of morality and justice” gebracht werden. Dieses Rechtsbuch soll von einem
internationalen Parlament erstellt werden, in das Regierungen, nationalen Parla-
mente, oberste Gerichte und Universitaten Vertreter senden. Die Erkldrung eines
Krieges soll durch Parlamente erfolgen (und im Falle einer betrachtlichen Minder-
heit gegen den Krieg durch Volksabstimmung). Vor einem Krieg soll ein Schieds-
verfahren stattfinden. In der Staatenwelt nach 1870 erwartet er davon kein Ende
der Kriege, aber eine neue offentliche Meinung, die sich gegen die wendet, die
sich der Arbitration entziehen. Im 19. Jahrhundert hat sich viel gedndert: Sklave-
rei und Arbeiterelend werden bek&mpft, die Regierungen werden liberaler, Dampf
und Elektrizitdt werden genutzt. Diese Fortschritte hatten kurz vorher als unmég-
lich gegolten. Er setzt auf ,time and morality...time and the progress of civiliza-

429

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

tion” (Internationalism. — London 1876. — S. 5-55). Der Band Internationalism
enthalt auRerdem die beiden Essays der Preistrager Abram Pulling Sprague und
Paul Lacombe, die oben in den Abschnitten 3.1, bzw. 3.3 referiert sind. Vgl.
Alejandro Belaustegui Fernandez, Arturo de Marcoartu, notable politico espanol,
luchador incansable por la paz y promovedor del arbitrage internacional en siglo
XIX, in: Revista de las Cortes Generales no. 67 (2006) 487-497.

3.8 RuBland

Die westeuropéische Idee der Vereinigten Staaten Europas ist gegen die russische
Autokratie entwickelt worden. Ruf3land war die einzige europaische GroRmacht, die
im 19. Jahrhundert nicht einmal einen Scheinkonstitutionalismus einrichtete. Eine
Rolle Rufllands in einer supranationalen Organisation war deshalb nur entweder
revolutiondr denkbar (am bekanntesten ist der demokratische Panslavismus Michail
Bakunins) oder als Verzicht auf féderale Integration. Es ist kein Zufall, dal3 das
erste detaillierte juristische Buch Uber internationale Gerichtsbarkeit aus Ruf3land
kommt. Graf Leonid Aleksejewitsch Kamarowski (1846-1913), Professor fur
Vélkerrecht an der Universitdt Moskau, seit 1909 Mitglied des Standigen Schieds-
gerichtshofes in Den Haag, Mitgrinder der Moskauer Friedensgesellschaft, nennt
unter den Voraussetzungen internationaler Gerichtsbarkeit, da® die Staaten durch
Konstitutionalismus und Achtung der Gerichtsentscheidungen zu Rechtsstaaten
geworden sind. Das ist eine liberale Definition des Mindeststandards. Das interna-
tionale Gericht hat zunachst keine weitreichende Gewalt: Es kann nur ein Rechtsfo-
rum fur die Staaten schaffen, die in gutem Glauben den Frieden suchen. In seinem
Themenbereich soll das Gericht aber weit sein: Es soll nicht nur der Kriegsverhin-
derung dienen, sondern auch Streitigkeiten im unpolitischen Verkehr zwischen den
Gesellschaften behandeln kénnen. Das Buch ist Gberwiegend theoriegeschichtlich,
Kamarowski war ein guter Kenner der Friedenspldne des 19. Jahrhunderts. Es ist
auffallend, dal} er sich auf die zivilisatorischen Begriindungen der internationalen
Organisation, die in dieser Literatur eine so grof3e Rolle spielen, nicht einlafl3t. Seine
Leistung ist eine strikt juristische Formulierung. Alle Zukunftserwartung liegt aber
darin, dal® das einmal eingerichtete internationale Gericht eine eigene Dynamik
entwickeln wird, durch die die Bereiche absoluter Souveranitat enger werden. Am
Ende dieses Weges sieht er eine internationale Exekutive mit eigener militérischer
Gewalt (O meZdunarodnom sude. — Moskva 1881, franzés. Ubersetzung 1887
u.d.T.: Le tribunal international). Kamarowski war auch einer der ersten Juristen, die
tiber internationale Abriistung nachdachten (Die Abriistungsfrage, in: Uber die Frie-
densbestrebungen der Vélker. — Moskau 1890. — S. 19-25). Dieser Aufsatz steht
am Anfang des russischen Weges zur Haager Konferenz.

430

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3.9 Lateinamerika

Hispanoamerika war im 19. Jahrhundert die Weltregion mit dem stérksten Inter-
nationalismus der Kongresse. Der Liberador Simén Bolivar hatte bereits 1815 die
Idee einer Konféderation gedufert (nicht als erster und einziger, aber am wir-
kungsvollsten), 1824 lud er zu einem KongrelR in Panama ein. Das Problem die-
ses Kongresses war nicht, dal} er keine Ergebnisse gehabt hatte, sondern dal er
gar zu genaue Ergebnisse hatte, die mit der politischen Situation in Lateinamerika
so wenig zu tun hatten, als stiinden sie im Plan eines privaten Internationalisten.
Bolivar selber fiihlte sich an eine Theatervorstellung erinnert (Obras completas. —
La Habana 1950, 11,428). Vgl. Simon Collier, Nationality, Nationalism, and Supra-
nationalism in the Writings of Simdn Bolivar, in: Hispanic American Historical Re-
view 63 (1983) 37-64 (Uberblick tiber Bolivars AuBerungen, meist nach Briefen).
Zwar blieb das Abkommen von Panama Uber kollektive Sicherheit und Zusam-
menarbeit bis zum Vélkerbundsvertrag der fortgeschrittenste Versuch kollektiver
Sicherheit (J. M. Yepes, Bolivar et Wilson : le Traité de Panama de 1826 et le
Pacte de la Société des Nations de 1919, in: Die Friedens-Warte 40 (1940) 37-
46), aber es wurde nie ratifiziert. Das wiederholte sich bei den Kongressen von
Lima 1847/48 und 1864/65.
Es gibt eine Reihe guter Chroniken dieser Kongresse: Francisco Cuevas
Cancino, Del Congreso de Panama a la Conferencia de Caracas : 1826-1954.
— Caracas 1955. — 2 Bde.; Ulpiano Lopez Maldonado, Del Congreso de
Panamé a la Conferencia de Caracas : 1826-1954. — Quito 1955; J. M.
Yepes, Del Congreso de Panama a la Conferencia de Caracas : 1826-1954. —
Caracas 1955. — 2 Bde.; Antonio Gomez Robledo, Idea y experiencia de
America. — México 1958; ein guter Uberblick fiir Leser*innen, die kein Span-
isch lesen: Documents on Inter-American Cooperation / ed. by Robert N. Burr
and Roland D. Hussey. — Philadelphia 1955. — Bd. |, 1810-1881; ein kurzer
Abrif3: Niels Brandt, Das Interamerikanische Friedenssystem : Idee und Wirk-
lichkeit. — Hamburg 1971. Es gibt aber keine guten Analysen, warum die Staa-
ten immer wieder bereit waren, Vertrdge abzuschlielen, die sie nicht bereit
waren anzuwenden. Das mufite eine soziologische Analyse der diplomati-
schen und juristischen Kultur Lateinamerikas sein (am ehesten Arie M. Kaco-
wicz, The Impact of Norms in International Society : the Latin American Expe-
rience, 1881-2001. — Notre Dame,N.C. 2005, beginnt schon vor 1881, freilich
mit sehr summarischen Urteilen).

Intellektuell am spannendsten ist die Debatte 1844 Uber den Sinn eines Kongres-
ses zwischen drei der berihmtesten Intellektuellen Hispanoamerikas im 19. Jahr-
hundert: Bello, Sarmiento, Alberdi.

Domingo Faustino Sarmiento (1811-1888), Soziologe des Caudillos und Ideo-
loge der ErschlieBung der Pampa, 1868-1874 Prasident von Argentinien, Ver-
nichter der Indianer und Kriegsherr der Kriege um Paraguay. Vgl. Nicolas Shum-
way, The Invention of Argentina. — Berkeley 1991; Sarmiento and his Argentina /
ed. by Joseph T. Criscenti. - Boulder, Colo 1993. Sarmiento kann weder sehen,
wie die europdischen Méachte von einem solchen Kongrefl3 beeindruckt werden

431

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

kénnten, noch wie Caudillos und konstitutionelle Regierungen zu kollektiver
Sicherheit zusammenkommen wirden. Ein solcher Kongrel3 wirde nur Mitleid
erregen. In Europa hatten die Kongresse realpolitischen Ziele, die von den Anha-
ngern lateinamerikanischer Kongresse nie gebilligt wirden (Obras XXXIX. — Paris
1900. — S. 5-18; gekurzt in: Documents on Inter-American Cooperation a.a.O. |,
79-83, 94-97).

Andrés Bello (1781-1865), venezuelanisch-chilenischer Diplomat, Vélkerrechtler,
Publizist, Dichter, Philologe. Vgl. Ivan Jaksi¢, Andrés Bello : Sholarship and Nation-
building in Nineteenth-century Latin America. — Cambridge 2001. Bello verteidigt
den Plan eines Kongresses als Intensivierung der diplomatischen Beziehungen.
Nur mit strikter Nichtintervention kdnnen konstitutionelle Staaten mit autokrati-
schen Regimen zusammenarbeiten. Wegen der explosiven Situation sind interna-
tionale Mechanismen nétig. Republikanische Propaganda hat auf dem Kongref3
nichts zu suchen; die einzige Form republikanischer Propaganda ist die der USA:
ein gutes Vorbild sein (Obras completas X. — Santiago 1886. — S. 641-656; eng-
lisch in: Selected Writings. — New York 1997. — 213-224; gekirzt in: Documents
on Inter-American Cooperation a.a.O. |, 84-88). Bello hatte 1832 das erste Vol-
kerrechtkompendium verdéffentlicht, das die Unabhéangigkeit der neuen Staaten
Lateinamerikas begriindet. Zum Vélkerrecht: Frank Griffith Dawson, The Influence
of Andres Bello on Latin-American Perceptions of Non-intervention and State
Responsibility, in: British Year Book of International Law 57 (1986) 253-315.

3.9.1 Juan Bautista Alberdi

1810-1884, argentinischer Jurist, Publizist, Diplomat. 1855-1862 als argentini-
scher Diplomat in Europa, wo er in einem selbstgewahlten Exil blieb. Biographie:
Jorge M. Mayer, Alberdi y su tiempo. — Buenos Aires 1963.

Alberdi als Philosoph ist im 20. Jahrhundert noch viel beachtet worden, weil er ein
Grindervater der Forderung nach einer eigenen Philosophie fir Amerika sein
sollte. Er importiert historistische Konzepte, die einst deutsch und konservativ
waren, aber bereits im Frankreich der Julirevolution zu Theorien eines allméahli-
chen Zivilisationsfortschritts geworden waren. Philosophie ist bei Alberdi immer
Geschichtsphilosophie und er hat von Pierre Leroux die Menschheit als Rahmen
dieser Geschichte Ubernommen. Auch seine gréRte historische Leistung, der
argentinische Verfassungskompromify zwischen der zentralistischen Konzeption
der Europa zugewandten Handelsstadt Buenos Aires und dem Féderalismus der
Provinzen, ist ein Zivilisierungskonzept. Alberdi ist ein Theoretiker der Nationen-
bildung durch Zivilisation. Alle Gesellschaften beginnen mit Krieg und Feudalis-
mus und streben zu einem zivilen und rechtlichen Zustand. Argentinien braucht
Bevolkerungsaustausch durch Immigration aus dem ndérdlichen Europa, um die
Isolation zu beenden, die die spanische Herrschaft gebracht hatte; die Zivilisation
der Freiheit kann nicht aus Buchern gelernt werden. Ein Demokrat war er nie,
weil das Volk erst geschaffen werden mufR.

432

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zu Alberdi als Philosophen: Héctor Ciapuscio, El pensiamento filosoéfico-
politico de Alberdi. — Buenos Aires 1986 (Gesamtdarstellung seines Den-
kens); Olsen A. Ghirardi, La filosofa en Alberdi. — Buenos Aires 1993; Oscar
Teran, Las palabras ausentes : para leer los Escritos péstumos de Alberdi. —
México 2004; Alejandro Herrero, La politica en tempo de guerra : la cultura
politica francesa en el pensamento de Alberdo (1837-1852). — Buenos Aires
2006; Mercedes Betria, Ouvrier Alberdi, une nouvelle conception du droit por
penser la politique, in: Corpus : revue de philosophie No. 60 (2011) 49-74. Zu
Alberdis Rolle in den Argentinischen Richtungsk&mpfen: Nicolas Shumway,
The Invention of Argentina. — Berkeley, Cal. 1991.

Alberdi war auch kein Pazifist. Im Kampf gegen die Diktatur Juan de Rosas trat er
fur Interventionen Frankreichs und Brasiliens ein. Sein Kongref3plan von 1844 ist
ebenso Rechtfertigung der Intervention wie Forderung nach kommerzieller Ent-
wicklung. Im européischen Exil hat er gegen die endlosen Annexions-Kriege
Argentiniens gegen Paraguay geschrieben. In E/ Crimen de la guerra hat er die
Zivilisationsgeschichte, die Opposition gegen den unilateralen Krieg und die
Rechtfertigung der kollektiven Intervention in einen Zusammenhang gebracht. Es
ist die Gegentberstellung von guerrero und productor, die dem soziologischen
Denken des 19. Jahrhunderts so gelaufig ist. Alberdi sieht der kommerziellen
Weltgesellschaft entgegen. Er hat aber zugleich eine ganz andere, juristisch kon-
struierte Weltgesellschaft, die den unilateralen Krieg zwischen Staaten als Ver-
brechen erkennt, aber den strafenden Krieg eines Staatenkollektivs anerkennt.
Ruiz Moreno hat es an Hans Kelsen erinnert (ein besserer Vergleich ware viel-
leicht das Weltrecht bei Hugo Krabbe, Kelsen civitas maxima war etatistischer).
Alberdi ist ein Hohepunkt des Zivilisationsdenkens im Volkerrecht des 19. Jahr-
hunderts, am wichtigsten ist sein Versuch, Zivilisationsgeschichte und Welt-
rechtsdenken zu verknipfen. Kelsen hat der methodischen Strenge die Verbin-
dung zur Soziologie geopfert. Alberdi konnte noch civitas maxima und den Segen
des Atlantikkabels verbinden. Aber das vélkerrechtliche Denken in Begriffen einer
virtuell schon immer vorhandenen civitas maxima und der Souveranitat des Welt-
rechtes und das soziologische Denken in Begriffen einer allmahlichen Annéhe-
rung an einen friedensfahigen Zustand kommen nicht mehr zusammen. Das
Buch E/ Crimen de la guerra ist wohl auch deshalb nie geschrieben worden. Auch
der Literatur Gber Alberdi ist es nicht gelungen, diese beiden Aspekte in einem
Zusammenhang zu denken, ein Zeichen, wie sehr uns das 19. Jahrhundert durch
neuere methodische Differenzierungen entglitten ist. Isidoro Ruiz Moreno, El
pensamiento internacional de Alberdi. — Buenos Aires 1969 hat nur Sinn fir vol-
kerrechtliche Aspekte und kann so auch Alberdis Vélkerrecht nicht begreifen;
Ciapuscio a.a.0. nennt 1860-1880 die soziologische Periode Alberdis, hat aber
keinen Sinn fur Alberdis juristische Argumentation und kann so auch dessen
Weltgesellschaft nicht begreifen. Alberdi hat es ins Biographical Dictionary of
Modern Peace Leaders 1985 geschafft; er hat diesen Eintrag gewil verdient,
aber dort wird nie klar, wofir.

Alberdis Soziologie ist die Ubliche pazifistische Soziologie des Weges von der

Gewalt zum Recht, Zivilisation ist Unterdrickung der Selbsthilfe. Wie haufig im
19. Jahrhundert sind die Analysen der Verzdgerung dieses Weges am span-

433

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

nendsten. Er analysiert den hispanoamerikanischen Militarismus als liberalen
Militarismus im Gefolge der Unabhéangigkeitskriege (dieser Text gehort zum
Manuskript E/ crimen de la guerra und wird mit diesem referiert, urspriinglich
wurde er getrennt publiziert u. d.T. La guerra o el cesarismo en el Nuevo Mundo
in: Escrités postumos. — Buenos Aires 1895, Bd. Il, 206-231, als kritische Edition
2005, engl. Ubersetzung Warfare or Caesarism in the New World, in: The Crime
of War. — London 1913, Kapitel 11). In tagebuchartigen Notizen wahrend des
Deutsch-Franzésischen Krieges analysiert Alberdi den europaischen (d.h.
deutschen) Militarismus; es ist v.a. eine Kritik der Militarisierung des Rechtes (er
polemisiert gegen Bluntschlis Kriegsrecht, das wie das Nadelgewehr eine Waffe
sei, gewil® im Auftrag der preuflischen Regierung geschrieben). Die Deutschen
verbinden die schlimmsten antiken und modernen Aspekte der Kriegsfiihrung.
Deutschland hat ein ausgezeichnetes Lehrsystem, aber das ist noch lange nicht
Zivilisation (er hafdt die deutsche Verbindung von Wissenschaft und Krieg und
redet dauernd von ,Dr. Bismarck®). Mit zunehmender Demokratie werden die
Kriege zu Kampfen zwischen Nationen; ihn erschreckt, wie sehr auch die Zivilis-
ten an der Leidenschaft fir den Krieg teilnehmen. Er steht nicht bedingungslos
auf Seiten der Franzosen: man muf} Niederlagen akzeptieren kénnen. Vgl.
Apuntes sobre la guerra, in: Escritos postumos. — Buenos Aires 1895, Bd. I, 235-
322; engl. Ubersetzung als Notes on War, in: The Crime of War. — London 1913,
Kapitel 12.

Memoria sobre la conveniencia i objetos de un congreso general americano
(1844)

in: Obras completas Il. — Buenos Aires : Tribuna Nacional, 1886. — S. 387-
412

Gekiirzte englische Ubersetzung in: Documents on Inter-American Cooper-
ation / ed. by Robert N. Burr and Roland D. Hussey. — Bd. |, 1810-1881. —
Philadelphia, Pa.: Univ. of Pennsylvania Pr., 1955. — S. 88-94

Die amerikanische Idee eines Kongresses ist, nicht alle Ubel auf einmal zu 16sen,
sondern einen ersten grofRen Schritt zu machen. Es geht um eine Wegbeschrei-
bung (auch Verfassungen kénnen in Lateinamerika nur Wegbeschreibungen
sein). Erste Aufgabe ist Neuordnung der Grenzen: Sie wurden zum Nutzen der
Kolonialverwaltung gezogen und behindern die Entwicklung der neuen Staaten.
Kusten, Hafen, Flisse missen fir 6konomische ErschlieBung neu zugeordnet
werden. So entstehen natirliche Grenzen, die nicht durch Militdr gewahrt werden
missen. Diese Neuordnung soll zu einem kontinentalen Gleichgewicht fiihren,
Balance des kommerziellen Potentials statt Balance der Militérpotentiale. Der
Vergleich ist nicht die Heilige Allianz der Machte, sondern der deutsche Zollverein
zur gemeinsamen Entwicklung. Feinde sind nicht die anderen Mé&chte, sondern
straRenlose Wusten, unerforschte Flisse, bevélkerungslose Kusten, Anarchie der
Zodlle. Es werden nur noch Nationalgarden gebraucht. Ein Corte conciliadora kann
mit moralischen Sanktion Frieden schaffen. Wo es eine Gemeinschaft der Interes-
sen gibt, gibt es ein Recht auf Intervention in Kriege zwischen anderen Staaten.
Hispanoamerika wird nie so eng vereint sein wie Nordamerika, aber gewil® enger
als Europa. Deshalb hat die europdische Methode der Neutralitat hier nichts zu
suchen.

434

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

El crimen de la guerra (um 1870)

in: Escritos postumos Il. — Buenos Aires : Imprenta Europea, 1895. — S. 1-
231

in: Obras selectas XVI. — Buenos Aires : La Facultad, 1920. — S. 15-332
Einzelausgaben 1934, 1939, 1957

Historisch-kritische Edition der Manuskripte: San Martin : Univ. Nacional de
General San Martin, 2007 (Archivio Alberdi)

englische Ubersetzung: The Crime of War / with notes by Thomas Baty. —
London : Dent, 1913

A Allméhliche Abschaffung des Krieges

§§30-31 Den Krieg abzuschaffen ist eine Utopie wie die Abschaffung des Verbre-
chens und der Strafe. Der Krieg als Verbrechen ist mit der Natur des Menschen
gegeben, der Krieg als Strafe ist deshalb nétig. Es gibt nur einen Weg den Krieg
weniger haufig, weniger andauernd, weniger allgemein, weniger grausam und
zerstorerisch zu machen: die Erziehung des Menschengeschlechts. Weder Politik
noch Diplomatie kénnen den Krieg abschaffen, nur die Interessen der Vélker und
ihnr Bedarf an Zivilisation. Deshalb ist der Handel der pacificador del mundo.
§845-46 Der Frieden ist Erziehung wie die Freiheit. Frieden und Freiheit (und alle
menschlichen Institutionen) sind in Menschen gegriindet, nicht in Texten. Der
Frieden wurzelt im Willen der Menschen. Der gute Willen, das Christentum, die
Moral missen die bewaffnete Justiz unterstiitzen. §48 Grundlage des Volker-
rechts sind Handel, Technik, Verkehr. §54 Grundlagen des Friedens sind Christen-
tum und Handel; gemeinsame Interessen flihren zu einer gemeinsamen Gerichts-
barkeit. §61 Christentum als Quelle meint nicht die historische, dogmatische
Form des Christentums; Muslime und Konfuzianer dirfen sich eingeschlossen
fuhlen. Handel steht ahnlich fur einen ProzeR, der Technik, Weltreisen und auch
das Vélkerrecht umfalt. §§91-94. 96 Eine Aufzdhlung, was die Welteinheit vor-
angebracht hat; seine Kulturheroen sind die Volkerrechtler von Gentile bis Bluntschli,
die Erfinder, die Entdecker und Cobden, der Zerstérer der Zolle. Dazu nennt er die
Friedensplane von Sully bis Bentham, Kant, Fichte. Was einst als utopisch galt,
erscheint verwirklichbar. §95 Die gegenwartige Gesellschaft ist eine Mischung
aus Krieg oder Heidentum und Frieden oder Christentum. Das Christentum ist
das Gesetz des Friedens. Regierung braucht Zwangsinstrumente, aber Militaris-
mus verhalt sich zur Regierung, wie Frommelei zur Religion.

B Das Weltvolk [el pueblo-mundo] und die Souverénitét iber die Nationen,
aus dem es sich zusammensetzt

§40 Ein Volk ist durch self government definiert, das Menschengeschlecht ist ein
pueblo compuesto de pueblos. Das ist Ergebnis der interdependenten Weltge-
sellschaft. §41: Die Atlantikkabel haben die Monroe-Doktrin gegenstandslos
gemacht. §49 Kein Land kann gegen ein anderes einen Strafkrieg fiihren, das
kann nur die ,gran jury de las naciones®. §51 Selbsténdigkeit der Nationen ist
innerhalb des Weltvolkes mdglich. §58 Es gibt eine Bewegung zur Einheit des
Menschengeschlechtes. Die Dezentralisierung ist mit dieser Vereinigung durch-
aus vereinbar. §59 Es wird wohl keine Vereinigten Staaten von Europa geben,
geschweige Vereinigte Staaten der Welt nach Vorbild der USA. Dazu sind die
europadischen Nationen zu verschieden. Selbst der Aufbau einer unparteiischen
Autoritat ist schwer. Aber Krieg als Strafrecht ist nur von einer Staatengemein-
schaft her denkbar, nicht von den Einzelstaaten. §60 Neutralitat ist relativer Fort-

435

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

schritt, aber doch ein Egoismus. Sie kann aber die Rolle der unparteiischen Auto-
ritat Gbernehmen. §§69-70 Die Vereinigung der unbeteiligten Staaten wirkt als
Richter Uber die Kriegsparteien und zwingt sie durch eine gemeinsame Interven-
tion zum Frieden. In diesem Zusammenhang spricht er von Tribunalen, mit denen
aber diese gemeinsame Aktion der Neutralen gemeint ist, eine Art Schiedsge-
richt. §64 Schritte zur Union des Menschengeschlechts sind einerseits kontinen-
tale Unionen (in Amerika und Europa), andererseits Kongresse oder Internationa-
le Parlamente. §73 Letztlich ist der Einzelmensch die Grundlage aller Gesell-
schaft und allen Rechtes. Damit ist der Einzelmensch auch Gegenstand des Vél-
kerrechts. Wenn eine Person in ihren internationalen Rechten verletzt wird, muf®
sie an die Welt appellieren kénnen (er denkt speziell an Sklaverei). §83 Das posi-
tive Recht ist Haupthindernis des Naturrechts geworden, weil Vertrage zwischen
Regierungen geschlossen werden, nicht zwischen Vélkern. Die Zivilisation wird
immer mehr die Souveranitat der Staaten auflésen und auf das Innere beschran-
ken; die Welt wird zunehmend zu einer grof3en Assoziation, die die Existenz die-
ser nationalen Souveranitat garantiert. Als solche Assoziationen nennt er Konti-
nente, Religionen, Rassen, alle méglichen groRen geografischen Einteilungen der
Menschheit.

C Der Soldat der Zukunft

§53 Unterscheidung des modernen, westlichen Soldaten, der fiir die Freiheit er-
zogen ist, von dem barbarischen, orientalischen Soldaten.

Das erste Notizbuch enthalt §§20-29 eine Analyse von Krieg und Céasarismus in
der Neuen Welt. Obwohl alle Staaten dieselbe republikanische Verfassung, Reli-
gion, Sprache, Rasse, Sitten, Gesetze haben, ist es ein Land dauernder Kriege.
Der Befreiungskrieg war der einzige Anlal3 fur Ruhm, grof3e Manner sind Militérs,
die Dichtung ist Kriegsdichtung. Solange die ganze Kultur militdrisch gepragt ist,
kann man nicht klarmachen, daR der Krieg ein Verbrechen ist. Noch fehlt Std-
amerika der Sinn fur die grof3en Interessen der Zivilisation.

D Rechtliche Natur des Krieges

§§33-36 Jeder Krieg ist entweder Verbrechen oder Recht. Er ist das Strafrecht der
Volker. §55 Es gibt nur einen Gott, ein Menschengeschlecht, ein Recht fur das
Menschengeschlecht. § 56 Es bildet sich eine Féderation der Vereinigten Staaten
der Menschheit. Die Regierungen, die Weisen, die Ereignisse der Geschichte sind
Mittel der Vorsehung zur Schaffung des Weltvolkes. §57 Das Vélkerrecht zerfallt
in Zivilrecht (Friedensvoélkerrecht) und Strafrecht (Kriegsvélkerrecht). §81 Das
Unrecht des Krieges ist nicht die Gewalt, sondern die Anwendung von Gewalt fir
Eigeninteresse. Gewalt darf ausschlief3lich von der Gemeinschaft der Staaten
angewandt werden. Der Krieg nimmt dann den Charakter der Strafe an. §90 Das
Volkerrecht ist ein leeres Wort, wenn eine internationale Autoritét fehlt, die dieses
Recht zu einem Gesetz fir die Staaten machen kann. Ohne Autoritat wére auch
das Zivilrecht eines Staates nur ein Katechismus einer Moral oder einer Religion,
ein Handbuch der Héflichkeit. Eine weltweite Autoritét gibt es heute nicht und wird
es vielleicht nie geben, entscheidend ist, ob es eine Gesellschaft der Nationen
wenigstens in embryonaler Form gibt.

Der Text wurde begonnen als Beitrag zum Preisausschreiben der Ligue Interna-
tionale et Permanente de la Paix 1869 zum Thema Le crime de la guerre dénon-
cé a I'humanité. Einige Teile sind ausgefuhrt, andere nur skizziert. Das obige
Referat gibt die Paragraphen des Manuskripts an, folgt aber in der Abfolge Alber-

436

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

dis Angaben, zu welchen Teilen die Notizen gehdéren sollten. Die erste (post-
hume) Ausgabe und ihre englische Ubersetzung waren ohne Riicksicht auf Al-
berdis Angaben sachlich sortiert.

437

- am 20.01.2028, 00:26:55. N


https://doi.org/10.5771/9783748931645-373
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	3.1  Vereinigte Staaten von Amerika
	3.1.1  William Ladd

	3.2  Großbritannien
	3.2.1  Leoni Levi
	3.2.2  James Lorimer

	3.3  Frankreich
	3.3.1  Jules Barni
	3.3.2  Charles Lemonnier

	3.4  Belgien
	3.4.1  Louis Bara
	3.4.2  Édouard Morhange

	3.5  Deutschsprachiger Raum
	3.5.1  Johann Baptist Sartorius
	3.5.2  Johann Caspar Bluntschli
	3.5.3  Peter Kaufmann

	3.6  Italien
	3.6.1  Luigi Taparelli, Marchese d’Azeglio
	3.6.2  Pasquale Fiore

	3.7  Spanien
	3.8  Rußland
	3.9  Lateinamerika
	3.9.1  Juan Bautista Alberdi


