IX. Gattung und Biopolitik

Genealogie und Evolutionstheorie

Die literarischen Gattungsbeziige liefern also implizit eine Begriindung fiir
die strategische Gerichtetheit der Macht, deren paradoxe Struktur anders
nicht erkldrt werden kann. Der genealogische Gattungsdiskurs in Uber-
wachen und Strafen ibernimmt damit eine spekulative Funktion. Daf§ das
problematisch ist, wurde bereits gezeigt. Peter Atterton bietet eine andere
Erklarung fiir die Strategien an. Er schlagt, sehr tiberzeugend, »Darwinism
as a model for Foucault’s genealogical project« vor.! Auf diese Weise laf3t
sich die Problematik eines diskontinuierlichen Werdens 16sen, denn »mod-
ern evolutionist theory a la Darwin [...] presupposes such discontinuity«.?
Das betrifft vor allem Foucaults Archdologie und Diskursanalyse, deren
methodische Verwandtschaft mit Darwins Serienbildung Sarasin heraus-
arbeitet.?> Doch auch das genealogische Grundproblem nichtsubjektiver
Intentionalitit (vgl. WW 116), auf das u.a. Dreyfus und Rabinow hinwei-

1 Peter Atterton: Power’s blind struggle for existence: Foucault, genealogy and Darwin-
ism, in: History of the Human Sciences 7.4 (1994), S. 1-20, hier S. 1; Philipp Sarasin:
Darwin und Foucault. Dafl Nietzsche hier eine vermittelnde Rolle spielt, erwidhnt
Sarasin nebenbei; zu Nietzsches Darwin-Rezeption vgl. Werner Stegmaier: Darwin,
Darwinismus, Nietzsche. Zum Problem der Evolution, in: Nietzsche-Studien 16
(1987), S. 264-287; Volker Gerhardt/Renate Reschke (Hg.): Nietzsche, Darwin und
die Kritik der Politischen Theologie, Berlin 2010; Maurice Erb: Evolution, Genealogie
und >Gegen-Anthropologie«. Michel Foucaults frithe Auseinandersetzung mit Darwin
und Nietzsche, in: Volker Gerhardt/Renate Reschke (Hg.): Nietzsche, Darwin und die
Kritik der Politischen Theologie, S. 137-148. Kritisch zu Darwins Einfluf} auf Nietz-
sche: John Richardson: Nietzsche’s New Darwinism, Oxford 2004; Dirk R. Johnson:
Nietzsche’s Anti-Darwinism, Gambridge 2010.

Peter Atterton: Power’s blind struggle for existence, S. 4. Ahnliches zeigt Lars Fried-
rich tibrigens fiir die Rolle, die Buffons Discours sur la nature des animaux (Bd. 4 seiner
Histoire naturelle, 1753) fiir Diderots dramentheoretische Uberlegungen in De la poésie
dramatique (1758) spielt — allerdings mit etwas beschriankterem Gegenstandsbezug,
namlich dramatischen Charakteren: Diderots Gewéihrsmann in seiner Argumentation
zugunsten »gradueller Unterschiede« und »bruchloser Uberginge« in der dramati-
schen Charakterzeichnung ist demnach Buffon (vgl. Lars Friedrich: Der Achill-Kom-
plex, S. 1401L.), so wie Foucaults Gewédhrsmann in Sachen Briichen und Diskontinuitit
Darwin ist.

Philipp Sarasin: Darwin und Foucault, darin: Kap. »Serien und Ereignisse«,
S. 133-186, insbes. S. 151-163.

217

https://dol.org/10.5771/9783968216584-217 - am 13.01.2026, 08:45:54,



https://doi.org/10.5771/9783968216584-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sen,* wird ausgerdumt, wenn man mit Atterton annimmt, dafl Machtstruk-
turen sich analog zur Evolution der Arten entwickeln, durch natiirliche
Auslese,5 in Anpassung an ihren >Lebensraums, d.h. die jeweiligen histori-
schen Gegebenheiten:

»[Florms of modern cultural practice, amid the historical alluvia of various institu-
tions, pursue individual strategies whose overall integration as bio-power serves as a
kind of stochastic (rather than deterministic) principle with which to give retroactive
intelligibility and teleonomic-like structure.« [...] [TThese integral or component
strategies of bio-power may be likened to the set of programmable behavioral policies
adopted by different organsims in response to a particular environment. Like the
latter, they are not therefore to be understood as intentionally constructed or enter-
tained. If they are followed, or, better yet, >selected, it is only through the relative
stability that accrues to themon account of their >fitness< to withstand the pressures
imposed upon them via the institutions and other dominant blocs composite of a
particular sociohistorical setting.

Die Genealogie methodisch auf die Evolutionstheorie zuriickzufiihren,
scheint den Vorteil zu haben, dafl man den spekulativen Implikationen
des literarischen Gattungsdiskurses entgeht, doch ergibt sich damit fur
Foucaults Position eine ganze Reihe neuer Probleme:

Erstens ein methodisches, weil Foucault sich mit der Evolutionstheorie eines
der prominentesten Paradigmen der humanwissenschaftlichen Episteme
bedienen wiirde und also nicht mehr programmatisch »den Boden [miede],
auf den er sich stitz[t]«. (AW 292)

Zweitens: Wenn allein die Evolutionstheorie ein brauchbares Modell fiir die
diskontinuierlichen Begriindungsstrukturen in Foucaults genealogischer
Methode abgibt, erscheint die Abfolge der Epistemen und der Straftech-
niken als eine quasibiologische Evolution und werden fiir die historisch-
gesellschaftlichen Prozesse und die Machtstrukturen wiederum Kausaliti-
ten und Notwendigkeiten nahegelegt. Nun setzt Evolutionstheorie nicht
notwendigerweise eine Teleologie voraus. Namentlich die Evolution nach
Darwin zeichnet sich sowohl gegentiber fritheren biologischen (Buffon,
Lamarck) als auch gegeniiber zeitgendssischen oder spiteren kulturtheore-

4 Vgl. Hubert L. Dreyfus/Paul Rabinow: Michel Foucault. Beyond Structuralism and
Hermeneutics, New York 1982, S. 187: »How to talk about intentionality without a
subject, a strategy without a strategist?«

5 Vagl. Peter Atterton: Power’s blind struggle for existence, S. 4, 8.

6 Ebd., S. 7f.

218

https://dol.org/10.5771/9783968216584-217 - am 13.01.2026, 08:45:54,



https://doi.org/10.5771/9783968216584-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tischen Evolutionsmodellen (Morgan, Spencer) dadurch aus, dafi sie eben
nicht zielgerichtet und fortschrittsorientiert verlduft — genau das ist ja der
Punkt von Attertons Argumentation zugunsten einer Verwandtschaft zwi-
schen Darwin und Foucault. Die Verbindung von Darwinscher Evolutions-
theorie und Foucaultscher Genealogie an sich wire damit also eigentlich
noch nicht problematisch. Es ist aber so, dafy >Evolutionstheorie< und ins-
besondere >Darwinismus« sehr haufig nicht in dieser distinkten Bedeutung,
sondern in einem vulgardarwinistischen Verstindnis einer kontinuierlichen
und fortschrittsgerichteten Entwicklung, im Sinne eines Evolutionismus,
verwendet werden und dabei an zentralen Annahmen der Darwinschen
Theorie — Diskontinuitit, Zufall etc. — vorbeigehen.” Und, wichtiger: Auch
Foucault selbst folgt diesem gewdhnlichen Sprachgebrauch, wenn er das
Konzept der Evolution fiir seine Genealogie grundsitzlich ablehnt und
programmatisch schreibt: »Nichts dhnelt hier der Entwicklung der Arten.«
(NGH 172) Atterton wie Sarasin betonen, daf} Foucault sich hier nicht auf
Darwins, sondern auf Lamarcks Theorie der Evolution als steter Hoher-
entwicklung bezieht;® klar bleibt aber, dafl Foucault mit >Evolution« all-
gemein eine Teleologie assoziiert. Auch Habermas warnt im Rahmen seines
Pladoyers fiir die Einbeziehung einer »Theorie der sozialen Evolution« in
die Geschichtsschreibung grundsitzlich:

Wenn evolutionistische Theoreme [...] in die Geschichtsschreibung eingeschleust,
wenn gar die Evolutionstheorie selbst als eine tiberlebensgrofie Historie aufgezogen
wird, entstehen theoretisch-narrative Mischformen, die einen problematischen Sta-
tus haben. Das fithrt ndmlich zu einer Aufladung der Evolutionstheorie mit Voraus-
setzungen und Begriffen, die nur in der narrativen Darstellung sinnvoll sind. Sobald
Grundannahmen der Evolutionstheorie auf die Ebene einer Erzihlung der Mensch-
heitsgeschichte projiziert werden, gewinnen die formalen Voraussetzungen der Ein-
heit, der Kontinuitit und der Begrenzung der erzdhlten Geschichte einen substan-
tiellen und damit irrefithrenden Sinn. Es erscheint dann so, als sei die Totalitit der
Geschichte Gegenstand der ins Narrative tiberspielten Evolutionstheorie, und als
vollziehe sich die Evolution an einem Gattungssubjekt, dem Tréger einer kontinuier-
lich verlaufenden Gattungsgeschichte.

7 Vgl. z.B. Peter J. Bowler: Evolution, in: Philipp Sarasin/Marianne Sommer (Hg.):
Evolution, S. 18-20; ders.: »On the Origins of Species« und die Evolutionsbiologie
bis 1900, in: Philipp Sarasin/Marianne Sommer (Hg.): Evolution, S. 89-102; Philipp
Sarasin: Darwin und Foucault, Kap. 1.3: »Die Entstehung der Arten«, S. 78-96.

8 Vgl. Peter Atterton: Power’s blind struggle for existence, S. 3; Philipp Sarasin: Darwin
und Foucault, S. 201.

9 Jiirgen Habermas: Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, S. 246f.

219

https://dol.org/10.5771/9783968216584-217 - am 13.01.2026, 08:45:54,



https://doi.org/10.5771/9783968216584-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Und genau das geschicht, wenn man die Genealogie mit der Evolutions-
theorie verkniipft; man droht letztlich doch wieder den Eindruck von Ein-
heit, Kontinuitit, Substantialitdt zu erwecken.

Drittens: Vor dem Hintergrund der Evolutionstheorie verbinden sich auch
die literarischen Gattungsbeziige in Foucaults Untersuchungen direkt mit
dem biologischen Gattungsbegriff. In gattungstheoretischer Hinsicht riickt
damit der im zweiten Teil der vorliegenden Arbeit fiir Uberwachen und Strafen
herausgearbeitete Zusammenhang von gattungstheoretischem Diskurs und
genealogischer Untersuchung in die Nédhe evolutionistischer oder >darwi-
nistischer< Theorien literarischer Gattungen. Tatsachlich ist Darwins Evo-
lutionstheorie nicht nur mit denselben kausalen Schwierigkeiten konfron-
tiert wie Foucaults Genealogie der Machttechniken, sondern auch wie die
literarische Gattungstheorie; man vergleiche etwa die Problematik von Ab-
straktion der Spezies vs. Betrachtung des Individuums!® mit der Problema-
tik von Allgemeinheit der Gattung vs. Individualitit des einzelnen Kunst-
werks. Bei evolutionistischen Gattungstheorien wire zum einen an die
russischen Formalisten zu denken, die sich vergleichsweise eng an Darwins
Theorie halten.!! Einen anderen Bezugspunkt stellen die evolutionistischen
Gattungsiiberlegungen John Addington Symonds’ und Ferdinand Brune-
tieres dar,!? woraus sich wiederum zwei Probleme ergeben wiirden. Zum

10 Vgl. Philipp Sarasin: Darwin und Foucault, S. 133f.

11" Vgl. zum Beispiel Jurij Tynjanow, der Reihenbildung ins Zentrum der Betrachtung
ruckt: »Die Evolution der Literatur 14fit sich nur dann erforschen, wenn man die
Literatur als Reihe, als System nimmt, das auf andere Reihen und Systeme bezogen
und durch sie bedingt ist. [...] Aufzudecken ist das evolutionire Wechselverhaltnis
der Funktionen und Formen.« (Jurij Tynjanow: Uber literarische Evolution, in: ders.:
Die literarischen Kunstmittel und die Evolution in der Literatur, Frankfurt a.M.
1967, S. 37-60, hier S. 59) Siehe auch die Textsammlung von Jurjj Striedter (Hg.):
Russischer Formalismus. Texte zur allgemeinen Literaturtheorie und zur Theorie der
Prosa, Miinchen 1988. Zur Verbindung von Darwinismus und russischem Forma-
lismus vgl. genauer David Fishelov: Metaphors of genre. The role of analogies in
genre theory, University Park/Pennsylvania 1993, Kap. 2: »Literary Genres as Bio-
logical Species«, insbes. S. 33-39, 44-51. Einen konkreter ausgearbeiteten Versuch
einer evolutiondren Darstellung einer literarischen Gattung (am Beispiel des eng-
lischen Detektivromans) und literarischer Phanomene (am Beispiel der erlebten Rede
in der modernen Erzihlliteratur) legt Franco Moretti vor: Kurven, Karten, Stamm-
baume. Abstrakte Modelle fiir die Literaturgeschichte, Frankfurt a.M. 2009 [Turin
2005], S. 82-110.

John Addington Symonds: On the Application of Evolutionary Principles to Art and
Literature, in: ders.: Essays Speculative and Suggestive, London 31907 [1893],
S. 27-52; Ferdinand Bruneti¢re: Evolution des genres dans 'histoire de la littérature,

12

220

https://dol.org/10.5771/9783968216584-217 - am 13.01.2026, 08:45:54,



https://doi.org/10.5771/9783968216584-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

einen namlich merkt Hempfer an, dafl Brunetiére durch seinen Versuch,
»die Darwinsche Konzeption unmittelbar auf historische Prozesse [zu] tiber-
tragen«!3 und »historische Feststellungen auf allgemeine Gesetzmafligkeiten
zu grindens, seine Gattungstheorie letztlich »erneut in spekulative Ge-
schichtsphilosophie tiberfiihrt«,'* weswegen die Riickfithrung der Genealo-
gie auf die Evolutionstheorie nichts an den spekulativen Verwicklungen von
Foucaults Gattungsdiskurs dndern wiirde. Zum anderen legen Symonds
wie Brunetiére ihren Uberlegungen ein stark vereinfachtes Evolutionskon-
zept zugrunde!® und gehoren insgesamt in den biologistisch-deterministi-
schen, >darwinistischen< Kontext des spéteren 19. Jahrhunderts. Ganz im
Sinne dieses Diskurses setzt auch Foucault selbst die »Themen« der »Evo-
lutionstheorie, in einem weiten Sinne verstanden«, mit Rassismus gleich.
(VG 303f.) Wihrend nimlich Darwins Konzept der Evolution als, zumin-
dest potentiell, »kulturell korrosiv« und »politisch subversiv« beschrieben
werden kann,!6 spricht Sarasin mit Bezug auf neodarwinistische Theoreti-
ker des ersten Drittels des 20. Jahrhunderts von einem »Konzept der Evo-
lution, welches auf der sehr ideologieanfilligen Melange Darwin-cum-Goe-
the-Schelling-Hegel basiert«,!” deutet also auf ebenjene Gefahr der
Kombination von evolutionsbiologischen Theoremen mit spekulativen
Konzepten hin — und dies ganz unabhingig von einem etwaigen literari-
schen Gattungsdiskurs. Besagte heikle »Melange« aber entsteht erst recht,
wenn man Genealogie und Evolutionstheorie vor dem Hintergrund von

Paris 41906 [1890]. Brunetiéres Uberlegungen kénnen nicht eigentlichen als Gat-
tungstheorie bezeichnet werden. In seinem Buch bezieht er sich lediglich in der
einfilhrenden Vorlesung (ebd., S. 1-34) auf die biologische Evolutionstheorie und
nennt Darwin und Haeckel mehr, als dafl er sich auf sie bezdge; der Rest des Buches
folgt dem Schema einer klassischen Literaturgeschichte.

13 Klaus W. Hempfer: Gattungstheorie, S. 203.

14 Ebd., S. 204. Symonds bezieht sich explizit auf Goethe und Hegel (vgl. John Ad-
dington Symonds: The Philosophy of Evolution, in: ders.: Essays Speculative and
Suggestive, S. 1-26, hier S. 1f.) und schreibt: »Evolution implies belief in cosmic unity,
in the development of the universe on one consistent plan.« Ders.: On the Application
of Evolutionary Principles to Art and Literature, S. 27.

15 So stellt Brunetiére Saint-Hilaire und Cuvier zwar Darwin und Haeckel entgegen,
unterscheidet dabei aber bezeichnenderweise nicht zwischen den beiden letzteren,
sondern nennt sie in einem Zug, woraus deutlich wird, dafl er Darwins Theorie
teleologisch versteht (vel. Ferdinand Brunetiére: Evolution des genres dans I'histoire
de la littérature, S. 18).

16 Jakob Tanner: Evolutionstheorie in der Gesellschaft: Politik, in: Philipp Sarasin/Ma-
rianne Sommer (Hg.): Evolution, S. 358-366, hier S. 359.

17" Philipp Sarasin: Darwin und Foucault, S. 242f.

221

https://dol.org/10.5771/9783968216584-217 - am 13.01.2026, 08:45:54,



https://doi.org/10.5771/9783968216584-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Foucaults Gattungsdiskurs zusammenbringt. Genealogie, Evolutionstheorie
und, entscheidend, literarische Gattungstheorie verschmelzen dann zu ei-
nem spekulativ-evolutionistischen gattungstheoretischen Paradigma — mit
den entsprechenden politisch-ideologischen Implikationen.

Gattungstheorie und Biopolitik - Gattungspolitik

David Duff bezeichnet den EinfluBl von Darwins Origin of Species auf die
Gattungstheorie als »equally great, if less direct« wie Hegels Vorlesungen iiber
die Asthetik.!® Die evolutionstheoretische Biologisierung der literarischen
Gattungstheorie gegen Ende des 19. Jahrhunderts erméglicht Querverbin-
dungen zwischen literarischem Gattungsdiskurs einerseits und Sozialdarwi-
nismus und Rassenpolitik seit Mitte des 19. Jahrhunderts andererseits.
Durch die Uberblendung von gattungstheoretischem Modell und politi-
scher Programmatik wird literarische Gattungstheorie als Rassenpolitik
deutbar. Pornschlegel zufolge ist aus diesem Grund seit der »Gattungspolitik
der Totalitarismen des 20. Jahrhunderts«? jegliche literarische Gattungs-
klassifikation politisch diskreditiert. >Biopolitisch, schreibt er, impliziert
immer auch >generisch¢?’ und »Biopolitik, wie sie sich im 19. und
20. Jahrhundert durchsetzt, ist biologisch definierte Gattungspolitik«.2!
Seine Argumentation zugunsten einer Verwandtschaft von praktischer Bio-
politik und literarischer Gattungstheorie bleibt allerdings vage und die Text-
belege erscheinen nicht zwingend.?? In den >postmodernen« Texten, auf die
er sich bezieht (Blanchot, Barthes, Kristeva, Derrida), weist nichts darauf
hin, daf} Beziige zwischen literarischen Gattungen und biologischen Gat-
tungen (oder >Rassen<) der Grund fiir thren »anti-generischen Affekt« wéren
und die »anti-generische Asthetik der Postmoderne als Reaktion auf die

18 David Duff: Introduction, S. 4.

19 Clemens Pornschlegel: Végel mit Schlangen, S. 250.

20 Vgl. ebd.

21 Ebd., S. 251.

22 Als Beispiel sei seine Argumentation zu einem Trotzkizitat genannt, in dem zwar in
der Tat »das Verhiltnis von Kunst und menschlicher Gattungserneuerung« deutlich
wird, das aber keinerlei Hinweis darauf enthilt, daf} dieses Verhiltnis »a fortiori« »das
intrikate Verhaltnis zwischen poetischen Genres und biologisch-naturaler Gattungs-
politik« bedeutet (vgl. Clemens Pornschlegel: V6gel mit Schlangen, S. 257).

222

https://dol.org/10.5771/9783968216584-217 - am 13.01.2026, 08:45:54,



https://doi.org/10.5771/9783968216584-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gattungspolitik der Totalitarismen des 20. Jahrhunderts«?3 zu verstehen
wire.24

Angesichts des herausgearbeiteten Gattungsdiskurses bei Foucault indessen
verspricht die Verbindung von literarischer und biologischer Gattung inter-
essant zu sein, und zwar insbesondere hinsichtlich seines Konzepts der
Biopolitik — eine Gelegenheit, die Pornschlegel ungenutzt lifit, indem er
zwar die Biopolitik im allgemeinen, nicht aber deren Theoretisierung bei
Foucault ins Auge fafit. Genealogie und Evolutionstheorie weisen ndmlich
nicht nur methodische, sondern auch inhaltliche Gemeinsamkeiten auf,
denn zumindest seit In Verteidigung der Gesellschaft und Der Wille zum Wissen
nehmen Foucaults genealogische Untersuchungen die Bevélkerung in den
Blick. Gemeinsamer Gegenstand von Genealogie und Evolutionstheorie ist
damit die — biologische — Gattung. Foucault unterscheidet zwei verschiedene
Machtformen, die souverdne Macht und die Biomacht, wobei sich letztere
aus zwei »Entwicklungsstriange[n]« (WW 135) oder »Entwicklungsachsen«
(WW 140) zusammensetzt — den etwas fritheren, sich seit dem 17. Jahr-
hundert ausbildenden »Machtprozeduren der Disziplinen: Anatomo-Poli-
tik?®> des menschlichen Korpers«, die er bereits in Die Wahrheit und die juri-
stischen Formen und Uberwachen und Strafen beschrieben hatte, und den etwas

23 Ebd., S. 250.

24 Pornschlegel beruft sich in seiner These u.a. auf eine Interviewiuflerung Foucaults,
wonach das »Prinzip der Intransitivitit der Literatur«, wie es Barthes und Blanchot
vertreten, dazu gefiihrt habe, Schreiben per se als subversiven Akt zu begreifen. Daf}
Foucault darin »politische[ ] Implikationen des >intransitiven< Schreibens und der
entsprechenden subversiven >Poetiks, wie sie sich im Gefolge der Arbeiten Blanchots
dann ausgebildet hat«, sieht, ist richtig, allerdings schreibt er sie ausdriicklich nicht
Barthes und Blanchot selbst zu. Vielmehr seien deren Texte fir jene »politischen
Implikationen« »benutzt« worden, um, entgegen ihrer Absicht, aus ihnen abzuleiten,
»daf} das Schreiben als solches bereits ein subversiver Akt sei.« (Roger-Pol Droit:
Interview mit Michel Foucault, zit. nach Clemens Pornschlegel: V6gel mit Schlangen,
S. 249.) Pornschlegel gibt den letzten Satz des zitierten Interviewabschnitts nicht
wieder. Er lautet: »Vous savez que ce sont des choses qui ont malheureusement
été dites...« Abgesehen davon, dafl Foucault Barthes’ und Blanchots literarische
»Intransitivitit« keineswegs politisch liest — geradezu im Gegenteil —, richten sich
die aus deren Texten »ungliicklicherweise« abgeleiteten »politischen Implikationen«
nicht gezielt gegen eine Gattungspolitik, sondern sind Ausdruck einer sehr allgemei-
nen Idee von politischer »Subversion«.

25 Ubersetzung verandert, Gw.E. Raulff und Seitter iibersetzen das franzosische Origi-
nal »anatomo-politique« (Michel Foucault: Histoire de la sexualité I: La volonté de
savoir, Paris 1976, S. 183) mit »politische Anatomie«, womit die direkte Gegeniiber-
stellung mit der »Bio-Politik« verlorengeht.

223

https://dol.org/10.5771/9783968216584-217 - am 13.01.2026, 08:45:54,



https://doi.org/10.5771/9783968216584-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

spateren, um die Mitte des 18. Jahrhunderts entstehenden »eingreifende[n]
Mafinahmen und regulierende[n] Kontrollen: Bio-Politik der Bevélkerung.«
(WW 134f) Die Disziplinen nehmen zwar den Weg tiber das einzelne
Individuum, richten sich aber letztlich, um die Biopolitik zur Biomacht
erganzt, auf die Bevolkerung als Gesamtheit. Fortan ist die Macht »dazu
bestimmt, Krafte hervorzubringen, wachsen zu lassen und zu ordnen, an-
statt sie zu hemmen, zu beugen oder zu vernichten« (WW 132); das Prinzip
des Lebens und der Produktion, das Prinzip von »Wachstum und Meh-
rung« werden zum Ziel moderner Politik. Es formiert sich eine »Gesell-
schaft, in der die politische Macht eben die Verwaltung des Lebens tiber-
nommen« hat. (WW 134) Unter der Herrschaft dieses historisch neuen
Machtmechanismus gilt als politisches Prinzip zwischen Staaten »nicht mehr
die juridische Existenz der Souverinitat, sondern die biologische Existenz
einer Bevolkerung«, und spielt sich »die Macht auf der Ebene des Lebens,
der Gattung, der Rasse und der Massenphidnomene der Bevélkerung abe«.
(WW 133) Damit geht es nicht mehr um den Korper des Verurteilten und
den Korper des Koénigs (wie in der Tragddie) noch um den Gesellschafts-
kérper (wie in der Komddie) und auch nicht mehr nur um den des einzelnen
Disziplinarindividuums (wie im Roman), sondern es geht um den Koérper
der Bevolkerung, um den »Gattungskorper«. (WW 135) Die Biopolitik ist
demnach eine Politik, die sich auf die biologische Gattung richtet, ist Gat-
tungspolitik.

Oben ist gesagt worden, daf’ Foucault die Genealogie als ein methodisch-
historiographisches Konzept entwirft, das zugleich inhaltlich bestimmt ist:
Sie hat das Subjekt zu ithrem Gegenstand. Es wurde auch gezeigt, daf} der
Genealogie ein Gattungsdiskurs zugrunde liegt, der sowohl auf metho-
discher Ebene Ahnlichkeiten mit der idealistisch-spekulativen Gattungs-
theorie aufweist als auch sich inhaltlich darin mit ihr trifft, daf} er sich auf
das Subjekt bezieht — in diesem Falle auf das tragische, komische oder
romanhafte >Gattungssubjekt«. Hier nun wurde als methodisches Alternativ-
konzept zu diesem spekulativen Gattungsdiskurs die Evolutionstheorie vor-
geschlagen, wonach die Genealogie sowohl auf methodischer Ebene mit der
Evolutionstheorie Gibereinkommt als auch auf inhaltlicher, indem sie, wie
diese, die biologische Gattung zu ithrem Gegenstand hat — das biologische
»Gattungssubjekts, den »Gattungs-Mensch[en]« (VG 286) der Bevolkerung.
Die beiden methodischen Begriindungsvarianten der Genealogie treffen
sich also in threm Gegenstandsbezug, der Gattung, wobei diese einmal als
literarische und einmal als biologische Gattung begriffen wird. Die eigent-

224

https://dol.org/10.5771/9783968216584-217 - am 13.01.2026, 08:45:54,



https://doi.org/10.5771/9783968216584-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

liche Verbindung aber zwischen literarischer und biologischer Gattung und
also auch zwischen spekulativem Gattungsdiskurs und Evolutionstheorie
leistet eine >darwinistische« Gattungstheorie. Pornschlegels gesamte Argu-
mentation basiert auf der Gleichsetzung von literarischer und biologischer
Gattung, ohne daf3 er diese Basis begriindet. Erst tiber eine evolutionistische
Gattungstheorie laf3t sich seine Aussage »biopolitisch< heifit implizit auch:
»generisch«?6 tiberhaupt auf literarische Gattungen beziehen. Und die evo-
lutionistische Gattungstheorie ist nun in der Tat politisch verdichtig, indem
sie durch ihre Uberblendung von literarischer und biologischer Gattung
ermoglicht, dsthetische mit rassistischen Argumenten gleichzusetzen und
auf diese Weise letztere zu legitimieren. In diesem Zusammenhang kann
auch die evolutionistische Gattungstheorie als Gattungspolitik verstanden
werden, die Gattungstheorie und Biopolitik miteinander verbindet. So
schlieflen die beiden vorgeschlagenen methodischen Paradigmen der Ge-
nealogie — Evolutionstheorie und Gattungstheorie — einander nicht aus,
sondern sind gleichermaflen mégliche Varianten, die im Begriff der Gat-
tungspolitik zusammenlaufen. Dieser Begriff ist in der Forschung bisher
erstaunlicherweise kaum in Erscheinung getreten. Bei Pornschlegel fallt
zwar das Wort »Gattungspolitik«, aber im eigentlichen Sinne der »Gattungs-
politik der Totalitarismen des 20. Jahrhunderts«,% also der >Rassenpolitik.
In einem gattungstheoretischen Sinn verwendet Friedrich Balke diesen Be-
griff und greift dabei direkt auf W J. T Mitchell zuriick, der Lessings Laokoon
und dessen Unterscheidung zwischen Zeitkunst und Raumkunst als eine
gattungstheoretische Projektion gesellschaftlicher Ausschlufimechanismen
und Geschlechterdifferenzen beschreibt und sie als »politics of genre« be-
zeichnet,?® und jiingst haben Claude Haas und Andrea Polaschegg den

26 Clemens Pornschlegel: Végel mit Schlangen, S. 250.

27 Ebd.

28 Friedrich Balke: Gattungspolitik. Uber das Verhiltnis von medienisthetischer Nor-
mativitdt und anthropologischer Differenz in Lessings Laokoon, in: Zeitschrift fir
deutsche Philologie 126 (2007), S. 481-507. Vgl. W J.T. Mitchell: Space and Time:
Lessing’s »Laocoon« and the Politics of Genre, in: ders.: Iconology: Image, Text,
Ideology, Chicago 1986, S. 95-115, hier S. 112: »One thing he [i.e. Lessing; Gw.E.]
teaches us [...] is that the relation of genres like poetry and painting is not a purely
theoretical matter, but something like a social relationship — thus political and psycho-
logical, or (to conflate the terms) ideological. Genres are not technical definitions but
acts of exclusion and appropriation which tend to reify some >significant other<. The
»kind« and its >naturec< is inevitably grounded in a contrast with >unkind«< and its
propensity for >unnatural< behavior.«

225

https://dol.org/10.5771/9783968216584-217 - am 13.01.2026, 08:45:54,



https://doi.org/10.5771/9783968216584-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Begriff wieder neu ins Spiel gebracht.?? Mit >Gattungspolitik< in diesem
Sinne ist im Grunde der gattungssoziologische oder mstitutionentheoreti-
sche Ansatz der Gattungstheorie angesprochen, der die Wechselwirkung
zwischen konkreten literarischen Werken oder konkreten Gattungstheorien
und politisch-gesellschaftlichen Phinomenen untersucht.3? Dagegen geht es
in den vorliegenden Uberlegungen um den Zusammenhang von konkreten
Politiken und dem Gattungsdiskurs, wodurch sich eine Begriffsverwendung
auf zwei Ebenen ergibt, namlich einmal auf Foucaults Gegenstandsebene
und einmal auf seiner Untersuchungsebene. Die Machttechniken in Uber-
wachen und Strafen kann man als Politiken (im weiteren Bedeutungsumfang
des englischen >politics¢) bezeichnen. Indem Foucault sie mit literarischen
Gattungen parallelisiert und mit der Abfolge von Gattungen begrindet,
handelt es sich bei den beschriebenen Machtstrategien um Gattungspoliti-
ken. Der Begriff der Gattungspolitik ist in diesem Falle doppeldeutig; er
bezieht sich einerseits auf dasjenige, was Foucault beschreibt, namlich auf
die die Abfolge der Epistemen und der Straftechniken begriindenden
Machttechniken. Indem der literarische Gattungsdiskurs in Uberwachen

29 Claude Haas/Andrea Polaschegg: Der Einsatz des Dramas. Dramenanfinge, Wissen-
schaftspoetik und Gattungspolitik, Freiburg 1.Br. 2012.

30 Kohler etwa beschreibt die Gattungen als Ergebnis von »Interessenkongruenzen
6konomischer und politischer Natur, stellt eine direkte Wechselwirkung zwischen
»literarische[m] System|[ ]« und »gesellschaftlicher Entwicklung« fest und spricht von
den »Epochen und einschneidende Umbesetzungen im Gattungssystem bewirkenden
Wendepunkten in der Geschichte des Gesellschaftssystems«. (Erich Koéhler: Gat-
tungssystem und Gesellschaftssystem, in: Romanistische Zeitschrift fiir Literatur-
geschichte 1 [1977], S. 7-22, hier S. 10, 20) Und Todorov identifiziert Gattungen
direkt als (gesellschaftliche) Institutionen: »Gomme n’importe quelle institution, les
genres mettent en évidence les traits constitutifs de la société a laquelle ils appar-
tiennent.« (Tsvetan Todorov: L’origine des genres, S. 51) Vgl. auflerdem Hans
Robert Jaufi: Littérature médiévale et théorie des genres, in: Poétique 1 (1970),
S. 79-101 (auch in: Gérard Genette/Tzvetan Todorov [Hg.]: Théorie des genres,
S. 37-76); Erich Kohler: Einige Thesen zur Literatursoziologie, in: Germanisch-Ro-
manische Monatsschrift 24 (1974), S. 257-264; Wilhelm Voflkamp: Gattungen als
literarisch-soziale Institutionen, in: Walter Hinck (Hg.): Textsortenlehre — Gattungs-
geschichte, S. 27-44; ders.: Methoden und Probleme der Romansoziologie. Uber
Moglichkeiten einer Romansoziologie als Gattungssoziologie, in: Internationales Ar-
chiv fiir Sozialgeschichte der Literatur 3 (1978), S. 1-37; Tony Bennett: Outside
Literature, New York 1990, darin Kap. 3: »The Sociology of Genres: A Critiques,
S. 78-114. Dieser Ansatz scheint jingst wieder Konjunktur zu erlangen; vgl. Ethel
Matala de Mazza: Gesetze der Gattung. Institutionen kultureller Genealogien. Pro-
jektskizze, http://www.excl6.de/cms/1768.html [letzter Zugriff: 24.04.2012]; Claude
Haas/Andrea Polaschegg: Der Einsatz des Dramas.

226

https://dol.org/10.5771/9783968216584-217 - am 13.01.2026, 08:45:54,



https://doi.org/10.5771/9783968216584-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

und Strafen aber ein untergrindig-methodischer ist, ist >Gattungspolitik< bei
Foucault andererseits ein methodisches Konzept und bezieht sich also auf
dasjenige, was er selbst betreibt.3! Foucaults eigener Diskurs erwiese sich
dann als ein gattungspolitischer, womit sich wiederum das Problem der
politisch-dsthetischen Implikationen auftut. Gleiches gilt fiir den Begriff
der Biopolitik, wenn er gemeinsam mit literarischen Gattungsbegriffen ver-
wendet wird. Foucaults bereits mehrfach zitierte Bemerkung von der »Zu-
sammengehorigkeit« von Tragddie und Recht sowie von Roman und Norm
entstammt der Vorlesung In Verteidigung der Gesellschaft, die er Anfang 1976
hielt. In derselben Vorlesung fithrt Foucault erstmals den Begriff der Bio-
politik ein und nimmt die Bevolkerung und den »Gattungs-Mensch[en]« in
den Blick, womit zusitzlich zum literarischen ein biologischer Gattungs-
begriff auftaucht und die genannte ideologisch zweifelhafte Verbindung
zur Gattungspolitik mit jenem einzugehen droht.

Indes zeigt sich beim Versuch einer konkreten Riickbindung an den in
Uberwachen und Strafen gefithrten Gattungsdiskurs als der Abfolge von Tra-
godie, Komodie und Roman, dafl sich das biopolitische Paradigma nicht
mehr in das literarische Gattungssystem aus Uberwachen und Strafen einfiigen
lasst. Zwar verkniipft Foucault Roman und Norm miteinander (vgl. VG
208) und bestimmt die Biomacht als die Macht einer »Normalisierungs-
gesellschaft«, in der sich »die Norm der Disziplin und die Norm der Regu-
lierung miteinander verbinden« (VG 299), wonach die Biomacht dem Ro-
man zuzuordnen wire. Die Gattung des modernen Romans korrespondiert
aber vielmehr mit der Disziplin3? also nur der einen, historisch etwas
fritheren Komponente der Biomacht und nur einer Spielart der Norm,
die sich auf das Disziplinarindividuum richtet. Die andere Spielart dagegen,
die Biopolitik, bezieht sich auf die Bevolkerung als ganze, auf den »Gat-

31 Diese Doppeldeutigkeit gilt auch fiir den Begriff der Biopolitik, wie bei Sarasin
deutlich wird, wenn er ihn einmal »als gesellschaftsanalytisches Konzept« bestimmt,
gleich darauf aber schreibt, »Biopolitik ist die Machtform des Sexualititsdispositivs«.
(Philipp Sarasin: Foucault zur Einfithrung, S. 166f.) Muhle zufolge ist die Biopolitik
bei Foucault dadurch bestimmt, »dass sie das Modell des Lebens, d.h. seine vitale
Normativitit in ihrer ausgestellten Irrtiimlichkeit und Dynamik, als Funktionsmodell
adaptiert«. (Maria Muhle: Eine Genealogie der Biopolitik, S. 238f.) Wenn sich also,
wie Muhle behauptet, Foucaults Biomacht nicht nur auf das Leben bezieht, sondern
auch wie Lebensprozesse funktioniert (vgl. ebd., S. 263f.), die Biomacht aber, mit
Sarasin, zugleich auch ein analytisches Konzept ist, dann funktioniert Foucaults
eigene Methodik analog zu Lebensprozessen, dann gehorcht die Genealogie selbst
biopolitischen Strukturen.

32 Vgl. oben, Kap. VL

227

https://dol.org/10.5771/9783968216584-217 - am 13.01.2026, 08:45:54,



https://doi.org/10.5771/9783968216584-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tungs-Menschen«, und ist daher mit den gattungsspezifischen individuell-
disziplinierenden und panoptisch-subjektivierenden Strukturen des Romans
nicht vereinbar (vgl. WW 134f.). Wie die Disziplinen in ein Ende der
Literatur fithren,® gelangt mit dem Aufkommen der Biopolitik auch das
literarische Gattungssystem aus Uberwachen und Strafen ans Ende seiner Giil-
tigkeit. Nur ein Jahr nach dessen Veroffentlichung und im selben Jahr, in
dem Foucault die Vorlesung In Verteidigung der Gesellschaft hilt, erscheint Der
Wille zum Wissen, wo sich, folgerichtig, keinerlei literarische Gattungsbeziige
mehr finden. Der literarische Gattungsdiskurs gibt genau da seinen Gel-
tungsanspruch auf, wo mit der Biopolitik die Bevolkerung auftritt.3* Folg-
lich nimmt Foucault mit dem Konzept der Biopolitik keine (methodisch-
inhaltliche) Uberblendung von literarischer und biologischer Gattung vor,
sondern ersetzt vielmehr erstere durch letztere. Indem er den literarischen
Gattungsbegriff aufgibt und durch den biologischen oder bevélkerungspoli-
tischen Gattungsbegriff der Biomacht ersetzt, 16st er sich aus den spekula-
tiven und gattungspolitischen Verstrickungen seiner genealogischen Metho-
de, entgeht also sowohl dem spekulativen Gattungsdiskurs und seinen
idealistischen Implikationen als auch dem Vorwurf der heiklen Verbindung
von spekulativem und biologischem Gattungsdiskurs, dem Vorwurf der
Gattungspolitik. Anscheinend, so kénnte man meinen, wird angesichts
der Bevolkerung als des neuen materiellen biologischen Gattungssubjekts,
angesichts des »Gattungs-Mensch[en]«, die Stellvertreterfunktion des litera-
rischen Gattungssubjekts obsolet und der Gattungsdiskurs als metatheore-
tischer Begriindungsdiskurs nicht mehr gebraucht. Diese Uberlegung geht

33 Vgl. oben, Kap. V1.

34 Man kénnte die gattungstheoretischen Uberlegungen allerdings auch noch etwas
weiterfithren und erwégen, die entsubjektivierte Biopolitik mit dem Nouveau Roman
kurzzuschlieen, womit die von Foucault beschriebene Gattungsabfolge auch literar-
historisch chronologisch passend erginzt wiirde. Die Biopolitik hat gewissermafien
kein literarisches Gattungssubjekt mehr, wie auch Alain Robbe-Grillet in Pour un
Nouveau Roman (1963) die Notwendigkeit von psychologischen Portrits und von
Figuren tiberhaupt bestreitet. Er fordert mithin eine Entsubjektivierung des Romans,
deren Pendant in Foucaults entsubjektivierter Biopolitik bestiinde. Die Bestimmung
der Avantgarde als Ubergang der Literatur (oder, allgemeiner, der Kunst) ins Leben
fande sich in der Ersetzung der literarischen durch die biologische Gattung verwirk-
licht, allerdings, und das wire der Unterschied, ins Leben verstanden als z0¢, nicht als
bios. Die literarische Gattung wiirde zum blofien Leben der biologischen Gattung, das
Gattungssubjekt zum Gattungsobjekt. Die Abfolge lautete dann: Tragédie und
Recht; Roman und disziplinare Norm; Nouveau Roman/Avantgarde und biopoliti-
sche Norm. Daraus wiirde dann allerdings die Behauptung eines Antihumanismus
der Avantgarde folgen.

228

https://dol.org/10.5771/9783968216584-217 - am 13.01.2026, 08:45:54,



https://doi.org/10.5771/9783968216584-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

jedoch nicht auf, denn Foucaults »Gattungs-Mensch« der Biopolitik ist ge-
rade nicht mehr das — zwar je unterschiedliche, aber stets wesentlich huma-
nistische — Gattungssubjekt Kants, Hegels, Marx’ und Horkheimers. Er ist
genau das Gegenteil, ist eben nicht Marx’ »Gattungsleben« des Menschen,
sondern nur dessen »materielles Leben«. Wie, Marx zufolge, Hegels Staats-
konzeption das rein abstrakte Gattungswesen des Menschen ins Zentrum
rickt und dartiiber dessen materielles Leben vernachlissigt (es thm entfrem-
det),? diagnostiziert Foucault die Biopolitik umgekehrt als die Konzentra-
tion des Staates auf das blof} materielle, biologische Leben des Menschen.
Der Begriff des »Gattungs-Mensch[en]« als Gegenstand der Biopolitik ist
damit die Umkehrung der beschriebenen Gattungssubjektkonzeptionen;
der »Gattungs-Mensch« ist nicht Gattungssubjekt, sondern Gattungsobjekt.
Als solches kann er das autonome Gattungssubjekt gar nicht ersetzen. Die
Bevolkerung handelt nicht selbst, sondern ist Gegenstand der Biopolitik,
womit sich die Frage nach der Subjektinstanz ebenso aufs neue stellt wie die
nach der subjektlosen Intentionalitit der Machtmechanismen, die nun ihrer
spekulativen Begriindungsstruktur beraubt ist. (Und daf§ ein evolutions-
theoretisches Modell hier noch problematischer wire als im Falle der ge-
nealogischen Methode, diirfte klar sein: Das wire reiner politischer Darwi-
nismus.) Zudem werden zusammen mit dem literarischen Gattungsdiskurs
auch die anderen Funktionen, die dieser tibernommen hatte,36 aufgegeben.
Neben der (substitutiven) Losung der Subjektproblematik geht auf metho-
disch-struktureller Ebene auch die durch die Gattungsabfolge implizierte
(historiographische) Kontinuitit verloren, und auf inhaltlicher Ebene be-
deutet das Ende des Gattungsdiskurses die Preisgabe des bisher zumindest
noch implizierten humanistischen Subjekts.

Der Staat als Subjekt

Die durch Aufgabe des Gattungsdiskurses aufs neue entstandene Proble-
matik einer fehlenden Subjektinstanz 16st Foucault zumindest teilweise noch
in der Vorlesung Jur Verteidigung der Gesellschaft und dann auch in Der Wille
zum Wissen, und zwar tiber den Staat. Die Paradoxie einer nichtsubjektiven

35 Vgl. Karl Marx: Zur Judenfrage [entstanden 1843, erschienen 1844], in: MEW, Bd. 1,
Berlin 1976, S. 347-377, hier S. 354.
36 Vgl. oben, Kap. VIIL

229

https://dol.org/10.5771/9783968216584-217 - am 13.01.2026, 08:45:54,



https://doi.org/10.5771/9783968216584-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Intentionalitat der Machtmechanismen, die die Stellvertreterschaft des Gat-
tungssubjekts notwendig gemacht hatte, wird mit Foucaults Konzeption der
Biopolitik insofern aufgehoben, als in ihr ein handelndes Subjekt zuriick-
kehrt: in Gestalt des Staates, der Krieg fithrt.3” Hatte Foucault noch Mitte
1975 in einem Interview betont, »dass die Macht nicht«, und zwar nicht
mehr, »im Staatsapparat lokalisiert« sei und man sich vor allem den Macht-
mechanismen zuwenden miisse, »die aulerhalb der Staatsapparate, unter-
halb davon und neben ihnen, auf einem sehr viel niedrigeren, alltaglichen
Niveau funktionieren«,3® nimmt er Anfang 1976 gezielt den Staat in den
Blick. Er »mochte untersuchen, in welchem Mafle das binire Schema von
Krieg, Kampf und Zusammenstof} der Krifte tatsachlich als Grundlage der
Zivilgesellschaft, zugleich als Prinzip und Motor der Ausiibung politischer
Macht aufgewiesen werden kann.« (VG 35) Er versucht, den »Krieg fiir die
Analyse der Machtverhaltnisse und als Matrix der Herrschaftstechniken«
(VG 62) zu verwenden und ihn »als das Erkenntnisprinzip der Ordnung;,
des Staates, seiner Institutionen und seiner Geschichte« (VG 63) zu betrach-
ten. Zwar fafdt er den Begriff des Krieges sehr weit, als Kampf, oder vielmehr
als die Kampfe, die auf allen Ebenen und bis hinein in die kleinsten Winkel
der Gesellschaft stattfinden, doch spricht er vom Krieg stets dezidiert als
einem politischen Phinomen. Und, wichtiger: Er betont, dafl sich mit Be-
ginn der Neuzeit die

Kriegshandlungen und -einrichtungen [...] immer mehr in den Hinden einer Zen-
tralmacht konzentriert [haben], bis es schliefilich so weit kam, dafl de facto und de
jure nur die Staatsméichte Krieg anzetteln und Kriegsinstrumente einsetzen konnten:
eine Art Verstaatlichung des Krieges mithin. (VG 64)

Auch in Der Wille zum Wissen bestimmt er die Biopolitik als »das Prinzip der
Strategie zwischen den Staaten« (WW 133); der moderne Staat tritt hier also
als Akteur auf, ebenso wie in den Vorlesungen tiber die Geschichte der Gou-

37 Gattungssubjekt und Staat hingen sowohl bei Kant (dem zufolge der Staat zur
Bildung [im doppelten Wortsinne] des Gattungssubjekts notwendig ist) und Schiller
(im Zusammenhang mit dem »4sthetischen Staat«) als auch bei Hegel, Feuerbach und
Marx (der Staat als das verwirklichte Gattungsleben des Menschen) zusammen,
stehen also in direktem, positivem Zusammenhang. Bei Foucault ist es seit In Ver-
teidigung der Gesellschafi und dem in den Vorlesungen von 1977-79 entwickelten
Konzept der Gouvernementalitit genau andersherum: Hier riickt der Staat an die
Stelle des Gattungssubjekts, indem er selbst handelndes Subjekt wird.

38 Michel Foucault: Macht und Kérper, in: Schriften II, S. 932-941, hier S. 938.

230

https://dol.org/10.5771/9783968216584-217 - am 13.01.2026, 08:45:54,



https://doi.org/10.5771/9783968216584-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

vernementalitit (1977-1979), wo Foucault »den modernen Staat in eine Ge-
samttechnologie der Macht wiedereinzusetzen« unternimmt (GG I, 180)
und ihn als »Regierungsinstanz« beschreibt, die sich, wie Saar richtig sicht,
»von der gewissermaflen >subjektlosen< Rationalitdt des Regierens unter-
scheidet«.3? Diese Losung des Problems eines fehlenden Subjekts in Form
des Staats als Subjektinstanz betrifft allerdings nur das Subjekt in der Be-
stimmung des Handelnden;*? die Problematik des Erkenntnissubjekts
ebenso wie die des humanistischen freien Subjekts dagegen bleibt weiterhin
bestehen. Doch eréfinet sich auch hierfiir eine Losung, und sei es wiederum
nur iiber eine Verschiebung des Untersuchungsgegenstands. Der Staat wird
hier vor allem iiber die »Gouvernementalitit« bestimmt, die gewissermafien
das Verbindungsglied zwischen der Politik des Staates und ihrem Gegen-
stand, der Bevolkerung und den sie bildenden Individuen, darstellt, die also
zwischen Macht und Subjektivitit vermittelt. Der moderne westliche Staat
aktualisiert eine Form der christlichen Pastoralmacht, die die ihr unterwor-
fenen Individuen »in Subjekte verwandelt«.

Das Wort >Subjekt« hat zwei Bedeutungen: Es bezeichnet das Subjekt, das der Herr-
schaft eines anderen unterworfen ist und in seiner Abhingigkeit steht; und es be-
zeichnet das Subjekt, das durch Bewusstsein und Selbsterkenntnis an seine eigene
Identitit gebunden ist. In beiden Fillen suggeriert das Wort eine Form von Macht,
die unterjocht und unterwirft.*!

Mit dem selbstreflexiven Subjekt der Pastoralmacht bzw. der Gouver-
nementalitit ertibrigt sich die Problematik emnes nichtvorgéngigen und
nichtuniversellen Subjekts, weil es sich um ein konkret verortbares, indivi-

duelles Subjekt handelt. Die Analyse des modernen Liberalismus fithrt auch
zur Konzeption einer — wiewohl nur in Beziehung auf den Staat gedachten —

39 Martin Saar: Macht, Staat, Subjektivitit, S. 33. Vgl. auch Colin Gordon: Govern-
mental Rationality: An Introduction, in: ders./Graham Burchell/Peter Miller (Hg.):
The Foucault Effect. Studies in Governmentality, Chicago 1991, S. 1-48; Barry
Hindess: Politics and Governmentality, in: Economy and Society 26 (1997),
S.257-272. Angesichts des Staates als handelnder Instanz eréffnet sich hier wiederum
die Méglichkeit der Tragodie, und man kénnte nun, sozusagen zirkulér, zur Behaup-
tung einer Tragodie des Subjekts zurtickkehren, wie es Basterra in ihrer oben im
Unterkap. zu »Subjekt und Tragédie bei Foucault« kurz beschriebenen Argumenta-
tion einer tragischen Subjektivitit bei Foucault tut (vgl. Basterra: Seductions of Fate).

40 Womit dann iibrigens auch die Frage nach einem »Subjekt der Geschichte« (VG 163)
beantwortet wire.

41 Michel Foucault: Subjekt und Macht, S. 275.

231

https://dol.org/10.5771/9783968216584-217 - am 13.01.2026, 08:45:54,



https://doi.org/10.5771/9783968216584-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

individuellen Freiheit.2 Diese bildet auch den Ausgangspunkt von Fou-
caults Hinwendung zum individuellen ethischen Subjekt der Selbstsorge,*3
dem Subjekt der antiken Selbstpraktiken und der Sorge um sich seit Anfang
der achtziger Jahre.4* Die Stellvertreterfunktion des Gattungssubjekts, des
Subjekts der Tragodie, der Komédie und des Romans, wird hier fiir Fou-
cault entbehrlich. Es darf abtreten.

42 Vgl. Michel Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevélkerung, S. 77ff. und Philipp
Sarasin: Michel Foucault zur Einfithrung, S. 178-182.

43 Vgl. ebd., S. 183ff.; Martin Saar: Macht, Staat, Subjektivitit, S. 36fF.

44 Michel Foucault: Hermeneutik des Subjekts; ders.: Der Gebrauch der Liiste; ders.:
Die Sorge um sich.

232

https://dol.org/10.5771/9783968216584-217 - am 13.01.2026, 08:45:54,



https://doi.org/10.5771/9783968216584-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Genealogie und Evolutionstheorie
	Gattungstheorie und Biopolitik – Gattungspolitik
	Der Staat als Subjekt

