
Orphische Resonanz 289

Jana Schuster

Orphische Resonanz
Richard Deacons graphische Serie 

»It’s Orpheus When There’s Singing« 
und Rainer Maria Rilkes Poetik des Hörens

Versuch über eine Entgrenzung der Sinne und der Künste
Gert Mattenklott zugeeignet

1978/79 fertigt der englische Bildhauer Richard Deacon eine Serie von 
Graphiken unter dem Titel »It’s Orpheus When There’s Singing«. Das 
Zitat entstammt einer englischsprachigen Übersetzung des im Februar 
1922 verfaßten Gedichtzyklus »Die Sonette an Orpheus« von Rainer 
Maria Rilke. Wie für diesen zu Beginn des 20. Jahrhunderts die Begeg-
nung mit dem bildnerischen Schaffen Auguste Rodins, so markierte die 
Lektüre von Rilkes Sonetten für Richard Deacon einen entscheidenden 
Wendepunkt in der eigenen werkbiographischen Entwicklung. Bei der 
(Neu-)Formulierung seines künstlerischen Selbstverständnisses bezieht 
sich Deacon mit Rilke auf den antiken Orpheus-Mythos von der die 
Körperschwellen und auch die Grenze von Leben und Tod, Beseeltem 
und Unbeseeltem überschreitenden Macht der Musik. Die transgressive 
und transformative Wirkkraft der Akustik, die der Mythos verbürgt, 
steht für zweierlei Entgrenzungsversuche Modell: für eine Entgrenzung 
der Künste, wie Rilkes Rodin-Rezeption und Deacons Rilke-Lektüre sie 
jeweils gezeitigt haben, und für eine diese erst bedingende Entgrenzung 
der Sinne, wie Rilke sie je schon als genuine Leistung der Wahrneh-
mung begriff und im Gedicht zu befördern strebte. Die Leitmotivik der 
Rilkeschen Lyrik und das Formenvokabular von Deacons Zeichnungen 
verfolgen dabei mit je eigenen Mitteln dasselbe Ziel: eine Vermittlung 
der Dualismen von Innen und Außen, Subjekt und Objekt, Einzelnem 
und All(-en). Es bleibt dem bildenden Künstler Deacon vorbehalten, das 
komplexe Bedingungsverhältnis dieser Pole in konzeptioneller Fortfüh-
rung von Rilkes Poetik des Hörens mit dem spezifisch akustischen Be-
griff der Resonanz zu belegen – und damit zugleich das dem mythischen 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster290

Namen des Orpheus’ anheimgestellte Verhältnis seiner eigenen graphi-
schen und auch skulpturalen Arbeiten zu Rilkes Sonetten zu umschrei-
ben.

I

Im September 1978, neun Monate nach der Geburt ihres gemeinsamen 
Sohnes, begleitet der knapp 30jährige Bildhauer Richard Deacon die 
Keramikerin Jaqui Poncelet, seine Ehefrau, auf einen einjährigen Stu-
dienaufenthalt in die USA.1 Deacon hat diese Reise später als »turning 
point«2 in seinem Leben bezeichnet. In dem 1986 bis 1988 verfaßten 
Essay »Silence, Exile, Cunning« (›Schweigen, Exil, List‹) berichtet er im 
Rückblick: 

Up until that point, I had done a certain number of things, but was still fee-
ling dissatisfied by what I had accomplished. Going somewhere else seemed 
to offer a situation where familiarity, habit and expectation could be left be-
hind, and I could become what I wanted to be. Going was as much leaving 
as arriving. In the States I would be faced with deciding what to do. 
 For some years previously I’d been reading Rilke, mainly his letters and 
his essay on Rodin. In New York, and indeed on the plane to New York, I 
began to read his ›Sonnets to Orpheus‹. I read them time and time again over the 
next five months. I began to make drawings, and at some point it became ap-
parent that what I was drawing had a very distinct relationship to what I was 
reading. But elucidating exactly what the relationship was is more difficult.3 

Die Zeichnungen seien »by no means literal representations of aspects 
of the poems«4. Die Schwierigkeit, ihr Verhältnis zu Rilkes Sonetten zu 
ergründen und zu spezifizieren, reflektiert Deacon auch in seinem No-
tizbuch:

1 Im September 1902, anderthalb Jahre nach der Eheschließung mit der Bildhauerin 
Clara Westhoff und ein halbes Jahr nach der Geburt der gemeinsamen Tochter Ruth, war der 
damals 26jährige Rilke seinerseits von Westerwede nach Paris aufgebrochen, um zum Unter-
halt der jungen Familie eine von Richard Muther in Auftrag gegebene Monographie über 
Rodin zu schreiben.

2 Zitiert nach Jon Thompson: Survey. Thinking Richard Deacon, Thinking Sculptor, 
Thinking Sculpture. In: Ders./Pier Luigi Tazzi/Peter Schjeldahl (Hg.): Richard Deacon. Lon-
don 1995, S. 36–87, hier: S. 38.

3 Zitiert nach Richard Deacon: Skulpturen/Sculptures 1987–1993. Werkbiographie/
Workbiography 1968–1993. Kunstverein Hannover 1993 (im Folgenden: KVH mit Seiten-
zahl), S. 124–126, hier: S. 124.

4 Zitiert nach KVH, S. 126.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 291

The drawings are intentionally extremely representational. I have difficulty 
in deciding of what they are representations. This concerns their reference. I 
have difficulty in corroborating their reference with something. Except I have 
considered ›Sonnets to Orpheus‹ as their subject.5

Rilke hatte den zweiteiligen Zyklus von insgesamt 55 Sonetten an seinem 
letzten Wohnort in Muzot bei Sierre im Schweizer Wallis im Zuge der 
Vollendung der schon zehn Jahre zuvor begonnenen »Duineser Elegi-
en« innerhalb von nur drei Wochen im Februar 1922 verfaßt und damit, 
knapp fünf Jahre vor seinem Tod, seine späteste Werkphase eröffnet.6 In 
dem Essay von 1986 bis 1988 rekapituliert Deacon zunächst Rilkes Re-
flexion auf die Bedingungen der Möglichkeit der Rede, wie sie, unter den 
unterschiedlichen generischen Vorzeichen von elegischer Klage und hym-
nischer Rühmung, sowohl die Elegien als auch die Sonette durchzieht:

The first thing that attracted me to the »Sonnets«, I remember, was the way in 
which Rilke wrote of speech and, particularly, of song and of praise. Song and 
praise here are us and, at the same time, that which shapes the world […].7

Hier folgt, in der englischen Übersetzung, ein Zitat aus dem dritten So-
nett des ersten Teils des Zyklus: 

Gesang ist Dasein. Für den Gott ein Leichtes.
Wann aber sind wir? […] (SaO I, S. 3)8

In den anschließenden Überlegungen erhebt Deacon die Begriffe »lan-
guage« und »speaking« zu Paradigmen des menschlichen und speziell 
künstlerischen Weltverhaltens: 

5 Zitiert nach KVH, S. 128f., hier: S. 129.
6 Zu Rilkes »Sonette[n] an Orpheus« vgl. die eingehende Interpretation von Hermann 

Mörchen: Rilkes »Sonette an Orpheus«. Stuttgart 1958, sowie die fundierte Analyse von 
Annette Gerok-Reiter: »Wink und Wandlung«. Komposition und Poetik in Rilkes »Sonette an 
Orpheus«. Tübingen 1996.

7 Zitiert nach KVH, S. 124.
8 Nach den in der Rilke-Forschung gängigen Abkürzungen werden Zitate aus den 

»Sonette[n] an Orpheus« hier mit der Sigle SaO sowie der römischen Zahl für den ersten oder 
zweiten Teil des 55 Gedichte umfassenden Zyklus und der arabischen Zahl für die Nummer 
des zitierten Sonetts in dem betreffenden Teil aufgeführt. Die zeitgleich zu den Sonetten voll-
endeten »Duineser Elegien« werden unter der Sigle DE mit römischer Elegien- und arabischer 
Verszahl zitiert. Andere poetische Werke und theoretische Schriften Rilkes werden nach der 
Kommentierten Ausgabe in vier Bänden. Hg. von Manfred Engel, Ulrich Fülleborn, Horst 
Nalewski und August Stahl. Frankfurt a. M./Leipzig 1996 zitiert und mit der Sigle KA sowie 
arabischen Band- und Seitenzahlen aufgeführt.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster292

To sing or to praise not only describes the world but brings it into being – as 
if to say the right name by some resonance shapes the stuff of the world into 
this or that thing – or at least allows the particular thing to be distinguished. 
If this is so, then language – the place where speaking occurs – is itself our 
world. At the same time, there is no speaking without listening, hearing is 
a part of singing. We are both listeners and speakers; we are of and in lan-
guage.9 

Es ist das schöpferische Potential der Sprache bzw. des aktiven Sprach-
gebrauchs in einer Sprachgemeinschaft, welches Deacon hier fokussiert, 
um die sprachliche Welt- und Selbstkonstitution dem Schaffensprozeß 
des bildenden Künstlers gleichzusetzen:

Since speech is constitutive of ourselves as human, to speak is both to cause 
the world to be and to be oneself. At the same time, speech is not a thing, 
but rather a product of community, built bit by bit in discourse. Speech is not 
nature, like stone or rock; it is manufactured. To make is also to bring into 
being, to cause there to be something.10

Gerade in ihrem Charakter als soziales Konstrukt, als Produkt eines fort-
laufenden, mündlich und schriftlich betriebenen Diskurses, erhebt Dea-
con die Sprache hier zum Vorbild und Prüfstein für die Möglichkeit von 
künstlerischer Autonomie. Vor dem Hintergrund dieser Überlegungen 
tritt deutlicher hervor, welches Thema (»subject«11), welchen Leitgedan-
ken Deacon den »Sonette[n] an Orpheus« sowie den eigenen Zeichnun-
gen zuschreibt: Es sind die abstrakten Grundprinzipien der Wechsel-
seitigkeit sowie der Fremd- und der Selbstbezüglichkeit, die Deacon in 
Rilkes orphischer Mythopoesie entdeckt und zueinander ins Verhältnis 
gesetzt erkennt. So zitiert er mit dem Schlußsatz des letzten Sonetts des 
ersten Teils des Zyklus den Schlüsselsatz jener Poetik des Hörens, welche 
auf Rilkes Verständnis der dichterischen Schöpfung als einer kreativen 
Rezeptivität und empfangenden Zeugungsmacht basiert.12 In direkter 

9 Zitiert nach KVH, S. 124. Im Hinblick auf derartige sprachtheoretische Reflexionen 
weist Jon Thompson auf Deacons Lektüre von Schriften Wittgensteins und Heideggers an 
der St. Martin’s School of Art in London hin (Thompson, Survey [wie Anm. 2], S. 42f.).

10 Zitiert nach KVH, S. 126.
11 Ebd., S. 129.
12 Bekanntlich hat Rilke den poetischen Schaffensprozeß vorzüglich mit der Metapher 

eines (möglichst in Stille) zu erhorchenden ›Diktats‹ belegt, welche Empfindung freilich nicht 
über die handwerkliche Leistung des Dichtenden hinwegtäuschen dürfe. So schreibt er am 
14. Mai 1911 in einem Brief an Marlise Gerding über die Entstehung des frühen Gedichtzy-
klus »Das Stunden-Buch« vom Herbst 1899 an: »Es ist lange her, ich wohnte damals in der 
Nähe Berlins […] und war mit anderen Arbeiten beschäftigt. Da stellten sich mir, seit einer 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 293

Apostrophe des mythischen Archepoeten heißt es in den Schlußversen 
des ersten Teils der Sonette:

O du verlorener Gott! Du unendliche Spur!
Nur weil dich reißend zuletzt die Feindschaft verteilte,
sind wir die Hörenden jetzt und ein Mund der Natur. 
(SaO I, S. 26)13

In dem hier gefeierten Bedingungsverhältnis zwischen Hören und Spre-
chen erkennt Deacon den Kerngedanken seiner Zeichnungen: »Recipro-
city and reflexivity are at the heart of the drawings […].«14 Wie Dea-
con dem schöpferischen Sprachgebrauch in seiner sozialen Aktualität 
ein Wechselverhältnis von Selbst- und Weltkonstitution unterstellt, so 
begreift er mit Rilke das Hören als ein Empfangen des Wortes, als eine 
Begabung (respektive Begattung) zum eigenen Sprechen, Mündig- und 
Schöpferischsein. Dabei fällt es dem Bildhauer und Graphiker zu, jenes 
akustische Phänomen beim Namen zu nennen, welches Rilkes Konzepti-
on des konstitutiven Wechselbezugs von Hören und Sagen, Empfangen 
und Ausgeben zugrunde liegt: die Resonanz, das Mit-Schwingen eines 
Körpers in der energetisch übermittelten Bewegungsdynamik eines an-
deren – »as if to say the right name by some resonance shapes the stuff of 
the world into this or that being«.15 Insofern der antike Orpheus-Mythos 
namentlich in der von Rilke rezipierten Überlieferung Ovids16 ein gleich-

ganzen Zeit schon, morgens beim Erwachen oder an den Abenden, da man die Stille hörte, 
Worte ein, die aus mir austraten und im Recht zu sein schienen […] endlich fiel mir die Stärke 
und das Wiedereinsetzen dieser inneren Diktate doch auf, ich be gann eines Tages, Zeilen 
davon aufzuschreiben, das Aufschreiben selbst bestärkte und lockte die Eingebung, zu der 
unwillkürlichen Freude der inneren Bewegtheit kam die Lust an dem, was nun schon Arbeit 
war, und über diesem Eingehen auf eine innere Akustik bildete sich in steten Fortschritten 
das heraus, was Sie als das ›Buch vom mönchischen Leben‹ kennen. Die anderen Abschnitte 
sind später entstanden: da war es natürlich nicht mehr möglich, sich über die Entstehung zu 
täuschen, sie waren Arbeit vom ersten Augenblick an, aber diese Arbeit war niemals eine vor-
ausgesehene oder beabsichtigte« (Rainer Maria Rilke: Briefe. Hg. vom Rilke-Archiv in Ver-
bindung mit Ruth Sieber-Rilke besorgt durch Karl Altheim. Wiesbaden 1950 [im Folgenden: 
B], S. 280f.).

13 Mit den Schlußversen des ersten Teils des Zyklus endet auch die explizite Bezugnahme 
auf die mythische Vorgeschichte des Sängergottes. Im zweiten Teil der »an Orpheus« gerichte-
ten Sonette wird der mythische Namensgeber der Gedichte nicht mehr apostrophiert.

14 Zitiert nach KVH, S. 126.
15 Ebd., S. 124.
16 Die russische Malerin Baladine Klossowska, die Weggefährtin von Rilkes Schweizer 

Jahren, hatte ihm zu Weihnachten 1921 eine französische Ausgabe der »Metamorphosen« in 
einem von ihr selbst illustrierten Einband geschenkt. Den sagenhaften Abstieg des Orpheus’ in 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster294

nishaftes narratives Zeugnis von der Kraft der Musik zur psychophysi-
schen Rührung gibt, bildet die Resonanz nichts weniger als den Kern- 
und Angelpunkt der Sage von der Um-Stimmung der Unterweltgötter, 
der Erweichung der Steine und der Befriedung wilder Tiere.17 

Als buchstäbliche Verkörperung der auditiven Resonanz gilt den 
»Sonette[n] an Orpheus« eine jung verstorbene Tänzerin aus Rilkes Be-
kanntenkreis, Wera Ouckama Knoop, welcher der Gedichtzyklus als ein 
schriftliches »Grab-Mal« zugedacht ist.18 So feiert das vorletzte Sonett 
des zweiten Teils den Tanz – im Gegensatz zu der trägen Natur – als die 
künstlerische Vervollkommnung einer ›hörenden Regung‹. In direkter 
Anrede der Verstorbenen heißt es dort:

O komm und geh. Du, fast noch Kind, ergänze
für einen Augenblick die Tanzfigur
zum reinen Sternbild einer jener Tänze,
darin wir die dumpf ordnende Natur

vergänglich übertreffen. Denn sie regte
sich völlig hörend nur, da Orpheus sang. 
Du warst noch die von damals her Bewegte
und leicht befremdet, wenn ein Baum sich lang

besann, mit dir nach dem Gehör zu gehen.
[…] (SaO II, S. 28; Hervorh. d. Verf.)

die Unterwelt zur Auslösung Eurydikes hatte Rilke freilich bereits im Jahr 1904 in einem lan-
gen Erzählgedicht unter dem Titel »Orpheus. Eurydike. Hermes« nach dem plastischen Vor-
Bild eines im Nationalmuseum von Neapel besichtigten antiken Grabrefliefs verhandelt und 
einer eigenen Deutung unterworfen: Demnach provoziert erst die unerträgliche Spaltung und 
Dissoziation von Orpheus’ Sinnen in das (räumlich wie zeitlich) rückwärts gewandte Gehör 
und das nach dem Gebot der Unterweltherrscher strikt nach vorne zu richtende Gesicht die 
fatale Umwendung zu der hinter ihm schreitenden Geliebten.

17 Den Begriff der Resonanz gebraucht Rilke selbst bereits in einem im Januar 1900 im 
Zuge seiner intensiven Lektüre von Nietzsches Schrift »Die Geburt der Tragödie« verfaßten 
Gedicht mit dem Titel »Am Rande der Nacht«, in dem es heißt: »Ich bin eine Saite, / über 
rauschende breite / Resonanzen gespannt.« (KA 1, S. 283) Zu diesem Gedicht siehe Paul de 
Man: Tropen (Rilke). In: Ders.: Allegorien des Lesens. Aus dem Amerikanischen von Werner 
Hamacher und Peter Krumme. Mit einer Einleitung von Werner Hamacher. Frankfurt a. M. 
1988, S. 52–87, bes. S. 65–70, sowie Gerhard Kaiser: Das Gedicht als elegische Rühmung. In: 
Ders.: Geschichte der deutschen Lyrik von Goethe bis zur Gegenwart. Ein Grundriß in Inter-
pretationen. Bd. 2. Frankfurt a. M. 1988, S. 635–667 mit Anm. S. 897–908, bes. S. 903f.

18 Der Untertitel der »Sonette an Orpheus« lautet: »Geschrieben als ein Grab-Mal für 
Wera Ouckama Knoop«.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 295

Wie hier der Ursprung des Tanzes – und mit diesem auch der jener 
»Tanzfigur«, welche das Sonett in seiner optisch-tektonischen Gliederung 
selbst aufs Papier zeichnet, – in dem für die Überlieferungen einer my-
thischen Vergangenheit offenen Gehör verortet wird, so bestimmt der 
Schlußvers des ersten Teils der Sonette das Resonieren mit dem aufge-
nommenen Klang nicht allein als den Ursprung des Gehörs, sondern als 
die Voraussetzung des eigenen Mündigwerdens der »Hörenden« (SaO I, 
S. 26). An dieser zentralen Stelle des Zyklus ent-deckt sich das unein-
holbare Initialmoment der dichterischen Rede bzw. der Klangdichtung 
der Sonette selbst als ein Moment der ersten Regung: Als ein je schon 
überholter kann dieser Ur-Sprung in demselben Maße nur mehr wieder-
holt, damit aber auch stets von neuem vergegenwärtigt werden, wie der 
mythische Sängergott und Archepoet ein je schon »verlorener« (ebd.), 
als solcher aber sehr wohl anzurufen und klangmächtig aufzurufen ist: 
»O du verlorener Gott! Du unendliche Spur!« (ebd.)19 

In dem zutiefst ambivalenten und intrikaten Wechselspiel zwischen der 
Berufung auf einen (nur) in der von Mund zu Mund wandernden Sage 
belegten Vorgänger und der Bekräftigung von dessen Auf- und Unter-
gehen in der Wortmacht der Nachfolger problematisiert sich bei Rilke 
die Frage nach der Autonomie und Selbstbehauptungskraft des Künst-
lers innerhalb eines ganzen Netzwerks gattungs-, genre- und motivge-
schichtlicher Filiationsreihen. Für Deacon wiederum stellt sich an dem 
zum ästhetischen Paradigma erhobenen Beispiel des gesprochenen bzw. 
gesungenen Wortes die Frage nach der Autonomie der Kunst im Zusam-
menspiel mit dem Stoff der Welt, der sich, »by some resonance«,20 zum 
Ding formen bzw. vom Auge des Betrachters als solches erkennen lasse. 
Es ist das durch den konventionellen, arbiträren Bund von Sache und 
Wort bzw. von Signifikat und Signifikant verbürgte und je wieder neu 
eröffnete Wechselverhältnis von Sprach- und Dingwelt, wie es in den evo-
kativen An- und Aufrufen der Rilkeschen Sonette aktuell wird, welches 
Deacon hier reflektiert, um es auf Schöpfungsmacht und Schaffensprozeß 
der bildenden Kunst zu übertragen: Das Machen, so Deacon in kongenia-

19 Ulrich Fülleborn hat für den in Rilkes spätesten Gedichten auftretenden Sonderfall 
nominaler Rufe, die das Benannte zugleich an- und im eigenen Vollzug vergegenwärtigend 
aufrufen, den Terminus »Evokativ« geprägt, um einen »im Zwischenraum zwischen Vokativ 
und Nominativ schwebenden« Kasus zu bezeichnen (Ulrich Fülleborn: Das Strukturproblem 
der späten Lyrik Rilkes. Heidelberg 1960, S. 172).

20 Zitiert nach KVH, S. 124.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster296

ler Übereinstimmung mit Rilkes Einschätzung des bildnerischen Hand-
werks eines Rodin oder Cézanne, sei ein Hervorbringen.21 Im Hinblick 
auf die »plastische[n] […] Dinge«22 Rodins und die »in [ihre] malerischen 
Äquivalente übersetzt[en]« (KA 4, S. 631) Gegenstände in den Stilleben 
Cézannes hatte Rilke seinerseits emphatisch von einer »Dingwerdung« 
(ebd., S. 608) gesprochen, mit welchem Begriff er auf den semantischen 
Kern von frz. ›réalisation‹ zielte.23 Während Deacon durch Rilkes Poetik 
des Singens und Hörens zur Reflexion auf das schöpferische Weltverhält-
nis der bildenden Kunst angeregt wird, so hatte sich umgekehrt Rilke 
anno 1903 das spezifisch dichterische »Handwerk« als das »[M]achen« 
von »geschriebene[n] Dinge[n]« begreiflich zu machen versucht.24

In Deacons Essay »Silence, Exile, Cunning« findet der Schlußvers des er-
sten Teils der »Sonette an Orpheus«, in dem die »Hörenden« zugleich als 
»ein Mund der Natur« (SaO I, S. 26) sich empfehlen, seine Entsprechung 
in dem Verweis auf das Gemälde »His Master’s Voice« des britischen 
Malers Francis James Barraud (1856–1924), das mehreren internationa-
len Tonträgerkonzernen als Logo dient (Abb. 1.1 und 1.2):25

21 In einem Text von 1992 schreibt Deacon über Rilkes Verehrung für Rodins »Kunst-
Dinge« (KA 4, S. 453): »A central plank of Rilke’s interest in and writing about Rodin was 
puzzlement bordering on awe that something made as art could dispense with its maker and 
exist in the world of things.« (Zitiert nach KVH 183).

22 Rainer Maria Rilke/Lou Andreas-Salomé: Briefwechsel. Hg. von Ernst Pfeiffer. Frank-Rainer Maria Rilke/Lou Andreas-Salomé: Briefwechsel. Hg. von Ernst Pfeiffer. Frank-Hg. von Ernst Pfeiffer. Frank-
furt a. M./Leipzig 1989 (im Folgenden: LAS), S. 105.

23 In einem Brief an Clara vom 9. Oktober 1907 – einem jener ›Briefe über Cézanne‹ 
genannten Briefe, in denen Rilke seiner Frau von der posthumen Ausstellung Cézannescher 
Werke im Pariser Salon d’Automne desselben Jahres berichtet – heißt es über Cézannes Ver-
fahren der ›réalisation‹: »Das Überzeugende, die Dingwerdung, die durch sein eigenes Erleb-
nis an dem Gegenstand bis ins Unzerstörbare hinein gesteigerte Wirklichkeit, das war es, was 
ihm die Absicht seiner innersten Arbeit schien […].« (KA 4, 608).

24 Unter dem Eindruck Rodins hatte Rilke sich nach seinem ersten Paris-Aufenthalt zum 
Ziel gesetzt, »Dinge zu machen, nicht plastische, geschriebene Dinge, – Wirklichkeiten, die 
aus dem Handwerk hervorgehen« (LAS, S. 105), wie er am 10. August 1903 an Lou Andreas-
Salomé schreibt. In dem Anfang November 1908 in Paris verfaßten »Requiem für Wolf Graf 
von Kalckreuth« fordert Rilke den Dichter dazu auf, »hart sich in die Worte zu verwandeln, / 
wie sich der Steinmetz einer Kathedrale / verbissen umsetzt in des Steines Gleichmut« (KA 1, 
S. 425, V. 132ff.).

25 In einer ersten Version des Bildes stellte Barraud den Hund seines verstorbenen Bru-
ders, einen Terrier-Mischling namens »Nipper« (›Kneifer‹), erst drei Jahre nach dessen eige-
nem Ableben vor dem Trichter eines Edison-Bell-Phonographen dar. Da sich die Edison 
Bell Company aber uninteressiert zeigte, übermalte Barraud den Phonographen mit einem 
Grammophon und verkaufte das Gemälde 1899 für 100 Pfund an die neu gegründete Deut-
sche Grammophon Gesellschaft. Als eines der weltweit bekanntesten Firmenlogos liegen die 
Rechte an Logo und Markennamen für Europa und den Commonwealth heute bei der EMI 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 297

Singing and listening are reciprocal activities. Mouths and ears are openings 
in the head. Both seem to imply resonance: sound comes out of and goes into 
hollowness. The dog on the His Master’s Voice recording label can listen and 
bark.26

Abb. 1.1: Francis James Barraud: »Dog Looking at and Listening 
to a Phonograph« (1898), Öl auf Leinwand

Die Prinzipien der Wechselseitigkeit (»reciprocity«) und der (Selbst-)Be-
züglichkeit (»reflexivity«), wie sie sowohl die auditive Weltwahrnehmung 
als auch die sprachliche Welt- und Selbstgestaltung prägen, setzen sich in 
Deacons Zeichnungen in dem spezifisch graphischen Wechselverhältnis 
von Einschluß und Öffnung um (Abb. 2.1–2.3). Deacon erklärt: 

All the drawings have an enclosure, an enclosing line, with, at some point, 
an aperture circumscribed by the enclosure. The aperture and the whole 
enclosure can be thought of as the head of Orpheus. In the world there are a 
large number of items you come across frequently – shoes, hats, pots, pans, 
cups, jugs, shells, bags, pockets, gloves, etc. – which have a similar form – an 
enclosure with a small opening. Rather than being straightforward images of 
a head, the drawings referred to the other things, sometimes very obviously.
 

Group. Ob Nipper, wie überliefert, tatsächlich vor dem Trichter eines Phonographen zu sitzen 
pflegte, um der auf Band aufgezeichneten Stimme seines verstorbenen Herrchens zu lauschen, 
ist freilich ungewiß.

26 Zitiert nach KVH, S. 126 (Hervorh. d. Verf.).

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster298

 There are also the questions of what an enclosure is, and what an opening 
is. An enclosure is a formation, a clarification, actuality; an opening is a pos-
sibility.27

Abb. 1.2: Francis James Barraud: »His Master’s Voice« (1899), 
Öl auf Leinwand

Um diese ebenso grundlegenden wie weitreichenden Fragen nach dem 
Wesen der Struktur einer Öffnung bzw. eines Einschlusses ausloten zu 
können, ohne den graphischen Prozeß von dem vorgefaßten Gedanken 
an die resultative Erscheinung eines bestimmten Gegenstands einzuschrän-
ken, hatte sich Deacon Konstruktionsregeln aufgestellt.28 Er erklärt:

The drawings were constructed using a string, a pin and a pencil – this was 
the rule. All the curves were then built up from arcs or segments of circles 
of varying radii. This construction created a very fine mesh of marks, from 
which a final form slowly emerged, almost as if it had been captured.29

27 Ebd.
28 »There was no object being drawn, so in order to get a point where I could draw what 

I wanted, it seemed necessary to have rules. These were a means of avoiding some decisions 
about the appearance of the drawing as it developed.« (Ebd.).

29 Ebd. Ähnlich heißt es in Deacons Notizbuch: »These drawings commence from a geo-Ebd. Ähnlich heißt es in Deacons Notizbuch: »These drawings commence from a geo-
metric figure. A spiral links points on the figure. A series of arcs and curves partially tied to 
the spiral, is sprung off various points inside and outside the figure. The development of these 
curves builds up a network or ground against which specific shapes are allowed to emerge.« 
(Ebd., S. 129).

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 2.1: Richard Deacon: »It’s Orpheus When There’s Singing # 3« (1978/79), 
Bleistift auf Papier (112 × 147,5 cm)

Abb. 2.2.: Richard Deacon: »It’s Orpheus When There’s Singing # 4« (1978/79), 
Bleistift auf Papier (150 × 115 cm)

Abb. 2.3: Richard Deacon: »It’s Orpheus When There’s Singing # 7« (1978/79), 
Tusche und Bleistift auf Papier (112 × 147,5 cm), 

Tate Gallery, London

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster300

Die Aufmerksamkeit für den formgenerierenden Prozeß der Produkti-
on30 impliziert auch ein phänomenologisches Interesse für den konstruk-
tiven Prozeß der Rezeption, der in einem Augen-Blick des Erkennens 
gipfelt: Vor dem Auge des Betrachters zeichnet sich gewissermaßen in 
nascitu eine Formgestalt ab, deren geometrische Matrix – um hier mit 
dem Schlüsselwort der dichterischen Wahrnehmungslehre Rilkes zu spre-
chen – als »gewußte[ ] Figur« (KA 2, S. 377)31 an- und einsichtig wird.32 
Für den Entstehungsprozeß der Zeichnungen konstatiert Deacon eine 
fortschreitende Ablösung von dem mythischen Motiv des abgeschlage-
nen Kopfes, aus dem es weitersingt, hin zu einer Einstellung auf das 
graphische Kernelement der Linie als jenes konstitutiven bildnerischen 
Elements, auf dessen (imaginären) Bahnen je auch Wahrnehmen und 
Erkennen sich vollziehen.33 Der linearen Struktur der Graphik in ihrer 
genuinen Vermittlungsfunktion zwischen Geschlossenheit und Offen-
heit, Innen und Außen, hat Deacon im Rückblick die Bedeutung einer 
fortzuentwickelnden Grammatik – »something like a grammar«34 – für 

30 Die Konzentration auf die Prozedur des eigenen künstlerischen Vorgehens und auf des-
sen spezifische Mittel hat Deacon selbst auf den Einfluß der Fachliteratur im Haus seiner 
Eltern, einer Ärztin und eines Armeepiloten, zurückgeführt: »In medicine and flying«, sagt 
Deacon, »procedure is all-Important« (ebd., S. 85).

31 Zu Rilkes Poetik der »Figur« siehe grundlegend Beda Allemann: Zeit und Figur beim 
späten Rilke. Ein Beitrag zur Poetik des modernen Gedichts. Pfullingen 1961 sowie ders.: 
Rilke und Mallarmé: Entwicklung einer Grundfrage der symbolistischen Poetik. In: Käte 
Hamburger (Hg.): Rilke in neuer Sicht. Stuttgart 1971, S. 63–82. Die Rilkesche »Figur« läßt 
sich als eine raumbildende, transitorische Bewegungseinheit definieren, die sich im Zuge des 
Wahrnehmungsprozesses entweder an der Oberflächenstruktur eines statischen Gegenstands 
entfaltet oder aber von der ephemeren Bewegungskurve eines Körpers choreographisch 
beschrieben wird und in einem epiphaniehaften Augen-Blick des Betrachters ihre vorüberge-
hende, perspektivisch bedingte Gestalt gewinnt. Die »gewußte[ ] Figur« (KA 2, S. 377) ist ein 
Leitmotiv der spätesten, konstruktiv-abstrakten Lyrik Rilkes: Als geometrische Matrix, die 
sich im Wechselspiel von Muster und Vollzug je wieder neu herstellt, findet sie ihr letztgülti-
ges Modell in der abstrakten Konstellation des Sternbilds, das schließlich auch der Graphik 
des Gedichts als Vorbild dient. 

32 Wie Deacon von einem feingliedrigen Netzwerk graphischer Marken spricht, in dessen 
Gewebe eine Form gleichsam eingefangen werden könne, so heißt es in einer im Herbst 1902 
in Paris verfaßten Anmerkung Rilkes über Rodin: »Es ist sehr schön, ihn arbeiten zu sehen. 
Der Zusammenhang seines Auges mit dem Ton. Man glaubt alle die Wege seines Blicks, die 
sicheren, schnellen, ein Netz in der Luft bilden zu sehen, darin sich das Ding immer mehr ver-
fängt.« (KA 4, S. 491).

33 »While the first drawings were concerned with a parallel between an enclosure and a 
human head, the later ones were concerned with aspects of picturing, recognition and identi-
fication implicit in the line being constructed.« (Zitiert nach KVH, S. 126). 

34 »I think that a part of the fruitfulness of these drawings in respect to other work has to 
do with their method of being built: they are not pictures or plans, but rather constitute some-
thing like a grammar. Somehow they were ›in anticipation‹.« (Ebd.).

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 301

seine spätere skulpturale Arbeit zugewiesen. Die entscheidende Einsicht 
sei dabei jene in die Beziehung zwischen graphisch eingefaßtem Binnen-
raum und einfassendem Kontur gewesen,35 die Deacon nun wiederum 
mit dem Wechselverhältnis von »speaking« und »listening« in Bezug setzt. 
Nicht allein bestimmt er dabei Singen und Hören als einander entspre-
chende, »reciprocal activities«;36 indem er vielmehr die Körperöffnungen 
des Mundes und der Ohren gleichermaßen als Hohlräume betrachtet, 
zwischen welchen »sound«37 frei hin- und herwandere, entschlüsselt 
er, ganz im Sinne der Rilkeschen Vorstellung vom »Mund der Natur« 
(SaO I, S. 26), den Sprechakt als ein Echo: Auch der Singende re-soniert. 
In Rilkes Mythopoesie bedingt die Phantasie von der schöpfergöttlichen 
Allmacht des gesprochenen Wortes38 die vermeintliche Depotenzierung, 
tatsächlich aber die radikale Ermächtigung des Sprechenden zu dem In-
strument einer höheren Macht, deren Gewalt auf dieses übergeht: Der 
Tod des als »verlorener Gott« (ebd.) beschworenen Einen ist notwendig, 
um die »unendliche Spur« (ebd.) von dessen Schöpfungsmacht freizuset-
zen, auf daß deren Potenz in den hohlräumigen Mündern und Ohren 
der »Hörenden« (ebd.) aufgefangen werde.39 Eben diese frei flottierende, 
in dem befruchtenden Akt der Audition zu empfangende Zeugungskraft 
nennt Rilke in dem von Deacon zum Titel der Zeichnungen erwählten 
Schlüsselsatz des fünften Sonetts bei ihrem mythischen Namen: 

35 »The drawings seemed to show that what was enclosed had a relationship to the con-»The drawings seemed to show that what was enclosed had a relationship to the con-
tour.« (Ebd.).

36 Ebd.
37 »Mouths and ears are openings in the head. Both seem to imply resonance: sound 

comes out of and goes into hollowness.« (Ebd.).
38 Paul de Man hat der Rilkeschen Poetik des Hörens bekanntlich einen »reinen Pho-

nozentrismus« unterstellt, dessen »äußerste[ ] Figur« der orphische »Ohren-Gott[ ]« darstelle 
(de Man, Tropen [wie Anm. 17], hier: S. 63 und 87). Wie jedoch einerseits Wortklang und 
Schriftspur in Rilkes selbstentlarvender Produktionsästhetik des zu erhörenden Diktats unlös-
lich aneinander gebunden bleiben und die Wechselbeziehung zwischen diesen beiden sinn-
lichen Erscheinungsformen der Sprache in der optoakustischen Leitmotivik der »Sonette an 
Orpheus« denn auch virtuos durchgespielt wird, so gilt es andererseits, zur Erfassung von 
Rilkes grundlegender Ästhetik und Poetik des bewegten Raumes den phänomenologischen 
Aspekt einer spezifisch vierdimensionalen Räumlichkeit des Hörens hervorzuheben, die eine 
zur eigenen Rede ermündigende Resonanz allererst ermöglicht. 

39 In dem letztlich verworfenen Entwurf eines Schlußteils für ein im November 1915 in 
München verfaßtes Gedicht zu Dürers Holzschnittserie über die Apokalypse spricht Gott 
Selbst davon, »daß sich das verbreitete Gebrause« des Weltgeschehens »im muscheligen Ohr 
[sammele]«: »Sieh, in diesem Engen, Hingestellten / ordn ich das Gewühle meiner Welten: / 
das Vergehende geht in ihm vor.« (KA 2, S. 544).

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster302

Errichtet keinen Denkstein. Laßt die Rose
nur jedes Jahr zu seinen Gunsten blühn.
Denn Orpheus ists. Seine Metamorphose
in dem und dem. Wir sollen uns nicht mühn

um andre Namen. Ein für alle Male
ists Orpheus, wenn es singt. Er kommt und geht. 
Ists nicht schon viel, wenn er die Rosenschale
um ein paar Tage manchmal übersteht?

O wie er schwinden muß, daß ihrs begrifft!
Und wenn ihm selbst auch bangte, daß er schwände.
Indem sein Wort das Hiersein übertrifft,

ist er schon dort, wohin ihrs nicht begleitet. 
Der Leier Gitter zwängt ihm nicht die Hände.
Und er gehorcht, indem er überschreitet. (SaO I, S. 5)40

II

Seine graphischen Reflektionen der akustischen Resonanz beförder-
ten in der Folgezeit auch Deacons skulpturale Experimente auf das 
Wechselverhältnis von Innen und Außen. Zunächst hatte er zeitgleich 
mit den von der Lektüre der Sonette beeinflußten Zeichnungen eige-
ne Keramiken gefertigt, in denen sich die graphisch konturierten Be-
hälterformen zu dreidimensionalen Gefäßen vergegenständlichen. Die 
1978/79 in den USA entstandenen keramischen und graphischen Ar-
beiten markieren nun im Hinblick auf die Plastik einen Wendepunkt 
in der werkbiographischen Entwicklung von Deacons Formensprache: 
Wie die biomorphen Gebilde der Zeichnungen jeweils von einer geo-
metrischen Figur ihren Ausgang nehmen, so läßt Deacon in den nach 
der USA-Reise gestalteten Skulpturen rechtwinklig-architektonische und 

40 In diesem Sonett bestimmt sich der Zyklus der 55 Gedichte selbst als ein buchstäblich 
antho-logischer Kranz von lautlich und leitmotivisch miteinander verflochtenen poetischen 
Rosen, die im Zuge des zwischen dem graphischen Gitterwerk der Schrift und dem phoneti-
schen Wortklang vermittelnden Rezeptionsprozesses auf- und je wieder verblühen.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 303

kurvig-organische Formen in ein spannungsvolles Wechselverhältnis zu-
einander treten. Die erste, unmittelbar nach der Rückkehr nach London 
entstandene Skulptur (Abb. 3.1), die 1980 fertiggestellt und, unbetitelt, 
in demselben Raum mit den an den Wänden aufgehängten Zeichnungen 
ausgestellt wurde, überführt die linearen Konturen der Graphik in eine 
filigrane Konstruktion aus verleimtem Holz und Stahl, die ihrerseits die 
durchlässige Außenwand eines dreidimensionalen organischen Gebildes 
plastisch konturiert und im offenen Raum dessen Volumen andeutet. In 
dem buchstäblichen Sinne einer Einschreibung ihrer Konturen in den 
Raum wäre diese Skulptur als eine ›graphische‹ bzw. ›choreo-graphische‹ 
Plastik zu bezeichnen. Die geometrische Grundlinie des Umkreises ge-
winnt hier dank unterschiedlich stark gebogener Durchmesserlinien die 
räumliche Tiefe eines netz- oder siebartigen Behälters, in dessen Mitte 
der Umriß eines Tropfens Flüssigkeit sich abzeichnet. Es mag scheinen, 
als habe erst das Gewicht des flüssigen Volumens die faserige Fläche des 
überdimensionierten kreisrunden Gewebes in die Tiefe gedrückt: Die 
raumbildende (Schwer-)Kraft, welche die von Holz- und Stahlleisten um-
schriebene Zeichnung in dieser Betrachtungsperspektive zur dreidimen-
sionalen Plastik formte, bliebe somit unsichtbar. Dieser Skulptur eignet 
dabei ebenjene »Freiheit«, welche Rilke schon in einem 1897 verfaßten 
Fragment der Graphik zugute- und vorbehält: Im Vergleich zu dem »Bild 
in seiner bunten breiten Plastik« stehe es der Zeichnung, »in welcher jede 
Linie Bewegung ha[be]« und »transitorisch erschein[e]«, »frei […], Gestal-
ten in einen unbestimmten Raum zu setzen« (KA 4, S. 35). Für den Leser 
der »Sonette an Orpheus« macht die zwischen dem Sichtbaren und dem 
Unsichtbaren vermittelnde Skulptur von 1979/80 zudem das rätselhafte 
Phänomen eines unfaßbaren, nur erahnten Volumens anschaulich, wie 
es das dritte Sonett des zweiten Teils des Zyklus den Spiegeln zuschreibt, 
indem es diese apostrophiert als 

[…] wie mit lauter Löchern von Sieben
erfüllte[ ] Zwischenräume der Zeit (SaO II, S. 3).41

41 Zu dem Motiv des Spiegels bei Rilke siehe Hellmuth Himmel: Das unsichtbare Spiegel-
bild. Studie zur Kunst und Sprachauffassung Rainer Maria Rilkes. Triest 1975. Ein Gedicht 
Rilkes vom März/April 1913 weist dem »Zwischenraum« eine explizit akustische Qualität 
zu, indem es diesen zu einer resonierenden »Muschel« erklärt, »[…] dran die Fuge / dröhnen 
w[e]rd[e] […]« (KA 2, S. 52).

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster304

Abb. 3.1: Richard Deacon: »Untitled« (1979/80), 
verleimtes Holz und Stahl (290 × 275 cm), Saatchi Collection, London

Der Protagonist in Rilkes 1910 veröffentlichtem Roman-Experiment 
»Die Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge« wiederum wird über 
die den Spiegeln zugewiesene Scheidefunktion zwischen Sichtbaren und 
Unsichtbaren, Lebenden und Toten, belehrt: »›Man ist entweder drin 
[…] dann ist man nicht hier; oder wenn man hier ist, kann man nicht 
drin sein.‹« (KA 3, S. 537) Auf die irritierende Erfahrung einer paradoxen 
Gleichzeitigkeit und Gleichwertigkeit der konträren Empfindungen von 
Innen und Außen, Nähe und Entfernung, Selbst und Anderem zielt auch 
Deacons titellose Plastik von 1980, über die der Künstler 1982 in einem 
Interview sagt:

[A]s you move around it your body sensation changes from being distanced 
from the object to being enclosed by it. The two experiences being with-
in and being without – aren’t compatible. The disjunction is similar to the 
ways one experiences others. In terms of the sculpture, there is an analogy 
drawn between trying to come to terms with distance and closeness – spatial 
mea surements – and the other, to try to create equal respect for both posi-
tions.42

42 Zitiert nach KVH, S. 132.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 305

Die Unterscheidbarkeit zwischen Innen und Außen erscheint in Dea-
cons ›graphischer‹ Skulptur nun aber gerade aufgehoben: Zunächst ist 
mit der vielgliedrigen Konstruktion gleichsam ein tragendes Gerippe aus 
dem Körperinneren nach außen gestülpt, um nunmehr als transparen-
te, filigran gesponnene Außenhaut einen unsichtbaren Innenraum zu 
konturieren und bergend zu umspannen. Die tropfenförmige Öffnung 
in der Mitte des Netzwerkes wiederum gemahnt sowohl an ein austre-
tendes Körpersekret wie an eine absorptive Körperöffnung. Gerade die 
vermeintliche Leere dieses ausgesparten Zwischen-Raums zwischen den 
Gitterstäben deutet eine unfaßliche, schier undurchdringliche Fülle an. 
Während Rilke in der zeichnerischen Linie den Eindruck des Transito-
rischen vermittelt findet, so suggeriert der skulpturale Kontur bei Dea-
con die Durchgängigkeit und Durchsichtigkeit eines imaginären plasti-
schen Körpers, der sich dem Betrachter bzw. Begeher zugleich öffnet 
und verschließt. Wie die Zeichnungen von 1978/79 wirft diese Skulptur 
die Grundfragen auf, was eine Öffnung und was ein Einschluß sei: Die 
Gegenpole von »formation, […] clarification, actuality«, wie Deacon sie 
dem Einschluß zuschreibt, und jener »possibility«,43 als welche er die 
Öffnung definiert, halten einander hier in einem irisierenden Wechsel-
spiel in der Schwebe. 

Mit gänzlich anderen Mitteln stellt sich die Frage nach Öffnung und 
Einschluß angesichts der zweiten nach 1979 gefertigten plastischen Ar-
beiten Deacons (Abb. 3.2): Eine galvanisierte Stahlplatte ist hier in eine 
konische Trichterform mit zwei offenen Enden gebogen, die mögliche 
Ein- oder Ausgänge markieren und zugleich der Aufnahme wie der Aus-
sendung fähig scheinen. Vorbild dieser »dual relationships«,44 die auch 
die Arbeiten der von 1982 an entstehenden Werkgruppe mit dem Ti-
tel »Art for Other People« prägen, ist erneut das Schallplattenlogo »His 
Master’s Voice«. Deacon erklärt: 

In that image it isn’t clear whether the dog is listening or whether he is actu-
ally speaking, barking, into the loudspeaker horn. It could be either since the 
horn is both an amplifying and a listening instrument.45

43 Ebd., 126.
44 Ebd., 136.
45 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster306

Abb. 3.2: Richard Deacon: »Untitled« (1980), 
galvanisierter Stahl und Beton, (138 × 374 × 138 cm)

So auch sei eine jede Öffnung »as much receiving as offering«, und eine 
jegliche Gefäßform könne als »either emptying or filling«46 betrachtet 
werden. Im Sinne der in den »Sonette[n] an Orpheus« entfalteten Wech-
selbeziehung von Singen und Hören gilt auch von den im Anschluß 
an Deacons Zeichnungen entstehenden Skulpturen: »Resonance and 
equivalence are central preoccupations.«47 Deacon bedient sich hier des 
zweiseitigen Leitkonzepts der Resonanz, um auch und gerade mit den 
Mitteln der Plastik das Verhältnis zwischen Innen und Außen zu son-
dieren, das vordringlich an der neuralgischen Körperschwelle der Sin-
nesorgane virulent wird: Mit »For Those Who Have Ears« (Abb. 4.1), 
»Falling On Deaf Ears« (Abb. 4.2) oder »Blind, Deaf and Dumb« ent-
stehen in den Jahren 1983 bis 1985 Skulpturen, welche die das mensch-
liche »Sinnenbewußtsein«48 prägende Dualität von psychophysischem 
Körperinneren und Um-Welt mittels eines großformatigen organischen 
Formenvokabulars nunmehr explizit an dem Grenzfall der menschlichen 
Sinne – und hier insbesondere des auditiven Sinnes – erfahrbar machen.

46 Ebd., 137.
47 Ebd. In einem Wortspiel pointiert Deacon, für die Skulpturen seien »structure, surface, 

shape and volume« zugleich »the means of making and the makings of meaning« (ebd.).
48 Rudolf zur Lippe: Sinnenbewußtsein. Grundlegung einer anthropologischen Ästhetik, 

Reinbek b. Hamburg 1987.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 307

Abb. 4.1: Richard Deacon: »For Those Who Have Ears # 2« (1983), 
verleimtes Holz (273 × 400 × 110 cm), Tate Gallery, London

Abb. 4.2: Richard Deacon: »Falling On Deaf Ears # 1« (1984), galvanisierter Stahl, 
Leinwand (125 × 290 × 110 cm), Museum of Modern Art, New York

So besteht die Skulptur »Blind, Deaf and Dumb« konsequenterweise aus 
zwei komplementären Teilen, deren einer für einen geschlossenen Ga-
lerieraum und deren anderer zur Exposition unter freiem Himmel kon-
zipiert ist. Die Differenzierung in Innen- und Außenraum, die zugleich 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster308

auf das philosophische Theorem einer Dichotomie von schwerfälliger 
Materie und frei umherschweifendem Geist anspielt, wird nun aber er-
neut gezielt unterlaufen: 

 
Abb. 5.1: Richard Deacon: »Blind, Deaf and Dumb # 1« (1985), 

Zink, bemalter Stahl mit Schrauben (370 × 800 × 380 cm), 
Sammlung Thomas Amman, Zürich

Abb. 5.2: Richard Deacon: »Blind, Deaf and Dumb # 2« (1985), 
laminiertes Holz (310 × 860 × 98 cm) 
Kroller Muller Museum, Niederlande

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 309

Die indoor-Version mit multiplen, geschwungenen Konturen aus dünnen, 
laminierten Holzleisten bildet in ihrer filigranen Beweglichkeit ein luftig-
leichtes Gegengewicht zu der klaren architektonischen Rahmensetzung 
des Ausstellungsraumes (Abb. 5.1), wohingegen die durch milchige Fen-
sterscheiben hindurch (un-)sichtbare outdoor-Version aus miteinander 
vernieteten, rechtwinkligen Stahlbalken zwar massiv auf dem Erdboden 
zu lasten scheint, dem sie umwandernden Betrachter aber mit jedem 
Schritt neue Perspektiven darbietet (Abb. 5.2).

Das subversive Spiel einer Umkehrung von Innen und Außen betrei-
ben Rilkes »Sonette an Orpheus« ihrerseits mit spezifisch rhetorischen 
Mitteln: Bereits in dem programmatischen Eingangsgedicht bestimmt 
sich der Zyklus kraft der evokativen Vergegenwärtigung der orphischen 
Sangeskunst als eine die sicht- und greifbare Natur transzendierende, 
bedeutungstragende phonetische Klangstruktur, deren gattungspoetolo-
gisch normierte Tektonik im Ohr der Rezipienten sich auf- bzw. einzu-
richten strebt:

Da stieg ein Baum. O reine Übersteigung!
O Orpheus singt! O hoher Baum im Ohr!
Und alles schwieg. Doch selbst in der Verschweigung
ging neuer Anfang, Wink und Wandlung vor.

Tiere aus Stille drangen aus dem klaren
gelösten Wald von Lager und Genist; 
und da ergab sich, daß sie nicht aus List
und nicht aus Angst in sich so leise waren,

sondern aus Hören. Brüllen, Schrei, Geröhr
schien klein in ihren Herzen. Und wo eben
kaum eine Hütte war, dies zu empfangen,

ein Unterschlupf aus dunkelstem Verlangen
mit einem Zugang, dessen Pfosten beben, – 
da schufst du ihnen Tempel im Gehör. (SaO I, S. 1)49 

49 Siehe zu diesem Sonett auch d. Verf., »Tempel im Gehör«. Zur Eigenbewegtheit des 
Klinggedichts am Beispiel des ersten der »Sonette an Orpheus« von Rainer Maria Rilke. In: 
Matthias Buschmeier/Till Dembeck (Hg.): Textbewegungen 1800/1900. Würzburg 2007, 
S. 354–373.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster310

Die Eröffnung eines akustischen Zeitraums im Anheben einer singenden 
Stimme, die zu Anfang des Gedichts in dem dreimaligen, in Alliteration 
und Assonanz fortgeführten Ruf der Interjektion »O« in actu nachvoll-
ziehbar wird, ist hier in die Klang-Bilder eines organisch aufsteigenden 
»Baum[s] im Ohr« bzw. eines architektonischen »Tempel[s] im Gehör« 
gefaßt, die eine äußerliche Gestaltform bzw. ein begehbares Gebäude ins 
Körperinnere über- und eintragen. Die rhetorische Umkehr-Figur der 
Katachrese, die jeweils einen gestaltlosen innerlichen Vorgang oder Zu-
stand in den sicht- und greifbaren Außenraum bzw. ein sinnlich-konkre-
tes Äußerliches in das psychophysische Innere wendet, stellt eine zentrale 
Operation der späten und spätesten Poetik Rilkes dar. Richard Deacon 
hat diese in dem ersten Sonett initiierte Ein-Wendung in einer 1983/84 
angefertigten Skulptur aus galvanisiertem Stahl, laminiertem Holz und 
Leinwand mit dem Titel »Tall Tree In The Ear« gestaltet (Abb. 6), die nun 
ihrerseits das in dem Sonett beschworene Ineinander von vegetativem 
Organismus (in einer durch ein dreigliedriges Stahlgerüst umrissenen 
Birnenform) und menschlichem Gehör (plastisch konturiert durch den 
umhäuteten Umriß einer Ohrmuschel) als umkehrbar präsentiert: Zwar 
ist die anorganisch-silbern glänzende Stahlkonstruktion in ihrer aufwärts 
gebogenen, geradezu auf-gehobenen Schwere räumlich auf den Umriß 
der Ohrmuschel aufgesetzt, als würde das Gehör durch die harmonisch 
gegliederte Klangstruktur durchstoßen. In perspektivisch gewendeter 
Sicht aber kann es gleichermaßen scheinen, als erwüchse das durch die 
Ohrmuschel bezeichnete Hörvermögen selbst erst aus dem Klang, um 
dessen Ein- und Vorgabe seinerseits zu ›über-steigen‹. Mit dem wech-
selseitigen Bedingungsverhältnis der »reciprocal activities«50 des Singens 
und des Hörens beschreibt das (perspektivisch) offene Gebilde dieser 
abermals ›graphisch‹ zu nennenden Plastik in der verwundenen Kompo-
sition von Stahlgerüst und mit Leinwand umhäuteter Holzfigur zugleich 
auch die Konkurrenz von architektonischer Konstruktion und organi-
scher Struktur, welcher in Rilkes erstem Sonett in der Überführung des 
»Baum[s] im Ohr« in einen »Tempel im Gehör« (SaO I, S. 1) auch gat-
tungspoetologische Relevanz zufällt.51 

50 Zitiert nach KVH, S. 126.
51 Das Verhältnis zwischen der Wachstumsform des Baumes und der elaborierten Archi-

tektur des Tempels in Rilkes Sonett korrespondiert jenem zwischen zwei komplementären 
Wesenszügen der lyrischen Gattung: der rhythmisch-melodischen Lautstruktur und Aus-

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 311

Abb. 6: Richard Deacon: »Tall Tree In The Ear« (1983/84), 
galvanisierter Stahl, verleimtes Holz, Leinwand (308 × 105 × 205 cm)

drucksdynamik auf der einen und der metrisch und tektontisch regulierten generischen Form 
auf der anderen Seite, wie August Wilhelm Schlegel sie metaphorisch in dem Zusammenspiel 
von Wasserfluß und Tempelbau umschrieben hat. So definiert Schlegel das Lyrische in sei-
ner Berliner Poetik-Vorlesung vom Wintersemester 1803/04 als das »Wasser der Poesie«, des-
sen Fluß in der »in sich zurückgekehrte[n] […] Form« des Sonetts zu »festere[r] Gestaltung« 
gelange (August Wilhelm Schlegel: Geschichte der romantischen Literatur. In: Ders.: Kriti-
sche Schriften und Briefe. Hg. von Edgar Lohner. Bd. 4. Stuttgart 1965, S. 185–194, hier: 
S. 193).

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster312

III

Worauf sowohl Deacons skulpturale als auch Rilkes poetische Strategi-
en einer unlöslichen Verquickung der menschlichen Erfahrungsräume 
von Innen und Außen zielen, läßt sich mit einem berühmten Neologis-
mus aus einem im August/September 1914 verfaßten Gedicht Rilkes als 
»Weltinnenraum« (KA 2, S. 113)52 benennen. Der paradoxale Vorstoß auf 
die Innenseite der Welt bzw. in die Welthaltigkeit des Inneren impliziert 
zweierlei: zum einen das Gebot zur anverwandelnden Ein-Wendung der 
Außenwelt ins Innere, zum anderen die Utopie eines bergend-geborge-
nen Binnenraumes inmitten des unbegrenzten Äußeren. Die Einsicht 
in den energetischen Wechselbezug zwischen einer vermeintlich in sich 
geschlossenen, unteilbaren Entität und dem diese umgebenden, raum-
zeitlichen Kontinuum aber hatte Rilke in Auseinandersetzung mit der 
Plastik Rodins gewonnen. In seinem Vortrag über den Bildhauer vom 
Juli 1907 spricht Rilke den Skulpturen Rodins das Verdienst zu, dem 
Betrachter als »eine wesentliche Eigenschaft plastischer Dinge« (KA 4, 
S. 462) eine »vielfach abgewandelt[e]«, »ganz klar bestimmte[ ] Oberflä-
che« (ebd.) vor Augen zu führen, welche schließlich erst die eigentliche 
Leistung der plastischen Kunst ermögliche: »die Erwerbung des Rau-
mes« kraft der »Erwerbung und Aneignung des Lichts« (KA 4, S. 462f.), 
respektive des von diesem geleiteten betrachtenden Blicks. Bereits in sei-
ner Ende 1902 fertiggestellten Auftragsmonographie über Rodin hatte 
Rilke die modellierte Oberfläche der Skulpturen, ihr ›modelé‹, als den 
eigentlichen Gegenstand der plastischen Arbeit herausgestellt. In der Er-
lebnisperspektive des forschenden Beobachters schreibt Rilke dort von 
der Oberflächenstruktur der Plastiken: 

Sie bestand aus unendlich vielen Begegnungen des Lichtes mit dem Dinge, 
und es zeigte sich, daß jede dieser Begegnungen anders war und jede merk-
würdig. An dieser Stelle schienen sie einander aufzunehmen, an jener sich 
zögernd zu begrüßen, an einer dritten fremd an einander vorbeizugehen; 

52 Die vierte Strophe dieses fünfstrophigen Gedichts lautet: »Durch alle Wesen reicht der 
eine Raum: / Weltinnenraum. Die Vögel fliegen still / durch uns hindurch. O, der ich wachsen 
will, / ich seh hinaus, und in mir wächst der Baum.« (KA 2, S. 113) Um die in der Forschung 
vielfach unterschlagene Temporalität und Dynamik der Rilkeschen Raumkonzeptionen zu 
betonen, spricht Beda Allemann zurecht von Rilkes »Weltinnenzeitraum« (Allemann, Zeit und 
Figur [wie Anm. 31], S. 24; Hervorh. d. Verf.).

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 313

und es gab Stellen ohne Ende und keine, auf der nicht etwas geschah. Es gab 
keine Leere. (KA 4, S. 411)

Von der Dramatik, die dieser »Begegnung[ ]« von Licht bzw. Betrachter-
blick und dem Glanz des blitzenden, vermeintlich zurück- (oder zuerst) 
blickenden Steins innewohnen kann, zeugt eines der berühmtesten Ge-
dichte Rilkes: das Sonett »Archaïscher Torso Apollos«53 vom Frühsom-
mer 1908. Es eröffnet den zweiten Teil des zweiteiligen Zyklus jener 
»Neue[n] Gedichte«, welche, unter dem prägenden Eindruck der bilden-
den Kunst Rodins und Cézannes, zwischen 1902/03 und dem August 
1908 großenteils in Paris entstehen. Neben dem sehend machenden Licht 
sucht Rilke in der Rodin-Monographie auch die Rolle des unsichtbaren 
Leitmediums der Luft zu ergründen: In dem »Bestreben […], die Luft so 
nahe als möglich an die Oberfläche seiner Dinge heranzuziehen«, habe 
Rodin bisweilen »den Stein geradezu in ihr aufgelöst« (KA 4, S. 447). So 
scheine »der Marmor« mancher Skulpturen »nur der feste, fruchtbare 
Kern zu sein und sein letzter leisester Kontur schwingende Luft« (ebd.). 
In demselben Sinn rühmt Rilke bei einem Spaziergang mit dem Meister 
durch dessen Garten in Meudon bei Paris im September 1905 eine dort 
aufgestellte Buddha-Statue als »le centre du monde«.54 Das vom Sommer 
1908 datierende Schlußstück der »Neue[n] Gedichte« apostrophiert den 
titelgebenden »Buddha in der Glorie« denn auch als »Mitte aller Mitten, 
Kern der Kerne«, dessen »Schale« »im Unendlichen« (KA 1, S. 586) liege. 
Für die durch Luft und Licht vermittelte energetische Wechselbeziehung 
zwischen Gestalteinheit und Weltraum prägt Rilke den kinetischen Be-
griff des ›Bezugs‹, der zu einem Schlüsselkonzept der »Sonette an Or-
pheus« avancieren wird.55 Nach dem Vorbild der Plastik fokussiert Rilke 

53 Das Sonett lautet: »Wir kannten nicht sein unerhörtes Haupt, / darin die Augenäpfel 
reiften. Aber / sein Torso glüht noch wie ein Kandelaber, / in dem sein Schauen, nur zurückge-
schraubt, // sich hält und glänzt. Sonst könnte nicht der Bug / der Brust dich blenden, und im 
leisen Drehen / der Lenden könnte nicht ein Lächeln gehen / zu jener Mitte, die die Zeugung 
trug. // Sonst stünde dieser Stein entstellt und kurz / unter der Schultern durchsichtigem Sturz 
/ und flimmerte nicht so wie Raubtierfelle; // und bräche nicht aus allen seinen Rändern / aus 
wie ein Stern: denn da ist keine Stelle, / die dich nicht sieht. Du mußt dein Leben ändern.« 
(KA 1, S. 513) Die reiche Rezeptionsgeschichte dieses Gedichts in Philosophie, Kunsttheorie 
und in den bildenden Künsten bedürfte einer eigenen Darstellung.

54 Rainer Maria Rilke/Auguste Rodin: Der Briefwechsel und andere Dokumente zu Rilkes 
Begegnung mit Rodin. Mit Abbildungen. Hg. von Rätus Luck. Frankfurt a. M. 2001, S. 111.

55 So heißt es in dem zwölften Sonett des ersten Teils des Zyklus: »Heil dem Geist, der uns 
verbinden mag; / denn wir leben wahrhaft in Figuren. / Und mit kleinen Schritten gehn die 
Uhren / neben unserm eigentlichen Tag. // Ohne unsern wahren Platz zu kennen, handeln wir 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster314

die Beziehung und dynamische Bezugnahme von Einzelnem und All, 
Innen und Außen bis in seinen Grabspruch56 hinein immer wieder an 
dem Beispiel gefäßartiger Formen wie der (Rosen-)Blüte oder, wiederum 
nach deren Modell, der aufnahmebereiten, offenen Hand.57 So fordert 
das Schlußgedicht des ersten Teils der »Neue[n] Gedichte«, »Die Ro-
senschale« von Neujahr 1907, dazu auf, »die Bewegung in den Rosen« 
(KA 1, S. 509) zu sehen:

Gebärden von so kleinem Ausschlagswinkel,
daß sie unsichtbar blieben, liefen ihre
Strahlen nicht auseinander in das Weltall. (Ebd.)

Sieben Jahre vor Schöpfung des Begriffs »Weltinnenraum« (KA 2, S. 113) 
empfiehlt dieses Gedicht die offene Rosenblüte als Modell der in den 
Welt-Raum hineingestellten, sich entäußernden menschlichen Ek-si-
stenz: »Sich-enthalten«, so erklärt es, heiße nichts anderes als »die Welt 
da draußen […] in eine Hand voll Innres zu verwandeln« (KA 1, S. 510). 
Während Rilke in der Rodin-Monographie beschreibt, wie »die Ränder 
der Formen […] das Licht wie Schalen [sammeln] und […] fortwährend 
leise über[fließen]« (KA 4, S. 447), sieht ein im August 1907 verfaßtes 
Gedicht über »Das Rosen-Innere« seinerseits »Innenraum« aus den »offe-
nen Rosen« (KA 1, S. 569) in den umgebenden (Zeit-)Raum fließen und 
diesen verwandeln. 

Im Übergang von der bis 1910 andauernden mittleren zur späten und 
spätesten Werkphase erfährt Rilkes Konzeption des dynamischen Kör-
per-Raum-Bezugs eine entscheidende Umorientierung von der Fokussie-
rung des je schon kaum faßlichen energetischen Geschehens im Umkreis 

aus wirklichem Bezug. / Die Antennen fühlen die Antennen, / und die leere Ferne trug […]« 
(SaO I, S. 12).

56 Rilkes im Oktober 1925 verfaßtes Epitaph lautet: »Rose, oh reiner Widerspruch, Lust, 
/ Niemandes Schlaf zu sein unter soviel / Lidern.« (KA 2, S. 394).

57 Die ästhetische Modellfunktion der Gefäßform vermittelte sich Rilke freilich schon vor 
der Begegnung mit Rodin an der russischen Ikone, deren Oval er in einem Aufsatz über »Rus-
sische Kunst« von Anfang 1900 als eine »schöne, schlichte Schale« feiert, »die immer groß 
genug [sei], alles zu halten, auch den Überfluß« (KA 4, S. 155). Nach dem Vorbild der Ikone 
konzipiert Rilke im Rahmen seiner zwei Monate später niedergeschriebenen Lesenotizen zu 
Friedrich Nietzsches »Geburt der Tragödie« auch die Strophen des Volksliedes – und mit die-
sen jene des Gedichts – als »Schalen« und »Gefäße« (KA 4, S. 161), welche der Dichter einer in 
»rauschenden Rhythmen« zu erlauschenden »wandernden Kraft« – einer auditiv erfahrenen 
Inspiration mithin – entgegenhalten müsse, auf daß diese ihre »goldenen Fäden« durch das 
textuelle »Gewebe lenke[ ]« (KA 4, S. 167).

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 315

plastischer, sicht- und greifbarer Oberflächen hin zu einer Durchmessung 
der Kraftfelder des gestaltlosen Raumes auf den ephemeren Bewegungs-
kurven des konstruktiven Blicks oder eines kinästhetisch geleiteten Spür-
sinns.58 Die Rilkes später Poetik zugrundeliegende Wende in ein Unsicht-
bares, das in imaginären Projektionen umrissen wird und vorübergehende 
Faßlichkeit erlangt, kann an den hier als ›choreo-graphisch‹ bezeichneten 
Skulpturen Deacons nachvollziehbar werden: In der skulpturalen wie zu-
vor schon in der graphischen Konturierung von (Zwischen-)Räumen ist 
die dreidimensionale Gefäßform, die Rilke an der Oberflächenstruktur 
von Rodins Plastiken entdeckt und zum ästhetischen wie auch existentiel-
len Modell erhebt, gleichsam entkernt und zu einer buchstäblich offenen 
Konstruktion abstrahiert, die Innen und Außen umkehrbar macht und 
in kongenialer Entsprechung zu Rilkes rhetorischen Figuren und Tropen 
der Inversion das Außen des Inneren bzw. das Innen des Außen vor Au-
gen führt. Auf ein unbesetztes Gravitationszentrum der Bewegungsord-
nung des Weltalls zielt ein im Oktober 1924 verfaßtes Spätgedicht Rilkes 
mit dem Titel »Mausoleum«, das den Aufenthaltsort des dereinst dem 
Körper entbundenen »Dichterherz[ens]« in dem (wind-)stillen Herzstück 
der vorüberziehenden Lüfte imaginiert: 

Wo aber, wo, das […] sang,
[…]
das Dichterherz?
: Wind,
unsichtbar,
Windinnres. (KA 2, S. 385)59

Im Sinne dieses Grabesgedichts stellt sich Rilke in seinem ein Jahr spä-
ter niedergelegten Testament die »Bewegung [s]einer Seele, aufs Offe-

58 Ein fragmentarisches Gedicht vom Juli 1912 etwa beginnt mit dem elliptischen Satz: »O 
die Kurven meiner Sehnsucht durch das Weltall, / und auf jedem Strei fen meines Wesens / 
hingeschleudert. […]« (KA 2, S. 40).

59 Das an die verstorbene Wera Ouckama Knoop gerichtete vorletzte Sonett des zwei-
ten Teils der »Sonette an Orpheus« führt seinerseits die tänzerische Bewegung wie auch die 
Klangdichtung des Zyklus selbst auf eine »unerhörte« – dem Körperbewußtsein jedoch einge-
prägte, im Tanz zu entfaltende – »Mitte« (SaO II, S. 28) zurück. Von der »nach dem Gehör […] 
geh[e]n[den]« (ebd.) Tänzerin heißt es dort: »Du wußtest noch die Stelle, wo die Leier / sich 
tönend hob –; die unerhörte Mitte.« (Ebd.).

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster316

ne zu«,60 in Aussicht. Den Tod des Dichters am 29. Dezember 1926 
antizipierend hält seine späteste Lyrik auf das u-topische ›Innere‹ jenes 
›Offenen‹ zu, welches die im Februar 1922 entstandene achte Duineser 
Elegie als den »reinen Raum« bestimmt, »in den die Blumen / unendlich 
aufgehn« (DE VIII, S. 15f.). Um dieses »Offene« (ebd., S. 2) sich er-
schließen zu können, sei dem Menschen die Revision jenes fatalen Akts 
nötig, welcher ihm – im Gegensatz zur bewußtlosen »Kreatur« (ebd., 
S. 1) – je schon »die Sicht verstell[e]« (ebd., S. 25): die Re-Vision der 
bewußtseinsmäßigen Zweiteilung der Wirklichkeit in die (körper-)räum-
lichen Kategorien von Innen und Außen sowie in die zeit(räum)lichen 
Kategorien von Vergangenheit und Zukunft. Die Überwindung dieser 
Dualitäten, deren Entstehung er mit Lou Andreas-Salomé auf den Ur-
schock der körperseelischen Aus-Setzung bei der Entbindung aus dem 
Mutterleib zurückführt,61 sucht Rilke immer wieder neu mittels jener 

60 Zitiert nach Rainer Maria Rilke: Briefe an Nanny Wunderly-Volkart. Im Auftrag der 
Schweizerischen Landesbibliothek und unter Mitarbeit von Niklaus Bigler besorgt durch 
Rätus Luck. Bd. 2. Frankfurt a. M. 1977, Beilage 12, S. 1192f., hier: S. 1192.

61 In einem der »Drei Briefe an einen Knaben«, die Lou Andreas-Salomé im Februar 1914 
für den Sohn einer Freundin niedergeschrieben hat, weist sie dem nicht gesäugten Tier eine 
Sicherheit in der Außenwelt zu, die das aus dem Mutterleib entbundene Geschöpf niemals 
erreichen könne. In dem Brief heißt es: »Daß eine Menge Wesen, die aus draußen ausgesetz-
tem Samen hervorgehen, das zum Mutterleib haben, dieses weite erregbare Freie, – wie müs-
sen sie ihr ganzes Leben lang sich drin heimisch fühlen […]; denn dieser selbe Raum hat sie ja 
empfangen und ausgetragen, sie kommen gar nie aus seiner Sicherheit hinaus. Bis beim Vogel 
alles ein wenig ängstlicher wird und vorsichtiger. Sein Nest ist schon ein kleiner, ihm von der 
Natur geborgter Mutterschoß, den er nur zudeckt, statt ihn ganz zu enthalten. Und auf ein-
mal, als wär es draußen nicht mehr sicher genug, flüchtet sich die wunderbare Reifung ganz 
hinein ins Dunkel des Geschöpfs und tritt erst an einer späteren Wendung zur Welt hervor, 
sie als eine zweite nehmend und den Begebenheiten der früheren, innigeren, nie mehr ganz zu 
entwöhnen. (Rivalität zwischen Mutter und Welt … )« (zitiert nach KA 4, S. 693). Rilke kom-
mentiert: »[D]ieses immer weiter Hineinverlegtsein des entstehenden Geschöpfs aus der Welt 
in die Innen-Welt. Daher die reizende Lage des Vogels auf diesem Wege nach Innen […]. So 
ist er dasjenige von den Tieren, das zur Außenwelt eine ganz besondere Gefühlsvertraulich-
keit hat, als wüßte er sich mit ihr im innigsten Geheimnis. Darum singt er in ihr, als sänge er 
in seinem Innern, darum fassen wir einen Vogellaut so leicht ins Innere auf, […] ja er kann 
uns, für einen Augenblick, die ganze Welt zum Innenraum machen, weil wir fühlen, daß der 
Vogel nicht unterscheidet zwischen seinem Herzen und dem ihren. – Einerseits wird nun dem 
Tierischen und Menschlichen viel zugewonnen durch die Hineinverlegung des ausreifenden 
Lebens in einen Mutterleib: denn er wird um soviel mehr Welt, als draußen die Welt Betei-
ligung an diesen Vorgängen einbüßt […], andererseits: (aus meinem Taschenbuche […], die 
Frage:) ›Woher stammt die Innigkeit der Kreatur‹ […]: aus diesem Nicht-im-Leibe-Herange-
reiftsein, das es mit sich bringt, daß sie eigentlich den schützenden Leib nie verläßt. (Lebens-
lang ein Schoßverhältnis hat.)« (KA 4, S. 693f.) In Rilkes achter Duineser Elegie vom Februar 
1922 – die sich zudem auch auf die Rom-Vorträge des Münchner Kosmikers Alfred Schuler 
sowie auf die physiognomische Schrift »Zahl und Gesicht« von Rudolf Kassner bezieht, dem 
diese Elegie gewidmet ist, – heißt es schließlich: »O Seligkeit der kleinen Kreatur, / die immer 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 317

kinetischen Gedankenfigur zu initiieren, welche den charakteristischen 
rhetorischen Operationen seiner Lyrik zugrundeliegt: mittels einer fort-
laufenden »Umkehr der Räume« (KA 2, S. 396), wie ein im November 
1925 verfaßtes Gedicht sie dem numinosen Klang eines asiatischen 
Gongs zuspricht und als den »Entwurf / innerer Welten im Frein« (ebd.) 
spezifiziert.62 Während das Schlußgedicht des ersten Teils der »Sonette 
an Orpheus« vom Februar 1922 die »Hörenden« kraft ihres Vermögens 
zur Resonanz zu einem »Mund der Natur« (SaO I, S. 26) ermächtigt, so 
evoziert das Gedicht vom November 1925 umgekehrt die Akustik des 
Gongs als einen 

[…] Klang, 
der, wie ein tieferes Ohr,
uns, scheinbar Hörende, hört. (KA 2, S. 396)

Hier werden nicht mehr die Klang Empfangenden und Resonierenden 
zu selbst Sprechenden und Singenden begabt; vielmehr finden sich, über 
die Volte einer »Umkehr« der Instanzen von Subjekt und Objekt hinweg, 
die vermeintlich »Hörende[n]« zu Gehörten entmächtigt, deren eigenes 
Sinnesvermögen an den lautlichen Emanationen eines höheren Hören-
den – respektive eines »tiefere[n] Ohr[es]« (KA 2, S. 396) – versagt. 

IV

Die Fähigkeit hingegen, noch das optisch und haptisch Inkommensurable, 
Nicht-mehr-Sicht- und Greifbare, zu erfassen, schreibt Rilke in der we-
nige Tage nach dem ersten Teil der »Sonette an Orpheus« im Februar 
1922 vollendeten zehnten Duineser Elegie dem Gehör der Toten zu, von 
welchen es in der zehn Jahre zuvor verfaßten ersten Elegie heißt, sie sen-
deten eine »ununterbrochene Nachricht, die aus Stille sich bilde[ ]« und 
im »Wehende[n]« zu »höre[n]« sei (DE I, S. 59f.). Anfang 1911 hatte Rilke 

bleibt im Schooße, der sie austrug; / o Glück der Mücke, die noch innen hüpft, / selbst wenn sie 
Hochzeit hat: denn Schooß ist alles.« (DE VIII, S. 52–55).

62 Zu der zentralen Bedeutung, welche die Gedankenfigur sowie die rhetorischen Opera-
tionen der Umkehr von räumlichen, zeitlichen und hierarchischen Ordnungen in Rilkes Werk 
innehaben, siehe d. Verf.: »Umkehr der Räume«. Rainer Maria Rilkes Poetik der Bewegung 
(noch unveröffentlichte Dissertationsschrift).

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster318

Ägypten bereist und, in einer Mondnacht, den Sphinx von Giseh besich-
tigt oder vielmehr erhört. In einem Brief vom 1. Februar 1914 an die Pia-
nistin Magda von Hattingberg schildert Rilke sein damaliges Erlebnis:

[E]s brauchte eine ganze Weile, bis sie [Rilkes Augen] es überstanden, jenes 
Wesen faßten, den Mund, die Wange, die Stirn leisteten, an denen Mond-
licht und Mondschatten von Ausdruck zu Ausdruck überging. Wie viele Mal 
schon hatte mein Aug diese ausführliche Wange versucht; sie rundete sich 
dort oben so langsam hin, als wäre in jenem Raume Platz für mehr Stellen 
als hier unter uns. Und da, als ich sie eben wieder betrachtete, da wurde ich 
plötzlich, auf eine unerwartete Weise ins Vertrauen gezogen, da bekam ich sie 
zu wissen, da erfuhr ich sie in dem vollkommensten Gefühl ihrer Rundung. 
Ich begriff erst einen Augenblick hernach, was geschehen war. Denken Sie, 
dieses: Hinter dem Vorsprunge der Königshaube an dem Haupte des Sphinx 
war eine Eule aufgeflogen und hatte langsam, unbeschreiblich hörbar in der 
reinen Tiefe der Nacht, mit ihrem weichen Flug das Angesicht gestreift: und 
nun stand auf meinem, von stundenlanger Nachtstille ganz klar gewordenen 
Gehör der Kontur jener Wange, wie durch ein Wunder, eingezeichnet.63

Die Reflexion auf die Möglichkeiten der intersensuellen Übersetzung 
von Sinneseindrücken bildet eine werkbiographische Konstante der 
ästhetischen Überlegungen Rilkes insbesondere hinsichtlich der Frage 
nach einer physiologischen Grundlage des künstlerischen Stilmittels der 
Synästhesie. Zu dessen Rechtfertigung äußert bereits der 22jährige im 
März 1898 in einem in Prag gehaltenen Vortrag mit dem programmati-
schen Titel »Moderne Lyrik« die Überzeugung, 

[d]ie Wissenschaft [sei] ganz gewiß unterwegs, festzustellen, daß alle diese 
Erscheinungen [Töne und Farben] peripherische Schwingungen darstell[t]
en, welche, von einem gemeinsamen Zentrum ausgehend, uns nur deshalb 
andersartig zum Bewußtsein k[ä]men, weil unsere beschränkten Organe im-
mer nur Stücke dieses weiten Kreises wahrzunehmen vermö[cht]en (KA 4, 
S. 79).

Die Kunst könne der Wissenschaft auf dem Weg der Erkenntnis »voraus-
gehen« (ebd.): Indem gerade Dichter wie schon E. T. A. Hoffmann etwa 
die Farbe »als Mittel« einsetzten, »gewisse von ihrer sinnlichen Absicht ver-
schiedene, meist dunkle Gefühlswirkungen hervorzubringen«, oder um-
gekehrt »Tönen unwillkürlich gewisse Farbennüancen […] unter leg[t]en«, 
brächten sie 

63 Rainer Maria Rilke: Briefwechsel mit Benvenuta [Magda von Hattingberg]. Hg. von 
Magda von Hattingberg. Vorwort und Anmerkungen von Kurt Leonhard. Eßlingen 1954 (im 
Folgenden: Ben), S. 24f.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 319

in jedem Unvoreingenommenen […] ganz zarte Glocken zu leisem beglük-
kenden Erwachen […] und [deckten] helle Perspektiven auf[ ] wie alte Träu-
me oder Erinnerungen (KA 4, S. 78f.). 

Noch ein im August 1919 verfaßter zweiteiliger Aufsatz Rilkes, dem die 
Verlegerin Katharina Kippenberg nach einer Begriffsprägung im Text 
selbst den Titel »Ur-Geräusch« verliehen hat, zielt auf das »[W]under[ ]« 
einer »zugleich einsetzende[n] Befähigung und Leistung aller Sinne«, wie 
es zum einen in der »Geistesgegenwart und Gnade der Liebe«, zum an-
deren auf der »übernatürlichen Ebene […] des Gedichtes« (KA 4, S. 703) 
sich ereigne. Als das interkulturell gültige Modell einer Dichtung, »an 
deren Entstehung die fünf Sinne einen gleichzeitigeren und gleichmäßi-
geren Anteil« hätten als in der abendländischen Tradition, führt Rilke 
hier die arabische Lyrik an, in der »die mit fünf Hebeln gleichzeitig an-
gegriffene Welt [jeweils] unter einem bestimmten Aspekt« (ebd., S. 702f.) 
zur Erscheinung gebracht werde. Die Poetik der Sinne, die Rilke im 
zweiten Teil dieses Aufsatzes entwickelt, nimmt ihren Ausgang von einer 
selbstgefertigten Zeichnung (Abb. 7).64 Rilke erläutert: 

Stellt man sich das gesamte Erfahrungsbereich der Welt, auch seine uns über-
treffenden Gebiete, in einem vollen Kreise dar, so wird es sofort augenschein-
lich, um wieviel größer die schwarzen Sektoren sind, die das uns Unerfahr-
bare bezeichnen, gemessen an den ungleichen lichten Ausschnitten, die den 
Scheinwerfern der Sensualität entsprechen. (KA 4, S. 703)

Die nötige Arbeit »an einer Erweiterung der einzelnen Sinn-Gebiete« 
bestritten »Forscher[ ]« und »Künstler« (ebd., S. 704) in konstruktiver 
Konkurrenz zu einander. Doch während einerseits der durch 

die Erwerbung des Mikroskops, des Fernrohrs und so vieler, die Sinne nach 
oben oder unten verschiebender Vorrichtungen […] gewonnene Zuwachs 
sinnlich nicht durchdrungen, also nicht eigentlich »erlebt« werden k[ö]nn[e] 
(KA 4, S. 704), 

so bleibe es zwar andererseits dem Künstler vorbehalten, die 

fünffingrige Hand seiner Sinne zu immer regerem und geistigerem Griffe 
[zu] entwickel[n] […], nur daß seine […] Leistung, da sie ohne das Wunder 

64 Zu Rilkes Poetik der Sinne und speziell zu dem Aufsatz »Ur-Geräusch« siehe Silke Pase-
walck: »Die fünffingrige Hand«. Die Bedeutung der sinnlichen Wahrnehmung beim späten 
Rilke. Berlin/New York 2002.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster320

zuletzt nicht möglich [sei], ihm nicht erlaub[e], den persönlichen Gebietsge-
winn in die aufgeschlagene allgemeine Karte einzutragen (KA 4, S. 704).

Eingedenk der je spezifischen Beschränkungen der naturwissenschaft-
lichen wie der poetischen Recherche will Rilke nun gerade als Dichter 
die »Anregung« zu einem technischen »Experiment«65 geben, welches 
»unter [den] so seltsam abgetrennten Bereichen [der Sinne] die schließ-
lich dringende Verbindung her[ ]stellen« (KA 4, S. 704) könne. Aus dem 
Physikunterricht erinnert Rilke einen von den Schülern selbstgebastel-
ten Phonographen, der, »[s]prach oder sang jemand in den Schalltrichter 
hinein«, die empfangenen »Tonwellen« auf einer Wachswalze verzeich-
nete und, »ließ man gleich darauf den eifrigen Zeiger seinen eigenen 
(inzwischen durch einen Firnis befestigten) Weg wieder verfolgen« (ebd., 
S. 699f.), die Zeichnung auch wieder in Schall zurückverwandelte. Ent-
gegen seiner eigenen Vermutung sollte Rilke jedoch nicht »dieser selb-
ständige, von uns abgezogene und draußen aufbewahrte Klang unver-
geßlich bleiben […], sondern jene der Walze eingeritzten Zeichen« (ebd., 
S. 700): Deren »unvergessene[ ] Spuren« seien ihm »[v]ierzehn oder fünf-
zehn Jahre« später während einer Anatomie-Vorlesung an der Pariser 
École des Beaux-Arts beim Anblick der »Kronen-Naht« (ebd., S. 701)66 
eines menschlichen Schädels in den Sinn gekommen. Seither steige ihm 
»immer wieder der Antrieb auf[ ], aus dieser damals unvermittelt wahr-
genommenen Ähnlichkeit den Absprung zu nehmen zu einer ganzen 
Reihe von unerhörten Versuchen« (ebd.). Was konkret ihm »innerlich 
vorgeschlagen« (ebd.) werde, sei dieses: 

Die Kronen-Naht des Schädels (was nun zunächst zu untersuchen wäre) 
hat – nehmen wirs an – eine gewisse Ähnlichkeit mit der dicht gewundenen 
Linie, die der Stift eines Phonographen in den empfangenden rotierenden 
Zylinder des Apparates eingräbt. Wie nun, wenn man diesen Stift täuschte 
und ihn, wo er zurückzuleiten hat, über eine Spur lenkte, die nicht aus der 
graphischen Übersetzung eines Tones stammten [sic!], sondern ein an sich 
und natürlich Bestehendes –, gut: sprechen wirs nur aus: eben (z. B.) die 
Kronen-Naht wäre –: Was würde geschehen? Ein Ton müßte entstehen, eine 
Ton-Folge, eine Musik … 

65 Rainer Maria Rilke/Katharina Kippenberg: Briefwechsel. Wiesbaden 1954 (im Folgen-
den: KK), S. 378.

66 Der anatomische Fachbegriff für die aus einer dünnen Schicht faserigen Bindegewebes 
bestehende, Kronen- oder Kranznaht genannte Wachstumslinie zwischen Stirnbein und Schei-
telbeinen lautet ›sutura coronalis‹. 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 321

 Gefühle –, welche? Ungläubigkeit, Scheu, Furcht, Ehrfurcht –: ja, welches 
nur von allen hier möglichen Gefühlen? verhindert mich, einen Namen vor-
zuschlagen für das Ur-Geräusch, welches da zur Welt kommen sollte … 
 Dieses für einen Augenblick hingestellt: wasfür, irgendwo vorkommende 
Linien möchte man da nicht unterschieben und auf die Probe stellen? Wel-
chen Kontur nicht gewissermaßen auf diese Weise zu Ende ziehen, um ihn 
dann, verwandelt, in einem anderen Sinn-Bereich herandringen zu fühlen? 
(KA 4, S. 702)

Abb. 7: Rainer Maria Rilke: Handzeichnung von Phonographen 
und Sinnenkreis zum Aufsatz »Ur-Geräusch« (1919), 

Rilke-Archiv der Schweizerischen Landesbibliothek, Bern 

Es ist zutiefst bezeichnend für Rilkes Poetik des in die subjektiven Erfah-
rungswelten von Innen und Außen geteilten Raumes, daß mit der Kro-
nennaht ausgerechnet eine auf der Scheidewand dieser beiden Welten 
sichtbare, die allmähliche Verhärtung der Front bezeichnende Linie einen 
imaginären Vorstoß in das buchstäblich »[U]nerhörte[ ]« (KA 4, S. 701) 
anregt. Rilkes Lektüre der anatomischen Sutur des Schädels – »diese[s] 
besondere[n], gegen einen durchaus weltischen Raum abgeschlossene[n] 
Gehäus[es]« (ebd.) – im Sinne des phonographischen Konturs eines »Ur-
Geräusch[es]« (ebd., S. 703), welches dem Knochengerüst gleichsam als 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster322

vitale Lebensformel eingeschrieben wäre, ist durch das Erhorchen der 
Wangenlinie des Sphinx’ auf der Ägyptenreise von Anfang 1911 bedingt. 
Das nächtliche Hörerlebnis an der ägyptischen Grabesstätte erweist sich 
vor diesem Hintergrund als die Keimzelle jener Poetik einer Einlagerung 
der Welt in das Gehör, welche Rilke im Februar 1922 unter die mythi-
sche Sangesherrschaft des Orpheus stellen wird. Von der »Nachtstille«67 
auch in einem kultischen Sinne gereinigt und einem Höheren aufgetan, 
wird die imaginäre Zeichenfläche des Ohres von andrängenden Schall-
wellen beschriftet, die der Streifzug der weichen Eulenfeder in Gang ge-
setzt hat. In der elf Jahre nach der Ägyptenreise vollendeten zehnten 
Elegie, deren mythopoetische Szenerie Rilke als »eine Spiegelung des 
Nillandes in die Wüstenklarheit des Toten-Bewußtseins«68 entschlüsselt 
hat, sind es die allegorische Figur einer Klage und ein Jungverstorbener, 
die sich in einer Mondnacht einem »Grab-Mal« nähern, das, »[b]rüder-
lich jenem am Nil«, schließlich selbst als »der erhabene Sphinx« (DE X, 
S. 74f.) kenntlich wird. Während der Blick des Jünglings »im Frühtod / 
schwindel[t]« und das Gesicht des Sphinx’ nicht zu »erfa[ssen]« (ebd., 
S. 80f.) vermag, »scheucht« das in dem Halbdunkel, dem Zwischenreich 
von Leben und Tod, geübte »Schaun« (ebd., S. 81) der Klage eine Eule 
hinter der Königshaube des Monuments hervor. Von dieser Eule nun 
heißt es in der Elegie:

[…] Und sie, 
streifend im langsamen Abstrich die Wange entlang,
jene der reifesten Rundung,
zeichnet weich in das neue 
Totengehör, über ein doppelt
aufgeschlagenes Blatt, den unbeschreiblichen Umriß. 
(DE X, S. 80–87)

In demselben Sinn einer Be-Zeichnung des Gehörs hatte Rilke bereits in 
einem Brief vom 8. April 1921 an Baladine Klossowska erklärt, daß ihm 
»jeder Gedanke erst wirklich w[e]rd[e]«, wenn er sich diesen »auch in 
klanglichen Aequivalenten darstellen k[ö]nn[e], ihn auf eine reinste Ge-

67 Ben 25.
68 B 899.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 323

hörfläche projizierend«.69 Hier wird offenbar, in welchem Maße die Ril-
kesche Poetik des Hörens je schon als eine zwiefältige bzw. vielmehr in-
tegrale Sinneslehre konzipiert ist: Die Vorstellung vom Gehör als einem 
»doppelt / aufgeschlagene[n] Blatt« (DE X, S. 86f.) weist die Audition als 
einen genuin phono-graphischen Akt aus, der in diesem Fall durch den Be-
rührungskontakt von Eulenflügel und Stein vermittelt wird.70 Im Sinne 
der optisch-haptischen Begreifbarkeit der Rodinschen Plastik hatte die 
schon im November 1915 in München verfaßte vierte Duineser Elegie 
»den Kontur / des Fühlens« (DE IV, S. 17f.) auf eine jeweils »von außen« 
(ebd., S. 18) herandringende Formkraft zurückgeführt, welcher ein dem 
Material selbst unterstellter, immanenter Formtrieb71 freilich verschlos-
sen bleibe. Im generischen Klagegestus heißt es in der vierten Elegie: 

[…] Wir kennen den Kontur
des Fühlens nicht: nur, was ihn formt von außen. 
(DE IV, S. 17f.)

In dem »Weltinnenraum« (KA 2, S. 113) der Audition, in der Intimität 
des halb geöffneten, halb geschlossenen Ohrs, gelangt jener »Kontur / 
des Fühlens« nunmehr als ein ›Kontur des Hörens‹ ins Sinnenbewußt-
sein. Als Medium des intersensuellen Übertragungsvorgangs, der den 
Jüngling mit dem phonographischen Mal des Sphinx’ zeichnet und in 
die orphische Welt der Toten initiiert, fungieren die nur in der Stille 

69 Rainer Maria Rilke/Merline [Baladine Klossowska]: Correspondance 1920–1926. Hg. 
von Dieter Bassermann. Zürich 1954 (im Folgenden: Mer), S. 311f. In einem wenige Wochen 
zuvor ebenfalls auf Schloß Berg am Irchel verfaßten Brief an Klossowska hatte Rilke noch »die 
schöne Fontäne« gerühmt, die seinem Gehör dort »das Maß aller Geräusche« (Mer, S. 311) 
vorgegeben habe. Um so bitterer klagt er in dem Brief vom 8. April über den enervierenden 
Lärm eines nahegelegenen elektrischen Sägewerks: »Diese Zerstörung des reinen Gehörs ist 
so fürchterlich für mich, weil mir jeder Gedanke erst wirklich wird, wenn ich ihn mir auch 
in klanglichen Aequivalenten darstellen kann, ihn auf eine reinste Gehörfläche projizie rend; 
mein Gehör so fremdlings überfüllt zu finden, ist nicht anders, als sollte ich auf ein über und 
über be kritzeltes und beflecktes Papier schreiben – –.« (Ebd., S. 311f.).

70 Die ›Graphie‹ ist somit wörtlich als der haptische ›Ein-Druck‹ einer Gravur zu verste-
hen. 

71 In dem Anfang November 1908 in Paris verfaßten »Requiem für eine Freundin« – Paula 
Modersohn-Becker, die Rilke um 1900 in Worpswede kennengelernt hatte und deren Arbeits-
weise und Werk die Begegnung mit Rodin und die Rezeption Cézannes für ihn vorwegge-
nommen und vorgeprägt haben – heißt es in direkter Apostrophe der verstorbenen Male-
rin: »Denn Das verstandest du: die vollen Früchte. / Die legtest du auf Schalen vor dich hin / 
und wogst mit Farben ihre Schwere auf. / Und so wie Früchte sahst du auch die Fraun / und 
sahst die Kinder so, von innen her / getrieben in die Formen ihres Daseins.« (KA 1, S. 416, 
V. 74–79).

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster324

und »reinen Tiefe der Nacht«72 zu empfindenden Schallwellen, welche 
die Berührung des Eulenflügels in Bewegung setzt, auf daß ihr Andrang 
von der nächtlich-reinen Zeichenfläche des Gehörs aufgenommen wer-
de. Initiales Schlüsselmoment des phonographischen Schreibakts auf 
der »Gehörfläche«73 aber ist der Streifzug der Vogelfeder entlang des 
plastischen Konturs des monumentalen Antlitzes. In dem durch den 
Nachtraum hindurch übertragenen Geräusch wird die Reibung laut, die 
beim »Abstrich« (DE X, S. 83) zwischen dem abgleitenden weichen Ge-
fieder und dem Widerstand der steinernen Oberflächentextur entsteht: 
Der Eulenflügel funktioniert hier wie die Nadel eines Grammophons 
bzw. wie der rückwärtsgeleitete Stift eines Phonographen. Der Feder-
strich nimmt just insofern an der optisch-haptischen »Rundung« (DE X, 
S. 84) der Wange des Sphinx’ Maß und Modell, als er deren Umrißlinie 
im Reibungskontakt verlautbart: Die beidseitige Be-Rührung kommt 
dem An-Schlagen eines Instruments gleich, wie Rilke es in einem wenige 
Wochen nach dem Gedicht auf den Gong im Dezember 1925 verfaßten 
Gedicht mit dem Titel »Musik« ausruft. Es ist das letzte einer langen Rei-
he von Gedichten Rilkes über und an die Musik. In Anspielung sowohl 
auf das pythagoräische Modell der Sphärenharmonie als auch auf die ro-
mantische Utopie von der zu singen anhebenden Welt heißt es in dessen 
erster Strophe im metrischen Rhythmus des jambischen Fünfhebers:

Schlag an die Erde: sie klingt stumpf und erden,
gedämpft und eingehüllt von unsern Zwecken.
Schlag an den Stern: er wird sich dir entdecken! 
(KA 2, S. 398)

Während die zehnte Elegie auf die phonographische Einzeichnung der 
Wangenlinie des Sphinx’ im Gehör zielt, spekuliert das späte Musik-
Gedicht einerseits auf die Versichtbarung des Schalls in dem distanzie-
renden Raum des perspektivischen Sehens, andererseits auf die ent-fer-
nende Lautwerdung des Lichts im Innern des Ohrs:

72 Ben 25. In einem Brief an Katharina Kippenberg vom 17. August 1919 schildert Rilke 
die Empfindung, »wie unser Gehör sich ausgegossen ha[be] und ein reiner Becher [sei] […], 
der sich anfüll[e] mit den durchhörigen Geräuschen der Nacht« (KK, S. 367).

73 Mer, S. 312.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 325

[…] Töne strahlen.
Und was hier Ohr ist ihrem vollen Strome,
ist irgendwo auch Auge: diese Dome
wölben sich irgendwo im Idealen. 

Irgendwo steht Musik, wie irgendwo
dies Licht in Ohren fällt als fernes Klingen … 
Für unsre Sinne einzig scheint das so
getrennt … Und zwischen dem und jenem Schwingen
schwingt namenlos der Überfluß … […] (KA 2, S. 398f.)

Die schon in dem Vortrag über »Moderne Lyrik« von 1898 vorgebrach-
te Hypothese, 

daß alle […] Erscheinungen peripherische Schwingungen darstell[t]en, wel-
che, von einem gemeinsamen Zentrum ausgehend, uns nur deshalb anders-
artig zum Bewußtsein k[ä]men, weil unsere beschränkten Organe immer nur 
Stücke dieses weiten Kreises wahrzunehmen vermö[cht]en (KA 4, S. 79), 

ist hier zu dem Ideal eines Organs fortentwickelt, welches Ohr und Auge 
zugleich wäre und Licht und Schall in einem wahrnähme. Das konkrete 
instrumentelle Modell des An-Schlagens wiederum weist den lautwerden-
den Klang als das Erzeugnis der beid- und wechselseitigen Rührung und 
Schwingung von Schlägel und Schlagfläche aus: als ein Phänomen der 
Resonanz. Vor diesem Hintergrund entdeckt sich der in Rilkes lyrischem 
Spätwerk eröffnete orphische Kosmos des Hörens als ein von wechselsei-
tiger Kontiguität der Körper getragenes Ordnungsgefüge des Angerührt- 
bzw. Angeschlagenwerdens und Mit-Tönens. Intimes Kernmoment der 
Audition bleibt dabei eine innige Berührung, welche die für das optische 
wie für das haptische Maßnehmen unerläßliche Distanz auf der Innenflä-
che eines halb geöffneten Hohlraumes im Körperinneren ein-holt. 

V

Die der Audition immanente Erotik, die Zeugungskraft des Tones bzw. 
die produktive Empfänglichkeit des Ohres, hat Rilke in dem zweiten 
Gedicht des ersten Teils der »Sonette an Orpheus« in der allegorischen 
Figur eines Mädchens gestaltet, das »aus d[ ]em einigen Glück von Sang 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster326

und Leier« hervorgeht, um sich im Ohr des Hörenden »ein Bett« (SaO I, 
S. 2) zu machen. Das Sonett lautet:

Und fast ein Mädchen wars und ging hervor
aus diesem einigen Glück von Sang und Leier
und glänzte klar durch ihre Frühlingsschleier
und machte sich ein Bett in meinem Ohr.

Und schlief in mir. Und alles war ihr Schlaf.
Die Bäume, die ich je bewundert, diese 
fühlbare Ferne, die gefühlte Wiese
und jedes Staunen, das mich selbst betraf.

Sie schlief die Welt. Singender Gott, wie hast
du sie vollendet, daß sie nicht begehrte,
erst wach zu sein? Sieh, sie erstand und schlief.

Wo ist ihr Tod? O, wirst du dies Motiv
erfinden noch, eh sich dein Lied verzehrte? – 
Wo sinkt sie hin aus mir? … Ein Mädchen fast … 
(SaO I, S. 2)74

Die latente Gewaltsamkeit der akustischen Vereinnahmung des Körper-
inneren durch den penetrierenden Klang ist hier zu der Allmacht eines 
Wesens im Ohr gewendet, welches, jenseits der Grenze von Leben und 
Tod, der Welt sich im Schlaf ermächtigt. In der Figur des Mädchens 
im Ohr, das mit der sanglichen Befruchtung des Gehörs ersteht, offen-
bart sich die Audition als Akt einer wechselseitigen Vereinnahmung und 
Durchdringung von Hörbarem und Hörendem, Welt und Gehör – und 
damit wiederum als ein Prozeß der Resonanz, in dessen Zuge Innen 
und Außen zur Übereinstimmung gelangen. Die Erfahrung eines sol-
chen Ein-Klangs hat Rilke, in Erinnerung an seine beiden Aufenthalte 

74 Das Glück der audio-oralen Begattung bzw. Empfängnis rühmt auch ein im November/
Dezember 1923, fast zwei Jahre nach dem Zyklus der Sonette, verfaßter Gedichtentwurf Ril-
kes, welcher der Weinernte einen »[…] von der gebenden Rebe zur Schale / überklingende[n] 
Übertrag« zuschreibt, der sich »[s]chließlich […] in empfangenden Munden« zu einem »Gehör 
[…] für den vollendeten Traubenton« (KA 2, S. 298) wandele. Der Entwurf schließt mit den 
Versen: »Wovon ward die tragende Landschaft [der Weinberge] entbunden? / Fühl ich die 
Tochter? Erkenn ich den Sohn?« (Ebd.)

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 327

auf Capri 1906/07 und 1908, in einer zweiteiligen autobiographischen 
Aufzeichnung mit dem Titel »Erlebnis« beschrieben, die Anfang 1913 
im spanischen Ronda entstanden ist. In deren zweitem Teil heißt es von 
dem in Er-Perspektive eingeführten Protagonisten:

Er gedachte der Stunde in jenem […] südlichen Garten (Capri), da ein Vo-
gelruf draußen und in seinem Innern übereinstimmend da war, indem er 
sich gewissermaßen an der Grenze des Körpers nicht brach, beides zu ei-
nem ununterbrochenen Raum zusammennahm, in welchem, geheimnisvoll 
geschützt, nur eine einzige Stelle reinsten, tiefsten Bewußtseins blieb. Da-
mals schloß er die Augen, um in einer so großmütigen Erfahrung durch den 
Kontur seines Leibes nicht beirrt zu sein, und es ging das Unendliche von 
allen Seiten so vertraulich in ihn über, daß er glauben durfte, das leichte Auf-
ruhn der inzwischen eingetretenen Sterne in seiner Brust zu fühlen. (KA 4, 
S. 668f.)

Jene »eine Stelle reinsten, tiefsten Bewußtseins«, welche hier als das »ge-
heimnisvoll geschützt[e]« Innerste eines durch den Vogelruf akustisch er-
schlossenen Raumkontinuums vorgestellt wird, beschwört das vorletzte, 
direkt an die verstorbene Wera gerichtete Gedicht des zweiten Teils der 
»Sonette an Orpheus« als

[…] die Stelle, wo die Leier 
sich tönend hob –; die unerhörte Mitte (SaO II, S. 28).

Was hier aufgerufen wird, ist der nicht zu verortende utopos eines aller-
ersten, des ›Ur-Geräusches‹, welchem auch die Klangdichtung der Sonet-
te selbst sich entbindet. In dem mythisch belegten Akt der Zergliederung 
des Sängerleibes ist diese raumzeitliche Stelle unwiederbringlich »ver-
loren[ ]« (SaO I, S. 26) gegangen – aufgelöst in jene »unendliche Spur« 
(ebd.) einer der Natur immanenten Akustik, die das fünfte Sonett des 
ersten Teils des Zyklus identifiziert: 

[…] Ein für alle Male
ists Orpheus, wenn es singt. […] (SaO I, S. 5)75

75 Von einem der eruierbaren Urheber- und mithin der Autorschaft entbundenen Sin-
gen läßt Rilke den nicht namentlich genannten Helden (Odysseus) des Gedichts »Die Insel 
der Sirenen« vom August/September 1907 berichten, welches, wie zahlreiche der »Neue[n] 
Gedichte«, die hier gleichfalls mythische Anspielung (nur) im Titel trägt. Von den Matrosen 
heißt es in diesem Gedicht, sie wüßten, »[…] daß es dort auf jenen / goldnen Inseln manchmal 
sing[e] – […]« (KA 1, S. 516; Hervorh. d. Verf.). 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster328

In dem mythopoetischen Kosmos des Orphischen hört auch das den 
schöpfergöttlichen Signaturen der Organismen zu entlockende »Ur-Ge-
räusch« (KA 4, S. 702) noch auf den Einen Namen. Während die tech-
nisch betriebene Konversion von »irgendwo vorkommende[n] Linien« 
in »eine Ton-Folge« (ebd.) spekulativ bleibt, hebt der anderthalb Jahre 
nach Rilkes »Anregung zum Experiment«76 verfaßte Zyklus der Sonette 
an, die »unendliche Spur« (SaO I, S. 26) des in die Natur eingegangenen 
Sanges in dem dichterischen Medium bedeutungstragender Sprachlaute 
im Genre des Klinggedichts zu vertonen – auf daß das Formenvokabu-
lar organisch-vegetativer Strukturen wie des Baumes und künstlerisch-
elaborierter, (archi-)tektonischer Bauformen wie des Tempels (oder des 
Sonetts selbst) in der Phono-Graphie andrängender Schallwellen dem 
Ohr der Hörenden sich einpräge.77 

Die unter das Motto des »[e]in für alle Male« (SaO I, S. 5) singenden 
Orpheus’ gestellten Zeichnungen Richard Deacons lassen sich vor dem 
Hintergrund der Rilkeschen Sinneslehre als graphische Konturierung 
ebenjener Umrißlinien betrachten, in welchen die sicht- und greifbare 
Formenwelt für Rilke auf der imaginären Zeichenfläche des Gehörs faß-
lich wird. Es ist die Grundtendenz einer konstruktiven Abstraktion, in 
deren spezifisch transitorischer Ästhetik die Zeichnungen und die im An-
schluß entstandenen ›graphischen‹ Plastiken Deacons mit der Poetik der 
spätesten Lyrik Rilkes übereinkommen: Der mythische Name des Or-
pheus steht bei beiden jeweils für ein Innen und Außen gleichermaßen 
umfassendes raumzeitliches Kontinuum, dessen energetischer Strom der 
Bildung distinkter Körper sowie der Differenzierung der menschlichen 
Sinne generativ vorausgeht.78 An den durch graphische Linien oder 
skulpturale Konturen umrissenen Formen Deacons wird anschaulich, 

76 KK, S. 378.
77 Das phonographische Doppelwesen der Lautsprache im allgemeinen sowie die zweifa-

che, optoakustische Erscheinungsform des tektonisch gegliederten Klinggedichts im besonde-
ren reflektieren Rilkes Sonette neben dem Klang-Bild vom »Tempel im Gehör« (SaO I, S. 1) in 
einer weiteren rhetorischen Figur der räumlichen Umkehrung und der synästhetischen Ver-
wandlung: in der Vorstellung vom »Sternbild unsrer Stimme« (ebd., S. 8), welches der flüch-
tige, energetische »Hauch« des zwischen »Klage« und »Rühmung« vermittelnden Sonetts »in 
den Himmel« (ebd.) zeichne.

78 Zu dem Kontext der epochalen Faszination amaterieller Energien, in den die kinetische 
Ästhetik und Poetik des späten Rilke einzuordnen ist, vgl. Christoph Asendorf: Ströme und 
Strahlen. Das langsame Verschwinden der Materie um 1900. Gießen 1989.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Orphische Resonanz 329

worauf Rilkes Gebilde im Gehör zielen: auf die konstruktive Potenz 
von ›Schwingungen‹, welche zwischen Sichtbarem und Unsichtbarem, 
Werden und Vergehen, Leben und Tod vermitteln. Die altgriechische 
Vorstellung der Metamorphose versteht Rilke dabei als einen in moder-
nen Zeiten technisch beschleunigter Abstraktion und Entsinnlichung der 
Lebenswelt an den Künstler sich stellenden Auftrag der »Verwandlung« 
(DE IX, S. 70), wie die im Februar 1922 vollendete neunte Elegie ihn 
formuliert: 

Erde, ist es nicht dies, was du willst: unsichtbar
in uns erstehn? – Ist es dein Traum nicht,
einmal unsichtbar zu sein? – Erde! unsichtbar!
Was, wenn Verwandlung nicht, ist dein drängender 

Auftrag? (DE IX, S. 67–70)

In einem vielzitierten Brief an seinen polnischen Übersetzer Witold Hu-
lewicz, den Rilke im November 1925 in zeitlicher Nähe zu den späten 
Gedichten »Gong« und »Musik« niedergeschrieben hat, betont er insbe-
sondere die (in der Forschung oftmals vernachlässigte) progressive Ten-
denz dieses Verwandlungsprozesses. Er erklärt: 

[U]nsere Aufgabe ist es, diese vorläufige, hinfällige Erde uns so tief, so lei-
dend und leidenschaftlich einzuprägen, daß ihr Wesen in uns »unsichtbar« 
wieder aufersteht. Wir sind die Bienen des Unsichtbaren. Nous butinons éperdument le 
miel du visible, pour l’accumuler dans la grande ruche d’or de l’Invisible. Die »Elegien« 
zeigen uns an diesem Werke, am Werke dieser fortwährenden Umsetzun-
gen des geliebten Sichtbaren und Greifbaren in die unsichtbare Schwingung 
und Erregtheit unserer Natur, die neue Schwingungszahlen einführt in die 
Schwingungs-Sphären des Universums. (Da die verschiedenen Stoffe im 
Weltall nur verschiedene Schwingungsexponenten sind, so bereiten wir, in 
dieser Weise, nicht nur Intensitäten geistiger Art vor, sondern wer weiß, neue 
Körper, Metalle, Sternnebel und Gestirne.)79

Es ist ein Spiel der fortgesetzten Transformationen zwischen dem Ge-
genständlich-Konkreten und einem durchaus nicht unsinnlichen, frei zu 
gestaltenden Abstrakten, welches Rilke dem modernen Künstler hier 
aufträgt. Mit dem physikalischen Konzept der zwischen Unsichtbarem 
und Sichtbarem bzw. zwischen Geist und Körper, Innen und Außen, 
Individuum und Universum vermittelnden Schwingung erhebt er nichts 

79 B 898.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jana Schuster330

anderes zur Leitvorstellung seiner späten, kinetischen Ästhetik als das 
Kernmoment der akustischen Resonanz bzw. des psychophysisch erre-
genden Mit-Schwingens. Die Metapher des Bienenstocks – ein Verweis 
auf die 1901 erschienene Schrift »La Vie des Abeilles« (›Das Leben der 
Bienen‹) des belgischen Dramatikers und Philosophen Maurice Maeter-
linck – bestimmt gerade das (notwendig abstrahierende) Kunstwerk als 
den bevorzugten Ort einer Läuterung des Lebendigen zu seiner genu-
inen Essenz. In der Bienenwabe, deren geometrische Form dem Honig 
als Sammelstätte dient, veranschaulicht sich sowohl die konturierende 
Kraft der Graphik als auch die evokative Kraft der Lyrik: Wie jene aus 
dem feinen Netz der Linien eine plastische Form hervortreten oder, wie 
Deacon sagt, sich verfangen läßt, so versucht diese, durch den freien 
Klangzeitraum der (graphisch verzeichneten) Sprachlaute in der Asso-
ziation der Hörer den vollen sinnlichen Gehalt des Benannten auf- und 
wachzurufen. Der zwiefältig-integrale Modus, den der späte Rilke für 
die angestrebte »leidend[e] und leidenschaftlich[e] [E]in[ ]präg[ung]«80 der 
Welt ins Innere vorsieht, ist jener der Phono-Graphie, wie er sie dem Akt 
des Hörens zuschreibt – und wie das dichterische Medium der Laut-
schrift sie je schon leistet. Die unter das Motto des allzeit und allerorts 
singenden Orpheus gestellten Zeichnungen Richard Deacons, deren fei-
nes Liniennetz dem betrachtenden Auge eine nachzuzeichnende Gestalt 
vorgibt, machen in dieser Hinsicht die »[A]ufersteh[ung]«81 des Irdischen 
in der von Rilke imaginierten Einprägung phonographischer Umrisse 
im Gehör vorstellbar: In den mehrdeutigen, transparenten graphischen 
Formen zeichnen sich mit dem Gefäß des aufnehmenden Organs zu-
gleich auch die unfaßliche Dichte und transitorische Fülle der wahrge-
nommenen Klangphänomene ab. So ist es letztlich die von Rilke auf die 
Wand des resonierenden Hohlraums im Innern des Ohrs projizierte Zei-
chenfläche, deren Beschriftung auf Deacons Blättern einsichtig werden 
kann: Im Namen des Orpheus gewinnt das Hören selbst hier Kontur. 

80 Ebd.
81 Ebd.

Der Abdruck der Zeichnungen und der Photographien von Skulpturen Richard Deacons 
erfolgt mit freundlicher Genehmigung des Künstlers selbst sowie des Kunstvereins Hanno-
ver, des Verlagshauses Phaidon Press Limited und der Galerie Thomas Schulte, Berlin.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289 - am 18.01.2026, 00:35:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

