V Mogliche Therapiemodelle

1. Als Hypothese formulieren wir: Die fiir indische Kulturen
mafsgebenden anthropologischen Triebkrifte von Unwis-
senheit, Gier und Hass (im Buddhismus aufs engste mit-
einander verwoben) auf der Grundlage von Angst kénnen
erganzt werden durch die Erkenntnis, dass auch das
menschliche Streben nach Kreativitit bzw. der Gestal-
tungswille des Menschen fundamental fiir die Evolution
menschlicher Kulturen gewesen ist und bleiben wird, was
sich empirisch (und gut dokumentiert) als ein Leitmotiv
der antiken griechischen Kultur belegen lasst.

2. In Verbindung mit den sozialen Mustern von Kooperation
und Konkurrenz in menschlichen Gesellschaften, die in
Spannung zueinander stehen, ist zu kliren, ob und wie
ein detailliert zu beschreibendes qualitatives Wachstum
solchen kulturellen Kriften Rechnung tragen kann, die
inhédrente Widerspriiche auszugleichen vermogen.

3. In Verkniipfung mit historischen Beispielen ist zu fragen,
ob und wie klassische Kulturen Ressourcen aktivieren, die
okologisch/ckosophisch zu konkreten Handlungsstrate-
gien gefiihrt haben, und zu priifen, ob Ubersetzungen in
die Gegenwart moglich sind.

4. Die Symbolgestaltung und Gemeinschaftsdynamik der
Religionen muss genutzt werden — ihre Motivationskraft
ist fiir das Gelingen des kulturellen Wandels unerlasslich.
Religionen sind auch deshalb wichtig fiir die kulturelle Er-
neuerung, weil sie Institutionen sind, die zeitlich und
raumlich in weiten Horizonten operieren. Wir fassen den
Religionsbegriff allerdings sehr weit und meinen nicht
nur das, was uns heute als »institutionalisierte Religion«

41

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1.



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

2.

42

bekannt ist, sondern vielmehr eine grundlegende kultu-
relle Praxis, ohne die Menschheitsgeschichte kaum denk-
bar ist. Dies wird nun erldutert:

Was sind Religionen?

. Religionen sind geistige, soziale und materielle Systeme,

die Gesellschaften Kohidrenz verleihen und den Einzelnen
in ein letztgiltiges Lebens- und Deutungsmuster der
Wirklichkeit integrieren. Sie beantworten und kldren
Grundfragen und Angste des Menschen und heben ins
Bewusstsein, dass der Mensch mehr ist als das, was er fiir
seine alltdgliche Identitdt halt. Religion ist in jedem Fall
sozial inszenierte und individuell internalisierte »Kontin-
genzbewiltigung«, also konstruktiver Umgang mit der
Zeitlichkeit und dem Leiden des Menschen durch Sinn-
angebote, die Raum und Zeit durch Verweis auf eine
transzendente Dimension je unterschiedlich strukturie-
ren. Dabei spielen emotionale wie kognitive Elemente in
wechselseitiger Abhingigkeit eine entscheidende Rolle.
Diese Kontingenzbewiltigung wird besonders dringlich
in gesellschaftlichen Umbriichen, die Unsicherheit erzeu-
gen. Kurz gesagt, Religion ist die Suche nach certitudo
unter Bedingungen der insecuritas, nach Gewissheit also
unter den Bedingungen des ungewissen Lebens.
Religionen sind als kultische, emotionale und intellektuel-
le Selbstvergewisserung in allen menschlichen Kulturen
spezifisch ausgeprigt. In der Geschichte der letzten vier-
tausend Jahre haben Religionen regionale Identitdten ge-
schaffen beziehungsweise solche legitimiert.

Zuerst die wissenschaftlich-technische, dann die wirt-
schaftliche und nun auch die mediale Globalisierung ver-
dndern traditionelle Muster der Herausbildung von Iden-
titaten durch Religion. Religionen beeinflussen heute

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was sind Religionen?

einander wie nie zuvor und verlieren dabei sowohl auf der
Ebene der Bindungskraft beim Einzelnen wie auch in
Gruppen und institutionell ihre exklusive und abgrenzend
identititsstiftende Funktion, besonders bei den von der
Globalisierung stark betroffenen Mittelschichten. Welt-
weit kommt es zu so genannten »Patchworkidentitdten«.
Die daraus folgenden Wertemuster sind keineswegs kon-
turlos, sondern bilden neue Wertehierarchien. Sie erschei-
nen aber je nach kultureller Situation verschieden.

. Religionen haben auch im 21. Jahrhundert in Europa noch
Einfluss, weltweit ohnehin. Der staatstragende Atheismus
der kommunistischen Lander hatte die Religionen durch
totalitare Ideologien nur zeitweilig verdriangt, was in Chi-
na bis heute der Fall ist, allerdings in neuen Mischungen
mit klassischen, als nationales Erbe deklarierten Reli-
gionsinhalten. In modernen kapitalistischen Industrie-
gesellschaften vor allem Europas wurden die monolithi-
schen religiosen Institutionen durch Pluralisierung der
Religionen abgeldst. In anderen Teilen der Welt blieben
Religionen traditionelle Identitdtsgeber oder fanden diese
Rolle in neuer Form, wie besonders in Russland, der ara-
bischen Welt und Afrika, politisch orchestriert auch in In-
dien, und zwar in einer Form der Abgrenzung zur west-
lichen technologischen und politischen Dominanz. Das ist
ein wesentlicher Aspekt der heutigen Auseinandersetzung
zwischen vielen arabischen Staaten und Europa.

. Nach dem Zusammenbruch der im 19. Jahrhundert gene-
rierten politischen Gesellschaftsutopien, also vor allem
dem innerweltlichen Fortschrittsglauben, dem Marxismus
und dem Faschismus, entsteht heute eine neue Suche nach
Sinn, nach Werten, die unter den Bedingungen pluralisti-
scher Gesellschaften nur als Sinnpluralitit erscheinen
kann. Der damit verbundene »Zwang zur Wahl« (Peter L.
Berger) erzeugt neue Unsicherheit (insecuritas) und kon-
terkariert damit das certitudo-Bediirfnis. Das ist einer der

43

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

inneren Griinde fiir Fundamentalismen, die diesen Sach-
verhalt zu verdringen suchen. Um die Verdringung auf-
rechterhalten zu konnen, entsteht ein Sog zur Fanatisie-
rung, der, wenn er politisch instrumentalisiert wird, durch
geschiirten Fanatismus verstarkt wird.

1.1 Historische Dimensionen

Das, was wir als unterschiedlichen Weltkulturen oder Welt-
religionen bezeichnen, ist eine relativ junge Entwicklung in
der Menschheitsgeschichte. Religionen haben sich in den
letzten Jahrtausenden in geographischen und politisch kultu-
rellen spezifischen Kontexten entwickelt. Hinsichtlich der
dokumentierten Geschichte der letzten drei bis maximal vier
Jahrtausende konnen vier Modelle unterschieden werden, die
aber auch untereinander tiberlappende Epochen markieren,
die also auch gleichzeitig wirksam sind:

1. Die Isolation

2. Die Konfrontation

3. Die Toleranz oder Koexistenz

4. Die Kooperation oder Proexistenz.

Unter Isolation verstehen wir die getrennte Entwicklung der
allmahlich sesshaft werdenden Volker im 3. und 2. Jahrtau-
send v. Chr. entlang der groflen Fliisse Nil, Euphrat und Tig-
ris, Indus und Ganges sowie am Gelben Fluss. In dem MafSe,
wie diese Stadtstaaten zu territorialen GrofSen wuchsen, auf
andere Kulturen ausgriffen und Imperien bildeten, wie z.B.
Griechenland oder Persien oder Rom, das China der Han oder
das Indien der Maurya, gerieten die Kulturen in Dominanz-
konflikte und Konfrontation, die auch die Religionen be-
trafen. Die Gotter der Besiegten wurden entweder in das
tiberlegene himmlische Imperium eingegliedert oder ausge-
grenzt. Selten kam es wie unter Ashoka im Indien des 3. Jahr-

44

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was sind Religionen?

hunderts v. Chr. oder teilweise in der »Pax Romana« zur Dul-
dung (Toleranz) der anderen Gotter. Das Modell bzw. die
Epoche der Toleranz, die dritte Epoche also, hat in unter-
schiedlichen Kulturen verschiedene Wurzeln und Gestalten
angenommen. Seit dem 19. Jahrhundert, genauer seit dem
Weltparlament der Religionen 1893 in Chicago, das nicht zu-
falligerweise am Rande der damaligen Weltausstellung statt-
fand, also mit einem ersten Schub von Globalisierung in der
Okonomie verbunden ist, wuchs der Mut und der Ruf nach
Zusammenarbeit in produktivem Sinne, also nicht nur nach
Toleranz, sondern Kooperation der Religionen. Dies verstiark-
te sich noch einmal nach den verheerenden Weltkriegen und
dem Zusammenbruch des Kolonialismus nach 1945, wobei es
zunéchst zu einer Kooperation der Religionen angesichts der
Gewalt kam, die in den Weltkriegen von Europa ausging,
dann auch als Kooperation und Proexistenz der Religionen
gegen den aufkommenden Kommunismus und den kon-
sumeristischen Materialismus, und heute angesichts der
Gefahr eines neuen Weltkrieges oder der ckologischen Kata-
strophe.

Es ist zu bedenken, dass damit nur eine kurze Spanne der
Menschheitsgeschichte im Blick ist. Zehntausende von Jah-
ren, ja Hunderttausende kennen wir so gut wie nicht. Selbst
wenn wir die Malereien der jungpaldolithischen Hohlen von
Lascaux zu deuten versuchen, kommen wir iiber Vermutun-
gen nicht hinaus, d.h. die Religionen, wie wir sie kennen,
sind historisch mit der Bildung von Stadtstaaten entstanden.
Es ist durchaus maoglich, dass die gegenwirtige Globalisie-
rung und dramatische Verdnderung der Welt auch die Reli-
gionskulturen grundlegend verdndern wird, denn auch Reli-
gionen sind historische Gebilde, die entstehen, sich ver-
dndern und auch wieder verschwinden konnen.

45

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

1.2 Gegenwartsdiagnostik

Vielerorts wird ein Verlust von Werten, von Ressourcen,
auch von Identitit beklagt. Als Gegenmittel werden sowohl
Besitzstandswahrung als auch gezielte Aufbriiche in ein neu-
es Zeitalter propagiert, und diese Ambivalenz lasst sich auch
in den Religionen beobachten. Keineswegs nur im Christen-
tum stehen insbesondere die Institutionen auf dem Priifstand
der Kritik. Die Beschworung von »Wahrung der Identitat« ist
dann nicht selten eine Maske fiir institutionelle (konfessio-
nelle, religiose, parteipolitische) Selbstbehauptung und Un-
fahigkeit zur Reform. Es gibt also einerseits eine globalisierte
Krise der religiosen Institutionen und andererseits einen
Boom von Religiositit, der ebenfalls global vernetzt ist.
Zunichst eine Ausgangsthese: Das, was als Krise er-
scheint, ist zutiefst auch eine Krise der Sprache. Diese hingt
wesentlich mit Traditionsumbriichen und mit Verianderun-
gen in Wirkung und Gebrauch von Medien zusammen. Gro-
e Mengen von Informationen stehen zur Verfiigung und
werden fliichtig registriert, kaum aber kontextuell und his-
torisch verstanden. Verstehen vollzieht sich in Sprache. Spra-
chen werden durch Traditionen iibermittelt. Menschen wer-
den in eine bestimmte Sprache hineingeboren, und diese
Sprache ist nicht universal. Sie ist wie ein Fenster, durch das
wir auf die Wirklichkeit blicken, je nachdem durch welches
Fenster man blickt, ist die Wahrnehmung verandert. Sprache
bildet also nicht nur ab, sondern schafft das, was als Wirklich-
keit erscheint. Daraus folgt: Verstehen setzt voraus, dass das
Besondere von Sprachen und die historische Bedingtheit von
Begriffen erfasst werden. Sprachen wandeln sich. Was »Zeit«
oder »Freiheit« oder »Gliick« oder »Wohlstand« bedeutet,
war im 1. Jahrhundert anders als im 16. oder 20., selbst wenn
wir eine einzige Sprachentwicklung (sagen wir die deutsche)
zugrunde legen — die historischen, sozialen, 6konomischen
und kulturellen Prozesse sind so komplex, dass diese Ent-

46

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was sind Religionen?

wicklungsgeschichte immer nur partiell und — wiederum
durch das jeweilige »Fenster« der Wahrnehmung bedingt —
vorbeurteilt beschrieben werden kann. Begriffe lassen sich
nicht ohne weiteres ineinander tibersetzen, schon gleich gar
nicht im poetischen und mytho-poetischen Sprachduktus des
Religiosen, denn jedes Wort hat einen Kontext, der gewach-
sen ist. Ein Sprachbegriff ist und bleibt mit sich nicht iden-
tisch, denn jeder Begriff ist entstanden aus verschiedenen
Waurzeln, und der nachfolgende Wachstumsprozess hat kein
Ende.

Kultur und Religion sind synthetisch. So gibt es nicht die
eine christliche oder hinduistische oder buddhistische Vor-
stellung von Gott, Welt und Erlésung, sondern immer neue
Versuche des Verstehens, des Aneignens, der kreativen
Neuinterpretation. Dies geschieht nicht in subjektiver Will-
kiir, sondern in intersubjektiver Kommunikation nach Spiel-
regeln, die durch die Tradition vermittelt und mehr oder we-
niger allgemein anerkannt werden. Identitit ist im Werden,
sich wandelnd. Daraus folgt die These: Tradition ist lebendig,
indem sie sich verandert, und nur so kann sie ihrem Ur-
sprungsimpuls treu bleiben. Das Christentum, den Hinduis-
mus, den Buddhismus gibt es folglich nicht, sondern Men-
schen und Gruppen, die auf dem Hintergrund einer bestimm-
ten Sprach- und Symboltradition ihr Leben verstehen und
gestalten mochten, wobei Gruppeninteressen und soziale
Selbstbehauptung eine wesentliche Rolle spielen. Darum sind
Religionen in sich vielgestaltig und umfassen oft mehrere
»Typen« von Religion in einem einzigen Traditionsstrang.
Was dazu gehort und was nicht, wird in Kommunikations-
prozessen von Gruppen stets neu »ausgehandelt«. Auch hier
ist Identitat fragil, durchlissig, nie abgeschlossen. Dazu seien
vier Aspekte unterschieden:

47

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

Spiritualitit

Religionen legitimieren Grundmuster von Gesellschaften
durch den Bezug auf eine unbegriindbare Wirklichkeit
(Gott), die Voraussetzung fiir den normativen und wohl auch
operativen Konsens von Gesellschaften ist. Dieser Bezug ist
historisch verdnderlich, aber ohne ihn — sei er nun explizit
»religios« oder nicht — ist gesellschaftliche Kohérenz bezie-
hungsweise Identitit nicht denkbar. Religiose Sozialisations-
prozesse, Kultformen, theologische Systeme usw. konnen
sehr verschieden voneinander sein, und oft fallen Ahnlich-
keiten nur dann ins Auge, wenn man von der konkreten Ge-
schichte abstrahiert. Denn verschiedene Religionen geben
nicht unterschiedliche Antworten auf ein- und dieselbe Fra-
ge, sondern sie stellen die Fragen verschieden, und dement-
sprechend sind die Antworten unterschiedlich.

Um welche Fragen geht es? Eben dariiber gibt es keinen
Konsens (mehr). Geht es um die Frage nach dem Sinn des
Lebens, nach Bedeutung der divergierenden Einzelereignisse
des Lebens, die doch irgendwie einen Zusammenhang er-
geben miissten? Oder geht es eher nicht um die Frage nach
dem Sinn des Lebens, denn dies ist eine intellektuelle und
sekundire Frage, sondern darum, wie Menschen eine Erfah-
rung authentischen Lebens machen konnen? Das aber ist der
Bereich der Spiritualitit, der von Religion unterschieden
werden muss, wenngleich beide historisch miteinander zu-
sammenhingen: Spiritualitit ist die bewusste Formung des
Bewusstseins durch sich selbst, sie ist die schopferische Ent-
deckung der noch unentdeckten Moglichkeiten, die im
menschlichen Bewusstsein liegen, vor allem der Maoglich-
keiten zu einer transtemporalen und alles umfassenden Ein-
heitserfahrung. In dieser Erfahrung wird der Gegensatz von
Subjekt und Objekt, von Mensch und Welt, von Mensch und
Gott liberwunden in einer Erfahrung der Einheit der Wirk-
lichkeit. Dies ist ein transformatives Erlebnis, wie wir aus der
Geschichte der Spiritualitdt in allen Religionen wissen. Sol-

48

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was sind Religionen?

che Transformationen sind heute notwendig, um den sozio-
kulturellen Bewusstseinswandel anthropologisch zu ermogli-
chen. Spiritualitat wurde allerdings in der Geschichte bisher
(meistens) von religiosen Ritualen und Glaubensformen ge-
stiitzt und plausibilisiert, gerade auch dann, wenn spiritueller
Aufbruch erstarrte religiose Dogmen und Institutionen hin-
weggefegt hat. Gewiss, Spiritualitdt wurde in der Geschichte
meist auf dem Hintergrund und in den Deutungsmustern
von Religion gelebt und erlebt, das war aber keineswegs
immer der Fall: In der Spatantike etwa waren die Erzdhlun-
gen und Rituale der Religion fiir viele Intellektuelle obsolet
geworden, z. B. in der Stoa bis hin zu Boethius: hier wurde die
philosophische Ethik zum spirituellen Feld, die consolatio
(Trostung) der Philosophie erwies sich in der stoischen Ethik
als die spirituelle Praxis. Spiritualitit kann auch heute in
Distanz zur Religion praktiziert werden, wie die Achtsam-
keits- und Meditations-Bewegungen in Europa und Amerika
zeigen. Es geht dann meistens um »authentisches Lebenc,
weniger um wie auch immer vorgestellte »Gotteserfahrung«.

Doch was ist authentisch, und woran misst man dies? An
Werten, die in Traditionen iiberliefert werden. Solche Werte
wandeln sich, aber jede menschliche Gemeinschaft bezie-
hungsweise Gesellschaft sucht nach Grundwerten, nein sie
basiert schon vor jeder Frage auf Grundlagen, die eine geord-
nete Weltsicht und damit eine sinnvolle Frage tiberhaupt erst
ermoglichen. Ohne einen Grundrahmen von Orientierung —
sei dieser bewusst oder nicht — ist Erkennen nicht moglich.
Wo es kein Erkennen gibe, wire auch das Wahlen nicht mog-
lich, das heifst, der Mensch konnte keine Entscheidungen
treffen. Daraus folgt: Die Pluralitit der Werte ist immer re-
lativ zu einer grundlegenden Basis, auf der die Werteplurali-
tat iiberhaupt erst als Wert erkennbar ist. Absolute Relativi-
tat ist ein holzernes Eisen. Das hat Konsequenzen fiir die
Wahrnehmung dessen, was man zunichst als das »Andere«
oder »Fremde« oder »Neue« erfahrt, das allerdings unver-

49

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

meidlich nicht véllig anders sein kann, weil es sonst gar nicht
wahrnehmbar wire. Das Eigene und das Andere sind keine
abgeschlossenen Gebilde, die man von auflen betrachten
konnte, sondern beide Grofien entstehen in der Begegnung,
in der Kommunikation von Verschiedenen, die in der Bestim-
mung des Eigenen und Anderen zwei Seiten eines einzigen
Kommunikationsgeschehens abstrahieren. Das Andere ist die
Riickseite des Eigenen.

Wahrhaftigkeit

Die genannten kulturellen Dynamiken lassen sich auch im
Riickblick auf die Religionsgeschichte erkennen. Jede Reli-
gion ist Komposition. Religions-Kompositionen bestehen
aus unzihligen Einzel- und Leitmotiven, die ein Geflecht bil-
den, indem sie miteinander in Beziehung getreten sind und
treten. Was also ist original an einer »Religion«, was ist ihre
Identitdt? Eine Analogie aus dem Bereich der Musik kann
vielleicht hilfreich sein: Der fortwahrende Austausch nach
der Struktur einer unverwechselbaren »Grund-Melodie«.
Selbst die gewagteste Modulation (vielleicht gar in einer
Parallele?), auch der Kontrapunkt, ist auf die Grundmelodie
bezogen. Auch das Kontrastthema. Ist das nur eine erbauliche
oder vage Metapher? Vielleicht, aber prazise lasst sich das
Problem nicht fassen, weil wir es in der Gestaltung von Reli-
gionen wie in der musikalischen Figuration mit kreativen
Prozessen zu tun haben, die prinzipiell nicht vorhersehbar
sind, ob nun der Weltgeist als Autor vermutet wird (Hegel)
oder die Spezies Mensch als kulturgeschichtliches Wesen in
einer creatio continua zu sich selbst kommt (moderner Kon-
struktivismus).

Was folgt daraus fiir die Religionskultur des Christentums
auf der Suche nach religioser Identitat in multireligiosen Ge-
sellschaften? Zunichst dies: Der Geist des Christlichen er-
zeugt eine religiose Haltung der Offenheit, sprich: der »Frei-
heit eines Christenmenschen« (Luther). Diese Offenheit ist

50

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was sind Religionen?

aber nur durchzuhalten in einer Ausrichtung, die mit der Tu-
gend der Wahrhaftigkeit angemessen zu beschreiben ist.
Wahrhaftigkeit kann nicht abstrakt bleiben, sie hat Gestalt.
In christlicher Sprache: Wenn der Logos inkarniert wird, hat
geistige Wahrhaftigkeit den Segen des Himmels. Das trinita-
rische Werden in Gott und die Inkarnation als Sohn pra-
figurieren partnerschaftliches Sein, mithin die dialogische
Existenz des Christen. Wenn der Raum dieser Inkarnation
dann noch als das »Eigentum« der unaussprechlichen Wahr-
heit selbst verstanden wird (»Er kam in sein Eigentumg, Joh
1,11), kann es zwar Widerspriichliches und Widerstindiges,
nicht aber prinzipiell Fremdes geben. Der Logos »schmeckt«
sich selbst in allen Dingen, um ein Wort Meister Eckharts
abzuwandeln. Das ist eine Erkenntnis, die Pluralitdt gleich-
sam sakramentalisiert.

Kreative Integration

Die Einheit der »Welt in Gott« (Karl Rahner) ist eine theo-
logische Selbstverstindlichkeit, die sich aus der oben erwéhn-
ten Trinitdtslehre des Christentums ergibt. Aber die Haltung,
die daraus resultiert, ist nicht selbstverstindlich. Sie reibt
sich an dem individuellen Interesse eines psychisch stabilen
Identitétsrasters und an dem institutionellen Interesse einer
verrechtlichten »Ruhe an der Front«. Aber es ist die kreative
Integration, nicht die stabilisierende Abgrenzung, aus der
sich die Dynamik des Christlichen speist. Jesus von Nazareth
hatte andere Prioritdten als das — menschlich ganz normale —
Interesse am status quo. Sein Reich war nicht von dieser
Identitit.

Auch in spiteren Jahrhunderten heifit es: Ecclesia semper
reformanda — ein anstrengendes Programm, das ohne Ver-
unsicherung, ohne Risiko und Unruhe in der Suche nach
den Kriterien nicht denkbar ist. Denn Integration oder Assi-
milation kann ohne Dissimilation nicht gelingen. Der kultu-
rell handelnde Mensch findet seine Wiirde als Subjekt dieser

51

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

Unterscheidung nicht, wenn er sich in den Strudeln der Zeit-
laufte trudeln lasst, sondern wenn er gemaf3 eigener Einsicht
und Verantwortung handelt. Diese Freiheit ist die christliche
Identitit. Daraus rechtfertigen sich nicht Uberlegenheits-
gefiihle, wohl aber der Mut zur Freiheit durch Offnung fiir
den Geist, aus der gelassene Freude kommt. Denn das Krea-
tive oder die spielende Weisheit ist die Schwester der Freude.
Nicht der erhobene Zeigefinger ist der Gestus des Christus
und damit des Christen, sondern die gedffneten Arme, auch
fiir die Identitdts-Beladenen und von Sorgen Gequilten.
Allerdings pflegen sich Identititen und Abgrenzungs-
bediirfnisse durch Sprachgebriuche und Kommunikations-
rituale zu stabilisieren, die »Erkennbarkeit, das »eigene Pro-
fil« bzw. das »Unverwechselbare« zu spiegeln scheinen. Das
aber ist Fiktion, denn jede Sprache ist immer nur ein Fenster
auf die Wirklichkeit, wie wir bereits bemerkt hatten. Wo
mehrere Menschen durch verschiedene Fenster blicken und
einander aus unterschiedlichen Hausern religiose Erfahrun-
gen zurufen wollen, entsteht ein heilloses Sprach-Chaos. Das
Ohr muss geschult werden, damit es horen lernt. Dies kann
man, muss es aber nicht, Meditation nennen: aufmerksam
sein und hinter den eigenen Worten wie hinter den Worten
des anderen die verborgenen Mitteilungsmuster horen, vor
allem aber die eigenen Projektionen als solche erkennen.

Identititsbildung

Traditionell relativ stabile Religionsraume haben sich fast
iiberall ausdifferenziert, zumindest in den Industrielindern.
Innen- und AufSenperspektive von Religionen verkniipfen
sich in immer komplexeren Strukturen miteinander. Diese
komplexe Uniibersichtlichkeit macht Angst, wenn die Wir-
kungsweisen nicht durchschaut werden. Weil Religionen
nach wie vor und weltweit eher zunehmend ein Faktor der
Identitétsbildung von Individuen und Gruppen sind, miissen
die Muster und Spielregeln der Begegnung mit dem Anderen

52

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die europidische Erfahrung

(in der sich das Eigene neu prégt) transparent gemacht
werden. Und zwar durch Bildung, denn nur Verstehen kann
lehren, dass Identititen flexibel sind.

Die Pluralisierung im Religions- und Wertegesprich muss
keineswegs zu Identitétsverlust fithren, sondern wird Wachs-
tums- beziehungsweise Reifungsprozesse auslosen, die das
Bestehende verdndern werden, wenn Individuen und Grup-
pen dabei bewusst aktiv sein konnen und Integritét erleben.
Dann lost Differenz kreative Freude aus, und die Freude des
Kreativen driickt sich aus in Differenz! Dies erlebt jeder Ent-
decker! Allerdings ist der Umgang mit Differenz anstren-
gend, und jeder Wachstumsprozess setzt Wurzeln voraus.
Diese prisentieren sich individual- wie gruppenpsycho-
logisch in der Gestalt von Kindheitsmustern bzw. der Erzdh-
lung von Geschichte(n), die Identitit stiften. Wachstum in
Freiheit setzt die behutsame Pflege solcher Wurzeln voraus.
Dieses Gesetz der psychischen Integritit ist giiltig auch fiir
soziale und hier ganz besonders religiose Identitatsprozesse.

2. Die europiische Erfahrung

Wir beginnen mit Europa, obwohl dies nach zeitlich-histori-
scher Einordnung keineswegs gerechtfertigt erscheint, denn
Europa ist bei weitem nicht der élteste Kulturraum, zumin-
dest China und Indien wiren hier an erster Stelle zu nennen.
Doch gibt es zwei Griinde, die diesen Beginn rechtfertigen:
Erstens sehen wir das Andere oder den Anderen im Licht
der eigenen Erkenntnisbedingungen, also durch eine Per-
spektive, die uns selbst meist gar nicht bewusst ist. Wir kon-
nen zwar methodisch versuchen, diese Voreingenommenbheit
so weit wie moglich auszuschalten, aber dennoch gibt es in
der Welt der Geschichte keinen tibergeordneten Standort —
wir sind Teil dessen, was wir beschreiben, und der Vorgang
des Beschreibens bzw. Erkennens ist selbst ein Aspekt des zu

53

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

Erkennenden. So ist es sinnvoll, die Muster der eigenen Ge-
schichtsmythologie zuerst zu durchschauen. Zweitens hat die
Dynamik der europiischen Kultur die gesamte Welt erfasst,
indem die wissenschaftlich-technische und die 6konomische
Entwicklung alle Lebensbereiche auf dem gesamten Globus
fundamental prigen und verdndern. Diese Verdnderungs-
dynamik ist Teil des Problems der Zerstorung von Okosyste-
men und der Vielfalt humaner Lebenswelten; sie hat zwar in
Europa und Amerika ihre Urspriinge, ist aber langst Teil der
Antriebsmechanismen aller anderen Weltkulturen und wird
in diesen mit nicht weniger Vehemenz vorangetrieben als in
den Ursprungslindern der industriellen Revolutionen. Im
Gegenteil, oft kommt die Kritik an der entfesselten ckonomi-
schen Wachstumsdynamik aus Europa und Amerika, wih-
rend die ungebremste Zerstorung nicht selten kritiklos in
Indien oder China vorangetrieben wird, auch wenn sich — in
beiden Kulturen — Gegenkrifte regen, sind diese oft auch von
européischen Vorbildern her motiviert, seltener von indi-
genen kulturellen Werten. Dass sich das dndern konnte und
sollte, ist ein Aspekt der folgenden Uberlegungen.

Europa selbst ist vielgestaltig, die Unterscheidung grie-
chischer und hebrdischer Wurzeln ist nur eine sehr grobe
Einteilung. Auch Agypten, Mesopotamien und Persien sind
Kulturen, die zur Entstehung der spezifisch europdischen
Entwicklung maf3geblich beigetragen haben. Bis zum
12. Jahrhundert, also dem Beginn der Stadtentwicklung und
vernetzter Infrastrukturen der Transportwege, des 6konomi-
schen Austauschs und entsprechender sozialer Veranderun-
gen, ist von einer europaischen Wachstumsdynamik noch
nichts zu spiiren. Die Zeit vom 1. bis zum 11. Jahrhundert
n.Chr. ist eine »langsame« Zeit gewesen, der es zwar an
Dramatik nicht fehlte, die aber diese Dramatik im Rahmen
bekannter Kulturmuster entfaltete: der Untergang des Ro-
mischen Reiches, die Volkerwanderungen, die Etablierung
neuer/alter feudaler Ordnungs- und Herrschaftsformen bei

54

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die europidische Erfahrung

einer sich nur geringfiigig veraindernden demographischen
Situation. Die christliche Heilserwartung war wesentlich auf
das Jenseits ausgerichtet, sie gab kaum Impulse fiir die Ver-
dnderung des Diesseits.

Das dnderte sich ab etwa 1200. Bereits die Monchsorden
hatten weite Territorien erschlossen und verkehrsmiflige wie
wirtschaftliche Infrastrukturen geschaffen, die ganz Europa
miteinander in Verbindung brachten. Jetzt kommt es zur
Rodung und Bewirtschaftung weiter Landstriche, Europa
wird allmahlich ein zusammenhingender Verkehrs- und
Handelsraum. Der Abbau von Bodenschitzen, besonders der
Silberbergbau, dynamisiert die wirtschaftliche und kulturelle
Entwicklung, die auch einen neuen Schub zur Griindung und
Vergroflerung von Stiadten bewirkt. Neue Strukturen zur Or-
ganisation und Verwaltung entstehen. Dieser Prozess ist viel-
fach beschrieben und kontrovers diskutiert worden. Auch
wenn Akzente und Gewichtungen unterschiedlich gesetzt
werden — hier beginnt, was man spiter die Entwicklung zum
Fortschritt nennen sollte. »Fortschritt« wird zum Markenzei-
chen einer Kultur, die sich iiber Jahrhunderte auf diese Weise
organisieren und legitimieren wird. Seit dem 18. Jahrhundert
wird der »Glaube an den Fortschritt« zum Motor wissen-
schaftlicher, technischer, industrieller und sozio-kultureller
Entwicklung und tibernimmt damit die Funktion von Reli-
gion(en).

2.1 Ausgangsthesen zum Begriff des Fortschritts

1. Der Begriff des Fortschritts in Wissenschaft und Technik
ist zwar gekoppelt an, aber nicht identisch mit dem sozial
und politisch wirksamen Fortschrittsbewusstsein und sei-
nem Pathos, das seit der Aufklirung und verstiarkt im
19. Jahrhundert in Frankreich, den USA, England, ver-
zogert auch in Deutschland, wirksam war und jeweils

55

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

3.

56

nicht unangefochten, aber politisch bestimmend, die Ex-
pansion der europdisch-amerikanischen Zivilisation bis
zum 1. Weltkrieg ideologisch getragen hat.

. Das Fortschrittsbewusstsein war von Anfang an sozial

ausdifferenziert und blieb zunéchst auf das Biirgertum be-
schrankt. Es ist also mit dem Aufstieg einer sozialen
Schicht verbunden und besonders in Deutschland nicht
charakteristisch fiir die gesamte Kultur: der Adel, die
Bauern, der Klerus und ein pietistisch geprigtes kleinbiir-
gerliches Milieu wurden davon anders betroffen als die
Schichten und Klassen, die die Erste industrielle Revolu-
tion trugen. Literatur, Musik und die romantischen Kul-
turphilosophien standen dem Fortschrittspathos zwie-
spiltig bis distanziert, zuweilen mit offener Antipathie
gegentiber.

Als Kolonialméchte rechtfertigten Europder und Ame-
rikaner ihren Herrschaftsanspruch mit der zivilisatori-
schen »Uberlegenheit des Christentums« bzw. der »west-
lichen Kultur« und zwangen diese Perspektive durch den
Aufbau von Schulsystemen und die Dominanz in Werte-
debatten den Ober- und oberen Mittelschichten in den Ko-
loniallandern auf. Als Gegenreaktion maflen die Sprecher
anderer Kulturen die westlichen Anspriiche an deren Rea-
litit und wirklichem politischen Verhalten, was zu ver-
nichtenden Urteilen fiithrte. Besonders deutlich wird dies
in der indischen Kongresspartei und noch mehr bei Ma-
hatma Gandhi, der zu Beginn des 20. Jahrhunderts (vgl.
seine Schrift »Hind Swaraj«), unterstiitzt durch die Kul-
turkritik im Westen selbst (Tolstoi, die Transzendenta-
listen Neu-Englands usw.), die westliche Rhetorik vom
Fortschritt und der Uberlegenheit an den tatsichlichen
Rechts-, Herrschafts- und Wirtschaftsverhaltnissen misst
und dem Westen Heuchelei vorwirft.

Im Ersten Weltkrieg brach der Fortschrittsoptimismus zu-
sammen (in Deutschland Stefan Zweig, Oswald Spengler,

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1.



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die europidische Erfahrung

die Dialektische Theologie; in Frankreich etwa Romain
Rolland oder Claude Lévi-Strauss). Die Selbstzerstorung
des Abendlands war mehr als eine politisch-militdrische
Katastrophe, dieser Krieg war die Demaskierung des Fort-
schrittsbewusstseins. Die beiden michtigsten totalitiren
Bewegungen im 20. Jahrhundert (Faschismus/National-
sozialismus, Kommunismus) sind eine Reaktion auf die-
sen Zusammenbruch, ebenso wie die Ankiindigung vom
»Untergang des Abendlands« (Oswald Spengler), die sich
in Warnungen hinsichtlich der »Grenzen des Wachstums«
(Club of Rome, 1960) und 6kologischer Katastrophensze-
narien bis heute fortsetzt. Ein Gegenentwurf ist Jean Geb-
sers Ruf nach einem »Bewusstseinswandel« (Ursprung
und Gegenwart, 1949), der sich aus einem mythisch-mys-
tischen Bewusstsein speisen soll und Vorlaufer bei Arthur
Schopenhauer, Friedrich Nietzsche, Hermann Hesse, Carl
Gustav Jung usw. hat sowie von Albert Schweitzer, Diet-
rich Bonhoeffer, Carl Friedrich v. Weizsiacker, Hans-Peter
Diirr u.a. weitergefiihrt wurde.

2.2 Der Zeitbegriff sowie die Jiidisch-christliche Apokalyptik
und das utopische Bewusstsein

Der Fortschrittsbegriff hingt ab von zwei Voraussetzungen,
die kulturell sehr unterschiedlich erscheinen: vom Begriff der

Zeit und von der Bestimmung des menschlichen Handelns in
der Geschichte.

Zeit

Kulturelles Zeitempfinden ist abhingig von den geogra-
phisch-klimatischen Situationen (Jahreszeiten) und den ge-
schichtlichen Erfahrungen einer Kultur und wird in den reli-
gios-mythischen Grundlagen eines Traditionsstromes in den
Wertehierarchien von Gesellschaften sozial differenziert

57

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1.



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

tiberliefert. Die Frage nach der Zeit war seit Plato, Aristoteles
und Augustinus ein Grundproblem der Metaphysik.* Dies ist
hinsichtlich der Anfédnge indischer (Buddhismus und die »or-
thodoxen« vedischen Systeme) und chinesischer (Daoismus)
Philosophie nicht anders. Denn das Denken bedarf der zeit-
lichen Kategorien von Erinnerung und Antizipation in syn-
thetischer Vergegenwirtigung. Die Identitdt des Selbst-
bewusstseins wird durch den kontinuierlichen Strom der
Zeit verbiirgt, der dann mehr als seine Erscheinung in jedem
Moment des Zeitgeschehens sein muss: es sind erinnerte Epi-
soden in der Vergangenheit, die im autobiographisch kon-
struierten Jetzt ein Ich und damit Identitat erzeugen. Das Be-
wusstsein aber erlebt den Mangel, weil die Synthese nie zu
vollkommener Einheit gelangen kann, und so sucht es die
raumzeitliche Differenzierung in einer direkten Einheits-
schau zu integrieren, die das Ganze der Zeit in einen »raum-
lichen« Rahmen stellt. Dieses Muster ist in allen Kulturen
anzutreffen, die eine Zeit-Bewusstheit entwickelt haben. Be-
wusstheit ist die Selbstreflexivitit des Bewusstseins, d.h. die
Verschmelzung des beobachtenden Subjekts mit dem be-
obachteten Objekt. Dass das Zeitproblem aufs Engste mit
der Frage nach dem Verhiltnis von Einheit und Vielheit zu-
sammenhingt, hat die Vorsokratiker ebenso wie Plato, den
indischen Buddhisten Nagarjuna ebenso wie den chinesi-
schen Daoisten Zhuangzi und, in der neueren europiischen
Geschichte, auch Kiinstler wie Novalis, Richard Wagner,
Rilke und Kandinsky beschiftigt. So sind Raum und Zeit fiir
Novalis zwei Seiten einer Sache, sie verhalten sich wie Ein-
heit und Vielheit, insofern die Bewegung (deren Maf3 seit
Aristoteles die Zeit ist) im Raum zu erstarren scheint, wih-
rend sie in der Zeit ablaufen oder flielen kann. Raum gerit in

+ Vgl. G. Bshme, Zeit und Zahl. Studien zur Zeittheorie bei Platon,
Aristoteles, Leibniz und Kant, Frankfurt 1974; E. Rudolph, Zeit und
Gott bei Aristoteles, Stuttgart 1986.

58

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die europidische Erfahrung

der Zeit ins Flie3en, wihrend Zeit zu Raum erstarrt,® was ein
Thema auch in Richard Wagners »Parsifal« ist.6 Das Selbst-
bewusstsein ist sich nun Grund und Resultat zugleich, d. h. es
ist Ursache und Wirkung des Selbstvergewisserungsprozes-
ses, der zeitlich gegliedert erscheint:” Erinnerte Urspriinge
und aus der Gegenwart extrapolierte Moglichkeiten werden
als Gegenwirtigsein des Vergangenen und Gegenwirtigsein
des Zukiinftigen in einer dynamischen Gegenwart so ge-
dacht, dass die Einheit des gegenwirtigen Augenblicks in der
Differenzierung einzelner Momente erscheint. Vergangen-
heit wire demnach das Anhaften an Erinnertem, Zukunft
die Projektion des Gewiinschten. Die Erfahrung reiner Ge-
genwart, die gleichzeitige Einheit ist, wire Freiheit von bei-
den Intentionen, Freiheit von Anhaften und Projektion also.
Dies ist eine zentrale buddhistische Denkfigur, sie findet sich
aber auch in der christlichen Mystik und in der Naturphilo-
sophie Schellings.

Wihrend fiir Aristoteles und spéteres europaisches Zeit-
empfinden die Zeit das Maf3 der Bewegung ist, der alles Er-
fahrbare unterliegt, ist die platonische Denkform eher mit
allgemeinsten indischen und auch chinesisch-daoistischen
Grundstrukturen verwandt. Danach ist das Zeitliche nur die
Oberfliche, hinter der sich das unwandelbare Sein befindet,
das es zu erkennen gilt. Das Sein ist das Wahre, das Wesen,
wihrend das Zeitliche den vergénglichen Abglanz darstellt.
Zeit ist demnach relativ, abhingig vom Erfahrungsinhalt des
Menschen, sie kann langsam oder schnell verlaufen. Gott, so
der indische Mythos, erfihrt in einem Augenblick, was Men-
schen als jahrtausendelange Entfaltung oder als den Fortgang
aufeinander folgender Ereignisse erleben. Diese »mystische«

5 M. Frank, Das Problem »Zeit« in der deutschen Romantik. Zeit-
bewuftsein und BewufStseins von Zeitlichkeit in der Friithromantischen
Philosophie und in Tiecks Dichtung, Paderborn 1990, 160.

¢ »Zum Raum wird hier die Zeit«, singt Gurnemanz (1. Aufzug).

7 Frank, Das Problem »Zeit in der deutschen Romantik, a.a.O., 167.

59

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

Denkform ist, wie gesagt, nicht auf Indien beschrankt, sie ist
biblisch (Psalm 90) und neuplatonisch tiber den Renaissance-
Philosophen Nikolaus von Kues, aber auch tiber die domini-
kanische Mystik (Eckhart), Luther, Jakob Bohme, die Roman-
tik usw. bis in die Gegenwart vermittelt.

Wie auch immer Zeit erfahren wird: Lebewesen sind end-
lich. Menschen wissen es, und dieses Wissen erhebt das Den-
ken in gewisser Hinsicht iiber Zeit und Endlichkeit, denn die
denkende Imagination ermoglicht Erwartung und Hoffnung
tiber die jeweilige Gegenwart hinaus. Hoffnung ist Ausdruck
des Kreativen im Menschen, der sich tiber seine als ungenii-
gend erlebte Gegenwart erhebt. Hoffnung tiberbriickt den
Graben von Wirklichkeit und Anspruch, von Sein und Sol-
len. Fiir Kant lag hier eine wesentliche Wurzel der Religion.
Hoffnung vertrostet also nicht auf die Zukunft, sondern sie
erlaubt, die Gegenwart in ihrer Verianderbarkeit wahrzuneh-
men und eventuell einen Fortschritt zu gewinnen. Denn die
Gegenwart hat keine Ausdehnung. Die Sichtweise auf das
Vergangene prigt das in der Zukunft Erwartete. Und das zu-
kiinftig Erwartete lasst uns die gegenwirtige Vergangenheit
unterschiedlich erscheinen.

Wie also ist Zukunft denkbar? Was konnen Erwartungen,
die zum Menschen gehoren, im jeweiligen »Zeitrahmen«
(ein raumlicher Begriff!) bewirken?

Wenn wir in der Zukunft Erwartetes denken, ist es gegen-
wirtig: eine gegenwirtige Zukunft. Nur in der Gegenwart
also haben wir eine Zukunft. Wenn wir diesen Gedanken
aussprechen, ist der Inhalt aber bereits Vergangenheit.

Menschliches Handeln

Die Motivation zum Handeln ist geprigt von Erwartungen,
d.h. von dem vorweggenommenen Resultat. Insofern die
Handlung wirkt, wird ein Fortschritt iiber das Gegenwirtige
hinaus erwartet. Was Menschen zukiinftig widerfahren wird,
kann inhaltlich nicht beantwortet werden, weil Zukunft offen

60

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1.



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die europidische Erfahrung

ist; insofern aber menschliches Handeln Resultate zeitigt,
wird das, was sich ereignen kann, wesentlich von mensch-
lichem Handeln gepragt und von den Motivationen, die das
Handeln beeinflussen.

Das Problem des »Fortschrittsdenkens« hidngt zusammen
mit der Gewichtung, die den Moglichkeiten des mensch-
lichen Handelns in der Geschichte gegeben wird, mit dem
Problem der Freiheit also: Ist alles von Gott oder einem Welt-
gesetz determiniert, lauft die Weltenuhr gesetzmiaflig ab, so
gibt es keinen durch menschliches Handeln bestimmten Fort-
schritt im Sinne des modernen Pathos dieses Begriffs. Der
Fortgang der Geschichte kann zwar entweder zum Heil oder
zur Katastrophe sein, aber der Mensch ist diesen Prozessen
ausgesetzt. Erst, wo der Mensch zum Subjekt seiner eigenen
Geschichte wird, ist der Ubergang vom Fortgang zum Fort-
schritt vollzogen.

Die heutige Problematisierung des européisch-amerika-
nischen Fortschrittspathos hangt mit zweierlei zusammen:
Erstens mit den Verunsicherungen durch die von Europa
und Amerika ausgehenden historischen Desaster des 20. Jahr-
hunderts (1. und 2. Weltkrieg, Holocaust, Hiroshima, Viet-
namkrieg, Golfkriege), deren Namen als Symbole des
Grauens bzw. menschlichen Versagens verstanden werden,
zweitens mit den Erkenntnissen beziiglich der begrenzten
Ressourcen der Erde fiir die Grundlage des dkonomischen
Wachstums (Tschernobyl, Fukushima und Klimawandel).
Die Parameter der Bevolkerungsstatistik, der Arbeitslosen-
statistik, der klimatologischen Messskalen, der Rohstoff-
bilanzen, des Schwundes der Artenvielfalt usw. zeigen ein
Ende des Wachstums an, ein Ende der unaufhorlich flieSen-
den Zeit, jedenfalls so, wie wir Zeit in den letzten 250 Jahren
erlebt haben: als Fortschritt an Erfreulichem und Mach-
barem, bei allem Negativen und Entsetzlichem. Und dieses
»Ende« lasst viele Menschen die Flucht nach vorn antreten
in die raumzeitliche Utopie. Die Startlinie in die Zukunft

61

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

wird damit anders markiert als zu Beginn des 20. Jahrhun-
derts, wo der Fortschritt und der Mythos einer Aufwartsspi-
rale noch nicht ernsthaft in Frage gestellt wurden, jedenfalls
nicht bis zum Schicksalsdatum 1914.

Apokalyptik und Utopie

Die europdische Entwicklung ist gepragt von zwei mythi-
schen Zugéngen zur Zeit, und beide prigen bis heute (bewuft
oder unbewuf3t) das europiische Denken ganz erheblich, im
Unterschied etwa zu chinesischen oder indischen Denkfor-
men: apokalyptisches Denken und die Utopie. Die jiidische
Apokalyptik war die Erwartung der Vollendung der Ge-
schichte durch Gott am Ende der Zeit, im Zusammenhang
mit dem iranischen Dualismus metaphysisch interpretiert:
nach einem Untergang des Bestehenden sollte ein messia-
nisches Reich des Friedens und der Gerechtigkeit unter der
Herrschaft Gottes kommen. Doch dies war kein »Fort-
schritt«, denn Subjekt dieser Geschichte war Gott, der
Mensch hitte die Ereignisse allenfalls befordern oder ver-
zogern konnen durch ein gottgemifSes bzw. gesetzwidriges
Verhalten. Gleichwohl war mit dieser Denkform ein Zeitpfeil
in die Geschichte eingezogen. Das frithe Christentum lebt in
dieser Erwartung der nahenden Endzeit, fiigt aber eine eigen-
tiimliche Spannung von Erfiillung (die Endzeit ist mit Chris-
tus schon gekommen) und Erwartung des Kommenden (die
Wiederkehr Christi, die das Neue endgiiltig bringen wird)
hinzu. Seit dem 2. Jahrhundert wurde diese Zukunftserwar-
tung ontologisiert bzw. platonisiert, d.h. in ein Jenseits zur
Gegenwart verlegt: Die Neue Qualitdt wird nicht in Zukunft
kommen, sondern ist, kirchlich vermittelt, in den Sakramen-
ten verfiigbar bzw. in der geistigen Erfahrung des mystischen
Aufschwungs fiir jeden Einzelnen im Prinzip erlebbar. So bil-
den sich angesichts des Nicht-Eintritts der Wiederkunft
Christi die zwei Lebensformen heraus, die das gesamte Mit-
telalter priagten: die kirchliche Heilsvermittlung im Ritual

62

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1.



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die europidische Erfahrung

und mystische Teilhabe an dem unwandelbaren Jenseitigen.
Diese Konstellation ist fiir unsere Fragestellung von Interes-
se: Im Ritual wird das, was von der Zukunft erwartet wird,
vergegenwartigt als Zielpunkt der Sehnsucht, der Motivation
und des Handelns. Dies ist eine Ressource, die Mut zum Han-
deln generiert, obwohl das Ziel (noch) unerreichbar ist. Das
Ritual dieser Art kann Gesellschaften pragen und motivieren,
also eine politisch wirkende Utopie bereitstellen, ohne in den
Zwang der Ideologie zu entarten!

Utopien entstehen aus der Differenz von Anspruch und
Wirklichkeit. Sie kommen zumindest strukturell in allen
Kulturen vor, sind also — anders als die Apokalyptik — nicht
kulturspezifisch. Drei Typen von Utopien konnen unter-
schieden werden: rdaumliche, zeitliche, bewusstseinsmaflige.
Raumliche Utopien erwarten die Vollendung der Hoffnung
in raumlich fernen Gefilden (Atlantis, »das Land wo Milch
und Honig flieSt«, El Dorado, Shambhala, die Insel der Seli-
gen usw.); sie wurden obsolet, als es keine weiflen Flecken
mehr auf der Landkarte gab und mussten darum im 20. Jahr-
hundert in extra-terrestrische Regionen des Universums aus-
gelagert werden (Star Wars usw.). Zeitliche Utopien verlegen
die Vollendung an den Anfang (Goldenes Zeitalter) oder das
Ende (Tausendjahriges Reich, kommunistische Gesellschaft)
der Geschichte; sie verblassten, als die immer wieder ange-
kiindigte Erfiillung ausblieb. Bewusstseinsutopien verlegen
die Verwandlung der Welt in das Bewusstsein des Menschen
(die israelitischen Propheten, Buddha, Jesus, in gewisser Wei-
se Konfuzius, moderne New Age Bewegungen); ihre Wir-
kung wird angesichts des Ubels in der Welt in Frage gestellt.

In der Geschichte verbinden sich diese Typen miteinander.
Das westliche Fortschrittsdenken beruht auf einer beson-
deren Verbindung von apokalyptischen und utopischen
Modellen.

63

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1.



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

2.3 Historische Entwicklungen

Renaissance

In der Renaissance wird der Fortgang in der Geschichte zum
Fortschritt, insofern der Mensch als Subjekt des Handelns
immer markanter an die Stelle Gottes tritt. Es ist die Verbin-
dung des Selbstbewusstseins des schopferischen Individuums
mit der quantitativ messbaren Zeit (Erfindung der modernen
Uhr), die ein von Naturerfahrung unabhingiges Maf3 fiir die
Tatigkeit liefert. Die in der Gotik vorbereitete abstrakte Zeit-
messung fithrt zu einem gleichmiflig gegliederten und ge-
richteten Zeitbewusstsein, das der Mensch nicht nur erken-
nen, sondern gestalten kann. Daraus entwickelt sich das neue
Verhiltnis zur Welt in Naturwissenschaft und Technik, die
wiederum die Wirtschaft revolutionieren: Titigkeit durch
Nutzung der gegliederten Zeit fiihrt zu sozialer Strukturie-
rung und Wohlstand. Damit verbindet sich eine Ausdifferen-
zierung sozialer Schichten mit unterschiedlichen Werten und
Zeitgebern: Kirche, Adel, Ziinfte (beginnendes Biirgertum)
haben nicht in gleicher Weise an diesem neuen Lebensgefiihl
Anteil. Auflerdem macht die Differenz von Stadt und Land
die Neuheit des Neuen bewusst. Dieses Lebensgefiihl besteht
in einem Bekenntnis zur Gegenwart. Man traumt sich nicht
in die Vergangenheit der Antike, sondern erfahrt ihre schop-
ferischen Impulse als Energie, die der Gegenwart in der
Selbstgestaltung des Individuums durch Kreativitit immer
neu zugefiihrt wird. Fiir den Renaissance-Menschen hat das
gegenwirtig Geformte eine hohere Legitimitit als das in der
Vergangenheit Akkumulierte (Tradition) oder das von der
Zukunft Erhoffte. Jeder Einzelne ist sich selbst die Mitte der
Welt, wie an der Erfindung der Perspektive evident wird. Die
eigene Schrift, nicht mehr der Kommentar, wird zur literari-
schen Form. In der Forschung zdhlt die selbst erkannte Evi-
denz. Der Mensch, so schreibt Pico della Mirandola, ist von
Gott in die »Mitte der Welt« gestellt, so dass er nun »iiber

64

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1.



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die europidische Erfahrung

sich selbst beschlieflen« kann. Nicht mehr der Mythos ent-
deckt dem Menschen das Geheimnis der Welt, sondern der
Welt-entdeckende Mensch gestaltet seinen eigenen Mythos!

Dies fiihrt auch zur raumlichen Entgrenzung: Der Renais-
sance-Mensch ist Kosmopolit (Dante: »Meine Heimat ist die
Welt tiberhaupt.«) Man will die Welt als Ganze erkennen, ist
iiberall zu Hause, wo Wissenschaft und freie Kunst blithen
(Erasmus) und leitet aus der Anthropozentrik der Perspektive
den Willen zum geschichtlichen Handeln ab! Der Fortgang
der Geschichte ist nicht mehr eine Sache von Gottes Plan,
sondern wird als Fortschritt dem Menschen in die Hinde ge-
legt und das bedeutet nun: Nicht die Einordnung in den ewi-
gen Rahmen der im Prinzip bekannten gottlichen Ordnung,
sondern die Abweichung, die neue Erkenntnis, die Unter-
scheidung wird zu einem hohen Wert, der im Mittelalter als
Siinde gebrandmarkt worden wire.8

Wie konnte es zu dieser von den oberitalienischen Stadten
ausgehenden, dann aber fast zeitgleich in ganz Mitteleuropa
sich formierenden neuen Lebenshaltung kommen? Viele
Faktoren spielen zusammen, einige seien erwihnt, weil sie,
im interkulturellen Spiegel, markant Eigenes der europii-
schen Entwicklung signalisieren:

a. Europa lebt in einer exzentrischen Identitdt.® Das eigene
Identitatszentrum (das antike Athen, das hellenistische
Jerusalem) liegt auflerhalb des geographischen und politi-
schen Bereiches des mittelalterlichen Europa. Sprachlich
muss dieses »Eigene« in einer besonderen Bildungs-
anstrengung zunichst als Fremdes wahrgenommen und
sodann angeeignet werden — die »klassischen« Sprachen

¢ Dies wurde vor allem an der Kleiderordnung sichtbar. Um 1390 habe
es, so J. Burckhardt, in Florenz keine normative miannliche Mode mehr
gegeben.

° Vgl. R. Brague, Europa — seine Kultur, seine Barbarei: Exzentrische
Identitit und romische Sekundaritit, Wiesbaden 2012.

65

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

(Latein und Griechisch) und Schriftsteller sind das »Ande-
re«, das zugleich das zu erstrebende Eigene ist.

b. Man muss also das Eigene aufSen suchen. Dies setzt eine
Unruhe und Bewegung in der europiischen Entwicklung
frei, die — zumindest in diesem Mafle — in anderen Kultu-
ren so nicht wirksam ist.10

c. Von den Kreuzziigen iiber Kolumbus und die Renaissance
bis zu spiteren imperialen Weltkonstruktionen der Euro-
pder steht hinter allem politischen Kalkiil, wirtschaft-
lichem Interesse und religiosem Anspruch (bzw. Wahn)
auch eine Sehnsucht nach den Urspriingen der eigenen
Identitit, ein Aufbruch zu den Quellen, die als zukiinftige
Moglichkeit der gesellschaftlichen Gestaltung in An-
spruch genommen werden.

d. Dies wiederum ist die Grundlage fiir den impliziten und
expliziten Kosmopolitismus der europdischen Identitét. Er
ist metaphysisch begriindet in der allumfassenden Einheit
der von einem Gott geschaffenen Welt bzw. der Makel-
losigkeit der reinen platonischen Form. Von Tertullians
anima naturaliter Christiana (2. Jh.) bis zu Dantes Welt-
biirgertum (13./14. Jh.) und der Einheits-Metaphysik der
Romantiker und Hegels (19.Jh.) zieht sich dieses Leit-
motiv durch die européische Geschichte. Diese Vision po-
litisch umzusetzen, war schon Platon nicht vergonnt; aber
der Versuch ist ein europaischer Impuls geblieben. Der
spanisch-portugiesische Imperialismus des 16. Jahrhun-
derts und der spatere franzosische Kolonialismus (weniger
der britische) waren von dieser »Kulturmission« inspi-
riert, und die beachtlichen zeitweiligen Erfolge bei der

10 Vielleicht mit der bemerkenswerten Ausnahme der chinesischen Pil-
ger wie Xuanzang (602-664), die zu den »Urspriingen« nach Indien pil-
gerten, worin ihnen spiter die Japaner folgten, die nach China gingen;
aber dies blieb auf die Buddhisten beschrinkt und hat nie das »Zentral-
bewusstsein« des »Reiches der Mitte« in Frage gestellt.

66

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die europidische Erfahrung

Umsetzung dieser Idee im 19. Jahrhundert haben das ge-
schichtliche Fortschrittsdenken wesentlich bestarkt.

. Bereits in der Renaissance setzt ein, was wir die »Freiheit
vom Zwang des Zeitdrucks« nennen konnen, zunichst als
Vision, dann als soziale Realitit fiir immer breitere
Schichten. Anfang des 16. Jahrhunderts traumt Thomas
Morus in seiner »Utopia« vom 6-Stunden-Arbeitstag,
und in Campanellas »Sonnenstaat« von 1602 wird dieser
gar auf 4 Stunden Arbeitszeit reduziert. Die restliche Zeit
soll der freien Bildung von Geist und Korper dienen, nicht
etwa dem Miisiggang. Die Freiheit von der reinen Er-
werbsarbeit ist Voraussetzung fiir die Entfaltung des indi-
viduellen Genies.

Individualitit, Kraft, Ruhm, Mut auch zum Auflenseiter-
tum (Leonardo da Vinci) werden zu hchsten Werten. Die
Trennung von Religion und Staat sowie Religion und Wis-
senschaft, die Pluralitdt in der Wissensbildung, die mit-
einander konkurrierenden oberitalienischen Stadtstaaten,
die Differenz der Konfessionen, die Integration neuen
Wissens, wo immer es herkommt, der Mut zum Experi-
ment sorgen fiir eine Offenheit in der Gesellschaft, die es
zuvor so nicht gegeben hatte. Differenz und Vielheit wer-
den zum prigenden Lebensgefiihl, was enorme kreative
Krifte freisetzt. Der Mut zur Abweichung von kirchlich
wie politisch durchgesetzten Normen ist nun nicht mehr
suizidal, sondern kann in der Nachbarstadt oder im Nach-
barstaat ohne Gefahr fiir Leib und Leben ausgelebt wer-
den. Dissidenten (in Wissenschaft, Wirtschaft, Politik)
konnen emigrieren, Europas Vielfalt wird zu einer Le-
bensgrundlage fiir Menschen, die gegen den Strom
schwimmen, und genau diese Vielfalt ist es, die bis heute
Europas Starke ausmacht: Konkurrenz und Kooperation
erzeugen in ihrer Spannung eine Dynamik, die beispiellos
im Blick auf andere Kulturen war (und ist?). Aber dies gilt
nicht nur fiir den Raum, sondern auch fiir die neue Wahr-

67

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

nehmung von Zeit: Petrarca beklagt weniger die gleich-
miflig ablaufende und vergehende Uhrzeit, sondern be-
singt die subjektive Zeit. Es geht nicht mehr um den ver-
ginglichen Zeitraum, der durchlaufen wird, sondern um
die Raum-Zeit, die von jedem einzelnen Menschen mit
unendlicher Bedeutung gefiillt werden kann.

g. Damit verbunden ist eine Dynamisierung der Zeit, es
kommt zu einem neuen »Morgen der Welt« (Bernd Ro-
eck). Trotz des Konservatismus der Reformation setzt sich
diese Dynamisierung bei Luther und Calvin fort, weil das
Individuum zwar nicht von der Religion, wohl aber reli-
gios befreit wird. Die Reformation vermittelt das »Renais-
sancegefiihl« an die Massen, vor allem durch die nun
moglich werdende Bildung mit der Errichtung eines all-
gemeinen Schulwesens und der Betonung des individuel-
len Glaubens und Gewissens. Bei Calvin kommt die Idee
hinzu, dass das Reich Gottes kontinuierlich in der Ge-
schichte wachse. Seine Priadestinationslehre bewirkt, dass
Erwihlung »messbar« wird, und zwar am Erfolg der Leis-
tung, die geschichtliches Handeln freisetzt. Folgerichtig
verbietet Calvin in seinem Herrschaftsgebiet jegliche
(apokalyptischen) Zukunftserwartungen, weil sich im ge-
schichtlich-politisch-6konomischen Fortschritt der gott-
liche Vorsehungswille realisiere. Diese Vorstellungen ha-
ben, wie Max Weber gesehen hat, auf den Pietismus und
die Leistungsbereitschaft der Generationen, die die Erste
industrielle Revolution trugen, eingewirkt.

Aufklarung

Der Renaissance-Mensch ist noch in einen religiosen Kosmos
eingebunden, er sucht — platonisch — die Macht Gottes in der
Einheit und Schonheit der Natur (Johannes Kepler, Giordano
Bruno) und bleibt weitgehend der dualistischen christlich-
kirchlichen Metaphysik verpflichtet, die vom Weltgericht
am Ende der Zeit spricht (Dante). Die Aufklarung entklerika-

68

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1.



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die europidische Erfahrung

lisiert das gewachsene Weltbild geistes- und politikgeschicht-
lich. Es ist die Vernunft, die das Humanum begriindet, das
keine politischen oder religiosen Grenzen kennt. Sie setzt
auf den freien Vernunftgebrauch des Menschen, der jedem
durch Bildung (Lessing, Schiller, Kant) ermdglicht werden
soll. Das Pathos der Franzdsischen Revolution spricht von
einem neuen Zeitalter, ja einer neuen Zeitrechnung. Fort-
schritt ist Freiheit und »Ausgang aus der Unmiindigkeit«.
Wihrend in Frankreich bereits Ende des 18.Jahrhunderts
dieser Satz das Lebensgefiihl bestimmt, wird er in Deutsch-
land erst um 1830 zum »Weltgefiihl«. Trotz der Jahrhunderte
langen Priagung durch ein pessimistisches christliches Men-
schenbild (Erbsiinde), das aber, wie gesagt, in der Mystik be-
wusstseinstransformierend, im Calvinismus gesellschaftsfor-
mend bereits revolutioniert worden war, bildet sich ein
Zukunftsoptimismus heraus, der sich durch die rasanten na-
turwissenschaftlichen, medizinischen und sozialen Entwick-
lungen bestatigt weiss. Es entstehen neue Geschichtskonzep-
tionen, die die christliche Eschatologie ersetzen. Als Beispiel
sei Beethoven angefiihrt: Nicht nur in der 9. Sinfonie werden
mit Schillers »Ode an die Freude« das Schénheits-, Wahr-
heits-, und Freiheits-Ideal verschmolzen, um die Humanisie-
rung des Menschen zu befordern, sondern auch im »Fidelio«
setzt Beethoven die individuelle Geistesformung durch das
Edle im Menschen und die gesellschaftliche Transformation
aus der Unfreiheit, die im »Ausstieg aus dem Kerker« gipfelt,
in wechselseitige Beziehung. Man kann zu Recht sagen, dass
Beethoven hier »das Bekenntnis zu einem Zukunftsbild der
Befreiung des Menschen aus den Fesseln der Ichsucht und
Ausbeutung« ablegt.!" Diese Verdnderungen kulminieren in

1 Diese treffliche Formulierung entnehme ich dem Opernfiihrer Karl
Krauses, dem Klassiker auf diesem Gebiet: Oper von A-Z. Ein Hand-
buch, Leipzig 1962 (3. Aufl.), 36. Lange also bevor der Buddhismus die
Intellektuellen Europas zu faszinieren begann, ist hier die Rede von der

69

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

Hegels Geschichtsphilosophie. Hier werden Geist, Recht und
Wirtschaft verschmolzen zu einer »innerweltlichen Heils-
geschichte, die im Staat Preuflen Erfiillung finden soll. Der
Geschichtsablauf ist die gottliche Logik als Selbstentfaltung
des Geistes, d. h. was bisher in Weltliches und Uberweltliches
(der platonische Gegensatz) getrennt war, wird als ein ein-
ziges Geschehen betrachtet. Bei Hegel allerdings scheint kei-
ne weitere Entwicklung mdoglich zu sein, er kann keinen
offenen Fortschritt denken. So ist Hegel einerseits Vorausset-
zung fiir das Fortschrittsdenken (in Deutschland), anderer-
seits dessen Widerpart.

19. Jahrhundert

Zunichst im franzosischen »progrés«, dann im deutschen
»Fortschritt« werden die Traditionen der Franzosischen Re-
volution ungebrochen fortgefithrt. 1797 hatte Condorcet
neun Stufen des »progrés de |'esprit humain« unterschieden,
im Unterschied zu Rousseaus »romantischer« Riickwarts-
orientierung und Voltaires Skeptizismus, und diese Anschau-
ung findet ihren Widerhall bei Saint-Simon und Comte. Man
fithlt sich als Speerspitze einer liberal-fortschrittlichen Ge-
sinnung und Entwicklung, die in andere Lander zu exportie-
ren sei — zunachst innerhalb Europas (Napoleon), dann auf
die gesamte Welt bezogen. In Deutschland bleibt diese Gesin-
nung allerdings auf das gebildete Biirgertum beschrinkt.
(Man denke an die Anekdote, nach der Hegel den Einzug Na-
poleons durchs Fernrohr beobachten will, weil er in ihm den
Vollstrecker des Weltgeistes sieht, aber gleichzeitig in Furcht
vor der Aggression in Deckung bleibt.) Der hier prophezeite
Fortschritt basiert auf der GesetzmafSigkeit der Weltordnung,
die erkannt werden kann, und auf der Erziehbarkeit des Men-
schen (Lessing, Schiller), die in der Vernunftbegabung be-

Gleichzeitigkeit individueller wie kollektiver Transformation, und das
wird goutiert sogar in einem in der DDR erschienenen Werk.

70

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1.



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die europidische Erfahrung

griindet ist. Fortschritt ist nicht nur eine quantitative GrofSe,
die etwa in der (kolonialen) Ausdehnung des Raumes mess-
bar wire, sondern die Qualitét der Intensivierung der Bewirt-
schaftung. Die entsprechenden Erfahrungen bei der Produk-
tion in der Landwirtschaft sowie von Konsumgiitern, in der
Medizin und auch in der Kunst (der »Fortschritt« vom baro-
cken polyphonen Satz im Barock und dem strengen Sonaten-
Hauptsatz in der Wiener Klassik zur Ubereinander-Lagerung
von harmonikalen und klangfarblichen Strukturen in der In-
tensitdt des romantischen Klanggebildes) verbinden sich mit
dem klassischen utopischen Denken zu einer Gesellschafts-
lehre, die als »utopischer Sozialismus« (Proudhon, Fourier)
bekannt geworden ist, von der auch Marx beeinflusst ist,
wenn er ihn auch politisch kritisiert. Die technische Entwick-
lung war im Bewusstsein der Zeitgenossen eher Folge als
Ausgangspunkt des Fortschrittsdenkens: Interessanterweise
kommt erst 1842 bei Etienne Cabet der Technik in Gestalt
der Dampfmaschine eine politisch-revolutionire Bedeutung
zu, denn die Dampfkraft werde »die Aristokratie in die Luft
sprengenc.!?

1859 veroffentlichte Darwin seine Evolutionstheorie, die
auf der biologischen Entwicklung des zeitlichen Nacheinan-
ders der Arten beruht. Fortschritt ist demnach zweckmafSige
Anpassung. Zweck ist durch das definiert, was der Erhaltung
und Vermehrung der Art dient. Der Darwinismus behauptet
sich als empirisch gesicherte und rational beweisbare Theorie,
und das unterscheidet ihn von Hegels spekulativem Entwick-
lungssystem des Geistes. AufSerdem kennt Darwin keine
Teleologie, sondern kausale Kombinationen von Zufall
(Mutation) und Auswahl (Selektion). Der gesamte Prozess

12 Diese Verkniipfung wurde spéter von Lenin in einer Formulierung
aufgenommen, wonach der Kommunismus in der Verbindung von
»Sowjetmacht plus Elektrifizierung« bestiinde.

71

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

ist ohne Ziel, und Verdnderungen sind nur einzelne Verbes-
serungen im Sinne des genannten Zwecks.

Besonders in Deutschland verlief die Entwicklung zum
Evolutionsdenken in der Geschichte und der Idee des Fort-
schritts keineswegs geradlinig und unwidersprochen. Die Ro-
mantik (bis hin zum Gesamttheater Wagners), die Naturphi-
losophie Schellings, das Erbe Schleiermachers und die
Geschichtsphilosophie eines Leopold von Ranke in der Mitte
des 19. Jahrhunderts zeigen, dass weite Kreise von Intellek-
tuellen und Kiinstlern anders dachten und empfanden. Ranke
betrachtet die Einzelphdnomene in der Geschichte und misst
ihnen individuelle Bedeutung zu, sie seien »unmittelbar zu
Gott« und gerade nicht in einem Evolutionsschema zu inter-
pretieren.

Freilich hielt das den Trend nicht auf: Durch die industriel-
le Massenfertigung verbilligten sich die Produkte und »de-
mokratisierten« den Konsum.'® Die Zeit als quantifizierbare
Arbeits- und Verdienstzeit wird ein kommerzialisierbares
Gut. Durch die Beschleunigung der neuen Verkehrsmittel
(Eisenbahn) und die damit notwendige Synchronisierung
individueller Lebens- und Zeitstile (Piinktlichkeit) wird das
Zeitbewusstsein verinnerlicht (Redewendungen »piinktlich
wie die Eisenbahn«, »es ist hochste Eisenbahn« kommen
auf).!* Die Massenpresse vergleichzeitigt die raumlich ent-
fernt liegenden Ereignisse in der Welt. Um einheitliche Fahr-
pldne fiir das Eisenbahnnetz erstellen zu konnen, wird erst in
der 2. Halfte des 19. Jahrhunderts in England, in Frankreich
erst zu Beginn des 20. Jahrhunderts, eine Standardzeit einge-
fithrt, die einen einheitlichen kollektiven Zeit-Raum schafft,
Lebensrhythmen der Menschen werden synchronisiert, und

3 Tn den USA sinkt der Preis fiir eine Taschenuhr um weniger als den
Tagesverdienst eines Arbeiters — 1 $ Preis bei 1,50 $ Lohn, und dies ge-
schieht mit Zeitverzogerung auch in Europa.

4 Vgl. H. Rosa, Beschleunigung. Die Verinderung der Zeitstrukturen
in der Moderne, Frankfurt a. M. 2005.

72

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die europidische Erfahrung

das ist eine wesentliche Voraussetzung fiir das tatsichliche
Erleben von »Gesellschaft«. Die tiglichen Nachrichten schal-
ten die Raumdistanz aus, d. h. man wird, die Zeitung lesend,
bewusstseinsmiflig omniprisent. Die universale Perspektive
schafft sich als fiktive Konstruktion Raum im Lesesessel, und
die Erfindung der Telegrafie verstirkt die Raum-Zeit-Kom-
primierung. Durch diese Beschleunigung des Lebensgefiihls
entsteht die Metapher vom »rasenden Zug der Zeit«, die
nicht mehr nur ihren Fortgang nimmt, sondern einen vom
Menschen geschaffenen Fortschritt anzeigt. Die rasende Zeit
macht das unwiederbringliche Vergehen jedes Augenblicks
tragisch bewusst, wovon die Poesie Baudelaires gepragt ist.
Das Zeit- und Fortschrittsbewusstsein ist aber sozial be-
stimmt. Dies findet in der Literatur ein entsprechendes Echo:
So steht Flauberts Zeitpessimismus der Erwartung Zolas ge-
geniiber, der hofft, dass die Entwicklung den aufstrebenden
sozialen Schichten neue Chancen bietet. Marx und Engels
agitieren, dass das wissenschaftliche Fortschrittsbewusstsein
die proletarischen Massen ergreifen miisse.

Am Marxismus ldsst sich ein Grundwiderspruch des Fort-
schrittsdenkens in der Geschichte besonders klar zeigen:
Marx und Darwin stimmen darin tiberein, dass beide nach
naturgesetzlicher Notwendigkeit in geschichtlichen Prozes-
sen fragen. So formuliert Engels in der Grabrede fiir Marx,
Darwin habe das Gesetz der Entwicklung der organischen
Natur, Marx das Entwicklungsgesetz der menschlichen Ge-
schichte entdeckt. Fiir Marx geht das »Reich der Notwendig-
keit« in das »Reich der Freiheit« iiber, die Geschichte hat also
ein Ziel — das ist sein jldisch-christlich-apokalyptisches Erbe
und besagt etwas anderes als Darwins Theorie. Ist dies aber
ein notwendig sich vollziehender, objektiver (naturgesetz-
licher) Ablauf, oder muss der Mensch handeln, damit sich
Fortschritt ereignet? Marx sieht den Fortschritt der Produk-
tionsmittel (Technik) in Kontinuitdt mit dem Fortschritt in
der »natiirlichen Technologie«, die die Evolution in der An-

73

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

passung der Arten unter Selektionsdruck hervorbringt, und
er sieht wohl im Klassenkampf eine Parallele zum Selektions-
druck. Aber der Klassenkampf vollzieht sich nicht von allein,
er muss gewollt, organisiert und pragmatisiert werden.
Durch Agitation miissen die Massen klassenkdampferisch mo-
tiviert werden. Die berithmte Feuerbach-These besagt, es
komme nicht mehr allein darauf an die Welt zu interpretie-
ren, sondern sie zu veridndern. Der Mensch also ist Subjekt
seines Geschicks, gesellschaftlich wie individuell. Fortschritt
ist demnach die Folge menschlichen Handelns, das sich aller-
dings an den GesetzmifSigkeiten zu orientieren habe, wie sie
der Historische Materialismus erkennen wiirde, wobei im
Prinzip das geschichts-evolutionistische Schema Hegels giil-
tig bleibt.

Wie bereits angedeutet, steht eine breite Front von Intel-
lektuellen und Kiinstlern besonders seit Mitte des 19. Jahr-
hunderts im Widerspruch zu dem wissenschaftlich-tech-
nisch-gesellschaftlichem  Fortschrittsdenken, und das
keineswegs nur in Deutschland, sondern auch in Frankreich
und den USA." Hier werden Orientierung an der Zeitlosig-
keit der Mythen, die Langsamkeit des Beschauens und die
»stehende Zeit« zum hochsten Gut stilisiert. Richard Wag-
ners Triumphe beruhen auch darauf, dass seine »Kunstreligi-
on« eine Rebellion gegen den technisierten Zeitgeist ist, der
Wagner-Rausch gerade in den USA war und ist ein (gewolltes
oder unbewusst gesuchtes) Gegengewicht gegen das Fort-
schrittsdenken. Nicht nur die Themen der Wagner’schen
sBithnenweihen«, sondern auch der musikalische Duktus
machen dies deutlich: in Wagners Musik scheint die Zeit zu
stehen, die Uberginge sind endlos lang und oft kaum be-

5 Fiir die USA seien nur die New England Transcendentalists um Tho-
reau und Emerson erwihnt, fiir Frankreich der junge Claude Lévi-
Strauss mit seiner berithmten und viel beachteten Rede »La crise du
progrés« von 1935. (E. Loyer, Lévi-Strauss. Eine Biographie, Berlin
2017, 203)

74

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die europidische Erfahrung

merkbar, es gibt kein »Fortschreiten«, sondern die tiberzeitli-
che Wahrheit offenbart sich in der ent-zeitlichten musika-
lischen Figuration. »Zum Raum wird hier die Zeit«, heifst es
im »Parsifal«. Eine interessante Sonderstellung nimmt Fried-
rich Nietzsche ein: Er will, so scheint es, die beiden geistigen
Stromungen der mechanisch-zeitlichen und platonisch-tiber-
zeitlichen Denkformen verbinden, um sowohl die »Sklaven-
mentalitit« des Christentums als auch die Heuchelei der biir-
gerlichen Kultur zu tiberwinden. Und er verweist damit in
Richtung einer interkulturellen Perspektive, die im 20. Jahr-
hundert unter der Metapher der »Begegnung von Ost und
West« vielfach fruchtbar werden sollte (H. Hesse, C. G. Jung,
J. Gebser, D. Bonhoeffer, C. F. v. Weizsacker u.a.):

»Ich imaginiere zukiinftige Denker, in denen sich die européisch-
amerikanische Rastlosigkeit mit der hundertfach vererbten asiati-
schen Beschaulichkeit verbindet: eine solche Combination bringt
das Weltritsel zur Losung.«6

Auch bei Nietzsche wird deutlich, dass eine Zukunft als Fort-
schritt geschaut wird, die sich dem Heutigen gegeniiber ver-
halt wie die »Losung« zum »Problem«. Die Weltkriege des
20. Jahrhunderts und das Bewusstsein der 6kologischen, de-
mographischen und sonstigen Krisen haben das Problembe-
wusstsein eher verschirft. Die Alternative von Oswald
Spenglers »Untergang des Abendlandes« (1918-22) einer-
seits und Jean Gebsers »Bewusstseinswandel« (vgl. sein
Hauptwerk »Ursprung und Gegenwart«, 1949) andererseits
ist akut geblieben und hat zumindest in Europa (weniger,
aber auch in den USA) breite Bevolkerungskreise von einem
ungebrochenen Fortschrittsmythos entfremdet. Wihrend
Spengler die Kulturen als Organismen verstehen wollte, die
dem Zyklus von Werden und Vergehen unterlidgen und somit
einander ablosten, versuchte Gebser, eine kulturiibergreifen-

16 F. Nietzsche, Nachgelassene Fragmente Nr. 17 (1873), in: Colli/Mon-
tinari (Hg.), KSA, Bd. 11,4, Berlin 1978, 402.

75

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

de Bewusstseinsevolution zu entdecken und interdisziplinar
zu beschreiben. Die Krise sieht er weniger als Ankiindigung
eines Endes, sondern als Eintritt in eine neue Bewusstseins-
stufe des a-perspektivischen, diaphanen Bewusstseins, das die
rationale Bewusstseinsform ablosen wiirde. Gebser glaubte,
dass sich dieses Bewusstsein in den jiingsten Entwicklungen
der Kunst (Picasso, Atonalitit), der Philosophie (Symbolis-
mus und Mythostheorien) und der Kultur (Begegnung mit
Asien) dokumentiere. Die Triebkraft dieses Fortschritts ist
also eine Bewusstseinsevolution, die sich epochal darstellt.

Allerdings ist der zivilisatorische Fortschritt im 20. Jahr-
hundert nicht nur in Europa angesichts des technologisch
perfektionierten Massenmordes in den Weltkriegen, der Dik-
taturen und des Riickfalls in nationalistisch-rassistische
Denkformen mit guten Griinden in Frage gestellt worden.
Gleichwohl liegen zumindest die Antriebskrifte des Fort-
schrittsdenkens den 6konomischen Prinzipien der Volkswirt-
schaften wie der Weltwirtschaft nach wie vor zugrunde. Da-
mit ist das europdische Fortschrittsdenken global wirksam,
auch wenn es kulturell bestritten oder im Namen von »asia-
tischen Werten, »islamischer Sharia« oder anderer kulturel-
ler Wertegeber angegriffen wird. Es stellt sich die Frage, ob
und wie in anderen Kulturen die Subjekthaftigkeit des Men-
schen in Bezug auf seine eigene Geschichte begriffen, ge-
deutet und religios symbolisiert wird. Die Frage ist umso in-
teressanter, als gepriift werden kann und muss, wie die
européischen Erfahrungen in diesen kulturellen Selbstfin-
dungsprozessen reflektiert werden.

2.4 Zusammenfassende Thesen
1. Das Fortschrittsdenken Europas und Amerikas ist das Re-
sultat geschichtlicher Prozesse, die mit der Spezifik des

europdischen Zeitbewusstseins und der geschichtlichen

76

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die europidische Erfahrung

Entwicklung zu tun haben. Dabei handelt es sich also kei-
neswegs um eine Universalie. Gleichwohl hat diese euro-
paisch-amerikanische Denkform die ganze Welt durch-
drungen und dort nicht nur markante kulturelle Spuren
hinterlassen, sondern das Lebensgefiihl politisch und
wirtschaftlich mitgepragt.

. Das Fortschrittsdenken kann als die »Sikularisierung«
von Utopien aufgefasst werden, wie sie in der Religions-
geschichte Europas durch die jiidische Apokalyptik und
die christliche Eschatologie mit geformt wurden. Apoka-
lyptische Denkformen haben sich, auf dem Hintergrund
des zarathustrischen Dualismus in Persien, auch nach
Zentral- und Ostasien ausgebreitet, was z.B. im chinesi-
schen Buddhismus und seiner politischen Geschichte
nachweisbar ist (die revolutiondren Weiflen-Lotos-Sekten
vom 12./13.-19. Jahrhundert).

. Das Fortschrittsdenken ist eine Folge der Verbindung von
Hoffnung auf Zukunft und Suche nach Gesetzmiafigkei-
ten und iibergreifenden Zusammenhingen in der Ge-
schichte. Es hat damit religiose Urspriinge, konnte sich
aber in Europa von denselben losen und auf die allge-
meineren Begriffe des Humanen und/oder der Vernunft
stiitzen.

. Das Fortschrittsdenken im 19. Jahrhundert ist Folge von
sozialen Ausdifferenzierungsprozessen in der arbeitstei-
ligen Gesellschaft. Es ist verkniipft mit der Partizipation
und Gestaltung sozialer Prozesse durch breite Schichten
des Biirgertums und ist mit dem Aufstieg dieser sozialen
Schicht aufs Engste verkniipft.

. Die technologisch bedingte Beschleunigung von Ver-
kehrs- und Kommunikationsprozessen (Dampfmaschine,
Eisenbahn, ab 1812 Schnelldruckpresse, ab 1849 Tele-
graph, 1865 Rotationsdruckmaschinen) hat das Lebens-
gefiihl seit der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts drama-
tisch verandert und einen Sog des Tempos von Ereignissen

77

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1.



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

78

erzeugt, der zunichst als Triumph menschlicher Freiheit,
seit dem 20. Jahrhundert aber zunehmend als Zwang zur
Beschleunigung erlebt wird, so dass etwa seit 1970 und
verstiarkt seit den 90er Jahren des 20. Jahrhunderts eine
neue Kultur der Langsamkeit (Slow-Food-Bewegung ge-
geniiber Fast-Food-Ketten; Autogenes Training, der Boom
asiatischer Medizin, Meditations- und Entspannungs-
techniken) paradoxerweise als Fortschritt erlebt wird. Die
mit der neuesten Kommunikationstechnologie (Fernse-
hen, billige Fernreisen, Internet, Mobilfunk) verbundene
Gleichzeitigkeit und Komplexitdt geschichtlicher Ereig-
nisse sowie die widerspriichlichen Folgen der 6konomi-
schen Globalisierung lassen verstirkte Zweifel an der
»Steuerbarkeit« des Geschichtsverlaufs aufkommen, so
dass der Mensch sich weniger als Subjekt denn als Objekt
der historischen Veranderungen erfihrt. Dies wird in
Debatten um Kiinstliche Intelligenz verschirft, deren Fol-
gen sowohl als Versklavung befiirchtet als auch als Heils-
versprechen fiir ein neues strahlendes Kapitel in der
Geschichte der Menschheit gepriesen werden. Mit der ne-
gativen Bewertung des Freiheitsverlustes wird eine we-
sentliche Voraussetzung des Fortschrittsdenkens, das aus
dem 19. Jahrhundert ererbt wurde, untergraben.

. Die Begegnung der Kulturen ermdglicht Alternativen kul-

tureller Wertemuster und Lebensformen. Vergleichbar-
keit bewirkt, dass eigene Mingel und Sehnsiichte kom-
pensatorisch auf andere Kulturen tibertragen werden — ex
oriente lux. Die Zeitfreiheit der buddhistischen Meditati-
onserfahrungen, integrierte Sozialbeziige der indischen,
chinesischen oder afrikanischen Grof3familie, die in loka-
len Wirtschafts-Kreislaufen begriindete Selbstversorgung
indischer dorflicher Gesellschaften (Gandhi, E. F. Schuma-
chers »Small is beautiful«), die »ganzheitliche Medizin«
asiatischer oder afrikanischer Herkunft im Unterschied
zur kaum mehr finanzierbaren Hochtechnologie-Medizin

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1.



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die europidische Erfahrung

des Westens usw. spielen bei der Suche nach rational ver-
antworteten Alternativen zum Fortschrittsideal des Wes-
tens zunehmend eine Rolle. Dabei ist zu klaren, ob und
wie Fortschritt als Freiheit bzw. Befreiung des Menschen
in anderen Kulturen gedeutet wird und inwiefern diese
Konzepte bei der Selbstidentifikation sozialer Schichten
in den Kulturen Asiens, Afrikas, Stidamerikas usw. zum
Tragen kommen. Sind die aus den Religionen bekannten
Alternativen tatsichlich nur auf die religios-kulturelle
Identititsgebung beschrinkt, oder priagen sie mehr oder
weniger auch den wirtschaftlichen und politischen Alltag
in den betreffenden Landern? Haben sie geschichtlich
nachweisbare Auswirkungen auf die Ursprungkulturen
des westlichen Fortschrittsmythos (Europa, Amerika,
Australien)? Wie sind religionskulturell die Entwicklun-
gen in hoch-industrialisierten Landern zu interpretieren,
die nicht auf der européisch-amerikanischen Mentalitits-
geschichte griinden (China, Japan, Taiwan, Singapur, Ko-
rea, die urbanen Subkulturen Indiens, Lateinamerikas und
auch Afrikas sowie der arabischen Welt) und in diesen
Kontexten ganz neue Religionen hervorbringen, die Tra-
dition und Moderne verbinden (in Japan z. B. Soka Gakkai,
Rissho Kosei Kai, PL-Kyodan; in Taiwan und China eso-
terisch-hypermodernistische Gruppen aller Art; in Latein-
amerika spiritualistisch-messianische Bewegungen, die
»Zungenreden« und modernste Kommunikation mit-
einander verbinden)?

Das Verstehen der Zeit-, Zukunfts- und Fortschrittskonzep-
tionen der gegenwirtigen Kulturen tangiert die Identitit der
sozial wirkenden Gestaltungskrifte der Gegenwart in den
globalen Wechselwirkungen politischer Prozesse. Dabei kann
es nicht nur darum gehen, Idealkonzepte einander gegen-
iiberzustellen, sondern es miissen die tatsiachlich wirkenden
Motivationsgeber und Wertestrukturen in ihrer sozialen

79

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

Differenzierung benannt werden, die in gegenseitiger Durch-
dringung aber auch durch Abgrenzung ein hoch komplexes
Geflecht von kultureller Dynamik erzeugen, das politisches
und 6konomisches Handeln erheblich beeinflusst.

3. Die asiatische Erfahrung

Asien ist alles andere als eine Einheit. Darum ist der geogra-
phische Begriff »Asien« religionskulturell wie auch politisch
problematisch. Die beiden grofien Kultursysteme Indien und
China sind einander gegensitzlich, historisch sind sie auch als
militdrische Konkurrenten aufgetreten. Das Jahrtausende
alte Band aber, das beide Kulturen miteinander verbindet, ist
der Buddhismus. Dieser hat sich zwar bei seiner Ausbreitung
nach China seit dem 2. Jahrhundert n. Chr. stark veriandert,
dennoch sind iiber die Jahrhunderte hinweg rege Pilgerstro-
me von China nach Indien zu verzeichnen, weil man an den
urspriinglichen Quellen die authentische Form des Buddhis-
mus studieren und denselben in China periodisch erneuern
wollte. Die Begegnungsdynamik und die Motivationslenkun-
gen zwischen beiden Kulturen sind demnach stark durch den
Buddhismus gepragt, und aus diesem Grunde verdient er hier
besondere Beachtung.

3.1 Naturverstindnis und kulturelles Handeln im
Buddhismus Indiens und Chinas

Den Kreislauf des Leidens zu iiberwinden, ist das Ziel des
Buddhismus, und daher ist die »Natur« in sich kein hochstes
Gut. So jedenfalls glaubte man in Europa noch bis in jiingste
Zeit den Buddhismus interpretieren zu miissen. Selbst Max
Weber unterstellte, der Buddhismus konne keine Sozialethik,
geschweige denn eine Ethik gegeniiber der Natur, hervor-

80

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1.



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die asiatische Erfahrung

gebracht haben, da ja im Buddhismus das individuelle Ich ge-
leugnet werde.”” Diese SchlufSfolgerung hat sich als Irrtum
erwiesen. '8

Wir miissen uns in der historischen Darstellung auf einige
paradigmatische Entwicklungsschritte beschranken, indem
wir kurz die animistischen Grundlagen erortern, weil sie so-
wohl in Indien als auch in China die Einstellung des Buddhis-
mus zur Umwelt bzw. Mitwelt beeinflusst haben. Sodann soll
die Haltung des frithen Buddhismus skizziert werden, um
drittens den Neuansatz im Mahayana in Bezug auf unser
Thema diskutieren zu konnen. SchliefSlich sind einige Beson-
derheiten des ostasiatischen Buddhismus zu erwihnen.

Animistische Wurzeln

Der Buddhismus ist eine Reformbewegung gegentiber der
priesterlichen vedischen Religion in Indien. Er fuf3t auch auf
dem teilweise animistischen Gedankengut der Vedas, auch
wenn er sich gerade gegen Einzelaspekte dieser Religion wen-

7 M. Weber, Gesammelte Aufsiitze zur Religionssoziologie Bd. 2, Tii-
bingen 1920-1921, 229f.

8 Aus der umfangreichen Literatur zum Thema buddhistischer Welt-
gestaltung und zum Verhiltnis von Buddhismus, Politik und Oko-
nomie/Okologie sei exemplarische angefiihrt: E. Sarkisyanz, Buddhist
Backgrounds of the Burmese Revolution, The Hague 1965; D. E. Smith,
Religion and Politics in Burma, Princeton 1965; H. Bechert, Buddhis-
mus, Staat und Gesellschaft in den Lindern des Theravada-Buddhis-
mus, 3 Bde., Schriften des Instituts fiir Asienkunde in Hamburg XVII/
1-3, Frankfurt/Main und Berlin 1966, 1967, 1973; G. Obeyesekere,
F. Reynolds, B. L. Smith (Hrsg.), The Two Wheels of Dhamma. Essays
on the Theravada Tradition in India and Ceylon. (American Academy of
Religion Studies) Chambersburg 1972; U. Phadnis, Religion and Politics
in Sri Lanka, London 1976; B. L. Smith (Hrsg.), Religion and Legitima-
tion of Power in Sri Lanka, Chambersburg 1978; S. J. Tambiah, World
Conqueror & World Renouncer. A Study of Buddhism and Polity in
Thailand against a Historical Background, London 1977.

81

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

det. In dieser Denkform erscheinen das Geistige und die Na-
tur zwar unterschieden, doch nicht getrennt. Ein Beispiel ist
surya, die Sonne. Der Begriff bezeichnet sowohl die astro-
nomische Grofle als auch die Sonne als Inbegriff geistiger
Klarheit. Surya ist der Sonnengott und die Sonnenscheibe,
oder besser: Im Veda — wie in allen frithen Kulturen — ist die
Wirklichkeit noch nicht in einen physischen und einen meta-
physischen Bereich aufgespalten. Alle Wesen sind demzufol-
ge belebt und geistig. Auch Pflanzen, Fliisse und Steine kon-
nen als beseelt gelten. Dieser Sachverhalt wird meist als
»Animismus« bezeichnet, und aus solchen Vorstellungen lei-
ten sich einige merkwiirdige Vorschriften in der buddhisti-
schen Monchsregel (vinaya) her: Erdboden und Gewisser
diirfen nicht verunreinigt werden, weil die Erde belebt ist
(Vin 4, 75, 1); Friichte sollen nur verzehrt werden, wenn sie
vorher »leblos gemacht«, d.h. manuell beschddigt worden
sind (Vin 2, 109), und zuvor den Samen ausgeworfen haben,
damit kein Lebenskeim getotet wird. Innerhalb der Monchs-
orden wurden solche Verhaltensweisen kultiviert und jahr-
tausendelang praktiziert. Eine solche Grundhaltung hat aber
auch auf des Leben der Laien eingewirkt, d.h. vom Buddhis-
mus gepragte Kulturen betrachten andere Lebewesen nicht
als »Material«, sondern als Partner, die rituell »besdnftigt«
werden miissen, wenn sie im Gefolge landwirtschaftlicher
oder anderer kultureller Aktivititen des Menschen gescha-
digt werden.

Frither Buddhismus

Die buddhistische Kritik an der priesterlich-brahmanischen
Religion brachte auch eine Desakralisierung der Natur mit
sich, indem die hinduistischen Naturgottheiten fiir bedeu-
tungsarm, ja auch ein zugrunde liegender Urgrund (brah-
man) oder eine primire Weltseele fiir irreal gehalten wurden.
Nichts besteht aus sich selbst oder hat ein Selbst: anatman.
Alles ist Leiden, so lehrt der Buddha in der berithmten Pre-

82

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1.



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die asiatische Erfahrung

digt von Benares. Aber nicht die Dinge als solche gelten als
leidvoll, auch nicht die blofle Verginglichkeit allen Gesche-
hens, sondern der menschliche Versuch, etwas Unverianderli-
ches zu finden und sich daran zu klammern bzw. anzuhaften.
Da dieses Anhaften letztlich misslingt, ist der Mensch unbe-
friedigt und wird unvermeidlich frustriert. Er erlebt duhkha.
Man unterscheidet drei Arten von duhkha oder Leiden:

o Missvergniigen an Unerfreulichem (duhkhaduhkha)
o Leid des Kreislaufs der Geburten (samskaraduhkha)
o Verginglichkeit gerade des »Erfreulichen« (viparinama-

duhkha).

Die dritte Art betrifft das Verhiltnis zur Natur, denn in ihr
wird die Verginglichkeit besonders eindringlich erfahrbar.
Naturerfahrung in diesem Sinne ist Leidenserfahrung, auch
Leid verursachend, insofern sich unter der tropischen Sonne
Indiens Natur als heif3, wild und menschenfeindlich darstel-
len kann. Der Zustand der Befreiung aus dem Daseinskreis-
lauf, nirvana also, kennt demzufolge keine Natur.”

Das ist aber nur die eine Seite. Bereits in den Theragatas®
(Lieder der Monche) begegnen wir namlich auch einer Art
»Naturlyrik«, die wiederum an Beschreibungen und Hal-
tungen in einigen Jataka-Geschichten (Erzdhlungen aus
friitheren Leben des Buddha) ankniipft. Diese Texte haben
Ahnlichkeit mit indischen Liebesgedichten, aber auch mit
den Gesiangen iiber die Liebe zu den Blumen und Waldern
der brahmanischen Asketen.

Animistische Grundhaltungen, Liebe zur Natur sowie As-
kese und Weltentsagung treffen im frithen Buddhismus reli-

1 Udana 8,1: »Es gibt, ihr Ménche, eine Stitte, wo weder Erde ist noch
Wasser noch Feuer, ... weder Sonne noch Mond.«

2 C. A. F. Rhys Davids (Hg.), Psalms of the Brethren and Sisters, Lon-
don 1937.

83

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1.



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

gionsproduktiv aufeinander. Die beiden groflen Sdulen des
Buddhismus, namlich Monchsorden und Laiengemeinschaft,
reagierten hinsichtlich der kulturellen Gestaltung von (Um-)
Welt sehr unterschiedlich.

In den Monchstraditionen gilt die Natur als Lehrmeisterin
der Verganglichkeit. Die Buddhisten empfehlen einander als
Lauterungsiibung z.B. die Betrachtung von fallenden Blat-
tern.?! So wird von einem Asketen berichtet, dem, als er die
Verdnderungen in Farbe und Gestalt der fallenden Baumblat-
ter betrachtet, die Vergdnglichkeit aller Dinge bewusst wird.
Natur ist fiir die Monche als Platz der Meditation und Ruhe
und nicht um ihrer selbst willen wichtig.

Der Laienbuddhismus und der Wohlfahrtsstaat

Kaiser Ashokas

Die indischen Kulturen haben ein durchlissigeres System des
Zusammenwirkens von Religionsspezialisten (Priestern,
Monchen, Gelehrten) und Laien entwickelt als die europii-
schen. Im Ideal der 4 Lebenszeitalter (ashrama)?? hat die drit-
te Phase monastische Ziige ohne Geliibde auf Lebenszeit und
ohne dass die fiir frithere Phasen des Lebens anerkannte Be-
deutung des Gewinnstrebens (im Rahmen der durch das Ge-
setz geregelten gesellschaftlichen Beziehungen [dharmal)
bestritten wiirde. Hier wird »Askese« praktiziert nicht im
Sinne eines kultisch erforderlichen Verzichts, sondern um
der Gewinnung von Freiheit und Lebensqualitit willen. Die
im Ashram lebenden Gruppen (Familien ebenso wie Zoliba-
tare und gelegentlich auch Kinder) haben materielles Streben
wie die damit verbundenen Verpflichtungen aufgegeben, um

2t Visuddhimagga 2, 9.

22 Die vier Lebenszeitalter sind die Zeit von Bildung und Erziehung
(brahmacarya) in Kindheit und Jugend, Haushalterschaft (grihasthya)
im Erwachsenenalter, Riickzug in spirituelle Wertegemeinschaften (va-
naprashtha) etwa ab der Mitte des Lebens, Vorbereitung auf das Sterben
als einsamer Wanderasket (sannyasa).

84

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1.



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die asiatische Erfahrung

sich in Mufle geistigem Streben und dem Gemeinschafts-
leben widmen zu kénnen. Der Verzicht, der als qualitativer
Gewinn erlebt wird, ist Voraussetzung fiir das Wagnis geisti-
ger Entdeckungen unter Fiihrung und in Gemeinschaft mit
charismatisch agierenden Personlichkeiten (Guru). Hier gibt
es keine unumstofSlichen Geliibde, sondern das Prinzip der
Freiwilligkeit und Selbstorganisation auf Zeit. Im Buddhis-
mus Siidost- und Ostasiens, wo es bis heute ein »Monchtum
auf Zeit« gibt, ist diese qualitative Verzichts-Kultur Teil des
Ideals der Erwachsenenpddagogik geblieben.

Dementsprechend war und ist auch der Buddhismus, wie
ihn die Laien praktizieren, nicht vollig verschieden von der
Praxis der Monchsorden, sondern eine zweite Achse, die von
Anfang an fiir den Buddhismus charakteristisch war. So heifst
es, dass religioser Verdienst durch die Férderung von 6kologi-
scher und sozialer Infrastruktur wie den Bau von Wasser-
tanks und Aufforstung, also das pflegende Eingreifen des
Menschen in die Natur, vermehrt werden kann.2? Der zentra-
le Begriff von karuna (Barmherzigkeit oder heilende Hin-
wendung zu allen Wesen) ist fiir den Buddhismus die Chiffre
fiir ein gelungenes Leben. Was genau ist gemeint?

»Die Erkenntnis der >eigenen< Identitit mit >anderens, die Auf-
hebung der Unterscheidung von seigener« Leidens- und Gliicks-
erfahrung sowie Leidens- und Gliickserfahrung von >anderenc ist
karuna. Karuna bedeutet also die Erweiterung des >Bewuf3tseins< in
einem >mystischen< Sinne bis zu dem Punkt, wo es alle Lebewesen
umfaft, d. h. zur Selbstidentifikation mit allem, was lebt.«?*

% Samyutta-Nikaya-Ausgabe der Pali-Text-Society 1,5,7, London
1884; Ausgabe Geiger 1,47: »Sage, bei welchen Leuten Tag und Nacht
die Verdienste unablissig wachsen. In Rechtschaffenheit und Tugend-
kraft erheben sich von der Erde gen Himmel die, die Haine und frucht-
bare Biume pflanzen, sowie Deiche und Didmme bauen, die Brunnen
und Wasseranlagen graben sowie den Obdachlosen Obdach geben ...«
% Sarkisyanz, Buddhist Backgrounds of the Burmese Revolution,
a.a.0., 40f.

85

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

Dies trifft vor allem auf den Mahayana-Buddhismus zu, hat
aber auch im Theravada seine Wurzeln. Gewif3, die meditati-
ve Schau des nirvana ist abgelost von der Welt des Werdens
(kaivalya), also auch von der Natur, aber Meditation und nir-
vana sind nicht zu trennen von karuna (heilende Hinwen-
dung zu allen Wesen) und maitri (liebendes Wohlwollen).
Dies ldsst sich belegen an den sogenannten Vier Unermess-
lichkeiten (apramana), die schon nach friithester buddhisti-
scher Uberlieferung in alle Richtungen zu allen Lebewesen
ausgestrahlt werden sollen:

1. liebendes Wohlwollen (maitri)

2. heilende Hinwendung zu allen Wesen (karuna)
3. Freude (mudita)

4. Gleich-Giltigkeit (upeksha)

Upeksha ist nicht moralische Indifferenz, wie Max Weber
und viele andere meinten, sondern Gleichgewicht des Geistes
jenseits von unterscheidenden Bewertungen. Unter der Pra-
misse, dass alle Lebewesen ein Netz von Beziehungen dar-
stellen und in gewisser Weise miteinander identisch sind
(Pflanzen nicht eingeschlossen), wird der Anthropozentris-
mus sowohl kognitiv wie emotional und als handlungsleiten-
de Maxime aufgehoben.

Auf den eben dargestellten Grundlagen baut der Staat
Ashokas (304-232 v.Chr.) auf, der wohl erste Wohlfahrts-
staat in der Geschichte der Menschheit. Ashokas Denken
kennen wir durch seine berithmten Saulen- und Felsenedikte,
die er tiberall in seinem GrofSreich, das fast den ganzen Sub-
kontinent Indiens aufler dem dufSersten Stiden umfasste, auf-
stellen lief3. Sie beinhalten allgemeine ethische Werte, die al-
lerdings aus der buddhistischen Geisteshaltung abgeleitet
sind, vor allem geht es um die Gewaltlosigkeit gegeniiber
Menschen und allen anderen Lebewesen.?

Ashoka liefs Brunnen bohren und organisierte eine umfas-

86

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1.



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die asiatische Erfahrung

sende medizinische Versorgung fiir Menschen und Tiere. Er
regierte nicht mit Gewalt (danda), sondern durch Bildung
und Erziehung zur Einsicht (dharma). Einen solchen Paradig-
menwechsel der Politik fithrt er ausdriicklich auf sein Er-
schrecken tiiber die von ihm gefiihrten blutigen Kriege zur
Einigung des indischen Subkontinent zuriick. Er gewahrte
Religionsfreiheit, was im indischen Kontexte der damaligen
Zeit keineswegs selbstverstiandlich war, da die Konige jeweils
verschiedene Formen von Religion patronisierten, um ihre
Herrschaft auch religios-ideologisch zu festigen. Zusammen-
gefasst kann man zu Ashoka sagen: »Ashokas Ideal ist nicht
einfach die Bruderschaft der Menschen, sondern die aller Le-
bewesen. Er fiihlt sich mit der gesamten beseelten Welt ver-
bunden.«? Durch Ashoka also wurde der Wohlfahrtsstaat
begriindet, der alle Lebewesen einschloss.

Ashokas Ideal hat weitergewirkt in der Staatsrdson thera-
vada-buddhistischer Lander. So loben ceylonesische Chroni-
ken die dortigen buddhistischen Konige nicht nur fiir ihre
militdrischen Taten, sondern ausdriicklich fiir ihr 6kologi-
sches und soziales Engagement.?”

2 Edikt 7 lautet: »So habe ich zum Beispiel durch Gesetzgebung an-
geordnet, dass einige Arten von Tieren nicht getitet werden diirfen.
Aber die Menschen haben ihre Hingabe an den Dharma sogar noch ver-
stirkt, indem sie iiberzeugt sind, dass iiberhaupt keine Lebewesen ver-
letzt oder getotet werden diirfen.«

26 D. R. Bhandarkar, Ashoka, Calcutta 1925, 220f.

¥ Sirimeghavanna (362-409) baute Teiche, die immer Wasser enthiel-
ten, aus Barmherzigkeit fiir alle Lebewesen. (Culavamsa 37,98); Mahin-
da II (772-792) unterstiitzte (heimlich) die Armen, die sich schimten
betteln zu gehen, und es gab auf der Insel niemanden, der nicht von
ihm unterstiitzt wurde, auflerdem habe er fiir das Vieh Vorsorge getra-
gen. (Culavamsa 48, 146-147); Mahinda IV (956-972) errichtete ein
Almosenhaus und gab den Bettlern Nahrung und Obdach, in den Kran-
kenhdusern verteilte er Medizin und Betten. Auflerdem versorgte er
regelmiflig die Kriminellen im Gefingnis. Fiir Affen, Wildschweine,
Gazellen und Hunde hatte er Mitgefiihl und verteilte Reis und Kuchen
an sie. (Culavamsa 54, 30-33)

87

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

Bedeutsam ist in diesem Zusammenhang der Maitreya-
Mythos, die eschatologische Hoffnung auf einen kommenden
Buddha, der von der (heute ausgestorbenen) Schule der Sar-
vastivadins entwickelt und mit dem Bodhisattva-Ideal ver-
bunden wurde, das auch im Theravada existiert. Im Therava-
da wird der Bodhisattva als werdender Buddha verstanden,
der zwar Barmherzigkeit iibt, seine daraus resultierenden
Verdienste aber nicht, wie im Mahayana, auf andere iibertra-
gen kann. Bereits in Ceylon wurde die Vorstellung vom ge-
rechten, guten, heilsspendenden kommenden Buddha, eben
Maitreya, mit der Kénigsideologie verbunden und auf die je-
weiligen Herrscher tibertragen, die dann als maglicher kom-
mender Buddha verehrt wurden. Unter ihrer gerechten Herr-
schaft befinden sich Natur und Mensch in Harmonie.?

Ein gutes Beispiel fiir die Verkniipfung von Politik und 6ko-
logisch stabiler Natur im siidostasiatischen Buddhismus bis in
die neuere Geschichte ist auch die Kronungszeremonie (abhi-
sheka) des Konigs Mindon (1853-1878) von Birma (heute
Myanmar). Dort wird dem Ko6nig zeremoniell mitgeteilt:

»Solltest du den Eid brechen, den du in der Kronungszeremonie ge-
schworen hast, wird die Welt in Jammer verfaulen, das Land wird
verdunkelt und staubig ... Unruhe und Diebstahl wird das Land
tiberziehen ...«%

Das alte Birma kannte kein Privateigentum des Landes, son-
dern ein Pachtsystem, das koniglicher Aufsicht unterstand.
Der Konig verlangte Steuern, die halbjahrlich verteilt wur-

% Die Schilderungen dhneln eschatologisch-paradiesischen Zustinden,
wie wir sie aus semitischen Quellen kennen. So heift es beispielsweise
in Berichten iiber die Konige aus Ceylon, Kampuchea und Thailand
(nach dem 14. Jahrhundert, in der Sukhotai und Ayutthya-Periode): sie
lieBen Tiere (Elefanten) frei, sie lieen Kriegsgefangene (Sklaven) frei
und galten als Garanten der Harmonie von Mensch und Natur (vgl.
auch Mahavamsa 21, 29£.).

» Der birmesische Text wird zitiert von Sarkisyanz, Buddhist Back-
grounds of the Burmese Revolution, a.a.O., 50.

88

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die asiatische Erfahrung

den, wer bei schlechter Ernte nicht steuerfihig war, wurde
von den Abgaben befreit. Es gab keine Finanzwirtschaft, und
so konnte kein Kapital angehduft werden, das zur Zerstérung
des Gleichgewichts in der Gesellschaft sowie zwischen Natur
und Gesellschaft gefiihrt hitte. Wirtschaftliche Wohlfahrt
und Zufriedenheit fiir alle war das erkldrte Ziel des Staates.?
Das aber wiederum nicht als Selbstzweck, sondern damit der
Samgha mit Almosen unterstiitzt werden konnte und jeder-
mann Zeit hatte, sich religiosen Zielen zu widmen. (Es ist
nicht verwunderlich, da8 der Okonom E. F. Schumacher zu
seinem Buch »Small is beautiful« von diesem birmesischen
wirtschaftlich-politischen Gemeinwesen angeregt wurde.)
Die Briten hingegen zihlten zu den Errungenschaften ihrer
Kolonialherrschaft, dass wirtschaftlicher Wettbewerbsgeist
sich langsam durchzusetzen begann, indem die Kolonial-
macht die Steuerlast derart drastisch erhohte, dass die Bauern
zusitzliches Land, das zur Erndhrung bisher nicht benotigt
worden war, im Raubbau bebauen mussten. Howard Malcom
urteilt stolz: »Privateigentum ist jetzt heilig.« Zuvor galt, wie
gesagt, der Boden als heilig, nicht verdufSerbar und mensch-
lichem Gewinnstreben entzogen. Das traditionelle buddhisti-
sche Ethos in Birma iiberlebte bis ins 19. und 20. Jahrhundert
und stief$ mit den an Gewinnmaximierung orientierten Idea-
len der British East India Company in krasser Konfrontation
zusammen.3!

% Vgl. ebd., 56f.

31 So schreibt der britische Kolonial-Beamte H. Fielding-Hall 1906 iiber
den birmesischen Buddhismus (ebd.): »Eine grofiartige Religion, voll
von erhabenen Gedanken ... Sie gibt den Gefallenen und Schwachen
Trost, eine sichere Zuflucht fiir die am Leben Zerbrochenen. Sie schiitzt
die Buchten, wo die vom Sturm geschiittelten Seelen ausruhen kénnen.
Es ist das Evangelium der Kranken, Verwundeten, Sterbenden ... Aber
... Die erste und grofite Wahrheit ist, diese schone Welt, die uns Gott
gegeben hat, auszunutzen. Die grifite Siinde ist es, unniitz zu sein ... Es
ist unsere Pflicht, die Feigen, die Untiichtigen, die Schwachen, die nichts
(mit der Welt anzufangen wissen) hinwegzufegen und sie durch Starke

89

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

Aus birmesischer Sicht vertraten die Englidnder ein Natur-
recht des Stiarkeren gegen alle Kreatur. So lief3 die Kolonial-
macht in Mandalay streunende Hunde zu Tausenden vergif-
ten und Wilder fiir Reispflanzungen abholzen, wodurch die
Birmesen drmer wurden — zwischen 1870 und 1930 fielen die
Reallshne um 20 %. Die Geschichte Birmas liefert also Bei-
spiele fiir eine buddhistische Sozialethik, die die Natur, zu-
mindest die belebte, einschlief3t und die durchaus wirtschafts-
praktikabel und politisch wirksam war.

Wie wir sahen, zeichnet das Ideal der Barmherzigkeit ge-
gentiber allen Lebewesen schon den frithen Buddhismus aus
(z.B. Verbot des Wanderns wihrend der Regenzeit, damit
keine Insekten zertreten werden (Vinaya 1, 137 und Maha-
vagga 3, 1-2)). Man kann von einer umfassenden Ehrfurcht
vor dem Leben sprechen. Pflanzen gelten zwar im indischen
Buddhismus nicht als Lebewesen (was sich in China unter
daoistischem Einfluss @ndern sollte), aber als Basis der Nah-
rung und Lebensraum von Tieren und Geistern sind sie eben-
falls geschiitzt.

Mahayana — die Lehre von der Leerheit
Die im frithen Buddhismus angelegte Idee der Barmherzig-
keit des Bodhisattva wurde im Grof3en Fahrzeug (Mahayana)
weitergefiihrt, wobei die Grundhaltung des Altruismus in-
tensiviert wird.

Der Mahayana-Buddhismus war vor allem auch (aber

und Niitzliche zu ersetzen. Der Burmese hat zu viel Glauben. Er ist viel
zu viel gehegt und gepflegt worden, und man hat ihm zu viel gepredigt.
Er muf aufstehen und kimpfen. Er darf vor den Schlagen der Welt nicht
zusammensinken und sich verstecken, sondern muf3 herauskommen zur
Konfrontation. Er muf3 seine windelweichen Bande des Glaubens ab-
schiitteln und den natiirlichen Krieger darunter entdecken. Er mufi es
lernen, roh und grausam zu sein, wenn notwendig zu zerstoren,
Schmerz zu verursachen und sich riicksichtslos durchzusetzen. Er muf3
lernen, mannhaft zu sein ... Das wiirde ihre Augen zu einer neuen Le-
benssicht 6ffnen. Aber ihr Glaube steht ihnen dabei im Wege ...«

90

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die asiatische Erfahrung

nicht nur) eine Laienbewegung, die das rituelle und kultische
Element betonte, wihrend das Monchtum vor allem aus dem
Einhalten der Monchsregel seine Identitdt gewann. Unter
beiden Gesichtspunkten lasst sich historisch belegen, dass
das grundlegend partnerschaftliche Verhiltnis zur naturhaf-
ten Mitwelt praktisch und gegeniiber herkommlichen Ver-
haltensweisen neu geordnet wird, wenn ein entsprechendes
Interesse besteht und dasselbe plausibel kommuniziert wer-
den kann: Den Laien oblag das »delegierte Téten« von Tieren,
denn am Anfang waren die indischen Buddhisten keineswegs
Vegetarier (erst im China des 6. und 7. Jahrhunderts setzte
sich der Vegetarismus durch). Die Vorstellung von der Ge-
meinschaft aller Lebewesen hat das reale Verhalten ganzer
Gesellschaften umgeformt und geprigt.

Im Folgenden seien nur einige Mahayana-Entwicklungen
beschrieben, die das altruistische Handeln in und fiir die Welt
in einem nochmals anderen Licht beleuchten.

a) Tathagatagarbha

»Garbha« bedeutet Schofs, und »tathagata« ist ein Titel des
Buddha, wortlich der So-Gekommene, der in die Wahrheit
Eingegangene und aus ihr Hervorgehende. Es geht um die
Erkenntnis, dass alle Lebewesen das Potential der Buddha-
schaft in sich tragen, auch Tiere und Geister, dass letztlich alle
schon Buddhas sind, es aber noch nicht wissen. Auch diese
Vorstellung wird wohl soziologisch mit dem erstarkenden
Selbstbewusstsein der Laien zusammenhingen. Diese Lehre
wurde spiter in China aufgegriffen und radikalisiert: Dass
z.B. auch ein Hund die Buddha-Natur habe, war neu und eine
Provokation, geht es doch hier nicht nur um die biologische
Verwandtschaft aller Wesen, sondern um eine Heilsgemein-
schaft von Mensch und Tier. Dies hat sich auf den Tierschutz
ausgewirkt, wihrend die Pflanzen als Lebensraum der Tiere
nur mittelbar betroffen waren. Allerdings geht es hier nicht
um Schutz und Pflege des individuellen Tieres, denn das Tier

91

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1.



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

(wie auch der Mensch) ist als Gefdfs oder Korper fir die
Buddha-Natur mit Ehrfurcht zu behandeln, nicht um seines
spezifischen Tierseins willen.

b) Identitdt von samsara und nirvana

Es war der Philosoph Nagarjuna (2. Jahrhundert n. Chr.), der
die Identitat von samsara (leidvoller Lebenskreislauf) und
nirvana (Befreiung) nicht nur aus logischen Griinden, son-
dern aufgrund meditativer Erfahrung zum Prinzip seines
Denkens machte. Was bedeutet das? Nirvana kann nicht ein
Bereich neben einem anderen sein, denn dann wire das nir-
vana begrenzt bzw. bedingt. AuSerdem erscheint in der Me-
ditationserfahrung keine andere, phantasierte Welt, sondern
eben diese eine Welt in anderem »Licht, in ihrer Einheit. Die
Leerheit der Wirklichkeit, shunyata, bedeutet, dass die Dinge
nicht fiir sich selbst existieren, sondern alles mit allem nicht
nur in Zusammenhang steht, sondern die Existenz aus dem
anderen hat. Geist und Natur, Mensch und die ihn umgeben-
de Wirklichkeit, das Absolute und das Relative existieren als
das, was sie sind, in wechselseitiger Abhangigkeit.

¢) Das Reine Land

Zu erwihnen ist auch die Tradition vom Buddhismus des Rei-
nen Landes, die sich in Indien entwickelte und eintausend
Jahre spiter in Ostasien als die méchtigste und wichtigste
Stromung des Buddhismus iiberhaupt etablieren konnte.
Sukhavati, das Gliicks-Land Buddha Amitabhas, ist ein Ort,
zu dem alle gelangen, die Amitabha (in Japan: Amida) glaubig
anrufen und um Beistand bitten. Beim »Reinen Land« han-
delt es sich nicht um das nirvana, sondern um eine spirituelle
Sphire, die noch unter dem Gesetz des Kreislaufs der Gebur-
ten (samsara) steht, aber mit idealen Bedingungen fiir das
Erlangen der Buddhaschaft. Es ist ein Paradies, wo es keine
Ablenkungen von der Meditation gibt, keine Versuchungen
an Sinnesdingen anzuhaften.

92

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die asiatische Erfahrung

Wie sieht nun die Natur in diesem Reinen Land aus? Es
gibt weder Hiigel und Berge noch Sonne, Mond und Sterne,
auch keine organische Umwelt, alles besteht aus Edelsteinen
und Kristallen, wie es der Sukhavativyuha beschreibt. Es ist
ein Ort ohne Leid, also folgerichtig auch ohne Natur. Denn
Natur bedeutet Verginglichkeit und damit Leid. Die konkre-
ten Vorstellungen entsprechen der indischen, klimatisch be-
dingten Naturerfahrung, und in China und Japan, wo ein an-
deres, angenehmeres und gemafligtes Klima herrscht, sieht
das Reine Land anders aus und trigt eher die Ziige eines Gar-
tens, wie sich in der ostasiatischen Gartenkultur zeigt. An
diesem Wechsel des Bildes von der Natur zeigt sich, daf3 die
konkreten Lebensbedingungen normative Erzdhlungen ver-
dndern und die Motivation zu gesellschaftlich-kulturellen
Umbriichen plausiblisieren konnen.

3.2 Mahatma Gandhi

Mohandas Karamchand Gandhi (1869-1948)% gilt nicht nur
als der fithrende Kopf der indischen Unabhingigkeitsbewe-
gung und »Vater« (bapu) des indischen Staates, sondern als
Vordenker der politischen Strategie der Gewaltfreiheit
(ahimsa), die in einem systemischen Verstindnis der Wirk-
lichkeit ihre Wurzel hat. Dieses Prinzip nannte er »Ergreifen
der Wahrheit« (satyagraha), weil es nicht nur einem mora-
lischen Imperativ entspringt, sondern einer rationalen wie
emotionalen Einsicht in die Wirklichkeit. Man kann Gandhis
Strategie als okologisch-soziales Systemhandeln bezeichnen,
bei dem Kooperation iiber Konkurrenz herrscht, so dass bei
der Losung von Konflikten grundsatzlich win-win-Situatio-

32 Zum Folgenden: M. Chatterjee, Gewaltfrei widerstehen. Gandhis re-
ligioses Denken — Seine Bedeutung fiir unsere Zeit. Ubers. v. Regina und
Michael von Briick, Giitersloh 1994, bes. 130-146.

93

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

nen entstehen. Alle andern Losungen hilt Gandhi fiir un-
tauglich, weil sie Konflikte nur temporir zudecken und oft
noch massiver wieder aufbrechen lassen. Gandhi ist kein ro-
mantischer Traumer eines »Zuriick zur Natur«, sondern ein
durch und durch rationaler Denker, der die Potentiale der in-
dischen Religionen (Hinduismus, Jainismus, Buddhismus)
geschickt so verschmilzt, dass sie als Faktoren der Motivation
zu politischen und 6konomischen Strategien werden, die die
zerstorerischen Kréfte der modernen Industriegesellschaften
zumindest eindimmen. Die Stiarkung einer dezentralisierten
Produktionsweise auf dem Dorf ist keine naive Simplifizie-
rung komplexer Gkonomischer Zusammenhinge, sondern
der Versuch, Grundlagen fiir eine Demokratie zu schaffen,
die nur bestehen kann, wenn sie auf wirtschaftlich dezentra-
lisierter Macht und Eigenverantwortung des Individuums
beruht. Sein Werben fiir eine vegetarische Lebensweise be-
griindet er mit der 6konomischen Erwigung, dass die not-
wendige Kalorienmenge aus vegetarischer Lebensweise mit
wesentlich geringerem Verbrauch von natiirlichen Ressour-
cen erzeugt werden kann als durch Tierhaltung, dass also
nur eine vegetarische Lebensweise dem demographischen
Druck gerecht werden kann. Er baut auf der Wert- und nicht
nur Marktorientierung des wirtschaftlichen Handelns auf,
wie sie John Ruskin in England entwickelt und Tolstoi in
Russland sowie R. W. Emerson und H. D. Thoreau in Neu-
England (USA) vorangetrieben hatten, und war bei seinen
»Experimenten mit der Wahrheit« interkulturell vernetzt.
Ruskin und Gandhi gehen von einer »Metaphysik der Exis-
tenz« aus, die Anorganisches und Organisches, das Indivi-
duelle und die Gesellschaft umfasst. Diese Dimensionen
miissen aufeinander abgestimmt sein, sonst bricht die Gesell-
schaft auseinander. Die moderne politische Okonomie, die
sich allein auf Profitmaximierung griindet, kann dies nur er-
folgreich tun, wenn sie durch den wirtschaftlich-militaristi-
schen Komplex der Riistung und des Exports von Riistungs-

94

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die asiatische Erfahrung

glitern am Laufen gehalten wird, und dies fiihrt zwangslaufig
zu imperialistischen Handelspraktiken und politischen Kon-
flikten, die auf Grund der modernen Technologie flachen-
deckend destruktiv ausgetragen werden. Gewalt kann deshalb
kein Mittel der Politik sein, und sie ist auch im Wirtschafts-
handeln rational nicht vertretbar, weil sie die Ressourcen so
schidigt, dass der menschlichen Tatigkeit des Wirtschaftens
selbst der Boden entzogen wird. Wo Gier die Natur zerstort,
handeln die Menschen gegen ihre eigenen Interessen, abge-
sehen davon, dass sie ihre Identitit untergraben, weil keine
der Religionen, die heute den Ton angeben, ein solches Han-
deln rechtfertigt. Der Mensch befindet sich also im prinzi-
piellen Dauerkonflikt zwischen den Werten, auf die er sich
beruft, und seinem realen Handeln, was zur Zerstérung von
Natur, Geist und Kultur fithrt. Das Schicksal des Individuums
und das »Training des Geistes, so schreibt er in seiner Auto-
biographie, sind der Ausgangspunkt fiir ein integriertes Han-
deln, das sich dann in konzentrischen Kreisen in die nichste
weitere Ebene ausbreitet — die Dorfgemeinschaft, die Stadt,
den Distrikt, das Land, die Welt. Das bedeutet, dass der
Mensch Empathie und Sympathie kultivieren muss, um der
Tendenz zur Gier entgegenzuwirken, die zerstorerisch ist.
Die Entwicklung von Sympathie verbindet er interessanter-
weise mit der Kultivierung von Imagination. Kognitive und
emotionale Entwicklung werden mit dem Asthetischen ver-
kniipft, damit eine neue Fihigkeit zur sozialen Verantwor-
tung in einem wahrhaftigen Gemeinschaftsleben entstehen
kann. Gandhi experimentiert in seinen Ashram-Griindungen
(vom Phoenix-Settlement und der Tolstoi-Farm in Stidafrika
bis zum Satyagraha Ashram bei Ahmedabad in Indien), um
Alternativen zu einer ausschliefSlich erwerbsorientierten Ge-
sellschaft zu finden. Diese Ashram-Experimente versteht er
als Bildungsorte fiir kiinftige Eliten. Der systemische Ansatz
fiihrt dazu, dass er erkennt, wie Vereinfachung des Alltags-
lebens, Speisegewohnheiten, Abfallbeseitigung, frithe Kin-

95

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

dererziechung, Spracherwerb und politischer gewaltfreier
Kampf miteinander zusammenhingen. Frauen gebiihrt dabei
eine ebenso aktive 6ffentliche politische Rolle wie Ménnern
(wenngleich Gandhi den Gedanken der Gleichberechtigung
im Sinne der geschlechtlich-psychologisch-sozialen Selbst-
bestimmung von Frauen nicht denken und umsetzen konn-
te). Konstruktives Handeln, auf welchem Feld auch immer,
muss sich auf innere Verwirklichung einer spirituellen Reife
und duflere Transformation der Besitz- und Nutzungsver-
hiltnisse von Giitern gleichzeitig griinden, sonst kann es
nicht konstruktiv sein. Der Begriff der Solidaritit bezieht sich
auf die ganze Welt, wobei er, wie gesagt, die Verantwortung
als Selbsthingabe der kleineren an die umfassendere Ebene
von Vergemeinschaftung, also vom Individuum tiber die Fa-
milie bis zum Staat und der Weltgemeinschaft im Sinne des
Subsidiaritdts-Prinzips interpretiert. Er denkt die Beziehun-
gen in Gesellschaft und Politik nicht hierarchisch, sondern in
konzentrischen Kreisen und Wechselwirkungen. Allein dies
macht ihn zu einem zeitgendssischen Denker.

Indien hat sich zwar wihrend der Jahrzehnte, die der Un-
abhingigkeit 1948 folgten, einer stark zentralisierten Indus-
trialisierung verschrieben, die das ckologische Gleichgewicht
besonders in den Stiddten zerstort hat, damit ist aber Gandhis
Impuls keineswegs hinfillig geworden, und er ist in Indien
auch nie vollig verstummt. Gandhi im heutigen Horizont
neu zu lesen, konnte Wege zur notwendigen Transformation
aufzeigen.

3.3 Das chinesische Modell der »Harmonie«

China unterscheidet sich von den bisher genannten Kulturen.
Diese aufstrebende Weltmacht an europdischen (oder auch
indischen) Kulturstandards zu messen ware ein grober Feh-

ler, sowohl was die Analyse der Gesellschaftsdynamik betrifft

96

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die asiatische Erfahrung

als auch hinsichtlich der Méglichkeiten zukiinftiger Entwick-
lungen. Auch in China ist ein fast ungebremstes materialisti-
sches Konsumverhalten zur treibenden Kraft der gesell-
schaftlichen Dynamik geworden, aber nicht zur einzigen.
Man kann die Potentiale dieser Kultur wohl am ehesten er-
fassen, wenn man einen Rahmen identifiziert fiir die sehr
unterschiedlichen Konflikte und die Methode, mit denen die-
selben gelost werden sollen, namlich das Streben nach »Har-
monie«. Es ist, bildlich gesprochen, die Harmonie von »Him-
mel und Erde«. Nur in diesem Rahmen ldsst sich einer der
markantesten Konflikte sinnvoll analysieren, der chinesische
Kulturen in Geschichte und Gegenwart immer betrifft: der
Konflikt zwischen Individuum und Gruppe. Es wire viel zu
kurz gegriffen, das konfuzianische System der (fast) bedin-
gungslosen Eingliederung des individuellen Interesses in das
kollektive System nur als Zwangsreglement zu interpretie-
ren. Es beruht vielmer auf einem iiber Jahrtausende gewach-
senen Lebensgefiihl der universalen Harmonik: Wie im Him-
mel so auf Erden! So liefern die (in China gesellschaftlich
auflerordentlich wichtige) Literatur und Literatur-Theorien
Abbilder harmonischer Beziehungen, die ungeachtet der Dif-
ferenzen von konfuzianischen, buddhistischen bis hin zu
maoistischen Deutungen das gesamte chinesische Empfinden
der Stellung des Menschen im Kosmos und in der Gesell-
schaft nachhaltig prigen, sie sind Kulturstandards. Ein Bei-
spiel: Der goldene Vogel und der Hase im Mond sind nicht
nur literarisch-fiktive Bilder, sondern Symbole der Identifi-
zierung, wie man z.B. an der einflussreichen Koan-Samm-
lung Biyan Lu (Bi-Yan-Lu) sehen kann (12. Beispiel): In der
Sonne erkennt man in China einen goldenen Vogel, der auf-
steigt, am Himmel entlangzieht und wieder absteigt, so wie
Helios, der Sonnengott der Griechen, oder Surya, der Son-
nengott im vedischen Pantheon der Inder, im Wagen am
Himmel entlangfahren. Am siidlichen Nachthimmel er-
scheint der Mond in China (wie iibrigens auch in Indien)

97

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1.



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

wie eine Kugel, die in sich das Bild eines Hasen triagt. Wenn
die Sonne aufgeht, verschwindet der Mond, und wenn die
Sonne sich senkt, geht der Mond auf. Die Rhythmen der Na-
tur erzeugen komplementire Konstellationen, aus denen sich
eine angemessene Wahrnehmung der giiltigen Gesellschafts-
Ordnungen von selbst ergibt. Daraus erwichst das Vertrau-
en, dass das Leben sich ebenso gestaltet, wie Sonne und Mond
ihre Bahnen ziehen, auch wenn sie unserem Blick zeitweise
entzogen sind. Die gesamte chinesische Kultur ist davon in-
spiriert zu zeigen, dass und wie sich diese Harmonik des
Himmelsgewolbes im Leben der Menschen und der Gesell-
schaft widerspiegeln soll. Wenn sich einzelne Menschen oder
ganze Gesellschaften gegen die Gesetze der Natur und gegen
diese Harmonik durchzusetzen versuchen mit Macht, Gewalt
und Gier, wird alles zerstort. Individuum und Gruppeninte-
resse in Einklang zu bringen, ist in der chinesischen Kultur
Zeichen gelingender Herrschaft, wie das daoistische Daode-
jing eindriicklich darlegt. Und es wird nicht als ein Zwangs-
system empfunden, sondern als die notwendige Folge von
Einsicht und Erfahrung. Der Vorrang des Gemeinwohls ist
ein so stark verinnerlichter Grundzug der chinesischen Le-
benswirklichkeit, dass es sich kaum ein Mensch leisten kann,
aus diesem Verbund von Regeln und Zwingen einerseits und
solidarischem Verhalten andererseits auszubrechen.

Auch der chinesische Buddhismus ist von solchen Kultur-
standards und vor allem von der daoistischen Naturmystik
geprigt. Schon in der ersten Periode der Ubersetzungen, also
von der Mitte des 1. Jahrhunderts n. Chr. bis zum Jahre 402,
der Ankunft des Gelehrten Kumarajiva in der Hauptstadt
Chang-an, wurde die Angleichung buddhistischer Ideale an
den Daoismus bewusst gesucht. Natur wird hier nicht als
wilder Dschungel, sondern, dem Harmonieideal der chinesi-
schen Kultur entsprechend, als lieblicher Garten wahrge-
nommen. Das Land sukhavati, ein Garten mit Tieren, Pflan-
zen und angelegten Teichen, ist gestaltete Natur, wie wir den

98

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die asiatische Erfahrung

Pinselzeichnungen der Song-Zeit im 10. und 11. Jahrhundert
entnehmen konnen. Aber schon vorher war es zu einer Neu-
bewertung der Natur im ostasiatischen Buddhismus gekom-
men, wo nun auch die Pflanzen als Lebewesen galten, und das
geht auf zwei Schulbildungen zuriick: In der Tiantai-Schule
(der ersten eigenstidndigen Schule des chinesischen Buddhis-
mus) wird die universale Buddha-Natur fiir alle Wirklich-
keitsbereiche, nicht nur fiir die Lebewesen, gelehrt. Damit
ist die prinzipielle Differenz von belebten und unbelebten
Wesen verschwunden, und man kann sagen, dass dies eine
Radikalisierung der indischen tathagatagarbha-Tradition be-
deutet, wie wir sie oben dargestellt hatten. In der Mitte des
8. Jahrhunderts wurde diese Anschauung von der Ochsen-
kopf-Schule des Ch’an (Zen) iibernommen und dann wohl
in der Nordschule des Ch’an vertreten.

Die kosmologische Begriindung aber lieferte die Hua-Yen-
Schule, die auf das indische Avatamsaka-Sutra zuriickgeht
und den Kosmotheismus dieses Sutra sowie des Lotos-Sutra
philosophisch-systematisch ausarbeitet: Alles ist in allem
enthalten, ja alles ist letztlich alles, weil die Wirklichkeit
nicht ein Zusammenspiel von Substanzen ist (wie schon die
shunyata-Lehre der Prajnaparamita-Sutras erkannt hatte),
sondern ein Wechselverhiltnis von Beziehungen. In dem be-
rihmten Avatamsaka-Sutra wird dieses Motiv in immer
neuen Symbolen und Parabeln erldutert, zum Beispiel in der
Geschichte vom Netz Indras, das sich aus Perlen zusammen-
setzt, wo jede einzelne Perle alle anderen spiegelt: Die Perlen
als Erscheinungen der Wirklichkeit, die jeweils Widerspiege-
lungen aller anderen Wirklichkeiten sind. Darauf aufbauend
machte der beriihmte chinesische Philosoph Fazang (643-
712) ein Experiment: Er wurde von der Kaiserin Wu Zetian
gebeten, das Wesen des Wirklichkeitsverstdndnisses im
Buddhismus darzulegen. Der Monch fiihrte die Kaiserin in
einen Raum, dessen Winde, Fuflboden und Decke vollig mit
Spiegeln bedeckt waren. In die Mitte des Raumes stellte der

99

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1.



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

Meister eine Buddha-Figur, die er mit einer Lampe beleuch-
tete. In den Spiegeln erschien das Bild der Buddha-Statue,
und jedes Spiegelbild spiegelte alle anderen wider, in unend-
licher gegenseitiger Spiegelung und Durchdringung. Sofort
begriff die Kaiserin die Lehre von der Totalitit und gegen-
seitigen Durchdringung aller Dinge im Mahayana-Buddhis-
mus. Mehr noch, Fazang nahm eine winzige Kristallkugel in
die Hand, und die Kaiserin sah, dass die kleine Kugel all die
unendlichen Spiegelbilder enthalten konnte.

Dies hatte Folgen fiir die gesamtkulturelle Entwicklung in
China: Im Synkretismus der Song-Zeit (960-1279), in der
vom Buddhismus beeinflussten neo-konfuzianischen Phi-
losophie, gibt es eine deutliche Hinwendung zur Natur: So
soll sich der Philosoph Zhou Dunyi (1017-1073) geweigert
haben, das Gras zu schneiden, weil er sich allem Lebendigen
verwandt fiihlte. Typisch ist auch der Dichter Su Tung-Po,
der die Erleuchtung wihrend eines Nachtspaziergangs in
den Bergen erfuhr, als er das Rauschen des Flusses horte.?

In der chinesischen Moderne sind diese Traditionen gewal-
tigen Erschiitterungen ausgesetzt gewesen, zunichst durch
die ganz unterschiedlichen Revolutionen und Reform-Bewe-
gungen im 19. Jahrhundert, die das Ende der Kaiserzeit und
die Begegnung mit dem Westen eingelautet haben, dann be-
sonders durch den Kommunismus und die maoistische Poli-
tik der Kulturrevolution und spdteren ckonomischen Umge-
staltung. Doch auch hier sind diese Wurzeln noch erkennbar,
und so ist der Maoismus nicht zu Unrecht als eine Variante
konfuzianischer Ideologie und Verkniipfung mit moderner
politischer totalitirer Doktrin interpretiert worden. Grofspro-
jekte lassen sich diktatorisch effizienter umsetzen, so die

% Die Erleuchtungsstrophe, mit der er vor seinen Ch’an (Zen)-Meister
trat, lautet: »Das Rauschen der Biche im Tal ist seine lange, breite Zun-
ge; / Die Formen der Berge sind sein reiner Leib. / In der Nacht horte ich
das Summen von Myriaden von Sutra-Versen, / Wie kann ich anderen
ihre Bedeutung sagen?«

100

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1.



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die asiatische Erfahrung

Ausrottung krankheitsiibertragender Fliegen in den 50er Jah-
ren, die desastrose Kollektivierung der Landwirtschaft unter
Mao oder die 6konomische Revolution unter Deng. Ob auch
das von der gegenwirtigen Regierung ausgerufene dkologi-
sche Grof3projekt dazu zahlt?

Um die teils gewalttitigen Auseinandersetzungen um die
Adaption chinesischer Kultur an die westliche Moderne im
19./20. Jahrhundert zu verstehen, miissen wir etwas weiter
ausholen. Es geht hier nicht nur um intellektuelle Rechtfer-
tigungs- und Anpassungsprozesse, sondern um einen kapi-
tialistisch-individualistischen Lebensstil der Konkurrenz
und Gewinnmaximierung gegeniiber dem chinesischen Le-
bensstil der Harmonie und des Ausgleichs, wobei es bezeich-
nend ist, dass es im klassischen China verpont war, dass
Wohlhabende ihren Besitz 6ffentlich zeigen, d.h. Reichtum
solle nicht dem Prestigebediirfnis dienen. Diese Auseinander-
setzungen fithrten zu mehreren politischen Umstiirzen, zu
Chaos und kreativen Neuanfingen, zu entsetzlichen Hun-
gersnoten einerseits und wirtschaftlichem Aufschwung an-
dererseits, so dass sie uns im Kontext der Suche nach einem
nachhaltigen Lebensstil interessieren sollten.

Wihrend der Qing-Dynastie (1644-1911) verfiel die feu-
dalistisch organisierte Naturalwirtschaft, gleichzeitig ent-
wickelten sich Zentren der Industrie. Die europdischen
Michte offneten seit Mitte des 19. Jahrhunderts gewaltsam
die Mirkte Chinas (Opium-Kriege). Um die Reparationen
zahlen und den Staat refinanzieren zu konnen, wurde die
Steuerlast dramatisch erhoht, was zu Aufstinden und 6ko-
nomischen Verwerfungen fiihrte, auch wurde die lokale
Wirtschaft durch Export-Dumping der europdischen Michte
geschwicht. Besonders die Taiping-Revolte (1851-1864)
fithrte zu einem Zusammenbruch der traditionellen Struktu-
ren, so dass der Ruf nach einer vollstindigen Ubernahme
westlicher Lebensmodelle (Wirtschaft, Kultur und Politik)
seit den 1860er Jahren laut wurde. Die Verwestlichungs-Be-

101

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1.



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

wegung (Yangwu Yundong) wurde von der kaiserlichen Ad-
ministration inszeniert, um nach innen die Herrschaft zu
stairken und nach aufSen die von europiischen Méchten und
Japan (Krieg von 1894/95) ausgehenden Aggressionen ab-
zuwehren (Aufbau von Schwerindustrie, modernem Militar
und Verwaltungssystem). Damit war das Motiv nicht unahn-
lich der Meiji-Reform in Japan (ab 1868). Das Bildungswesen
(Schulen und Universititen) und Medien wurden nach west-
lichem Vorbild gestaltet. Auch die Hundert-Tage-Reform in
China (1898) hinterlie3 trotz ihres Scheiterns nachhaltige
Wirkungen. So dnderten sich die an der Grofifamilie orien-
tierten sozialen Verhiltnisse zu kleineren Einheiten der indi-
vidualistisch-kapitalistischen und urbanen Struktur. Wih-
rend die Bauernrevolten Reformen bei der Landverteilung
forderten, war die westliche Industrialisierung von den Eliten
getragen und verschirfte das Gerechtigkeits-Problem. China
ging nicht den Weg einer gleichgewichtigen Modernisierung.
Die (konservative) Hundert-Tage-Reform von 1898 versuch-
te im Rahmen der monarchischen Struktur eine westliche
Verwaltung aufzubauen, was misslang und schliefSlich 1911
zum Sturz des Kaisers und zur Errichtung der Republik fiithr-
te. Die Reform von 1898 schaffte 1905 das kaiserliche Prii-
fungssystem ab, das tiber 1300 Jahre bestanden hatte; damit
war der kulturelle Bruch und Umbruch unvermeidlich und
eine neue Werteordnung vorprogrammiert. In erbitterten
Debatten war darum gefochten worden, ob China reif sei fiir
die Staatsform der Republik, oder ob nicht zuvor eine Schu-
lung der Biirger notwendig sei. Bereits in der Hundert-Tage-
Reform war von dem einflussreichen Philosophen und Refor-
mer Kang Youwei eine »Aufkliarung zu biirgerlicher Moral,
Intelligenz und Motivationskraft« gefordert worden, die sich
dann in verschiedenen Stromungen der Neu-Kulturbewe-
gung (Xinwenhua Yundong) um Hu Shi (1891-1962), dem
berithmten Historiker des chinesischen Buddhismus, der in
der Vierte-Mai-Bewegung (1919-1924) eine fiihrende Rolle

102

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1.



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die asiatische Erfahrung

gespielt hat, Chen Duxiu und anderen Bahn brechen konnte.
Hier wurde zugunsten des westlichen Rationalitdtsmodells
eine totale Abkehr von chinesischen Traditionen gefordert.
Es kam zu massiven Gegenbewegungen. Vor allem Gu Hong-
ming (1857-1928) wandte sich gegen westliche Wissen-
schaft, Technologie und Okonomie, weil deren Niitzlichkeits-
denken Not und Elend der Menschheit zur Folge haben
wiirde. Tang Hualong (1874-1918)3* schrieb 1914 in einer
»Bittschrift an den Prdsidenten hinsichtlich des Bildungssys-
tems« (Shang Dazongtong Yan Jiaoyu Shu):

»Jedes Land hat seine eigenen kulturellen Wurzeln ... diese haben
die tiefste Beziehung zum Geist eines Volkes. Das Ziel des Dao ist es,
die Wahrheit iiber die Welt zu entdecken und zur vollen Entfaltung
zu bringen, um dem Geist der Volker einen Rahmen zu geben. Das
soll die Bildung des Menschen sein.«

Und er fahrt fort: Die Neu-Kulturbewegung zerstore China
und fithre zum Verfall der fundamentalen menschlichen Be-
ziehungen, wie sie durch Loyalitit, Pietdt, moralischer
Standhaftigkeit und Treue gekennzeichnet seien. Man miisse
den Konfuzianismus starken und dem Konzept von Wechsel-
wirkungen aller Erscheinungen in Natur und Gesellschaft
(ganying) wieder zur Geltung verhelfen, statt einseitige hie-
rarchische Modelle und den ungebremsten Individualismus
zu propagieren. Dies schliefle das buddhistische Konzept der
Natur (xing) und das konfuzianische Prinzip des Prinzips (li)
ein. Der Reformer Yinguang (1862-1940) hingegen glaubte
nicht an die Wirksamkeit des konfuzianischen Ideals, durch
Bildung und Moral die Gesellschaft zu harmonisieren. Er
setzte vielmehr auf das buddhistische Karma-Prinzip, wo-
nach die Menschen erkennen miissten, dass jede ihrer Hand-

3 Die Daten und Texte finden sich bei: Minna Xi, Ist eine konfuzianis-
tische Moderne mit einer unsichtbaren Massen-Aufklirung durch
»Buddhanamenrezitation« moglich?, Diss. Universitit Miinchen 2018,
281f.

103

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1.



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

lungen auf sie selbst zuriickfalle, denn der reziproken Kausa-
litdit zufolge niitze altruistisch-moralisches Handeln - in
langfristiger Perspektive — dem Eigeninteresse. Er optierte
fiir einen ent-institutionalisierten und doch an die Traditio-
nen gebundenen Buddhismus fiir die Volksmassen, mit deut-
licher Kritik an den »elitiren Religionen« der Konfuzianer
und des etablierten Buddhismus. Die Demokratie miisse
vom Selbstbewusstsein des Individuums ausgehen, das nur
durch die Ubernahme von Eigenverantwortung entstehen
und gestirkt werden konne.

Die kulturell-politischen Modelle Mao Zedongs (1893—
1976) und seiner Nachfolger sind eine Fortsetzung dieser
Auseinandersetzung in neuen Kontexten und mit anderen
Akteuren: Es geht tatsachlich nicht nur um Kulturrevolutio-
nen, sondern um Umkehr der Lebensstile. Das rasante 6ko-
nomische Wachstum der letzten Jahrzehnte, das fiir China
okonomische Ungleichgewichte zwischen Stadt und Land so-
wie ein grofles 6kologisches Desaster zur Folge hat, wird in
China als Aufholjagd um den Platz an der Sonne gesehen,
den dieses Land meint erobern zu miissen — im Jahre 2050
will man die Nummer Eins in der Welt sein. Die Rhetorik
von Harmonie, Gerechtigkeit und okologisch nachhaltigem
Leben ist auf dem Hintergrund der chinesischen Kultur und
Geschichte anders konnotiert als dhnliche Ideale im Westen;
im interkulturellen Disput muss es um die Pragmatik der
Umsetzung im heutigen wirtschaftlich-kulturellen Handeln
gehen.

Auf Japan wollen wir im Einzelnen nicht weiter eingehen,
wo die chinesischen Ansitze weiterentwickelt wurden. Im
Kontext der allgegenwirtigen Shinto-Frommigkeit wird Na-
tur als Kultur erfahren und umgekehrt, was sich zum Bei-
spiel in der Gestaltung des japanischen Gartens darstellt, der
durchaus verschieden vom wilderen chinesischen Garten ist.
Dass diese Traditionen in Japan ausgestorben seien, wird man
nicht sagen konnen, aber sie sind unter dem Druck der 6ko-

104

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die asiatische Erfahrung

nomischen Zwinge, die zur Urbanisierung und einer kon-
sumorientierten Massengesellschaft gefiihrt haben, in Be-
dringnis geraten. Die grofSen Reformbewegungen des poli-
tisch engagierten Buddhismus in Japan, vor allem Soka
Gakkai und Rissho Koseikai, versuchen, das klassische Erbe
durch asthetische Erziehung und Praxis neu zu beleben, und
das mit einigem Erfolg.

Allgemein konnen wir festhalten: Die jeweilige (kulturbe-
dingte) Verbindung der buddhistischen Spiritualitit mit der
Daseinsanalyse erzeugt eine ehrfurchtsvolle Haltung gegen-
tiber der Natur und Mitwelt. Buddhismus ist und bleibt am
Menschen orientiert, denn nur von dieser (menschlichen)
Stufe aus ist der Weg zum nirvana moglich. Aber der Mensch
hat Verantwortung fiir alle Lebewesen. Das bedeutet:

1. Der Buddhismus kennt die Natur nicht als Selbstzweck,
sie ist desakralisiert und Teil des Leidenskreislaufs. Die
buddhistische Haltung ist dabei ambivalent: Das (friihe)
monastische Ideal ist eher leibfeindlich, die von Laien mit-
getragenen Mahayana-Stromungen hingegen tendieren
zu einer ganzheitlichen Spiritualitit, bei der die Natur
eingeschlossen ist.

2. Jenach der wohl klimatisch bedingten Naturerfahrung (In-
dien — China) wird Natur als bedrohend oder heilend erlebt
und dementsprechend entweder ausgeblendet oder aber als
Metapher fiir die letztgiiltige Harmonie empfunden.

3. Die Ideale von ahimsa (Gewaltfreiheit) und karuna (hei-
lende Hinwendung zu allen Wesen) verpflichten den
Menschen gegeniiber der gesamten Mitwelt.

4. Der Theravada-Buddhismus deutet anatta/anatman
(Nicht-Selbst) als Verwandtschaft aller Lebewesen, was
sich im Mahayana unter der Erfahrung von shunyata

(Leere) noch verstarkt zur vollkommenen Einheitsschau
der Wirklichkeit.

105

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1.



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

5. Die (allgemein indische) Lehre von den Weltzeitaltern
(yuga) macht aber deutlich, dass im Zeitalter des Verfalls
des dharma auch die Harmonie zwischen Mensch und Na-
tur zerbricht. Dies ist allerdings nicht fatalistisch hin-
zunehmen, sondern im bodhisattva-Geist zu verandern.

6. Ob der heutige Buddhismus die Kraft hat, diese Schau so
zu formulieren, dass sie die entsprechenden Gesellschaf-
ten pragt, ist offen — Naturzerstorung gibt es auch in
Asien tiberall.

3.4 Zusammenfassende Thesen und Applikation

Einige Erfahrungen aus der Religionsgeschichte Indiens und
Chinas (Hinduismus, Buddhismus, Daoismus und Konfuzia-
nismus) sowie auch des Westens konnten fiir folgende Berei-
che des Kulturwandels hilfreich sein:

Erndhrung
Die indischen Religionskulturen (durch den Buddhismus ver-
mittelt auch China) pladieren fiir vegetarische Ernahrung.
Die Begriindungen sind sowohl religionsspezifisch (die Ein-
heit aller Lebewesen im Kreislauf der Wiedergeburten, Be-
seeltheit von Tieren) als auch allgemein human-medizinisch
(Ausgleich der Energien im Ayurveda) oder harmonikal-cko-
logisch (wesentlich geringerer Ressourcenverbrauch [Land
und Energie] fiir die gleiche Kalorienmenge bei vegetarischer
Kost). Die Kombination der Argumente ist hilfreich, um zu-
mindest bewussteren und damit geringeren Fleischkonsum
im Sinne der genannten Faktoren zu erzielen. Qualitdt und
hohere Preise fiir nicht-vegetarische Nahrung miissen als
Anliegen der Konsumenten wie der Hersteller wahrgenom-
men werden.

Qualitat lasst sich in lokalen Kreisliufen besser erzielen
und kontrollieren. Dezentralisierung und Subsidiaritdt bei

106

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1.



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die asiatische Erfahrung

der Erzeugung von Nahrungsmitteln kann zum Qualitats-
gewinn beitragen. Die Schonheit des Lebens auch durch re-
gionale Differenz bei der Erzeugung von Nahrungsmitteln,
das bewusstere Kochen (slow-food-Bewegung) usw. sollten
als religiose Anliegen erkannt und propagiert werden, um
Motivation zu erzeugen.

Energie

In allen alten Religionskulturen sind Wasser, Wind, Feuer
und Erde Energien, die gottliche Qualitidt haben. Der sakrale
Charakter der Lebensgrundlagen soll nicht nur verbal be-
schworen, sondern in Ritualen eingeiibt werden. Rituale pra-
gen das Leben nachhaltig. Im Hinduismus z. B. gibt es Litur-
gien der Elemente, die als Energien (shakti) ritualisiert
werden. Dadurch entsteht emotionale Bindung, die wieder-
um pfleglichen Umgang zur Selbstverstiandlichkeit macht. In
diesem Sinne ist die franziskanische Spiritualitit zu ver-
stehen, die Papst Franziskus in seiner Schrift »Laudato si«
aufgenommen hat. Die Bedeutung dieses Dokuments steht
aufler Frage, die intellektuelle Klarheit ist beeindruckend.
Um Motivation zum Handeln zu verstiarken, wire auch hier
die Ritualisierung hilfreich. Der Text sollte und konnte poe-
tisch geformt und bildnerisch so wie musikalisch in Pop wie
klassischer Kunst dargestellt werden. Entsprechende Preise
und Preisausschreiben konnten dafiir eine schopferische
Dynamik entfalten, analog zu den Filmpreisen von Cannes,
Venedig, Berlin usw. Stiftungen und Sponsoren sollten ange-
sprochen werden. Auch ein Nobelpreis fiir 6kologische Inno-
vation im Energiesektor wire analog zum Friedensnobelpreis
—und als Verstirkung des Alternativen Nobelpreises — denk-

bar.
Transport und Kommunikation
Effiziente Transportsysteme haben kulturellen Wandel ini-

tiiert, und kultureller Wandel hat zu neuen verkehrstech-

107

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1.



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

nischen Losungen beigetragen (antiker Kulturaustausch,
SeidenstrafSe, Seefahrt zu Beginn der Neuzeit, Entdeckungs-
reisen, moderner Tourismus). Allerdings sind die technologi-
schen Méglichkeiten fiir Verkehr und Kommunikation heute
vollig anders, so dass jeder historische Vergleich ungeniigend
ist. Deutlich ist allerdings, dass verdnderte Kommunikation
unmittelbare Folgen fiir eine Verdnderung der sozialen Be-
ziehungen hat, weil Verkehr den Handel mit Giitern und Ide-
en gleichzeitig befordert. Das Andere wird angeeignet, auch
wenn aus Identitdts- und Sicherheitsbediirfnissen Grenzen
gezogen und stereotype Fremdbilder entwickelt werden.
Haufig wechseln Perioden des integrativen und dissoziativen
Ausgleichs einander ab. Die enorme Masse an Kontakten, die
der heutige Mensch hat und haben kann, bedarf eines Aus-
gleichs in der Suche nach tiberschaubaren und verlasslichen
Kommunikationsnetzen, nach sozialer Beheimatung also.
Eine solche ist unerldsslich und darf nicht als riickwarts-
gewandte oder gar reaktionire Nostalgie abgetan werden.

Geistige Entwicklung

Ressourcen aus den kulturell/religiosen Traditionen zur qua-
litativen Ausrichtung okologisch/ckosophischen Denkens
bestehen vor allem in den nicht-dualistischen Denkformen
Asiens. Hier geht es wesentlich um eine gleichberechtigte
Entwicklung von Kognition und Emotion, die in ihrer Einheit
das hervorbringen kann, was wir soziale Intelligenz nennen.
Die »soziale Intelligenz« beruht auf einem Spannungs-
verhiltnis bzw. einer kontriren Grundmotivation, die ver-
mutlich als anthropologische Konstante jenseits kultureller
Eigenprigungen gelten kann: Zugehorigkeit zu einer sozialen
Gruppe und Anerkennung als Einzelner. Erstere macht den
Menschen zu einem sozialen Wesen, letztere zum Individu-
um, das den Eigenwert sucht. Zugehorigkeitsbediirfnis lasst
Menschen in einer Gruppenidentitit aufgehen, im Eingebun-
densein und Verschmelzen Lustgewinn empfinden, wie z.B.

108

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die asiatische Erfahrung

in den heutigen Ritualen des regional, national wie weltweit
organisierten Fufballs. Gruppenidentitit befriedigt das Ge-
rechtigkeitsbediirfnis und egalitdres Verlangen, das der
Mensch instinktiv ausbilden kann. Individuelle Anerken-
nung befliigelt das Streben nach Macht und hat ihren Lust-
gewinn in Dominanz, wie sie z.B. in der heutigen Wirt-
schaftsdynamik und Bildungskonkurrenz inszeniert wird.
Die Anerkennung von Eigenwert tendiert zur Befriedigung
in Hierarchien, das Gerechtigkeitsbediirfnis wird am Ver-
dienst gemessen, d.h. gerecht ist, was auf Grund individuel-
ler Leistung zusteht.

Dieses Spannungsverhiltnis allerdings erscheint zumin-
dest in einigen der genannten Kulturen (besonders in dem
von der griechischen Antike geprigten Europa) als Antwort
auf das noch fundamentalere Dilemma zwischen Vergéing-
lichkeit des Menschen, philosophisch reprisentiert durch He-
raklit (»alles flieft«), und seiner Sehnsucht nach Dauer, phi-
losophisch reprdsentiert durch Parmenides (»Denken und
Sein sind dasselbe«). Vergianglichkeit ist aber die Vorausset-
zung fiir Neugier, denn dass das Neue und noch nicht Reali-
sierte als Wert erscheint, ist nicht selbstverstandlich, wie man
an weiten Striangen der indischen aber auch der chinesischen
Traditionen erkennen kann. Dynamik ist gefdhrlich und
fithrt ins Heimatlose, aber genau das ist fiir griechisches
Empfinden aufregend gewesen, und die europiische Ge-
schichtsdynamik ist ein Erbe dieser Haltung. Verstirkt wurde
und wird diese Tendenz auch durch die hebriisch-jiidische
Geschichtsmetaphysik, nach der Gott sich in der Geschichte
entfaltend zeigt oder gar selbst im Werden gedacht wird
(Eberhard Jiingel: »Gottes Sein ist im Werden«). Das
menschliche Sicherheitsbediirfnis artikuliert sich in der Su-
che nach Dauer und driickt sich heute vornehmlich durch
Anhédufung von Besitz aus. Wenn man also ausuferndes Be-
sitzstreben begrenzen will, miissen diese kulturpsychologi-
schen Hintergriinde bedacht und in Rechnung gestellt wer-

109

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1.



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mogliche Therapiemodelle

den, auch hier ist nicht Verdrangung, sondern Ausgleich die
mogliche Losung.

Kurz, was vonnoéten ist, kann Mut zur Positionierung ge-
nannt werden. Eine solche Haltung kniipft an die hebrdischen
Propheten (einschlieSlich Jesus) an, ebenso an wie an Sokra-
tes, die Kiinstler-Wissenschaftler der Renaissance, die Strei-
ter in der Reformation und die Revolutiondre des Wissens im
19. und beginnende 20. Jahrhundert (von Darwin iiber Freud
bis zu Einstein und Heisenberg). Dabei ist klar, dass ein uni-
versaler Anspruch der These vom notwendigen Umbau der
Lebensverhiltnisse in ein neues okologisch-soziales Gesell-
schaftsmuster nicht autoritdr, sondern allein auf Vernunft
begriindet sein kann. Alles Handeln kann nur dann mit Recht
Themen und Inhalte setzen, wenn es verniinftig und am
groflitmoglichen Gemeinwohl orientiert ist.

Fazit: Wenn wir die hier analysierten kulturellen Dynami-
ken in Asien und dem Mittelmeerraum bzw. Europa darauf-
hin untersuchen, wie ein Ausgleich der Gegensitze von Ver-
dnderung und Stabilitit erzielt wird, zeigt sich eine hohe
Konstanz dieser Dynamik, mit je unterschiedlichen Auspra-
gungen. Beide pendeln sich immer wieder auf einen relativ
stabilen Ausgleich ein und sind als kulturpsychologische Fak-
toren politisch zu berticksichtigen. Kulturelle Transformatio-
nen werden demnach nur gelingen, wenn in ihnen der Aus-
gleich dieser Dynamik gelingt.

110

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:1. A



https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Was sind Religionen?
	1.1 Historische Dimensionen
	1.2 Gegenwartsdiagnostik
	Spiritualität
	Wahrhaftigkeit
	Kreative Integration
	Identitätsbildung


	2. Die europäische Erfahrung
	2.1 Ausgangsthesen zum Begriff des Fortschritts
	2.2 Der Zeitbegriff sowie die Jüdisch-christliche Apokalyptik und das utopische Bewusstsein
	Zeit
	Menschliches Handeln
	Apokalyptik und Utopie

	2.3 Historische Entwicklungen
	Renaissance
	Aufklärung
	19. Jahrhundert

	2.4 Zusammenfassende Thesen

	3. Die asiatische Erfahrung
	3.1 Naturverständnis und kulturelles Handeln im Buddhismus Indiens und Chinas
	Animistische Wurzeln
	Früher Buddhismus
	Der Laienbuddhismus und der Wohlfahrtsstaat Kaiser Ashokas
	Mahayana – die Lehre von der Leerheit
	a) Tathagatagarbha
	b) Identität von samsara und nirvana
	c) Das Reine Land


	3.2 Mahatma Gandhi
	3.3 Das chinesische Modell der »Harmonie«
	3.4 Zusammenfassende Thesen und Applikation
	Ernährung
	Energie
	Transport und Kommunikation
	Geistige Entwicklung



