
V Mögliche Therapiemodelle

1. Als Hypothese formulieren wir: Die für indische Kulturen
maßgebenden anthropologischen Triebkräfte von Unwis-
senheit, Gier und Hass (im Buddhismus aufs engste mit-
einander verwoben) auf der Grundlage von Angst können
ergänzt werden durch die Erkenntnis, dass auch das
menschliche Streben nach Kreativität bzw. der Gestal-
tungswille des Menschen fundamental für die Evolution
menschlicher Kulturen gewesen ist und bleiben wird, was
sich empirisch (und gut dokumentiert) als ein Leitmotiv
der antiken griechischen Kultur belegen lässt.

2. In Verbindung mit den sozialen Mustern von Kooperation
und Konkurrenz in menschlichen Gesellschaften, die in
Spannung zueinander stehen, ist zu klären, ob und wie
ein detailliert zu beschreibendes qualitatives Wachstum
solchen kulturellen Kräften Rechnung tragen kann, die
inhärente Widersprüche auszugleichen vermögen.

3. In Verknüpfung mit historischen Beispielen ist zu fragen,
ob und wie klassische Kulturen Ressourcen aktivieren, die
ökologisch/ökosophisch zu konkreten Handlungsstrate-
gien geführt haben, und zu prüfen, ob Übersetzungen in
die Gegenwart möglich sind.

4. Die Symbolgestaltung und Gemeinschaftsdynamik der
Religionen muss genutzt werden – ihre Motivationskraft
ist für das Gelingen des kulturellen Wandels unerlässlich.
Religionen sind auch deshalb wichtig für die kulturelle Er-
neuerung, weil sie Institutionen sind, die zeitlich und
räumlich in weiten Horizonten operieren. Wir fassen den
Religionsbegriff allerdings sehr weit und meinen nicht
nur das, was uns heute als »institutionalisierte Religion«

41

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bekannt ist, sondern vielmehr eine grundlegende kultu-
relle Praxis, ohne die Menschheitsgeschichte kaum denk-
bar ist. Dies wird nun erläutert:

1. Was sind Religionen?

1. Religionen sind geistige, soziale und materielle Systeme,
die Gesellschaften Kohärenz verleihen und den Einzelnen
in ein letztgültiges Lebens- und Deutungsmuster der
Wirklichkeit integrieren. Sie beantworten und klären
Grundfragen und Ängste des Menschen und heben ins
Bewusstsein, dass der Mensch mehr ist als das, was er für
seine alltägliche Identität hält. Religion ist in jedem Fall
sozial inszenierte und individuell internalisierte »Kontin-
genzbewältigung«, also konstruktiver Umgang mit der
Zeitlichkeit und dem Leiden des Menschen durch Sinn-
angebote, die Raum und Zeit durch Verweis auf eine
transzendente Dimension je unterschiedlich strukturie-
ren. Dabei spielen emotionale wie kognitive Elemente in
wechselseitiger Abhängigkeit eine entscheidende Rolle.
Diese Kontingenzbewältigung wird besonders dringlich
in gesellschaftlichen Umbrüchen, die Unsicherheit erzeu-
gen. Kurz gesagt, Religion ist die Suche nach certitudo
unter Bedingungen der insecuritas, nach Gewissheit also
unter den Bedingungen des ungewissen Lebens.
Religionen sind als kultische, emotionale und intellektuel-
le Selbstvergewisserung in allen menschlichen Kulturen
spezifisch ausgeprägt. In der Geschichte der letzten vier-
tausend Jahre haben Religionen regionale Identitäten ge-
schaffen beziehungsweise solche legitimiert.

2. Zuerst die wissenschaftlich-technische, dann die wirt-
schaftliche und nun auch die mediale Globalisierung ver-
ändern traditionelle Muster der Herausbildung von Iden-
titäten durch Religion. Religionen beeinflussen heute

42

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einander wie nie zuvor und verlieren dabei sowohl auf der
Ebene der Bindungskraft beim Einzelnen wie auch in
Gruppen und institutionell ihre exklusive und abgrenzend
identitätsstiftende Funktion, besonders bei den von der
Globalisierung stark betroffenen Mittelschichten. Welt-
weit kommt es zu so genannten »Patchworkidentitäten«.
Die daraus folgenden Wertemuster sind keineswegs kon-
turlos, sondern bilden neueWertehierarchien. Sie erschei-
nen aber je nach kultureller Situation verschieden.

3. Religionen haben auch im 21. Jahrhundert in Europa noch
Einfluss, weltweit ohnehin. Der staatstragende Atheismus
der kommunistischen Länder hatte die Religionen durch
totalitäre Ideologien nur zeitweilig verdrängt, was in Chi-
na bis heute der Fall ist, allerdings in neuen Mischungen
mit klassischen, als nationales Erbe deklarierten Reli-
gionsinhalten. In modernen kapitalistischen Industrie-
gesellschaften vor allem Europas wurden die monolithi-
schen religiösen Institutionen durch Pluralisierung der
Religionen abgelöst. In anderen Teilen der Welt blieben
Religionen traditionelle Identitätsgeber oder fanden diese
Rolle in neuer Form, wie besonders in Russland, der ara-
bischen Welt und Afrika, politisch orchestriert auch in In-
dien, und zwar in einer Form der Abgrenzung zur west-
lichen technologischen und politischen Dominanz. Das ist
ein wesentlicher Aspekt der heutigen Auseinandersetzung
zwischen vielen arabischen Staaten und Europa.

4. Nach dem Zusammenbruch der im 19. Jahrhundert gene-
rierten politischen Gesellschaftsutopien, also vor allem
dem innerweltlichen Fortschrittsglauben, demMarxismus
und dem Faschismus, entsteht heute eine neue Suche nach
Sinn, nach Werten, die unter den Bedingungen pluralisti-
scher Gesellschaften nur als Sinnpluralität erscheinen
kann. Der damit verbundene »Zwang zur Wahl« (Peter L.
Berger) erzeugt neue Unsicherheit (insecuritas) und kon-
terkariert damit das certitudo-Bedürfnis. Das ist einer der

43

Was sind Religionen?

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


inneren Gründe für Fundamentalismen, die diesen Sach-
verhalt zu verdrängen suchen. Um die Verdrängung auf-
rechterhalten zu können, entsteht ein Sog zur Fanatisie-
rung, der, wenn er politisch instrumentalisiert wird, durch
geschürten Fanatismus verstärkt wird.

1.1 Historische Dimensionen

Das, was wir als unterschiedlichen Weltkulturen oder Welt-
religionen bezeichnen, ist eine relativ junge Entwicklung in
der Menschheitsgeschichte. Religionen haben sich in den
letzten Jahrtausenden in geographischen und politisch kultu-
rellen spezifischen Kontexten entwickelt. Hinsichtlich der
dokumentierten Geschichte der letzten drei bis maximal vier
Jahrtausende können vier Modelle unterschieden werden, die
aber auch untereinander überlappende Epochen markieren,
die also auch gleichzeitig wirksam sind:
1. Die Isolation
2. Die Konfrontation
3. Die Toleranz oder Koexistenz
4. Die Kooperation oder Proexistenz.

Unter Isolation verstehen wir die getrennte Entwicklung der
allmählich sesshaft werdenden Völker im 3. und 2. Jahrtau-
send v.Chr. entlang der großen Flüsse Nil, Euphrat und Tig-
ris, Indus und Ganges sowie am Gelben Fluss. In dem Maße,
wie diese Stadtstaaten zu territorialen Größen wuchsen, auf
andere Kulturen ausgriffen und Imperien bildeten, wie z.B.
Griechenland oder Persien oder Rom, das China der Han oder
das Indien der Maurya, gerieten die Kulturen in Dominanz-
konflikte und Konfrontation, die auch die Religionen be-
trafen. Die Götter der Besiegten wurden entweder in das
überlegene himmlische Imperium eingegliedert oder ausge-
grenzt. Selten kam es wie unter Ashoka im Indien des 3. Jahr-

44

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hunderts v.Chr. oder teilweise in der »Pax Romana« zur Dul-
dung (Toleranz) der anderen Götter. Das Modell bzw. die
Epoche der Toleranz, die dritte Epoche also, hat in unter-
schiedlichen Kulturen verschiedene Wurzeln und Gestalten
angenommen. Seit dem 19. Jahrhundert, genauer seit dem
Weltparlament der Religionen 1893 in Chicago, das nicht zu-
fälligerweise am Rande der damaligen Weltausstellung statt-
fand, also mit einem ersten Schub von Globalisierung in der
Ökonomie verbunden ist, wuchs der Mut und der Ruf nach
Zusammenarbeit in produktivem Sinne, also nicht nur nach
Toleranz, sondern Kooperation der Religionen. Dies verstärk-
te sich noch einmal nach den verheerenden Weltkriegen und
dem Zusammenbruch des Kolonialismus nach 1945, wobei es
zunächst zu einer Kooperation der Religionen angesichts der
Gewalt kam, die in den Weltkriegen von Europa ausging,
dann auch als Kooperation und Proexistenz der Religionen
gegen den aufkommenden Kommunismus und den kon-
sumeristischen Materialismus, und heute angesichts der
Gefahr eines neuen Weltkrieges oder der ökologischen Kata-
strophe.

Es ist zu bedenken, dass damit nur eine kurze Spanne der
Menschheitsgeschichte im Blick ist. Zehntausende von Jah-
ren, ja Hunderttausende kennen wir so gut wie nicht. Selbst
wenn wir die Malereien der jungpaläolithischen Höhlen von
Lascaux zu deuten versuchen, kommen wir über Vermutun-
gen nicht hinaus, d.h. die Religionen, wie wir sie kennen,
sind historisch mit der Bildung von Stadtstaaten entstanden.
Es ist durchaus möglich, dass die gegenwärtige Globalisie-
rung und dramatische Veränderung der Welt auch die Reli-
gionskulturen grundlegend verändern wird, denn auch Reli-
gionen sind historische Gebilde, die entstehen, sich ver-
ändern und auch wieder verschwinden können.

45

Was sind Religionen?

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Gegenwartsdiagnostik

Vielerorts wird ein Verlust von Werten, von Ressourcen,
auch von Identität beklagt. Als Gegenmittel werden sowohl
Besitzstandswahrung als auch gezielte Aufbrüche in ein neu-
es Zeitalter propagiert, und diese Ambivalenz lässt sich auch
in den Religionen beobachten. Keineswegs nur im Christen-
tum stehen insbesondere die Institutionen auf dem Prüfstand
der Kritik. Die Beschwörung von »Wahrung der Identität« ist
dann nicht selten eine Maske für institutionelle (konfessio-
nelle, religiöse, parteipolitische) Selbstbehauptung und Un-
fähigkeit zur Reform. Es gibt also einerseits eine globalisierte
Krise der religiösen Institutionen und andererseits einen
Boom von Religiosität, der ebenfalls global vernetzt ist.

Zunächst eine Ausgangsthese: Das, was als Krise er-
scheint, ist zutiefst auch eine Krise der Sprache. Diese hängt
wesentlich mit Traditionsumbrüchen und mit Veränderun-
gen in Wirkung und Gebrauch von Medien zusammen. Gro-
ße Mengen von Informationen stehen zur Verfügung und
werden flüchtig registriert, kaum aber kontextuell und his-
torisch verstanden. Verstehen vollzieht sich in Sprache. Spra-
chen werden durch Traditionen übermittelt. Menschen wer-
den in eine bestimmte Sprache hineingeboren, und diese
Sprache ist nicht universal. Sie ist wie ein Fenster, durch das
wir auf die Wirklichkeit blicken, je nachdem durch welches
Fenster man blickt, ist die Wahrnehmung verändert. Sprache
bildet also nicht nur ab, sondern schafft das, was alsWirklich-
keit erscheint. Daraus folgt: Verstehen setzt voraus, dass das
Besondere von Sprachen und die historische Bedingtheit von
Begriffen erfasst werden. Sprachen wandeln sich. Was »Zeit«
oder »Freiheit« oder »Glück« oder »Wohlstand« bedeutet,
war im 1. Jahrhundert anders als im 16. oder 20., selbst wenn
wir eine einzige Sprachentwicklung (sagen wir die deutsche)
zugrunde legen – die historischen, sozialen, ökonomischen
und kulturellen Prozesse sind so komplex, dass diese Ent-

46

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wicklungsgeschichte immer nur partiell und – wiederum
durch das jeweilige »Fenster« der Wahrnehmung bedingt –
vorbeurteilt beschrieben werden kann. Begriffe lassen sich
nicht ohne weiteres ineinander übersetzen, schon gleich gar
nicht im poetischen und mytho-poetischen Sprachduktus des
Religiösen, denn jedes Wort hat einen Kontext, der gewach-
sen ist. Ein Sprachbegriff ist und bleibt mit sich nicht iden-
tisch, denn jeder Begriff ist entstanden aus verschiedenen
Wurzeln, und der nachfolgende Wachstumsprozess hat kein
Ende.

Kultur und Religion sind synthetisch. So gibt es nicht die
eine christliche oder hinduistische oder buddhistische Vor-
stellung von Gott, Welt und Erlösung, sondern immer neue
Versuche des Verstehens, des Aneignens, der kreativen
Neuinterpretation. Dies geschieht nicht in subjektiver Will-
kür, sondern in intersubjektiver Kommunikation nach Spiel-
regeln, die durch die Tradition vermittelt und mehr oder we-
niger allgemein anerkannt werden. Identität ist im Werden,
sich wandelnd. Daraus folgt die These: Tradition ist lebendig,
indem sie sich verändert, und nur so kann sie ihrem Ur-
sprungsimpuls treu bleiben. Das Christentum, den Hinduis-
mus, den Buddhismus gibt es folglich nicht, sondern Men-
schen und Gruppen, die auf demHintergrund einer bestimm-
ten Sprach- und Symboltradition ihr Leben verstehen und
gestalten möchten, wobei Gruppeninteressen und soziale
Selbstbehauptung eine wesentliche Rolle spielen. Darum sind
Religionen in sich vielgestaltig und umfassen oft mehrere
»Typen« von Religion in einem einzigen Traditionsstrang.
Was dazu gehört und was nicht, wird in Kommunikations-
prozessen von Gruppen stets neu »ausgehandelt«. Auch hier
ist Identität fragil, durchlässig, nie abgeschlossen. Dazu seien
vier Aspekte unterschieden:

47

Was sind Religionen?

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Spiritualität
Religionen legitimieren Grundmuster von Gesellschaften
durch den Bezug auf eine unbegründbare Wirklichkeit
(Gott), die Voraussetzung für den normativen und wohl auch
operativen Konsens von Gesellschaften ist. Dieser Bezug ist
historisch veränderlich, aber ohne ihn – sei er nun explizit
»religiös« oder nicht – ist gesellschaftliche Kohärenz bezie-
hungsweise Identität nicht denkbar. Religiöse Sozialisations-
prozesse, Kultformen, theologische Systeme usw. können
sehr verschieden voneinander sein, und oft fallen Ähnlich-
keiten nur dann ins Auge, wenn man von der konkreten Ge-
schichte abstrahiert. Denn verschiedene Religionen geben
nicht unterschiedliche Antworten auf ein- und dieselbe Fra-
ge, sondern sie stellen die Fragen verschieden, und dement-
sprechend sind die Antworten unterschiedlich.

Um welche Fragen geht es? Eben darüber gibt es keinen
Konsens (mehr). Geht es um die Frage nach dem Sinn des
Lebens, nach Bedeutung der divergierenden Einzelereignisse
des Lebens, die doch irgendwie einen Zusammenhang er-
geben müssten? Oder geht es eher nicht um die Frage nach
dem Sinn des Lebens, denn dies ist eine intellektuelle und
sekundäre Frage, sondern darum, wie Menschen eine Erfah-
rung authentischen Lebens machen können? Das aber ist der
Bereich der Spiritualität, der von Religion unterschieden
werden muss, wenngleich beide historisch miteinander zu-
sammenhängen: Spiritualität ist die bewusste Formung des
Bewusstseins durch sich selbst, sie ist die schöpferische Ent-
deckung der noch unentdeckten Möglichkeiten, die im
menschlichen Bewusstsein liegen, vor allem der Möglich-
keiten zu einer transtemporalen und alles umfassenden Ein-
heitserfahrung. In dieser Erfahrung wird der Gegensatz von
Subjekt und Objekt, von Mensch und Welt, von Mensch und
Gott überwunden in einer Erfahrung der Einheit der Wirk-
lichkeit. Dies ist ein transformatives Erlebnis, wie wir aus der
Geschichte der Spiritualität in allen Religionen wissen. Sol-

48

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


che Transformationen sind heute notwendig, um den sozio-
kulturellen Bewusstseinswandel anthropologisch zu ermögli-
chen. Spiritualität wurde allerdings in der Geschichte bisher
(meistens) von religiösen Ritualen und Glaubensformen ge-
stützt und plausibilisiert, gerade auch dann, wenn spiritueller
Aufbruch erstarrte religiöse Dogmen und Institutionen hin-
weggefegt hat. Gewiss, Spiritualität wurde in der Geschichte
meist auf dem Hintergrund und in den Deutungsmustern
von Religion gelebt und erlebt, das war aber keineswegs
immer der Fall: In der Spätantike etwa waren die Erzählun-
gen und Rituale der Religion für viele Intellektuelle obsolet
geworden, z.B. in der Stoa bis hin zu Boethius: hier wurde die
philosophische Ethik zum spirituellen Feld, die consolatio
(Tröstung) der Philosophie erwies sich in der stoischen Ethik
als die spirituelle Praxis. Spiritualität kann auch heute in
Distanz zur Religion praktiziert werden, wie die Achtsam-
keits- und Meditations-Bewegungen in Europa und Amerika
zeigen. Es geht dann meistens um »authentisches Leben«,
weniger um wie auch immer vorgestellte »Gotteserfahrung«.

Doch was ist authentisch, und woran misst man dies? An
Werten, die in Traditionen überliefert werden. Solche Werte
wandeln sich, aber jede menschliche Gemeinschaft bezie-
hungsweise Gesellschaft sucht nach Grundwerten, nein sie
basiert schon vor jeder Frage auf Grundlagen, die eine geord-
nete Weltsicht und damit eine sinnvolle Frage überhaupt erst
ermöglichen. Ohne einen Grundrahmen von Orientierung –
sei dieser bewusst oder nicht – ist Erkennen nicht möglich.
Wo es kein Erkennen gäbe, wäre auch das Wählen nicht mög-
lich, das heißt, der Mensch könnte keine Entscheidungen
treffen. Daraus folgt: Die Pluralität der Werte ist immer re-
lativ zu einer grundlegenden Basis, auf der die Werteplurali-
tät überhaupt erst als Wert erkennbar ist. Absolute Relativi-
tät ist ein hölzernes Eisen. Das hat Konsequenzen für die
Wahrnehmung dessen, was man zunächst als das »Andere«
oder »Fremde« oder »Neue« erfährt, das allerdings unver-

49

Was sind Religionen?

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


meidlich nicht völlig anders sein kann, weil es sonst gar nicht
wahrnehmbar wäre. Das Eigene und das Andere sind keine
abgeschlossenen Gebilde, die man von außen betrachten
könnte, sondern beide Größen entstehen in der Begegnung,
in der Kommunikation von Verschiedenen, die in der Bestim-
mung des Eigenen und Anderen zwei Seiten eines einzigen
Kommunikationsgeschehens abstrahieren. Das Andere ist die
Rückseite des Eigenen.

Wahrhaftigkeit
Die genannten kulturellen Dynamiken lassen sich auch im
Rückblick auf die Religionsgeschichte erkennen. Jede Reli-
gion ist Komposition. Religions-Kompositionen bestehen
aus unzähligen Einzel- und Leitmotiven, die ein Geflecht bil-
den, indem sie miteinander in Beziehung getreten sind und
treten. Was also ist original an einer »Religion«, was ist ihre
Identität? Eine Analogie aus dem Bereich der Musik kann
vielleicht hilfreich sein: Der fortwährende Austausch nach
der Struktur einer unverwechselbaren »Grund-Melodie«.
Selbst die gewagteste Modulation (vielleicht gar in einer
Parallele?), auch der Kontrapunkt, ist auf die Grundmelodie
bezogen. Auch das Kontrastthema. Ist das nur eine erbauliche
oder vage Metapher? Vielleicht, aber präzise lässt sich das
Problem nicht fassen, weil wir es in der Gestaltung von Reli-
gionen wie in der musikalischen Figuration mit kreativen
Prozessen zu tun haben, die prinzipiell nicht vorhersehbar
sind, ob nun der Weltgeist als Autor vermutet wird (Hegel)
oder die Spezies Mensch als kulturgeschichtliches Wesen in
einer creatio continua zu sich selbst kommt (moderner Kon-
struktivismus).

Was folgt daraus für die Religionskultur des Christentums
auf der Suche nach religiöser Identität in multireligiösen Ge-
sellschaften? Zunächst dies: Der Geist des Christlichen er-
zeugt eine religiöse Haltung der Offenheit, sprich: der »Frei-
heit eines Christenmenschen« (Luther). Diese Offenheit ist

50

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber nur durchzuhalten in einer Ausrichtung, die mit der Tu-
gend der Wahrhaftigkeit angemessen zu beschreiben ist.
Wahrhaftigkeit kann nicht abstrakt bleiben, sie hat Gestalt.
In christlicher Sprache: Wenn der Logos inkarniert wird, hat
geistige Wahrhaftigkeit den Segen des Himmels. Das trinita-
rische Werden in Gott und die Inkarnation als Sohn prä-
figurieren partnerschaftliches Sein, mithin die dialogische
Existenz des Christen. Wenn der Raum dieser Inkarnation
dann noch als das »Eigentum« der unaussprechlichen Wahr-
heit selbst verstanden wird (»Er kam in sein Eigentum«, Joh
1,11), kann es zwar Widersprüchliches und Widerständiges,
nicht aber prinzipiell Fremdes geben. Der Logos »schmeckt«
sich selbst in allen Dingen, um ein Wort Meister Eckharts
abzuwandeln. Das ist eine Erkenntnis, die Pluralität gleich-
sam sakramentalisiert.

Kreative Integration
Die Einheit der »Welt in Gott« (Karl Rahner) ist eine theo-
logische Selbstverständlichkeit, die sich aus der oben erwähn-
ten Trinitätslehre des Christentums ergibt. Aber die Haltung,
die daraus resultiert, ist nicht selbstverständlich. Sie reibt
sich an dem individuellen Interesse eines psychisch stabilen
Identitätsrasters und an dem institutionellen Interesse einer
verrechtlichten »Ruhe an der Front«. Aber es ist die kreative
Integration, nicht die stabilisierende Abgrenzung, aus der
sich die Dynamik des Christlichen speist. Jesus von Nazareth
hatte andere Prioritäten als das – menschlich ganz normale –
Interesse am status quo. Sein Reich war nicht von dieser
Identität.

Auch in späteren Jahrhunderten heißt es: Ecclesia semper
reformanda – ein anstrengendes Programm, das ohne Ver-
unsicherung, ohne Risiko und Unruhe in der Suche nach
den Kriterien nicht denkbar ist. Denn Integration oder Assi-
milation kann ohne Dissimilation nicht gelingen. Der kultu-
rell handelnde Mensch findet seine Würde als Subjekt dieser

51

Was sind Religionen?

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unterscheidung nicht, wenn er sich in den Strudeln der Zeit-
läufte trudeln lässt, sondern wenn er gemäß eigener Einsicht
und Verantwortung handelt. Diese Freiheit ist die christliche
Identität. Daraus rechtfertigen sich nicht Überlegenheits-
gefühle, wohl aber der Mut zur Freiheit durch Öffnung für
den Geist, aus der gelassene Freude kommt. Denn das Krea-
tive oder die spielende Weisheit ist die Schwester der Freude.
Nicht der erhobene Zeigefinger ist der Gestus des Christus
und damit des Christen, sondern die geöffneten Arme, auch
für die Identitäts-Beladenen und von Sorgen Gequälten.

Allerdings pflegen sich Identitäten und Abgrenzungs-
bedürfnisse durch Sprachgebräuche und Kommunikations-
rituale zu stabilisieren, die »Erkennbarkeit«, das »eigene Pro-
fil« bzw. das »Unverwechselbare« zu spiegeln scheinen. Das
aber ist Fiktion, denn jede Sprache ist immer nur ein Fenster
auf die Wirklichkeit, wie wir bereits bemerkt hatten. Wo
mehrere Menschen durch verschiedene Fenster blicken und
einander aus unterschiedlichen Häusern religiöse Erfahrun-
gen zurufen wollen, entsteht ein heilloses Sprach-Chaos. Das
Ohr muss geschult werden, damit es hören lernt. Dies kann
man, muss es aber nicht, Meditation nennen: aufmerksam
sein und hinter den eigenen Worten wie hinter den Worten
des anderen die verborgenen Mitteilungsmuster hören, vor
allem aber die eigenen Projektionen als solche erkennen.

Identitätsbildung
Traditionell relativ stabile Religionsräume haben sich fast
überall ausdifferenziert, zumindest in den Industrieländern.
Innen- und Außenperspektive von Religionen verknüpfen
sich in immer komplexeren Strukturen miteinander. Diese
komplexe Unübersichtlichkeit macht Angst, wenn die Wir-
kungsweisen nicht durchschaut werden. Weil Religionen
nach wie vor und weltweit eher zunehmend ein Faktor der
Identitätsbildung von Individuen und Gruppen sind, müssen
die Muster und Spielregeln der Begegnung mit dem Anderen

52

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(in der sich das Eigene neu prägt) transparent gemacht
werden. Und zwar durch Bildung, denn nur Verstehen kann
lehren, dass Identitäten flexibel sind.

Die Pluralisierung im Religions- und Wertegespräch muss
keineswegs zu Identitätsverlust führen, sondern wirdWachs-
tums- beziehungsweise Reifungsprozesse auslösen, die das
Bestehende verändern werden, wenn Individuen und Grup-
pen dabei bewusst aktiv sein können und Integrität erleben.
Dann löst Differenz kreative Freude aus, und die Freude des
Kreativen drückt sich aus in Differenz! Dies erlebt jeder Ent-
decker! Allerdings ist der Umgang mit Differenz anstren-
gend, und jeder Wachstumsprozess setzt Wurzeln voraus.
Diese präsentieren sich individual- wie gruppenpsycho-
logisch in der Gestalt von Kindheitsmustern bzw. der Erzäh-
lung von Geschichte(n), die Identität stiften. Wachstum in
Freiheit setzt die behutsame Pflege solcher Wurzeln voraus.
Dieses Gesetz der psychischen Integrität ist gültig auch für
soziale und hier ganz besonders religiöse Identitätsprozesse.

2. Die europäische Erfahrung

Wir beginnen mit Europa, obwohl dies nach zeitlich-histori-
scher Einordnung keineswegs gerechtfertigt erscheint, denn
Europa ist bei weitem nicht der älteste Kulturraum, zumin-
dest China und Indien wären hier an erster Stelle zu nennen.
Doch gibt es zwei Gründe, die diesen Beginn rechtfertigen:
Erstens sehen wir das Andere oder den Anderen im Licht
der eigenen Erkenntnisbedingungen, also durch eine Per-
spektive, die uns selbst meist gar nicht bewusst ist. Wir kön-
nen zwar methodisch versuchen, diese Voreingenommenheit
so weit wie möglich auszuschalten, aber dennoch gibt es in
der Welt der Geschichte keinen übergeordneten Standort –
wir sind Teil dessen, was wir beschreiben, und der Vorgang
des Beschreibens bzw. Erkennens ist selbst ein Aspekt des zu

53

Die europäische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erkennenden. So ist es sinnvoll, die Muster der eigenen Ge-
schichtsmythologie zuerst zu durchschauen. Zweitens hat die
Dynamik der europäischen Kultur die gesamte Welt erfasst,
indem die wissenschaftlich-technische und die ökonomische
Entwicklung alle Lebensbereiche auf dem gesamten Globus
fundamental prägen und verändern. Diese Veränderungs-
dynamik ist Teil des Problems der Zerstörung von Ökosyste-
men und der Vielfalt humaner Lebenswelten; sie hat zwar in
Europa und Amerika ihre Ursprünge, ist aber längst Teil der
Antriebsmechanismen aller anderen Weltkulturen und wird
in diesen mit nicht weniger Vehemenz vorangetrieben als in
den Ursprungsländern der industriellen Revolutionen. Im
Gegenteil, oft kommt die Kritik an der entfesselten ökonomi-
schen Wachstumsdynamik aus Europa und Amerika, wäh-
rend die ungebremste Zerstörung nicht selten kritiklos in
Indien oder China vorangetrieben wird, auch wenn sich – in
beiden Kulturen – Gegenkräfte regen, sind diese oft auch von
europäischen Vorbildern her motiviert, seltener von indi-
genen kulturellen Werten. Dass sich das ändern könnte und
sollte, ist ein Aspekt der folgenden Überlegungen.

Europa selbst ist vielgestaltig, die Unterscheidung grie-
chischer und hebräischer Wurzeln ist nur eine sehr grobe
Einteilung. Auch Ägypten, Mesopotamien und Persien sind
Kulturen, die zur Entstehung der spezifisch europäischen
Entwicklung maßgeblich beigetragen haben. Bis zum
12. Jahrhundert, also dem Beginn der Stadtentwicklung und
vernetzter Infrastrukturen der Transportwege, des ökonomi-
schen Austauschs und entsprechender sozialer Veränderun-
gen, ist von einer europäischen Wachstumsdynamik noch
nichts zu spüren. Die Zeit vom 1. bis zum 11. Jahrhundert
n.Chr. ist eine »langsame« Zeit gewesen, der es zwar an
Dramatik nicht fehlte, die aber diese Dramatik im Rahmen
bekannter Kulturmuster entfaltete: der Untergang des Rö-
mischen Reiches, die Völkerwanderungen, die Etablierung
neuer/alter feudaler Ordnungs- und Herrschaftsformen bei

54

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer sich nur geringfügig verändernden demographischen
Situation. Die christliche Heilserwartung war wesentlich auf
das Jenseits ausgerichtet, sie gab kaum Impulse für die Ver-
änderung des Diesseits.

Das änderte sich ab etwa 1200. Bereits die Mönchsorden
hatten weite Territorien erschlossen und verkehrsmäßige wie
wirtschaftliche Infrastrukturen geschaffen, die ganz Europa
miteinander in Verbindung brachten. Jetzt kommt es zur
Rodung und Bewirtschaftung weiter Landstriche, Europa
wird allmählich ein zusammenhängender Verkehrs- und
Handelsraum. Der Abbau von Bodenschätzen, besonders der
Silberbergbau, dynamisiert die wirtschaftliche und kulturelle
Entwicklung, die auch einen neuen Schub zur Gründung und
Vergrößerung von Städten bewirkt. Neue Strukturen zur Or-
ganisation und Verwaltung entstehen. Dieser Prozess ist viel-
fach beschrieben und kontrovers diskutiert worden. Auch
wenn Akzente und Gewichtungen unterschiedlich gesetzt
werden – hier beginnt, was man später die Entwicklung zum
Fortschritt nennen sollte. »Fortschritt« wird zumMarkenzei-
chen einer Kultur, die sich über Jahrhunderte auf diese Weise
organisieren und legitimieren wird. Seit dem 18. Jahrhundert
wird der »Glaube an den Fortschritt« zum Motor wissen-
schaftlicher, technischer, industrieller und sozio-kultureller
Entwicklung und übernimmt damit die Funktion von Reli-
gion(en).

2.1 Ausgangsthesen zum Begriff des Fortschritts

1. Der Begriff des Fortschritts in Wissenschaft und Technik
ist zwar gekoppelt an, aber nicht identisch mit dem sozial
und politisch wirksamen Fortschrittsbewusstsein und sei-
nem Pathos, das seit der Aufklärung und verstärkt im
19. Jahrhundert in Frankreich, den USA, England, ver-
zögert auch in Deutschland, wirksam war und jeweils

55

Die europäische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht unangefochten, aber politisch bestimmend, die Ex-
pansion der europäisch-amerikanischen Zivilisation bis
zum 1. Weltkrieg ideologisch getragen hat.

2. Das Fortschrittsbewusstsein war von Anfang an sozial
ausdifferenziert und blieb zunächst auf das Bürgertum be-
schränkt. Es ist also mit dem Aufstieg einer sozialen
Schicht verbunden und besonders in Deutschland nicht
charakteristisch für die gesamte Kultur: der Adel, die
Bauern, der Klerus und ein pietistisch geprägtes kleinbür-
gerliches Milieu wurden davon anders betroffen als die
Schichten und Klassen, die die Erste industrielle Revolu-
tion trugen. Literatur, Musik und die romantischen Kul-
turphilosophien standen dem Fortschrittspathos zwie-
spältig bis distanziert, zuweilen mit offener Antipathie
gegenüber.

3. Als Kolonialmächte rechtfertigten Europäer und Ame-
rikaner ihren Herrschaftsanspruch mit der zivilisatori-
schen »Überlegenheit des Christentums« bzw. der »west-
lichen Kultur« und zwangen diese Perspektive durch den
Aufbau von Schulsystemen und die Dominanz in Werte-
debatten den Ober- und oberenMittelschichten in den Ko-
lonialländern auf. Als Gegenreaktion maßen die Sprecher
anderer Kulturen die westlichen Ansprüche an deren Rea-
lität und wirklichem politischen Verhalten, was zu ver-
nichtenden Urteilen führte. Besonders deutlich wird dies
in der indischen Kongresspartei und noch mehr bei Ma-
hatma Gandhi, der zu Beginn des 20. Jahrhunderts (vgl.
seine Schrift »Hind Swaraj«), unterstützt durch die Kul-
turkritik im Westen selbst (Tolstoi, die Transzendenta-
listen Neu-Englands usw.), die westliche Rhetorik vom
Fortschritt und der Überlegenheit an den tatsächlichen
Rechts-, Herrschafts- und Wirtschaftsverhältnissen misst
und dem Westen Heuchelei vorwirft.

4. Im Ersten Weltkrieg brach der Fortschrittsoptimismus zu-
sammen (in Deutschland Stefan Zweig, Oswald Spengler,

56

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Dialektische Theologie; in Frankreich etwa Romain
Rolland oder Claude Lévi-Strauss). Die Selbstzerstörung
des Abendlands war mehr als eine politisch-militärische
Katastrophe, dieser Krieg war die Demaskierung des Fort-
schrittsbewusstseins. Die beiden mächtigsten totalitären
Bewegungen im 20. Jahrhundert (Faschismus/National-
sozialismus, Kommunismus) sind eine Reaktion auf die-
sen Zusammenbruch, ebenso wie die Ankündigung vom
»Untergang des Abendlands« (Oswald Spengler), die sich
inWarnungen hinsichtlich der »Grenzen desWachstums«
(Club of Rome, 1960) und ökologischer Katastrophensze-
narien bis heute fortsetzt. Ein Gegenentwurf ist Jean Geb-
sers Ruf nach einem »Bewusstseinswandel« (Ursprung
und Gegenwart, 1949), der sich aus einem mythisch-mys-
tischen Bewusstsein speisen soll und Vorläufer bei Arthur
Schopenhauer, Friedrich Nietzsche, Hermann Hesse, Carl
Gustav Jung usw. hat sowie von Albert Schweitzer, Diet-
rich Bonhoeffer, Carl Friedrich v. Weizsäcker, Hans-Peter
Dürr u.a. weitergeführt wurde.

2.2 Der Zeitbegriff sowie die Jüdisch-christliche Apokalyptik
und das utopische Bewusstsein

Der Fortschrittsbegriff hängt ab von zwei Voraussetzungen,
die kulturell sehr unterschiedlich erscheinen: vom Begriff der
Zeit und von der Bestimmung des menschlichen Handelns in
der Geschichte.

Zeit
Kulturelles Zeitempfinden ist abhängig von den geogra-
phisch-klimatischen Situationen (Jahreszeiten) und den ge-
schichtlichen Erfahrungen einer Kultur und wird in den reli-
giös-mythischen Grundlagen eines Traditionsstromes in den
Wertehierarchien von Gesellschaften sozial differenziert

57

Die europäische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


überliefert. Die Frage nach der Zeit war seit Plato, Aristoteles
und Augustinus ein Grundproblem der Metaphysik.4 Dies ist
hinsichtlich der Anfänge indischer (Buddhismus und die »or-
thodoxen« vedischen Systeme) und chinesischer (Daoismus)
Philosophie nicht anders. Denn das Denken bedarf der zeit-
lichen Kategorien von Erinnerung und Antizipation in syn-
thetischer Vergegenwärtigung. Die Identität des Selbst-
bewusstseins wird durch den kontinuierlichen Strom der
Zeit verbürgt, der dann mehr als seine Erscheinung in jedem
Moment des Zeitgeschehens sein muss: es sind erinnerte Epi-
soden in der Vergangenheit, die im autobiographisch kon-
struierten Jetzt ein Ich und damit Identität erzeugen. Das Be-
wusstsein aber erlebt den Mangel, weil die Synthese nie zu
vollkommener Einheit gelangen kann, und so sucht es die
raumzeitliche Differenzierung in einer direkten Einheits-
schau zu integrieren, die das Ganze der Zeit in einen »räum-
lichen« Rahmen stellt. Dieses Muster ist in allen Kulturen
anzutreffen, die eine Zeit-Bewusstheit entwickelt haben. Be-
wusstheit ist die Selbstreflexivität des Bewusstseins, d.h. die
Verschmelzung des beobachtenden Subjekts mit dem be-
obachteten Objekt. Dass das Zeitproblem aufs Engste mit
der Frage nach dem Verhältnis von Einheit und Vielheit zu-
sammenhängt, hat die Vorsokratiker ebenso wie Plato, den
indischen Buddhisten Nagarjuna ebenso wie den chinesi-
schen Daoisten Zhuangzi und, in der neueren europäischen
Geschichte, auch Künstler wie Novalis, Richard Wagner,
Rilke und Kandinsky beschäftigt. So sind Raum und Zeit für
Novalis zwei Seiten einer Sache, sie verhalten sich wie Ein-
heit und Vielheit, insofern die Bewegung (deren Maß seit
Aristoteles die Zeit ist) im Raum zu erstarren scheint, wäh-
rend sie in der Zeit ablaufen oder fließen kann. Raum gerät in

58

Mögliche Therapiemodelle

4 Vgl. G. Böhme, Zeit und Zahl. Studien zur Zeittheorie bei Platon,
Aristoteles, Leibniz und Kant, Frankfurt 1974; E. Rudolph, Zeit und
Gott bei Aristoteles, Stuttgart 1986.

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Zeit ins Fließen, während Zeit zu Raum erstarrt,5 was ein
Thema auch in Richard Wagners »Parsifal« ist.6 Das Selbst-
bewusstsein ist sich nun Grund und Resultat zugleich, d.h. es
ist Ursache und Wirkung des Selbstvergewisserungsprozes-
ses, der zeitlich gegliedert erscheint:7 Erinnerte Ursprünge
und aus der Gegenwart extrapolierte Möglichkeiten werden
als Gegenwärtigsein des Vergangenen und Gegenwärtigsein
des Zukünftigen in einer dynamischen Gegenwart so ge-
dacht, dass die Einheit des gegenwärtigen Augenblicks in der
Differenzierung einzelner Momente erscheint. Vergangen-
heit wäre demnach das Anhaften an Erinnertem, Zukunft
die Projektion des Gewünschten. Die Erfahrung reiner Ge-
genwart, die gleichzeitige Einheit ist, wäre Freiheit von bei-
den Intentionen, Freiheit von Anhaften und Projektion also.
Dies ist eine zentrale buddhistische Denkfigur, sie findet sich
aber auch in der christlichen Mystik und in der Naturphilo-
sophie Schellings.

Während für Aristoteles und späteres europäisches Zeit-
empfinden die Zeit das Maß der Bewegung ist, der alles Er-
fahrbare unterliegt, ist die platonische Denkform eher mit
allgemeinsten indischen und auch chinesisch-daoistischen
Grundstrukturen verwandt. Danach ist das Zeitliche nur die
Oberfläche, hinter der sich das unwandelbare Sein befindet,
das es zu erkennen gilt. Das Sein ist das Wahre, das Wesen,
während das Zeitliche den vergänglichen Abglanz darstellt.
Zeit ist demnach relativ, abhängig vom Erfahrungsinhalt des
Menschen, sie kann langsam oder schnell verlaufen. Gott, so
der indische Mythos, erfährt in einem Augenblick, was Men-
schen als jahrtausendelange Entfaltung oder als den Fortgang
aufeinander folgender Ereignisse erleben. Diese »mystische«

59

Die europäische Erfahrung

5 M. Frank, Das Problem »Zeit« in der deutschen Romantik. Zeit-
bewußtsein und Bewußtseins von Zeitlichkeit in der Frühromantischen
Philosophie und in Tiecks Dichtung, Paderborn 1990, 160.
6 »Zum Raum wird hier die Zeit«, singt Gurnemanz (1. Aufzug).
7 Frank, Das Problem »Zeit in der deutschen Romantik, a. a.O., 167.

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denkform ist, wie gesagt, nicht auf Indien beschränkt, sie ist
biblisch (Psalm 90) und neuplatonisch über den Renaissance-
Philosophen Nikolaus von Kues, aber auch über die domini-
kanische Mystik (Eckhart), Luther, Jakob Böhme, die Roman-
tik usw. bis in die Gegenwart vermittelt.

Wie auch immer Zeit erfahren wird: Lebewesen sind end-
lich. Menschen wissen es, und dieses Wissen erhebt das Den-
ken in gewisser Hinsicht über Zeit und Endlichkeit, denn die
denkende Imagination ermöglicht Erwartung und Hoffnung
über die jeweilige Gegenwart hinaus. Hoffnung ist Ausdruck
des Kreativen im Menschen, der sich über seine als ungenü-
gend erlebte Gegenwart erhebt. Hoffnung überbrückt den
Graben von Wirklichkeit und Anspruch, von Sein und Sol-
len. Für Kant lag hier eine wesentliche Wurzel der Religion.
Hoffnung vertröstet also nicht auf die Zukunft, sondern sie
erlaubt, die Gegenwart in ihrer Veränderbarkeit wahrzuneh-
men und eventuell einen Fortschritt zu gewinnen. Denn die
Gegenwart hat keine Ausdehnung. Die Sichtweise auf das
Vergangene prägt das in der Zukunft Erwartete. Und das zu-
künftig Erwartete lässt uns die gegenwärtige Vergangenheit
unterschiedlich erscheinen.

Wie also ist Zukunft denkbar? Was können Erwartungen,
die zum Menschen gehören, im jeweiligen »Zeitrahmen«
(ein räumlicher Begriff!) bewirken?

Wenn wir in der Zukunft Erwartetes denken, ist es gegen-
wärtig: eine gegenwärtige Zukunft. Nur in der Gegenwart
also haben wir eine Zukunft. Wenn wir diesen Gedanken
aussprechen, ist der Inhalt aber bereits Vergangenheit.

Menschliches Handeln
Die Motivation zum Handeln ist geprägt von Erwartungen,
d.h. von dem vorweggenommenen Resultat. Insofern die
Handlung wirkt, wird ein Fortschritt über das Gegenwärtige
hinaus erwartet. Was Menschen zukünftig widerfahren wird,
kann inhaltlich nicht beantwortet werden, weil Zukunft offen

60

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist; insofern aber menschliches Handeln Resultate zeitigt,
wird das, was sich ereignen kann, wesentlich von mensch-
lichem Handeln geprägt und von den Motivationen, die das
Handeln beeinflussen.

Das Problem des »Fortschrittsdenkens« hängt zusammen
mit der Gewichtung, die den Möglichkeiten des mensch-
lichen Handelns in der Geschichte gegeben wird, mit dem
Problem der Freiheit also: Ist alles von Gott oder einemWelt-
gesetz determiniert, läuft die Weltenuhr gesetzmäßig ab, so
gibt es keinen durch menschliches Handeln bestimmten Fort-
schritt im Sinne des modernen Pathos dieses Begriffs. Der
Fortgang der Geschichte kann zwar entweder zum Heil oder
zur Katastrophe sein, aber der Mensch ist diesen Prozessen
ausgesetzt. Erst, wo der Mensch zum Subjekt seiner eigenen
Geschichte wird, ist der Übergang vom Fortgang zum Fort-
schritt vollzogen.

Die heutige Problematisierung des europäisch-amerika-
nischen Fortschrittspathos hängt mit zweierlei zusammen:
Erstens mit den Verunsicherungen durch die von Europa
und Amerika ausgehenden historischen Desaster des 20. Jahr-
hunderts (1. und 2. Weltkrieg, Holocaust, Hiroshima, Viet-
namkrieg, Golfkriege), deren Namen als Symbole des
Grauens bzw. menschlichen Versagens verstanden werden,
zweitens mit den Erkenntnissen bezüglich der begrenzten
Ressourcen der Erde für die Grundlage des ökonomischen
Wachstums (Tschernobyl, Fukushima und Klimawandel).
Die Parameter der Bevölkerungsstatistik, der Arbeitslosen-
statistik, der klimatologischen Messskalen, der Rohstoff-
bilanzen, des Schwundes der Artenvielfalt usw. zeigen ein
Ende des Wachstums an, ein Ende der unaufhörlich fließen-
den Zeit, jedenfalls so, wie wir Zeit in den letzten 250 Jahren
erlebt haben: als Fortschritt an Erfreulichem und Mach-
barem, bei allem Negativen und Entsetzlichem. Und dieses
»Ende« lässt viele Menschen die Flucht nach vorn antreten
in die raumzeitliche Utopie. Die Startlinie in die Zukunft

61

Die europäische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird damit anders markiert als zu Beginn des 20. Jahrhun-
derts, wo der Fortschritt und der Mythos einer Aufwärtsspi-
rale noch nicht ernsthaft in Frage gestellt wurden, jedenfalls
nicht bis zum Schicksalsdatum 1914.

Apokalyptik und Utopie
Die europäische Entwicklung ist geprägt von zwei mythi-
schen Zugängen zur Zeit, und beide prägen bis heute (bewußt
oder unbewußt) das europäische Denken ganz erheblich, im
Unterschied etwa zu chinesischen oder indischen Denkfor-
men: apokalyptisches Denken und die Utopie. Die jüdische
Apokalyptik war die Erwartung der Vollendung der Ge-
schichte durch Gott am Ende der Zeit, im Zusammenhang
mit dem iranischen Dualismus metaphysisch interpretiert:
nach einem Untergang des Bestehenden sollte ein messia-
nisches Reich des Friedens und der Gerechtigkeit unter der
Herrschaft Gottes kommen. Doch dies war kein »Fort-
schritt«, denn Subjekt dieser Geschichte war Gott, der
Mensch hätte die Ereignisse allenfalls befördern oder ver-
zögern können durch ein gottgemäßes bzw. gesetzwidriges
Verhalten. Gleichwohl war mit dieser Denkform ein Zeitpfeil
in die Geschichte eingezogen. Das frühe Christentum lebt in
dieser Erwartung der nahenden Endzeit, fügt aber eine eigen-
tümliche Spannung von Erfüllung (die Endzeit ist mit Chris-
tus schon gekommen) und Erwartung des Kommenden (die
Wiederkehr Christi, die das Neue endgültig bringen wird)
hinzu. Seit dem 2. Jahrhundert wurde diese Zukunftserwar-
tung ontologisiert bzw. platonisiert, d.h. in ein Jenseits zur
Gegenwart verlegt: Die Neue Qualität wird nicht in Zukunft
kommen, sondern ist, kirchlich vermittelt, in den Sakramen-
ten verfügbar bzw. in der geistigen Erfahrung des mystischen
Aufschwungs für jeden Einzelnen im Prinzip erlebbar. So bil-
den sich angesichts des Nicht-Eintritts der Wiederkunft
Christi die zwei Lebensformen heraus, die das gesamte Mit-
telalter prägten: die kirchliche Heilsvermittlung im Ritual

62

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und mystische Teilhabe an dem unwandelbaren Jenseitigen.
Diese Konstellation ist für unsere Fragestellung von Interes-
se: Im Ritual wird das, was von der Zukunft erwartet wird,
vergegenwärtigt als Zielpunkt der Sehnsucht, der Motivation
und des Handelns. Dies ist eine Ressource, die Mut zumHan-
deln generiert, obwohl das Ziel (noch) unerreichbar ist. Das
Ritual dieser Art kann Gesellschaften prägen und motivieren,
also eine politisch wirkende Utopie bereitstellen, ohne in den
Zwang der Ideologie zu entarten!

Utopien entstehen aus der Differenz von Anspruch und
Wirklichkeit. Sie kommen zumindest strukturell in allen
Kulturen vor, sind also – anders als die Apokalyptik – nicht
kulturspezifisch. Drei Typen von Utopien können unter-
schieden werden: räumliche, zeitliche, bewusstseinsmäßige.
Räumliche Utopien erwarten die Vollendung der Hoffnung
in räumlich fernen Gefilden (Atlantis, »das Land wo Milch
und Honig fließt«, El Dorado, Shambhala, die Insel der Seli-
gen usw.); sie wurden obsolet, als es keine weißen Flecken
mehr auf der Landkarte gab und mussten darum im 20. Jahr-
hundert in extra-terrestrische Regionen des Universums aus-
gelagert werden (Star Wars usw.). Zeitliche Utopien verlegen
die Vollendung an den Anfang (Goldenes Zeitalter) oder das
Ende (Tausendjähriges Reich, kommunistische Gesellschaft)
der Geschichte; sie verblassten, als die immer wieder ange-
kündigte Erfüllung ausblieb. Bewusstseinsutopien verlegen
die Verwandlung der Welt in das Bewusstsein des Menschen
(die israelitischen Propheten, Buddha, Jesus, in gewisserWei-
se Konfuzius, moderne New Age Bewegungen); ihre Wir-
kung wird angesichts des Übels in der Welt in Frage gestellt.

In der Geschichte verbinden sich diese Typen miteinander.
Das westliche Fortschrittsdenken beruht auf einer beson-
deren Verbindung von apokalyptischen und utopischen
Modellen.

63

Die europäische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Historische Entwicklungen

Renaissance
In der Renaissance wird der Fortgang in der Geschichte zum
Fortschritt, insofern der Mensch als Subjekt des Handelns
immer markanter an die Stelle Gottes tritt. Es ist die Verbin-
dung des Selbstbewusstseins des schöpferischen Individuums
mit der quantitativ messbaren Zeit (Erfindung der modernen
Uhr), die ein von Naturerfahrung unabhängiges Maß für die
Tätigkeit liefert. Die in der Gotik vorbereitete abstrakte Zeit-
messung führt zu einem gleichmäßig gegliederten und ge-
richteten Zeitbewusstsein, das der Mensch nicht nur erken-
nen, sondern gestalten kann. Daraus entwickelt sich das neue
Verhältnis zur Welt in Naturwissenschaft und Technik, die
wiederum die Wirtschaft revolutionieren: Tätigkeit durch
Nutzung der gegliederten Zeit führt zu sozialer Strukturie-
rung und Wohlstand. Damit verbindet sich eine Ausdifferen-
zierung sozialer Schichten mit unterschiedlichenWerten und
Zeitgebern: Kirche, Adel, Zünfte (beginnendes Bürgertum)
haben nicht in gleicher Weise an diesem neuen Lebensgefühl
Anteil. Außerdem macht die Differenz von Stadt und Land
die Neuheit des Neuen bewusst. Dieses Lebensgefühl besteht
in einem Bekenntnis zur Gegenwart. Man träumt sich nicht
in die Vergangenheit der Antike, sondern erfährt ihre schöp-
ferischen Impulse als Energie, die der Gegenwart in der
Selbstgestaltung des Individuums durch Kreativität immer
neu zugeführt wird. Für den Renaissance-Menschen hat das
gegenwärtig Geformte eine höhere Legitimität als das in der
Vergangenheit Akkumulierte (Tradition) oder das von der
Zukunft Erhoffte. Jeder Einzelne ist sich selbst die Mitte der
Welt, wie an der Erfindung der Perspektive evident wird. Die
eigene Schrift, nicht mehr der Kommentar, wird zur literari-
schen Form. In der Forschung zählt die selbst erkannte Evi-
denz. Der Mensch, so schreibt Pico della Mirandola, ist von
Gott in die »Mitte der Welt« gestellt, so dass er nun »über

64

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich selbst beschließen« kann. Nicht mehr der Mythos ent-
deckt dem Menschen das Geheimnis der Welt, sondern der
Welt-entdeckende Mensch gestaltet seinen eigenen Mythos!

Dies führt auch zur räumlichen Entgrenzung: Der Renais-
sance-Mensch ist Kosmopolit (Dante: »Meine Heimat ist die
Welt überhaupt.«) Man will die Welt als Ganze erkennen, ist
überall zu Hause, wo Wissenschaft und freie Kunst blühen
(Erasmus) und leitet aus der Anthropozentrik der Perspektive
den Willen zum geschichtlichen Handeln ab! Der Fortgang
der Geschichte ist nicht mehr eine Sache von Gottes Plan,
sondern wird als Fortschritt dem Menschen in die Hände ge-
legt und das bedeutet nun: Nicht die Einordnung in den ewi-
gen Rahmen der im Prinzip bekannten göttlichen Ordnung,
sondern die Abweichung, die neue Erkenntnis, die Unter-
scheidung wird zu einem hohen Wert, der im Mittelalter als
Sünde gebrandmarkt worden wäre.8

Wie konnte es zu dieser von den oberitalienischen Städten
ausgehenden, dann aber fast zeitgleich in ganz Mitteleuropa
sich formierenden neuen Lebenshaltung kommen? Viele
Faktoren spielen zusammen, einige seien erwähnt, weil sie,
im interkulturellen Spiegel, markant Eigenes der europäi-
schen Entwicklung signalisieren:

a. Europa lebt in einer exzentrischen Identität.9 Das eigene
Identitätszentrum (das antike Athen, das hellenistische
Jerusalem) liegt außerhalb des geographischen und politi-
schen Bereiches des mittelalterlichen Europa. Sprachlich
muss dieses »Eigene« in einer besonderen Bildungs-
anstrengung zunächst als Fremdes wahrgenommen und
sodann angeeignet werden – die »klassischen« Sprachen

65

Die europäische Erfahrung

8 Dies wurde vor allem an der Kleiderordnung sichtbar. Um 1390 habe
es, so J. Burckhardt, in Florenz keine normative männliche Mode mehr
gegeben.
9 Vgl. R. Brague, Europa – seine Kultur, seine Barbarei: Exzentrische
Identität und römische Sekundarität, Wiesbaden 2012.

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(Latein und Griechisch) und Schriftsteller sind das »Ande-
re«, das zugleich das zu erstrebende Eigene ist.

b. Man muss also das Eigene außen suchen. Dies setzt eine
Unruhe und Bewegung in der europäischen Entwicklung
frei, die – zumindest in diesem Maße – in anderen Kultu-
ren so nicht wirksam ist.10

c. Von den Kreuzzügen über Kolumbus und die Renaissance
bis zu späteren imperialen Weltkonstruktionen der Euro-
päer steht hinter allem politischen Kalkül, wirtschaft-
lichem Interesse und religiösem Anspruch (bzw. Wahn)
auch eine Sehnsucht nach den Ursprüngen der eigenen
Identität, ein Aufbruch zu den Quellen, die als zukünftige
Möglichkeit der gesellschaftlichen Gestaltung in An-
spruch genommen werden.

d. Dies wiederum ist die Grundlage für den impliziten und
expliziten Kosmopolitismus der europäischen Identität. Er
ist metaphysisch begründet in der allumfassenden Einheit
der von einem Gott geschaffenen Welt bzw. der Makel-
losigkeit der reinen platonischen Form. Von Tertullians
anima naturaliter Christiana (2. Jh.) bis zu Dantes Welt-
bürgertum (13./14. Jh.) und der Einheits-Metaphysik der
Romantiker und Hegels (19. Jh.) zieht sich dieses Leit-
motiv durch die europäische Geschichte. Diese Vision po-
litisch umzusetzen, war schon Platon nicht vergönnt; aber
der Versuch ist ein europäischer Impuls geblieben. Der
spanisch-portugiesische Imperialismus des 16. Jahrhun-
derts und der spätere französische Kolonialismus (weniger
der britische) waren von dieser »Kulturmission« inspi-
riert, und die beachtlichen zeitweiligen Erfolge bei der

66

Mögliche Therapiemodelle

10 Vielleicht mit der bemerkenswerten Ausnahme der chinesischen Pil-
ger wie Xuanzang (602–664), die zu den »Ursprüngen« nach Indien pil-
gerten, worin ihnen später die Japaner folgten, die nach China gingen;
aber dies blieb auf die Buddhisten beschränkt und hat nie das »Zentral-
bewusstsein« des »Reiches der Mitte« in Frage gestellt.

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Umsetzung dieser Idee im 19. Jahrhundert haben das ge-
schichtliche Fortschrittsdenken wesentlich bestärkt.

e. Bereits in der Renaissance setzt ein, was wir die »Freiheit
vom Zwang des Zeitdrucks« nennen können, zunächst als
Vision, dann als soziale Realität für immer breitere
Schichten. Anfang des 16. Jahrhunderts träumt Thomas
Morus in seiner »Utopia« vom 6-Stunden-Arbeitstag,
und in Campanellas »Sonnenstaat« von 1602 wird dieser
gar auf 4 Stunden Arbeitszeit reduziert. Die restliche Zeit
soll der freien Bildung von Geist und Körper dienen, nicht
etwa dem Müßiggang. Die Freiheit von der reinen Er-
werbsarbeit ist Voraussetzung für die Entfaltung des indi-
viduellen Genies.

f. Individualität, Kraft, Ruhm, Mut auch zum Außenseiter-
tum (Leonardo da Vinci) werden zu höchsten Werten. Die
Trennung von Religion und Staat sowie Religion undWis-
senschaft, die Pluralität in der Wissensbildung, die mit-
einander konkurrierenden oberitalienischen Stadtstaaten,
die Differenz der Konfessionen, die Integration neuen
Wissens, wo immer es herkommt, der Mut zum Experi-
ment sorgen für eine Offenheit in der Gesellschaft, die es
zuvor so nicht gegeben hatte. Differenz und Vielheit wer-
den zum prägenden Lebensgefühl, was enorme kreative
Kräfte freisetzt. Der Mut zur Abweichung von kirchlich
wie politisch durchgesetzten Normen ist nun nicht mehr
suizidal, sondern kann in der Nachbarstadt oder im Nach-
barstaat ohne Gefahr für Leib und Leben ausgelebt wer-
den. Dissidenten (in Wissenschaft, Wirtschaft, Politik)
können emigrieren, Europas Vielfalt wird zu einer Le-
bensgrundlage für Menschen, die gegen den Strom
schwimmen, und genau diese Vielfalt ist es, die bis heute
Europas Stärke ausmacht: Konkurrenz und Kooperation
erzeugen in ihrer Spannung eine Dynamik, die beispiellos
im Blick auf andere Kulturen war (und ist?). Aber dies gilt
nicht nur für den Raum, sondern auch für die neue Wahr-

67

Die europäische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nehmung von Zeit: Petrarca beklagt weniger die gleich-
mäßig ablaufende und vergehende Uhrzeit, sondern be-
singt die subjektive Zeit. Es geht nicht mehr um den ver-
gänglichen Zeitraum, der durchlaufen wird, sondern um
die Raum-Zeit, die von jedem einzelnen Menschen mit
unendlicher Bedeutung gefüllt werden kann.

g. Damit verbunden ist eine Dynamisierung der Zeit, es
kommt zu einem neuen »Morgen der Welt« (Bernd Ro-
eck). Trotz des Konservatismus der Reformation setzt sich
diese Dynamisierung bei Luther und Calvin fort, weil das
Individuum zwar nicht von der Religion, wohl aber reli-
giös befreit wird. Die Reformation vermittelt das »Renais-
sancegefühl« an die Massen, vor allem durch die nun
möglich werdende Bildung mit der Errichtung eines all-
gemeinen Schulwesens und der Betonung des individuel-
len Glaubens und Gewissens. Bei Calvin kommt die Idee
hinzu, dass das Reich Gottes kontinuierlich in der Ge-
schichte wachse. Seine Prädestinationslehre bewirkt, dass
Erwählung »messbar« wird, und zwar am Erfolg der Leis-
tung, die geschichtliches Handeln freisetzt. Folgerichtig
verbietet Calvin in seinem Herrschaftsgebiet jegliche
(apokalyptischen) Zukunftserwartungen, weil sich im ge-
schichtlich-politisch-ökonomischen Fortschritt der gött-
liche Vorsehungswille realisiere. Diese Vorstellungen ha-
ben, wie Max Weber gesehen hat, auf den Pietismus und
die Leistungsbereitschaft der Generationen, die die Erste
industrielle Revolution trugen, eingewirkt.

Aufklärung
Der Renaissance-Mensch ist noch in einen religiösen Kosmos
eingebunden, er sucht – platonisch – die Macht Gottes in der
Einheit und Schönheit der Natur (Johannes Kepler, Giordano
Bruno) und bleibt weitgehend der dualistischen christlich-
kirchlichen Metaphysik verpflichtet, die vom Weltgericht
am Ende der Zeit spricht (Dante). Die Aufklärung entklerika-

68

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lisiert das gewachsene Weltbild geistes- und politikgeschicht-
lich. Es ist die Vernunft, die das Humanum begründet, das
keine politischen oder religiösen Grenzen kennt. Sie setzt
auf den freien Vernunftgebrauch des Menschen, der jedem
durch Bildung (Lessing, Schiller, Kant) ermöglicht werden
soll. Das Pathos der Französischen Revolution spricht von
einem neuen Zeitalter, ja einer neuen Zeitrechnung. Fort-
schritt ist Freiheit und »Ausgang aus der Unmündigkeit«.
Während in Frankreich bereits Ende des 18. Jahrhunderts
dieser Satz das Lebensgefühl bestimmt, wird er in Deutsch-
land erst um 1830 zum »Weltgefühl«. Trotz der Jahrhunderte
langen Prägung durch ein pessimistisches christliches Men-
schenbild (Erbsünde), das aber, wie gesagt, in der Mystik be-
wusstseinstransformierend, im Calvinismus gesellschaftsfor-
mend bereits revolutioniert worden war, bildet sich ein
Zukunftsoptimismus heraus, der sich durch die rasanten na-
turwissenschaftlichen, medizinischen und sozialen Entwick-
lungen bestätigt weiss. Es entstehen neue Geschichtskonzep-
tionen, die die christliche Eschatologie ersetzen. Als Beispiel
sei Beethoven angeführt: Nicht nur in der 9. Sinfonie werden
mit Schillers »Ode an die Freude« das Schönheits-, Wahr-
heits-, und Freiheits-Ideal verschmolzen, um die Humanisie-
rung des Menschen zu befördern, sondern auch im »Fidelio«
setzt Beethoven die individuelle Geistesformung durch das
Edle im Menschen und die gesellschaftliche Transformation
aus der Unfreiheit, die im »Ausstieg aus dem Kerker« gipfelt,
in wechselseitige Beziehung. Man kann zu Recht sagen, dass
Beethoven hier »das Bekenntnis zu einem Zukunftsbild der
Befreiung des Menschen aus den Fesseln der Ichsucht und
Ausbeutung« ablegt.11 Diese Veränderungen kulminieren in

69

Die europäische Erfahrung

11 Diese treffliche Formulierung entnehme ich dem Opernführer Karl
Krauses, dem Klassiker auf diesem Gebiet: Oper von A-Z. Ein Hand-
buch, Leipzig 1962 (3. Aufl.), 36. Lange also bevor der Buddhismus die
Intellektuellen Europas zu faszinieren begann, ist hier die Rede von der

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hegels Geschichtsphilosophie. Hier werden Geist, Recht und
Wirtschaft verschmolzen zu einer »innerweltlichen Heils-
geschichte«, die im Staat Preußen Erfüllung finden soll. Der
Geschichtsablauf ist die göttliche Logik als Selbstentfaltung
des Geistes, d.h. was bisher in Weltliches und Überweltliches
(der platonische Gegensatz) getrennt war, wird als ein ein-
ziges Geschehen betrachtet. Bei Hegel allerdings scheint kei-
ne weitere Entwicklung möglich zu sein, er kann keinen
offenen Fortschritt denken. So ist Hegel einerseits Vorausset-
zung für das Fortschrittsdenken (in Deutschland), anderer-
seits dessen Widerpart.

19. Jahrhundert
Zunächst im französischen »progrès«, dann im deutschen
»Fortschritt« werden die Traditionen der Französischen Re-
volution ungebrochen fortgeführt. 1797 hatte Condorcet
neun Stufen des »progrès de l’esprit humain« unterschieden,
im Unterschied zu Rousseaus »romantischer« Rückwärts-
orientierung und Voltaires Skeptizismus, und diese Anschau-
ung findet ihrenWiderhall bei Saint-Simon und Comte. Man
fühlt sich als Speerspitze einer liberal-fortschrittlichen Ge-
sinnung und Entwicklung, die in andere Länder zu exportie-
ren sei – zunächst innerhalb Europas (Napoleon), dann auf
die gesamteWelt bezogen. In Deutschland bleibt diese Gesin-
nung allerdings auf das gebildete Bürgertum beschränkt.
(Man denke an die Anekdote, nach der Hegel den Einzug Na-
poleons durchs Fernrohr beobachten will, weil er in ihm den
Vollstrecker des Weltgeistes sieht, aber gleichzeitig in Furcht
vor der Aggression in Deckung bleibt.) Der hier prophezeite
Fortschritt basiert auf der Gesetzmäßigkeit der Weltordnung,
die erkannt werden kann, und auf der Erziehbarkeit des Men-
schen (Lessing, Schiller), die in der Vernunftbegabung be-

70

Mögliche Therapiemodelle

Gleichzeitigkeit individueller wie kollektiver Transformation, und das
wird goutiert sogar in einem in der DDR erschienenen Werk.

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gründet ist. Fortschritt ist nicht nur eine quantitative Größe,
die etwa in der (kolonialen) Ausdehnung des Raumes mess-
bar wäre, sondern die Qualität der Intensivierung der Bewirt-
schaftung. Die entsprechenden Erfahrungen bei der Produk-
tion in der Landwirtschaft sowie von Konsumgütern, in der
Medizin und auch in der Kunst (der »Fortschritt« vom baro-
cken polyphonen Satz im Barock und dem strengen Sonaten-
Hauptsatz in der Wiener Klassik zur Übereinander-Lagerung
von harmonikalen und klangfarblichen Strukturen in der In-
tensität des romantischen Klanggebildes) verbinden sich mit
dem klassischen utopischen Denken zu einer Gesellschafts-
lehre, die als »utopischer Sozialismus« (Proudhon, Fourier)
bekannt geworden ist, von der auch Marx beeinflusst ist,
wenn er ihn auch politisch kritisiert. Die technische Entwick-
lung war im Bewusstsein der Zeitgenossen eher Folge als
Ausgangspunkt des Fortschrittsdenkens: Interessanterweise
kommt erst 1842 bei Etienne Cabet der Technik in Gestalt
der Dampfmaschine eine politisch-revolutionäre Bedeutung
zu, denn die Dampfkraft werde »die Aristokratie in die Luft
sprengen«.12

1859 veröffentlichte Darwin seine Evolutionstheorie, die
auf der biologischen Entwicklung des zeitlichen Nacheinan-
ders der Arten beruht. Fortschritt ist demnach zweckmäßige
Anpassung. Zweck ist durch das definiert, was der Erhaltung
und Vermehrung der Art dient. Der Darwinismus behauptet
sich als empirisch gesicherte und rational beweisbare Theorie,
und das unterscheidet ihn von Hegels spekulativem Entwick-
lungssystem des Geistes. Außerdem kennt Darwin keine
Teleologie, sondern kausale Kombinationen von Zufall
(Mutation) und Auswahl (Selektion). Der gesamte Prozess

71

Die europäische Erfahrung

12 Diese Verknüpfung wurde später von Lenin in einer Formulierung
aufgenommen, wonach der Kommunismus in der Verbindung von
»Sowjetmacht plus Elektrifizierung« bestünde.

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist ohne Ziel, und Veränderungen sind nur einzelne Verbes-
serungen im Sinne des genannten Zwecks.

Besonders in Deutschland verlief die Entwicklung zum
Evolutionsdenken in der Geschichte und der Idee des Fort-
schritts keineswegs geradlinig und unwidersprochen. Die Ro-
mantik (bis hin zum Gesamttheater Wagners), die Naturphi-
losophie Schellings, das Erbe Schleiermachers und die
Geschichtsphilosophie eines Leopold von Ranke in der Mitte
des 19. Jahrhunderts zeigen, dass weite Kreise von Intellek-
tuellen und Künstlern anders dachten und empfanden. Ranke
betrachtet die Einzelphänomene in der Geschichte und misst
ihnen individuelle Bedeutung zu, sie seien »unmittelbar zu
Gott« und gerade nicht in einem Evolutionsschema zu inter-
pretieren.

Freilich hielt das den Trend nicht auf: Durch die industriel-
le Massenfertigung verbilligten sich die Produkte und »de-
mokratisierten« den Konsum.13 Die Zeit als quantifizierbare
Arbeits- und Verdienstzeit wird ein kommerzialisierbares
Gut. Durch die Beschleunigung der neuen Verkehrsmittel
(Eisenbahn) und die damit notwendige Synchronisierung
individueller Lebens- und Zeitstile (Pünktlichkeit) wird das
Zeitbewusstsein verinnerlicht (Redewendungen »pünktlich
wie die Eisenbahn«, »es ist höchste Eisenbahn« kommen
auf).14 Die Massenpresse vergleichzeitigt die räumlich ent-
fernt liegenden Ereignisse in der Welt. Um einheitliche Fahr-
pläne für das Eisenbahnnetz erstellen zu können, wird erst in
der 2. Hälfte des 19. Jahrhunderts in England, in Frankreich
erst zu Beginn des 20. Jahrhunderts, eine Standardzeit einge-
führt, die einen einheitlichen kollektiven Zeit-Raum schafft,
Lebensrhythmen der Menschen werden synchronisiert, und

72

Mögliche Therapiemodelle

13 In den USA sinkt der Preis für eine Taschenuhr um weniger als den
Tagesverdienst eines Arbeiters – 1 $ Preis bei 1,50 $ Lohn, und dies ge-
schieht mit Zeitverzögerung auch in Europa.
14 Vgl. H. Rosa, Beschleunigung. Die Veränderung der Zeitstrukturen
in der Moderne, Frankfurt a.M. 2005.

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das ist eine wesentliche Voraussetzung für das tatsächliche
Erleben von »Gesellschaft«. Die täglichen Nachrichten schal-
ten die Raumdistanz aus, d.h. man wird, die Zeitung lesend,
bewusstseinsmäßig omnipräsent. Die universale Perspektive
schafft sich als fiktive Konstruktion Raum im Lesesessel, und
die Erfindung der Telegrafie verstärkt die Raum-Zeit-Kom-
primierung. Durch diese Beschleunigung des Lebensgefühls
entsteht die Metapher vom »rasenden Zug der Zeit«, die
nicht mehr nur ihren Fortgang nimmt, sondern einen vom
Menschen geschaffenen Fortschritt anzeigt. Die rasende Zeit
macht das unwiederbringliche Vergehen jedes Augenblicks
tragisch bewusst, wovon die Poesie Baudelaires geprägt ist.
Das Zeit- und Fortschrittsbewusstsein ist aber sozial be-
stimmt. Dies findet in der Literatur ein entsprechendes Echo:
So steht Flauberts Zeitpessimismus der Erwartung Zolas ge-
genüber, der hofft, dass die Entwicklung den aufstrebenden
sozialen Schichten neue Chancen bietet. Marx und Engels
agitieren, dass das wissenschaftliche Fortschrittsbewusstsein
die proletarischen Massen ergreifen müsse.

Am Marxismus lässt sich ein Grundwiderspruch des Fort-
schrittsdenkens in der Geschichte besonders klar zeigen:
Marx und Darwin stimmen darin überein, dass beide nach
naturgesetzlicher Notwendigkeit in geschichtlichen Prozes-
sen fragen. So formuliert Engels in der Grabrede für Marx,
Darwin habe das Gesetz der Entwicklung der organischen
Natur, Marx das Entwicklungsgesetz der menschlichen Ge-
schichte entdeckt. Für Marx geht das »Reich der Notwendig-
keit« in das »Reich der Freiheit« über, die Geschichte hat also
ein Ziel – das ist sein jüdisch-christlich-apokalyptisches Erbe
und besagt etwas anderes als Darwins Theorie. Ist dies aber
ein notwendig sich vollziehender, objektiver (naturgesetz-
licher) Ablauf, oder muss der Mensch handeln, damit sich
Fortschritt ereignet? Marx sieht den Fortschritt der Produk-
tionsmittel (Technik) in Kontinuität mit dem Fortschritt in
der »natürlichen Technologie«, die die Evolution in der An-

73

Die europäische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


passung der Arten unter Selektionsdruck hervorbringt, und
er sieht wohl im Klassenkampf eine Parallele zum Selektions-
druck. Aber der Klassenkampf vollzieht sich nicht von allein,
er muss gewollt, organisiert und pragmatisiert werden.
Durch Agitation müssen die Massen klassenkämpferisch mo-
tiviert werden. Die berühmte Feuerbach-These besagt, es
komme nicht mehr allein darauf an die Welt zu interpretie-
ren, sondern sie zu verändern. Der Mensch also ist Subjekt
seines Geschicks, gesellschaftlich wie individuell. Fortschritt
ist demnach die Folge menschlichen Handelns, das sich aller-
dings an den Gesetzmäßigkeiten zu orientieren habe, wie sie
der Historische Materialismus erkennen würde, wobei im
Prinzip das geschichts-evolutionistische Schema Hegels gül-
tig bleibt.

Wie bereits angedeutet, steht eine breite Front von Intel-
lektuellen und Künstlern besonders seit Mitte des 19. Jahr-
hunderts im Widerspruch zu dem wissenschaftlich-tech-
nisch-gesellschaftlichem Fortschrittsdenken, und das
keineswegs nur in Deutschland, sondern auch in Frankreich
und den USA.15 Hier werden Orientierung an der Zeitlosig-
keit der Mythen, die Langsamkeit des Beschauens und die
»stehende Zeit« zum höchsten Gut stilisiert. Richard Wag-
ners Triumphe beruhen auch darauf, dass seine »Kunstreligi-
on« eine Rebellion gegen den technisierten Zeitgeist ist, der
Wagner-Rausch gerade in den USAwar und ist ein (gewolltes
oder unbewusst gesuchtes) Gegengewicht gegen das Fort-
schrittsdenken. Nicht nur die Themen der Wagner’schen
»Bühnenweihen«, sondern auch der musikalische Duktus
machen dies deutlich: in Wagners Musik scheint die Zeit zu
stehen, die Übergänge sind endlos lang und oft kaum be-

74

Mögliche Therapiemodelle

15 Für die USA seien nur die New England Transcendentalists um Tho-
reau und Emerson erwähnt, für Frankreich der junge Claude Lévi-
Strauss mit seiner berühmten und viel beachteten Rede »La crise du
progrès« von 1935. (E. Loyer, Lévi-Strauss. Eine Biographie, Berlin
2017, 203)

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


merkbar, es gibt kein »Fortschreiten«, sondern die überzeitli-
che Wahrheit offenbart sich in der ent-zeitlichten musika-
lischen Figuration. »Zum Raum wird hier die Zeit«, heißt es
im »Parsifal«. Eine interessante Sonderstellung nimmt Fried-
rich Nietzsche ein: Er will, so scheint es, die beiden geistigen
Strömungen der mechanisch-zeitlichen und platonisch-über-
zeitlichen Denkformen verbinden, um sowohl die »Sklaven-
mentalität« des Christentums als auch die Heuchelei der bür-
gerlichen Kultur zu überwinden. Und er verweist damit in
Richtung einer interkulturellen Perspektive, die im 20. Jahr-
hundert unter der Metapher der »Begegnung von Ost und
West« vielfach fruchtbar werden sollte (H. Hesse, C. G. Jung,
J. Gebser, D. Bonhoeffer, C. F. v. Weizsäcker u. a.):

»Ich imaginiere zukünftige Denker, in denen sich die europäisch-
amerikanische Rastlosigkeit mit der hundertfach vererbten asiati-
schen Beschaulichkeit verbindet: eine solche Combination bringt
das Welträtsel zur Lösung.«16

Auch bei Nietzsche wird deutlich, dass eine Zukunft als Fort-
schritt geschaut wird, die sich dem Heutigen gegenüber ver-
hält wie die »Lösung« zum »Problem«. Die Weltkriege des
20. Jahrhunderts und das Bewusstsein der ökologischen, de-
mographischen und sonstigen Krisen haben das Problembe-
wusstsein eher verschärft. Die Alternative von Oswald
Spenglers »Untergang des Abendlandes« (1918–22) einer-
seits und Jean Gebsers »Bewusstseinswandel« (vgl. sein
Hauptwerk »Ursprung und Gegenwart«, 1949) andererseits
ist akut geblieben und hat zumindest in Europa (weniger,
aber auch in den USA) breite Bevölkerungskreise von einem
ungebrochenen Fortschrittsmythos entfremdet. Während
Spengler die Kulturen als Organismen verstehen wollte, die
dem Zyklus vonWerden und Vergehen unterlägen und somit
einander ablösten, versuchte Gebser, eine kulturübergreifen-

75

Die europäische Erfahrung

16 F. Nietzsche, Nachgelassene Fragmente Nr. 17 (1873), in: Colli/Mon-
tinari (Hg.), KSA, Bd. III,4, Berlin 1978, 402.

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de Bewusstseinsevolution zu entdecken und interdisziplinär
zu beschreiben. Die Krise sieht er weniger als Ankündigung
eines Endes, sondern als Eintritt in eine neue Bewusstseins-
stufe des a-perspektivischen, diaphanen Bewusstseins, das die
rationale Bewusstseinsform ablösen würde. Gebser glaubte,
dass sich dieses Bewusstsein in den jüngsten Entwicklungen
der Kunst (Picasso, Atonalität), der Philosophie (Symbolis-
mus und Mythostheorien) und der Kultur (Begegnung mit
Asien) dokumentiere. Die Triebkraft dieses Fortschritts ist
also eine Bewusstseinsevolution, die sich epochal darstellt.

Allerdings ist der zivilisatorische Fortschritt im 20. Jahr-
hundert nicht nur in Europa angesichts des technologisch
perfektionierten Massenmordes in den Weltkriegen, der Dik-
taturen und des Rückfalls in nationalistisch-rassistische
Denkformen mit guten Gründen in Frage gestellt worden.
Gleichwohl liegen zumindest die Antriebskräfte des Fort-
schrittsdenkens den ökonomischen Prinzipien der Volkswirt-
schaften wie der Weltwirtschaft nach wie vor zugrunde. Da-
mit ist das europäische Fortschrittsdenken global wirksam,
auch wenn es kulturell bestritten oder im Namen von »asia-
tischen Werten«, »islamischer Sharia« oder anderer kulturel-
ler Wertegeber angegriffen wird. Es stellt sich die Frage, ob
und wie in anderen Kulturen die Subjekthaftigkeit des Men-
schen in Bezug auf seine eigene Geschichte begriffen, ge-
deutet und religiös symbolisiert wird. Die Frage ist umso in-
teressanter, als geprüft werden kann und muss, wie die
europäischen Erfahrungen in diesen kulturellen Selbstfin-
dungsprozessen reflektiert werden.

2.4 Zusammenfassende Thesen

1. Das Fortschrittsdenken Europas und Amerikas ist das Re-
sultat geschichtlicher Prozesse, die mit der Spezifik des
europäischen Zeitbewusstseins und der geschichtlichen

76

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Entwicklung zu tun haben. Dabei handelt es sich also kei-
neswegs um eine Universalie. Gleichwohl hat diese euro-
päisch-amerikanische Denkform die ganze Welt durch-
drungen und dort nicht nur markante kulturelle Spuren
hinterlassen, sondern das Lebensgefühl politisch und
wirtschaftlich mitgeprägt.

2. Das Fortschrittsdenken kann als die »Säkularisierung«
von Utopien aufgefasst werden, wie sie in der Religions-
geschichte Europas durch die jüdische Apokalyptik und
die christliche Eschatologie mit geformt wurden. Apoka-
lyptische Denkformen haben sich, auf dem Hintergrund
des zarathustrischen Dualismus in Persien, auch nach
Zentral- und Ostasien ausgebreitet, was z.B. im chinesi-
schen Buddhismus und seiner politischen Geschichte
nachweisbar ist (die revolutionären Weißen-Lotos-Sekten
vom 12./13.–19. Jahrhundert).

3. Das Fortschrittsdenken ist eine Folge der Verbindung von
Hoffnung auf Zukunft und Suche nach Gesetzmäßigkei-
ten und übergreifenden Zusammenhängen in der Ge-
schichte. Es hat damit religiöse Ursprünge, konnte sich
aber in Europa von denselben lösen und auf die allge-
meineren Begriffe des Humanen und/oder der Vernunft
stützen.

4. Das Fortschrittsdenken im 19. Jahrhundert ist Folge von
sozialen Ausdifferenzierungsprozessen in der arbeitstei-
ligen Gesellschaft. Es ist verknüpft mit der Partizipation
und Gestaltung sozialer Prozesse durch breite Schichten
des Bürgertums und ist mit dem Aufstieg dieser sozialen
Schicht aufs Engste verknüpft.

5. Die technologisch bedingte Beschleunigung von Ver-
kehrs- und Kommunikationsprozessen (Dampfmaschine,
Eisenbahn, ab 1812 Schnelldruckpresse, ab 1849 Tele-
graph, 1865 Rotationsdruckmaschinen) hat das Lebens-
gefühl seit der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts drama-
tisch verändert und einen Sog des Tempos von Ereignissen

77

Die europäische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erzeugt, der zunächst als Triumph menschlicher Freiheit,
seit dem 20. Jahrhundert aber zunehmend als Zwang zur
Beschleunigung erlebt wird, so dass etwa seit 1970 und
verstärkt seit den 90er Jahren des 20. Jahrhunderts eine
neue Kultur der Langsamkeit (Slow-Food-Bewegung ge-
genüber Fast-Food-Ketten; Autogenes Training, der Boom
asiatischer Medizin, Meditations- und Entspannungs-
techniken) paradoxerweise als Fortschritt erlebt wird. Die
mit der neuesten Kommunikationstechnologie (Fernse-
hen, billige Fernreisen, Internet, Mobilfunk) verbundene
Gleichzeitigkeit und Komplexität geschichtlicher Ereig-
nisse sowie die widersprüchlichen Folgen der ökonomi-
schen Globalisierung lassen verstärkte Zweifel an der
»Steuerbarkeit« des Geschichtsverlaufs aufkommen, so
dass der Mensch sich weniger als Subjekt denn als Objekt
der historischen Veränderungen erfährt. Dies wird in
Debatten um Künstliche Intelligenz verschärft, deren Fol-
gen sowohl als Versklavung befürchtet als auch als Heils-
versprechen für ein neues strahlendes Kapitel in der
Geschichte der Menschheit gepriesen werden. Mit der ne-
gativen Bewertung des Freiheitsverlustes wird eine we-
sentliche Voraussetzung des Fortschrittsdenkens, das aus
dem 19. Jahrhundert ererbt wurde, untergraben.

6. Die Begegnung der Kulturen ermöglicht Alternativen kul-
tureller Wertemuster und Lebensformen. Vergleichbar-
keit bewirkt, dass eigene Mängel und Sehnsüchte kom-
pensatorisch auf andere Kulturen übertragen werden – ex
oriente lux. Die Zeitfreiheit der buddhistischen Meditati-
onserfahrungen, integrierte Sozialbezüge der indischen,
chinesischen oder afrikanischen Großfamilie, die in loka-
len Wirtschafts-Kreisläufen begründete Selbstversorgung
indischer dörflicher Gesellschaften (Gandhi, E. F. Schuma-
chers »Small is beautiful«), die »ganzheitliche Medizin«
asiatischer oder afrikanischer Herkunft im Unterschied
zur kaum mehr finanzierbaren Hochtechnologie-Medizin

78

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Westens usw. spielen bei der Suche nach rational ver-
antworteten Alternativen zum Fortschrittsideal des Wes-
tens zunehmend eine Rolle. Dabei ist zu klären, ob und
wie Fortschritt als Freiheit bzw. Befreiung des Menschen
in anderen Kulturen gedeutet wird und inwiefern diese
Konzepte bei der Selbstidentifikation sozialer Schichten
in den Kulturen Asiens, Afrikas, Südamerikas usw. zum
Tragen kommen. Sind die aus den Religionen bekannten
Alternativen tatsächlich nur auf die religiös-kulturelle
Identitätsgebung beschränkt, oder prägen sie mehr oder
weniger auch den wirtschaftlichen und politischen Alltag
in den betreffenden Ländern? Haben sie geschichtlich
nachweisbare Auswirkungen auf die Ursprungkulturen
des westlichen Fortschrittsmythos (Europa, Amerika,
Australien)? Wie sind religionskulturell die Entwicklun-
gen in hoch-industrialisierten Ländern zu interpretieren,
die nicht auf der europäisch-amerikanischen Mentalitäts-
geschichte gründen (China, Japan, Taiwan, Singapur, Ko-
rea, die urbanen Subkulturen Indiens, Lateinamerikas und
auch Afrikas sowie der arabischen Welt) und in diesen
Kontexten ganz neue Religionen hervorbringen, die Tra-
dition undModerne verbinden (in Japan z.B. Soka Gakkai,
Rissho Kosei Kai, PL-Kyodan; in Taiwan und China eso-
terisch-hypermodernistische Gruppen aller Art; in Latein-
amerika spiritualistisch-messianische Bewegungen, die
»Zungenreden« und modernste Kommunikation mit-
einander verbinden)?

Das Verstehen der Zeit-, Zukunfts- und Fortschrittskonzep-
tionen der gegenwärtigen Kulturen tangiert die Identität der
sozial wirkenden Gestaltungskräfte der Gegenwart in den
globalen Wechselwirkungen politischer Prozesse. Dabei kann
es nicht nur darum gehen, Idealkonzepte einander gegen-
überzustellen, sondern es müssen die tatsächlich wirkenden
Motivationsgeber und Wertestrukturen in ihrer sozialen

79

Die europäische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Differenzierung benannt werden, die in gegenseitiger Durch-
dringung aber auch durch Abgrenzung ein hoch komplexes
Geflecht von kultureller Dynamik erzeugen, das politisches
und ökonomisches Handeln erheblich beeinflusst.

3. Die asiatische Erfahrung

Asien ist alles andere als eine Einheit. Darum ist der geogra-
phische Begriff »Asien« religionskulturell wie auch politisch
problematisch. Die beiden großen Kultursysteme Indien und
China sind einander gegensätzlich, historisch sind sie auch als
militärische Konkurrenten aufgetreten. Das Jahrtausende
alte Band aber, das beide Kulturen miteinander verbindet, ist
der Buddhismus. Dieser hat sich zwar bei seiner Ausbreitung
nach China seit dem 2. Jahrhundert n.Chr. stark verändert,
dennoch sind über die Jahrhunderte hinweg rege Pilgerströ-
me von China nach Indien zu verzeichnen, weil man an den
ursprünglichen Quellen die authentische Form des Buddhis-
mus studieren und denselben in China periodisch erneuern
wollte. Die Begegnungsdynamik und die Motivationslenkun-
gen zwischen beiden Kulturen sind demnach stark durch den
Buddhismus geprägt, und aus diesem Grunde verdient er hier
besondere Beachtung.

3.1 Naturverständnis und kulturelles Handeln im
Buddhismus Indiens und Chinas

Den Kreislauf des Leidens zu überwinden, ist das Ziel des
Buddhismus, und daher ist die »Natur« in sich kein höchstes
Gut. So jedenfalls glaubte man in Europa noch bis in jüngste
Zeit den Buddhismus interpretieren zu müssen. Selbst Max
Weber unterstellte, der Buddhismus könne keine Sozialethik,
geschweige denn eine Ethik gegenüber der Natur, hervor-

80

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gebracht haben, da ja im Buddhismus das individuelle Ich ge-
leugnet werde.17 Diese Schlußfolgerung hat sich als Irrtum
erwiesen.18

Wir müssen uns in der historischen Darstellung auf einige
paradigmatische Entwicklungsschritte beschränken, indem
wir kurz die animistischen Grundlagen erörtern, weil sie so-
wohl in Indien als auch in China die Einstellung des Buddhis-
mus zur Umwelt bzw. Mitwelt beeinflusst haben. Sodann soll
die Haltung des frühen Buddhismus skizziert werden, um
drittens den Neuansatz im Mahayana in Bezug auf unser
Thema diskutieren zu können. Schließlich sind einige Beson-
derheiten des ostasiatischen Buddhismus zu erwähnen.

Animistische Wurzeln
Der Buddhismus ist eine Reformbewegung gegenüber der
priesterlichen vedischen Religion in Indien. Er fußt auch auf
dem teilweise animistischen Gedankengut der Vedas, auch
wenn er sich gerade gegen Einzelaspekte dieser Religion wen-

81

Die asiatische Erfahrung

17 M. Weber, Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie Bd. 2, Tü-
bingen 1920–1921, 229 f.
18 Aus der umfangreichen Literatur zum Thema buddhistischer Welt-
gestaltung und zum Verhältnis von Buddhismus, Politik und Öko-
nomie/Ökologie sei exemplarische angeführt: E. Sarkisyanz, Buddhist
Backgrounds of the Burmese Revolution, The Hague 1965; D. E. Smith,
Religion and Politics in Burma, Princeton 1965; H. Bechert, Buddhis-
mus, Staat und Gesellschaft in den Ländern des Theravada-Buddhis-
mus, 3 Bde., Schriften des Instituts für Asienkunde in Hamburg XVII/
1–3, Frankfurt/Main und Berlin 1966, 1967, 1973; G. Obeyesekere,
F. Reynolds, B. L. Smith (Hrsg.), The Two Wheels of Dhamma. Essays
on the Theravada Tradition in India and Ceylon. (American Academy of
Religion Studies) Chambersburg 1972; U. Phadnis, Religion and Politics
in Sri Lanka, London 1976; B. L. Smith (Hrsg.), Religion and Legitima-
tion of Power in Sri Lanka, Chambersburg 1978; S. J. Tambiah, World
Conqueror & World Renouncer. A Study of Buddhism and Polity in
Thailand against a Historical Background, London 1977.

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


det. In dieser Denkform erscheinen das Geistige und die Na-
tur zwar unterschieden, doch nicht getrennt. Ein Beispiel ist
surya, die Sonne. Der Begriff bezeichnet sowohl die astro-
nomische Größe als auch die Sonne als Inbegriff geistiger
Klarheit. Surya ist der Sonnengott und die Sonnenscheibe,
oder besser: Im Veda – wie in allen frühen Kulturen – ist die
Wirklichkeit noch nicht in einen physischen und einen meta-
physischen Bereich aufgespalten. Alle Wesen sind demzufol-
ge belebt und geistig. Auch Pflanzen, Flüsse und Steine kön-
nen als beseelt gelten. Dieser Sachverhalt wird meist als
»Animismus« bezeichnet, und aus solchen Vorstellungen lei-
ten sich einige merkwürdige Vorschriften in der buddhisti-
schen Mönchsregel (vinaya) her: Erdboden und Gewässer
dürfen nicht verunreinigt werden, weil die Erde belebt ist
(Vin 4, 75, 1); Früchte sollen nur verzehrt werden, wenn sie
vorher »leblos gemacht«, d.h. manuell beschädigt worden
sind (Vin 2, 109), und zuvor den Samen ausgeworfen haben,
damit kein Lebenskeim getötet wird. Innerhalb der Mönchs-
orden wurden solche Verhaltensweisen kultiviert und jahr-
tausendelang praktiziert. Eine solche Grundhaltung hat aber
auch auf des Leben der Laien eingewirkt, d.h. vom Buddhis-
mus geprägte Kulturen betrachten andere Lebewesen nicht
als »Material«, sondern als Partner, die rituell »besänftigt«
werden müssen, wenn sie im Gefolge landwirtschaftlicher
oder anderer kultureller Aktivitäten des Menschen geschä-
digt werden.

Früher Buddhismus
Die buddhistische Kritik an der priesterlich-brahmanischen
Religion brachte auch eine Desakralisierung der Natur mit
sich, indem die hinduistischen Naturgottheiten für bedeu-
tungsarm, ja auch ein zugrunde liegender Urgrund (brah-
man) oder eine primäreWeltseele für irreal gehalten wurden.
Nichts besteht aus sich selbst oder hat ein Selbst: anatman.
Alles ist Leiden, so lehrt der Buddha in der berühmten Pre-

82

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


digt von Benares. Aber nicht die Dinge als solche gelten als
leidvoll, auch nicht die bloße Vergänglichkeit allen Gesche-
hens, sondern der menschliche Versuch, etwas Unveränderli-
ches zu finden und sich daran zu klammern bzw. anzuhaften.
Da dieses Anhaften letztlich misslingt, ist der Mensch unbe-
friedigt und wird unvermeidlich frustriert. Er erlebt duhkha.
Man unterscheidet drei Arten von duhkha oder Leiden:

• Missvergnügen an Unerfreulichem (duhkhaduhkha)
• Leid des Kreislaufs der Geburten (samskaraduhkha)
• Vergänglichkeit gerade des »Erfreulichen« (viparinama-

duhkha).

Die dritte Art betrifft das Verhältnis zur Natur, denn in ihr
wird die Vergänglichkeit besonders eindringlich erfahrbar.
Naturerfahrung in diesem Sinne ist Leidenserfahrung, auch
Leid verursachend, insofern sich unter der tropischen Sonne
Indiens Natur als heiß, wild und menschenfeindlich darstel-
len kann. Der Zustand der Befreiung aus dem Daseinskreis-
lauf, nirvana also, kennt demzufolge keine Natur.19

Das ist aber nur die eine Seite. Bereits in den Theragatas20

(Lieder der Mönche) begegnen wir nämlich auch einer Art
»Naturlyrik«, die wiederum an Beschreibungen und Hal-
tungen in einigen Jataka-Geschichten (Erzählungen aus
früheren Leben des Buddha) anknüpft. Diese Texte haben
Ähnlichkeit mit indischen Liebesgedichten, aber auch mit
den Gesängen über die Liebe zu den Blumen und Wäldern
der brahmanischen Asketen.

Animistische Grundhaltungen, Liebe zur Natur sowie As-
kese und Weltentsagung treffen im frühen Buddhismus reli-

83

Die asiatische Erfahrung

19 Udana 8,1: »Es gibt, ihr Mönche, eine Stätte, wo weder Erde ist noch
Wasser noch Feuer, … weder Sonne noch Mond.«
20 C. A. F. Rhys Davids (Hg.), Psalms of the Brethren and Sisters, Lon-
don 1937.

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gionsproduktiv aufeinander. Die beiden großen Säulen des
Buddhismus, nämlich Mönchsorden und Laiengemeinschaft,
reagierten hinsichtlich der kulturellen Gestaltung von (Um-)
Welt sehr unterschiedlich.

In den Mönchstraditionen gilt die Natur als Lehrmeisterin
der Vergänglichkeit. Die Buddhisten empfehlen einander als
Läuterungsübung z.B. die Betrachtung von fallenden Blät-
tern.21 So wird von einem Asketen berichtet, dem, als er die
Veränderungen in Farbe und Gestalt der fallenden Baumblät-
ter betrachtet, die Vergänglichkeit aller Dinge bewusst wird.
Natur ist für die Mönche als Platz der Meditation und Ruhe
und nicht um ihrer selbst willen wichtig.

Der Laienbuddhismus und der Wohlfahrtsstaat
Kaiser Ashokas
Die indischen Kulturen haben ein durchlässigeres System des
Zusammenwirkens von Religionsspezialisten (Priestern,
Mönchen, Gelehrten) und Laien entwickelt als die europäi-
schen. Im Ideal der 4 Lebenszeitalter (ashrama)22 hat die drit-
te Phase monastische Züge ohne Gelübde auf Lebenszeit und
ohne dass die für frühere Phasen des Lebens anerkannte Be-
deutung des Gewinnstrebens (im Rahmen der durch das Ge-
setz geregelten gesellschaftlichen Beziehungen [dharma])
bestritten würde. Hier wird »Askese« praktiziert nicht im
Sinne eines kultisch erforderlichen Verzichts, sondern um
der Gewinnung von Freiheit und Lebensqualität willen. Die
im Ashram lebenden Gruppen (Familien ebenso wie Zöliba-
täre und gelegentlich auch Kinder) haben materielles Streben
wie die damit verbundenen Verpflichtungen aufgegeben, um

84

Mögliche Therapiemodelle

21 Visuddhimagga 2, 9.
22 Die vier Lebenszeitalter sind die Zeit von Bildung und Erziehung
(brahmacarya) in Kindheit und Jugend, Haushalterschaft (grihasthya)
im Erwachsenenalter, Rückzug in spirituelle Wertegemeinschaften (va-
naprashtha) etwa ab der Mitte des Lebens, Vorbereitung auf das Sterben
als einsamer Wanderasket (sannyasa).

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich in Muße geistigem Streben und dem Gemeinschafts-
leben widmen zu können. Der Verzicht, der als qualitativer
Gewinn erlebt wird, ist Voraussetzung für das Wagnis geisti-
ger Entdeckungen unter Führung und in Gemeinschaft mit
charismatisch agierenden Persönlichkeiten (Guru). Hier gibt
es keine unumstößlichen Gelübde, sondern das Prinzip der
Freiwilligkeit und Selbstorganisation auf Zeit. Im Buddhis-
mus Südost- und Ostasiens, wo es bis heute ein »Mönchtum
auf Zeit« gibt, ist diese qualitative Verzichts-Kultur Teil des
Ideals der Erwachsenenpädagogik geblieben.

Dementsprechend war und ist auch der Buddhismus, wie
ihn die Laien praktizieren, nicht völlig verschieden von der
Praxis der Mönchsorden, sondern eine zweite Achse, die von
Anfang an für den Buddhismus charakteristisch war. So heißt
es, dass religiöser Verdienst durch die Förderung von ökologi-
scher und sozialer Infrastruktur wie den Bau von Wasser-
tanks und Aufforstung, also das pflegende Eingreifen des
Menschen in die Natur, vermehrt werden kann.23 Der zentra-
le Begriff von karuna (Barmherzigkeit oder heilende Hin-
wendung zu allen Wesen) ist für den Buddhismus die Chiffre
für ein gelungenes Leben. Was genau ist gemeint?

»Die Erkenntnis der ›eigenen‹ Identität mit ›anderen‹, die Auf-
hebung der Unterscheidung von ›eigener‹ Leidens- und Glücks-
erfahrung sowie Leidens- und Glückserfahrung von ›anderen‹ ist
karuna. Karuna bedeutet also die Erweiterung des ›Bewußtseins‹ in
einem ›mystischen‹ Sinne bis zu dem Punkt, wo es alle Lebewesen
umfaßt, d.h. zur Selbstidentifikation mit allem, was lebt.«24

85

Die asiatische Erfahrung

23 Samyutta-Nikaya-Ausgabe der Pali-Text-Society 1,5,7, London
1884; Ausgabe Geiger 1,47: »Sage, bei welchen Leuten Tag und Nacht
die Verdienste unablässig wachsen. In Rechtschaffenheit und Tugend-
kraft erheben sich von der Erde gen Himmel die, die Haine und frucht-
bare Bäume pflanzen, sowie Deiche und Dämme bauen, die Brunnen
und Wasseranlagen graben sowie den Obdachlosen Obdach geben …«
24 Sarkisyanz, Buddhist Backgrounds of the Burmese Revolution,
a. a.O., 40 f.

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dies trifft vor allem auf den Mahayana-Buddhismus zu, hat
aber auch im Theravada seine Wurzeln. Gewiß, die meditati-
ve Schau des nirvana ist abgelöst von der Welt des Werdens
(kaivalya), also auch von der Natur, aber Meditation und nir-
vana sind nicht zu trennen von karuna (heilende Hinwen-
dung zu allen Wesen) und maitri (liebendes Wohlwollen).
Dies lässt sich belegen an den sogenannten Vier Unermess-
lichkeiten (apramana), die schon nach frühester buddhisti-
scher Überlieferung in alle Richtungen zu allen Lebewesen
ausgestrahlt werden sollen:

1. liebendes Wohlwollen (maitri)
2. heilende Hinwendung zu allen Wesen (karuna)
3. Freude (mudita)
4. Gleich-Gültigkeit (upeksha)

Upeksha ist nicht moralische Indifferenz, wie Max Weber
und viele andere meinten, sondern Gleichgewicht des Geistes
jenseits von unterscheidenden Bewertungen. Unter der Prä-
misse, dass alle Lebewesen ein Netz von Beziehungen dar-
stellen und in gewisser Weise miteinander identisch sind
(Pflanzen nicht eingeschlossen), wird der Anthropozentris-
mus sowohl kognitiv wie emotional und als handlungsleiten-
de Maxime aufgehoben.

Auf den eben dargestellten Grundlagen baut der Staat
Ashokas (304–232 v.Chr.) auf, der wohl erste Wohlfahrts-
staat in der Geschichte der Menschheit. Ashokas Denken
kennen wir durch seine berühmten Säulen- und Felsenedikte,
die er überall in seinem Großreich, das fast den ganzen Sub-
kontinent Indiens außer dem äußersten Süden umfasste, auf-
stellen ließ. Sie beinhalten allgemeine ethische Werte, die al-
lerdings aus der buddhistischen Geisteshaltung abgeleitet
sind, vor allem geht es um die Gewaltlosigkeit gegenüber
Menschen und allen anderen Lebewesen.25

Ashoka ließ Brunnen bohren und organisierte eine umfas-

86

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sende medizinische Versorgung für Menschen und Tiere. Er
regierte nicht mit Gewalt (danda), sondern durch Bildung
und Erziehung zur Einsicht (dharma). Einen solchen Paradig-
menwechsel der Politik führt er ausdrücklich auf sein Er-
schrecken über die von ihm geführten blutigen Kriege zur
Einigung des indischen Subkontinent zurück. Er gewährte
Religionsfreiheit, was im indischen Kontexte der damaligen
Zeit keineswegs selbstverständlich war, da die Könige jeweils
verschiedene Formen von Religion patronisierten, um ihre
Herrschaft auch religiös-ideologisch zu festigen. Zusammen-
gefasst kann man zu Ashoka sagen: »Ashokas Ideal ist nicht
einfach die Bruderschaft der Menschen, sondern die aller Le-
bewesen. Er fühlt sich mit der gesamten beseelten Welt ver-
bunden.«26 Durch Ashoka also wurde der Wohlfahrtsstaat
begründet, der alle Lebewesen einschloss.

Ashokas Ideal hat weitergewirkt in der Staatsräson thera-
vada-buddhistischer Länder. So loben ceylonesische Chroni-
ken die dortigen buddhistischen Könige nicht nur für ihre
militärischen Taten, sondern ausdrücklich für ihr ökologi-
sches und soziales Engagement.27

87

Die asiatische Erfahrung

25 Edikt 7 lautet: »So habe ich zum Beispiel durch Gesetzgebung an-
geordnet, dass einige Arten von Tieren nicht getötet werden dürfen.
Aber die Menschen haben ihre Hingabe an den Dharma sogar noch ver-
stärkt, indem sie überzeugt sind, dass überhaupt keine Lebewesen ver-
letzt oder getötet werden dürfen.«
26 D. R. Bhandarkar, Ashoka, Calcutta 1925, 220 f.
27 Sirimeghavanna (362–409) baute Teiche, die immer Wasser enthiel-
ten, aus Barmherzigkeit für alle Lebewesen. (Culavamsa 37,98); Mahin-
da II (772–792) unterstützte (heimlich) die Armen, die sich schämten
betteln zu gehen, und es gab auf der Insel niemanden, der nicht von
ihm unterstützt wurde, außerdem habe er für das Vieh Vorsorge getra-
gen. (Culavamsa 48, 146–147); Mahinda IV (956–972) errichtete ein
Almosenhaus und gab den Bettlern Nahrung und Obdach, in den Kran-
kenhäusern verteilte er Medizin und Betten. Außerdem versorgte er
regelmäßig die Kriminellen im Gefängnis. Für Affen, Wildschweine,
Gazellen und Hunde hatte er Mitgefühl und verteilte Reis und Kuchen
an sie. (Culavamsa 54, 30–33)

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bedeutsam ist in diesem Zusammenhang der Maitreya-
Mythos, die eschatologische Hoffnung auf einen kommenden
Buddha, der von der (heute ausgestorbenen) Schule der Sar-
vastivadins entwickelt und mit dem Bodhisattva-Ideal ver-
bunden wurde, das auch im Theravada existiert. Im Therava-
da wird der Bodhisattva als werdender Buddha verstanden,
der zwar Barmherzigkeit übt, seine daraus resultierenden
Verdienste aber nicht, wie im Mahayana, auf andere übertra-
gen kann. Bereits in Ceylon wurde die Vorstellung vom ge-
rechten, guten, heilsspendenden kommenden Buddha, eben
Maitreya, mit der Königsideologie verbunden und auf die je-
weiligen Herrscher übertragen, die dann als möglicher kom-
mender Buddha verehrt wurden. Unter ihrer gerechten Herr-
schaft befinden sich Natur und Mensch in Harmonie.28

Ein gutesBeispiel für dieVerknüpfung vonPolitik und öko-
logisch stabiler Natur im südostasiatischen Buddhismus bis in
die neuere Geschichte ist auch die Krönungszeremonie (abhi-
sheka) des Königs Mindon (1853–1878) von Birma (heute
Myanmar). Dort wird dem König zeremoniell mitgeteilt:

»Solltest du den Eid brechen, den du in der Krönungszeremonie ge-
schworen hast, wird die Welt in Jammer verfaulen, das Land wird
verdunkelt und staubig … Unruhe und Diebstahl wird das Land
überziehen …«29

Das alte Birma kannte kein Privateigentum des Landes, son-
dern ein Pachtsystem, das königlicher Aufsicht unterstand.
Der König verlangte Steuern, die halbjährlich verteilt wur-

88

Mögliche Therapiemodelle

28 Die Schilderungen ähneln eschatologisch-paradiesischen Zuständen,
wie wir sie aus semitischen Quellen kennen. So heißt es beispielsweise
in Berichten über die Könige aus Ceylon, Kampuchea und Thailand
(nach dem 14. Jahrhundert, in der Sukhotai und Ayutthya-Periode): sie
ließen Tiere (Elefanten) frei, sie ließen Kriegsgefangene (Sklaven) frei
und galten als Garanten der Harmonie von Mensch und Natur (vgl.
auch Mahavamsa 21, 29 f.).
29 Der birmesische Text wird zitiert von Sarkisyanz, Buddhist Back-
grounds of the Burmese Revolution, a. a.O., 50.

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den, wer bei schlechter Ernte nicht steuerfähig war, wurde
von den Abgaben befreit. Es gab keine Finanzwirtschaft, und
so konnte kein Kapital angehäuft werden, das zur Zerstörung
des Gleichgewichts in der Gesellschaft sowie zwischen Natur
und Gesellschaft geführt hätte. Wirtschaftliche Wohlfahrt
und Zufriedenheit für alle war das erklärte Ziel des Staates.30
Das aber wiederum nicht als Selbstzweck, sondern damit der
Samgha mit Almosen unterstützt werden konnte und jeder-
mann Zeit hätte, sich religiösen Zielen zu widmen. (Es ist
nicht verwunderlich, daß der Ökonom E. F. Schumacher zu
seinem Buch »Small is beautiful« von diesem birmesischen
wirtschaftlich-politischen Gemeinwesen angeregt wurde.)
Die Briten hingegen zählten zu den Errungenschaften ihrer
Kolonialherrschaft, dass wirtschaftlicher Wettbewerbsgeist
sich langsam durchzusetzen begann, indem die Kolonial-
macht die Steuerlast derart drastisch erhöhte, dass die Bauern
zusätzliches Land, das zur Ernährung bisher nicht benötigt
worden war, im Raubbau bebauen mussten. Howard Malcom
urteilt stolz: »Privateigentum ist jetzt heilig.« Zuvor galt, wie
gesagt, der Boden als heilig, nicht veräußerbar und mensch-
lichem Gewinnstreben entzogen. Das traditionelle buddhisti-
sche Ethos in Birma überlebte bis ins 19. und 20. Jahrhundert
und stieß mit den an Gewinnmaximierung orientierten Idea-
len der British East India Company in krasser Konfrontation
zusammen.31

89

Die asiatische Erfahrung

30 Vgl. ebd., 56 f.
31 So schreibt der britische Kolonial-Beamte H. Fielding-Hall 1906 über
den birmesischen Buddhismus (ebd.): »Eine großartige Religion, voll
von erhabenen Gedanken … Sie gibt den Gefallenen und Schwachen
Trost, eine sichere Zuflucht für die am Leben Zerbrochenen. Sie schützt
die Buchten, wo die vom Sturm geschüttelten Seelen ausruhen können.
Es ist das Evangelium der Kranken, Verwundeten, Sterbenden … Aber
… Die erste und größte Wahrheit ist, diese schöne Welt, die uns Gott
gegeben hat, auszunutzen. Die größte Sünde ist es, unnütz zu sein … Es
ist unsere Pflicht, die Feigen, die Untüchtigen, die Schwachen, die nichts
(mit der Welt anzufangen wissen) hinwegzufegen und sie durch Starke

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aus birmesischer Sicht vertraten die Engländer ein Natur-
recht des Stärkeren gegen alle Kreatur. So ließ die Kolonial-
macht in Mandalay streunende Hunde zu Tausenden vergif-
ten und Wälder für Reispflanzungen abholzen, wodurch die
Birmesen ärmer wurden – zwischen 1870 und 1930 fielen die
Reallöhne um 20%. Die Geschichte Birmas liefert also Bei-
spiele für eine buddhistische Sozialethik, die die Natur, zu-
mindest die belebte, einschließt und die durchaus wirtschafts-
praktikabel und politisch wirksam war.

Wie wir sahen, zeichnet das Ideal der Barmherzigkeit ge-
genüber allen Lebewesen schon den frühen Buddhismus aus
(z.B. Verbot des Wanderns während der Regenzeit, damit
keine Insekten zertreten werden (Vinaya 1, 137 und Maha-
vagga 3, 1–2)). Man kann von einer umfassenden Ehrfurcht
vor dem Leben sprechen. Pflanzen gelten zwar im indischen
Buddhismus nicht als Lebewesen (was sich in China unter
daoistischem Einfluss ändern sollte), aber als Basis der Nah-
rung und Lebensraum von Tieren und Geistern sind sie eben-
falls geschützt.

Mahayana – die Lehre von der Leerheit
Die im frühen Buddhismus angelegte Idee der Barmherzig-
keit des Bodhisattva wurde im Großen Fahrzeug (Mahayana)
weitergeführt, wobei die Grundhaltung des Altruismus in-
tensiviert wird.

Der Mahayana-Buddhismus war vor allem auch (aber

90

Mögliche Therapiemodelle

und Nützliche zu ersetzen. Der Burmese hat zu viel Glauben. Er ist viel
zu viel gehegt und gepflegt worden, und man hat ihm zu viel gepredigt.
Er muß aufstehen und kämpfen. Er darf vor den Schlägen derWelt nicht
zusammensinken und sich verstecken, sondern muß herauskommen zur
Konfrontation. Er muß seine windelweichen Bande des Glaubens ab-
schütteln und den natürlichen Krieger darunter entdecken. Er muß es
lernen, roh und grausam zu sein, wenn notwendig zu zerstören,
Schmerz zu verursachen und sich rücksichtslos durchzusetzen. Er muß
lernen, mannhaft zu sein … Das würde ihre Augen zu einer neuen Le-
benssicht öffnen. Aber ihr Glaube steht ihnen dabei im Wege …«

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht nur) eine Laienbewegung, die das rituelle und kultische
Element betonte, während das Mönchtum vor allem aus dem
Einhalten der Mönchsregel seine Identität gewann. Unter
beiden Gesichtspunkten lässt sich historisch belegen, dass
das grundlegend partnerschaftliche Verhältnis zur naturhaf-
ten Mitwelt praktisch und gegenüber herkömmlichen Ver-
haltensweisen neu geordnet wird, wenn ein entsprechendes
Interesse besteht und dasselbe plausibel kommuniziert wer-
den kann: Den Laien oblag das »delegierte Töten« von Tieren,
denn am Anfang waren die indischen Buddhisten keineswegs
Vegetarier (erst im China des 6. und 7. Jahrhunderts setzte
sich der Vegetarismus durch). Die Vorstellung von der Ge-
meinschaft aller Lebewesen hat das reale Verhalten ganzer
Gesellschaften umgeformt und geprägt.

Im Folgenden seien nur einige Mahayana-Entwicklungen
beschrieben, die das altruistische Handeln in und für die Welt
in einem nochmals anderen Licht beleuchten.

a) Tathagatagarbha
»Garbha« bedeutet Schoß, und »tathagata« ist ein Titel des
Buddha, wörtlich der So-Gekommene, der in die Wahrheit
Eingegangene und aus ihr Hervorgehende. Es geht um die
Erkenntnis, dass alle Lebewesen das Potential der Buddha-
schaft in sich tragen, auch Tiere und Geister, dass letztlich alle
schon Buddhas sind, es aber noch nicht wissen. Auch diese
Vorstellung wird wohl soziologisch mit dem erstarkenden
Selbstbewusstsein der Laien zusammenhängen. Diese Lehre
wurde später in China aufgegriffen und radikalisiert: Dass
z.B. auch ein Hund die Buddha-Natur habe, war neu und eine
Provokation, geht es doch hier nicht nur um die biologische
Verwandtschaft aller Wesen, sondern um eine Heilsgemein-
schaft von Mensch und Tier. Dies hat sich auf den Tierschutz
ausgewirkt, während die Pflanzen als Lebensraum der Tiere
nur mittelbar betroffen waren. Allerdings geht es hier nicht
um Schutz und Pflege des individuellen Tieres, denn das Tier

91

Die asiatische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(wie auch der Mensch) ist als Gefäß oder Körper für die
Buddha-Natur mit Ehrfurcht zu behandeln, nicht um seines
spezifischen Tierseins willen.

b) Identität von samsara und nirvana
Es war der Philosoph Nagarjuna (2. Jahrhundert n.Chr.), der
die Identität von samsara (leidvoller Lebenskreislauf) und
nirvana (Befreiung) nicht nur aus logischen Gründen, son-
dern aufgrund meditativer Erfahrung zum Prinzip seines
Denkens machte. Was bedeutet das? Nirvana kann nicht ein
Bereich neben einem anderen sein, denn dann wäre das nir-
vana begrenzt bzw. bedingt. Außerdem erscheint in der Me-
ditationserfahrung keine andere, phantasierte Welt, sondern
eben diese eineWelt in anderem »Licht«, in ihrer Einheit. Die
Leerheit der Wirklichkeit, shunyata, bedeutet, dass die Dinge
nicht für sich selbst existieren, sondern alles mit allem nicht
nur in Zusammenhang steht, sondern die Existenz aus dem
anderen hat. Geist und Natur, Mensch und die ihn umgeben-
de Wirklichkeit, das Absolute und das Relative existieren als
das, was sie sind, in wechselseitiger Abhängigkeit.

c) Das Reine Land
Zu erwähnen ist auch die Tradition vom Buddhismus des Rei-
nen Landes, die sich in Indien entwickelte und eintausend
Jahre später in Ostasien als die mächtigste und wichtigste
Strömung des Buddhismus überhaupt etablieren konnte.
Sukhavati, das Glücks-Land Buddha Amitabhas, ist ein Ort,
zu dem alle gelangen, die Amitabha (in Japan: Amida) gläubig
anrufen und um Beistand bitten. Beim »Reinen Land« han-
delt es sich nicht um das nirvana, sondern um eine spirituelle
Sphäre, die noch unter dem Gesetz des Kreislaufs der Gebur-
ten (samsara) steht, aber mit idealen Bedingungen für das
Erlangen der Buddhaschaft. Es ist ein Paradies, wo es keine
Ablenkungen von der Meditation gibt, keine Versuchungen
an Sinnesdingen anzuhaften.

92

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie sieht nun die Natur in diesem Reinen Land aus? Es
gibt weder Hügel und Berge noch Sonne, Mond und Sterne,
auch keine organische Umwelt, alles besteht aus Edelsteinen
und Kristallen, wie es der Sukhavativyuha beschreibt. Es ist
ein Ort ohne Leid, also folgerichtig auch ohne Natur. Denn
Natur bedeutet Vergänglichkeit und damit Leid. Die konkre-
ten Vorstellungen entsprechen der indischen, klimatisch be-
dingten Naturerfahrung, und in China und Japan, wo ein an-
deres, angenehmeres und gemäßigtes Klima herrscht, sieht
das Reine Land anders aus und trägt eher die Züge eines Gar-
tens, wie sich in der ostasiatischen Gartenkultur zeigt. An
diesem Wechsel des Bildes von der Natur zeigt sich, daß die
konkreten Lebensbedingungen normative Erzählungen ver-
ändern und die Motivation zu gesellschaftlich-kulturellen
Umbrüchen plausiblisieren können.

3.2 Mahatma Gandhi

Mohandas Karamchand Gandhi (1869–1948)32 gilt nicht nur
als der führende Kopf der indischen Unabhängigkeitsbewe-
gung und »Vater« (bapu) des indischen Staates, sondern als
Vordenker der politischen Strategie der Gewaltfreiheit
(ahimsa), die in einem systemischen Verständnis der Wirk-
lichkeit ihre Wurzel hat. Dieses Prinzip nannte er »Ergreifen
der Wahrheit« (satyagraha), weil es nicht nur einem mora-
lischen Imperativ entspringt, sondern einer rationalen wie
emotionalen Einsicht in die Wirklichkeit. Man kann Gandhis
Strategie als ökologisch-soziales Systemhandeln bezeichnen,
bei dem Kooperation über Konkurrenz herrscht, so dass bei
der Lösung von Konflikten grundsätzlich win-win-Situatio-

93

Die asiatische Erfahrung

32 Zum Folgenden: M. Chatterjee, Gewaltfrei widerstehen. Gandhis re-
ligiöses Denken – Seine Bedeutung für unsere Zeit. Übers. v. Regina und
Michael von Brück, Gütersloh 1994, bes. 130–146.

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen entstehen. Alle andern Lösungen hält Gandhi für un-
tauglich, weil sie Konflikte nur temporär zudecken und oft
noch massiver wieder aufbrechen lassen. Gandhi ist kein ro-
mantischer Träumer eines »Zurück zur Natur«, sondern ein
durch und durch rationaler Denker, der die Potentiale der in-
dischen Religionen (Hinduismus, Jainismus, Buddhismus)
geschickt so verschmilzt, dass sie als Faktoren der Motivation
zu politischen und ökonomischen Strategien werden, die die
zerstörerischen Kräfte der modernen Industriegesellschaften
zumindest eindämmen. Die Stärkung einer dezentralisierten
Produktionsweise auf dem Dorf ist keine naive Simplifizie-
rung komplexer ökonomischer Zusammenhänge, sondern
der Versuch, Grundlagen für eine Demokratie zu schaffen,
die nur bestehen kann, wenn sie auf wirtschaftlich dezentra-
lisierter Macht und Eigenverantwortung des Individuums
beruht. Sein Werben für eine vegetarische Lebensweise be-
gründet er mit der ökonomischen Erwägung, dass die not-
wendige Kalorienmenge aus vegetarischer Lebensweise mit
wesentlich geringerem Verbrauch von natürlichen Ressour-
cen erzeugt werden kann als durch Tierhaltung, dass also
nur eine vegetarische Lebensweise dem demographischen
Druck gerecht werden kann. Er baut auf der Wert- und nicht
nur Marktorientierung des wirtschaftlichen Handelns auf,
wie sie John Ruskin in England entwickelt und Tolstoi in
Russland sowie R. W. Emerson und H. D. Thoreau in Neu-
England (USA) vorangetrieben hatten, und war bei seinen
»Experimenten mit der Wahrheit« interkulturell vernetzt.
Ruskin und Gandhi gehen von einer »Metaphysik der Exis-
tenz« aus, die Anorganisches und Organisches, das Indivi-
duelle und die Gesellschaft umfasst. Diese Dimensionen
müssen aufeinander abgestimmt sein, sonst bricht die Gesell-
schaft auseinander. Die moderne politische Ökonomie, die
sich allein auf Profitmaximierung gründet, kann dies nur er-
folgreich tun, wenn sie durch den wirtschaftlich-militaristi-
schen Komplex der Rüstung und des Exports von Rüstungs-

94

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gütern am Laufen gehalten wird, und dies führt zwangsläufig
zu imperialistischen Handelspraktiken und politischen Kon-
flikten, die auf Grund der modernen Technologie flächen-
deckend destruktiv ausgetragen werden. Gewalt kann deshalb
kein Mittel der Politik sein, und sie ist auch im Wirtschafts-
handeln rational nicht vertretbar, weil sie die Ressourcen so
schädigt, dass der menschlichen Tätigkeit des Wirtschaftens
selbst der Boden entzogen wird. Wo Gier die Natur zerstört,
handeln die Menschen gegen ihre eigenen Interessen, abge-
sehen davon, dass sie ihre Identität untergraben, weil keine
der Religionen, die heute den Ton angeben, ein solches Han-
deln rechtfertigt. Der Mensch befindet sich also im prinzi-
piellen Dauerkonflikt zwischen den Werten, auf die er sich
beruft, und seinem realen Handeln, was zur Zerstörung von
Natur, Geist und Kultur führt. Das Schicksal des Individuums
und das »Training des Geistes«, so schreibt er in seiner Auto-
biographie, sind der Ausgangspunkt für ein integriertes Han-
deln, das sich dann in konzentrischen Kreisen in die nächste
weitere Ebene ausbreitet – die Dorfgemeinschaft, die Stadt,
den Distrikt, das Land, die Welt. Das bedeutet, dass der
Mensch Empathie und Sympathie kultivieren muss, um der
Tendenz zur Gier entgegenzuwirken, die zerstörerisch ist.
Die Entwicklung von Sympathie verbindet er interessanter-
weise mit der Kultivierung von Imagination. Kognitive und
emotionale Entwicklung werden mit dem Ästhetischen ver-
knüpft, damit eine neue Fähigkeit zur sozialen Verantwor-
tung in einem wahrhaftigen Gemeinschaftsleben entstehen
kann. Gandhi experimentiert in seinen Ashram-Gründungen
(vom Phoenix-Settlement und der Tolstoi-Farm in Südafrika
bis zum Satyagraha Ashram bei Ahmedabad in Indien), um
Alternativen zu einer ausschließlich erwerbsorientierten Ge-
sellschaft zu finden. Diese Ashram-Experimente versteht er
als Bildungsorte für künftige Eliten. Der systemische Ansatz
führt dazu, dass er erkennt, wie Vereinfachung des Alltags-
lebens, Speisegewohnheiten, Abfallbeseitigung, frühe Kin-

95

Die asiatische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dererziehung, Spracherwerb und politischer gewaltfreier
Kampf miteinander zusammenhängen. Frauen gebührt dabei
eine ebenso aktive öffentliche politische Rolle wie Männern
(wenngleich Gandhi den Gedanken der Gleichberechtigung
im Sinne der geschlechtlich-psychologisch-sozialen Selbst-
bestimmung von Frauen nicht denken und umsetzen konn-
te). Konstruktives Handeln, auf welchem Feld auch immer,
muss sich auf innere Verwirklichung einer spirituellen Reife
und äußere Transformation der Besitz- und Nutzungsver-
hältnisse von Gütern gleichzeitig gründen, sonst kann es
nicht konstruktiv sein. Der Begriff der Solidarität bezieht sich
auf die ganze Welt, wobei er, wie gesagt, die Verantwortung
als Selbsthingabe der kleineren an die umfassendere Ebene
von Vergemeinschaftung, also vom Individuum über die Fa-
milie bis zum Staat und der Weltgemeinschaft im Sinne des
Subsidiaritäts-Prinzips interpretiert. Er denkt die Beziehun-
gen in Gesellschaft und Politik nicht hierarchisch, sondern in
konzentrischen Kreisen und Wechselwirkungen. Allein dies
macht ihn zu einem zeitgenössischen Denker.

Indien hat sich zwar während der Jahrzehnte, die der Un-
abhängigkeit 1948 folgten, einer stark zentralisierten Indus-
trialisierung verschrieben, die das ökologische Gleichgewicht
besonders in den Städten zerstört hat, damit ist aber Gandhis
Impuls keineswegs hinfällig geworden, und er ist in Indien
auch nie völlig verstummt. Gandhi im heutigen Horizont
neu zu lesen, könnte Wege zur notwendigen Transformation
aufzeigen.

3.3 Das chinesische Modell der »Harmonie«

China unterscheidet sich von den bisher genannten Kulturen.
Diese aufstrebende Weltmacht an europäischen (oder auch
indischen) Kulturstandards zu messen wäre ein grober Feh-
ler, sowohl was die Analyse der Gesellschaftsdynamik betrifft

96

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als auch hinsichtlich der Möglichkeiten zukünftiger Entwick-
lungen. Auch in China ist ein fast ungebremstes materialisti-
sches Konsumverhalten zur treibenden Kraft der gesell-
schaftlichen Dynamik geworden, aber nicht zur einzigen.
Man kann die Potentiale dieser Kultur wohl am ehesten er-
fassen, wenn man einen Rahmen identifiziert für die sehr
unterschiedlichen Konflikte und die Methode, mit denen die-
selben gelöst werden sollen, nämlich das Streben nach »Har-
monie«. Es ist, bildlich gesprochen, die Harmonie von »Him-
mel und Erde«. Nur in diesem Rahmen lässt sich einer der
markantesten Konflikte sinnvoll analysieren, der chinesische
Kulturen in Geschichte und Gegenwart immer betrifft: der
Konflikt zwischen Individuum und Gruppe. Es wäre viel zu
kurz gegriffen, das konfuzianische System der (fast) bedin-
gungslosen Eingliederung des individuellen Interesses in das
kollektive System nur als Zwangsreglement zu interpretie-
ren. Es beruht vielmer auf einem über Jahrtausende gewach-
senen Lebensgefühl der universalen Harmonik: Wie im Him-
mel so auf Erden! So liefern die (in China gesellschaftlich
außerordentlich wichtige) Literatur und Literatur-Theorien
Abbilder harmonischer Beziehungen, die ungeachtet der Dif-
ferenzen von konfuzianischen, buddhistischen bis hin zu
maoistischen Deutungen das gesamte chinesische Empfinden
der Stellung des Menschen im Kosmos und in der Gesell-
schaft nachhaltig prägen, sie sind Kulturstandards. Ein Bei-
spiel: Der goldene Vogel und der Hase im Mond sind nicht
nur literarisch-fiktive Bilder, sondern Symbole der Identifi-
zierung, wie man z.B. an der einflussreichen Koan-Samm-
lung Biyan Lu (Bi-Yän-Lu) sehen kann (12. Beispiel): In der
Sonne erkennt man in China einen goldenen Vogel, der auf-
steigt, am Himmel entlangzieht und wieder absteigt, so wie
Helios, der Sonnengott der Griechen, oder Surya, der Son-
nengott im vedischen Pantheon der Inder, im Wagen am
Himmel entlangfahren. Am südlichen Nachthimmel er-
scheint der Mond in China (wie übrigens auch in Indien)

97

Die asiatische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie eine Kugel, die in sich das Bild eines Hasen trägt. Wenn
die Sonne aufgeht, verschwindet der Mond, und wenn die
Sonne sich senkt, geht der Mond auf. Die Rhythmen der Na-
tur erzeugen komplementäre Konstellationen, aus denen sich
eine angemessene Wahrnehmung der gültigen Gesellschafts-
Ordnungen von selbst ergibt. Daraus erwächst das Vertrau-
en, dass das Leben sich ebenso gestaltet, wie Sonne undMond
ihre Bahnen ziehen, auch wenn sie unserem Blick zeitweise
entzogen sind. Die gesamte chinesische Kultur ist davon in-
spiriert zu zeigen, dass und wie sich diese Harmonik des
Himmelsgewölbes im Leben der Menschen und der Gesell-
schaft widerspiegeln soll. Wenn sich einzelne Menschen oder
ganze Gesellschaften gegen die Gesetze der Natur und gegen
diese Harmonik durchzusetzen versuchen mit Macht, Gewalt
und Gier, wird alles zerstört. Individuum und Gruppeninte-
resse in Einklang zu bringen, ist in der chinesischen Kultur
Zeichen gelingender Herrschaft, wie das daoistische Daode-
jing eindrücklich darlegt. Und es wird nicht als ein Zwangs-
system empfunden, sondern als die notwendige Folge von
Einsicht und Erfahrung. Der Vorrang des Gemeinwohls ist
ein so stark verinnerlichter Grundzug der chinesischen Le-
benswirklichkeit, dass es sich kaum ein Mensch leisten kann,
aus diesem Verbund von Regeln und Zwängen einerseits und
solidarischem Verhalten andererseits auszubrechen.

Auch der chinesische Buddhismus ist von solchen Kultur-
standards und vor allem von der daoistischen Naturmystik
geprägt. Schon in der ersten Periode der Übersetzungen, also
von der Mitte des 1. Jahrhunderts n.Chr. bis zum Jahre 402,
der Ankunft des Gelehrten Kumarajiva in der Hauptstadt
Chang-an, wurde die Angleichung buddhistischer Ideale an
den Daoismus bewusst gesucht. Natur wird hier nicht als
wilder Dschungel, sondern, dem Harmonieideal der chinesi-
schen Kultur entsprechend, als lieblicher Garten wahrge-
nommen. Das Land sukhavati, ein Garten mit Tieren, Pflan-
zen und angelegten Teichen, ist gestaltete Natur, wie wir den

98

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Pinselzeichnungen der Song-Zeit im 10. und 11. Jahrhundert
entnehmen können. Aber schon vorher war es zu einer Neu-
bewertung der Natur im ostasiatischen Buddhismus gekom-
men, wo nun auch die Pflanzen als Lebewesen galten, und das
geht auf zwei Schulbildungen zurück: In der Tiantai-Schule
(der ersten eigenständigen Schule des chinesischen Buddhis-
mus) wird die universale Buddha-Natur für alle Wirklich-
keitsbereiche, nicht nur für die Lebewesen, gelehrt. Damit
ist die prinzipielle Differenz von belebten und unbelebten
Wesen verschwunden, und man kann sagen, dass dies eine
Radikalisierung der indischen tathagatagarbha-Tradition be-
deutet, wie wir sie oben dargestellt hatten. In der Mitte des
8. Jahrhunderts wurde diese Anschauung von der Ochsen-
kopf-Schule des Ch’an (Zen) übernommen und dann wohl
in der Nordschule des Ch’an vertreten.

Die kosmologische Begründung aber lieferte die Hua-Yen-
Schule, die auf das indische Avatamsaka-Sutra zurückgeht
und den Kosmotheismus dieses Sutra sowie des Lotos-Sutra
philosophisch-systematisch ausarbeitet: Alles ist in allem
enthalten, ja alles ist letztlich alles, weil die Wirklichkeit
nicht ein Zusammenspiel von Substanzen ist (wie schon die
shunyata-Lehre der Prajnaparamita-Sutras erkannt hatte),
sondern ein Wechselverhältnis von Beziehungen. In dem be-
rühmten Avatamsaka-Sutra wird dieses Motiv in immer
neuen Symbolen und Parabeln erläutert, zum Beispiel in der
Geschichte vom Netz Indras, das sich aus Perlen zusammen-
setzt, wo jede einzelne Perle alle anderen spiegelt: Die Perlen
als Erscheinungen der Wirklichkeit, die jeweils Widerspiege-
lungen aller anderen Wirklichkeiten sind. Darauf aufbauend
machte der berühmte chinesische Philosoph Fazang (643–
712) ein Experiment: Er wurde von der Kaiserin Wu Zetian
gebeten, das Wesen des Wirklichkeitsverständnisses im
Buddhismus darzulegen. Der Mönch führte die Kaiserin in
einen Raum, dessen Wände, Fußboden und Decke völlig mit
Spiegeln bedeckt waren. In die Mitte des Raumes stellte der

99

Die asiatische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister eine Buddha-Figur, die er mit einer Lampe beleuch-
tete. In den Spiegeln erschien das Bild der Buddha-Statue,
und jedes Spiegelbild spiegelte alle anderen wider, in unend-
licher gegenseitiger Spiegelung und Durchdringung. Sofort
begriff die Kaiserin die Lehre von der Totalität und gegen-
seitigen Durchdringung aller Dinge im Mahayana-Buddhis-
mus. Mehr noch, Fazang nahm eine winzige Kristallkugel in
die Hand, und die Kaiserin sah, dass die kleine Kugel all die
unendlichen Spiegelbilder enthalten konnte.

Dies hatte Folgen für die gesamtkulturelle Entwicklung in
China: Im Synkretismus der Song-Zeit (960–1279), in der
vom Buddhismus beeinflussten neo-konfuzianischen Phi-
losophie, gibt es eine deutliche Hinwendung zur Natur: So
soll sich der Philosoph Zhou Dunyi (1017–1073) geweigert
haben, das Gras zu schneiden, weil er sich allem Lebendigen
verwandt fühlte. Typisch ist auch der Dichter Su Tung-Po,
der die Erleuchtung während eines Nachtspaziergangs in
den Bergen erfuhr, als er das Rauschen des Flusses hörte.33

In der chinesischenModerne sind diese Traditionen gewal-
tigen Erschütterungen ausgesetzt gewesen, zunächst durch
die ganz unterschiedlichen Revolutionen und Reform-Bewe-
gungen im 19. Jahrhundert, die das Ende der Kaiserzeit und
die Begegnung mit dem Westen eingeläutet haben, dann be-
sonders durch den Kommunismus und die maoistische Poli-
tik der Kulturrevolution und späteren ökonomischen Umge-
staltung. Doch auch hier sind diese Wurzeln noch erkennbar,
und so ist der Maoismus nicht zu Unrecht als eine Variante
konfuzianischer Ideologie und Verknüpfung mit moderner
politischer totalitärer Doktrin interpretiert worden. Großpro-
jekte lassen sich diktatorisch effizienter umsetzen, so die

100

Mögliche Therapiemodelle

33 Die Erleuchtungsstrophe, mit der er vor seinen Ch’an (Zen)-Meister
trat, lautet: »Das Rauschen der Bäche im Tal ist seine lange, breite Zun-
ge; / Die Formen der Berge sind sein reiner Leib. / In der Nacht hörte ich
das Summen von Myriaden von Sutra-Versen, / Wie kann ich anderen
ihre Bedeutung sagen?«

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ausrottung krankheitsübertragender Fliegen in den 50er Jah-
ren, die desaströse Kollektivierung der Landwirtschaft unter
Mao oder die ökonomische Revolution unter Deng. Ob auch
das von der gegenwärtigen Regierung ausgerufene ökologi-
sche Großprojekt dazu zählt?

Um die teils gewalttätigen Auseinandersetzungen um die
Adaption chinesischer Kultur an die westliche Moderne im
19./20. Jahrhundert zu verstehen, müssen wir etwas weiter
ausholen. Es geht hier nicht nur um intellektuelle Rechtfer-
tigungs- und Anpassungsprozesse, sondern um einen kapi-
tialistisch-individualistischen Lebensstil der Konkurrenz
und Gewinnmaximierung gegenüber dem chinesischen Le-
bensstil der Harmonie und des Ausgleichs, wobei es bezeich-
nend ist, dass es im klassischen China verpönt war, dass
Wohlhabende ihren Besitz öffentlich zeigen, d.h. Reichtum
solle nicht dem Prestigebedürfnis dienen. Diese Auseinander-
setzungen führten zu mehreren politischen Umstürzen, zu
Chaos und kreativen Neuanfängen, zu entsetzlichen Hun-
gersnöten einerseits und wirtschaftlichem Aufschwung an-
dererseits, so dass sie uns im Kontext der Suche nach einem
nachhaltigen Lebensstil interessieren sollten.

Während der Qing-Dynastie (1644–1911) verfiel die feu-
dalistisch organisierte Naturalwirtschaft, gleichzeitig ent-
wickelten sich Zentren der Industrie. Die europäischen
Mächte öffneten seit Mitte des 19. Jahrhunderts gewaltsam
die Märkte Chinas (Opium-Kriege). Um die Reparationen
zahlen und den Staat refinanzieren zu können, wurde die
Steuerlast dramatisch erhöht, was zu Aufständen und öko-
nomischen Verwerfungen führte, auch wurde die lokale
Wirtschaft durch Export-Dumping der europäischen Mächte
geschwächt. Besonders die Taiping-Revolte (1851–1864)
führte zu einem Zusammenbruch der traditionellen Struktu-
ren, so dass der Ruf nach einer vollständigen Übernahme
westlicher Lebensmodelle (Wirtschaft, Kultur und Politik)
seit den 1860er Jahren laut wurde. Die Verwestlichungs-Be-

101

Die asiatische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wegung (Yangwu Yundong) wurde von der kaiserlichen Ad-
ministration inszeniert, um nach innen die Herrschaft zu
stärken und nach außen die von europäischen Mächten und
Japan (Krieg von 1894/95) ausgehenden Aggressionen ab-
zuwehren (Aufbau von Schwerindustrie, modernem Militär
und Verwaltungssystem). Damit war das Motiv nicht unähn-
lich der Meiji-Reform in Japan (ab 1868). Das Bildungswesen
(Schulen und Universitäten) und Medien wurden nach west-
lichem Vorbild gestaltet. Auch die Hundert-Tage-Reform in
China (1898) hinterließ trotz ihres Scheiterns nachhaltige
Wirkungen. So änderten sich die an der Großfamilie orien-
tierten sozialen Verhältnisse zu kleineren Einheiten der indi-
vidualistisch-kapitalistischen und urbanen Struktur. Wäh-
rend die Bauernrevolten Reformen bei der Landverteilung
forderten, war die westliche Industrialisierung von den Eliten
getragen und verschärfte das Gerechtigkeits-Problem. China
ging nicht den Weg einer gleichgewichtigen Modernisierung.
Die (konservative) Hundert-Tage-Reform von 1898 versuch-
te im Rahmen der monarchischen Struktur eine westliche
Verwaltung aufzubauen, was misslang und schließlich 1911
zum Sturz des Kaisers und zur Errichtung der Republik führ-
te. Die Reform von 1898 schaffte 1905 das kaiserliche Prü-
fungssystem ab, das über 1300 Jahre bestanden hatte; damit
war der kulturelle Bruch und Umbruch unvermeidlich und
eine neue Werteordnung vorprogrammiert. In erbitterten
Debatten war darum gefochten worden, ob China reif sei für
die Staatsform der Republik, oder ob nicht zuvor eine Schu-
lung der Bürger notwendig sei. Bereits in der Hundert-Tage-
Reform war von dem einflussreichen Philosophen und Refor-
mer Kang Youwei eine »Aufklärung zu bürgerlicher Moral,
Intelligenz und Motivationskraft« gefordert worden, die sich
dann in verschiedenen Strömungen der Neu-Kulturbewe-
gung (Xinwenhua Yundong) um Hu Shi (1891–1962), dem
berühmten Historiker des chinesischen Buddhismus, der in
der Vierte-Mai-Bewegung (1919–1924) eine führende Rolle

102

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gespielt hat, Chen Duxiu und anderen Bahn brechen konnte.
Hier wurde zugunsten des westlichen Rationalitätsmodells
eine totale Abkehr von chinesischen Traditionen gefordert.
Es kam zu massiven Gegenbewegungen. Vor allem Gu Hong-
ming (1857–1928) wandte sich gegen westliche Wissen-
schaft, Technologie und Ökonomie, weil deren Nützlichkeits-
denken Not und Elend der Menschheit zur Folge haben
würde. Tang Hualong (1874–1918)34 schrieb 1914 in einer
»Bittschrift an den Präsidenten hinsichtlich des Bildungssys-
tems« (Shang Dazongtong Yan Jiaoyu Shu):

»Jedes Land hat seine eigenen kulturellen Wurzeln … diese haben
die tiefste Beziehung zumGeist eines Volkes. Das Ziel des Dao ist es,
die Wahrheit über die Welt zu entdecken und zur vollen Entfaltung
zu bringen, um dem Geist der Völker einen Rahmen zu geben. Das
soll die Bildung des Menschen sein.«

Und er fährt fort: Die Neu-Kulturbewegung zerstöre China
und führe zum Verfall der fundamentalen menschlichen Be-
ziehungen, wie sie durch Loyalität, Pietät, moralischer
Standhaftigkeit und Treue gekennzeichnet seien. Man müsse
den Konfuzianismus stärken und dem Konzept von Wechsel-
wirkungen aller Erscheinungen in Natur und Gesellschaft
(ganying) wieder zur Geltung verhelfen, statt einseitige hie-
rarchische Modelle und den ungebremsten Individualismus
zu propagieren. Dies schließe das buddhistische Konzept der
Natur (xing) und das konfuzianische Prinzip des Prinzips (li)
ein. Der Reformer Yinguang (1862–1940) hingegen glaubte
nicht an die Wirksamkeit des konfuzianischen Ideals, durch
Bildung und Moral die Gesellschaft zu harmonisieren. Er
setzte vielmehr auf das buddhistische Karma-Prinzip, wo-
nach die Menschen erkennen müssten, dass jede ihrer Hand-

103

Die asiatische Erfahrung

34 Die Daten und Texte finden sich bei: Minna Xi, Ist eine konfuzianis-
tische Moderne mit einer unsichtbaren Massen-Aufklärung durch
»Buddhanamenrezitation« möglich?, Diss. Universität München 2018,
28 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lungen auf sie selbst zurückfalle, denn der reziproken Kausa-
lität zufolge nütze altruistisch-moralisches Handeln – in
langfristiger Perspektive – dem Eigeninteresse. Er optierte
für einen ent-institutionalisierten und doch an die Traditio-
nen gebundenen Buddhismus für die Volksmassen, mit deut-
licher Kritik an den »elitären Religionen« der Konfuzianer
und des etablierten Buddhismus. Die Demokratie müsse
vom Selbstbewusstsein des Individuums ausgehen, das nur
durch die Übernahme von Eigenverantwortung entstehen
und gestärkt werden könne.

Die kulturell-politischen Modelle Mao Zedongs (1893–
1976) und seiner Nachfolger sind eine Fortsetzung dieser
Auseinandersetzung in neuen Kontexten und mit anderen
Akteuren: Es geht tatsächlich nicht nur um Kulturrevolutio-
nen, sondern um Umkehr der Lebensstile. Das rasante öko-
nomische Wachstum der letzten Jahrzehnte, das für China
ökonomische Ungleichgewichte zwischen Stadt und Land so-
wie ein großes ökologisches Desaster zur Folge hat, wird in
China als Aufholjagd um den Platz an der Sonne gesehen,
den dieses Land meint erobern zu müssen – im Jahre 2050
will man die Nummer Eins in der Welt sein. Die Rhetorik
von Harmonie, Gerechtigkeit und ökologisch nachhaltigem
Leben ist auf dem Hintergrund der chinesischen Kultur und
Geschichte anders konnotiert als ähnliche Ideale im Westen;
im interkulturellen Disput muss es um die Pragmatik der
Umsetzung im heutigen wirtschaftlich-kulturellen Handeln
gehen.

Auf Japan wollen wir im Einzelnen nicht weiter eingehen,
wo die chinesischen Ansätze weiterentwickelt wurden. Im
Kontext der allgegenwärtigen Shinto-Frömmigkeit wird Na-
tur als Kultur erfahren und umgekehrt, was sich zum Bei-
spiel in der Gestaltung des japanischen Gartens darstellt, der
durchaus verschieden vom wilderen chinesischen Garten ist.
Dass diese Traditionen in Japan ausgestorben seien, wird man
nicht sagen können, aber sie sind unter dem Druck der öko-

104

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nomischen Zwänge, die zur Urbanisierung und einer kon-
sumorientierten Massengesellschaft geführt haben, in Be-
drängnis geraten. Die großen Reformbewegungen des poli-
tisch engagierten Buddhismus in Japan, vor allem Soka
Gakkai und Rissho Koseikai, versuchen, das klassische Erbe
durch ästhetische Erziehung und Praxis neu zu beleben, und
das mit einigem Erfolg.

Allgemein können wir festhalten: Die jeweilige (kulturbe-
dingte) Verbindung der buddhistischen Spiritualität mit der
Daseinsanalyse erzeugt eine ehrfurchtsvolle Haltung gegen-
über der Natur und Mitwelt. Buddhismus ist und bleibt am
Menschen orientiert, denn nur von dieser (menschlichen)
Stufe aus ist derWeg zum nirvanamöglich. Aber derMensch
hat Verantwortung für alle Lebewesen. Das bedeutet:

1. Der Buddhismus kennt die Natur nicht als Selbstzweck,
sie ist desakralisiert und Teil des Leidenskreislaufs. Die
buddhistische Haltung ist dabei ambivalent: Das (frühe)
monastische Ideal ist eher leibfeindlich, die von Laien mit-
getragenen Mahayana-Strömungen hingegen tendieren
zu einer ganzheitlichen Spiritualität, bei der die Natur
eingeschlossen ist.

2. Je nach derwohl klimatisch bedingtenNaturerfahrung (In-
dien – China) wird Natur als bedrohend oder heilend erlebt
und dementsprechend entweder ausgeblendet oder aber als
Metapher für die letztgültige Harmonie empfunden.

3. Die Ideale von ahimsa (Gewaltfreiheit) und karuna (hei-
lende Hinwendung zu allen Wesen) verpflichten den
Menschen gegenüber der gesamten Mitwelt.

4. Der Theravada-Buddhismus deutet anatta/anatman
(Nicht-Selbst) als Verwandtschaft aller Lebewesen, was
sich im Mahayana unter der Erfahrung von shunyata
(Leere) noch verstärkt zur vollkommenen Einheitsschau
der Wirklichkeit.

105

Die asiatische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Die (allgemein indische) Lehre von den Weltzeitaltern
(yuga) macht aber deutlich, dass im Zeitalter des Verfalls
des dharma auch die Harmonie zwischenMensch und Na-
tur zerbricht. Dies ist allerdings nicht fatalistisch hin-
zunehmen, sondern im bodhisattva-Geist zu verändern.

6. Ob der heutige Buddhismus die Kraft hat, diese Schau so
zu formulieren, dass sie die entsprechenden Gesellschaf-
ten prägt, ist offen – Naturzerstörung gibt es auch in
Asien überall.

3.4 Zusammenfassende Thesen und Applikation

Einige Erfahrungen aus der Religionsgeschichte Indiens und
Chinas (Hinduismus, Buddhismus, Daoismus und Konfuzia-
nismus) sowie auch des Westens könnten für folgende Berei-
che des Kulturwandels hilfreich sein:

Ernährung
Die indischen Religionskulturen (durch den Buddhismus ver-
mittelt auch China) plädieren für vegetarische Ernährung.
Die Begründungen sind sowohl religionsspezifisch (die Ein-
heit aller Lebewesen im Kreislauf der Wiedergeburten, Be-
seeltheit von Tieren) als auch allgemein human-medizinisch
(Ausgleich der Energien im Ayurveda) oder harmonikal-öko-
logisch (wesentlich geringerer Ressourcenverbrauch [Land
und Energie] für die gleiche Kalorienmenge bei vegetarischer
Kost). Die Kombination der Argumente ist hilfreich, um zu-
mindest bewussteren und damit geringeren Fleischkonsum
im Sinne der genannten Faktoren zu erzielen. Qualität und
höhere Preise für nicht-vegetarische Nahrung müssen als
Anliegen der Konsumenten wie der Hersteller wahrgenom-
men werden.

Qualität lässt sich in lokalen Kreisläufen besser erzielen
und kontrollieren. Dezentralisierung und Subsidiarität bei

106

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Erzeugung von Nahrungsmitteln kann zum Qualitäts-
gewinn beitragen. Die Schönheit des Lebens auch durch re-
gionale Differenz bei der Erzeugung von Nahrungsmitteln,
das bewusstere Kochen (slow-food-Bewegung) usw. sollten
als religiöse Anliegen erkannt und propagiert werden, um
Motivation zu erzeugen.

Energie
In allen alten Religionskulturen sind Wasser, Wind, Feuer
und Erde Energien, die göttliche Qualität haben. Der sakrale
Charakter der Lebensgrundlagen soll nicht nur verbal be-
schworen, sondern in Ritualen eingeübt werden. Rituale prä-
gen das Leben nachhaltig. Im Hinduismus z.B. gibt es Litur-
gien der Elemente, die als Energien (shakti) ritualisiert
werden. Dadurch entsteht emotionale Bindung, die wieder-
um pfleglichen Umgang zur Selbstverständlichkeit macht. In
diesem Sinne ist die franziskanische Spiritualität zu ver-
stehen, die Papst Franziskus in seiner Schrift »Laudato si«
aufgenommen hat. Die Bedeutung dieses Dokuments steht
außer Frage, die intellektuelle Klarheit ist beeindruckend.
Um Motivation zum Handeln zu verstärken, wäre auch hier
die Ritualisierung hilfreich. Der Text sollte und könnte poe-
tisch geformt und bildnerisch so wie musikalisch in Pop wie
klassischer Kunst dargestellt werden. Entsprechende Preise
und Preisausschreiben könnten dafür eine schöpferische
Dynamik entfalten, analog zu den Filmpreisen von Cannes,
Venedig, Berlin usw. Stiftungen und Sponsoren sollten ange-
sprochen werden. Auch ein Nobelpreis für ökologische Inno-
vation im Energiesektor wäre analog zum Friedensnobelpreis
– und als Verstärkung des Alternativen Nobelpreises – denk-
bar.

Transport und Kommunikation
Effiziente Transportsysteme haben kulturellen Wandel ini-
tiiert, und kultureller Wandel hat zu neuen verkehrstech-

107

Die asiatische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nischen Lösungen beigetragen (antiker Kulturaustausch,
Seidenstraße, Seefahrt zu Beginn der Neuzeit, Entdeckungs-
reisen, moderner Tourismus). Allerdings sind die technologi-
schen Möglichkeiten für Verkehr und Kommunikation heute
völlig anders, so dass jeder historische Vergleich ungenügend
ist. Deutlich ist allerdings, dass veränderte Kommunikation
unmittelbare Folgen für eine Veränderung der sozialen Be-
ziehungen hat, weil Verkehr den Handel mit Gütern und Ide-
en gleichzeitig befördert. Das Andere wird angeeignet, auch
wenn aus Identitäts- und Sicherheitsbedürfnissen Grenzen
gezogen und stereotype Fremdbilder entwickelt werden.
Häufig wechseln Perioden des integrativen und dissoziativen
Ausgleichs einander ab. Die enorme Masse an Kontakten, die
der heutige Mensch hat und haben kann, bedarf eines Aus-
gleichs in der Suche nach überschaubaren und verlässlichen
Kommunikationsnetzen, nach sozialer Beheimatung also.
Eine solche ist unerlässlich und darf nicht als rückwärts-
gewandte oder gar reaktionäre Nostalgie abgetan werden.

Geistige Entwicklung
Ressourcen aus den kulturell/religiösen Traditionen zur qua-
litativen Ausrichtung ökologisch/ökosophischen Denkens
bestehen vor allem in den nicht-dualistischen Denkformen
Asiens. Hier geht es wesentlich um eine gleichberechtigte
Entwicklung von Kognition und Emotion, die in ihrer Einheit
das hervorbringen kann, was wir soziale Intelligenz nennen.
Die »soziale Intelligenz« beruht auf einem Spannungs-
verhältnis bzw. einer konträren Grundmotivation, die ver-
mutlich als anthropologische Konstante jenseits kultureller
Eigenprägungen gelten kann: Zugehörigkeit zu einer sozialen
Gruppe und Anerkennung als Einzelner. Erstere macht den
Menschen zu einem sozialen Wesen, letztere zum Individu-
um, das den Eigenwert sucht. Zugehörigkeitsbedürfnis lässt
Menschen in einer Gruppenidentität aufgehen, im Eingebun-
densein und Verschmelzen Lustgewinn empfinden, wie z.B.

108

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in den heutigen Ritualen des regional, national wie weltweit
organisierten Fußballs. Gruppenidentität befriedigt das Ge-
rechtigkeitsbedürfnis und egalitäres Verlangen, das der
Mensch instinktiv ausbilden kann. Individuelle Anerken-
nung beflügelt das Streben nach Macht und hat ihren Lust-
gewinn in Dominanz, wie sie z.B. in der heutigen Wirt-
schaftsdynamik und Bildungskonkurrenz inszeniert wird.
Die Anerkennung von Eigenwert tendiert zur Befriedigung
in Hierarchien, das Gerechtigkeitsbedürfnis wird am Ver-
dienst gemessen, d.h. gerecht ist, was auf Grund individuel-
ler Leistung zusteht.

Dieses Spannungsverhältnis allerdings erscheint zumin-
dest in einigen der genannten Kulturen (besonders in dem
von der griechischen Antike geprägten Europa) als Antwort
auf das noch fundamentalere Dilemma zwischen Vergäng-
lichkeit des Menschen, philosophisch repräsentiert durch He-
raklit (»alles fließt«), und seiner Sehnsucht nach Dauer, phi-
losophisch repräsentiert durch Parmenides (»Denken und
Sein sind dasselbe«). Vergänglichkeit ist aber die Vorausset-
zung für Neugier, denn dass das Neue und noch nicht Reali-
sierte als Wert erscheint, ist nicht selbstverständlich, wie man
an weiten Strängen der indischen aber auch der chinesischen
Traditionen erkennen kann. Dynamik ist gefährlich und
führt ins Heimatlose, aber genau das ist für griechisches
Empfinden aufregend gewesen, und die europäische Ge-
schichtsdynamik ist ein Erbe dieser Haltung. Verstärkt wurde
und wird diese Tendenz auch durch die hebräisch-jüdische
Geschichtsmetaphysik, nach der Gott sich in der Geschichte
entfaltend zeigt oder gar selbst im Werden gedacht wird
(Eberhard Jüngel: »Gottes Sein ist im Werden«). Das
menschliche Sicherheitsbedürfnis artikuliert sich in der Su-
che nach Dauer und drückt sich heute vornehmlich durch
Anhäufung von Besitz aus. Wenn man also ausuferndes Be-
sitzstreben begrenzen will, müssen diese kulturpsychologi-
schen Hintergründe bedacht und in Rechnung gestellt wer-

109

Die asiatische Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den, auch hier ist nicht Verdrängung, sondern Ausgleich die
mögliche Lösung.

Kurz, was vonnöten ist, kann Mut zur Positionierung ge-
nannt werden. Eine solche Haltung knüpft an die hebräischen
Propheten (einschließlich Jesus) an, ebenso an wie an Sokra-
tes, die Künstler-Wissenschaftler der Renaissance, die Strei-
ter in der Reformation und die Revolutionäre des Wissens im
19. und beginnende 20. Jahrhundert (von Darwin über Freud
bis zu Einstein und Heisenberg). Dabei ist klar, dass ein uni-
versaler Anspruch der These vom notwendigen Umbau der
Lebensverhältnisse in ein neues ökologisch-soziales Gesell-
schaftsmuster nicht autoritär, sondern allein auf Vernunft
begründet sein kann. Alles Handeln kann nur dann mit Recht
Themen und Inhalte setzen, wenn es vernünftig und am
größtmöglichen Gemeinwohl orientiert ist.

Fazit: Wenn wir die hier analysierten kulturellen Dynami-
ken in Asien und dem Mittelmeerraum bzw. Europa darauf-
hin untersuchen, wie ein Ausgleich der Gegensätze von Ver-
änderung und Stabilität erzielt wird, zeigt sich eine hohe
Konstanz dieser Dynamik, mit je unterschiedlichen Ausprä-
gungen. Beide pendeln sich immer wieder auf einen relativ
stabilen Ausgleich ein und sind als kulturpsychologische Fak-
toren politisch zu berücksichtigen. Kulturelle Transformatio-
nen werden demnach nur gelingen, wenn in ihnen der Aus-
gleich dieser Dynamik gelingt.

110

Mögliche Therapiemodelle

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Was sind Religionen?
	1.1 Historische Dimensionen
	1.2 Gegenwartsdiagnostik
	Spiritualität
	Wahrhaftigkeit
	Kreative Integration
	Identitätsbildung


	2. Die europäische Erfahrung
	2.1 Ausgangsthesen zum Begriff des Fortschritts
	2.2 Der Zeitbegriff sowie die Jüdisch-christliche Apokalyptik und das utopische Bewusstsein
	Zeit
	Menschliches Handeln
	Apokalyptik und Utopie

	2.3 Historische Entwicklungen
	Renaissance
	Aufklärung
	19. Jahrhundert

	2.4 Zusammenfassende Thesen

	3. Die asiatische Erfahrung
	3.1 Naturverständnis und kulturelles Handeln im Buddhismus Indiens und Chinas
	Animistische Wurzeln
	Früher Buddhismus
	Der Laienbuddhismus und der Wohlfahrtsstaat Kaiser Ashokas
	Mahayana – die Lehre von der Leerheit
	a) Tathagatagarbha
	b) Identität von samsara und nirvana
	c) Das Reine Land


	3.2 Mahatma Gandhi
	3.3 Das chinesische Modell der »Harmonie«
	3.4 Zusammenfassende Thesen und Applikation
	Ernährung
	Energie
	Transport und Kommunikation
	Geistige Entwicklung



