
https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Klinkert / Alice Malzacher (a cura di)

Dante e la critica letteraria
Una riflessione epistemologica

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FREIBURGER ROMANISTISCHE ARBEITEN

herausgegeben von

Andreas Gelz, Ursula Hennigfeld, Hermann Herlinghaus, 
Daniel Jacob, Rolf Kailuweit, Thomas Klinkert, 

Stefan Pfänder

Band 11

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Klinkert / Alice Malzacher (a cura di)

Dante e la critica letteraria
Una riflessione epistemologica

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2015. Rombach Verlag KG, Freiburg i.Br.
1. Auflage. Alle Rechte vorbehalten
Umschlag: Bärbel Engler, Rombach Verlag KG, Freiburg i.Br./Berlin/Wien
Satz und E-Book-Produktion: rombach digitale maufaktur, Freiburg i.Br.
E-Book-ISBN (PDF): 978-3-7930-6019-2

Besuchen Sie den Verlag im Internet: www.rombach-verlag.de

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im 
Internet über <http:/dnb.d-nb.de> abrufbar.

Gefördert durch:

Dr. Jürgen und Irmgard Ulderup Stiftung

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.rombach-rdm.de
http://www.rombach-verlag.de
http://dnb.d-nb.de
https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.rombach-rdm.de
http://www.rombach-verlag.de
http://dnb.d-nb.de


INDICE

THOMAS KLI N KE RT
Introduzione 
Problemi ermeneutici ed epistemologici della Commedia di Dante e la sua 
doppia codificazione quale testo poetico e testo di sapere  ����������������������� 7

RI NO CAPUTO
Aspetti della fortuna di Dante, oggi, nel mondo occidentale  �����������������  27

KARLH E I NZ STI E RLE
Dantes Einsamkeit und das Problem des Verstehens ����������������������������� 39

E LE NA LAN DON I
Interdisciplinarietà e oggettività di metodo nell’approccio  
alla Commedia ������������������������������������������������������������������������������������������� 59

ZYG M U NT G. BARAŃS KI
« Con quanta vigilanza! Con quanto impegno! » 
Studiare Dante ‘soggettivamente’ �����������������������������������������������������������  75

S E RG IO CRI STALDI
Il presupposto della finzione ������������������������������������������������������������������� 99

JOHAN NA G ROPPE R
Giovanni Boccaccio: buono o cattivo lettore di Dante?  
Il giudizio critico sul Boccaccio dantista come specchio di una mutata 
interpretazione della Commedia ��������������������������������������������������������������� 125

ALICE MALZACH E R
Uno sguardo moderno su Dante: il caso Petrarca  �������������������������������  163

H E RMAN N H. WETZE L
Il « plurilinguismo » di Dante in confronto all’« unilinguismo »  
di Petrarca  �������������������������������������������������������������������������������������������  179

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PATRICIA OSTE R
Jenseits des vierfachen Schriftsinns: 
Der ›sensus aestheticus‹ in der Commedia ����������������������������������������������� 193

CORN E LIA KLETTKE
Approcci poetologici alla Commedia con le tecniche di lettura  
postmoderne ����������������������������������������������������������������������������������������� 215

Gli autori di questo volume  ����������������������������������������������������������������� 235

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Introduzione

Thomas Klinkert

THOMAS KLINKERT

Introduzione 
Problemi ermeneutici ed epistemologici della Commedia di Dante e la sua 
doppia codificazione quale testo poetico e testo di sapere 

Riassunto

Questa introduzione ci conduce nella tematica del presente volume – Dante e la 
critica letteraria. Una riflessione epistemologica – iniziando con un’analisi del rapporto tra 
testo e commento, sulla base di alcuni risultati dell’analisi sui primi commenti della 
Commedia. Nella seconda parte una lettura critica di Benedetto Croce permette di 
riconsiderare lo statuto della poesia nella Commedia. Nell’ultima parte si cercherà di 
fondare la tesi dell’esistenza nel testo della Commedia di una doppia codificazione, 
vale a dire che gli elementi epistemici contenuti in esso, pur facendo riferimento 
ad un sapere extraletterario, sono sottomessi ad una rifunzionalizzazione poetica. 
Questa doppia codificazione viene riflessa nel testo stesso della Commedia, come si 
cerca di mostrare tramite un’analisi testuale.

Zusammenfassung

Dieser Beitrag führt in den Gegenstandsbereich des vorliegenden Bandes – Dante 
und die Literaturwissenschaft. Eine epistemologische Standortbestimmung – ein, indem er in 
einem ersten Schritt allgemeine Überlegungen über den Zusammenhang zwischen 
Text und Kommentar anstellt und dabei auch auf einige Forschungsergebnisse 
zu den frühesten Dante-Kommentaren eingeht. Im Anschluss daran wird in kri-
tischer Auseinandersetzung mit Benedetto Croce die Frage nach dem Stellenwert 
des Poetischen in der Commedia gestellt, bevor schließlich im dritten Teil die These 
aufgestellt wird, wonach der Text der Commedia einer doppelten Codierung un-
terliegt, das heißt, dass die im Text aufgerufenen Wissensbestände einerseits auf 
extratextuelles Wissen verweisen, andererseits aber innerhalb des Textes poetisch 
refunktionalisiert werden. Es wird textanalytisch zu zeigen versucht, dass diese 
doppelte Codierung in der Struktur des Textes selbst reflektiert wird.

1.	 Riflessioni teoriche sul rapporto tra testo e commento

Qual è l’oggetto del nostro discorso quando parliamo di Dante? Natural-
mente parliamo dei suoi testi e soprattutto della Commedia, che è la sua opera 
più celebre. Abbiamo letto questi testi con entusiasmo e ne facciamo l’ogget-

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Thomas Klinkert

to di saggi scientifici e di corsi universitari. Questi testi fanno parte della me-
moria culturale italiana ed europea, anzi globale. Nondimeno, quantunque 
Dante sia il primo e probabilmente il più grande ‘autore’ della letteratura 
occidentale,1 dobbiamo ammettere che sulla sua persona empirica esistono 
poche informazioni valide. Frank-Rutger Hausmann ha analizzato il caratte-
re precario delle nostre conoscenze sulla persona storica di Dante Alighieri. 
Il suo saggio, che s’intitola: « Fast alles, was wir von Dante wissen, wissen 
wir von Dante »2 (« Quasi tutto quello che sappiamo di Dante, lo sappiamo 
da Dante »), suggerisce un atteggiamento critico nei confronti della biografia 
di Dante. 
Anche prescindendo dalla questione della persona empirica Dante Alighieri, 
rimangono dei problemi da affrontare. Sul numero esatto delle opere di 
Dante, ci sono dei dubbi. Esistono degli scritti di cui si suppone, senza prove 
sufficienti, che sia lui l’autore, p. es. Il Fiore e la Questio de aqua et terra. Ne-
anche la celebre Epistola a Cangrande della Scala, nella quale viene esposta la 
dimensione allegorica della Commedia, può essere attribuita con sicurezza a 
Dante. Per quanto riguarda le opere sicuramente scritte da lui, spesso non 
se ne può ricostituire il testo esatto. Questo si spiega col fatto che esisto-
no pressappoco ottocento manoscritti completi o parziali della Commedia.3 
L’instabilità del testo corrisponde alla natura di un’epoca caratterizzata dal 

1	 �Questa problematica viene trattata in: Albert Russell Ascoli, Dante and the Making of a 
Modern Author, Cambridge, Cambridge University Press, 2008, che parte da questa rifles-
sione: « From the perspective of the first decade of the twenty-first century, more than 
seven hundred years after the fictive date in which the events recounted in the Divina 
Commedia take place, it seems obvious that no single work and no writer in the Western 
canon possesses more authority, in a generalized sense of widely-acknowledged cultural 
prestige and ideological weight, than do Dante Alighieri and the ‘poema sacro’ […]  » 
(p. 3), cercando poi di analizzare il processo storico, al quale partecipò attivamente Dante 
stesso, che rese possibile questa costruzione di un ‘autore’. 

2	 �Frank-Rutger Hausmann, « Fast alles, was wir von Dante wissen, wissen wir von Dante. 
Plädoyer für einen kritischen Umgang mit Dantes Biographie », in: Clausdirk Pollner et 
al. (a cura di), Bright Is the Ring of Words. Festschrift für Horst Weinstock, Bonn, Romanistischer 
Verlag, 1996, pp. 109–125.

3	 �Per un’analisi comprensiva della tradizione manoscritta della Commedia, si veda Marcella 
Roddewig, Dante Alighieri. Die göttliche Komödie. Vergleichende Bestandsaufnahme der « Comme-
dia  »-Handschriften, Stuttgart, Hiersemann, 1984; per il numero esatto dei manoscritti si 
veda ibid., p. XXXIX. Per quanto riguarda la difficoltà di ricostituire il testo ‘originale’ 
della Commedia, si veda Antonio Lanza, « Polemiche italiche moderne intorno a Dante », 
in: Marcello Ciccuto (a cura di), Letture e lettori di Dante. L’età moderna e contemporanea. Letture 
classensi, vol. 39, Ravenna, Longo, 2011, pp. 71–87, qui p. 72: « […] le copie manoscritte 
del poema si andavano diffondendo a macchia d’olio, in misura così ingente da rendere 
sinora impossibile una vera edizione lachmanniana, che con ogni probabilità non potrà 
mai vedere la luce. » 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9Introduzione

manoscritto e non dal libro stampato. Ma anche prescindendo da questi 
fenomeni di incertezza e supponendo, per facilitarci il compito, che abbiamo 
a che fare solo con testi sicuramente scritti da Dante e che la loro forma ver-
bale sia fuori dubbio, sorgono comunque dei problemi di interpretazione, 
che non mancano di costituire una sfida sempre nuova per i critici letterari. 
Per questa ragione è necessario riflettere fondamentalmente sul rapporto 
tra l’opera di Dante e la sua interpretabilità, quale si manifesta attraverso la 
storia della sua ricezione critica.
Vorrei dare un esempio emblematico, tratto da un saggio recente di Zyg-
munt G. Barański, nel quale l’autore si propone di delucidare il significato 
dei termini dottrina e teologia in Dante. L’autore comincia con una confessio-
ne: 

In light of the complexity of the definitional, historical and intellectual questions 
involved, it is probably not surprising that, despite the effort I have put into reflec-
ting on the implications of the two terms, my puzzlement should not have abated: 
What might be the precise and actual nature of the relationship between ‘doctrine’ 
and ‘theology’, never mind the relationship between ‘doctrine’ and a specifically 
Dantean branch of theology, ‘Dante’s theology’? What meaning should I ascribe to 
the two words? Should I return them to the medieval context? Trace their presence 
in Dante? Or rely on their modern characterizations? In an artist and thinker as 
ambitious, wide-ranging, innovative and syncretic as Dante, how can the relative 
status of ‘doctrine’ and ‘theology’ be established? My doubts and questions are not 
the result of some sophistic ‘deconstructive’ urge – not least because I am acutely 
conscious of Dante’s warnings about relying on ‘ingegno di sofista’ (Par., XXIV. 81) 
[sophist’s wit]. As far as I am concerned, my uncertainties are precisely the type of 
interrogation that Dantists have a bit too often failed to carry out when addressing 
the poet’s intellectual formation and interests.4

4	 �Zygmunt G. Barański, « Dante and Doctrine (and Theology)  », in: Claire E. Honess/
Matthew Treherne (a cura di), Reviewing Dante’s Theology, 2 voll., Oxford ecc., Peter 
Lang, 2013, vol.  I, pp.  9–63, qui p.  11. («  Alla luce della complessità delle questioni 
di definizione, e di quelle storiche e intellettuali, di cui si tratta, probabilmente non 
sorprende che, malgrado i miei tentativi di riflettere sulle implicazioni di questi due 
termini, la mia perplessità non sia diminuita: Quale sarebbe la natura precisa e reale 
della relazione tra ‘dottrina’ e ‘teologia’, senza poi considerare la relazione tra ‘dottrina’ 
e un genere specificamente dantesco della teologia, cioè la ‘teologia di Dante’? Quale 
significato dovrei attribuire a queste due parole? Dovrei situare queste parole nel contesto 
medievale? Ricercare la loro presenza in Dante? Oppure appoggiarmi ai loro significati 
moderni? Com’è possibile definire lo statuto relativo di ‘dottrina’ e ‘teologia’ in un artista 
e pensatore altrettanto ambizioso, versatile, innovativo e sincretista come Dante? I miei 
dubbi e le mie domande non sono il risultato di una spinta sofista ‘decostruttiva’ – non per 
ultimo perché sono acutamente consapevole degli avvertimenti di Dante a non affidarsi 
all’‘ingegno di sofista’ (Par., XXIV. 81). Per quanto mi riguarda, le mie insicurezze sono 
precisamente quel genere di questioni che i dantisti troppo spesso non hanno approfondito 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 Thomas Klinkert

In questa citazione sono esposti alcuni dei problemi fondamentali che deve 
affrontare ogni interprete di testi provenienti da epoche lontane. Chi si 
occupa di tali testi deve rendersi conto che nel tentativo di capirli possono 
prodursi interferenze fra tre livelli diversi. (1) Un termine come dottrina ha 
un significato (o dei significati) nel contesto contemporaneo dell’opera che 
si studia, nel nostro caso il contesto medievale. Questi significati possono 
essere ricostruiti tramite l’analisi di testi pertinenti. S’incontreranno tuttavia 
frequenti contraddizioni e ambiguità dei significati. (2) Il medesimo termine 
può avere un significato, che sarà con ogni probabilità diverso, nel contesto 
contemporaneo del lettore. Barański parla di « modern characterizations », 
di significati moderni. (3) Alla fine questo termine, nell’opera da studiare, 
che nel nostro caso è l’opera di Dante, può avere un significato che si distin-
gue dal primo e dal secondo significato sopramenzionati. Questo è dovuto al 
fatto che Dante è un pensatore innovativo e sincretista che non si accontenta 
di riprodurre tali quali gli elementi trovati nelle sue fonti, ma che vuole 
trasformare questi elementi con i suoi propri strumenti intellettuali ed arti-
stici. Se questo vale per parole apparentemente semplici, che non ostacolano 
o non sembrano ostacolare la comprensione, quali dottrina o teologia, tanto 
più risulterà difficile la comprensione di relazioni complesse di significato 
prodotte dalle forme poetiche delle opere di Dante. Comunque, secondo 
Barański, la critica dantesca non ha sempre reagito in modo soddisfacente 
a queste difficoltà. Egli cerca di rimediarvi con la sua analisi dei termini 
dottrina e teologia, ma il suo saggio è solo una soluzione parziale del problema 
fondamentale. Rimane tanto lavoro da fare.
Questa constatazione è il motivo principale che ha dato luogo alla realiz-
zazione di questo volume, i cui contributi hanno lo scopo di riflettere sui 
problemi di interpretazione associati a Dante.5 Questi contributi partono dal 

quando si sono interessati della formazione intellettuale e degli interessi del poeta. » Trad. 
TK) – Si veda anche il contributo di Barański nel presente volume (pp. 75–98), nel quale 
l’autore critica alcune delle ‘macchie cieche’ della critica dantesca. Si può mettere accanto 
alle riflessioni di Barański il saggio di Hermann H. Wetzel (pp. 179–192), che critica la 
distinzione continiana tra l’« unilinguismo » di Dante e il « plurilinguismo » di Petrarca.

5	 �Il convegno da cui è nato questo volume ha avuto luogo a Freiburg i. Br. (Germania) dal 
13 al 15 febbraio 2015. Ringrazio Alice Malzacher, con la quale ho ideato il programma 
del convegno e che è la co-editrice di questo libro. Altrettanto ringrazio Stephanie Boye, 
Robin Denz, Christina Lammert, Roberta Milani-Eder, Isabell Oberle e Anna Pevoski che 
ci hanno aiutato nell’organizzazione del convegno e nella preparazione di questo volume. 
Ringrazio tutti i colleghi e le colleghe che hanno partecipato al convegno e che hanno 
finito i loro contributi con estrema rapidità, permettendoci di pubblicare questo libro 
ancora nel corso dell’Anno dantesco 2015. Né il convegno né il volume avrebbero potuto 
esistere senza la generosità della Dr. Jürgen und Irmgard Ulderup-Stiftung; vorrei ringraziare 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11Introduzione

fatto che la Commedia fu un evento artistico e discorsivo di straordinaria por-
tata. L’autore era cosciente delle numerose innovazioni che caratterizzano la 
sua opera principale e le tematizza nel testo. Ma l’arditezza formale, contenu-
tistica ed epistemologica dell’opera fu sin dall’inizio chiosata nei commenti. 
In un secolare processo di interpretazione e appropriazione si accumularono 
sempre più stratificazioni e attribuzioni di senso che da una parte agevolano 
la comprensione del testo, dall’altra s’interpongono tra noi e il testo origi-
nale. Sulla scorta di questi presupposti riveste grande importanza per gli 
interpreti dell’opera dantesca tenere conto delle basi e premesse del proprio 
approccio a quest’opera. A seconda che si legga la Commedia come opera 
teologica, scientifico-filosofica, politica oppure poetica, prevale l’una o l’altra 
chiave interpretativa pregiudiziale condizionata da un lato dalla prospettiva 
analitica scelta, dall’altro da una certa ‘pre-comprensione’ del testo, in parte 
forse neanche esplicitamente riflettuta. 
L’obiettivo del presente volume non è di aggiungere un ulteriore contributo 
tematico agli innumerevoli studi danteschi quanto piuttosto quello di muo-
versi su un metalivello dal quale osservare criticamente il proprio orienta-
mento di ricerca. È lecito ad esempio applicare moderne teorie del testo e 
del segno (come quelle del post-strutturalismo) a un’opera tardo-medieva-
le?6 Ha senso non considerare le condizioni della comunicazione tipiche 
del Medioevo, com’è sovente il caso?7 Ci si può permettere di equiparare 
la persona letteraria di Dante con la persona storica dell’autore come, nono-
stante rilievi critici, viene altresì fatto in un gran numero di studi?8 Queste e 
altre questioni, concernenti per esempio la differenza tra un Dante ‘italiano’ 
e un Dante ‘internazionale’,9 sono oggetto d’indagine nel presente volume. 
È nostro auspicio pervenire a risultati sostanziali riguardanti sia i problemi 
della critica letteraria nel XXI secolo, sia le risposte su come ci confrontiamo 
con testi canonici e, di conseguenza, su come determiniamo le funzioni di 
un testo letterario.

cordialmente la Fondazione e i suoi rappresentanti, nonché la casa editrice Rombach che 
con la sua professionalità ci ha aiutato a trasformare il manoscritto in libro stampato.

6	 �Si veda il contributo di Cornelia Klettke nel presente volume (pp. 215–233).
7	 �Si veda il tentativo di Elena Landoni (pp. 59–73), che cerca di definire un metodo d’inda-

gine coerente con le modalità di comunicazione caratteristiche dell’opera dantesca. 
8	 �Per una riflessione sul rapporto tra Dante quale persona storica e la sua opera, nella quale 

si manifestano le tracce del suo esilio, si veda il saggio di Karlheinz Stierle in questo volu-
me (pp. 39–58).

9	 �La ricezione internazionale di Dante viene trattata nel contributo di Rino Caputo (pp. 27–
37).

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Thomas Klinkert

Una chiave d’interpretazione dell’opera dantesca sono i primi commenti 
della Commedia, nei quali si manifesta sin dall’inizio una discrepanza tra la 
lettera del testo e le possibilità della sua interpretazione. Secondo Boccaccio 
il dovere del commentatore è triplice. Si tratta di « spiegare l’artificioso testo, 
la moltitudine delle storie e la sublimità de’ sensi nascosi sotto il poetico velo 
della Comedìa del nostro Dante ».10 Questa frase viene spiegata da Saverio 
Bellomo, uno dei grandi esperti del commento dantesco, in questo modo:11 
(1) L’artificioso testo non è altro che « il linguaggio poetico con il suo ben 
noto scarto rispetto alla lingua non solo parlata, ma anche prosastica ».12 
(2) La moltitudine delle storie secondo Bellomo corrisponde all’« enciclope-
dia », « quell’insieme di nozioni che il lettore deve condividere con l’autore 
per la comprensione del testo ».13 Siccome lo scopo comunicativo principale 
di Dante non era di essere sempre comprensibile, altrimenti detto, siccome 
egli ha spesso scelto delle formulazioni allusive, il lettore moderno deve ri-
correre ai primi commenti e all’« enciclopedia » fornita da quelli per poter 
decifrare le strutture allusive del testo dantesco. (3) La decrittazione della 
« sublimità de’ sensi nascosi » si fa tramite l’interpretazione allegorica, che è 
un procedimento ermeneutico tipicamente medievale.14

10	 �Giovanni Boccaccio, Esposizioni sopra la Comedìa di Dante, Accessus, § 3, citato secondo Tutte 
le opere di Giovanni Boccaccio, a cura di Vittore Branca, vol. VI, Milano, Mondadori, 1965, 
p. 1.

11	 �Saverio Bellomo, «  Introduzione  », in: Idem, Dizionario dei commentatori danteschi. L’esegesi 
della «  Commedia  » da Iacopo Alighieri a Nidobeato, Firenze, Olschki, 2004, pp.  1–49, qui 
pp. 27sqq. Si veda inoltre Bruno Sandkühler, Die frühen Dantekommentare und ihr Verhältnis 
zur mittelalterlichen Kommentartradition, München, Hueber, 1967; Idem, « Die Kommentare 
zur Commedia bis zur Mitte des 15. Jahrhunderts », in: August Buck (a cura di), Die italieni-
sche Literatur im Zeitalter Dantes und am Übergang vom Mittelalter zur Renaissance. Vol. I: Dantes 
« Commedia » und die Dante-Rezeption des 14. und 15. Jahrhunderts, Heidelberg, Winter, 1987, 
pp. 166–232; Steven Botterill, « The Trecento Commentaries on Dante’s Commedia », in: 
Alastair Minnis/Ian Johnson (a cura di), The Cambridge History of Literary Criticism. Vol. II: 
The Middle Ages, Cambridge, Cambridge University Press, 2008, pp. 590–611.

12	 �Saverio Bellomo, « Introduzione », p. 28.
13	 �Ibid. – Per un’elaborazione semiologica del concetto di « enciclopedia » quale categoria 

interpretativa valida per i testi letterari, cfr. Umberto Eco, « Testo e enciclopedia », in: 
Idem, Lector in fabula. La cooperazione interpretativa nei testi narrativi, Milano, Bompiani, 1979, 
pp. 13–26.

14	 �Per l’interpretazione della Commedia in chiave allegorica e i suoi presupposti, si veda Erich 
Auerbach, « Figura » (1938), in: Archivum Romanicum 22 (1938), pp. 436–489, ristampa-
to in: Idem, Gesammelte Aufsätze zur romanischen Philologie, Bern/München, Francke, 1967, 
pp. 55–92; Robert Hollander, Allegory in Dante’s « Commedia », Princeton, Princeton Univer-
sity Press, 1969; Michelangelo Picone (a cura di), Dante e le forme dell’allegoresi, Ravenna, 
Longo, 1987; Otfried Lieberknecht, Allegorese und Philologie. Überlegungen zum Problem des 
mehrfachen Schriftsinns in Dantes « Commedia », Stuttgart, Steiner, 1999, nonché il contributo di 
Patricia Oster nel presente volume (pp. 193–213).

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13Introduzione

Ne risulta, secondo Bellomo, che il testo di Dante era concepito inizialmen-
te come un oggetto che doveva necessariamente essere completato da un 
commento:

Dante è assolutamente consapevole della necessità di un commento per la lettura del 
suo poema e l’Epistola a Cangrande ne è la prova più chiara. Questa consapevolezza 
sta a indicare anche qualcosa d’altro: che il commento non solo è utile per la lettura 
della Commedia, ma è da questa postulato. Cioè a dire che il commento è previsto da 
Dante già a livello dell’ispirazione e che il poema nasce con questo presupposto. In 
questo gioca un ruolo decisivo il modello del libro per eccellenza, cioè la Bibbia, che 
nel Medioevo non è concepibile senza la glossa.15

Se i critici letterari moderni possono essere – in qualche modo e mutatis 
mutandis – considerati come gli eredi dei commentatori medievali, si può 
concludere che la Commedia dantesca è situata in un rapporto di condizio-
namento mutuo con la critica letteraria quale erede del commento. Il testo 
dantesco è concepito fin dall’inizio con il supporto di un’esegesi specialistica 
che lo renda leggibile. Ma se il testo ha bisogno del commento, il commento 
ha altrettanto bisogno del testo, che costituisce un enigma da studiare e da 
risolvere. 
Il testo e i suoi commenti possono situarsi in un rapporto di tensione caratte-
rizzato da discrepanze. Se si può dire che in un testo poetico si manifestano 
generalmente diversi livelli di significato, la diversità dei significati aumenta 
in un testo così complesso come la Commedia di Dante. Poiché nessun com-
mento è in grado di esaurire la totalità dei significati contenuti in quel testo, 
i commentatori devono mettere l’accento su un’interpretazione parziale. Ad 
esempio, i primi commentatori della Commedia hanno interpretato il poema 
come una summa enciclopedica del sapere medievale. Ora, quest’interpreta-
zione non corrisponde esattamente alle idee contenute nell’Epistola a Can-
grande, ma è in armonia con le concezioni di un pubblico urbano e laico del 
tardo Medioevo:

Per quanto ben nota ai primi commentatori che la utilizzarono ampiamente, l’Epistola 
a Cangrande, la quale diceva a chiare lettere che il settore filosofico in cui andava inse-
rita la Commedia era il « morale negotium » e il suo fine era « non ad speculandum sed 
ad opus », non fu in grado di evitare che la Commedia venisse recepita prima di tutto 
come opera didattica e scientifica, come summa di tutto il sapere.16

15	 �Saverio Bellomo, « Introduzione », p. 29.
16	 �Ibid., pp. 29–30.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Thomas Klinkert

La possibile discrepanza tra testo e commento, oppure tra autocommento 
dell’autore e commento di un commentatore, non è soltanto un fenomeno 
collegato ai problemi dell’interpretazione. In effetti, può darsi che un com-
mento si emancipi dal suo legame col testo da commentare, sicché il testo 
letterario si trasforma in un pretesto che serve a dar luogo ad un commento; 
è una forma di discrepanza più radicale e più profonda. Così, rispetto al 
commento di Iacopo della Lana, che fu scritto prima del 1328, Bellomo dice: 

[...] il testo in sé perse la centralità che gli era dovuta e divenne in parte il « prete-
sto » per sviluppare autonome trattazioni sui temi più vari. Era la consacrazione del 
poeta come auctor e del suo testo come autorevole punto di partenza per una lectio 
universitaria che attualizzasse tutte le potenzialità della parola poetica, sia intenzio-
nali, sia preterintenzionali, purché contribuissero all’acclaramento della verità. In tal 
modo la poesia, grazie alle sue peculiarità espressive di concisione e memorabilità, 
veniva ad assumere quasi la funzione di supporto mnemotecnico per i contenuti del 
commento.17

Si potrebbe forse pensare che un tale cambiamento del rapporto tra testo 
poetico e commento sia un’aberrazione individuale da evitare ad ogni co-
sto. Ma un tale atteggiamento tralascerebbe il fatto che un commento non 
può essere mai determinato e controllato completamente dal testo che lo 
ha ispirato. Vale a dire che un commento è sempre, almeno parzialmente, 
imprevedibile, poiché un testo letterario non può anticipare tutti i modi in 
cui viene letto e interpretato. Se si considera che un testo medievale come la 
Commedia di Dante, il cui modello ideale era la Sacra Scrittura, riceve la sua 
dignità dall’esistenza di commenti, ne risulta che il condizionamento recipro-
co del testo e del suo commento può in certi casi dar luogo ad una relativa 
autonomia del commento. Si deve ammettere che il testo poetico entra nella 
sfera della comunicazione solo grazie al commento, che è considerato come 
uno strumento comunicativo imprescindibile e quindi possente. Ora, se non 
è vero che ogni commento corrisponde a una dimensione oggettiva di signi-
ficato contenuta nel testo, si può dire però che ogni commento corrisponde 
alla manifestazione di una possibilità socialmente data di interpretare il testo 
in tal modo. Così l’opera dantesca rivela la sua fecondità che si manifesta 
attraverso la storia della sua ricezione.18

17	 �Ibid., p. 32.
18	 �Alcuni aspetti della ricezione multiforme dell’opera di Dante sono studiati in questo 

volume nei contributi di Johanna Gropper (Boccaccio, pp.  125–161), Alice Malzacher 
(Petrarca, pp. 163–178) e Sergio Cristaldi (il giudizio sul carattere finzionale della Commedia, 
pp. 99–123). 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15Introduzione

2.	 Lo statuto della poesia nella Commedia di Dante

Pochi critici hanno dato una risposta più univoca alla domanda sul come leg-
gere la Commedia di quella di Benedetto Croce. Nel suo libro La poesia di Dan-
te, che fu pubblicato in prima edizione nel 1920, Croce distingue due modi 
di lettura fondamentalmente diversi, quello ‘poetico’ ossia estetico e quello 
‘non-poetico’, cioè filosofico, pratico, allegorico, religioso, ecc. Questo modo 
non-poetico di lettura viene chiamato da Croce « interpretazione allotria », 
cioè estranea, poiché secondo lui questa lettura non tiene conto della dimen-
sione poetica della Commedia. Croce ammette che l’interpretazione allotria esi-
steva già all’epoca di Dante « per opera di notai e frati e lettori d’università, 
e degli stessi figliuoli del poeta ».19 Se Dante avesse avuto una vita più lunga, 
avrebbe, secondo Croce, senz’altro contribuito egli stesso all’interpretazione 
allotria. L’Epistola a Cangrande costituisce un primo abbozzo di questo genere 
di interpretazione. Le interpretazioni non-poetiche della Commedia sono per 
Croce legittime, poiché sono adatte al contenuto della Commedia. Altrettanto 
legittime sono le interpretazioni poetiche del testo. Ma ciò che non vale, se-
condo Croce, è la combinazione dei due tipi d’interpretazione:

Se questi due modi d’interpretazione sono ambedue legittimi, illegittimo invece è il 
loro congiungimento, quantunque una molto ripetuta formula di scuola – che qui reci-
samente si rifiuta – asserisca che condizione e fondamento dell’interpretazione estetica 
della Commedia sia la sua interpretazione filosofica, morale, politica e altresì allegorica.20

Per Croce bisogna separare radicalmente le forme di interpretazione poetica 
e non-poetica. Ne dà una serie di esempi, dei quali soltanto uno verrà qui 
presentato, cioè l’interpretazione filosofica:

Nella storia della filosofia le dottrine di Dante debbono essere ripensate nella loro 
logicità e dialettica e ricongiunte con le dottrine anteriori e posteriori in guisa da fare 
scaturire la verità loro e il loro limite, e intendere il posto che presero e l’ufficio che 
esercitarono nello svolgimento generale del pensiero. Ma nella storia della poesia, 
come nel semplice leggere e gustare la poesia, tutto ciò non solo non importa, ma, 
se vi fosse introdotto, disturberebbe; perché quelle dottrine vi stanno non in quanto 
pensate ma solo in quanto immaginate, e perciò non si dialettizzano nel vero e nel 
falso. Importa conoscerle, ma allo stesso modo in cui si conosce un mito, una favola, 
un fatto qualsiasi, cioè come elementi o parti della poesia, dalla quale, e non dalla 
logica, ricevono impronta e significato.21

19	 �Benedetto Croce, La poesia di Dante, Bari, Laterza, 91958 (11920), p. 3.
20	 �Ibid., p. 9.
21	 �Ibid., pp. 9sq.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Thomas Klinkert

Qual è la base teorica di questa distinzione? Si tratta dell’ipotesi per cui 
gli elementi di contenuto del testo dantesco hanno una funzione diversa a 
seconda che siano relazionati con un sistema di senso filosofico o un siste-
ma di senso poetico. La frase essenziale sulla quale è basato l’argomento di 
Croce – « perché quelle dottrine vi stanno non in quanto pensate ma solo 
in quanto immaginate, e perciò non si dialettizzano nel vero e nel falso » – 
contiene implicitamente una teoria della finzione. Le enunciazioni filosofiche 
contenute in un testo poetico non vengono giudicate secondo la loro verità, 
cioè non sono codificate secondo la « differenza direttrice » (Leitdifferenz) vero 
vs. falso.22 Ciò è dovuto al fatto che in un testo poetico ci sono dei fenomeni 
immaginati, cioè un testo poetico è un testo di finzione, nel quale non valgo-
no le condizioni di verità che invece determinano il discorso pragmatico o il 
discorso filosofico.23 Questa finzionalità permette la rappresentazione di fatti 
immaginari in un modo enunciativo che somiglia al modo pragmatico, sot-
tomesso alla differenza vero vs. falso, cioè il modo finzionale è quello della 
simulazione, del « come se ».24 Ne risulta che un’enunciazione contenuta in 
un testo poetico non acquista la sua rilevanza e il suo senso dalla sua relazio-
ne con un sistema di enunciazioni filosofiche, ma dalla sua relazione con altri 
elementi contenuti nel testo poetico, che sono codificati poeticamente e che 
attribuiscono all’elemento filosofico « impronta e significato ». Ciò significa 
che ovviamente un testo poetico è sottomesso a una codificazione diversa 
da quella che è vigente in un testo filosofico. Il testo poetico non cerca la 
verità come il testo filosofico. Possiamo dunque concludere che l’analisi di 

22	 �Cfr. Niklas Luhmann, « Selbstorganisation: Codierung und Programmierung », in: Idem, 
Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1995, pp. 301–340. Nella teoria 
dei sistemi secondo Luhmann, un codice (Code) è un « binärer Schematismus [...], der nur 
zwei Werte kennt und auf der Ebene der Codierung dritte Werte ausschließt » (p. 302) 
(« uno schematismo binario [...], che comprende unicamente due valori, escludendone 
altri sul piano della codificazione  »). Questo schematismo binario esprime la funzione 
di un sistema sociale nella forma di una differenza direttrice (Leitdifferenz), codificando il 
sistema tramite un’opposizione semantica, per es. « bello » vs. « brutto » (ovvero « interes-
sante » vs. « noioso », secondo la proposta di Gerhard Plumpe/Niels Werber, « Literatur 
ist codierbar. Aspekte einer systemtheoretischen Literaturwissenschaft », in: Siegfried J. 
Schmidt (a cura di), Literaturwissenschaft und Systemtheorie. Positionen, Kontroversen, Perspektiven, 
Opladen, Westdeutscher Verlag, 1993, pp. 9–43) nel sistema dell’arte, oppure « vero » vs. 
« falso » nel sistema della scienza. 

23	 �Si veda John R. Searle, « The Logical Status of Fictional Discourse  », in: New Literary 
History 6 (1974/75), pp. 319–332.

24	 �Rainer Warning, «  Der inszenierte Diskurs. Bemerkungen zur pragmatischen Rela
tion der Fiktion  », in: Dieter Henrich/Wolfgang Iser (a cura di), Funktionen des Fiktiven, 
München, Fink, 1983, pp. 183–205, qui p. 191, dove la finzione viene definita come un 
« Als-ob-Handeln », un « far finta di ». 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17Introduzione

Benedetto Croce è un’analisi che si avvicina alla teoria dei sistemi che dagli 
anni Settanta in poi fu sviluppata da Niklas Luhmann.25

Croce fa anche una differenza tra « struttura » e « poesia ». La « struttura » 
della Commedia, cioè l’itinerario di Dante personaggio26 attraverso i tre regni 
dell’aldilà e tutti gli incontri con le anime dei morti e tutti gli insegnamenti 
associati a questi incontri, per Croce non corrisponde alla « poesia » della 
Commedia. Questa parte « strutturale » è chiamata da lui « romanzo teolo-
gico » oppure « romanzo etico-politico-teologico ».27 Ma se la poesia non è 
insita nella dimensione teologica, filosofica, politica, ecc., dove si manifesta? 
Ecco la risposta di Croce: 

L’unità vera della poesia dantesca è lo spirito poetico di Dante, del Dante della Com-
media, e non quella complessiva del volume suo; e il carattere di ciascuna delle tre 
cantiche non si può ritrovarlo con l’analisi dei concetti dell’Inferno, del Purgatorio e 
del Paradiso, ma solo con la contemplazione della varia poesia che ciascuna di esse 
offre, e che, pur nella sua varietà, ha, in ciascuna delle cantiche, una certa fisionomia 
particolare, che la differenzia: non diversa per altro e non maggiore di quella che 
possono presentare tre libri in cui uno stesso poeta abbia raccolto, raggruppandole 
secondo talune affinità, le proprie liriche.28

Purtroppo quest’analisi di Croce riduce la parte poetica della Commedia enor-
memente. Secondo Croce solo una piccola parte di quanto scritto da Dante 
nella sua Commedia appartiene alla sfera del poetico. La poesia si manifeste-
rebbe soltanto in quelle parti del testo che non sono « strutturali ». Secondo 
Croce questa poesia sorge dallo spirito poetico di Dante. Comunque si tratta 
di una definizione alquanto tautologica – la poesia si trova laddove si mani-
festa lo spirito poetico dell’autore. Vale a dire: la pioggia è laddove piove. 
Ciò che sembra pertinente invece nell’analisi di Croce è la sua distinzione 
tra due forme di codificazione, una codificazione poetica e una non-poetica. 

25	 �Per un primo approccio si veda Niklas Luhmann, Einführung in die Systemtheorie, a cura di 
Dirk Baecker, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2003. Per l’applicazione 
della teoria dei sistemi nell’ambito della critica letteraria, si veda: Niels Werber (a cura di), 
Systemtheoretische Literaturwissenschaft. Begriffe – Methoden – Anwendungen, Berlin/New York, De 
Gruyter, 2011. 

26	 �Per la distinzione tra Dante personaggio, Dante narratore e Dante autore cfr. il contributo 
die Karlheinz Stierle in questo volume (pp. 39–58). Si veda anche il saggio classico di 
Gianfranco Contini, « Dante come personaggio-poeta della Commedia », in: Idem, Un’idea 
di Dante. Saggi danteschi, Torino, Einaudi, 1976, pp. 33–62. 

27	 �Croce, La poesia di Dante, p. 56.
28	 �Ibid., pp. 67sq.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Thomas Klinkert

3.	 La doppia codificazione del testo

Vorrei descrivere la relazione tra queste due forme di codificazione, ma vor-
rei farlo diversamente da Croce, mostrando che ci sono delle interferenze 
sistematiche tra tali forme di codificazione e che queste interferenze sono 
caratteristiche dell’opera di Dante. Prima di procedere bisogna innanzitutto 
ridefinire i concetti di « poesia » e « poetico ». Mentre per Croce la poesia è 
solo un aspetto parziale della Commedia, pare invece più ragionevole inten-
dere questo concetto come una qualità fondamentale e globale del testo. La 
Commedia è un testo poetico. Ciò significa che a un primo livello ogni parola 
contenuta nel testo e ogni elemento strutturale di esso sono codificati poeti-
camente. A un secondo livello bisogna constatare che il testo dantesco con-
tiene elementi discorsivi che fanno riferimento a contesti non-poetici, specie 
filosofici, teologici, cosmologici, didattici, ecc. Questi elementi non-poetici si 
trasformano nel processo della loro integrazione nel testo poetico. S’inseri-
scono in una rete di relazioni semantiche che fa sì che il loro significato ini-
ziale venga oltrepassato. Ma allo stesso tempo non perdono completamente 
il loro significato iniziale, bensì sono sottomessi ad una « doppia codificazio-
ne ».29 Questi elementi filosofici, teologici, ecc. rimangono tali, e sono anche 
interpretabili come tali, cioè costituiscono un appello al lettore, che lo invita 
a considerare un insegnamento o a riflettere sull’ordine divino. D’altra parte 
questi elementi si arricchiscono di un significato ulteriore conferitogli dalla 
codificazione poetica del testo; tale significato può essere in un rapporto di 
congruenza ma anche di discrepanza rispetto al significato primario. Partico-
larmente rilevante per la nostra indagine è notare che questo rapporto com-
plesso e multidimensionale tra la codificazione poetica e quella non-poetica 
viene riflesso e reso visibile nel testo dantesco, nel senso che questo testo at-
tira esplicitamente l’attenzione del lettore su questi fatti, sicché il lettore può 
considerare criticamente e riflessivamente questo rapporto, diventando così 

29	 �Per una discussione teorica di questo concetto mi permetto di rinviare al mio libro 
Epistemologische Fiktionen. Zur Interferenz von Literatur und Wissenschaft seit der Aufklärung, Berlin/
New York, De Gruyter, 2010, pp. 14–38. Si veda anche Thomas Klinkert, « Fiction et 
savoir. La dimension épistémologique du texte littéraire au XXe siècle (Marcel Proust) », in: 
Épistémocritique 10 (2012), http://www.epistemocritique.org/spip.php?article258&lang=fr. 
Del resto, questo tipo di doppia codificazione non è da confondere con quello di cui tratta 
Johanna Gropper nel suo contributo a questo volume (pp. 146sq.). Mentre qui si parla 
della codificazione poetica e di quella epistemica di un dato elemento testuale, Gropper 
considera passi che sono codificati dimodoché un lettore iniziato possa interpretarli 
altrimenti che un lettore non-iniziato.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


19Introduzione

un osservatore di secondo grado.30 Nel testo della Commedia la codificazione 
poetica e quella non-poetica sono come le due facce di una stessa medaglia. 
L’itinerario di Dante personaggio (‘Dante’) attraverso i tre regni dell’aldilà è 
quello di un poeta, che comincia con l’incontro tra due poeti, ‘Dante’ e il suo 
maestro Virgilio. L’analisi di questo incontro raccontato nel I canto dell’In-
ferno mostra che i diversi livelli costitutivi del testo, la codificazione poetica 
e quella non-poetica, convergono in maniera complessa. L’io narratore rac-
conta che ‘Dante’ si è perso nella « selva oscura » (v. 2), e questa situazione 
della « diritta via […] smarrita » (v. 3) è da considerarsi come l’allegoria di 
una situazione peccaminosa. La minaccia insita in questa situazione viene 
sottolineata dalla presenza delle tre fiere.31 In quel momento l’incontro con 
un corpo sconosciuto, che si rivelerà essere quello di Virgilio, appare come 
una nuova minaccia, e non è un caso che ‘Dante’ cerchi di allontanare da sé 
questa minaccia con una preghiera parzialmente formulata in lingua latina. 
Il « Miserere di me » (v. 65) evoca la sfera religiosa e liturgica e le connotazioni 
associate ad essa. 
Ora, Virgilio si presenta attraverso un enigma. Egli non si nomina, ma si de-
scrive con perifrasi, dando delle informazioni sulla sua origine, la sua epoca, 
la sua professione (« Poeta fui », v. 73) e la sua opera, l’Eneide. Queste infor-
mazioni permettono a ‘Dante’ di identificare il suo maestro Virgilio. Quindi 
la presentazione di Virgilio è un’occasione per ‘Dante’ di far mostra delle 
sue conoscenze nel campo della poesia. L’apostrofe laudativa ed enfatica 
rivolta a Virgilio e l’auto-caratterizzazione di ‘Dante’ come poeta (« lo bello 
stilo che m’ha fatto onore », v. 87) sono in contrasto con l’atteggiamento 
umile che ‘Dante’ si attribuisce (« rispuos’ io lui con vergognosa fronte », 
v. 81). Questo contrasto può essere interpretato come un segno ulteriore del 
carattere enigmatico di questo primo incontro.
I primi discorsi di Virgilio e di ‘Dante’ si dividono in due parti. Nella prima 
parte parlano di se stessi quali poeti e fanno riferimento al loro passato bio-
grafico. Nella seconda parte si riferiscono alla situazione attuale, nella quale 
si sono appena incontrati. Alla domanda di Virgilio (« Ma tu perché ritorni a 
tanta noia? », v. 76), ‘Dante’ risponde con una preghiera, chiedendo a Virgi-
lio di salvarlo dal pericolo della lupa (vv. 88–90). Virgilio viene apostrofato 
da ‘Dante’ come poeta e come modello per tutti gli altri poeti (« de li altri 

30	 �Per questo concetto si veda Niklas Luhmann, « Die Beobachtung erster und die Beobach-
tung zweiter Ordnung », in: Idem, Die Kunst der Gesellschaft, pp. 92–164. 

31	 �Il testo della Commedia viene citato secondo Dante Alighieri, La Divina Commedia. Commen-
to di Anna Maria Chiavacci Leonardi, Milano, Mondadori, 3 voll., 1991–1994.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Thomas Klinkert

poeti onore e lume », v. 82). Inoltre è chiamato « saggio » (v. 89) e gli viene 
attribuita la capacità di trovare una via d’uscita dalla situazione pericolosa 
in cui si trova Dante. Ciò significa che il poeta riunisce in sé tre funzioni: la 
funzione di maestro e modello di scrittura, quella di saggio e quella di salva-
tore. La poesia, il sapere e la sfera spirituale sono dunque riuniti in questo 
personaggio. 
Inoltre, nel dialogo tra Virgilio e ‘Dante’ possiamo scorgere una teoria im-
plicita della poesia, vale a dire che una delle funzioni più importanti della 
poesia è quella di contribuire alla memoria culturale.32 Ogni atto poetico è 
idealmente una comunicazione degna di essere conservata, poiché comme-
mora fatti eroici o altri avvenimenti importanti per la collettività, traman-
dando questa memoria tramite mezzi di comunicazione e di registrazione 
(« lo tuo volume », v. 84). La conservazione di un’opera letteraria permette il 
superamento della morte, sia a livello dell’enunciato che a livello dell’enun-
ciazione, nel senso che un testo poetico canonizzato commemora i fatti eroici 
(« quel giusto / figliuol d’Anchise che venne di Troia », vv. 73–74) e anche 
il suo autore (« Poeta fui, e cantai », v. 73). Questo contesto comunicativo 
presuppone che la tradizione venga continuata da esperti. Ciò significa che 
un’opera come quella di Virgilio ha bisogno, per superare la morte e l’oblio, 
di lettori come ‘Dante’, capaci di studiare quest’opera e di trasformarla e 
continuarla con i loro propri mezzi stilistici. Virgilio e ‘Dante’ sono due 
esperti della comunicazione poetica e come tali possono intendersi senza 
essere troppo espliciti. Virgilio non ha bisogno di dire il suo nome, ma può 
limitarsi ad evocare la sua storia e le sue opere perifrasticamente per essere 
identificato dal suo lettore ‘Dante’.
L’importanza attribuita dal testo alla poesia risulta anche da un’altra consta-
tazione: nella strutturazione delle due enunciazioni la maggior parte dei ver-
si è consacrata alla poesia (sono nove versi nelle parole di Virgilio e otto in 
quelle di ‘Dante’, mentre soltanto tre versi sono impiegati per parlare della 
situazione attuale). Quindi, a dispetto della minaccia esistenziale nella quale 
si trova ‘Dante’, sembra importantissimo per i due poeti parlare a lungo del-
la loro poesia. Questo significa non soltanto che per Virgilio e per ‘Dante’ la 
poesia ha un valore importantissimo, ma anche che la poesia è designata a 
salvare ‘Dante’ dalla minaccia della lupa. 

32	 �Per un’elaborazione del concetto di «  memoria culturale  », si veda Jan Assmann, Das 
kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identität in frühen Hochkulturen, München, 
Beck, 72013 (11992).

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


21Introduzione

Il salvatore Virgilio, che è saggio e poeta, nelle sue parole rivolte a ‘Dan-
te’, oscilla tra abbondanza d’informazioni, discorso enigmatico e non-sape-
re. Abbiamo già menzionato il carattere enigmatico della prima auto-desi-
gnazione di Virgilio. Potremmo anche pensare alla profezia del « veltro » 
(v. 101), che è annunciato da Virgilio come quello che caccerà la lupa all’In-
ferno. Accanto a queste parole enigmatiche, c’è anche una discrepanza tra il 
non-sapere dei vv. 76–78 (« Ma tu perché ritorni a tanta noia? / perché non 
sali il dilettoso monte / ch’è principio e cagion di tutta gioia? »), domanda 
che sembra indicare un’ignoranza da parte di Virgilio rispetto all’identità del 
suo interlocutore, e la dichiarazione del v. 91 (« A te convien tenere altro 
vïaggio »), dalla quale risulta chiaro che Virgilio sa benissimo chi è ‘Dante’ 
e qual è il suo problema. 
Il « famoso saggio » (v. 89) annuncia « l’altro vïaggio » (v. 91), cioè quello 
attraverso l’aldilà. Facendolo designa la funzione di questo viaggio nell’ol-
tremondo come salvazione e liberazione dal « loco selvaggio » (v. 93) che è il 
luogo del peccato, cioè la « selva oscura » (v. 2). La corrispondenza delle tre 
rime « saggio », « vïaggio », « selvaggio » è emblematica per la congiunzione 
dei diversi livelli di senso del testo. Codificazione poetica, saggezza del poeta 
e la sua funzione di guida spirituale formano un tutt’uno. La profezia del 
« veltro », che collega il pericolo della lupa con una salvezza proiettata nel 
futuro, costruendo un parallelo tra la salvezza di ‘Dante’ come individuo e 
quella dell’Italia come collettività, concepisce questa salvazione come insie-
me di « sapïenza, amore e virtute » (v. 104). Così la profezia riprende tre 
elementi centrali della situazione del primo incontro, cioè la sapienza, carat-
teristica del poeta Virgilio (« famoso saggio », v. 89), l’amore, caratteristico 
del rapporto tra ‘Dante’ e Virgilio (« ’l grande amore / che m’ha fatto cercar 
lo tuo volume », vv. 83–84) e la virtù come qualità caratteristica dell’eroe 
dell’Eneide, « quel giusto / figliuol d’Anchise » (vv. 73–74). Così si vede che la 
saggezza, l’amore e la virtù, quali caratteristiche di uno stato terrestre ideale 
futuro, che potrà realizzarsi dopo l’arrivo del « veltro », sono già presenti nel 
rapporto tra i due poeti e le loro opere. Ne risulta che la poesia è un elemen-
to che può contribuire a realizzare lo stato ideale di salvezza desiderato. Non 
ha dunque senso dissociare i diversi livelli contenutistici del testo dantesco, 
come ha fatto Croce.
Il rapporto tra Dante (autore e personaggio) e Virgilio è doppio. Da una 
parte Virgilio è il grande modello di Dante. Egli è la guida, il saggio, il 
salvatore. La sua opera è il modello e la fonte della poesia di Dante. D’al-
tra parte Virgilio è un autore pagano, che non può partecipare alla grazia 
divina e dunque non potrà accompagnare Dante personaggio attraverso il 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Thomas Klinkert

Paradiso (vv. 121–126). Il rapporto tra Dante e Virgilio è quindi un rap-
porto paradossale, come si può vedere chiaramente nel II canto dell’Infer-
no, che segue il canto proemiale e costituisce il vero inizio del testo, dove 
si trova anche l’invocazione alle Muse, elemento tradizionale della poesia 
epica. Con quest’invocazione Dante fa riferimento al fatto che c’è qualcuno 
che produce il testo, un soggetto dell’enunciazione; tramite questa situazio-
ne enunciativa Dante mette in scena se stesso quale poeta, mettendosi in 
un rapporto di imitatio Vergilii. Questo rapporto di imitatio viene in seguito 
tematizzato, allorché Dante personaggio esprime i suoi dubbi rispetto alla 
sua idoneità per il viaggio nell’oltremondo. Egli si chiede se veramente può 
essere stato eletto come Enea nell’epopea virgiliana e San Paolo nella storia 
della salvezza a penetrare vivo nel regno dei morti. Questo dubbio rispetto 
alla sua elezione gli viene poi tolto da Virgilio (vv. 43sqq.). Questi gli spiega 
infatti che una « donna […] beata e bella » (v. 53) gli aveva dato la missione 
di salvare ‘Dante’. 
Ora questa donna è la Beatrice della Vita nova, scritta da Dante autore 
nell’ultimo decennio del Duecento. È dunque la donna della poesia di Dan-
te, l’eroina del suo libro della giovinezza, che è situata vicino al centro del 
Paradiso e che è dunque superiore al poeta pagano Virgilio, sicché può 
affidargli la missione di liberare Dante personaggio dal pericolo e di fargli 
da guida spirituale ed epistemica. Dante rispetto a Virgilio è dunque in una 
situazione d’inferiorità e di superiorità allo stesso tempo. Quale personaggio, 
Dante ha perduto la « diritta via » e ha bisogno dell’aiuto di Virgilio, nonché 
dei suoi insegnamenti. Quale autore invece, Dante è quello che, attraverso 
Beatrice, creazione poetica della Vita nova, avvia l’operazione di salvezza 
destinata a redimerlo. Quest’oscillazione tra inferiorità e superiorità si ri-
specchia anche nel fatto che lo stesso ‘Dante’ che insiste sulla sua umiltà e 
timidezza, quale viandante e pellegrino, non esita ad associarsi al gruppo dei 
grandi autori dell’Antichità (Omero, Orazio, Ovidio, Lucano e Virgilio, Inf. 
IV, 86sqq.), che in principio sono dei modelli irraggiungibili. Si vede dunque 
chiaramente che la dimensione morale e didattica dell’itinerario di ‘Dan-
te’ non può essere dissociata dalla presenza della poesia nel testo. Poesia e 
viaggio nell’oltremondo sono in un rapporto di continuità e di implicazione 
reciproca.
Ma si può anche dimostrare che l’opera di memoria prodotta dall’atto poe-
tico di Dante autore contraddice almeno parzialmente le leggi divine di cui 
parla la Commedia. Per esempio, spesso nell’Inferno il sistema di punizione 
dei peccatori, basato sul contrappasso, è concepito in modo che il peccato 
sia reso visibile nelle sue conseguenze, mentre il peccatore è reso invisibile. 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


23Introduzione

Nondimeno alcune delle anime incontrate da ‘Dante’ gli chiedono di raccon-
tare ciò che ha visto al suo ritorno nel mondo terreno, commemorando le 
loro persone.33 Difatti la funzione comunicativa della Commedia comprende 
anche questa commemorazione dei peccatori.34 Questo significa che l’effetto 
comunicativo prodotto dal testo, cioè quello della commemorazione di certi 
peccatori, contraddice le intenzioni di Dio.35 Un altro esempio è la discre-
panza che si manifesta, almeno occasionalmente, tra la giustizia oggettiva 
della punizione divina e la reazione soggettiva di Dante personaggio rispetto 
a certe crudeltà legate alla punizione dell’Inferno. Si può anche pensare al 
fatto che certe anime dannate dell’Inferno, come Ciacco, le cui opinioni sem-
brano coincidere con quelle dell’autore implicito del testo, mancano della 
legittimità necessaria per poter enunciare delle opinioni autorevoli concer-
nenti la vita politica di Firenze, ecc. Un’altra discrepanza sarebbe quella 
tra la posizione dell’anima dannata nel sistema delle punizioni e quello che 
racconta quest’anima nel suo dialogo con ‘Dante’, per esempio nel caso di 
Ulisse, che viene ufficialmente punito per frode, ma la cui storia è piuttosto 
una storia di curiositas.
Possiamo concludere da queste discrepanze e contraddizioni che il testo po-
etico di Dante non è un trattato filosofico o teologico. Nel testo poetico di 
Dante regna una logica diversa da quella dei sistemi di senso dominanti 
nell’ordine discorsivo del Medioevo. Il discorso poetico è caratterizzato es-
senzialmente da contraddizioni, lacune, tensioni, sicché a differenza di Cro-
ce si deve dire che non solo alcune parti, ma l’intero testo è intrinsecamente 
poetico. Dunque se vogliamo parlare dei sistemi di senso medievali teolo-
gici, filosofici, ecc., rispecchiati dalla Commedia dantesca, non dobbiamo mai 
dimenticare che questi sistemi di senso ci sono presentati filtrati da un testo 
poetico. Non possiamo mai parlare direttamente delle cose di cui parla Dan-
te, ma soltanto del modo di presentarle scelto da Dante. Nondimeno il testo 

33	 �Si pensi p. es. a Ciacco, che dice al viandante: « Ma quando tu sarai nel dolce mondo, / 
priegoti ch’a la mente altrui mi rechi » (Inf. VI, 88–89), a Pier della Vigna dicendo: « E se 
di voi alcun nel mondo riede, / conforti la memoria mia, che giace / ancor del colpo che 
’nvidia le diede » (Inf. XIII, 76–78), oppure a Brunetto Latini che raccomanda a ‘Dante’ 
« il mio Tesoro / nel qual io vivo ancora, e più non cheggio » (Inf. XV, 119–120). 

34	 �Si veda il mio saggio « Schmerzgedächtnis in Dantes Commedia », in: Bettina Bannasch/
Günter Butzer (a cura di), Übung und Affekt. Aspekte des Körpergedächtnisses, Berlin/New York, 
De Gruyter, 2007, pp. 71–98.

35	 �Per un’analisi approfondita di tali contraddizioni, si veda Thomas Klinkert, «  Zum 
Verhältnis von Poesie, Politik und Metaphysik bei Dante  », in: Oliver Hidalgo/Kai 
Nonnenmacher (a cura di), Die sprachliche Formierung der politischen Moderne. Spätmittelalter 
und Renaissance in Italien, Wiesbaden, Springer VS, 2015, pp. 107–124.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Thomas Klinkert

poetico, quale testo poetico, assume delle funzioni epistemiche o didattiche. 
Quali siano alcuni dei problemi che ne risultano sarà materia di discussione 
in questo libro.36

Bibliografia

Dante Alighieri, La Divina Commedia. Commento di Anna Maria Chiavacci 
Leonardi, Milano, Mondadori, 1994.

Albert Russell Ascoli, Dante and the Making of a Modern Author, Cambridge, 
Cambridge University Press, 2008.

Jan Assmann, Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identität 
in frühen Hochkulturen, München, Beck, 72013 (11992). 

Erich Auerbach, «  Figura  » (1938), in: Archivum Romanicum 22 (1938), 
pp. 436–489, ristampato in: Idem, Gesammelte Aufsätze zur romanischen Philo-
logie, Bern/München, Francke, 1967, pp. 55–92.

Zygmunt G. Barański, « Dante and Doctrine (and Theology) », in: Claire E. 
Honess/Matthew Treherne (a cura di), Reviewing Dante’s Theology, 2 voll., 
Oxford ecc., Peter Lang, 2013, vol. I, pp. 9–63.

Saverio Bellomo, Dizionario dei commentatori danteschi. L’esegesi della « Commedia » 
da Iacopo Alighieri a Nidobeato, Firenze, Olschki, 2004.

Giovanni Boccaccio, Esposizioni sopra la Comedìa di Dante, in: Tutte le opere di 
Giovanni Boccaccio, a cura di Vittore Branca, vol. VI, Milano, Mondadori, 
1965.

Steven Botterill, « The Trecento Commentaries on Dante’s Commedia », in: 
Alastair Minnis/Ian Johnson (a cura di), The Cambridge History of Literary 
Criticism, vol. II: The Middle Ages, Cambridge, Cambridge University 
Press, 2008, pp. 590–611.

Gianfranco Contini, « Dante come personaggio-poeta della Commedia », in: 
Idem, Un’idea di Dante. Saggi danteschi, Torino, Einaudi, 1976, pp. 33–62.

Benedetto Croce, La poesia di Dante, Bari, Laterza, 91958 (11920).
Umberto Eco, Lector in fabula. La cooperazione interpretativa nei testi narrativi, 

Milano, Bompiani, 1979.
Frank-Rutger Hausmann, « Fast alles, was wir von Dante wissen, wissen wir 

von Dante. Plädoyer für einen kritischen Umgang mit Dantes Biogra-
phie », in: Clausdirk Pollner et al. (a cura di), Bright Is the Ring of Words. 

36	 �Ogni singolo contributo è preceduto da un riassunto bilingue, sicché i lettori possono 
informarsi rapidamente sul loro contenuto prima di lanciarsi in una lettura approfondita. 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


25Introduzione

Festschrift für Horst Weinstock, Bonn, Romanistischer Verlag, 1996, pp. 109–
125.

Robert Hollander, Allegory in Dante’s « Commedia », Princeton, Princeton Uni-
versity Press, 1969.

Thomas Klinkert, «  Schmerzgedächtnis in Dantes Commedia  », in: Bettina 
Bannasch/Günter Butzer (a cura di), Übung und Affekt. Aspekte des Körperge-
dächtnisses, Berlin/New York, De Gruyter, 2007, pp. 71–98.

Idem, Epistemologische Fiktionen. Zur Interferenz von Literatur und Wissenschaft seit 
der Aufklärung, Berlin/New York, De Gruyter, 2010.

Idem, « Fiction et savoir. La dimension épistémologique du texte littéraire au 
XXe siècle (Marcel Proust)  », in: Épistémocritique 10 (2012), http://www.
epistemocritique.org/spip.php?article258&lang=fr.

Idem, « Zum Verhältnis von Poesie, Politik und Metaphysik bei Dante », in: 
Oliver Hidalgo/Kai Nonnenmacher (a cura di), Die sprachliche Formierung 
der politischen Moderne. Spätmittelalter und Renaissance in Italien, Wiesbaden, 
Springer VS, 2015, pp. 107–124.

Antonio Lanza, « Polemiche italiche moderne intorno a Dante », in: Marcello 
Ciccuto (a cura di), Letture e lettori di Dante. L’età moderna e contemporanea. 
Letture classensi, vol. 39, Ravenna, Longo, 2011, pp. 71–87.

Otfried Lieberknecht, Allegorese und Philologie. Überlegungen zum Problem des 
mehrfachen Schriftsinns in Dantes « Commedia », Stuttgart, Steiner, 1999.

Niklas Luhmann, Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 
1995. 

Idem, Einführung in die Systemtheorie, a cura di Dirk Baecker, Darmstadt, Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft, 2003. 

Michelangelo Picone (a cura di), Dante e le forme dell’allegoresi, Ravenna, 
Longo, 1987.

Gerhard Plumpe/Niels Werber, «  Literatur ist codierbar. Aspekte einer 
systemtheoretischen Literaturwissenschaft  », in: Siegfried J. Schmidt 
(a cura di), Literaturwissenschaft und Systemtheorie. Positionen, Kontroversen, 
Perspektiven, Opladen, Westdeutscher Verlag, 1993, pp. 9–43.

Marcella Roddewig, Dante Alighieri. Die göttliche Komödie. Vergleichende Bestands-
aufnahme der Commedia-Handschriften, Stuttgart, Hiersemann, 1984.

Bruno Sandkühler, Die frühen Dantekommentare und ihr Verhältnis zur mittelalterli-
chen Kommentartradition, München, Hueber, 1967.

Idem, « Die Kommentare zur Commedia bis zur Mitte des 15. Jahrhunderts », 
in: August Buck (a cura di), Die italienische Literatur im Zeitalter Dantes und 
am Übergang vom Mittelalter zur Renaissance. Vol. I: Dantes « Commedia » und 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Thomas Klinkert

die Dante-Rezeption des 14. und 15. Jahrhunderts, Heidelberg, Winter, 1987, 
pp. 166–232.

John R. Searle, « The Logical Status of Fictional Discourse », in: New Literary 
History 6 (1974/75), pp. 319–332. 

Rainer Warning, « Der inszenierte Diskurs. Bemerkungen zur pragmatischen 
Relation der Fiktion », in: Dieter Henrich/Wolfgang Iser (a cura di), Funk-
tionen des Fiktiven, München, Fink, 1983, pp. 183–205. 

Niels Werber (a cura di), Systemtheoretische Literaturwissenschaft. Begriffe – Metho-
den – Anwendungen, Berlin/New York, De Gruyter, 2011.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RINO CAPUTO

Aspetti della fortuna di Dante, oggi, nel mondo occidentale

Riassunto

Dopo una premessa sulla necessità di aggiornare tutte le problematiche relative 
all’Opera (e alle opere) di Dante, vengono attualizzate alcune posizioni ‘numero-
logiche’ della dantologia ottonovecentesca, pur depurate degli eccessi tardoposi-
tivistici. L’intento è, quindi, quello di attraversare, pur con sintetico excursus, la 
situazione della dantologia euroccidentale, alla luce dei migliori esiti euristici ed 
ermeneutici della critica dantesca europea e nordamericana (Singleton, Freccero, 
Barolini, tra gli altri), senza escludere il riferimento a più meditati interventi di sin-
gole personalità e grandi istituzioni (si pensi soltanto alla palinodica rivalutazione 
della Commedia da parte della Chiesa Cattolica, lungo tutto il Novecento). E tutto 
ciò per confermare le profetiche conclusioni di Auerbach sulla Commedia come the
saurus della realtà del mondo euroccidentale e di Dante, secondo T. S. Eliot, poeta 
« easier to read » ancora oggi.

Zusammenfassung

Nach einführenden Bemerkungen über die Notwendigkeit, alle Dantes Werk (und 
seine Werke) betreffenden Fragestellungen auf den neuesten Stand zu bringen, 
werden einige ›numerologische‹ Positionen der Danteforschung des 19. und 20. 
Jahrhunderts vorgestellt, wenngleich in einer von spätpositivistischen Exzessen be-
reinigten Form. Angestrebt wird sodann in Form knapper Zusammenfassungen 
eine kursorische Durchquerung der westlichen Dantologie, mit Blick auf die besten 
heuristischen und hermeneutischen Resultate der europäischen und nordamerika-
nischen Forschung (u.a. Singleton, Freccero, Barolini), ohne die Bezugnahme auf 
einige der fundiertesten Beiträge einzelner Personen und großer Institutionen aus-
zuschließen (man denke nur an die radikale Neubewertung der Commedia durch die 
katholische Kirche im Verlauf des 20. Jahrhunderts). All dies soll die prophetischen 
Schlussfolgerungen Auerbachs über die Commedia als Thesaurus der Wirklichkeit 
der westlichen Welt und der Welt Dantes bestätigen, der nach T.  S. Eliot noch 
heute ein « leichter zu lesender » Dichter ist.

Leggere Dante oggi implica una costante attenzione allo studio della critica 
dantesca nelle diverse realtà geografiche. L’apertura a orizzonti critici non 

Rino Caputo
Aspetti della fortuna di Dante, oggi, nel 

mondo occidentale

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Rino Caputo

solo italiani ma europei ed extraeuropei permette di accedere a una stru-
mentazione esegetica nuova, nonché di osservare l’opera dantesca da un 
punto di vista inedito, quello garantito dall’attività di traduzione. Si veda, 
nell’ambito francese, dopo l’ormai assestato e pressoché isolato impianto 
esegetico di André Pézard, ristampato nel 1988, il quasi contemporaneo la-
voro di studiosi come quello dell’appena scomparsa Jacqueline Risset e di 
Jean-Charles Vegliante.1 
Ma si tenga sempre presente l’annosa e diffusa attività traduttiva e tradut-
tologica dell’ambiente nordamericano, a cominciare, per riferirsi soltanto 
all’ultimo venticinquennio, dalla traduzione di Mark Musa (1996), che fa 
seguito ai grandi interventi del passato (si pensi, soltanto, per un riferimento 
quasi antonomastico, ad Allen Mandelbaum).2 
Il lavoro di traduzione e commento è, nella tradizione critica nordamerica-
na, sempre consapevole di suggerire un’ottica precisa al lettore, come dimo-
stra il lavoro di James S. J. Torrens, Presenting « Paradise ». Dante’s « Paradise »: 
Translation and Commentary (1993). Nel 1996 esce la traduzione dell’intero 
capolavoro dantesco da parte di Peter Dale così come quella di John Ciardi. 
Fra le nuove traduzioni (1997 Inferno e 2011 Paradiso) annoveriamo quella di 
Robert M. Durling, con introduzione e note di Ronald L. Martinez e le illu-
strazioni di Robert Turner. Da segnalare anche che Robert e Jane Hollander 
hanno proposto una nuova traduzione della Commedia, a partire dall’uscita 
nel 2000 dell’Inferno e, nel 2011, l’intero poema edito da Hollander è stato 
‘tradotto’ per l’ambiente italiano da Simone Marchesi. Non secondario ri-

1	 �Dante, Œuvres complètes. Traduction et commentaire par André Pézard, Paris, Gallimard, 
1965, con ristampa nel 1988; Dante Alighieri, La Comédie. Édition et traduction de 
Jean-Charles Vegliante, Paris, Imprimerie nationale, 1995–2007, 3 voll.; Dante, La Divine 
Comédie: L’Enfer, Paris, Flammarion, 1985; Le Purgatoire, Paris, Flammarion, 1988; Le 
Paradis, Paris, Flammarion, 1990. Cfr., ancora, ad es., nel volume complessivo, Manuel 
Simôes, « Dante in Brasile », in: Enzo Esposito (a cura di), Dalla bibliografia alla storiografia 
(la critica dantesca nel mondo dal 1964 al 1990), Ravenna, Longo, 1995, pp. 121–124, e Enzo 
Esposito (a cura di), L’opera di Dante nel mondo (edizioni e traduzioni nel Novecento), Ravenna, 
Longo, 1992. Si veda anche Rino Caputo, Il pane orzato. Saggi di lettura intorno all’opera 
di Dante Alighieri, Roma, Euroma, 2003 e, ora, « Dante in Nordamerica verso e dentro 
il Terzo Millennio », in: Roberto Antonelli (a cura di), Dante oggi. 3. Nel mondo (Atti del 
Convegno del 9–10 giugno 2011), Roma, Viella, 2011, pp. 319–331. Tutte le traduzio-
ni seguono, in genere, il testo stabilito da Giorgio Petrocchi, La Commedia secondo l’Antica 
Vulgata, Torino, Einaudi, 1975. 

2	 �Mark Musa, Dante Alighieri’s Divine Comedy: Verse Translation and Commentary. Vol. I: Inferno. 
Italian Text and Verse Translation; Vol. II: Inferno. Commentary, Bloomington, Indiana Univer-
sity Press, 1996. Allen Mandelbaum ha tradotto l’Inferno nel 1980, il Purgatorio nel 1982, 
il Paradiso nel 1984: The Divine Comedy of Dante Alighieri. A Verse Translation with an Intro-
duction, Berkeley, University of California Press e, poi, Toronto, Bantam Books.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://it.wikipedia.org/wiki/Dante_Alighieri
http://it.wikipedia.org/wiki/Divina_Commedia
http://it.wikipedia.org/wiki/Divina_Commedia
http://it.wikipedia.org/wiki/Inferno_(Divina_Commedia)
http://it.wikipedia.org/wiki/Purgatorio_(Divina_Commedia)
http://it.wikipedia.org/wiki/Paradiso_(Divina_Commedia)
http://it.wikipedia.org/wiki/Paradiso_(Divina_Commedia)
https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://it.wikipedia.org/wiki/Dante_Alighieri
http://it.wikipedia.org/wiki/Divina_Commedia
http://it.wikipedia.org/wiki/Divina_Commedia
http://it.wikipedia.org/wiki/Inferno_(Divina_Commedia)
http://it.wikipedia.org/wiki/Purgatorio_(Divina_Commedia)
http://it.wikipedia.org/wiki/Paradiso_(Divina_Commedia)
http://it.wikipedia.org/wiki/Paradiso_(Divina_Commedia)


29Aspetti della fortuna di Dante, oggi, nel mondo occidentale

sulta, d’altro canto, l’interesse dei poeti verso il Poeta, nella veste di « great 
companion » come, dal 1997, per Robin Blaser o come nell’esperienza rile-
vante del poeta e traduttore Robert Pinsky (1996).3

Non manca, tuttavia, la considerazione per le altre opere di Dante, come 
il Convivio tradotto da Richard H.  Lansing, mentre nel 1995 è edita una 
versione bilingue della Vita Nuova, con traduzione e cura critica di Dino 
S. Cervigni e Edward Vasta e nel 1996 da Frank Salvidio con altri. Di ri-
guardo l’uscita coeva del De Vulgari Eloquentia, tradotto e curato da Steven 
Botterill, mentre per la Monarchia si assiste a un interessante intreccio tra 
studiosi italiani e internazionali. Del 1998 è la traduzione e il commento di 
Richard Kay, mentre del 2009 l’importante edizione nazionale per la Società 
Dantesca Italiana di Prue Shaw, con introduzione in italiano e in inglese, 
che preannunciano le più recenti messe a punto ecdotiche curate da Paolo 
Chiesa e Andrea Tabarroni, nel 2013, e di Diego Quaglioni per i « Meridia-
ni » Mondadori nel 2014 (il volume, secondo delle Opere dirette da Marco 
Santagata, contiene anche il Convivio, a cura di Gianfranco Fioravanti, con 
le canzoni curate da Claudio Giunta, le Epistole, a cura di Claudia Villa e le 
Egloge, a cura di Gabriella Albanese).4

3	 �Dante’s Inferno: Translations by Twenty Contemporary Poets. Introduced by James Merrill. With 
an Afterword by Giuseppe Mazzotta. Edited by Daniel Halpern, New York, The Ecco 
Press, 1993; James S. J. Torrens, Presenting « Paradise ». Dante’s « Paradise »: Translation and 
Commentary, Scranton (Pennsylvania), University of Scranton Press, London/Toronto, 
Associated University Presses, 1993; Dante Alighieri, The John Ciardi Translation, New 
York, Modern Library, 1996; Peter Dale, The Divine Comedy. Hell – Purgatory – Heaven. A 
Terza Rima Version by Peter Dale, London, Anvil Press Poetry, 1996; The Divine Comedy 
of Dante Alighieri. Vol. I: Inferno. Edited and translated by Robert M. Durling. Introduc
tion and notes by Ronald L. Martinez and Robert M. Durling. Illustrations by Robert 
Turner, New York/Oxford, Oxford University Press, 1996; The Divine Comedy of Dante 
Alighieri: Inferno. Edited and translated by Robert M. Durling, New York, Oxford Uni-
versity Press, 1997; The Divine Comedy of Dante Alighieri: Paradiso. Edited and translated by 
Robert M. Durling. Introduction by Robert M. Durling, notes by Robert M. Durling and 
Ronald M. Martinez, Oxford/New York, Oxford University Press, 2011; Inferno. Tradotto 
da Robert e Jean Hollander. Con introduzione e note di Robert Hollander, New York, 
Doubleday, 2000; La Commedia di Dante Alighieri, ed. Robert Hollander, trad. Simone 
Marchesi, Firenze, Olschki, 2011, 3 voll. Cfr., sempre, avviato da Hollander, il Dartmouth 
Dante Project (http://dante.dartmouth.edu/). Per Robin Blaser cfr. The Holy Forest. Collected 
Poems of Robin Blaser, Revised and Expanded Edition, Berkeley, University of Califor-
nia Press, 2008.

4	 �Cfr. Dante’s « Il Convivio » (The Banquet). Tradotto da Richard H. Lansing, New York/Lon-
don, Garland Publishing, 1990; nel 1995 è edita una versione bilingue della Vita Nuova, 
che presenta il testo edito da Michele Barbi a fronte della traduzione inglese di Dino 
S. Cervigni e Edward Vasta, Notre Dame, Indiana/London, The University of Notre 
Dame Press, 1995; cfr., ancora, Frank Salvidio, The Vita Nuova. Introduction by Matteo 
Rovetto. Illustrations by Alan Rosiene, Huntington (West Virginia), University Editions, 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dante.dartmouth.edu/
https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dante.dartmouth.edu/


30 Rino Caputo

Anche le opere di più discussa attribuzione sono state attraversate, con con-
vergenti plurimi contributi, come Il Fiore (The Fiore in Context: Dante, France, 
Tuscany, a cura di Zygmunt G. Barański/Patrick Boyde, 1996).5

Innumerevoli sono, poi, le ‘lecturae Dantis’, cresciute a mano a mano che si 
è sviluppata l’attenzione ai ‘Dante Studies’ nelle varie istituzioni universita-
rie nordamericane. Di utile quanto aggiornato rilievo è la Dante Encyclopedia, 
curata da Richard H. Lansing, con Teodolinda Barolini, Joan M. Ferrante, 
Christopher Kleinhenz e il compianto Amilcare A.  Iannucci (2000, New 
York/London, Garland Publishing).
L’interesse per Dante è testimoniato in primo luogo dalla frequenza, am-
piezza e altezza scientifica dei volumi collettivi che spesso fanno capo alle 
società scientifiche dantologiche in ogni paese, come, in particolare, solo per 
menzionarne alcune, la Dante Society of America, sempre più sensibile alle nuo-
ve tecnologie digitali, e la Deutsche Dante-Gesellschaft; ma non meno rilevante 
è l’attenzione di altre comunità scientifiche pur quantitativamente più esili 
come, ad esempio, quella ungherese, di cui si veda il volume collettaneo del 
2010, pubblicato in Italia, o come l’altrettanto consistente dantologia spa-
gnola rappresentata eminentemente dal gruppo accademico raccolto intorno 
alla rivista Tenzone (ora anche telematica).6 
Ma le possibilità aperte dallo studio di tradizioni critiche non italiane ed 
extra-europee non si limitano alla conoscenza di impostazioni esegetiche ine-
dite, bensì permettono di riconsiderare la stessa tradizione italiana da una 
diversa prospettiva, recuperando il valore di contributi ermeneutici ritenuti 
ormai estenuati.

1996; De Vulgari Eloquentia. Tradotto e a cura di Steven Botterill, Cambridge, Cambridge 
University Press, 1996. Tra le lecturae Dantis segnaliamo soltanto, e ad es., l’uscita di Dante’s 
Divine Comedy: Introductory Readings, terzo e ultimo volume della Lectura Dantis Virginiana, 
Charlottesville, University of Virginia Press, 1995 che offre letture di ognuno dei canti 
paradisiaci da parte di illustri studiosi. Interessante è il caso della Monarchia, per cui cfr., 
appunto, De Monarchia. Traduzione e commento di Richard Kay, Toronto, Pontifical Insti-
tute of Mediaeval Studies, 1998; Dante Alighieri, Monarchia, a cura di Prue Shaw, Firenze, 
Le Lettere, 2009, con introduzione in lingua italiana e inglese; Monarchia, a cura di Paolo 
Chiesa e Andrea Tabarroni, con la collaborazione di Diego Ellero, Roma, Salerno, 2013. 
Monarchia, a cura di Diego Quaglioni, testo latino e versione italiana a fronte, in: Dante 
Alighieri, Opere, vol. II, serie diretta da Marco Santagata, Milano, Mondadori, 2014 (il 
volume contiene anche il Convivio, a cura di Gianfranco Fioravanti, le Canzoni, a cura di 
Claudio Giunta, le Epistole, a cura di Claudia Villa, le Egloge, a cura di Gabriella Albanese).

5	 �Per il Fiore cfr., in particolare, Zygmunt G. Barański/Patrick Boyde (a cura di), The Fiore in 
Context: Dante, France, Tuscany, Indiana, University of Notre Dame Press, 1996. 

6	 �Per Tenzone cfr. http://pendientedemigracion.ucm.es/info/italiano/acd/tenzone/; AA.VV., 
Leggere Dante oggi, Roma, Aracne Editrice/Accademia di Ungheria, 2010.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://pendientedemigracion.ucm.es/info/italiano/acd/tenzone/
https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://pendientedemigracion.ucm.es/info/italiano/acd/tenzone/


31Aspetti della fortuna di Dante, oggi, nel mondo occidentale

È il caso di quelli, tra fine Ottocento e inizi del Novecento, legati alla ‘scuola 
storica’ di estrazione documentaria e positivistica; ma, soprattutto, il riferi-
mento va al più datato filone cosiddetto magico-misterico e a quello ‘nume-
rologico’, oggi forse da rivalutare, che vede protagonista Giovanni Pascoli 
(più che certi suoi pur rispettabili epigoni, come Pietrobono e Valli). Alcune 
formule dantesche, che danno titolo ai contributi pascoliani, risuonano par-
ticolarmente attive nel variegato mondo multimediale contemporaneo, fino 
a poter attenuare la severa dichiarazione di distanza stabilita da Benedetto 
Croce, anche nella Poesia di Dante del 1921.7

E, infatti, si deve proprio a un grande esegeta nordamericano, decisivo per 
tanti altri aspetti teorico-ermeneutici, uno studio attento sulla centralità del 
canto XVII del Purgatorio e sulla simmetria aritmetica della Commedia. Char-
les S. Singleton, nel saggio « Il numero del poeta al centro », in La poesia della 
Divina Commedia, dopo aver redatto una tavola sinottica in cui raccoglie i 
canti della Commedia e il corrispondente numero di versi, nota come Purg. 
XVII, che consta di 139 versi, sia a sua volta al centro di una serie numeri-
ca, che lo vede inquadrato in una cornice che vede i due canti precedenti e 
i due successivi composti di 145 versi ciascuno, chiusi agli estremi da altri 
due canti di 151 versi. La ‘scoperta’ induce Singleton a congetturare sul 
« centro » dell’azione e dell’argomento del poema.8

Ma nello stesso anno della ricorrenza secentenaria va rilevata la ‘palino-
dia’ del mondo cattolico attraverso l’enciclica di Benedetto XV In praeclara 
summorum, che fa di Dante « il cantore e l’araldo più eloquente del pensiero 
cristiano » (30 aprile 1921), seguita, nel settecentenario della nascita, dalla 

7	 �Tutte le opere di Giovanni Pascoli. Prose, vol. II, a cura di Augusto Vicinelli, Scritti danteschi, 
Milano, Mondadori, 1952. Si veda anche Franco Lanza, «  G. Pascoli  », in: Umberto 
Bosco (a cura di), Enciclopedia Dantesca, Roma, Istituto della Enciclopedia Italiana, 1984 
[1973], vol. IV, pp.  333–335. Cfr., ora, Giovanni Capecchi, Gli scritti danteschi di Giovanni 
Pascoli, con appendice di inediti, Ravenna, Longo, 1997; Luigi Valli, « Dante nella poesia 
di Giovanni Pascoli  », in: Studi pascoliani (1929), pp.  15–34; Idem, Giornale dantesco 25 
(1922), in part. pp. 158–159; Luigi Pietrobono, « Per l’allegoria di Giovanni Pascoli », in: 
Giornale dantesco 21 (1913), e Idem, La Tribuna Illustrata (20 giugno 1900). Per Benedetto 
Croce cfr. il sempre importante La poesia di Dante, Bari, Laterza, 1921.

8	 �Charles S. Singleton, La poesia della Divina Commedia, Bologna, Il Mulino, 1985, con 
successive ristampe; Erich Auerbach, Studi su Dante. Prefazione di Dante Della Terza, 
Milano, Feltrinelli, 1988; Charles S. Singleton, « La visuale retrospettiva », in: Atti del Con-
gresso internazionale di Studi danteschi, Firenze, Sansoni, 1965, pp. 279–304, poi in: Idem, La 
poesia della Divina Commedia, pp. 463–494. Cfr., su Purg. XVII, il recente Rino Caputo, « La 
pace come cerchio e centro (Purgatorio XVII) », in: Vincenzo Placella (a cura di), Dante oltre 
il medioevo. Atti dei Convegni in ricordo di Silvio Pasquazi, Roma, Pioda Imaging Editore, 2012, 
pp. 31–37. 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Rino Caputo

lettera apostolica Altissimi cantus del 7 dicembre 1965, con la quale Paolo VI 
tributava un definitivo riconoscimento.9

Non c’è dubbio, tuttavia, che ci sia Ugo Foscolo all’origine della diffusione 
dell’interesse verso la Commedia e le altre opere di Dante nell’Occidente otto-
novecentesco, con prevalente focalizzazione anglosassone e nordamericana, 
peraltro sensibile ai temi teologici e morali con risvolti civili e politico-cul-
turali. « Dante tenzona e Petrarca suona », afferma perentorio Foscolo e, 
nei Sepolcri, poeticamente, costruisce l’immagine, apparentemente antistorica 
ma dal grande effetto emotivo del « ghibellin fuggiasco », un ‘misunderstan-
ding’, forse, ma, in realtà, la consapevole predisposizione di Dante e della 
sua opera a funzionare come ‘memoria’ degli italiani nell’imminente proces-
so risorgimentale volto all’unificazione nazionale.
In piena continuità con l’assunto foscoliano è il critico ‘patriota’ Francesco 
De Sanctis, al quale si deve l’esaltazione romantica, intrisa di amore-passio-
ne e virtù eroica, della Commedia e dell’Inferno, in particolare, coi suoi perso-
naggi ‘estremi’ come Francesca, Farinata, Ulisse e Ugolino.10 Il Dante che ci 
viene consegnato è un personaggio particolare, non è l’immagine variegata 
che oggi è meglio delineata, ma non c’è dubbio che il poeta che arriva a noi 
è appunto il Dante, Padre della Patria che « tenzona ».
La critica dantesca nordamericana, quindi, nasce nell’ambito di uno stretto 
rapporto tra le coste dell’Atlantico, tra « Bloomsbury e Cape Cod », secondo 
la definizione di Richard Palmer Blackmur, ripresa anche da René Wellek, 

9	 �Si veda, in proposito, l’argomentata ricostruzione di Raffaele Campanella, « Dante e la 
chiesa di oggi », in stampa su Dante (2015).

10	 �Ugo Foscolo, Saggio sopra la poesia del Petrarca, in: Edizione Nazionale delle Opere di Ugo 
Foscolo. X. Saggi e discorsi critici (1821–1826). Saggi sul Petrarca, Firenze, Le Monnier, 1953; 
Francesco De Sanctis, Saggio critico sul Petrarca, Torino, Einaudi, 1983, p. 30: « Conosco 
giovani che a trent’anni non sanno ancora quello che si debbano fare della vita, o del 
cervello, e senza indirizzo chiaro e stabile nel pensiero e nell’opera, posti a cavallo tra due 
generazioni, cavalieri erranti spostati, non sanno assimilarsi l’una né precorrere l’altra, e 
vivono come avventurieri, deridendo e derisi. Per Dio! in altri paesi a diciotto anni si è già 
un uomo e si ha vergogna di esser chiamato un giovane, e si guarda già diritto innanzi a 
sé, e si prende la via, e non si torce l’occhio a dritta e a manca. » Centrale e capitale rimane 
tuttavia il saggio di Carlo Dionisotti, « Varia fortuna di Dante », in: Geografia e Storia della 
Letteratura Italiana, Torino, Einaudi, 1984, pp. 255–303. Cfr., sempre, Benedetto Croce, 
La poesia di Dante. Cfr., inoltre, Mariano Cellini/Gaetano Ghivizzani (a cura di), Dante e il 
suo secolo, Firenze, Coi tipi di Mariano Cellini, 1865, in particolare il discorso di Silvestro 
Centofanti, « La civiltà e la poesia nella Divina Commedia », pp. 232–269. Il volume miscel-
laneo contiene appunto interventi di letterati patrioti come, in particolare, Cesare Cantù, 
Gino Capponi, Francesco dell’Ongaro, Francesco Domenico Guerrazzi e, ancora, una 
conclusione di Silvestro Centofanti, « Dante autore e maestro all’Italia della sua nazionale 
letteratura ». 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33Aspetti della fortuna di Dante, oggi, nel mondo occidentale

ed è tributaria, ‘per li rami’, della lezione del Foscolo ‘inglese’ ovvero esule a 
Londra. Ma sviluppa precocemente una propria forte identità: fin dall’epoca 
ottocentesca, nell’ambiente di Harvard, infatti, lo studio dell’opera dantesca 
viene infatti legato alla riflessione sulla Bibbia. La connessione tra la scrittura 
dantesca e la tradizione dell’esegesi biblica rimarrà un’eredità costante della 
critica dantesca nordamericana: la Commedia va interpretata secondo diversi 
livelli di lettura, così come le Sacre Scritture. Per comprendere il peso che 
la dantistica americana esercitò fin da subito si ricordi che Charles Eliot 
Norton, zio e maestro di T. S. Eliot, nelle sue lezioni a Harvard proponeva 
regolarmente, a fianco dell’annuale programmazione didattica, un corso su 
Dante. Ed è dall’intreccio culturale e di formazione accademica che nasce 
quella particolare cifra dell’esegesi nordamericana propugnata da Charles 
S. Singleton e ripresa e attualizzata, negli anni più recenti da John Freccero, 
col corredo di una sensibilità critico-ermeneutica attenta alle metodologie ed 
epistemologie contemporanee come la psicanalisi applicata alla critica lette-
raria, il decostruzionismo e certo innovativo comparatismo letterario.11

All’impianto singletoniano o, meglio, a certe applicazioni indiscriminata-
mente univoche di taluni epigoni, ha reagito con veemente energia critico-
esegetica e teorico-critica Teodolinda Barolini che, in molti suoi interventi 
e, soprattutto, in The Undivine Comedy, ha richiamato la necessità di una più 
attenta aderenza al testo dantesco e al supporto confortante della filologia 
ovvero delle testimonianze della tradizione antologica europea e, in partico-
lare, italiana, nelle sue più illustri espressioni sia di opere che di studiosi.12

11	 �Cfr., per ogni utile riferimento documentario e argomentativo, Rino Caputo, Per far segno. 
La critica dantesca americana da Singleton a oggi, Roma, Il Calamo, 1993 e i citati Il pane orzato 
e « Dante in Nordamerica ».

12	 �John Freccero, Dante: The Poetics of Conversion, Cambridge (Mass.)/London, 1986, tr. it. 
Bologna, Il Mulino, 1989; Teodolinda Barolini, The Undivine Comedy: Detheologizing Dante, 
Princeton, Princeton University Press, 1992. Da tener presenti le prime seminali imposta-
zioni del sempre attivo Dante Della Terza di cui occorre ricordare Forma e Memoria. Saggi 
e ricerche sulla tradizione letteraria da Dante a Vico, Roma, Bulzoni, 1979 e il più recente Dante 
e noi. Scritti danteschi, a cura di Florinda Nardi, Roma, Edicampus, 2013. Per un rapido ed 
essenziale panorama dei nostri giorni cfr., inoltre, Alberto Casadei, Dante oltre la Commedia, 
Bologna, Il Mulino, 2013; le approssimazioni tra ‘storia’ e ‘invenzione’, per così dire, di 
Marco Santagata, L’io e il mondo. Un’interpretazione di Dante, Bologna, Il Mulino, 2011 e 
Dante. Il romanzo della sua vita, Milano, Mondadori, 2012 e, ora, a ridosso del 750° anni-
versario dalla nascita di Dante, il romanzo Come donna innamorata, Milano, Guanda, 2014. 
Per un approccio multidisciplinare, cfr. Giuliana Nuvoli, «  Francesca al cinema. Dalla 
Commedia allo schermo », in: Barbara Peroni (a cura di), Leggere e rileggere la Commedia 
dantesca, Milano, Unicopli, 2009. Cfr., ancora, Enrico Malato, Dante, Roma, Salerno, 1999 
e Daniele M. Pegorari, Il codice Dante. Cruces della ‘Commedia’ e intertestualità novecentesche, Bari, 
Stilo, 2012.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Rino Caputo

È arrivato, quindi, anche per la dantologia italiana il momento di rimettere 
fruttuosamente in circolo ciò che perviene dai contributi critici stranieri. Lo 
studio dantesco non deve infatti essere imbrigliato in un’univocità di in-
terpretazione coincidente coi confini nazionalistici, ma deve avere l’intento, 
come appunto auspicava Erich Auerbach nelle conclusive parole di Mimesis, 
di « riunire tutti coloro che hanno custodito puro l’amore per la nostra storia 
occidentale ». La varietà di approcci esegetici permette di rinnovare conti-
nuamente il rapporto con il testo dantesco e con il piacere della sua lettura, 
perché, al di là delle forti differenze d’impostazione tra le tradizioni critiche, 
universale a ogni lettore è il piacere della lettura, ricordando l’affermazione 
di Eliot che Dante è « easier to read »!

Bibliografia

Giorgio Petrocchi (a cura di), La Commedia secondo l’Antica Vulgata, Torino, 
Einaudi, 1975.

Dante Alighieri, Œuvres complètes. Traduction et commentaire par André 
Pézard, Paris, Gallimard, 1965, con ristampa nel 1988.

Idem, La Divine Comédie: L’Enfer, Paris, Flammarion, 1985; Le Purgatoire, Paris, 
Flammarion, 1988; Le Paradis, Paris, Flammarion, 1990. 

Idem, La Comédie. Édition et traduction de Jean-Charles Vegliante, Paris, 
Imprimerie nationale, 1995–2007, 3 voll. 

Mark Musa, Dante Alighieri’s Divine Comedy: Verse Translation and Commentary. 
Vol. I: Inferno. Italian Text and Verse Translation; Vol. II: Inferno. Commentary, 
Bloomington, Indiana University Press, 1996. 

The Divine Comedy of Dante Alighieri. A Verse Translation with an Introduction 
by Allen Mandelbaum, Berkeley, University of California Press/Toronto, 
Bantam Books, 1980–1984.

Dante’s Inferno: Translations by Twenty Contemporary Poets. Introduced by James 
Merrill. With an Afterword by Giuseppe Mazzotta. Edited by Daniel 
Halpern, New York, The Ecco Press, 1993.

James S. J. Torrens, Presenting « Paradise ». Dante’s « Paradise »: Translation and 
Commentary, Scranton (Pennsylvania), University of Scranton Press, Lon-
don/Toronto, Associated University Presses, 1993.

Dante Alighieri, The John Ciardi Translation, New York, Modern Library, 1996.
Peter Dale, The Divine Comedy. Hell – Purgatory – Heaven. A Terza Rima Versi-

on by Peter Dale, London, Anvil Press Poetry, 1996.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://it.wikipedia.org/wiki/Dante_Alighieri
http://it.wikipedia.org/wiki/Divina_Commedia
http://it.wikipedia.org/wiki/Inferno_(Divina_Commedia)
http://it.wikipedia.org/wiki/Purgatorio_(Divina_Commedia)
http://it.wikipedia.org/wiki/Paradiso_(Divina_Commedia)
https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://it.wikipedia.org/wiki/Dante_Alighieri
http://it.wikipedia.org/wiki/Divina_Commedia
http://it.wikipedia.org/wiki/Inferno_(Divina_Commedia)
http://it.wikipedia.org/wiki/Purgatorio_(Divina_Commedia)
http://it.wikipedia.org/wiki/Paradiso_(Divina_Commedia)


35Aspetti della fortuna di Dante, oggi, nel mondo occidentale

The Divine Comedy of Dante Alighieri. Vol. I: Inferno. Edited and translated by 
Robert M. Durling. Introduction and notes by Ronald L. Martinez and 
Robert M. Durling. Illustrations by Robert Turner, New York/Oxford, 
Oxford University Press, 1996.

The Divine Comedy of Dante Alighieri: Inferno. Edited and translated by Robert 
M. Durling, New York, Oxford University Press, 1997.

The Divine Comedy of Dante Alighieri: Paradiso. Edited and translated by Robert 
M. Durling. Introduction by Robert M.  Durling, notes by Robert 
M. Durling and Ronald M. Martinez, Oxford/New York, Oxford Uni-
versity Press, 2011.

Dante Alighieri, Inferno. Tradotto da Robert e Jean Hollander. Con introdu-
zione e note di Robert Hollander, New York, Doubleday, 2000.

La Commedia di Dante Alighieri, ed. Robert Hollander, trad. Simone Marchesi, 
Firenze, Olschki, 2011, 3 voll. 

Dante’s Divine Comedy: Introductory Readings, terzo e ultimo volume della Lectura 
Dantis Virginiana, Charlottesville, University of Virginia Press, 1995.

Dante’s « Il Convivio » (The Banquet). Tradotto da Richard H. Lansing, New 
York/London, Garland Publishing, 1990.

Dante Alighieri, Vita Nuova, testo edito da Michele Barbi a fronte della tradu-
zione inglese di Dino S. Cervigni e Edward Vasta, Notre Dame, Indiana/
London, The University of Notre Dame Press, 1995.

Frank Salvidio, The Vita Nuova. Introduction by Matteo Rovetto. Illustrations 
by Alan Rosiene, Huntington (West Virginia), University Editions, 1996.

Dante Alighieri, De Vulgari Eloquentia. Tradotto e a cura di Steven Botterill, 
Cambridge, Cambridge University Press, 1996. 

Idem, De Monarchia. Traduzione e commento di Richard Kay, Toronto, 
Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 1998.

Idem, Monarchia, a cura di Prue Shaw, con introduzione in lingua italiana e 
inglese, Firenze, Le Lettere, 2009.

Idem, Monarchia, a cura di Paolo Chiesa/Andrea Tabarroni, con la collabora-
zione di Diego Ellero, Roma, Salerno, 2013.

Idem, Monarchia, a cura di Diego Quaglioni, testo latino e versione italiana a 
fronte, in: Dante Alighieri, Opere, vol. II, serie diretta da Marco Santagata, 
Milano, Mondadori, 2014.

AA.VV., Leggere Dante oggi, Roma, Aracne Editrice/Accademia di Ungheria, 
2010.

Erich Auerbach, Studi su Dante. Prefazione di Dante Della Terza, Milano, 
Feltrinelli, 1988.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Rino Caputo

Zygmunt G. Barański/Patrick Boyde (a cura di), The Fiore in Context: Dante, 
France, Tuscany, Indiana, University of Notre Dame Press, 1996. 

Teodolinda Barolini, The Undivine Comedy: Detheologizing Dante, Princeton, 
Princeton University Press, 1992. 

Robin Blaser, The Holy Forest. Collected Poems, Revised and Expanded 
Edition, Berkeley, University of California Press, 2008.

Raffaele Campanella, « Dante e la chiesa di oggi », in: Dante (2015).
Giovanni Capecchi, Gli scritti danteschi di Giovanni Pascoli, con appendice di 

inediti, Ravenna, Longo, 1997.
Rino Caputo, Per far segno. La critica dantesca americana da Singleton a oggi, Roma, 

Il Calamo, 1993.
Idem, Il pane orzato. Saggi di lettura intorno all’opera di Dante Alighieri, Roma, 

Euroma, 2003.
Idem, « Dante in Nordamerica verso e dentro il Terzo Millennio », in: Roberto 

Antonelli (a cura di), Dante oggi. 3. Nel mondo (Atti del Convegno del 9–10 
giugno 2011), Roma, Viella, 2011, pp. 319–331. 

Idem, «  La pace come cerchio e centro (Purgatorio XVII)  », in: Vincenzo 
Placella (a cura di), Dante oltre il medioevo. Atti dei Convegni in ricordo di Silvio 
Pasquazi, Roma, Pioda Imaging Editore, 2012, pp. 31–37. 

Alberto Casadei, Dante oltre la Commedia, Bologna, Il Mulino, 2013.
Mariano Cellini/Gaetano Ghivizzani (a cura di), Dante e il suo secolo, Firenze, 

Coi tipi di Mariano Cellini, 1865. 
Benedetto Croce, La poesia di Dante, Bari, Laterza, 1921.
Dante Della Terza, Forma e Memoria. Saggi e ricerche sulla tradizione letteraria da 

Dante a Vico, Roma, Bulzoni, 1979.
Idem, Dante e noi. Scritti danteschi, a cura di Florinda Nardi, Roma, Edicampus, 

2013. 
Francesco De Sanctis, Saggio critico sul Petrarca, Torino, Einaudi, 1983.
Carlo Dionisotti, « Varia fortuna di Dante », in: Geografia e Storia della Lettera-

tura Italiana, Torino, Einaudi, 1984, pp. 255–303. 
Enzo Esposito (a cura di), L’opera di Dante nel mondo (edizioni e traduzioni nel 

Novecento), Ravenna, Longo, 1992. 
Ugo Foscolo, Saggio sopra la poesia del Petrarca, in: Edizione Nazionale delle Opere di 

Ugo Foscolo. X. Saggi e discorsi critici (1821–1826). Saggi sul Petrarca, Firenze, 
Le Monnier, 1953. 

John Freccero, Dante: The Poetics of Conversion, Cambridge (Mass.)/London, 
1986, tr. it. Bologna, Il Mulino, 1989.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


37Aspetti della fortuna di Dante, oggi, nel mondo occidentale

Franco Lanza, «  G. Pascoli  », in: Umberto Bosco (a cura di), Enciclopedia 
Dantesca, Roma, Istituto della Enciclopedia Italiana, 1984 [1973], vol. IV, 
pp. 333–335. 

Enrico Malato, Dante, Roma, Salerno, 1999.
Giuliana Nuvoli, «  Francesca al cinema. Dalla Commedia allo schermo  », 

in: Barbara Peroni (a cura di), Leggere e rileggere la Commedia dantesca, 
Milano, Unicopli, 2009. 

Tutte le opere di Giovanni Pascoli. Prose, vol. II, a cura di Augusto Vicinelli, Scritti 
danteschi, Milano, Mondadori, 1952. 

Daniele M.  Pegorari, Il codice Dante. Cruces della ‘Commedia’ e intertestualità 
novecentesche, Bari, Stilo, 2012.

Luigi Pietrobono, « Per l’allegoria di Giovanni Pascoli », in: Giornale dantesco 
21 (1913). 

Marco Santagata, L’io e il mondo. Un’interpretazione di Dante, Bologna, Il Mulino, 
2011.

Idem, Dante. Il romanzo della sua vita, Milano, Mondadori, 2012.
Idem, Come donna innamorata, Milano, Guanda, 2014. 
Manuel Simôes, « Dante in Brasile  », in: Enzo Esposito (a cura di), Dalla 

bibliografia alla storiografia (la critica dantesca nel mondo dal 1964 al 1990), 
Ravenna, Longo, 1995, pp. 121–124. 

Charles S. Singleton, « La visuale retrospettiva », in: Atti del Congresso interna-
zionale di Studi danteschi, Firenze, Sansoni, 1965, pp. 279–304, poi in: Idem, 
La poesia della Divina Commedia, pp. 463–494. 

Idem, La poesia della Divina Commedia, Bologna, Il Mulino, 1985.
Luigi Valli, « Dante nella poesia di Giovanni Pascoli », in: Studi pascoliani 2 

(1929), pp. 15–34.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KARLHEINZ STIERLE

Dantes Einsamkeit und das Problem des Verstehens

Riassunto 

Dante forse è il primo autore che trasforma la sua solitudine fondamentale di esi-
liato in atto creativo di poeta come più tardi faranno Rousseau e Hölderlin. Dante 
con il suo esilio da Firenze, che lo confina nella solitudine più profonda, perde 
tutto ma trasforma questa perdita in trionfo. Della miseria del suo esilio parla 
soprattutto all’inizio del Convivio, progetto fallito che però crea i fondamenti per la 
sua vera opera della solitudine, cioè la Commedia, realizzata con una coerenza e un 
rigore mirabili nella seconda parte della sua vita. L’inizio della Commedia permette 
di distinguere tre aspetti di Dante: Dante persona, Dante personaggio e Dante 
autore, tutti e tre segnati da una loro propria solitudine e dall’esperienza dell’esilio. 
Da una parte l’esilio stesso è il punto di partenza stilizzato dell’« altro vïaggio » di 
Dante personaggio, dall’altra è un orizzonte futuro al di là del quale si situa il pro-
getto della Commedia stessa. La Commedia è un’opera profondamente solitaria. Non si 
adatta a un sistema di discorsi e di generi letterari preesistenti. È un’opera solitaria 
al modo di Mallarmé o ancora di più al modo di Marcel Proust, profondamente 
influenzato da Dante. Ora davanti a un’opera solitaria qual è la Commedia, che ruolo 
dovrebbe avere il lettore? Dante stesso nel suo continuo dialogo col lettore sembra 
averne un’idea troppo superficiale. I suoi lettori sono davvero seguaci fedeli in 
una piccola barca? Per essere all’altezza dell’opera, non dovrebbero forse essere dei 
lettori-Ulisse, come Dante stesso si rappresenta, che con la sua nave che « cantan-
do varca » scopre un mondo sconosciuto (« L’acqua ch’io prendo già mai non si 
corse »)? Anche la lettera a Cangrande, premesso che sia autentica, non dà un’idea 
sufficiente del lettore al quale Dante nella sua solitudine pensa realmente. La lettu-
ra allegorica che propone al suo protettore sembra corrispondere meno al lettore 
implicito della Commedia che al suo proprio orizzonte di aspettative. Commento e 
lectura Dantis possono delucidare brani particolari del testo, ma ci vuole l’avventura 
ermeneutica di un lettore-Ulisse per comprendere il testo dantesco in tutta la sua 
densità semantica, inter- e intratestuale, vero palinsesto di infinite riscritture.

Zusammenfassung

Dante ist vielleicht der erste Autor, der die radikale Einsamkeit des Exilierten in 
einen kreativen poetischen Akt verwandelt, wie es später auch Rousseau und Höl-
derlin tun werden. Durch die Verbannung aus Florenz, die ihn in die allertiefste 
Einsamkeit stürzt, verliert Dante alles, doch er verwandelt diesen Verlust in einen 

Karlheinz Stierle Dantes Einsamkeit und das Problem des 
Verstehens

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Karlheinz Stierle

Triumph. Von dem Elend seines Exils spricht er vor allem zu Beginn des Convivio, 
eines gescheiterten Projekts, welches allerdings die Basis für das eigentliche Werk 
seiner Einsamkeit legt, die Commedia, welche er mit wundersamer Kohärenz und 
Strenge in der zweiten Hälfte seines Lebens geschaffen hat. Der Beginn der Comme-
dia erlaubt uns drei Erscheinungsweisen Dantes zu unterscheiden: Dante als empi-
rische Person (persona), Dante als handelnde Figur (personaggio) und Dante als Autor 
(autore). Alle drei sind von einer ihnen eigenen Einsamkeit und von der Erfahrung 
des Exils gezeichnet. Einerseits ist das Exil der stilisierte Ausgangspunkt des »altro 
vïaggio« von Dante als handelnder Figur. Andererseits ist es ein Zukunftshorizont, 
jenseits dessen das Projekt der Commedia selbst angesiedelt ist. Diese ist ein zutiefst 
einsames Werk. Es ist nicht an ein System von vorgängigen Diskursen oder litera-
rischen Gattungen angepasst. Es ist ein einsames Werk nach der Art von Mallarmé 
oder mehr noch nach der Art von Marcel Proust, der stark von Dante beeinflusst 
wurde. Angesichts eines solch einsamen Werkes, wie es die Commedia ist, stellt sich 
die Frage, welche Rolle der Leser spielen soll. In seinem permanenten Dialog mit 
dem Leser scheint Dante selbst eine allzu oberflächliche Vorstellung davon zu ha-
ben. Sollte es denn tatsächlich stimmen, dass seine Leser ihm treu in ihrem klei-
nen Schifflein hinterherfahren müssen, oder sollten sie nicht in Wahrheit, um dem 
Werk auf Augenhöhe zu begegnen, Odysseus-Leser sein, so wie sich Dante als 
neuen Odysseus stilisiert, der mit seinem Schiff, welches »cantando varca«, eine 
unbekannte Welt entdeckt: »L’acqua ch’io prendo già mai non si corse«? Auch der 
Brief an Cangrande, wenn er denn authentisch ist, vermittelt keine hinreichende 
Vorstellung von dem Leser, den Dante in seiner Einsamkeit tatsächlich vor Augen 
hat. Die allegorische Lesart, welche er seinem Gönner vorschlägt, scheint weniger 
dem impliziten Leser der Commedia zu entsprechen, als dem Erwartungshorizont 
Cangrandes. Kommentar und lectura Dantis können bestimmte einzelne Textstellen 
erhellen, es bedarf aber des hermeneutischen Abenteuers eines Odysseus-Lesers, 
um Dantes Text in seiner ganzen semantischen, inter- und intratextuellen Dichte zu 
verstehen, diesen Palimpsest unendlicher Neuschreibungen.

1

Die Perspektive, unter der hier Dante und sein Werk betrachtet werden 
sollen, verdankt sich einer Nachbemerkung Sartres zu seinem Saint Genet, 
comédien et martyr: 

[...] seule la liberté peut rendre compte d’une personne en sa totalité, faire voir cette 
liberté aux prises avec le destin, d’abord écrasée par ses fatalités puis se retournant 
sur elles pour les digérer peu à peu, prouver que le génie n’est pas un don mais 
l’issue qu’on invente dans les cas désespérés, retrouver le choix qu’un écrivain fait 
de lui-même, de sa vie et du sens de l’univers jusque dans les caractères formels de 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41Dantes Einsamkeit und das Problem des Verstehens

son style et de sa composition, jusque dans la structure de ses images, et dans la 
particularité de ses goûts, retracer en détail l’histoire d’une libération: voilà ce que 
j’ai voulu [...].1 

Für Sartre ist die radikale Entscheidung, fortan in der Welt der Wörter zu 
leben und in ihr sich eine neue Identität zu errichten, ein Akt der Freiheit, 
der die Idee der Freiheit selbst illuminiert. Ich weiß, diese Bezugsetzung des 
zum Schriftsteller gewordenen Verbrechers Jean Genet mit dem aus Flo-
renz ins Exil gestoßenen Dichter und Politiker Dante Alighieri ist ein Ana
chronismus, aber warum nicht den Anachronismus zum hermeneutischen 
Werkzeug machen? Umso mehr, als der Anachronismus der Erfahrung 
von Dichtung vielleicht gemäßer ist als ein historischer Reduktionismus, der 
nur allzu oft auf schwachen Füßen steht. Auch bei Dante, und hier vielleicht 
erstmals, geht es um die Selbstbehauptung durch Sprache, die Erschaffung 
einer neuen Identität und einer neuen Existenz.
Es gibt eine neuzeitliche Figur des aus allen sozialen Bezügen herausgefalle-
nen Ich, das sich in der Kunst und durch die Kunst einen Ort schafft und 
so seine Einsamkeit zur Produktivkraft macht. Ein großes Beispiel dafür 
ist Jean-Jacques Rousseau, der seine Rêveries du promeneur solitaire inmitten 
der Großstadt Paris in einer absoluten Einsamkeit schreibt, als sei er von 
einem fremden Stern herabgefallen.2 Der einzig noch für sich selbst schrei-
bende Rousseau erfindet eine Schreibart für seine Rêveries, die noch ohne 
Beispiel ist. Hölderlin, selbst ein Einsamer und Dichter ohne Auftrag, nennt 
Rousseau »den Fremden«3 und fragt: »und wozu Dichter in dürftiger Zeit?«4 
Dante ist die exemplarische Gestalt dieses Dichters, den die Einsamkeit 
nicht vernichtet, sondern dem sie jenseits aller literarischen Konventionen 
die Sphäre des noch Ungesagten eröffnet.

1	 �Jean-Paul Sartre, Saint Genet, comédien et martyr, Paris, Gallimard, 1952, S. 536. Bild dieser 
exemplarischen Situation des Schriftstellers Genet ist das Spiel »Qui perd gagne«. Vgl. 
Patricia Oster, »Qui perd gagne – Schreiben als Projekt der Selbstsorge bei Jean-Paul Sartre«, 
in: Maria Moog-Grünewald (Hg.), Autobiographisches Schreiben und philosophische Selbstsorge, 
Heidelberg, Winter, 2004, S. 225–242.

2	 �Vgl. »Je n’ai plus en ce monde ni prochain, ni semblables, ni fréres. Je suis sur la terre com-
me dans une planette étrangére où je serois tombé de celle que j’habitois.« Jean-Jacques 
Rousseau, Les rêveries du promeneur solitaire. Texte établi et annoté par Marcel Raymond, in: 
ders., Œuvres complètes. Édition publiée sous la direction de Bernard Gagnebin et Marcel 
Raymond, Bd. I: Les Confessions. Autres textes autobiographiques, Paris, Gallimard, 1959, 
S. 993–1099, hier S. 999.

3	 �»wie nenn ich den Fremden?«, Friedrich Hölderlin, »Der Rhein«, in: ders., Sämtliche Werke: 
Gedichte nach 1800, hg. v. Friedrich Beissner, Kleine Stuttgarter Ausgabe, Stuttgart, Kohl-
hammer, 1953, S. 154.

4	 �»Brot und Wein«, in: Gedichte nach 1800, S. 98.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Karlheinz Stierle

Von Dante haben wir kein zeitgenössisches gemaltes Portrait, wohl aber gibt 
es zwei zeitgenössische literarische Portraits aus unmittelbarer Anschauung, 
die einen stolzen, hochfahrenden und ungeselligen Charakter erkennen las-
sen. In einem Sonett (42) wendet sich Guido Cavalcanti, Dantes Freund, an 
ihn und beklagt seinen »spirito noioso« und sein »pensar troppo vilmente«.5 
Und der Florentiner Chronist Giovanni Villani, dem Dante aus der Nach-
barschaft unmittelbar bekannt war, schreibt nach seinem Tod rückblickend: 

Questo Dante per suo savere fu alquanto presuntuoso e schifo e isdegnoso, e quasi a 
guisa di filosafo mal grazioso non bene sapea conversare co’ laici. [...] Ma per l’altre 
sue virtudi e scienza e valore di tanto cittadino ne pare che si convenga di dargli 
perpetua memoria in questa nostra cronica [...].6

Cavalcanti wie Villani zeichnen einen schwer zugänglichen, verschlossenen, 
wohl auch einsamen Dante. Aber erst als Dante nach einem Machtwech-
sel in Florenz in einem politischen Prozess zum Verlust seiner politischen 
Ämter, seines Familienvermögens und zur unehrenhaften Ausweisung aus 
Florenz verurteilt wird, macht er die Erfahrung einer radikalen, die Grund-
lagen seiner gesellschaftlichen Existenz infrage stellenden Einsamkeit. Wie 
tief ihn die Ausweisung aus Florenz, damit zugleich die Trennung von sei-
ner Familie, getroffen haben muss, bekundet insbesondere der Anfang sei-
nes groß angelegten Convivio, das, ausgehend von 14 Liebeskanzonen und 
ihrer allegorischen Deutung, in einer Parforcetour das ganze theologische 
und philosophische Wissen von Dantes Zeit umfassen sollte.7 Im trattato 
primo kommt Dante auf die besonderen Umstände zu sprechen, unter denen 
es einem Autor erlaubt sei, die eigene Stimme zu erheben und von sich zu 
sprechen. Boethius ist dafür das erste große Beispiel. Er habe, um sich von 
der »perpetuale infamia del suo essilio« (S. 112) zu reinigen, von dem Un-
recht seiner Verurteilung sprechen müssen, da keine andere Stimme sich zu 
seiner Verteidigung erhoben habe. Wäre ich doch, ruft Dante im Folgenden 
verzweifelt aus, der Notwendigkeit enthoben, von mir selbst zu sprechen, 
und hätte der Schöpfer es mir doch erspart, wie Boethius zu Unrecht das 
Exil zu erleiden: »peregrino, quasi mendicando, sono andato, mostrando 

5	 �Guido Cavalcanti, »Sonetto 42«, in: La poesia lirica del Duecento, a cura di Carlo Salinari, 
Torino, Unione Tipografico-Editrice Torinese, 1974 (11951), S. 45 f. 

6	 �Giovanni Villani, Nuova Cronica. Edizione critica a cura di Giuseppe Porta, Bd. II, Parma, 
Ugo Guanda Editore, 2007 (11991), S. 337. 

7	 �Convivio, a cura di Gianfranco Fioravanti, Canzoni a cura di Claudio Giunti, in: Dante 
Alighieri, Opere. Edizione diretta da Marco Santagata, Bd. II, Milano, Mondadori, 2014, 
S. 3–805. Im Folgenden mit Seitenangabe im Text zitiert.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43Dantes Einsamkeit und das Problem des Verstehens

contra mia voglio la piaga della fortuna, che suole ingiustamente al piagato 
molte volte essere imputata.« (S. 118) Nicht nur habe das Exil sein Ansehen 
beschmutzt, sondern auch jedes Werk, »ogni opera«, herabgesetzt, das er 
schon vollbracht habe oder noch zu vollbringen gedenke: 

Veramente io sono stato legno sanza vela e sanza governo, portato a diversi porti 
e foci e liti dal vento secco che vapora la dolorosa povertade; e sono apparito a li 
occhi a molti che forse che per alcuna fama in altra forma m’aveano imaginato: nel 
conspetto de’ quali non solamente mia persona invilio, ma di minor pregio si fece 
ogni opera, sì già fatta come quella che fosse a fare. (S. 118) 

Es reicht nicht, sich gegen die Infamie des Exils mit einem Werk zu be-
haupten – um über das Verhängnis des Exils zu triumphieren, muss es 
außerordentlich sein. Das Convivio mit seinem weltumfassenden enzyklo-
pädischen Projekt will ein solches Werk sein. Freilich überschätzt Dante 
hier seine Kräfte. Er scheitert. Schon nach dem dritten der geplanten 14 
Traktate bricht Dante ab. Aber auch der zweite große Plan, der Traktat De 
vulgari eloquentia, mit dem Dante den Grund zu einer gemeinitalienischen 
Hochsprache legen wollte, endet abrupt. Erst in einem neuen Anlauf, sei-
nem Projet der Commedia, in dem die Darstellung eines unerhörten Wegs bis 
zu den höchsten Höhen der göttlichen Präsenz sich mit der traumatischen 
Erfahrung des Exils vereinigen soll, wird Dante als Dichter das Werk schaf-
fen, das ihn zum Triumph seiner Fama über die Infamie seines Exils geführt 
hat.8

Dante wird zum Dichter, der sich das Höchste abverlangt in einer Situation 
radikaler Einsamkeit und des erzwungenen Bruchs mit dem sozialen Netz, 
das seine ersten Schritte in die Dichtung sicherte. Auch wenn die alte Le-
bens- und Werkforschung, die das Werk allzu umstandslos auf das Leben 
des Dichters zurückführen wollte, sich als obsolet erwiesen hat, so gilt dies 
nicht für die besondere Situation des Exils, dem das Werk antwortet. 
Mit dem Projekt seiner Commedia tritt Dante dem Verhängnis seines Exils 
entgegen. Wann dieses feste Konturen erhielt, wissen wir nicht. Fest steht 
aber, dass Dante das Werk, mit dem er seinem Schicksal entgegentreten 
wollte, nicht als Ort der Selbstaussprache oder der Selbstrechtfertigung ver-
stand, sondern als ein poetisches Monument, das sich selbst tragen sollte. 
Von vornherein versteht Dante sich als den Baumeister eines Werks, dem 
ein genauer Plan vorausliegt. Schon mit dem ersten Vers der Eingangs

8	 �Zur Bedeutung des Exils für Dantes poetischen Selbstentwurf vgl. Vf., Dante Alighieri. 
Dichter im Exil, Dichter der Welt, München, Beck, 2014.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Karlheinz Stierle

terzine hat Dante den letzten Vers des letzten, hundertsten Gesangs im 
Blick. Wie der mittelalterliche Baumeister seinem Bauplan ein Modul zu-
grunde legt, das alle Einzelheiten des Bauwerks bestimmt, so liegt dem Gan-
zen der Commedia ein triadisches Modul zugrunde, das von der kleinsten 
poetischen Einheit der Terzine bis zum Ganzen der drei Cantiche und der sie 
überwölbenden Trinität von Vater, Sohn und Heiligem Geist reicht. Der 
Bauplan ist gleichsam der Pakt, den er mit sich selbst schließt. Von ihm ist 
Dante bei seiner poetischen Arbeit bis zur Vollendung der Commedia kurz 
vor seinem Tod nicht abgewichen.
In seinem Frühwerk, der Vita nova, tritt Dante uns als Liebender und als 
Autor entgegen, beide eingebunden in das soziale Netz der aristokratischen 
Gesellschaft von Florenz. Der junge Liebesdichter gehört dem Dichterkreis 
der »fedeli d’Amore« an, denen er sein erstes Gedicht über seine Begegnung 
mit Beatrice und seinen anschließenden Traum sogleich mitteilt. Aber zu-
gleich ist der Raum seiner Begegnung mit Beatrice der öffentliche Raum der 
Stadt, wo jeder Blick lesbar ist. Dagegen spricht das Ich der Commedia von 
vornherein als vereinzeltes, aus der Gemeinschaft gefallenes, nur noch für 
sich selbst und einen zukünftigen Ruhm, der Dantes ganze Hoffnung trägt.

Nel mezzo del cammin di nostra vita
mi ritrovai per una selva oscura,
che la diritta via era smarrita.
Ahi quanto a dir qual era è cosa dura
esta selva selvaggia e aspra e forte
che nel pensier rinova la paura!9

(Inf. I, 1–6)

Die Commedia setzt ein, indem sie eine Schwelle markiert. Der gemeinsamen 
Mitte ›unseres‹ Lebenswegs steht eine Mitte entgegen, die einzig das Subjekt 
der Rede selbst betrifft. Der erste Gesang beginnt mit einem absoluten Tief-
punkt in jenem Augenblick, der der Scheitelpunkt eines jeden Lebens sein 
sollte. Das Verlassensein im dunklen Wald ist ein Bild der tiefsten Einsam-
keit und Verlorenheit. So unerhört ist der Schrecken dieses Augenblicks, 
dass er noch jetzt, im Augenblick der Niederschrift, erneut gegenwärtig zu 
werden scheint. Das passato remoto, das die Schreckenserfahrung des vergan-
genen Ich heraufruft, wird zum Präsens des im gegenwärtigen Augenblick 
erneut erfahrenen Schreckens.

9	 �Zitiert wird nach folgender Ausgabe: Dante Alighieri, La Divina Commedia. Commento di 
Anna Maria Chiavacci Leonardi, Milano, Mondadori, 1997 (11991). 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


45Dantes Einsamkeit und das Problem des Verstehens

Der Anfang der Commedia führt drei Personen Dantes zu einer personalen 
Trinität zusammen. Er bezeichnet genau den Übergang, an dem Dante als 
historische Person – Dante persona – sich in die Dante-Gestalt der Commedia – 
Dante personaggio – verwandelt und an dem beide der dritten Dante-Gestalt 
– Dante autore – entgegentreten. Jede dieser drei Personen ist in ihre eigene 
Einsamkeit verstrickt und jede hat doch zugleich an der Einsamkeit der 
beiden anderen teil. Dante als Person steht im Bann der radikalen Einsam-
keit, in die das Exil ihn mit dem Verlust seiner Familie, seines Familienver-
mögens, seiner politischen Laufbahn und seines poetischen Freundeskreises 
geworfen hat. Der aus Florenz verbannte Dante wird seine Heimatstadt 
nie mehr wiedersehen. Die zweite Hälfte seines Lebens wird unter diesem 
Trauma stehen. Die Geschichte des Dante personaggio, dessen unerhörte Er-
fahrung der drei unbetretbaren Weltregionen von Inferno, Purgatorio und 
Paradiso in die knappe Zeit weniger Tage zusammengedrängt ist, beginnt in 
der Karfreitagsnacht des Jahres 1300 mit der Erfahrung einer radikalen, ab-
soluten, existenzgefährdenden Einsamkeit. Die Parallelle zur Verzweiflung 
Christi am Kreuz, der in der Karfreitagsnacht ausruft: »Mein Gott, mein 
Gott, warum hast du mich verlassen«, ist unübersehbar. 
Nichts weist darauf hin, dass Dante persona im Jahr 1300 auf der Höhe seiner 
politischen Florentiner Laufbahn, als er zu einem der neun Prioren der Stadt 
berufen wird, eine Erfahrung der radikalen Einsamkeit gemacht hätte, die 
der des Eingangs der Commedia vergleichbar wäre. Stattdessen spricht alles 
dafür, dass Dante hier einer realen Erfahrung von 1302, seiner Verbannung 
aus Florenz, poetische Gestalt gegeben hat. So sehr zweifelt Dante personaggio 
am Sinn der Welt und an der göttlichen Gerechtigkeit, dass die Eingangs
situation eine Situation der Verlockung zum Selbstmord, ja des unmittelbar 
bevorstehenden Selbstmords zu sein scheint. Einzig göttliche Intervention 
kann ihn daraus noch retten. Es ist Vergil, den die aus himmlischer Höhe 
herabgekommene Beatrice beauftragt hat, Dante zu Hilfe zu kommen. Er 
verspricht ihm eine ungeheure Reise, die ihm sein erschüttertes Weltver-
trauen zurückgeben soll. So tief scheint die Sinnkrise von Dante personaggio 
Besitz ergriffen zu haben, dass es allein noch eine äußerste Erfahrung ver-
mag, ihm das Vertrauen in den Sinn der Welt zurückzugeben.
Während das Exil für Dante persona ein sein ganzes Leben markierender Ver-
gangenheitshorizont ist, ist es für Dante personaggio eine immer wieder pro-
phezeite Zukunft. Nicht die äußerste, dem Bewusstsein und der Erinnerung 
kaum mehr fassbare Erfahrung der Präsenz Gottes selbst in der höchsten 
der Himmelssphären, sondern der Sturz in die Zeit und das ihn dort erwar-
tende Exil bestimmen seinen Zukunftshorizont. Aber Dante personaggio wird 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Karlheinz Stierle

auch erfahren, dass Einsamkeit nicht nur ein Schicksal, sondern eine Chan-
ce zur Freiheit ist. Immer wieder begegnen Dante, dem Weltenwanderer, 
Gestalten, deren grandiose, auratische Einsamkeit er zutiefst bewundert. 
Jeder der Verdammten des Inferno muss in kommunikationsloser Einsam-
keit in aller Ewigkeit die Verfehlung seines Seelenheils durcharbeiten. Aber 
unter diesen gibt es Heroen der Einsamkeit wie Farinata degli Uberti oder 
Capaneo, die ungebrochen sie selbst geblieben sind, während andere, wie 
Cavalcante Cavalcanti oder Filippo d’Argento, in Jämmerlichkeit versinken. 
Eine Gestalt stolzer Einsamkeit ist im Purgatorio Sordello, der Dichter, der 
sich von den übrigen Seelen fernhält und den Dante und Vergil nach dem 
Weg fragen wollen:

Ma vedi là un’anima che, posta
sola soletta, inverso noi riguarda:
(Purg. VI, 58f.)

Sordello betrachtet die Ankommenden hochmütig, »a guisa di leon quando 
si posa« (VI, 66), ehe Vergil auf die Frage nach der Herkunft das Wort 
»Mantova...« noch kaum ausgesprochen hat und Sordello ihn als seinen 
Landsmann gerührt begrüßt und umarmt, was Dante autore Anlass zu seiner 
großen Klage über den Niedergang des gegenwärtigen Italien gibt. Im XI. 
Gesang des Purgatorio, in dem Oderisi die Hinfälligkeit menschlicher Kunst 
und menschlicher Überheblichkeit beklagt, geht vor ihnen Provenzan Sal-
vani, der hochmütige Stadtherr von Siena, der, wie Oderisi auf Nachfragen 
Dantes erzählt, einst auf dem Campo di Siena sich der Schmach aussetzte, 
für das Lösegeld des Freundes zu betteln, und dem für diese Tat der Auf-
enthalt im Antipurgatorio erlassen wurde. Provenzan geht vor ihnen, ohne 
sie eines Blicks zu würdigen.
Wenn Dantes »altro viaggio«, wie Vergil Dante personaggio verspricht, ihm 
sein Vertrauen in die Welt zurückgeben soll, so liegt der Schmerz des Exils 
gleichwohl noch vor ihm. Im siebten Höllengraben (Inf. XV) begegnet ihm 
in der Schar der im Feuerregen einherschreitenden Sodomiten sein Lehrer 
Brunetto Latini, der ihn ermahnt, einzig seinem Stern zu folgen, das heißt 
seiner nur ihm zukommenden Bestimmung:

[…] Se tu segui tua stella,
non puoi fallire a glorïoso porto.
(Inf. XV, 55f.)

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


47Dantes Einsamkeit und das Problem des Verstehens

Das bösartige Volk von Florenz wird ihn ausweisen, aber nur zu seinem 
Besten:

ti si farà, per tuo ben far, nimico;
(Inf. XV, 64)

Dantes fern und einsam leuchtender Stern ist das Werk, das er vollbringen 
wird und bei dem Brunetto ihm gern behilflich gewesen wäre. Brunetto ist 
Dantes Lehrer, der die Idee des zeitüberdauernden Werks in ihm geweckt 
hat:

m’insegnavate come l’uom s’etterna:
(Inf. XV, 85)

In seiner Hoffnung auf den verheißenen Ruhm ist Dante bereit, dem ihn 
erwartenden Schicksal unerschrocken ins Auge zu sehen.
Noch einmal gewinnt das bevorstehende Schicksal des Exils imaginäre Prä-
senz. Im XV. Gesang des Paradiso begegnet Dante seinem Urahn Caccia-
guida, von dem er die Geschichte des frühen Florenz erfährt und der ihm 
erneut sein bevorstehendes Schicksal des Exils voraussagt: 

Tu lascerai ogne cosa diletta
più caramente; e questo è quello strale
che l’arco de lo essilio prima saetta.
Tu proverai sì come sa di sale
lo pane altrui, e come è duro calle
lo scendere e ’l salir per l’altrui scale.
(Par. XVII, 55–60)

Aber der Schmerz des Verlusts und der Entwürdigung ist nicht alles. Der 
Politiker Dante wird auch seine politische Heimat, die Fraktion der Bianchi, 
verlieren und schließlich ganz auf sich allein gestellt sein:

[…] a te fia bello
averti fatta parte per te stesso.
(Par. XVII, 68f.)

Dante wird einzig noch Partei seiner selbst sein. Doch dies wird sich noch 
als sein Glück erweisen. Dass indes dieses Glück das Projekt des Werks 
sein wird, dem Dante sich in seiner zweiten Lebenshälfte mit ungeteilter 
Leidenschaft widmen wird, bleibt hier ungesagt. Als Dante aber nachfragt, 
ob es ihm erlaubt sein werde, seine Erfahrungen in der jenseitigen Welt 
rückhaltlos zu berichten, bekräftigt ihn Cacciaguida darin, dass er genau 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Karlheinz Stierle

deshalb mit »anime che son di fama note« zusammengetroffen sei und dass 
seine Erzählung, auch wenn sie zuerst für viele ärgerlich sei, schließlich zu 
einer unentbehrlichen Speise werde: 

Ché se la voce tua sarà molesta
nel primo gusto, vital nodrimento
lascerà poi, quando sarà digesta. 
(Par. XVII, 130–132)

Auch hier hat Dante personaggio bereits den zukünftigen Dante autore im 
Blick.
Am Anfang des XXV. Gesangs schließlich, vor der Begegnung mit dem 
Apostel Jacob im achten, dem gestirnten Himmel, ergreift Dante autore auf 
dem Weg zur Vollendung seines Werks selbst das Wort. Dante der Au-
tor blickt auf das »poema sacro«, an das Himmel und Erde Hand ange-
legt haben, voraus. Dies wird der Augenblick sein, an dem Dante autore als 
Dante persona nach Florenz zurückkehren wird, um sich selbst über dem 
Taufbecken von San Giovanni, wo er die Taufe empfing, den Lorbeer aufs 
Haupt zu setzen. Hier, wo der Autor Dante gleichsam in eigener Sache das 
Wort ergreift, wird der Zusammenhang von Exil und Werk besonders 
deutlich. Das Werk entspringt der Einsamkeit des Exilierten. 
Aber was bedeutet ›Werk‹ für Dante genau? In der Rede Adams im XXVI. 
Gesang des Paradiso heißt der Turm von Babel »ovra inconsummabile« (Par. 
XXVI, 125). Sollte Dante sein Projekt der Commedia, als er seinen Bauplan 
festlegte, nicht auch insgeheim als »ovra inconsummabile« betrachtet ha-
ben? Das der Kontingenz der Zeit entrissene Werk, dem kurz vor Dantes 
Tod die Vollendung gewährt wurde, ist herausragend allein schon durch 
die Beständigkeit, mit der Dante es allen Hindernissen zum Trotz zu einem 
glücklichen Ende geführt hat. In Dantes Einsamkeit bleibt ihm ein treuer 
Partner: das schon gewordene Werk, das dem werdenden Werk eine Rich-
tung gibt. Dabei spricht alles dafür, dass das Werden dieses Werks nicht 
linear zu denken ist, sondern als ein Prozess immer neuer Überschreibun-
gen, aus denen ein immer dichteres Netz der intratextuellen Verweisungen 
hervorgeht. Das werdende Werk setzt das schon gewordene immer neu in 
Bewegung. Dante schreibt sich aus allen Diskursen seiner Zeit heraus und 
immer tiefer in sein Werk hinein.
»Opera« heißt bei Dante nicht so sehr das sich selbst genügende poetische 
Werk, sondern die große, bewundernswürdige menschliche Leistung, die 
gegebenenfalls auch Dichtung sein kann. Wenn Brunetto Latini zu Dante 
personaggio sagt:

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


49Dantes Einsamkeit und das Problem des Verstehens

dato t’avrei a l’opera conforto.
(Inf. XV, 60)

– so bedeutet dies vor allem, dass Brunetto, wäre er länger am Leben geblie-
ben, ihn hätte unterstützen wollen, seinem Stern zu folgen und seinen ruhm-
reichen Hafen zu erreichen, was immer auch dieses Bild konkret bedeuten 
mag. Im Purgatorio erzählt Oderisi auf die Nachfrage Dantes die Geschichte 
Provenzan Salvanis, der auf dem Campo di Siena für die Freilassung seines 
Freundes, obwohl er innerlich vor Scham erzitterte, Geld erbettelt und dafür 
vom Himmel die Wartezeit im Antipurgatorio erlassen bekommen habe:

Quest’opera li tolse quei confini.
(Purg. XI, 142)

Im zweiten Himmel, dem Merkurhimmel, erzählt Justinian von Romeo di 
Villanova, der selbstlos seinem Herren, dem Grafen Raimondo, gedient 
habe und dennoch bei diesem in Ungnade gefallen sei:

[…] di cui
fu l’ovra grande e bella mal gradita.
(Par. VI, 128f.)

Wenn es von ihm heißt:

indi partissi povero e vetusto;
e se ’l mondo sapesse il cor ch’elli ebbe
mendicando sua vita a frusto a frusto,
assai lo loda, e più lo loderebbe.
(Par. VI, 139–142)

– so ist das versteckte Selbstbildnis Dantes hier unverkennbar.
Jede der Dante-Gestalten ist mit Einsamkeit geschlagen, aber jede ist auch 
immer auf die jeweils anderen hin durchlässig. Der Autor Dante geht aus 
Dante persona hervor und gibt selbst wiederum Dante personaggio seine 
werkimmanente Gestalt. Der Dante persona des Exils verdichtet sich zu der 
Gestalt des Dante personaggio, die seinerseits sich in den Dante autore verwan-
delt. Der Dante personaggio zwischen Dante persona und Dante autore ist die 
Brücke zwischen beiden und zugleich jener, der fragend, schauend, zwei-
felnd bei seiner Reise der anderen Art gegenwärtig wird. Schließlich erreicht 
er in der höchsten Höhe des Paradiso jenen äußersten Punkt, an dem das 
Unfassbare, das Unerinnerbare und das Unsagbare dem Werk eine absolu-
te Grenze setzen. Auch wenn das Unfassbare fassbar wäre, so wäre es doch 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Karlheinz Stierle

unerinnerbar. Auch wenn das Unerinnerbare erinnerbar wäre, so wäre es 
doch unsagbar.
Dantes Commedia ist in der Geschichte der Werk-Idee ein radikaler Neuein-
satz. Das eigene Schicksal soll die Dignität eines Werks erhalten, dessen poe-
tischer Anspruch alle Dichtung der Antike übertrifft. Wenn Dante personaggio 
immer wieder Vergil als seinen Meister preist, so ist doch unverkennbar, 
dass er ihn, dessen antike Weltsicht begrenzt ist, im Licht einer neuen, 
christlichen Welt zu überbieten trachtet. Aber wesentlicher noch: Das Werk 
soll zur Waffe der Selbstbehauptung gegen das eigene Schicksal werden. 
Vergil der Führer beim »altro viaggio« durch Inferno und Purgatorio ist 
zugleich ein Führer, der Dante aus der Gefährdung des Selbstmords rettet 
und zu jener Freiheit führt, deren es bei Dantes unerhörtem Werk bedarf:

libero, dritto e sano è tuo arbitrio,
e fallo fora non fare a suo senno:
per ch’io te sovra te corono e mitrio.
(Purg. XXVII, 140–142)

Hier entlässt zugleich der Dichter der alten Welt den Dichter Dante in eine 
neue Welt der poetischen Selbstbestimmung. Dante schreibt sich aus allen 
Diskursen seiner Zeit heraus. Er ist weder Theologe noch Philosoph noch 
Historiker. Aber auch als Dichter fügt er sich in kein Gattungssystem. Sein 
Werk ist ortlos, es steht nur für sich in einer fundamentalen Einsamkeit. 
Dantes Werk fällt wie ein Meteorit in die Mitte seiner Zeit:

Calme bloc ici-bas chu d’un désastre obscur.10

Die Verse Mallarmés in seinem »Grabmal für Edgar Allan Poe« könnten 
auch als Hommage an Dante gelesen werden. Und sollte nicht die poetische 
Devise »Solitude, récif, étoile«, die Mallarmé in seinem Eingangsgedicht »Sa-
lut« an die Gefährten seiner imaginären Dichterreise richtet,11 so etwas wie 
die Essenz von Dantes dichterischer Reise sein?
Vor allem aber trifft die Idee des nur aus seiner inneren Logik entfalte-
ten, jenseits aller Gattungskonventionen stehenden Werks auch auf Marcel 
Prousts À la recherche du temps perdu zu, das zu Dantes Commedia in einem 

10	 �»Le tombeau d’Edgar Poe«, in: Stéphane Mallarmé, Œuvres complètes. Texte établi et annoté 
par Henri Mondor et G. Jean-Aubry, Paris, Gallimard, 1961, S. 70.

11	 �Œuvres complètes, S. 27. 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


51Dantes Einsamkeit und das Problem des Verstehens

wesentlichen Zusammenhang steht.12 Am Ende der Recherche fragt sich sein 
Autor, der gleichfalls in einem persona und personaggio ist, nach dem Schicksal 
seines Werks, in dem er nach langen Jahren des Suchens seine »vocation« 
gefunden hat:

Je ne savais pas si ce serait une église où des fidèles sauraient peu à peu apprendre 
des vérités et découvrir des harmonies, le grand plan d’ensemble, ou si cela resterait 
– comme un monument druidique au sommet d’une île – quelque chose d’infré
quenté à jamais.13

Nur das einsame Werk ist Werk in einem emphatischen, seine eigene Abso-
lutheit anstrebenden Sinn.

2

Das in der von ihm selbst erst erschaffenen Einsamkeit stehende Werk, in 
dem zugleich die Einsamkeit seines Autors Gestalt wird, stellt ein herme-
neutisches Problem besonderer Art vor. Es bedürfte für Dante einer eigenen 
Poetik und Hermeneutik des einsamen Werks, die bis heute aussteht. Für 
Mallarmé wie für Proust steht das Werk ganz für sich: »Impersonnifié, le 
volume, autant qu’on s’en sépare comme auteur, ne réclame approche de 
lecteur. [...] il a lieu tout seul: fait, étant.«14 In der Geschichte des impliziten 
Lesers ist dies eine äußerste, in ihrer Rigorosität von Dante nicht geteilte 
Position. Dennoch ist sie Dante nicht fremd. Dantes emphatischer Werkbe-
griff ließe sich abheben gegen den Hintergrund Boccaccios, der als erster in 
einer Lectura Dantis Dante öffentlich ausgelegt und durch seine Abschriften 
eines maßgeblichen Manuskripts sein Werk gerettet hat. Boccaccio zeigt in 
seinem ganzen poetischen und literarischen Werk mit großer Kompetenz 
das Maß des Üblichen seiner Zeit, aus dem Dante sich so ins Offene hinaus-
geschrieben hat, wie sein Held Odysseus sich ins Offene des unbekannten 
westlichen Weltmeers hinauswagte.
Der II. Gesang des Paradiso beginnt mit einer Anrede des Autors an seine 
Leser: 

12	 �Vgl. Vf., Zeit und Werk. Prousts »À la recherche du temps perdu« und Dantes »Commedia«, Mün-
chen, Hanser, 2008.

13	 �Marcel Proust, À la recherche du temps perdu. Édition publiée sous la direction de Jean-Yves 
Tadié, Bd. IV, Paris, Gallimard, 1989, S. 618.

14	 �»Quant au livre«, in: Œuvres complètes, S. 372.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Karlheinz Stierle

O voi che siete in piccioletta barca,
desiderosi d’ascoltar, seguiti
dietro al mio legno che cantando varca,
(Par. II, 1–3)

Dante sieht sein Werk hier schon als Schiff, das in majestätischer Einsam-
keit in Gewässer hinausfährt, in die sich noch nie eine Menschenseele ge-
wagt hat:

L’acqua ch’io prendo già mai non si corse;
(Par. II, 7)

Unüberhörbar ist hier der Anklang an jenen Odysseus, dem Dante im 
XXVI. Gesang des Inferno begegnete und der dort von seiner ungeheuren 
Abenteuerfahrt ins westliche Weltmeer erzählt. Aber zugleich verweist dies 
poetische Schiff im Horizont der zweiten Lektüre auf jenes Schiff der Argo-
nauten, dessen Anblick Neptun so sehr erstaunte, dass er ihn auch 25 Jahr-
hunderte später nicht vergessen konnte, wie es im XXXIII. Gesang des 
Paradiso heißt. Von der Höhe seines mächtigen Schiffs schaut Dante auf das 
kleine Schiffchen herab, in dem die Schar seiner Leser begierig lauscht, und 
gibt ihnen den Rat, bevor sie sich auf hoher See verirren – hat sich nicht 
auch Dante selbst verirrt? – wieder zum Gestade zurückzukehren:

tornate a riveder li vostri liti:
non vi mettete in pelago, ché forse,
perdendo me, rimarreste smarriti.
(Par. II, 4–6)

Der Leser der Commedia fällt aus dem Netz seiner diskursiven Sicherheiten 
und findet Aufnahme in jener »piccioletta barca«, in der Dante als Autor 
seine Leser versammeln will, während er in seinem »legno che cantando 
varca« ins Offene fährt. Aber könnte ein solcher im wahren Sinn ›folgsamer‹ 
Leser Dantes Text erfassen? 
Einzig eine kleine Schar von Wissenden könnte es wagen, in seiner Spur 
ihm nachzufolgen. Während Dante mit der großen Geste eines Odysseus 
ausfährt, scheint ihm der Odysseus-Leser in seinem »großem Meer des 
Sinns« ganz außerhalb jeder Denkbarkeit zu sein. Durch die ganze Commedia 
hindurch führt Dante einen Dialog mit seinem Leser, der immer wieder 
neue Gestalt annimmt. Dante ruft die Alltagserfahrung seines Lesers auf, 
um seine Vorstellungskraft zu aktivieren. So wird in ihm die Erinnerung an 
Nebel in den Bergen bei plötzlich durchdringendem Licht geweckt, um ihm 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


53Dantes Einsamkeit und das Problem des Verstehens

eine Vorstellung des Augenblicks zu geben, wo Dante im Abendlicht, von 
seiner Einbildungskraft hervorgebracht, eine Vision erscheint (Purg. XVII, 
1–9). Die Geschwindigkeit, mit der Dante und Beatrice vom siebten zum 
achten Himmel auffliegen, wird dem Leser im Vergleich zu der Geschwin-
digkeit nahegebracht, mit der er den Finger aus brennendem Feuer gezogen 
hätte (Par. XXII, 106–111). Dass Dante am Ende von Gesang XXXIII des 
Purgatorio dem Leser nicht weiter den Wohlgeschmack des Tranks aus dem 
Eunoe vermitteln kann, erklärt sich sehr konkret daraus, dass das für diesen 
Gesang vorgesehene Pergament schon verbraucht ist (Purg. XXXIII, 136–
141). Dagegen wird in Gesang XXXIV des Inferno dem Leser ausdrücklich 
die Erfahrung der Kälte im tiefsten Höllenkreis vorenthalten, weil sie sich 
jeder Beschreibbarkeit entzieht (Inf. XXXIV, 22–24). Doch soll es Sache 
der Geisteshelle (»ingegno«) sein, sich dies selbst vorzustellen (Inf. XXXIV, 
26f.). In Gesang X des Paradiso wird der Leser zuerst ermuntert, den Blick 
zu der höher gelegenen Himmelssphäre emporzuheben, ehe der Autor sich 
von ihm verabschiedet, weil er sich wegen seiner Aufgabe, sein ungeheures 
Abenteuer als »scriba«, als Schreiber, festzuhalten, nicht mehr um ihn küm-
mern kann:

Messo t’ho innanzi: omai per te ti ciba. 
(Par. X, 25)

Es soll genügen, was ihm der Autor schon vor Augen gestellt hat, sich in 
seiner eigenen Vorstellung zu vertiefen. In Gesang XXIV des Paradiso er-
scheint Petrus, der sich mit so süßem Gesang um Beatrice bewegt, dass der 
Autor hier bei seiner Erzählung einen Sprung macht:

Però salta la penna e non lo scrivo. 
(Par. XXIV, 25)

Im vorangehenden Gesang weckt das Licht Christi und Beatrices Glückse-
ligkeit in Dante eine so intensive Glücksempfindung, dass sie seinem Ge-
dächtnis ebenso entgleitet wie seinem Darstellungsvermögen. Auch hier ist 
der Leser aufgerufen, jenseits von Dantes Gedicht, des »sacrato poema«, 
sich das Unvorstellbare selbst vorzustellen:

e così, figurando il paradiso,
convien saltar lo sacrato poema,
come chi trova suo cammin riciso.
(Par. XXIII, 61–63)

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Karlheinz Stierle

Am Leser liegt es, sich das Unvorstellbare vorzustellen, aber auch die dunkle 
Verweisungskraft des Erscheinenden einzulösen:

[…] Il fiume e li topazi
ch’entrano ed escono e ’l rider de l’erbe
son di lor vero umbriferi prefazi.
(Par. XXX, 76–78)

Was Beatrice hier zu Dante personaggio sagt, sagt Dante autore zugleich zu 
seinem Leser.
Dantes Leseranreden wollen den Leser ins Innere der dargestellten imagi-
nären Welt hineinziehen, sei es, dass sie seine Alltagserfahrung mobilisieren 
oder sein imaginatives Vermögen bis an die Grenzen seiner Leistung treiben 
wollen. Immer geht es in diesen Leserappellen darum, die referentielle Ei-
gentätigkeit des Lesers zu maximieren. Dabei kommt das Werk als Werk in 
der Wucht seiner poetischen Präsenz nicht in den Blick. Die Einsamkeit des 
Werks wird so gleichsam ausgetrieben oder verdeckt. Mehr gilt dies aber 
noch für Dantes Brief an Can Grande, seinen Schutzherrn in Verona. In 
diesem Brief oder besser Traktat, dessen Authentizität bis heute umstritten 
ist, entwirft Dante ein Schema der Lesbarkeit seines Werks, indem er, wie 
bereits im zweiten Traktat des Convivio, auf eine biblische Hermeneutik des 
mehrfachen Schriftsinns zurückgreift, die zu Dantes Zeit bereits Allerwelts-
wissen war. Denkbar wäre, dass Dante auf diese Weise versucht, seinem 
Schutzherrn die Commedia in dessen eigenem Erwartungshorizont darzustel-
len, ohne ihn durch seine poetologischen Innovationen allzusehr zu beun
ruhigen. Über Dantes radikal neues poetisches Projekt sagt der Brief an Can 
Grande so gut wie nichts. Als hermeneutischer Schlüssel ist er daher unge-
eignet.15 Jenseits des ›folgsamen‹ Lesers, der den Anweisungen des Autors 
gehorcht, will Dante den aufmerksamen, nachdenklichen Leser, der nichts 
fraglos hinnimmt, sondern, wie der fragende Dante personaggio selbst, sich 
fragend im Text bewegt und so zugleich den linearen Text zum vieldimen-
sionalen Textraum macht.
In seiner Einsamkeit hat Dante ein Werk hervorgebracht, an das er selbst 
die höchsten Ansprüche stellte und das auch seinem Leser das Höchste ab-
verlangt. Dante dürfte seine Commedia bewusst so geschrieben haben, dass 
sie des Kommentars bedarf. Denn mehr als alles andere ist der Kommen-

15	 �Vgl. hierzu Patricia Oster, Der Schleier im Text. Funktionsgeschichte eines Bildes für die neuzeitliche 
Erfahrung des Imaginären, München, Fink, 2002, sowie ihren Beitrag im vorliegenden Band 
(S. 193–213).

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


55Dantes Einsamkeit und das Problem des Verstehens

tar im mittelalterlichen Studium der Ausweis des klassisch gewordenen 
Texts.16 Die Sinn- und Verweisungsdichte der Commedia hat schon früh den 
Kommentar auf den Plan gerufen, der den Text in zu erklärende Stellen 
auflöst. Doch auch die von Boccaccio begonnene und erst wieder zu Beginn 
des 20. Jahrhunderts aufgenommene Tradition der Lectura Dantis, die Dan-
tes Werk Gesang für Gesang aufschließt, ist für das Verständnis des Werks 
als Sinnarchitektur, an der Dante bis zum Ende seines Lebens arbeitete, 
nur bedingt hilfreich. Dennoch ist unbestreitbar, dass ohne die kontinuierli-
che Arbeit der Kommentare und der auf den jeweiligen Canto konzentrier-
ten Lecturae Dantis Dante heute weithin unlesbar wäre. Dante schreibt, wie 
Beatrice und Cacciaguida sprechen, in hohem Stil, in weithin zielenden An-
deutungen und Ahnungen. Mehr noch: Dies in der Einsamkeit entstandene 
Werk trägt alle Anzeichen der Einsamkeit. In seinen Überschreibungen und 
multiplen Lesbarkeiten scheint es zugleich die Nähe des Lesers zu verlangen 
und sich ihr zu verschließen. Der ideale Leser, den Dante in seiner Einsam-
keit erahnt, ohne ihm eine Stimme zu geben, wäre ein Leser, dem es gelän-
ge, Nähe und Ferne zugleich einzulösen.
Ein Ausweg aus dem hermeneutischen Dilemma, vor das Dante seinen Le-
ser stellt, scheint die konsequente Historisierung des Dante’schen Projekts 
zu sein. Die Commedia ist voller historischer Daten und Verweisungen, viele 
der Gestalten, denen Dante begegnet, sind Gestalten der nahen und fernen 
Geschichte. Indes, die radikale Dichter-Einsamkeit Dantes scheint historisch 
nicht belangbar zu sein. Das poetische Werk besitzt einen Mehrwert, der 
im Historischen nicht aufgeht. Die Poesie selbst ist anachronistisch.17 Dich-
tung, zumindest Dichtung im Sinne Dantes, ist ein Interdiskurs zwischen 
Diskursen. Dem Interdiskurs kommt aber ein anderer historischer Status zu 
als den Diskursen selbst. Der Interdiskurs ist wesentlich ahistorisch. Er hebt 
die historische Ordnung der Diskurse auf. Nicht zuletzt ist die Commedia 
auch ein Interdiskurs zwischen Interdiskursen. Als Interdiskurs zweiten 
Grades ist ihre anachronistische Struktur besonders ausgeprägt. An Dantes 
in sich gedrungener Dichtung prallt alles bloß historische Bescheidwissen 
ab. Lässt Dantes Eigensinn sich überhaupt auf der Zeitachse situieren? Was 
wurde nicht um Dante medievale, Dante gotico, Dante protoumanista, Dante 
moderno gestritten, ohne dem leidenschaftlichen Eigensinn Dantes Rechnung 
zu tragen.

16	 �Vgl. Vf., »Studium. Perspectives on Institutional Modes of Reading«, in: New Literary 
History 22 (1991), S. 115–127.

17	 �Vgl. hierzu Vf., »Die Absolutheit des Ästhetischen und seine Geschichtlichkeit«, in: ders., 
Ästhetische Rationalität. Kunstwerk und Werkbegriff, München, Fink, 1997, S. 42–62.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Karlheinz Stierle

So bleibt für Dante letzten Endes allein die immanente Interpretation, die sich 
auf die Besonderheit des Werks in seiner poetischen Konkretheit einlässt. 
Unterscheidet man als zwei Grundtypen der Interpretation ihre zentripetale 
und ihre zentrifugale Ausrichtung, so entspricht die zentripetale Auslegung 
der poetischen Schreibart Dantes selbst. Dem Leser der Commedia ist es auf-
gegeben, die Priorität der Werkimmanenz auszuschreiten, der Dante sei-
ne dichterische Bemühung unterstellt. Dafür bedarf es aber eines Zugangs, 
der den Weg zum Werk, den Weg des Werks und das Werk selbst in 
ihrer Kopräsenz erschließt. Im Gegensatz zu dem Leser, den Dante selbst 
in seinen Leserzuwendungen ins Spiel bringt, ist dieser Leser inventiv in 
der Erschließung des Textes. So wie Dante personaggio bei seinem »altro 
viaggio« nicht aufhört, angesichts der Übermächtigkeit der Evidenz seine 
Fragen zu stellen, muss auch der Leser sich fragend des Textes versichern. 
In einer glücklichen Formulierung spricht Walter Benjamin vom Werk als 
Reflexionsmedium, das einzig durch den vom Objekt zum Subjekt seiner 
Lektüren werdenden Leser aktiviert werden kann.18 So dringt der Leser 
immer tiefer in die innere Kommunikativität des Werks in der Dichte seiner 
Überschreibungen ein. Der Immanenz des für sich in seiner Einsamkeit und 
Singularität stehenden Werks hat Dante in besonderer Weise den Reim als 
Medium der immanenten Kommunikation erschlossen. In der Reimverket-
tung der terza rima, könnte man sagen, kommt die Werkimmanenz von Dan-
tes Commedia exemplarisch zu ihrer sinnlichen Gestalt, in der sich zugleich 
eine höchste Geistigkeit zur Erscheinung bringt.19 Das Ende einer jeden 
Cantica beschließt das Wort stelle, das so gleichsam zur Mitte der poetischen 
Trinität der Commedia wird. Im Reimwort stelle manifestiert sich in höchster 
Instanz die stella, die Brunetto Latini Dante auf dem Weg zu Exil und Werk 
verheißt. Zur Kompetenz jenes Lesers, den Dante stillschweigend voraus-
setzt, gehört aber auch, dass er den Horizont der Möglichkeiten erfasst, in 
dem jede sprachliche Entscheidung Dantes steht.
Dantes ans Wahnwitzige grenzendes Projekt hatte alle Chancen zu schei-
tern, umso unerhörter ist sein Gelingen. Aber umso größer ist auch die 

18	 �Walter Benjamin, Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik (1920), in: ders., 
Gesammelte Schriften, I,1, hg. v. Rolf Tiedemann u. Hermann Schweppenhäuser, Frankfurt 
am Main, Suhrkamp, 1974, S. 7–122, hier S. 66: »Kritik ist so gleichsam ein Experiment 
am Kunstwerk, durch welches dessen Reflexion wachgerufen, durch das es zum Bewußt-
sein seiner selbst gebracht wird.«

19	 �Vgl. Vf., »Dantes Reimkunst«, in: ders., Das große Meer des Sinns. Hermenautische Erkundungen 
in Dantes »Commedia«, München, Fink, 2007, S. 206–234.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


57Dantes Einsamkeit und das Problem des Verstehens

Herausforderung an den Leser, Dantes Werk gerecht zu werden. Was heißt 
im Blick auf die Commedia Lesbarkeit, was heißt lesen?20

750 Jahre nach Dantes Geburt scheint sein Werk lebendiger als je, und 
noch immer ist es eine Herausforderung für den Leser, der staunend und 
fasziniert die einsame Welt Dantes betritt und sich seiner ›anderen Reise‹ 
anvertraut. Doch kann er dieser nur gerecht werden, indem er seine Praxis 
der Lektüre bis an die äußerste Grenze seiner Möglichkeiten treibt.

Literaturverzeichnis

Dante Alighieri, Convivio, a cura di Gianfranco Fioravanti, Canzoni a cura di 
Claudio Giunti, in: ders., Opere. Edizione diretta da Marco Santagata, Bd. 
II, Milano, Mondadori, 2014, S. 3–805.

Ders., La Divina Commedia. Commento di Anna Maria Chiavacci Leonardi, 
Milano, Mondadori, 1997 (11991). 

Walter Benjamin, Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik (1920), 
in: ders., Gesammelte Schriften, I,1, hg. v. Rolf Tiedemann u. Hermann 
Schweppenhäuser, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1974, S. 7–122.

Friedrich Hölderlin, Sämtliche Werke: Gedichte nach 1800, hg. v. Friedrich 
Beissner, Kleine Stuttgarter Ausgabe, Stuttgart, Kohlhammer, 1953.

La poesia lirica del Duecento, a cura di Carlo Salinari, Torino, Unione 
Tipografico-Editrice Torinese, 1974 (11951).

Stéphane Mallarmé, Œuvres complètes. Texte établi et annoté par Henri 
Mondor et G. Jean-Aubry, Paris, Gallimard, 1961.

Patricia Oster, Der Schleier im Text. Funktionsgeschichte eines Bildes für die neuzeit
liche Erfahrung des Imaginären, München, Fink, 2002.

Dies., »Qui perd gagne – Schreiben als Projekt der Selbstsorge bei Jean-Paul 
Sartre«, in: Maria Moog-Grünewald (Hg.), Autobiographisches Schreiben und 
philosophische Selbstsorge, Heidelberg, Winter, 2004, S. 225–242.

Marcel Proust, À la recherche du temps perdu. Édition publiée sous la direction 
de Jean-Yves Tadié, 4 Bde., Paris, Gallimard, 1987–1989.

Jean-Jacques Rousseau, Les rêveries du promeneur solitaire. Texte établi et annoté 
par Marcel Raymond, in: ders., Œuvres complètes. Édition publiée sous la 
direction de Bernard Gagnebin et Marcel Raymond, Bd. I: Les Confessions. 
Autres textes autobiographiques, Paris, Gallimard, 1959, S. 993–1099.

20	 �Zum Problem einer aktiven, texterfassenden Lektüre vgl. Vf., »Was heißt Rezeption bei 
fiktionalen Texten?«, in: ders., Ästhetische Rationalität, S. 289–326.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Karlheinz Stierle

Jean-Paul Sartre, Saint Genet, comédien et martyr, Paris, Gallimard, 1952.
Karlheinz Stierle, »Studium. Perspectives on Institutional Modes of Reading«, 

in: New Literary History 22 (1991), S. 115–127.
Ders., »Die Absolutheit des Ästhetischen und seine Geschichtlichkeit«, in: 

ders., Ästhetische Rationalität. Kunstwerk und Werkbegriff, München, Fink, 
1997, S. 42–62.

Ders., »Was heißt Rezeption bei fiktionalen Texten?«, in: ders., Ästhetische 
Rationalität. Kunstwerk und Werkbegriff, München, Fink, 1997, S. 289–326.

Ders., »Dantes Reimkunst«, in: ders., Das große Meer des Sinns. Hermenautische 
Erkundungen in Dantes »Commedia«, München, Fink, 2007, S. 206–234.

Ders., Zeit und Werk. Prousts »À la recherche du temps perdu« und Dantes »Commedia«, 
München, Hanser, 2008.

Ders., Dante Alighieri. Dichter im Exil, Dichter der Welt, München, Beck, 2014.
Giovanni Villani, Nuova Cronica. Edizione critica a cura di Giuseppe Porta, 

Bd. II, Parma, Ugo Guanda Editore, 2007 (11991).

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ELENA LANDONI

Interdisciplinarietà e oggettività di metodo nell’approccio alla 
Commedia

Riassunto

L’A. intende adottare in questo saggio un metodo di indagine ‘oggettivo’, coerente 
con la concezione filosofica dell’arte contemporanea a Dante, secondo il quale è 
l’oggetto di studio, la sua evidenza materiale e la cultura da cui è germinato a 
indicare la modalità più adeguata a studiarlo. La storia evolutiva della poesia prece-
dente porta a individuare come fondamentale il problema del rapporto tra cose da 
dire e veicolo espressivo, che Dante precisa nel senso di un chiarimento e appro-
fondimento di significato delle parole della poesia d’amore. Sulla scorta di passaggi 
scritturali e, soprattutto, della Vita nova, questo sembra costituire il punto di svolta 
della poesia dantesca rispetto a quella degli autori precedenti.

Zusammenfassung

Die Verfasserin dieses Beitrags versucht eine ›objektive‹, mit der philosophischen 
Kunstauffassung der Dantezeit korrespondierende Untersuchungsmethode anzu-
wenden, die der Annahme folgt, dass der Untersuchungsgegenstand, seine materielle 
Evidenz und die Kultur, aus der er hervorgegangen ist, die ihm selbst angemessenste 
Untersuchungsweise anzeigen. Die Entwicklung der Dichtung vor Dante lässt er-
kennbar werden, dass das zentrale ihr zugrunde liegende Problem die Beziehung zwi-
schen Ausdrucksintention und sprachlichen Mitteln ist, welches Dante in Richtung 
einer Präzisierung und Vertiefung der Bedeutungsebene in der dichterischen Rede 
über die Liebe zuspitzt. Angesichts bestimmter Stellen der Heiligen Schrift und vor 
allem der Vita nova erscheint es als plausibel, dass sich – vor dem Hintergrund der 
Dichtung seiner Vorläufer – genau darin Dantes Wende manifestiert.

In un saggio del lontano 1979, Enzo Noè Girardi, dantista italiano e teorico 
della letteratura, constatava che tutta la Commedia è racchiusa tra due versi 
formulati secondo la figura retorica della perifrasi, peraltro assai frequente 
nel poema.1 Essa consiste nella sostituzione di un elemento della frase di 

1	 �Enzo Noè Girardi, « La perifrasi nella Divina Commedia », in: Italianistica 8 (1979), pp. 514–
538; poi in: Idem, Nuovi studi su Dante, Milano, Edizioni Testo, 1987, pp. 86–116.

Elena Landoni
Interdisciplinarietà e oggettività di metodo 

nell’approccio alla Commedia

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Elena Landoni

base con un giro di parole: « Nel mezzo del cammin di nostra vita » inve-
ce del più semplice « a trentacinque anni ». Così facendo Dante approfitta 
dell’occasione narrativa per introdurre nel testo aspetti dell’esperienza ter-
rena che altrimenti ne rimarrebbero esclusi, convogliandoli verso la salvez-
za finale: in questo caso, l’idea che la vita è un cammino, che l’avventura 
narrata è avvenuta nel pieno delle forze fisiche e psichiche del protagonista, 
che quanto raccontato nel poema riguarda la vita di tutti. Osservava inol-
tre che la perifrasi rappresenta la Commedia anche a livello strutturale, dato 
che quest’opera parla di un uomo che trova la salvezza e il significato della 
propria vita « non per la via diretta del colle, ma ‘girando attorno’ […] at-
traverso i tre regni » e parlando con chi incontra, configurandosi essa stessa 
come un’immensa perifrasi.
Mi è tornato in mente questo saggio dantesco leggendo il call for papers di 
questo Convegno, perché è uno di quelli che a me, appena laureata, aveva 
‘fatto scuola’, in quanto vi avevo intravisto un metodo oggettivo di indagine, 
a cui poi ho sempre cercato di mantenermi fedele.
Oggettivo nel senso tomistico del termine, e cioè dove è l’oggetto di studio 
a suggerire il metodo più adeguato a studiarlo. Non solo secondo quanto è 
stato più volte dettagliato dalla critica di questi ultimi anni, giustamente insi-
stente sul fatto che la Commedia stessa contiene le indicazioni per essere letta;2 
ma più ancora secondo quanto la cultura da cui la Commedia è germinata e 
l’evidenza materiale dell’opera suggeriscono.
A questo proposito è innegabile che tale approccio sia del tutto coerente con 
la concezione dell’arte contemporanea a Dante e definita qualche decennio 
prima da S. Tommaso, appunto, come « recta ratio factibilium »:3 « pruden-
tia […] est recta ratio agibilium, sicut ars est recta ratio factibilium », che a 
sua volta riprende la formula aristotelica di Ethica 6, c. 5: « Ars [est] quidam 
habitus cum ratione veritatis factivus ».4 Secondo l’Aquinate, come è noto, 
la recta ratio factibilium ha come finalità il bene dell’oggetto da farsi; è quindi il 
metodo da porre in atto affinché l’oggetto risulti fatto bene. L’attività umana 
coinvolta in questa operazione è il facere, che consiste in una regola operativa 

2	 �Efficacemente riassuntiva di questa posizione è la lezione prolusiva alla Lectura Dantis 
Turicensis diretta da Michelangelo Picone, Firenze, Cesati, 2000–2002.

3	 �Summa Theologiae, I–II, q. 58, a. 2, ad. 1, in Corpus Thomisticum. S. Thomae de Aquino opera 
omnia, a cura di Enrique Alarcon, Pampaelone, Universitas Navarrensis, 2000, consultabile 
al sito www.corpusthomisticum.org. 

4	 �Aristoteles Latinus, Ethica Nicomachea, a cura di Renatus Antonius Gauthier, Leiden, 
E.  J. Brill/Bruxelles, Desclée De Brouwer, 1972, p.  105 (translatio vetus), consultabile 
in Aristoteles Latinus Database, a cura di Joseph Brams/Paul Tombeur, Turnhout, Brepols, 
2003.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.corpusthomisticum.org
https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.corpusthomisticum.org


61

oggettiva, e cioè dettata prioritariamente non dal soggetto che costruisce, ma 
dalle caratteristiche dell’oggetto da farsi, radicate nella sua materia e nelle 
esigenze della sua destinazione. Diverse saranno infatti le operazioni da por-
re in atto se si realizza un vaso per contenere dell’olio o per interrare una 
pianta; o se il vaso è in terracotta o in vetro. È opportuno notare che la ma-
teria può essere anche verbale, o acustica, o cromatica, e via dicendo. L’arte 
trasforma un materiale dato in un oggetto ben fatto, adeguato al suo scopo.
Semplificando drasticamente un discorso molto complesso, ciò che distingue 
l’arte estetica dell’artista dalla tecnica dell’artefice, entrambe interne al domi-
nio del facere, è il livello dello scopo: nel caso dell’arte esteticamente intesa, 
l’operatività non ubbidisce a un’esigenza meramente pratica, ma a una più 
elevata, di bellezza. L’arte è creativa perché crea qualcosa di bello che prima 
non c’era; l’opera d’arte è quell’opera costruita trasformando una materia o 
un oggetto preesistente (per esempio, lo stesso vaso di cui si è parlato prima, 
nel caso in cui qualcuno decidesse di decorarlo), affinché un nuovo bello si 
renda percepibile.
A cavallo tra il XIII e il XIV secolo Dante doveva quindi attivare una recta 
ratio factibilium che fosse in grado di produrre una bellezza nuova, partendo 
da una tradizione letteraria data. È certamente indiziaria in questo senso la 
ricorrenza dell’aggettivo nuovo nei sintagmi danteschi: Vita nuova, Dolce stil 
nuovo, materia più nobile e più nuova che la passata.
Come si presenta questa tradizione? La storia della poesia in volgare di sì in 
cui l’Alighieri si inserisce vede i suoi esordi pochi decenni prima, con molta 
probabilità precedentemente a quegli anni Trenta in cui generazioni di stu-
diosi e studenti erano abituati a collocarli sino a poco tempo fa.5 All’inizio 
la novità artistica consiste soprattutto nella lingua adottata. I poeti italiani 
riuniti intorno alla corte di Federico II esibiscono una produzione piuttosto 
omogenea sia dal punto di vista sintattico6 che lessicale; la sintomatologia 
erotica è espressa mediante una terminologia molto vicina a quella dei mo-
delli occitanici e già agglomerata intorno a tematiche ricorrenti, continua-

5	 �Alfredo Stussi, « Versi d’amore in volgare tra la fine del sec. XII e l’inizio del XIII », in: 
Cultura neolatina 59 (1999), pp. 1–69; Rosario Coluccia, « La scuola poetica siciliana tra 
limiti cronologici e dislocazioni territoriali », in: Contributi di filologia dell’Italia mediana 14 
(2000), pp. 25–45. 

6	 �La gerarchizzazione del periodo è generalmente piuttosto semplice, con abbondanza di 
giustappositive e rarissime subordinate ulteriori al terzo grado. Tra i componimenti sintat-
ticamente più complessi vanno segnalati Dal core mi vene e Donna, eo languisco di Giacomo da 
Lentini; Meglio val dire e Per fin’amore di Rinaldo d’Aquino; Pir meu cori alligrari e Assai cretti 
celare di Stefano Protonotaro.

Interdisciplinarietà e oggettività di metodo nell’approccio alla Commedia

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Elena Landoni

mente ribadita da repetitiones, figure etimologiche, poliptoti,7 così da allestire 
un codice riconoscibile e tipicamente poetico; ma rafforzata anche, sul piano 
semantico, da dittologie sinonimiche e iperbati,8 che concorrono a un as-
sestamento tematico e all’edificazione del sistema. In sostanza, ai Siciliani 
spetta il compito di costruire una tradizione in lingua di sì attingendo a un 
repertorio preesistente, riducendo la comunicazione alla stereotipia di situa-
zioni già codificate.9 Entro questo orizzonte, il messaggio effettivo è scarno e 
prevedibile, e si avvale di una sovrabbondanza di significanti, come appunto 
testimoniano le figure retoriche citate.
Il poeta non è interessato prioritariamente a comunicare qualcosa, ma a 
promuovere poesia e perfezionare il codice.
Una figura come la similitudine, per esempio, non è orientata centripeta-
mente a chiarire un assunto (come avverrà poi in modo vistoso con Dante), 

7	 �Qualche esempio da Giacomo da Lentini: pinge / pintura / pinta; dipinsi una pintura 
(Meravigliosamente, vv. 5, 6, 11, 20); par / parete / pare / par (ibid., vv. 10, 11, 12, 13); s’orgoglia 
/ orgoglio / orgoglio / orgogliosa / orgoglio (Ben m’è venuto prima cordoglienza, vv. 30, 31, 34, 36, 
37); temer / temenza / teme / teme (Uno disio d’amore sovente, vv. 18, 19, 23, 30). Da Guido delle 
Colonne: alitosa / aulente aulore (Gioiosamente canto, vv. 16, 17); orgoglio … convegna / orgoglio … 
convene / sconvene / orgoglio (Amor, che lungiamente m’hai menato, vv. 28, 29, 31, 32). Da Stefano 
Protonotaro: temere / temenza / temente / temente (Assai cretti celare, vv. 7, 9, 13, 15); suffiriri / 
suffru / suffirituri / suffiriri (Pir meu cori alligrari, vv. 56, 58, 59, 61). Da Pier delle Vigne: occhi 
/ occhi / occhi (Uno piasente isguardo, vv. 10, 14, 15); m’hanno conquiso / m’han conquiso (ibid., 
vv. 15, 17). 

8	 �Tra le dittologie sinonimiche: sospiri e pianti (Giacomo da Lentini, Madonna, dir vo voglio, 
v. 56, e, in forma verbale, 64; Madonna mia, v. 15; Giacomino Pugliese, Morte, perché m’hai 
fatta sì gran guerra, vv. 15, 48). Oppure solazzo e gioco (Giacomo da Lentini, Chi non avesse mai 
veduto foco, v. 3; Io m’aggio posto in core, v. 4; Guido delle Colonne, Gioiosamente canto, v. 59; 
Giacomino Pugliese, Morte, perché m’hai fatta, v. 11). Ma le varianti lessicali in dittologia 
sullo stesso concetto sono numerosissime: pen’e tormento, noie e pene, pena e lo gravoso afanno, 
pen’e travaglia, pena e dogliosa morte, pene e dolore, pene e sospiri, lo solaccio e ’l diporto, gioco e 
riso, sollazzo gioco e riso, ecc. Tra gli iperbati: in pensiero m’hai / miso e’, cordoglio (Giacomo da 
Lentini, Dal core mi vene, vv. 60–63); così v’adoro come servo e ’nchino (Guido delle Colonne, 
Gioiosamente canto, v. 69); ogni belleze / finalemente e tutte avenanteze (Mazzeo di Ricco, Madonna, 
de lo meo ’namoramento, vv. 45–46); in cui for mise / tutte bellezz’e assise (Pier delle Vigne, Amando 
con fin core, vv. 59–59). Per un’esemplificazione più dettagliata ed esauriente mi permetto 
di rinviare al mio La grammatica come storia della poesia. Un nuovo disegno storiografico per la 
letteratura italiana delle origini attraverso grammatica, retorica e semantica, Roma, Bulzoni, 1997.

9	 �Situazioni che, proprio nel momento in cui si riconoscono come ormai codificate, possono 
iniziare a subire delle incrinature, come infatti accade proprio nei Siciliani, e addirittura 
nello stesso Giacomo da Lentini: per esempio con Amor non vole ch’io clami, dove si denuncia 
il reiterato e stucchevole scimmiottamento di modi convenzionali, o con Feruto sono 
isvariatamente, che rifiuta la definizione di amore come Dio. Sono prese di distanza rese 
possibili dall’individuazione di motivi topici, che costituiscono un modello identificativo 
di letterarietà.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


63

ma centrifugamente a sviluppare occasioni narrative, proliferando e molti-
plicandosi, investendo la lingua in costruzioni testuali.10

A partire da questo dato, si può certamente leggere la nostra storia letteraria 
degli esordi come storia del rapporto tra cose da dire e mezzo espressivo. In 
questo senso una tappa importante è Guittone, che mette in scena la strate-
gia elocutiva adottata reciprocamente dagli amanti, tesa a rendere irraggiun-
gibile il senso del messaggio e arbitrario ogni tentativo di decodifica: « Bon è 
’l senbrante e lo parlar è reo: / misteri è che l’un sia de falsitate ».11 La poesia, 
dice Guittone, si regge sull’ambiguità del codice, elaborato per depistare gli 
astanti ma esposto al rischio che l’interlocutore stesso non ne possieda la 
chiave.12 In aggiunta, le categorie su cui si fonda l’etica cortese si esprimono 
con gli stessi lessemi della morale cristiana, provocando una confusione de-
leteria, che porterà Guittone a rinnegare in blocco la poesia erotica:

O tu, de nome Amor, guerra de fatto,
segondo i toi cortesi eo villaneggio,

10	 �Si prenda come esempio Madonna, dir vo voglio di Giacomo da Lentini, vv.  37–64. La 
situazione da descrivere è quella consueta dell’uomo sofferente per amore, ma essa si 
espande in tre diverse similitudini: « Sì com’omo in prudito / lo cor mi fa sentire, / che 
già mai no ’nd’è quito / mentre non pò toccar lo suo sentore. / Lo non-poter mi turba, / 
com’om che pinge e sturba, / e pure li dispiace / lo pingere che face, e sé riprende, / che 
non fa per natura / la propïa pintura; / e non è da blasmare / omo che cade in mare a 
che s’aprende ». L’immagine marina serve come aggancio alla metafora successiva: « Lo 
vostr’amor che m’àve / in mare tempestoso », che a sua volta introduce nuove similitudini: 
« è sì como la nave / c’a la fortuna getta ogni pesanti […]. / Similemente eo getto / a voi, 
bella, li miei sospiri e pianti: / […] / che tanto frange a terra / tempesta che s’aterra; / ed eo 
così rinfrango: / quando sospiro e piango, posar crio ». Si cita da I poeti della Scuola Siciliana, 
Milano, Mondadori, 2008.

11	 �Guittone d’Arezzo, Canzoniere. I sonetti d’amore del codice Laurenziano, a cura di Lino Leonardi, 
Torino, Einaudi, 1994, 53, 7–8. In Guittone, il linguaggio di amante è appositamente 
studiato per renderne incomprensibili le intenzioni: « ch’eo non dico per farli / lasciar né 
tener fermo / ciò che pensa », « Prenda la mia parola / ciascun sì como vole » (Guittone 
d’Arezzo, Le rime, a cura di Francesco Egidi, Bari, Laterza, 1940, X, 45–47 e 61–62). 

12	 �Nella sequenza di sonetti contenenti gli insegnamenti d’amore, Guittone è esplicito: 
« Modo ci è anche d’altra condizione, / lo qual tegn’omo ben perfettamente: / ciò è saver 
sì dir, che la cagione / possa avere da dire altro parvente » (Guittone d’Arezzo, Le rime, 
100, 1–4); « Donna vol sempre ‘no’ dire e ‘sì’ fare; / ché sì far vole che sia conoscente, / 
e vole d’altra parte dimostrare / che del penser de l’om saccia neente » (ibid., 100, 8–12). 
« Similemente vole ch’om s’enfeggia / di non vedere, e veggia ogne su’ stato / […] / e di 
tal modo si conduca e reggia / […] / che cagion possa aver che non s’aveggia » (ibid., 101, 
1–7). E ancora: « S’ella s’avede, dice: est’è saccente, / che ’l messo non vol saccia il voler 
ch’hae, / ed io posso mostrar non saccia nente: / se far lo deggia, or n’ho matera assae. / 
Se non s’avede, almen loco consente, / ove lei parle; e forse più gli fae » (ibid., 104, 9–14).

Interdisciplinarietà e oggettività di metodo nell’approccio alla Commedia

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Elena Landoni

ma segondo ragion cortesia veggio
s’eo blasmo te, o chi tec’ha contratto.13

Ma si passa anche attraverso personaggi apparentemente tangenziali alla 
letteratura, come per esempio Iacopone, dove lo scollamento tra contenuto 
e mezzo espressivo è pressoché totale. Non si può certo accogliere pacifica-
mente il senso letterale di laude come Signor, dame la morte (12),14 richiesta di 
essere ‘ucciso’ piuttosto che in balìa del peccato; o Povertat’ennamorata (47), ri-
vendicazione del possesso di interi territori: « Mea è Francia et Inghilterra », 
« Mea è la terra de Sassogna, / mea è la terra de Vascogna, / mea è la terra 
de Borgogna / con tutta la Normannia ». O ancora « O Segnor, per cortesia, / 
manname la malsania » (81), invocazione delle malattie più deturpanti: « A 
mme la freve quartana, / la contina e la terzana, / la doppla cotidiana / co la 
granne ydropesia ». E infatti, poiché il fine della poesia di Iacopone non è 
più l’edificazione di un repertorio e l’assestamento di un codice, ma anzi lo 
smascheramento della sua illusorietà per lasciare spazio alla comunicazione 
autentica della propria esperienza di conversione, ecco che in lui il codice 
viene dissestato mediante costrutti già ai suoi tempi agrammaticali, come 
l’uso del gerundio con preposizione, l’infinito assoluto o la continua ellissi 
della copula;15 e le pur frequentissime iterazioni non hanno più la forma del-
la proliferazione sinonimica o dell’espansione lessicale corradicale, come nei 
Siciliani, ma dell’articolazione nomenclatoria o dell’elencazione dettagliata 
dell’argomento centrale, come appunto la ripetuta invocazione della morte 
in 12, o l’elenco delle terre in 47 o delle malattie in 81, che mirano a raffor-
zare l’insegnamento catechistico o morale (si vedano anche 3, 11, 22, 23, 35, 
59, 84). In questi casi è spesso la struttura metrica che consente di scandire 
i punti del contenuto didascalico, coniugando la segmentazione strofica con 
la consequenzialità logica.
Anche per Iacopone la frequenza di alcune figure retoriche ha una funzione 
strutturante, come abbiamo visto per Dante all’inizio di questo contributo; 

13	 �Ibid., XXVII, 1–4.
14	 �La numerazione e il testo delle Laude seguono l’edizione a cura di Franco Mancini, Roma/

Bari, Laterza, 1980.
15	 �A mero titolo di esempio: « Mesèr, dànne to adiuto a ddefendenno » (3, 397); « per te, 

Signor, vindecanno » (12, 34); « en compatenno maiur pena pate » (25, 91); « col vostro 
deportanno » (45, 9); « Lo cor deventa savio, / celar so convenente » (9, 23–24); « perch’eo 
non so’ stato deritto / avere a l’infirmi amistanza » (12, 25–26); « Mentr’e’ magno, ad ura 
ad ura, / sostener granne fredura » (53, 55–56); « S’eo so’ ricco, potente, / amato da la gen-
te » (5, 11–12); « Povertate, alto sapere, / a nnulla cosa suiacere / e ’n desprezzo possedere 
/ tutte le cose create » (36, 15–18).

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


65

ma in lui non è certo la perifrasi a far da padrona, bensì l’ossimoro, il contra-
sto e il paradosso, che spingono ad assumere ‘per oppositum’ l’impalcatura 
lessicale cortese, alludendo all’inconciliabilità della mentalità mondana con 
la dimensione religiosa e alla necessità di risemantizzare in senso cristiano il 
linguaggio cortese:

Senno me par e cortisia
empazzir per lo bel Messia.
Ello me sa sì gran sapere
a cchi per Deo vole empazzire,
en Parisi non se vide
cusì granne filosofia.16

Ora, volendoci attenere al metodo oggettivo delineato poco sopra, la do-
manda è: Dante è interessato a una dinamica di questo tipo? Si pone, da 
qualche parte e in qualche modo, e cioè con le modalità che gli sono proprie, 
il problema del rapporto tra cose da dire e veicolo espressivo?
La risposta è senza esitazioni: sì. E per di più, il punto di massima conden-
sazione di quest’ordine di riflessioni è proprio il punto in cui, molto più che 
altrove, Dante afferma il proprio superamento delle posizioni del suo imme-
diato predecessore e primo amico: Guido Cavalcanti. Il luogo è facilmente 
individuabile nel cap. XV della Vita nova, dove Dante racconta di essersi 
imbattuto in Beatrice e nella ex di Cavalcanti, Giovanna detta Primavera. 
Il brano è noto; qui ricapitoliamo solo gli elementi che servono al nostro 
discorso. Dante siede pensoso e vede venire verso di lui una « gentil donna » 
che era stata amata da Guido. Il nome di questa donna era Giovanna, ma 
per la sua bellezza era chiamata Primavera (la « Fresca rosa novella / piacen-
te primavera » delle Rime cavalcantiane).17 Dietro di lei scorge la « mirabile 
Beatrice », e a Dante pare che Amore gli parli nel cuore dicendo:

Quella prima è nominata Primavera solo per questa venuta d’oggi; ché io mossi 
lo imponitore del nome a chiamarla così Primavera, cioè prima-verrà lo die che 
Beatrice si mosterrà dopo la ymaginazione del suo fedele. E se anche voli consi-
derare lo primo nome suo, tanto è quanto dire Primavera, però che lo suo nome 
Giovanna è da quello Giovanni lo quale precedette la verace luce dicendo: ‘Ego vox 
clamantis in deserto: parate viam Domini.’18

16	 �Nell’edizione citata, 87, 1–6.
17	 �Guido Cavalcanti, Rime. Con le rime di Iacopo Cavalcanti, a cura di Domenico De Robertis, 

Torino, Einaudi, 1986.
18	 �La Vita nova si cita dall’edizione a cura di Guglielmo Gorni, Torino, Einaudi, 1996.

Interdisciplinarietà e oggettività di metodo nell’approccio alla Commedia

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Elena Landoni

Qui abbiamo Amore in persona che dice alcune cose nel cuore del poeta. In 
particolare, spiega il significato dei nomi Giovanna e Primavera, significato 
comprensibile solo alla luce dell’incontro poi effettivamente avvenuto tra 
Dante e le donne; introduce vistosamente nel discorso il personaggio di Gio-
vanni Battista in quanto vox clamantis in deserto; avverte che lui stesso aveva 
suggerito il nome profetico.
L’aspetto più evidente dell’episodio è l’intreccio tra piano poetico e piano 
scritturale, che produce alcuni parallelismi: Giovanni sta a Cristo come Gio-
vanna sta a Beatrice e Primavera sta a Beatrice come Cavalcanti sta a Dante. 
Alla luce del fatto storico (l’incontro tra i tre), Amore risulta Colui che sve-
la nel cuore il significato vero della parola poetica, usata dal poeta venuto 
prima di lui: Primavera, cioè prima verrà. Ora, è noto che in Purg. XXIV, 
quando Bonagiunta riconosce la superiorità di Dante rispetto ai poeti pre-
cedenti, Amore è descritto come Colui che detta dentro ciò che poi Dante 
fedelmente trascrive. Perciò Dante, che segue strettamente ciò che Amore 
detta dentro, nel cuore appunto, e che in questo addita la sua novità poetica, 
sembra presentarsi come il facitore di rime che con la sua poesia rivela il 
significato vero delle parole della lirica erotica scritte prima di lui, così come 
Cristo aveva rivelato il significato vero della parola profetica del Battista, vox 
clamantis.19 Siamo nel pieno del rapporto tra parola poetica e suo significato. 
Naturalmente Cavalcanti era inconsapevole di tutto questo: per lui Prima-
vera era solo un nome che allude alla bellezza. Credo sia merito di Maria 
Luisa Ardizzone aver messo in relazione questo passaggio della Vita nova col 
Sermo 288 di Sant’Agostino, De voce et verbo, che parla appunto di Giovanni 
Battista.20 A mio parere il legame tra i due testi va ben oltre a quanto ipotiz-

19	 �Non possono sfuggire le attinenze scritturali dell’episodio. In questa sede ci si limita a 
citare la II lettera di San Paolo ai Corinzi, che parla della legge non più scritta su tavole di 
pietra, ma nel cuore di carne dallo Spirito di Dio: « non in tabulis lapideis sed in tabulis 
cordis carnalibus »; non più soggetta alla provvisorietà di un significato incompleto, ma 
rivelata nella sua pienezza « usque in hodiernum enim diem, idipsum velamen in lectione 
Veteris Testamenti manet non revelatum, quoniam in Christo evacuatur; sed usque in 
hodiernum diem, cum legitur Moyses, velamen est positum super cor eorum. Quando 
autem conversus fuerit ad Dominum, auferetur velamen ». Ad Corinthos Epistula II Sancti 
Pauli Apostoli, 3, 12–16, in: Nova Vulgata Bibliorum Sacrorum Editio, editio typica altera, Città 
del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 1986, consultabile in www.vatican.va.

20	 �Maria Luisa Ardizzone, Dante, il paradigma intellettuale. Un’inventio degli anni fiorentini, Firenze, 
Olschki, 2011, in particolare pp.  2–39. Dal punto di vista metodologico, è opportuno 
notare che il ricorso a un referente teologico, come appunto il sermo agostiniano, non 
è dovuto all’acribia del critico, ma allo stesso testo dantesco, che esplicitamente cita 
Giovanni Battista in un contesto a lui completamente estraneo. La pertinenza della re-
lazione può così essere stabilita solo sulla base delle implicazioni ‘portate’ dall’intrusione 
dell’elemento apparentemente esterno.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.vatican.va
https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.vatican.va


67

zato dalla studiosa. Nel passaggio della Vita nova, infatti, non c’è solo un’ade-
sione sorprendente al dettato agostiniano, ma anche la ripresa dell’identica 
situazione da cui scaturisce il verbum: sia di Cristo sia, mutatis mutandis, di 
Dante. Dice Sant’Agostino che la parola del Battista è vox, quella di Cristo 
è verbum. « Vox praemittitur, ut verbum postea intelligatur. »21 « Verbum si 
non habeat rationem significantem verbum non dicitur »; « Vox autem, etsi 
tantum modo sonet, et irrationabiliter perstrepat, tamquam sonus clamantis, 
non loquentis, vox dici potest, verbum dici non potest ». Quindi il verbum di 
Cristo, rispetto alla vox del Battista, è quello che possiede il significato delle 
voces, e la vox del Battista è venuta prima perché poi Cristo potesse portarla 
al suo pieno significato; così come avviene per la parola di Dante, rispetto 
alla vox di Cavalcanti, stando alle analogie suggerite nella Vita nova. Prima 
c’è la vox, affinché dopo ci sia la possibilità di capirne il significato. Come 
se non bastasse, Sant’Agostino aggiunge: « hoc ipsum quod vis dicere, iam 
corde conceptum est, tenetur memoria, paratur voluntate, vivit intellectu ». 
Bene. Qual è il componimento in cui Dante indica l’inizio della sua poesia 
nuova, tramite i versi messi in bocca a Bonagiunta da Lucca anni dopo? 
Donne ch’avete intelletto d’amore. E qual è la situazione da cui scaturisce questa 
nuovissima canzone? Lo dice l’Autore in Vita nova 10: « …dimorai alquanti 
dì, con disiderio di dire e con paura di cominciare »: « quod vis dicere » 
aveva detto Agostino. « Avvenne poi », prosegue Dante, che « a mme giunse 
tanta volontà di dire che io cominciai a pensare lo modo che io tenessi »: 
« paratur voluntate » aveva detto Agostino, e poi « tenetur memoria », « vi-
vit intellectu ». E infatti Dante: « Queste parole io ripuosi nella mente con 
grande letitia, pensando di prenderle per mio cominciamento. Onde poi […] 
pensando alquanti die cominciai una canzone… ». 
Dante viene dopo Cavalcanti, come Beatrice viene dopo Primavera, e Cri-
sto viene dopo il Battista.22 Venendo dopo, Dante non rinnega la tradizione 
letteraria venuta prima di lui, ma porta le parole della poesia d’amore alla 
loro verità profonda, allontanandole da una fissità formulistica e da una 

21	 �S. Aurelii Augustini opera omnia, a cura di Franco Monteverde, Roma, Città nuova, consulta-
bile sia in latino che in italiano in www.augustinus.it.

22	 �La Scrittura sottolinea con enfasi il prima e il dopo tra Giovanni il Battista e Cristo. Si 
veda per esempio il Vangelo di Giovanni I, 30: « Dopo di me viene un uomo che è davanti 
a me, perché era prima di me ». Su questo punto è chiarissimo Joseph Ratzinger, L’infanzia 
di Gesù, Milano, Rizzoli, 2012, p. 35: « Gesù è il più giovane, Colui che viene dopo. Ma è 
la vicinanza di Lui che fa sussultare Giovanni nel grembo materno e colma Elisabetta di 
Spirito Santo ». E a p. 31: « Soltanto mediante i nuovi eventi le parole acquistano il loro 
senso pieno, e, viceversa, gli eventi posseggono un significato permanente, perché nasco-
no dalla Parola, sono Parola adempiuta ».

Interdisciplinarietà e oggettività di metodo nell’approccio alla Commedia

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.augustinus.it
https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.augustinus.it


68 Elena Landoni

deriva puramente sensoriale. Non la rinnega perché l’artista Dante non crea 
ex novo, ma trasforma l’esistente in una forma nuova, portatrice di bellezza, 
secondo la concezione di arte del tempo. Quelle parole sono la materia che il 
nuovo poeta deve rielaborare, svelandone il significato più profondo, come 
aveva fatto Amore stesso in Vita nova XV parlando « dentro » al poeta e 
come poi Dante dirà letteralmente a Bonagiunta.
Il sermo di Agostino contiene poi un’aggiunta che lo avvicina ulteriormente 
alla situazione della Vita nova. Dice il Santo che nel concedere all’ascoltatore 
mediante la vox parte del proprio pensiero, il parlante non perde ciò che pos-
sedeva per averlo donato all’interlocutore. Si tratta solo di una dinamica che 
inverte la direzione del prima e del dopo: nel parlante viene prima la parola, 
e poi la voce; all’ascoltatore, invece, perviene prima all’orecchio la voce, e 
solo dopo la parola che può penetrare nella mente:

Tu nondum audieras vocem meam; hac audita, coepisti et tu habere quod cogi-
tabam: sed ego non perdidi quod habebam: Ergo in me, tanquam in cardine cor-
dis mei, tanquam in secretario mentis meae, praecessit verbum vocem meam […]. 
Praecessit ergo verbum vocem meam, et in me prius est verbum, posterior vox: ad 
te autem, ut intelligas, prior venit vox auri tuae ut verbum insinuetur menti tuae.

Tornando ancora una volta al fondamentale cap. X della Vita nova, la genesi 
di Donne ch’avete intelletto d’amore è spiegata come conseguenza di un colloquio 
intercorso tra Dante e alcune gentili donne consapevoli del suo dramma. 
Alla domanda su quale fosse il fine di questo amore, così travolgente da 
non poter sostenere la presenza della donna amata, Dante aveva risposto 
che il fine era stato in un primo tempo il saluto di lei; ma dopo che questo 
gli era stato negato, scopo del sentimento era divenuto ‘quello che non può 
venire meno’, e cioè « quelle parole che lodano » la sua donna. Di fronte alla 
perplessità di una delle presenti, in Dante scatta la presa di coscienza decisi-
va: « Poi che è tanta beatitudine in quelle parole che lodano la mia donna, 
perché altro parlare è stato lo mio? E però propuosi di prendere per matera 
del mio parlare sempre mai quello che fosse loda di questa gentilissima ». È 
da questa sequenza di riflessioni che scaturisce la canzone che inaugura la 
novità poetica. La scelta di campo per una parola che supera lo statuto della 
semplice vox implica la consapevolezza che quella parola non si perde (« non 
perdidi quod habebam »), perché rappresenta ciò che non può venire meno. 
La parola di lode verso un ‘tu’ che beatifica (che dà significato alla vita, che 
‘significa’) è un possesso inalienabile, che nemmeno la mancata correspon-
sione del sentimento può sottrarre. È un cambiamento radicale di significato 
quello che Dante affida alla sua poesia d’amore.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


69

In quest’ottica si capisce bene non solo l’ipotizzato, e studiatissimo, contrap-
punto nei confronti di Donna me prega e la sua concezione ‘sensitiva’ dell’a-
more, lasciato in balìa di un’anarchica carica passionale non governabile dal 
consiglio della ragione (e indipendentemente, questo, dall’ordine cronologi-
co di produzione dei testi); ma anche tutto l’episodio di Francesca da Rimi-
ni nel V dell’Inferno e quindi la sua cauta posizione riguardo a Guinizzelli, 
l’altro grande predecessore di Dante oltre a Cavalcanti. Francesca descrive 
il peccato che l’ha inchiodata all’inferno come una forza ineluttabile e pres-
soché meccanicistica (« Amor, ch’al cor gentil ratto s’apprende  », v. 100; 
« Amor, ch’a nullo amato amar perdona », v. 105).23 Come è noto, Dan-
te esce immediatamente da quest’ottica accennando ai « dubbiosi disiri  », 
che entro una logica di automatismo reciproco non avrebbero molto senso, 
e portando il discorso al livello di un desiderio che si affaccia alla libertà 
dell’altro, e che come tale comporta il rischio del dubbio, dell’interpretazione 
degli indizi, dello svelamento di sé. Così corretto il tiro, Francesca non può 
più trincerarsi dietro al formulario in cui era scaduta la letteratura d’amore, 
ed è costretta a individuare il « punto » che l’ha vinta per sempre, cioè che 
ha trasformato la tentazione, non passibile di condanna, in peccato, che, una 
volta commesso, è incriminabile. Il « solo » punto è l’aver ceduto alla tenta-
zione, insinuata dalla descrizione del bacio tra Lancillotto e Ginevra; e cioè 
la rinuncia del giudizio, del « consiglio de la ragione », di fronte all’attrazione 
istintiva. E se la peccatrice Francesca non si esime dal raccontare a sua volta 
il bacio ricevuto dal « tutto tremante » Paolo, il nuovo poeta Dante conti-
nua a parlare dell’amore in termini di libera responsabilità degli amanti, per 
esempio in Purg. XVIII, 70–72: « Onde, poniam che di necessitate / surga 
ogne amor che dentro a voi s’accende, / di ritenerlo è in voi la potestate ».
Si badi bene: persino dopo il cambio di rotta di Francesca, dopo l’abbando-
no del suo lessico smaccatamente guinizzelliano, e persino dopo la presa di 
coscienza di Bonagiunta in Purg. XXIV il primo Guido continuerà a essere 
riconosciuto « padre »; ma la sua posizione letteraria sul problema dell’amo-
re era già stata relativizzata da un pezzo, e ben prima della messa in scena 
della signora da Rimini. Addirittura dai tempi della Vita nova, quando Dante 
decide di descrivere nel sonetto Negli occhi porta la mia donna Amore il modo in 
cui opera lo sguardo di Beatrice in chi la incontra. L’antefatto è questo: dopo 
la diffusione di Donne ch’avete intelletto d’amore, un amico chiede a Dante di 
spiegargli in che cosa consista questo amore, e il poeta scrive per l’occasione 

23	 �La Commedia secondo l’antica vulgata, a cura di Giorgio Petrocchi, Milano, Mondadori, 1966–
1967; seconda ristampa riveduta, Firenze, Le Lettere, 1994.

Interdisciplinarietà e oggettività di metodo nell’approccio alla Commedia

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Elena Landoni

il sonetto « Amore e ’l cor gentil sono una cosa, / sì come il saggio in suo dictare 
pone » di strettissima osservanza guinizzelliana. Il « saggio » è appunto Gui-
do, e alla sua canzone Al cor gentil rempaira sempre Amore si rifà l’esposizione 
dell’Alighieri come al massimo contributo teorico sulla questione. Nel ca-
pitolo successivo, però, Dante passa a parlare di quello che effettivamente 
accade in seguito al « mirare » di Beatrice col sonetto Negli occhi porta la mia 
donna Amore. Qui la spiegazione è un po’ diversa; la distanza delle due impo-
stazioni è celata nell’understatement apparentemente neutrale delle divisioni, 
ma è ugualmente discriminante.
Infatti, la prosa esplicativa di Amore e ’l cor gentil riassume l’accademico ditta-
re del primo Guido come fedeltà alla dinamica di potenza e atto: « Questo 
sonetto si divide in due parti. Nella prima dico di lui in quanto è in potentia, 
nella seconda dico di lui in quanto di potentia si traduce in acto » (11, 6). 
Non altrettanto fedele allo stesso meccanismo è invece la prosa che correda 
Negli occhi porta la mia donna Amore, dato che Beatrice « fa gentile tutto ciò che 
vede, e questo è tanto a dire quanto inducere Amore in potentia là ove non 
è »; e, in sovrappiù, « riduce in acto Amore nelli cuori di tutti coloro cui 
vede » (12, 6). La diversità evidente consiste nel fatto che Beatrice fa gentile 
ciò che « vede » indipendentemente dalla preventiva presenza di Amore in 
potentia, dato che è proprio lei a suscitarlo col suo sguardo. Qui, insomma, è 
in gioco un rapporto tra persone. Sentirsi guardati in quel modo cambia l’es-
sere umano, non lo lascia inerte. Immette, mobilitando la libertà di ognuno, 
nella possibilità della beatitudine.
Se nonostante tutto questo la paternità guinizzelliana non vacilla, è (anche)24 
perché non di paternità di idee si tratta prioritariamente, ma di ‘dolcezza’ di 
detti, come infatti Dante afferma in Purg. XXIV. Dolcezza che non è quindi 
prerogativa del nuovo stile dantesco, ma caso mai presupposto indicativo di 
eccellenza poetica, da convogliare ora in più impegnative costruttività.
Riassumendo, si può dire che il problema del rapporto tra cose da dire e 
mezzo per dirle perviene a Dante nella forma dell’esistenza di una lingua 
poetica, edificata dai Siciliani, discussa e formalizzata dai loro successori, 
disponibile ora per un impiego più adeguato e per una più responsabile as-
sunzione di significato; e c’è un significato, dall’Alighieri sperimentato nella 
storia d’amore raccontata nella Vita nova, e poi nella speranza certa della 

24	 �Altri motivi sono stati validamente suggeriti di volta in volta dalla critica; primo fra tutti, 
per usare una formulazione fortunata ed efficace, l’aver Guinizzelli inserito l’eros nella 
caritas con la sua canzone-manifesto Al cor gentil rempaira sempre amore. Su questo si legga 
Michelangelo Picone, « Guittone, Guinizzelli e Dante », in: L’Alighieri 42 (2001), pp. 5–19.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


71

salvezza raccontata nella Commedia, che incontra quella lingua e la trasforma 
in un codice più appropriato.
Che poi l’urgenza di un significato posseduto plasmi la lingua poetica ere-
ditata nella concretezza di costrutti precisi adottati da Dante, come appunto 
la perifrasi, la similitudine o la metafora; o come i periodi per la prima volta 
così complessi, come quelli di Inf. XV, 4–12, o Inf. XXXI, 1–9, o Par. XXIII, 
1–9 (ma c’è solo l’imbarazzo della scelta); o, ancora, come la prevalenza di 
proposizioni consecutive e comparative con ordine ascendente, ce lo attesta-
no di volta in volta discipline come la retorica, la grammatica, la sintassi.25 
Ed è dall’intreccio di queste discipline che può emergere più nel dettaglio la 
consistenza di un nuovo stile nel registro dolce dantesco.
Così, all’inizio del secondo decennio del Trecento in cui probabilmente scri-
veva i versi di Purg. XXIV,26 Dante ci aveva già detto tutto quello che 
voleva noi lettori sapessimo della sua voluta novità. Ne affidava la sintesi al 
mediocre Bonagiunta, il quale per la verità non ha capito proprio tutto, ma 
ha afferrato benissimo la sproporzione, o meglio, il ‘nodo’, tra la vecchia e 
la nuova maniera.
E qui, concludendo, non possiamo non ricordare che il lessema ‘nodo’ in 
tutta la Commedia intrattiene sempre un legame con l’atto della scrittura.27 
Questa continuità di relazioni approda nell’ultimo canto alla famosissima 
immagine del nodo come unità di ciò che per l’universo si squaderna, e che 
in Paradiso appare invece legato con amore in un volume. Non occorre rie-
vocare in questa sede le implicazioni del volumen nella sua valenza sinonimica 
a liber, implicazioni talmente note da aver da tempo dato un senso preciso al 
rifiuto petrarchesco di usare questi lessemi, tipicamente danteschi, in favore 
di un’area semantica che, al contrario, è relativa alla frammentazione.28 Im-
porta piuttosto soffermarci sul fatto che in Par. XXXIII il ‘nodo’ ricompone 
ciò che era disgregato; reintegra nell’unità del volume ciò che è squaderna-
to per l’universo. Non sarà un caso che quando Bonagiunta riconosce nel 
‘nodo’ ciò che separa la vecchia poesia dalla nuova, individui il passaggio 
cruciale in Donne ch’avete della Vita nova, l’opera che aveva per l’appunto 
superato la parcellizzazione e la sporadicità dei singoli componimenti poetici 
nell’unità del libello.

25	 �Per questi aspetti rinvio al già citato La grammatica come storia della poesia. 
26	 �Alberto Casadei, Dante oltre la Commedia, Bologna, Il Mulino, 2013, pp. 77–106.
27	 �Ne ho tracciato la mappa alle pp. 84–88 del mio « Or per empierti bene ogne disio ». Lingua e 

letteratura, fede e ragione, amore e libertà in Dante, Mantova, Universitas Studiorum, 2014.
28	 �Si legga a questo proposito l’ancora utilissimo Per moderne carte. La biblioteca volgare del Pe

trarca di Marco Santagata, Bologna, Il Mulino, 1990.

Interdisciplinarietà e oggettività di metodo nell’approccio alla Commedia

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Elena Landoni

Il buon Bonagiunta, come sappiamo, si era trovato a disagio di fronte alle in-
novazioni guinizzelliane; è naturale perciò che parlando con Dante e veden-
do ‘issa’, finalmente, più chiaramente i modi di tale cambiamento, tenda a 
imputarli a una pluralità di autori: ‘vostre penne’. Dante invece era stato 
perentorio nel rivendicare solo a se stesso la novità radicale del suo stile: « I’ 
mi son un… ». Fatto sta che Bonagiunta liquida piuttosto frettolosamente 
l’argomento; forse in quel ‘nodo’ aveva intravisto proprio ciò che in vita 
aveva rifiutato: una scrittura coinvolta con la verità e con quell’altra Scrit-
tura con la S maiuscola che tanto lo aveva irritato. In ogni caso il ‘nodo’, 
parola a così alto tasso letterario in tutta la Commedia, è discriminante per 
Bonagiunta; il minimo che si possa dire è che questo nodo bonagiuntiano 
abbia molto a che fare con quell’altro nodo che lega insieme in un volume i 
fascicoli sparsi per l’universo, e la cui contemplazione costituisce per il poeta 
pellegrino l’esito finale del suo viaggio, e la fonte di un più largo godimento 
(« più di largo mi sento ch’i’ godo »); perché in questo nodo ogni particolare 
della vita e della sua stessa opera trova il suo significato vero e il suo posto 
nell’ordine definitivo.

Bibliografia

AA.VV., I poeti della Scuola Siciliana, Milano, Mondadori, 2008.
Sant’Agostino, S. Aurelii Augustini opera omnia, a cura di Franco Monteverde, 

Roma, Città nuova, consultabile sia in latino che in italiano in www.
augustinus.it.

Dante Alighieri, La Commedia secondo l’antica vulgata, a cura di Giorgio 
Petrocchi, Milano, Mondadori, 1966–1967; seconda ristampa riveduta, 
Firenze, Le Lettere, 1994.

Idem, Vita nova, a cura di Guglielmo Gorni, Torino, Einaudi, 1996.
Maria Luisa Ardizzone, Dante, il paradigma intellettuale. Un’inventio degli anni 

fiorentini, Firenze, Olschki, 2011. 
Aristoteles Latinus, Ethica Nicomachea, a cura di Renatus Antonius Gauthier, 

Leiden, E. J. Brill/Bruxelles, Desclée De Brouwer, 1972 (translatio vetus), 
consultabile in: Aristoteles Latinus Database, a cura di Joseph Brams/Paul 
Tombeur, Turnhout, Brepols, 2003.

Alberto Casadei, Dante oltre la Commedia, Bologna, Il Mulino, 2013.
Guido Cavalcanti, Rime. Con le rime di Iacopo Cavalcanti, a cura di Domenico 

De Robertis, Torino, Einaudi, 1986.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.augustinus.it
http://www.augustinus.it
https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.augustinus.it
http://www.augustinus.it


73

Rosario Coluccia, « La scuola poetica siciliana tra limiti cronologici e dislo-
cazioni territoriali », in: Contributi di filologia dell’Italia mediana 14 (2000), 
pp. 25–45. 

Enzo Noè Girardi, « La perifrasi nella Divina Commedia  », in: Italianistica 8 
(1979), pp. 514–538; poi in: Idem, Nuovi studi su Dante, Milano, Edizioni 
Testo, 1987, pp. 86–116.

Guittone d’Arezzo, Canzoniere. I sonetti d’amore del codice Laurenziano, a cura di 
Lino Leonardi, Torino, Einaudi, 1994.

Guittone d’Arezzo, Le rime, a cura di Francesco Egidi, Bari, Laterza, 1940.
Iacopone da Todi, Laude, a cura di Franco Mancini, Roma/Bari, Laterza, 

1980.
Elena Landoni, La grammatica come storia della poesia. Un nuovo disegno storiografi-

co per la letteratura italiana delle origini attraverso grammatica, retorica e semantica, 
Roma, Bulzoni, 1997.

Eadem, « Or per empierti bene ogne disio ». Lingua e letteratura, fede e ragione, amore 
e libertà in Dante, Mantova, Universitas Studiorum, 2014.

San Paolo, Ad Corinthos Epistula II Sancti Pauli Apostoli, 3, 12–16, in: Nova 
Vulgata Bibliorum Sacrorum Editio, editio typica altera, Città del Vaticano, 
Libreria Editrice Vaticana, 1986, consultabile in: www.vatican.va. La tra-
duzione adottata è la versione ufficiale a cura della Conferenza Episcopale 
Italiana, Città del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2008, consultabile 
in: www.bibbia.net.

Michelangelo Picone, «  Prolusione  » alla Lectura Dantis Turicensis, Firenze, 
Cesati, 2000–2002.

Idem, « Guittone, Guinizzelli e Dante », in: L’Alighieri 42 (2001), pp. 5–19. 
Joseph Ratzinger, L’infanzia di Gesù, Milano, Rizzoli, 2012.
Marco Santagata, Per moderne carte. La biblioteca volgare del Petrarca, Bologna, Il 

Mulino, 1990.
Alfredo Stussi, « Versi d’amore in volgare tra la fine del sec. XII e l’inizio del 

XIII », in: Cultura neolatina 59 (1999), pp. 1–69.
San Tommaso, Summa Theologiae, I–II, q. 58, a. 2, ad. 1, in: Corpus Thomisticum.  

S. Thomae de Aquino opera omnia, a cura di Enrique Alarcon, Pampaelone, Uni-
versitas Navarrensis, 2000, consultabile al sito www.corpusthomisticum.
org. 

Interdisciplinarietà e oggettività di metodo nell’approccio alla Commedia

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.bibbia.net
http://www.corpusthomisticum.org
http://www.corpusthomisticum.org
https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.bibbia.net
http://www.corpusthomisticum.org
http://www.corpusthomisticum.org


https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZYGMUNT G. BARAŃSKI

« Con quanta vigilanza! Con quanto impegno! » 
Studiare Dante ‘soggettivamente’

Riassunto

Sin dall’Ottocento, negli studi danteschi, sono prevalse variazioni di un metodo 
filologico e storicista contestualizzante. L’articolo prende in esame le implicazioni 
e particolarmente alcuni difetti e punti ciechi di questo approccio focalizzandosi su 
due aree di indagine, tra loro strettamente interrelate, che occupano posti di rilievo 
nel dantismo moderno: la ricerca delle fonti letterarie e dottrinali di Dante e della sua 
formazione intellettuale. Anziché una confutazione della ricerca storicista, il contri-
buto propone alcuni spunti per affinare un tale percorso, in particolare prestando 
maggiore attenzione alle realtà pratiche della cultura medievale (fiorentina), ivi in-
cluse le istituzioni educative e scolastiche, la circolazione dei manoscritti, le chiavi 
di interpretazione e i contatti tra clerici e laici.

Zusammenfassung

Seit dem 19. Jahrhundert spielen in der Dante-Forschung Varianten einer kontextu-
alisierenden philologischen und historisierenden Methodik eine dominante Rolle. 
Dieser Beitrag untersucht die Implikationen und insbesondere einige der Defizi-
te und blinden Flecken dieser Herangehensweisen. Er konzentriert sich auf zwei 
eng miteinander verknüpfte Gegenstandsbereiche, die in der aktuellen Dante-For-
schung prominent vertreten sind: die Untersuchung von Dantes literarischen und 
epistemischen Quellen und die Rekonstruktion seiner Bildungsgeschichte. Anstatt 
die historisierende Forschung zu verwerfen, schlägt der Beitrag Möglichkeiten ihrer 
Verfeinerung vor, indem insbesondere den praktischen Gegebenheiten der mittel-
alterlichen (Florentiner) Kultur, einschließlich der Bildungsmöglichkeiten und der 
scholastischen Institutionen, der Verbreitung von Manuskripten und der Modi ih-
rer Rezeption sowie der Kontakte zwischen clerici und laici, mehr Aufmerksamkeit 
geschenkt wird. 

Zygmunt G. Barański Studiare Dante ‘soggettivamente’

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76

« Sensum, quem in ipsis libris (quibus vigiliis! quo valore!) per annos viginti 
conceperam ».1 La citazione, parzialmente ripresa e tradotta dal titolo della 
mia relazione, è tratta dal prologo della Extractio (1238) di Tommaso Gallo 
(m. 1246). Gallo è poco noto tra i medievisti, se non altro perché continua 
ad essere poco studiato,2 e nelle rare occasioni in cui i non-specialisti del pen-
siero contemplativo medievale lo nominano, è normalmente per respinger-
lo. Eppure, una tale superficiale trascuratezza è storicamente ingiustificata. Il 
profilo intellettuale di Tommaso Gallo è imponente e il suo influsso, partico-
larmente nel Duecento, fu considerevole. Già canonico regolare all’Abbazia 
di San Vittore a Parigi, dove tenne corsi di teologia, attorno al 1218–1219 
fu coinvolto nella fondazione del monastero di Sant’Andrea a Vercelli, di 
cui, entro il 1226, divenne abate. Tommaso fu studioso di spicco: fine ese-
geta scritturale, in particolare del Cantico, e, più significativamente, auctoritas 
d’eccezione sullo pseudo-Dionigi. I contributi sull’Areopagita dei suoi fa-
mosi predecessori, Ugo e Riccardo di San Vittore, avevano preparato la 
strada verso il processo di assimilazione di Dionigi nel pensiero mistico oc-
cidentale, ma fu l’apporto di Tommaso Gallo ad avere un ruolo decisivo 
nel consolidamento di questo processo.3 Egli adattò, riscrisse e interpretò 
l’intero corpus dionisiaco, ossia, come ricorda il mio incipit, quei «  libri  » 
il cui « significato » egli si sforzò di « comprendere per vent’anni ». La sua 
autorevolezza quale lector dell’Areopagita fu confermata quando l’Extractio, 
utilissima parafrasi degli scritti oscuri dello pseudo-Dionigi, fu regolarmente 
allegata a questi, offrendo in tal modo non soltanto una guida accessibile, 
ma anche un’interpretazione essenziale del pensiero dell’auctor. L’influsso 
di Gallo sulla ricezione tardo-medievale dell’Areopagita fu quindi tanto de-
terminante da autorizzarci ad affermare che, nel Tredicesimo secolo e nelle 
prime decadi del Quattordicesimo, leggere Dionigi voleva dire leggerlo per 
lo più attraverso il filtro di Tommaso Gallo,4 soprattutto se a motivare la 

1	 �Prologo all’Extractio di Tommaso Gallo, in: Dionysiaca, a cura di Philippe Chevallier, 2 voll., 
Paris/Bruges, Desclée de Brouwer, 1937–1950, qui vol. I, p. CIX.

2	 �Boyd Taylor Coolman, «  The Medieval Affective Dionysian Tradition  », in: Modern 
Theology 24 (2008), pp. 615–632, qui p. 618.

3	 �Su Tommaso Gallo si vedano almeno Mario Capellino, Tommaso di San Vittore abate ver-
cellese, Vercelli, Società Storica Vercellese, 1978; Bernard McGinn, « Thomas Gallus and 
Dionysian Mysticism  », in: Studies in Spirituality 8 (1994), pp.  81–96; James McEvoy, 
Mystical Theology: The Glosses by Thomas Gallus and the Commentary of Robert Grosseteste on « De 
mystica theologia », Louvain/Paris, Peeters, 2003, pp. 3–54; James Walsh, « Thomas Gallus 
et l’effort contemplatif », in: Revue d’histoire de la spiritualité 51 (1975), pp. 17–42.

4	 �Sull’influsso di Tommaso si vedano Boyd Taylor Coolman, « The Medieval Affective 
Dionysian Tradition  », pp.  618–621; Paul Rorem, Pseudo-Dionysius: A Commentary on the 

Zygmunt G. Barański

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


77Studiare Dante ‘soggettivamente’

lettura erano interessi contemplativi di carattere affettivo-simbolico, interessi 
che certamente Dante ebbe all’altezza del Paradiso. Nonostante l’evidenza 
storica, nessuno dei due recenti libri sui rapporti tra Dionigi e Dante ha pre-
so in considerazione questo dato decisivo; di fatto nel migliore dei casi Gallo 
è relegato al margine, nel peggiore, quanto si afferma sul commentatore è 
inesatto.5

Non c’è, ahimé, niente di inusitato nell’approccio generale di questi due 
ricercatori allo studio dell’influenza dell’Areopagita su Dante. Da sempre, 
anche se la situazione si sta lentamente trasformando, è del tutto normale 
nella dantistica studiare le fonti del poeta senza prestare attenzione adeguata 
al contesto in cui Dante avrebbe letto e sarebbe potuto venire a conoscenza 
di altri scrittori e pensatori. Questo tipo di disattenzione è grave soprattutto 
se si considera che, nel Medioevo, il mondo dei libri fu sconvolgentemente 
amorfo e che la lettura fu un’attività altamente mediata, casuale e spesso 
frammentaria. Negando la realtà storica medievale, non pochi dantisti po-
stulano un impossibile rapporto diretto a quattr’occhi tra, presumibilmente, 
la suprema autorità letteraria, Dante Alighieri, e un’altra figura notevole, 
come lo pseudo-Dionigi, i cui scritti, si ritiene quasi automaticamente, il po-
eta non poteva che conoscere. È come se un ‘grande’ del prestigio di Dante, 
il « padre della lingua italiana » e celui qui a lu tous les livres, potesse davvero 
essere immune alle disordinate e irritanti condizioni del suo ambiente cultu-
rale. È come se la sua presunta ‘unicità’ dovesse dipendere dalla sua capacità 
di riuscire in un modo o nell’altro a trascendere i limiti – sono stato tentato 
di scrivere il « buio » – di un ambiente in cui i libri erano pochi, difficili da 
trovare e riservati alle élites. Fra i dantisti continua inoltre a predominare l’i-
dea che il poeta ‘dovesse’ aver letto estensivamente, soprattutto se si giudica 
che fu ‘necessario’ che egli avesse letto un testo che noi oggi consideriamo 
importante. Questo atteggiamento si traduce in quella formula ripetutissima 
dalla dantistica, Dante non poteva non conoscere… – troppo spesso però questa 
formula non è realmente accompagnata da solide prove documentarie. Si ac-
campa così l’immagine insidiosamente pervasiva, e non soltanto nell’imma-

Texts and an Introduction to Their Influence, New York/Oxford, Oxford University Press, 1993, 
pp. 218–219.

5	 �Marco Ariani, « Lux inaccessibilis ». Metafore e teologia della luce nel « Paradiso » di Dante, Roma, 
Aracne, 2010, pp. 209, n. 26, 237, n. 9, 287, n. 40 (le mie riserve sono relative solo ad alcu-
ni problemi di metodo che hanno condizionato l’uso che Ariani fa di Tommaso Gallo; la 
monografia resta uno tra i migliori studi sul Paradiso); Diego Sbacchi, La presenza di Dionigi 
Areopagita nel « Paradiso » di Dante, Firenze, Olschki, 2006, pp. xv, xvi, nn. 11, 17.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78

ginario popolare, del Dante genio ‘solitario’, autore di opere senza preceden-
ti, libero dalle restrizioni pratiche che trattenevano i suoi contemporanei… 
Presentare le cose in questa guisa così evidentemente ironica e cruda, non è 
che un modo di mettere subito a fuoco l’anacronismo di questo approccio 
metodologico al rapporto dell’Alighieri con le sue fonti letterarie e dottri-
nali. Al posto di un’idea di Dante « medievale » storicamente complessa e 
stratificata, troviamo un’immagine di ‘eccezionalità’ che ha le radici odierne 
nell’Ottocento, e che, in modo pressappoco automatico, serve da matrice 
per gli studi sui debiti intellettuali e artistici di Dante. Nel dir questo non sto 
certamente ignorando il fatto che la figura di Dante come autore e perso-
naggio straordinario fosse già ben nota nel Medioevo. La cultura medievale 
fu più che capace di foggiare miti di illustres viri: basta ricordare l’immensa 
tradizione delle vitae e l’importanza che si affidava all’auctoritas. Allo stesso 
modo, non è mio scopo negare che, in tutte le sue opere principali, Dante 
si presentasse intenzionalmente come ‘autorevole’ e senza pari. Eppure, né 
il fascino medievale per la « somma e altissima autoritade » (Conv. IV, vi, 
5)6 né l’autoritratto che l’Alighieri dipinse di sé come individuo munito di 
doti e responsabilità singolari possono indurci ad accettare passivamente e 
acriticamente l’idea che per studiare Dante bisogna trattarlo come se egli 
costituisse un caso ‘speciale’: come se egli fosse ‘meravigliosamente’ diverso 
da altri lettori medievali per quel che riguarda le sue modalità di lettura e i 
suoi rapporti coi libri. In realtà, a contraddistinguere il Nostro è la maniera 
originale in cui egli realizzò le sue ambizioni artistiche e intellettuali malgra-
do i molti ostacoli che, nella pratica, come laicus di esperienze scolastiche 
piuttosto ristrette, egli dovette sormontare per aver accesso alla cultura alta 
e padroneggiarne le intricatezze – questione spinosa, sulla quale i dantisti 
generalmente sorvolano, e su cui tornerò a breve. Se si vuole apprezzare 
come e perché Dante sia speciale, abbiamo l’obbligo – io credo – di integrare 
in modi sempre più efficaci e precisi quanto sappiamo su di lui con quanto 
si può ricostruire, anche se parzialmente, del suo mondo; o meglio, bisogna 
avvicinarlo a quegli elementi del suo ambiente che, con qualche certezza, si 
può evincere lo avessero toccato. Anche su questo avrò altro da dire.

6	 �Le opere di Dante si citano dalle seguenti edizioni: Dante Alighieri, Questio de aqua et terra, a 
cura di Francesco Mazzoni, in: Opere minori, 2 voll., Milano/Napoli, Ricciardi, 1979–1988, 
II, pp. 693–880; Dante Alighieri, La Commedia secondo l’antica vulgata, a cura di Giorgio 
Petrocchi, seconda edizione, 4 voll., Firenze, Le Lettere, 1994; Dante Alighieri, Convivio, 
a cura di Franca Brambilla Ageno, 2 voll., Firenze, Le Lettere, 1995; Dante Alighieri, 
Epistole, a cura di Claudia Villa, in: Dante Alighieri, Convivio, Monarchia, Epistole, Egloghe, 
Milano, Mondadori, 2014, pp. 1417–1592.

Zygmunt G. Barański

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


79Studiare Dante ‘soggettivamente’

Al tempo stesso, è importante anche essere sensibili ai molti impedimenti 
che ostacolano l’esecuzione di questo tipo di ricostruzioni, a cominciare dalle 
nostre soggettività, sia individuali che condivise, vale a dire, a cominciare 
da quegli a priori culturali, intellettuali, professionali e di metodo, spesso 
lasciati inosservati e ignorati, che minano i nostri tentativi di arrivare ad 
un’equilibrata valutazione del passato. È solo smascherando tali postulati 
o a priori e dimostrandone gli effetti nocivi, che si progredisce nella ricerca 
accademica. A tal proposito, vorrei presentare un esempio magistrale. Ben-
ché l’immagine di Dante, genio solitario che si erige al di sopra della sua 
epoca, sia profondamente radicata nell’ambito dello studio delle sue fonti, 
la medesima immagine ricevette un colpo decisivo proprio in un ambito 
accademico vicino a quello dei source studies, già negli ultimi anni Trenta. 
La proposta continiana nell’Introduzione alle Rime di Dante che « una co-
stante della personalità dantesca sia questo perpetuo sopraggiungere del-
la riflessione tecnica accanto alla poesia » ebbe dei riverberi rivoluzionari.7 
Piuttosto che celebrare, come si era fatto sin dall’Ottocento, l’eccezionalità 
astorica degli scritti danteschi, Contini dimostrò che, in termini letterari, le 
opere del fiorentino emergevano da una sottile e prolungata riflessione sulle 
idee che nel Medioevo circolavano sulla letteratura e i suoi modi. Secondo 
l’intuizione continiana, i testi danteschi sarebbero eccezionali grazie ai loro 
legami complessi con la teoria e le pratiche letterarie del suo tempo e non a 
dispetto di queste, come largamente si sosteneva in precedenza. Sebbene la 
nozione di Dante auctor e lector sia, al giorno d’oggi, comunemente accettata 
dai dantisti, la proposta di Contini iniziò ad avere un impatto determinante 
su altri critici solo dagli anni Sessanta in poi. Sospetto che tale ritardo sia 
dovuto al fatto che le idee del maestro diedero non poco fastidio: esse met-
tevano definitivamente in crisi cari e comodi assunti sul conto di Dante e sui 
più comuni modi di leggere ed interpretare il poeta. Ed ecco un altro pro-
blema che assilla la dantistica (e dopo quasi quarant’anni come insegnante 
universitario, mi sento in grado di poter trarre qualche minima conclusione 
sulla nostra professione): la maggioranza dei colleghi preferisce non di rado 
agire ed esprimersi con eccessivo conservatorismo, e, di conseguenza, trova 
difficile reagire, positivamente e creativamente, di fronte a ricerche che ve-
ramente alterano i paradigmi dei nostri studi. Esiste una tendenza, alquanto 
deprimente devo ammettere, ad aggrapparsi a verità critiche lapalissiane, 
che, per tornare a termini che ho già usato precedentemente, designerei 

7	 �Gianfranco Contini, «  Introduzione alle Rime di Dante  », in: Idem, Un’idea di Dante, 
Torino, Einaudi, 1976, pp. 3–20, qui p. 4.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80

come le espressioni di una soggettività professionale di gruppo. In parte ciò è 
dovuto al fatto che studiare Dante è altamente impegnativo. I suoi testi non 
sono soltanto di una complessità straordinaria ma richiedono anche una 
buona conoscenza di larghe fasce della storia, della cultura e del pensiero 
medievale. Per portar avanti le nostre ricerche, ci serviamo di concetti, idee, 
dati di base che trattiamo come se avessero legittimità ‘oggettiva’, e quindi 
‘assoluta’, malgrado la ‘soggettività’ delle loro origini, e perciò ci sentiamo a 
disagio se questi sono posti in dubbio, giacché ci forniscono le fondamenta 
sulle quali costruiamo i nostri edifici critici. Parlo per esperienza, poiché 
conosco bene la natura di questa esasperazione collegiale. I miei studi, so-
prattutto a partire dalla pubblicazione di Dante e i segni nel 2000,8 hanno 
sempre puntato a sfidare posizioni sulla formazione intellettuale di Dante 
che parevano assodate. Quindi, devo dire che sono estremamente gratifica-
to e, per essere sincero, sollevato dal fatto che, col passar degli anni, la mia 
rivalutazione delle radici e dell’identità ‘razionaliste’ dell’Alighieri sia stata, 
almeno in termini generali, largamente accettata. Al tempo stesso, mentre 
riconsidero gli studi pubblicati negli anni Novanta alla luce di altri quindici 
anni di ricerca, mi trovo regolarmente a dover riconoscere i limiti di ciò 
che ho scritto in passato, gli aspetti provvisori e, sì, la soggettività di alcune 
conclusioni. La ricerca che sto ora intraprendendo è innanzitutto revisione e 
critica del lavoro che ho fatto in precedenza.
Sono convinto che le intuizioni continiane su Dante autore auto-riflessivo 
per antonomasia riescano a cogliere qualcosa di essenziale – e qui mi sono 
sottratto alla tentazione di dire, qualcosa di ‘oggettivo’ – sul conto del nostro 
poeta. Al tempo stesso è anche doveroso ammettere che il maestro sviluppò 
questa formulazione al servizio di una visione delle rime dantesche pretta-
mente soggettiva – visione largamente in opposizione a quella barbiana e 
che considerava le poesie come strutture formali ‘chiuse’, i cui cardini di 
riferimento erano effettivamente, se non addirittura esclusivamente, quelli 
della lirica romanza.9 Benché l’impianto retorico delle rime sia, come si sa, 
elaborato con fine labor limae, il punto di vista di Contini è eccessivamente re-
strittivo. Egli finisce col limitare l’orizzonte delle liriche dantesche in maniera 
poco proficua, segregandole da una gamma di altri elementi, dalla biografia 

8	 �Zygmunt G. Barański, Dante e i segni. Saggi per una storia intellettuale di Dante, Napoli, Liguori, 
2000.

9	 �Si vedano Giuliano Milani/Antonio Montefusco, « ‘Prescindendo dai versi di Dante?’ Un 
percorso negli studi tra testi, biografia e documenti », in: Reti Medievali. Rivista 15, 2 (2014), 
pp. 1–22, qui pp. 3–4; Antonio Montefusco, « L’avventura del Fiore. Contini e il ‘nodo’ », 
in: Ermeneutica letteraria 10 (2014), pp. 55–65. 

Zygmunt G. Barański

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


81Studiare Dante ‘soggettivamente’

alla storia, e dalla filosofia agli echi delle « scuole delli religiosi » (Conv. II, xii, 
7), che pure le caratterizzano. Contini fu indubbiamente filologo emblema-
tico; tuttavia, anche lui, sensibilissimo ai diritti del contesto nello studiare la 
letteratura, fu incastrato dalla propria soggettività: in particolare, dalle sue 
preferenze artistiche di stampo « espressionista » e dalla sua formazione pro-
fessionale di filologo romanzo. Non è lecito dimenticare che persino il più 
secco filologismo non è in grado di essere garante di oggettività. È dunque 
ironico, tornando ai due libri su Dionigi e Dante, che entrambi adoperino 
consciamente strumenti filologici e storicistici per intraprendere le loro inda-
gini. Eppure, malgrado questo, né l’uno né l’altro arriva a trattare il contesto 
dell’incontro di Dante con l’Areopagita in maniera storicamente adeguata: 
non sembra si rendano conto che il punto critico da cui partono è in realtà 
un’immagine anacronistica e soggettiva di Dante che non appartiene al Me-
dioevo ma ad un’epoca più tarda. In una tradizione di studi letterari come 
quella italiana, in cui la filologia gode di una posizione di spicco, è cruciale 
che non si ignori il soggettivismo che invariabilmente accompagna il lavoro 
del filologo. La tendenza ad equiparare filologia e oggettività è ben radicata 
nella nostra disciplina e, purtroppo, apre la strada a quell’‘assolutismo’ de-
bilitante che non dovrebbe trovar posto nelle nostre ricerche se lo scopo è 
far progredire i nostri studi. In fin dei conti, è grazie alla natura soggettiva 
di ogni proposta critica, storica e di metodo che riusciamo ad interrogarle. 
Senza questo, è difficile pensare in che modo si possa dar scampo ai dettami 
intellettuali delle nostre proprie soggettività.
Un paio di chiarimenti. Primo, ciò che finora ho scritto sulla filologia non è 
da prendersi come ludica decostruzione di stampo postmoderno del lavoro 
accademico e del tipo di sapere che questo è capace di generare. A dire il 
vero, ho poca simpatia per quei modi di leggere e di mettersi in relazione 
al passato che considero, in talune istanze, sostanzialmente frivoli, se non 
addiritura maliziosi, e quindi ‘amorali’. In realtà, paragonata alla filologia, la 
moderna critical theory ha avuto pochissimo successo nel venire alle prese con 
Dante.10 Ho spesso riflettuto su questa situazione, ma non ho spiegazioni 
da offrire sulle cause. Sospetto tuttavia che queste debbano essere ricercate 
nella natura dei testi danteschi e nello straordinario controllo che il poeta 
riuscì a esercitare su di essi: la forza del potere autoriale sembrerebbe con-
trobbattere le prerogative esegetiche del critico. Dunque, anche quando ci si 
affatica a leggere controcorrente per mettere alla luce tensioni e contraddi-

10	 �Si veda David Robey, «  Dante and Modern American Dante Criticism: Post-
Structuralism », in: Annali d’Italianistica 8 (1990), pp. 116–131.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82

zioni nei testi danteschi, resta pur sempre l’impressione che è il poeta stesso 
che ci sprona a far questo. Mi scuso per aver parlato in termini così vaghi. 
Tuttavia, sono questioni che, da dantisti del XXI secolo, è giusto prendere 
in considerazione, in particolare qualora si voglia che lo studio di Dante 
entri in contatto con gli interessi critico-teorici odierni. Inoltre, le riserve 
che ho espresso sono ancor meno un attacco alla lettura del poeta in pro-
spettiva storica. Come spero che chiarisca la mia carriera accademica, resto 
convinto che affidarsi al contesto medievale rimane il modo più efficace con 
cui avviare un dialogo con Dante e la sua opera. Al tempo stesso, è pure 
vero che nell’ambito dell’italianistica – il problema va ben oltre la dantistica 
–, si è ancora restii a valutare criticamente i pregi e i limiti della filologia e 
a contestarne le acquisizioni. Difatti, si può riconoscere una tendenza con-
traddittoria che, da un lato, trasforma la filologia in ‘feticcio’, presentandola 
come se fosse l’unico modo col quale si possa studiare appropriatamente la 
letteratura, e che, dall’altro, tratta lo scavo archeologico di dati contestuali 
pertinenti alla comprensione di un testo come fine a se stesso. Sussiste una 
certa resistenza nel passare dalla ricostruzione filologica all’ermeneutica, da 
ciò che viene giudicato ‘oggettivo’ a ciò che è indisputabilmente ‘soggettivo’ 
– anche se quest’ultima distinzione, come dovrebbe essere chiaro da quanto 
ho mantenuto sin qui, non può essere facilmente applicata allo studio della 
letteratura. In fin dei conti, credo fermamente che, da studiosi, la nostra re-
sponsabilità fondamentale sia di interrogare con rigore la natura dei legami 
tra gli autori, le loro opere e i contesti da cui sono emersi, e, cosa più impor-
tante, far di tutto per spiegare i significati che tali collegamenti possono ave-
re. Per dirla schiettamente, abbiamo l’obbligo di interpretare e non soltanto 
di documentare;11 e, interpretando, si dovrebbe non soltanto esaminare il 
rapporto tra testo e contesto, ma anche i nostri propri strumenti critici e le 
soluzioni che altri, a loro volta, hanno suggerito.
In sostanza, ciò che vorrei proporre è che, da storici tanto della letteratu-
ra quanto della nostra disciplina, ci munissimo di una prospettiva critica, 
esente da sfumature polemiche, che, in termini analitici, valutativi e discri-
minanti, fosse più schiettamente perspicace di quelle che si intravvedono in 

11	 �La lamentevole reticenza a interpretare caratterizza soprattutto alcuni ambiti degli studi 
letterari in Italia. Mi pare strano che alcuni colleghi che lavorano in Italia considerino 
inadeguato l’approccio di tanti studiosi che alla documentazione affiancano uno sforzo 
esegetico. D’altro canto è chiaro che vadano respinti quei casi in cui si fanno ipotesi in-
terpretative che hanno solo in apparenza validità filologica; si veda Teodolinda Barolini, 
« The Case of the Lost Original Ending of Dante’s Vita Nuova. More Notes towards a 
Critical Philology », in: Medioevo letterario d’Italia 11 (2014), pp. 37–43.

Zygmunt G. Barański

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


83Studiare Dante ‘soggettivamente’

fin troppi contributi accademici su Dante. Mi turba che tanti studi ripetano 
luoghi comuni in maniera irriflessa, aggiungendo poco di nuovo, e inoltre 
dimostrando una conoscenza parziale della tradizione critica, ora di dimen-
sioni veramente internazionali, ma che, nondimeno, insistono sulla ‘corret-
tezza’ dei propri pareri. Tale situazione è preoccupante e va contrastata se 
vogliamo che gli studi danteschi continuino a fiorire. Né questa situazione è 
dovuta, come qualvolta ho sentito dire, ad una crisi di saturazione nel dan-
tismo. Nel tracciare rapidamente i lineamenti principali di una rivalutazione 
ora in corso in un campo importante della dantistica, quanto segue vorrebbe 
confermare la perenne vitalità della nostra disciplina, in particolare quando 
si è pronti a mettere in dubbio preconcetti critici. Inoltre, ciò che avrò da 
dire può servire a consolidare ed illustrare alcuni degli argomenti principali 
che ho presentato sin qui.
Specialmente nel mondo anglofono, alcuni dei lavori più suggestivi su Dante 
sono stati prodotti, e sono ancora attivamente in corso, a proposito della 
questione della sua formazione intellettuale. La nozione di formazione intel-
lettuale comprende e raccoglie una serie di problemi che si situano a stretta 
distanza gli uni dagli altri: in primo luogo, l’estensione e il carattere dell’edu-
cazione di Dante e, in generale, le possibili influenze a cui il poeta fu esposto 
in momenti diversi della sua vita; secondo, le fonti del suo sapere e da ciò, 
anche se solo in parte, quello che ai colleghi italiani piace chiamare la sua 
biblioteca, vale a dire i libri che egli avrebbe probabilmente potuto leggere, 
anche se siamo sempre più consapevoli della natura mediata e parziale di 
tale « biblioteca » e del bisogno di considerare altre forme di trasmissione 
culturale, come la predicazione, le letture pubbliche, ecc.; terzo, la consape-
volezza dantesca delle discussioni intellettuali a lui contemporanee e le sue 
relazioni con queste; quarto, le sue simpatie ideologiche; e, per concludere, 
le diverse e di solito inaspettate maniere in cui Dante ha dato forma al mon-
do tardo-medievale delle idee, e così facendo ha stabilito le sue preferenze e 
le sue posizioni – il suo status e le sue responsabilità come poeta ed intellet-
tuale – in relazione a quello che era un ambiente culturale e intellettuale in 
transizione e assai carico di tensioni. 
Senza ombra di dubbio, tali recenti sviluppi attorno alla formazione intel-
lettuale di Dante si pongono nella scia di una tradizione di studi che ha la 
sua prudente origine nella ricerca positivista e filologica tardo ottocentesca, 
per poi fare un grandioso balzo in avanti grazie ai contributi fondamentali 
di Bruno Nardi, Étienne Gilson, Kenelm Foster e Cesare Vasoli. Al tempo 
stesso, è certo che recentemente l’enfasi sia cambiata, che nuove scoperte 
siano state fatte, vecchi problemi riformulati, e che, cosa ancora più impor-

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84

tante, si continuino a sollevare nuove domande. Per dirlo semplicemente, il 
campo di studi non solo si è trasformato, ma si trova tuttora in un genuino e 
vigoroso stato di cambiamento. Non ho ovviamente la possibilità, in questa 
sede, di catalogare ed esaminare i diversi contributi che hanno portato a 
tale cambiamento. Ciononostante, vorrei rapidamente delineare alcune del-
le questioni esegetiche e storiche che questi studi hanno sollevato, portando 
all’attenzione anche novità e sviluppi, in modo tale da offrire almeno un’idea 
sia del loro carattere generale sia delle rispettive direzioni. In particolare, 
vorrei mettere in luce alcune delle questioni esegetiche e storiche che questi 
studi hanno sollevato.
Dal mio punto di vista, la maggior differenza fra gli studiosi del passato e co-
loro che oggi lavorano sul profilo intellettuale di Dante si trova nel fatto che 
questi ultimi tendono a considerare la questione in termini più problematici 
e, come vedremo, storicamente e metodologicamente più sfumati dei loro 
predecessori. Ed infatti, fino a non molto tempo fa, era abbastanza comu-
ne, se non proprio de rigueur, parlare con una certa sicurezza di un « Dante 
teologo » o di un « Dante filosofo », come se il poeta avesse avuto molto in 
comune con i teologi e i filosofi professionisti del suo tempo. Tuttavia, già 
nel 1911, nella sua tesi di dottorato Nardi aveva raccomandato prudenza a 
questo riguardo, sottolineando correttamente come il poeta fosse un pensa-
tore eclettico e originale, ricordando che « egli non è averroista e neppure 
tomista; non esclusivamente aristotelico, né soltanto neoplatonico, o agosti-
niano puro ».12 La prospettiva di Dante non era quella di uno specialista, 
di un magister, ma, come ha notato Cesare Vasoli, piuttosto quella di « un 
uomo di cultura del XIII secolo, non teologo e non filosofo ‘di professione’, 
non legato alla ‘routine’ della scuola o alla osservanza di una unica direttiva 
speculativa ».13 Per porre il tutto in quei termini che sono diventati popolari 
sulla scia del lavoro di Ruedi Imbach, egli era un laicus e non un clericus.14 È 
dunque ironico che, nonostante l’indubbia pertinenza e l’importanza dell’os-
servazione di Nardi sovra riportata, in pratica egli stesso abbia contribuito, 
seppur involontariamente, più di tanti altri, ad oscurare il fatto che Dante 
non fosse studioso o pensatore professionista. Penso qui al modo caratteri-
stico in cui Nardi accumula citazioni prese da un imponente e solitamente 

12	 �Bruno Nardi, Sigieri di Brabante nella «  Divina Commedia  » e le fonti della filosofia di Dante, 
Spianate (Pescia), presso l’autore, 1912, p. 69.

13	 �Cesare Vasoli, « Filosofia e teologia in Dante », in: Umberto Bosco (a cura di), Dante nella 
critica d’oggi: risultati e prospettive, Firenze, Le Monnier, 1965, pp. 47–71, qui p. 50.

14	 �Ruedi Imbach, Dante, la philosophie et les laïcs, Fribourg, Éditions Universitaires/Paris, Édi-
tions du Cerf, 1996.

Zygmunt G. Barański

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


85Studiare Dante ‘soggettivamente’

vasto apparato di pensatori classici e medievali per preparare il contesto e 
chiarire un aspetto della dottrina di Dante. In questo modo, da un lato Nar-
di ha incoraggiato l’idea, quasi certamente senza volerlo, che questi fossero 
i testi e gli autori familiari al poeta, e dall’altro egli ha insinuato – questa 
volta intenzionalmente, dato che egli dimostrò in genere scarso interesse per 
la forma delle opere dantesche – che il modus operandi del poeta fosse non 
troppo dissimile da quello dei doctores. Altri studi che hanno contribuito a 
consolidare questa doppia impressione, sono, solo per fare un paio di esem-
pi, le note alle eccellenti edizioni del Convivio preparate, rispettivamente, da 
Vasoli e da Fioravanti,15 o l’illuminante volume di Paolo Falzone, Desiderio 
della scienza e desiderio di Dio nel « Convivio », pubblicato un paio di anni fa.16 
Mentre Falzone, attenendosi a Nardi, sottolinea con competenza che i suoi 
riferimenti a « numerosi  » lavori filosofici medievali « quasi mai  » hanno 
« lo scopo di suggerire rapporti di dipendenza testuale diretta »,17 ma sono 
invece utili a contestualizzare il pensiero di Dante, la maggioranza dei dan-
tisti, la quale di solito tende a tener in scarsa considerazione la realtà e la 
prassi della situazione culturale medievale in generale e della posizione del 
poeta nei confronti di questa, ha piuttosto avventatamente presupposto che 
Dante avesse una familiarità di prima mano con un vasto assortimento di 
testi filosofici, teologici e letterari – cosa che invece non sembrerebbe affatto 
probabile. Inoltre, sebbene sia assiomatico che la ricostruzione del contesto 
culturale e intellettuale entro cui Dante sviluppò il proprio pensiero abbia 
notevole importanza, è almeno altrettanto significativo stabilire come e in 
quali termini il poeta possa avere avuto accesso a tale contesto. Quest’ultima 
questione ha assorbito l’attenzione dei dantisti in maniera crescente; e su di 
essa tornerò a tempo debito. Per ora, preferisco continuare a dedicarmi alla 
questione, o per meglio dire, all’immagine fortificata di Dante « filosofo » e 
« teologo », dato che questa rimane al centro di ogni discussione a proposito 
della sua posizione e formazione intellettuale.
Sebbene Dante fosse ben pratico dei metodi argomentativi ed espositivi delle 
scuole contemporanee e conoscesse la loro terminologia tecnica, il suo sco-
po primario, con l’eccezione dell’estremamente formalizzata Questio de aqua 
et terra, non era di riprodurre tali strutture dottrinali ma di incorporarle 

15	 �Dante Alighieri, Convivio, a cura di Cesare Vasoli/Domenico De Robertis, Milano/Napoli, 
Ricciardi, 1988; Dante Alighieri, Convivio, a cura di Gianfranco Fioravanti/Claudio Giunta, 
in: Idem, Convivio, Monarchia, Epistole, Egloghe, Milano, Mondadori, 2014, pp. 3–805.

16	 �Paolo Falzone, Desiderio della scienza e desiderio di Dio nel « Convivio », Napoli, Società editrice 
il Mulino, 2010.

17	 �Paolo Falzone, Desiderio della scienza, p. X.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86

all’interno di forme testuali onnicomprensive. Questo è certamente vero, 
come la ricerca recente ha stabilito, anche del Convivio e della Monarchia.18 
Nonostante le numerose voci contrarie sollevate da generazioni di dantisti, 
il Convivio non è un trattato filosofico. Il testo non è affatto organizzato come 
un trattato filosofico (o teologico) medievale: il suo contenuto è troppo di-
spersivo e le sue strutture argomentative di frequente non sono quelle di 
una ordinaria disputatio o quaestio scritta.19 Basti qui ricordare la funzione 
determinante della metafora nel libro primo. Anche quando le procedure 
scolastiche sono in primo piano – come è evidente nel libro quarto – altri 
approcci si impongono vigorosamente. Così, nei capitoli dal xxv al xxviii 
del « quarto trattato » (I, i, 17), il commento, e specialmente l’esegesi de-
gli auctores classici, diventa la maniera dominante dell’esposizione. Di fatto, 
come il poeta rende esplicito nei capitoli iniziali, il Convivio è sostanzialmente 

18	 �Si veda Zygmunt G. Barański, «  Il Convivio e la poesia: problemi di definizione  », in: 
Francesco Tateo/Daniele Maria Pegorari (a cura di), Contesti della « Commedia ». Lectura Dan-
tis Fridericiana 2002–2003, Bari, Palomar, 2004, pp. 9–64; Idem, « ‘Oh come è grande la 
mia impresa’ (Conv. IV. vii. 4): Notes towards Defining the Convivio », in: Franziska Meier 
(a cura di), Dante’s « Convivio » or How to Restart Writing in Exile, Bern, Peter Lang, 2015; 
Peter Dronke, Dante’s Second Love. The Originality and the Contexts of the « Convivio », Leeds, 
The Society for Italian Studies, 1997; Andrea Mazzucchi, « Per una nuova edizione com-
mentata del Convivio », in: Enrico Malato/Andrea Mazzucchi (a cura di), Leggere Dante oggi, 
Roma, Salerno, 2012, pp. 81–107, qui pp. 102–103; Paola Nasti, Favole d’amore e « saver pro-
fondo ». La tradizione salomonica in Dante, Ravenna, Longo, 2007; Eadem, « ‘Vocabuli d’autori 
e di scienze e di libri’ (Conv. II xii 5): percorsi sapienzali di Dante », in: Giuseppe Ledda 
(a cura di), La Bibbia di Dante. Esperienza mistica, profezia e teologia biblica in Dante, Ravenna, 
Centro Dantesco dei Frati Minori Conventuali, 2011, pp. 121–178; Eadem, « Dante and 
Ecclesiology », in: Claire E. Honess/Matthew Treherne (a cura di), Reviewing Dante’s Theo-
logy, 2 voll., Bern, Peter Lang, 2013, II, pp. 43–88. Il caso della Monarchia è particolarmente 
interessante e molto lavoro rimane ancora da fare prima che si possa fissare con accuratez-
za la natura dei rapporti in essa fra esegesi scritturale e « gli strumenti […] della scienza, 
ossia, in primo luogo, la logica aristotelica »: Paolo Chiesa/Andrea Tabarroni, « Dante de-
monstrator nel secondo libro della Monarchia », in: Enrico Malato/Andrea Mazzucchi (a cura 
di), Leggere Dante oggi, Roma, Salerno, 2012, pp. 141–162, qui p. 142. Mi pare significativo 
che, nell’introduzione alla loro edizione della Monarchia, gli stessi due studiosi abbiano ac-
cennato alla sua « pretesa di scientificità »: « Introduzione », in: Dante Alighieri, Monarchia, 
a cura di Paolo Chiesa/Andrea Tabarroni, Roma, Salerno, 2013, pp. XIX–LXXXVI, qui 
p. LXXI.

19	 �Cfr. Bernard C. Bazàn, Les Questions disputées et les questions quodlibétiques dans les facultés de 
théologie, de droit et de médecine, Turnhout, Brepols, 1985; Marion Gindhart/Ursula Kundert 
(a cura di), Disputatio 1200–1800. Form, Funktion und Wirkung eines Leitmediums universitärer 
Wissenskultur, Berlin/New York, de Gruyter, 2010; Christopher Schabel (a cura di), Theolo-
gical Quodlibeta in the Middle Ages. The Thirteenth Century, Leiden/Boston, Brill, 2006; Idem (a 
cura di), Theological Quodlibeta in the Middle Ages. The Fourteenth Century, Leiden/Boston, Brill, 
2007; Olga Weijers, La « disputatio » dans les Facultés des arts au moyen âge, Turnhout, Brepols, 
2002.

Zygmunt G. Barański

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


87Studiare Dante ‘soggettivamente’

una mescolanza di due generi abbastanza prossimi quali il commentarium e la 
compilatio;20 tuttavia, anche nella migliore delle ipotesi, una tale osservazione, 
per quanto importante, può servire solo come punto di partenza nello sforzo 
di definire un testo così complicatamente ibrido quale il Convivio. Inoltre, si 
dovrebbe sempre badare – anche se non sempre il Nostro andrebbe seguito 
a bacchetta – a ciò che Dante si sente obbligato a dirci. Non sembra infatti 
una coincidenza che sia proprio la Questio il luogo in cui il poeta descrive se 
stesso come « inter vere phylosophantes minumus » (1). Congedare questa 
frase semplicemente come un topos di modestia è fare cattivo servizio ad un 
poeta che pesa sempre attentamente ogni parola che scrive. Come il trattato 
conferma, Dante era piuttosto abile nel costruire un argomento sofisticato e 
filosoficamente preciso: « placuit de ipsa [sc. questione] verum ostendere » 
(3). Tuttavia, anche offrendoci la ‘corretta’ soluzione al problema, il poeta 
si definiva il « minore tra coloro che si occupano di attività intellettuali ».21 
Dato che egli si accingeva a terminare la Commedia all’incirca negli stessi 
anni in cui scriveva la Questio, tale affermazione non può sorprendere. La 
maggior preoccupazione di Dante, lungo tutto l’arco della sua carriera, non 
fu quella di ottenere auctoritas in quanto filosofo, ma, come la Vita nova stabi-
lisce precocemente, come un auctor. Infatti, le ambizioni di Dante come auctor 
sottendono ai suoi rimaneggiamenti creativi delle procedure, delle tecniche 
e delle terminologie delle scuole, che egli generalmente adatta ai bisogni e 
alle strutture dei suoi esperimenti con nuove forme testuali. Dante era senza 
ombra di dubbio un pensatore sistematico, ma i suoi metodi non erano 
normalmente, o per meglio dire, primariamente, quelli delle scuole, quanto 
piuttosto quelli adatti ad un plurilinguismo creativo, eclettico e, in definitiva, 
unico. Le sue formae tractandi sono dunque ciò che separano Dante dai magi-
stri nella maniera più evidente. 
Tuttavia, una sostanziale verità biografica quasi certamente si nasconde die-
tro l’ammissione che egli era «  inter vere phylosophantes minimus ».22 È 
sempre più chiaro che probabilmente l’educazione di Dante a Firenze non 
sia stata particolarmente ampia.23 In verità, non ci si può non interrogare 

20	 �Zygmunt G. Barański, « ‘Oh come è grande la mia impresa’ ».
21	 �Si veda il capoverso successivo per una breve discussione del termine « phylosophans », 

che, come diverrà chiaro, non dovrebbe essere tradotto con « filosofo ».
22	 �Il fatto che in Ep. XII, 6 Dante si riferisca a se stesso come « phylosophie domesticus » 

non mette assolutamente in questione la sua pretesa di essere « il minore fra coloro che si 
occupano di attività intellettuali ».

23	 �Robert Black, «  Education  », di prossima pubblicazione in Dante in Context, a cura di 
Zygmunt G. Barański/Lino Pertile, Cambridge, Cambridge University Press.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88

sulla raffinatezza dei suoi studi fra le mura della sua patria, specie se si tiene 
conto della relativa arretratezza culturale della città alla fine del Duecento 
– per cui, ad esempio, i classici giocavano un ruolo relativamente minimo 
sia nella cultura letteraria che in quella pedagogica.24 Si è dunque rivelato 
largamente infondato il vecchio adagio secondo cui la rivelazione di Dante 
a proposito della sua partecipazione, dopo la morte di Beatrice, alle « scuole 
delli religiosi e alle disputazioni delli filosofanti  » (Conv. II, xii, 7) potesse 
servire ad aprire la porta della sua biblioteca fiorentina, confermando così 
la ricchezza delle sue letture, e, in generale, l’intimità dei sui legami con gli 
studia. Nelle librerie degli ordini mendicanti l’accesso ai libri sembra esser 
stato limitato ai membri degli ordini;25 e nessuna prova concreta al con-
trario è stata offerta da quando le fondamentali ricerche di Charles Davis 
hanno messo in luce questo dato di fatto.26 Inoltre, come Anna Pegoretti 
ha dimostrato di recente sulla base di una straordinariamente ricca e di-
versificata collezione di testi medievali, i termini « religiosi » e « filosofanti » 
non devono essere interpretati, come si è fatto convenzionalmente, in ri-
ferimento a intellettuali rispettivamente ecclesiastici e laici. Phylosophans era 
infatti chiunque fosse coinvolto in una attività intellettuale, vale a dire, nel 
Convivio, « tutti coloro dediti, nei contesti delle dispute, alla speculazione ra-
zionale dei fenomeni27 ». La designazione, quindi, non era necessariamente 
usata per distinguere differenti gruppi o diverse tradizioni intellettuali. Dato 
che Firenze non aveva studia laici, i « filosofanti » di Dante erano con tutta 
probabilità anche i suoi « religiosi ». Che la proposta della Pegoretti sia poi 
quasi certamente corretta è confermato dal fatto che, diversamente dalle 
lezioni filosofiche – ritornerò subito su questo punto –, alcune presentazioni 
teologiche, in particolar modo le disputationes quodlibetali, erano, come Dan-

24	 �Si veda Robert Black, Humanism and Education in Medieval and Renaissance Italy. Tradition and 
Innovation in Latin Schools from the Twelfth to the Fifteenth Century, Cambridge, Cambridge Uni-
versity Press, 2001, pp. 214, 219–220. Si vedano anche Charles T. Davis, « Education in 
Dante’s Florence », in: Speculum 40 (1965), pp. 415–435; Ronald G. Witt, « In the Footsteps of 
the Ancients »: The Origins of Humanism from Lovato to Bruni, Leiden, Brill, 2000, ma pure l’im-
portante recensione del libro di Witt di Robert Black, in: Vivarium 40 (2002), pp. 272–297. 

25	 �Charles T. Davis, « The Florentine studia and Dante’s ‘Library’ », in: Giuseppe Di Scipio/
Aldo Scaglione (a cura di), The « Divine Comedy  » and the Encyclopedia of Arts and Sciences, 
Amsterdam/Philadelphia, Benjamins, 1988, pp. 339–366, qui pp. 344, 353.

26	 �Un tentativo tanto prudente quanto ipotetico di scardinare le conclusioni di Davis è stato 
avanzato da Giuseppina Brunetti/Sonia Gentili, « Una biblioteca nella Firenze di Dante: i 
manoscritti di Santa Croce », in: Emilio Russo (a cura di), Testimoni del vero. Su alcuni libri in 
biblioteche d’autore = Studi (e testi) italiani 6 (2000), pp. 21–55.

27	 �Anna Pegoretti, « Filosofanti », in: Le tre corone 2 (2015), pp. 11–70, qui p. 37.

Zygmunt G. Barański

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


89Studiare Dante ‘soggettivamente’

te sostiene accuratamente nel Convivio, aperte al pubblico.28 Contrariamente 
ad una tesi a lungo accreditata, è assai difficile che Dante abbia goduto di 
una speciale relazione con gli ambienti intellettuali degli ordini mendicanti 
fiorentini, sebbene questo non significhi che tali ordini non abbiano esercita-
to un’importante influenza sul poeta. Nel Convivio, dunque, Dante annuncia 
direttamente che, come molti suoi concittadini, anche egli ha assistito alle di-
sputationes di dotti frati, i quali, a Firenze, erano di casa in tre studia: gli agosti-
niani in Santo Spirito, i domenicani a Santa Maria Novella e i francescani a 
Santa Croce. Quest’ultima informazione è, naturalmente, un’estrapolazione 
storicamente fondata e basata sull’allusione dello stesso poeta a plurime ma 
indeterminate « scuole ».29 Dobbiamo perciò essere pronti a considerare che 
egli non abbia in realtà fatto visita a tutte e tre queste istituzioni. Al tempo 
stesso, per iniziare ad avere un’idea seppur provvisoria di ciò che Dante 
abbia potuto apprendere dagli ordini mendicanti durante gli anni Novanta 
del Duecento, dobbiamo stabilire chi stesse tenendo conferenze negli studi 
nell’ultimo decennio del secolo e quali fossero i loro interessi a quel tempo, 
come Paola Nasti sta facendo rispetto al domenicano Nicholas Trevet e al 
suo commento sulla Consolazione della filosofia di Boezio.30 L’‘educazione’ non 
letteraria di Dante a Firenze sarebbe quindi stata principalmente religiosa 

28	 �Emilio Panella, « Nuova cronologia remigiana », in: Archivum Fratrum Praedicatorum 40 (1990), 
pp. 145–311, qui pp. 180–182; Idem, « ‘Ne le scuole de li religiosi e a le disputazioni de li 
filosofanti’ (Dante Alighieri). Lectio, disputatio, predicatio », in: Fabrizio Amerini (a cura 
di), Dal convento alla città. Filosofia e teologia in Francesco da Prato O.P. (XIV secolo), Firenze, Zella, 
2008, pp. 115–131, qui pp. 116–121. 

29	 �Charles T. Davis, « The Florentine studia », p. 339.
30	 �Paola Nasti, « ‘Vocabuli d’autori e di scienze e di libri’ »; Eadem, « La ricezione di una 

fonte dantesca nel tardo Duecento: il De Consolatione Philosophiae tradizione manoscritta e 
rielaborazioni esegetiche », in: Franziska Maier (a cura di), Dante’s « Convivio » or How to 
Restart Writing in Exile, Bern, Peter Lang, 2015. Nasti spiega le difficoltà che si incontrano 
nello stabilire chi realmente disputò o insegnò negli studia fiorentini alla fine del Duecento 
e quali quodlibeta fossero dibattuti: « ‘Vocabuli d’autori e di scienze e di libri’ », p. 164. La 
studiosa presenta alcune interessanti proposte a proposito dell’insegnamento, in città, di 
Pietro delle Travi e Remigio de’ Girolami, così come sulla possibile influenza dei quod-
libeta su Dante (ibid., pp.  164–171). Si veda anche Emilio Panella, « Nuova cronologia 
remigiana »; M. Michèle Mulchahey, « Education in Dante’s Florence Revisited: Remigio 
de’ Girolami and the Schools of Santa Maria Novella  », in: Ronald B. Begley/Joseph 
W. Koterski (a cura di), Medieval Education, New York, Fordham University Press, 2005, 
pp. 143–181; Sylvain Piron, « Le poète et le théologien: une rencontre dans le studium de 
Santa Croce », in: Joël Biard/Fosca Mariani Zini (a cura di), « Ut philosophia poesis ». Questions 
philosophiques dans l’œuvre de Dante, Pétrarque et Boccace, Paris, Vrin, 2008, pp. 73–112; Simon 
A. Gilson, « Dante and Christian Aristotelianism », in: Claire E. Honess/Matthew Treher-
ne (a cura di), Reviewing Dante’s Theology, 2 voll., Bern, Peter Lang, 2013, I, pp. 65–109, qui 
pp. 84–86.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90

nel suo orientamento, sebbene, come sempre Paola Nasti ha dimostrato,31 
tale ‘educazione’ gli avrebbe probabilmente fornito qualche discernimento 
dei libri naturales e della Etica Nicomachea di Aristotele, dato che i mendicanti 
si basavano su questi testi nel loro glossare i libri sapienziali. A questo propo-
sito, Emilio Panella ha efficacemente notato che la predicazione avrebbe an-
che giocato un ruolo importante nel disseminare nuove tendenze nell’esegesi 
biblica sviluppatesi nelle « scuole », e che dunque « impropriamente si distin-
gue il ‘predicatore’ Giordano da Pisa […] dal ‘lettore’ Remigio de’ Girolami 
[…]. Entrambi lettori conventuali, leggevano, disputavano e predicavano. 
Del primo ci sono pervenuti soltanto i sermoni. Tutto qui ».32 L’angolazio-
ne religiosa della formazione fiorentina di Dante sembra essere confermata 
dal carattere profondamente scritturale e cristiano della Vita nova, in cui le 
allusioni ad Aristotele e al pensiero morale e scientifico aristotelico, inteso 
in generale, sono scarse e trite. In verità, le prove offerte dalla produzione 
dantesca prima dell’esilio puntano verso una formazione intellettuale in gran 
parte basata sulla tradizione romanza in volgare e sulla Bibbia e la sua ese-
gesi, con alcuni debiti nei confronti del ciceronismo civico di Brunetto, della 
Philosophia boeziana e degli auctores classici.33 Le petrose, che verosimilmente 
appartengono agli ultimi anni del poeta nella sua città natale, costituiscono 
una probabile eccezione a questo stato di cose.34 I loro interessi « scientifici » 
sembrano suggerire che, negli ultimissimi anni del secolo, come era lecito 
nei quodlibeta,35 un’enfasi particolare fosse assegnata ai documenta phylosophica 
da almeno alcuni degli oratori mendicanti.36 Inoltre, se una parte significa-
tiva della cultura religiosa del poeta era basata sulle conferenze pubbliche, 

31	 �Paola Nasti, « ‘Vocabuli d’autori e di scienze e di libri’ », pp. 159–172.
32	 �Emilio Panella, « ‘Ne le scuole de li religiosi’ », p. 127.
33	 �È certo che anche i volgarizzamenti di testi classici e in volgare non italiano sarebbero 

serviti come fonte significativa di informazione per Dante. Difatti, Simon Gilson mi ha 
suggerito che la popolarità dei volgarizzamenti potrebbe essere un segnale che si comin-
ciavano a fare sforzi per aprire la cultura « laica » a quella dei clerici. In ogni modo, que-
sta è una questione su cui mi pare si dovrà ancora lavorare molto. Allo stato attuale, si 
vedano Alison Cornish, Vernacular Translation in Dante’s Italy. Illiterate Literature, Cambridge, 
Cambridge University Press, 2010; Sonia Gentili, L’uomo aristotelico alle origini della letteratura 
italiana, Roma, Carocci, 2005, pp. 27–55; Rita Librandi, « Dante e la lingua della scienza », 
in: Letture classensi 41 (2013), pp. 61–87.

34	 �Robert M. Durling/Ronald L. Martinez, Time and the Crystal: Studies in Dante’s «  Rime 
petrose », Berkeley, University of California Press, 1990.

35	 �Emilio Panella, « ‘Ne le scuole de li religiosi’ », pp. 121, 125.
36	 �La critica dantesca ha quasi completamente trascurato di esaminare la poesia lirica del po-

eta come fonte di dati per la sua formazione intellettuale. Rare ma notevoli eccezioni, oltre 
al lavoro di Durling e Martinez sono: Kenelm Foster/Patrick Boyde (a cura di), Dante’s 
Lyric Poetry, 2 voll., Oxford, Clarendon Press, 1967; Teodolinda Barolini, «  Aristotle’s 

Zygmunt G. Barański

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


91Studiare Dante ‘soggettivamente’

così come su sermoni e sulla liturgia, allora questa cultura non poteva essere 
che parziale e appresa in maniera essenzialmente non sistematica. Data la 
limitatezza della sua educazione formale, è più che comprensibile che Dante 
abbia voluto minimizzare le sue credenziali ‘filosofiche’. 
Ora, invece, è tempo di fare una breve incursione a Bologna, centro cul-
turale, come ben sappiamo, di ben più grande peso intellettuale che non la 
Firenze del tardo Duecento e del primo Trecento. L’indicazione secondo 
cui Dante frequentò, seppure brevemente, l’università di Bologna è infon-
data. Manca semplicemente ogni avvaloramento documentario. E tuttavia 
non è irragionevole supporre che Bologna abbia davvero contribuito, forse 
anche in maniera cruciale, alla formazione intellettuale del poeta. Non v’è 
dubbio che egli vi abbia speso del tempo – e in questa occasione non voglio 
sollevare la discussione, convenientemente riaccesa di recente, su quando 
egli sia stato di fatto presente in città.37 Piuttosto vorrei riferirmi solo alla 
questione di cosa egli abbia potuto impararvi, e come, se possibile, si potreb-
be determinarlo. Sebbene Dante faccia regolarmente riferimenti a Bologna, 
specialmente nel De vulgari eloquentia e nella Commedia, egli non ci dice in 
realtà nulla a proposito dei suoi contatti intellettuali e delle esperienze che 
egli avrebbe potuto avervi. Non credo che questa reticenza sia qualcosa che 
possiamo semplicemente ignorare. Inoltre, è del tutto fuorviante suggerire, 
come alcuni hanno fatto spesso in maniera abbastanza energica, che, date 
le sue visite in città, Dante abbia avuto di conseguenza accesso alle élites in-
tellettuali bolognesi e, per estensione ulteriore, alle loro « biblioteche ».38 Di 
nuovo, dove sono le prove? Come è possibile che un giovane poeta fioren-
tino, per quanto notevolmente precoce e dotato, avesse guadagnato i favori 
dei circoli accademici? O fosse stato ammesso a lezioni di filosofia quando 
queste erano formalmente chiuse a tutti tranne che ai membri dell’universi-
tà? Naturalmente, esiste il caso di Guido Cavalcanti, il quale invero trasse 
beneficio dalla sua interazione con i magistri dell’università; e Guido è stato 
il « primo amico » di Dante... Ciononostante, ancora una volta la serie di 
prove è, nella migliore delle ipotesi, debole, e nella peggiore essa non rivela 

Mezzo, Courtly Misura, and Dante’s Canzone Le dolci rime », in: Jan M. Ziolkowski (a cura 
di), Dante and the Greeks, Washington, Dumbarton Oaks, 2014, pp. 163–179.

37	 �I miei commenti su Bologna si riferiscono al tempo che Dante potrebbe aver passato in 
questa città prima dell’esilio. Qualora fosse dimostrabile (cosa tutt’altro che facile) che il 
poeta sia ritornato nella città nei primi anni dell’esilio, probabilmente fra il 1304 e il 1306, 
allora questo potrebbe alterare ciò che si può dire a proposito dei suoi debiti nei confronti 
del fiorente ambiente intellettuale bolognese. 

38	 �Luciano Gargan, Dante, la sua biblioteca e lo studio di Bologna, Roma/Padova, Antenore, 2014, 
pp. 37–111.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92

nulla di tangibile. Bologna appare come la fata morgana intravista da tanti 
fra coloro che si sono espressi sulla formazione intellettuale di Dante. Fino 
a quando non avremo una conoscenza di gran lunga migliore di quella che 
abbiamo oggi dei particolari interessi intellettuali dei vari centri in cui Dante 
ha vissuto e attraverso cui è passato, e dei rapporti tra gli intellettuali che ne 
fecero parte – l’eccellente ricerca portata avanti alle università di Leeds e di 
Warwick rispetto al sapere teologico nella Firenze tardo-medievale è esem-
plare in tal senso –, è al momento impossibile, con l’eccezione della sua città 
natale, fare qualsivoglia affermazione che abbia una qualche certezza rispet-
to a ciò che egli abbia potuto apprendere in luoghi differenti.39 Solo quando 
potremo dimostrare che Dante ha realmente potuto avere accesso a testi 
specifici, idee e opinioni che si palesano nelle sue opere, principalmente, se 
non esclusivamente, attraverso un certo ambiente intellettuale e, altrettanto 
significativamente, in uno specifico periodo, soltanto allora sarà possibile ini-
ziare ad accertare in che modo il poeta sia debitore, mettiamo, di Bologna. In 
tutta onestà, le nostre conoscenze sono ben lungi dall’essere vicine a tal pun-
to d’arrivo; ed è possibile che tale documentazione su Bologna, così come su 
altri luoghi, sia in realtà impossibile da stabilire. Per ora, ci troviamo faccia a 
faccia con la spinosa evidenza che, per quel che riguarda la sua educazione 
e le sue letture, Dante indirizza la nostra attenzione in una sola direzione. 
Così, nella Vita nova e ancor più nel Convivio, il poeta si limita a sottolineare 
il peculiare carattere fiorentino della sua formazione – e i risultati di ricerche 
recenti, in particolar modo in relazione con il « quasi comento » (I, iii, 2), 
sembrano confermare l’importanza dei suoi legami con il milieu culturale del-
la sua città. Inoltre, ed ancora una volta in maniera significativa, in nessun 
luogo della sua opera Dante fa menzione dell’impatto che il suo viaggiare 
prima e dopo l’esilio ebbe sulla sua vita intellettuale. Queste sono questioni 
di una certa importanza che la critica dantesca non si è certo affrettata ad 
affrontare – e io stesso avrei bisogno di un sostanziale sovrappiù di lavoro 
prima di sentirmi a mio agio nell’esprimere un parere su questa situazione 
a suo modo sconcertante. Non sappiamo se sia reticentia, uno stato di fatto 
o un disegno autobiografico mistificatorio. Un misto di questi ed ancora 
altri fattori? Un problema, poi, che forse non sembra più rilevante quando 
Dante arriva a scrivere la totalizzante Commedia, sebbene egli non manchi di 

39	 �Verona, dove Dante passò una parte significativa del suo esilio, è un altro importante 
centro intellettuale che ha potuto giocare un ruolo rilevante nella sua formazione intel-
lettuale; si veda Guglielmo Bottari, « La cultura veronese attorno a Dante. I. Tra storia e 
letteratura », in: « Per correr miglior acque ». Bilanci e prospettive degli studi danteschi alle soglie del 
nuovo millennio, 2 voll., Roma, Salerno, 2001, I, pp. 371–391.

Zygmunt G. Barański

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


93Studiare Dante ‘soggettivamente’

riconoscere, in modo comunque ambiguo, l’insegnamento « nel mondo ad 
ora ad ora » (Inf. XV, 84–85) di Brunetto. Eppure, dal Trecento ai nostri 
giorni, i dantisti hanno mantenuto la tendenza ad ignorare cosa il poeta ri-
veli della sua formazione intellettuale e hanno invece di gran lunga preferito 
tessere fantasiose storie di viaggi a Parigi, di incontri con eminenti studiosi 
e di frequentazioni di biblioteche riccamente fornite. I trecenteschi aficionados 
di Dante potrebbero anche essere perdonati, dato il loro tentativo di stabilire 
la reputazione del primo auctor moderno in conformità alle convenzioni delle 
vitae degli autorevoli scrittori del passato, ma abbiamo veramente una scusa 
per l’oggi?
Non intendo suggerire che la formazione intellettuale di Dante, anche prima 
del 1301, sia stata esclusivamente fiorentina. Piuttosto vorrei semplicemente 
sottolineare che tale è l’impressione che il poeta ha deciso di lasciarsi die-
tro; e che ad oggi, soprattutto alla luce delle difficoltà tuttora esperite nel 
determinare che cosa egli avesse potuto apprendere altrove, c’è una discreta 
quantità di prove a sostegno di tale ipotesi. In secondo luogo, non v’è alcun 
dubbio che Dante conoscesse alcuni testi « tutti quanti » (Inf. XX, 114).40 
Tuttavia, è anche certo che parte della sua conoscenza fosse mediata dalla 
trasmissione orale, da lavori di compilazione, da commenti e da florilegia. 
Non c’è nulla di inusuale in proposito; per dirla semplicemente, questo era il 
tipico modo ‘disordinato’ attraverso cui i laici acquisivano il loro sapere. La 
disponibilità di libri era nel tardo Medioevo tutto fuorché immediata: i libri 
erano costosi, testi singoli o miscellanee, erano gelosamente custoditi e non 
circolavano facilmente, mentre molti altri testi non erano affatto disponibili 
in specifici luoghi. Di conseguenza, ogniqualvolta postuliamo la conoscenza 
di Dante di un testo dobbiamo valutare al meglio le probabilità e le modalità 
dell’accesso a tale testo. In effetti, una parte notevole dell’informazione del 
poeta è fatta di luoghi comuni, stato di cose che conferma la vitale importan-
za della proposta di Nardi secondo cui, piuttosto che attendersi la scoperta di 
fonti precise, cosa d’altronde non impossibile, noi dovremmo concentrarci 
nell’illuminare il contesto intellettuale e culturale in cui Dante pensò e scris-
se. Tuttavia, nel momento in cui portiamo avanti tale progetto, dobbiamo 
assicurarci di discriminare diligentemente tra i diversi livelli della cultura 
medievale e la loro rilevanza e riemergenza all’interno dell’opera del poeta, 
particolarmente perché egli fu in dialogo costante con l’ambiente circostante. 
È infatti un aspetto sostanziale dell’impareggiata conquista dantesca l’aver 

40	 �Dante allude alla sua ricerca e alla sua lettura di testi « autorevoli »; si veda Conv. II, xii, 6; 
Dve I, vi, 3.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94

presentato un’immagine originale e totalizzante del suo mondo mentr’egli 
scriveva e apprendeva per lo più ‘dai margini’.
 Ho scelto la citazione da Tommaso Gallo con cui si apre questo contributo 
per diverse ragioni. È stato un modo per introdurre una figura che il dan-
tismo dovrebbe conoscere meglio. Poi, dato che mi si chiede di « riflettere 
sul [mio] proprio approccio metodologico », l’esclamazione di Gallo – « qu-
ibus vigiliis! quo valore!  » – mi è servita da ammonizione ironica a non 
dare troppa importanza a me stesso, soprattutto poiché non posso fingere, 
diversamente da Gallo, che per me studiare Dante, anche se sono più di 
quarant’anni che lo sto ‘infastidendo’, sia mai stato un impegno particolar-
mente travolgente. Ammetto volentieri, come ben sanno la mia famiglia e i 
miei amici più cari, che fare il dantista non ha mai avuto speciale importanza 
per me. Ciò non significa, ovviamente, come spero sia evidente da quanto 
ho asserito finora, che io creda che l’Alighieri non meriti di essere studiato 
con la massima serietà, franchezza e auto-coscienza – d’altronde è proprio 
da questa auto-consapevolezza che emerge il bisogno di confessarmi. Infine, 
giacché ero ben conscio che il tono dominante di questo intervento sarebbe 
stato abbastanza critico, ho ritenuto che la citazione avrebbe potuto bilancia-
re in positivo il mio discorso. Sono infatti convinto che, dal Trecento in poi, 
la dantistica abbia offerto, e continui ad offrire, dei contributi fondamentali 
che non soltanto ci permettono di apprezzare il maggiore scrittore, oserei 
dire, della cultura occidentale, ma che servono anche per portare avanti lo 
studio della letteratura in generale. Grazie ai « vigili sforzi » di generazioni 
di lettori, Dante si erige a simbolo, e ben oltre i confini dell’« aiuola » (Par. 
XXII, 151 and XXVII, 86) di specialisti come siamo noi, del perenne vigore 
della poesia e a memento definitivo del fatto che il Medioevo, per quanto 
« buio », fu anche fonte di straordinaria illuminazione. Questa è una con-
quista di cui il dantismo giustamente può essere fiero; ciò non ci esonera 
tuttavia dal riconoscere dove e come possiamo migliorare. Le esigenze della 
« vigilanza » e dell’« impegno » sono inesorabili.41

41	 �Il presente intervento deve molto alle ‘chiacchierate’ che faccio da anni con un gruppo 
di cari amici dantisti. Ringrazio di cuore Ted Cachey, Simon Gilson, Laurence Hooper, 
Anne Leone, Christian Moevs, Vittorio Montemaggi, Paola Nasti, Lino Pertile e Justin 
Steinberg. A Paola devo anche un grande debito linguistico. Come al solito, è stata lei a 
correggere e a migliorare il mio italiano.

Zygmunt G. Barański

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


95Studiare Dante ‘soggettivamente’

Bibliografia

Dante Alighieri, Dante’s Lyric Poetry, a cura di Kenelm Foster/Patrick Boyde, 2 
voll., Oxford, Clarendon Press, 1967.

Idem, Questio de aqua et terra, a cura di Francesco Mazzoni, in: Opere minori, 2 
voll., Milano/Napoli, Ricciardi, 1979–1988, II, pp. 693–880.

Idem, Convivio, a cura di Cesare Vasoli/Domenico De Robertis, Milano/
Napoli, Ricciardi, 1988.

Idem, La Commedia secondo l’antica vulgata, a cura di Giorgio Petrocchi, seconda 
edizione, 4 voll., Firenze, Le Lettere, 1994.

Idem, Convivio, a cura di Franca Brambilla Ageno, 2 voll., Firenze, Le Lettere, 
1995.

Idem, Convivio, a cura di Gianfranco Fioravanti/Claudio Giunta, in: Idem, 
Convivio, Monarchia, Epistole, Egloghe, Milano, Mondadori, 2014, pp. 3–805.

Idem, Epistole, a cura di Claudia Villa, in: Idem, Convivio, Monarchia, Epistole, 
Egloghe, Milano, Mondadori, 2014, pp. 1417–1592.

Marco Ariani, « Lux inaccessibilis ». Metafore e teologia della luce nel « Paradiso » di 
Dante, Roma, Aracne, 2010.

Zygmunt G. Barański, Dante e i segni. Saggi per una storia intellettuale di Dante, 
Napoli, Liguori, 2000.

Idem, « Il Convivio e la poesia: problemi di definizione », in: Francesco Tateo/
Daniele Maria Pegorari (a cura di), Contesti della « Commedia ». Lectura Dantis 
Fridericiana 2002–2003, Bari, Palomar, 2004, pp. 9–64.

Idem, « ‘Oh come è grande la mia impresa’ (Conv. IV. vii. 4): Notes towards 
Defining the Convivio », in: Franziska Meier (a cura di), Dante’s « Convivio » 
or How to Restart Writing in Exile, Bern, Peter Lang, 2015.

Teodolinda Barolini, « Aristotle’s Mezzo, Courtly Misura, and Dante’s Canzo-
ne Le dolci rime », in: Jan M. Ziolkowski (a cura di), Dante and the Greeks, 
Washington, Dumbarton Oaks, 2014, pp. 163–179.

Eadem, « The Case of the Lost Original Ending of Dante’s Vita Nuova. More 
Notes towards a Critical Philology  », in: Medioevo letterario d’Italia 11 
(2014), pp. 37–43.

Bernard C. Bazàn, Les Questions disputées et les questions quodlibétiques dans les 
facultés de théologie, de droit et de médecine, Turnhout, Brepols, 1985.

Robert Black, Humanism and Education in Medieval and Renaissance Italy. Tradition 
and Innovation in Latin Schools from the Twelfth to the Fifteenth Century, Cam-
bridge, Cambridge University Press, 2001.

Idem, recensione a Witt, in: Vivarium 40 (2002), pp. 272–297.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96

Idem, « Education », in: Zygmunt G. Barański/Lino Pertile (a cura di), Dante 
in Context, Cambridge, Cambridge University Press, di prossima pubbli-
cazione.

Guglielmo Bottari, « La cultura veronese attorno a Dante. I. Tra storia e lette-
ratura », in: « Per correr miglior acque ». Bilanci e prospettive degli studi danteschi 
alle soglie del nuovo millennio, 2 voll., Roma, Salerno, 2001, I, pp. 371–391.

Giuseppina Brunetti/Sonia Gentili, « Una biblioteca nella Firenze di Dante: i 
manoscritti di Santa Croce », in: Emilio Russo (a cura di), Testimoni del vero. 
Su alcuni libri in biblioteche d’autore = Studi (e testi) italiani 6 (2000), pp. 21–55.

Mario Capellino, Tommaso di San Vittore abate vercellese, Vercelli, Società Storica 
Vercellese, 1978.

Paolo Chiesa/Andrea Tabarroni, « Dante demonstrator nel secondo libro del-
la Monarchia », in: Enrico Malato/Andrea Mazzucchi (a cura di), Leggere 
Dante oggi, Roma, Salerno, 2012, pp. 141–162.

Iidem, « Introduzione », in: Dante Alighieri, Monarchia, a cura di Paolo Chiesa/
Andrea Tabarroni, Roma, Salerno, 2013, pp. XIX–LXXXVI.

Gianfranco Contini, « Introduzione alle Rime di Dante », in: Idem, Un’idea di 
Dante, Torino, Einaudi, 1976, pp. 3–20.

Boyd Taylor Coolman, « The Medieval Affective Dionysian Tradition », in: 
Modern Theology 24 (2008), pp. 615–632.

Alison Cornish, Vernacular Translation in Dante’s Italy. Illiterate Literature, Cam-
bridge, Cambridge University Press, 2010.

Charles T. Davis, « Education in Dante’s Florence », in: Speculum 40 (1965), 
pp. 415–435.

Idem, « The Florentine studia and Dante’s ‘Library’ », in: Giuseppe Di Scipio/
Aldo Scaglione (a cura di), The « Divine Comedy » and the Encyclopedia of Arts 
and Sciences, Amsterdam e Philadelphia, Benjamins, 1988, pp. 339–366.

Peter Dronke, Dante’s Second Love. The Originality and the Contexts of the 
« Convivio », Leeds, The Society for Italian Studies, 1997.

Robert M. Durling/Ronald L. Martinez, Time and the Crystal: Studies in Dante’s 
« Rime petrose », Berkeley, University of California Press, 1990.

Paolo Falzone, Desiderio della scienza e desiderio di Dio nel « Convivio », Napoli, 
Società editrice il Mulino, 2010.

Tommaso Gallo, Dionysiaca, a cura di Philippe Chevallier, 2 voll., Paris/
Bruges, Desclée de Brouwer, 1937–1950.

Luciano Gargan, Dante, la sua biblioteca e lo studio di Bologna, Roma/Padova, 
Antenore, 2014.

Sonia Gentili, L’uomo aristotelico alle origini della letteratura italiana, Roma, 
Carocci, 2005, pp. 27–55.

Zygmunt G. Barański

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


97Studiare Dante ‘soggettivamente’

Simon A. Gilson, «  Dante and Christian Aristotelianism  », in: Claire E. 
Honess/Matthew Treherne (a cura di), Reviewing Dante’s Theology, 2 voll., 
Bern, Peter Lang, 2013, I, pp. 65–109.

Marion Gindhart/Ursula Kundert (a cura di), Disputatio 1200–1800. Form, 
Funktion und Wirkung eines Leitmediums universitärer Wissenskultur, Berlin/New 
York, de Gruyter, 2010.

Ruedi Imbach, Dante, la philosophie et les laïcs, Fribourg, Éditions Universi-
taires/Paris, Éditions du Cerf, 1996.

Rita Librandi, « Dante e la lingua della scienza », in: Letture classensi 41 (2013), 
pp. 61–87.

Andrea Mazzucchi, « Per una nuova edizione commentata del Convivio », in: 
Enrico Malato/Andrea Mazzucchi (a cura di), Leggere Dante oggi, Salerno, 
2012, pp. 81–107.

James McEvoy, Mystical Theology: The Glosses by Thomas Gallus and the Commen-
tary of Robert Grosseteste on « De mystica theologia », Louvain/Paris, Peeters, 
2003, pp. 3–54.

Bernard McGinn, « Thomas Gallus and Dionysian Mysticism », in: Studies in 
Spirituality 8 (1994), pp. 81–96.

Giuliano Milani e Antonio Montefusco, « ‘Prescindendo dai versi di Dante?’ 
Un percorso negli studi tra testi, biografia e documenti », in: Reti Medievali 
Rivista 15,2 (2014), pp. 1–22.

Antonio Montefusco, «  L’avventura del Fiore. Contini e il ‘nodo’  », in: 
Ermeneutica letteraria 10 (2014), pp. 55–65.

M. Michèle Mulchahey, « Education in Dante’s Florence Revisited: Remi-
gio de’ Girolami and the Schools of Santa Maria Novella », in: Ronald 
B. Begley/Joseph W. Koterski (a cura di), Medieval Education, New York, 
Fordham University Press, 2005, pp. 143–181.

Bruno Nardi, Sigieri di Brabante nella « Divina Commedia » e le fonti della filosofia 
di Dante, Spianate [Pescia], presso l’autore, 1912.

Paola Nasti, Favole d’amore e « saver profondo ». La tradizione salomonica in Dante, 
Ravenna, Longo, 2007.

Eadem, «  ‘Vocabuli d’autori e di scienze e di libri’ (Conv. II xii 5): percor-
si sapienzali di Dante  », in: Giuseppe Ledda (a cura di), La Bibbia di 
Dante. Esperienza mistica, profezia e teologia biblica in Dante, Ravenna, Centro 
Dantesco dei Frati Minori Conventuali, 2011, pp. 121–178.

Eadem, « Dante and Ecclesiology », in: Claire E. Honess/Matthew Treherne 
(a cura di), Reviewing Dante’s Theology, 2 voll., Bern, Peter Lang, 2013, II, 
pp. 43–88.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98

Eadem, «  La ricezione di una fonte dantesca nel tardo Duecento: il De 
Consolatione Philosophiae tradizione manoscritta e rielaborazioni esegetiche », 
in: Franziska Meier (a cura di), Dante’s « Convivio » or How to Restart Writing 
in Exile, Bern, Peter Lang, 2015.

Emilio Panella, « Nuova cronologia remigiana », in: Archivum Fratrum Praedicatorum 
40 (1990), pp. 145–311.

Idem, « ‘Ne le scuole de li religiosi e a le disputazioni de li filosofanti’ (Dante 
Alighieri). Lectio, disputatio, predicatio », in: Fabrizio Amerini (a cura di), 
Dal convento alla città. Filosofia e teologia in Francesco da Prato O.P. (XIV secolo), 
Firenze, Zella, 2008, pp. 115–131.

Anna Pegoretti, « Filosofanti », in: Le tre corone 2 (2015), pp. 11–70.
Sylvain Piron, « Le poète et le théologien: une rencontre dans le studium de 

Santa Croce », in: Joël Biard/Fosca Mariani Zini (a cura di), « Ut philoso-
phia poesis ». Questions philosophiques dans l’œuvre de Dante, Pétrarque et Boccace, 
Paris, Vrin, 2008, pp. 73–112.

David Robey, « Dante and Modern American Dante Criticism: Post-Structu-
ralism », Annali d’Italianistica 8 (1990), pp. 116–131.

Paul Rorem, Pseudo-Dionysius: A Commentary on the Texts and an Introduction to 
Their Influence, New York/Oxford, Oxford University Press, 1993.

Diego Sbacchi, La presenza di Dionigi Areopagita nel « Paradiso » di Dante, Firenze, 
Olschki, 2006.

Christopher Schabel (a cura di), Theological Quodlibeta in the Middle Ages. The 
Thirteenth Century, Leiden/Boston, Brill, 2006.

Idem (a cura di), Theological Quodlibeta in the Middle Ages. The Fourteenth Century, 
Leiden/Boston, Brill, 2007.

Cesare Vasoli, « Filosofia e teologia in Dante », in: Umberto Bosco (a cura 
di), Dante nella critica d’oggi: risultati e prospettive, Firenze, Le Monnier, 1965, 
pp. 47–71.

James Walsh, « Thomas Gallus et l’effort contemplatif », in: Revue d’histoire de 
la spiritualité 51 (1975), pp. 17–42.

Olga Weijers, La « disputatio » dans les Facultés des arts au moyen âge, Turnhout, 
Brepols, 2002.

Ronald G. Witt, « In the Footsteps of the Ancients »: The Origins of Humanism from 
Lovato to Bruni, Leiden, Brill, 2000.

Zygmunt G. Barański

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SERGIO CRISTALDI

Il presupposto della finzione

Riassunto

I lettori della Commedia si sono interrogati sul rapporto tra piano del testo e pia-
no dell’esperienza vissuta. La posizione maggioritaria, emersa già nel Trecento e 
ancora vitale ai giorni nostri, certifica il carattere di finzione del poema. Questo 
approccio, tuttavia, subisce nel tempo contraccolpi non lievi, accusando una serie di 
metamorfosi con vistose alterazioni dell’assetto di partenza: mentre i commentatori 
del XIV e XV secolo avvalorano una dialettica tra favola e allegoria, il dibattito 
tardo-rinascimentale pone il problema del verosimile e un’ulteriore svolta si verifica 
con i romantici, e in particolare con De Sanctis, che riporta la prospettiva escato-
logica a una tensione verso l’ideale, sostituendo la categoria di fictio con quella di 
trasfigurazione. Nella temperie novecentesca, infine, il presupposto della finzione è 
destinato a perdere la sua presunta ovvietà, a fronte di punti di vista radicalmente 
alternativi.

Zusammenfassung

Die Leser der Commedia haben sich über den Zusammenhang zwischen der Ebene 
des Textes und der Ebene der gelebten Erfahrung Gedanken gemacht. Mehrheit-
lich wurde dabei die bereits im Trecento entstandene und heute noch lebendige Auf-
fassung von der Fiktionalität des Gedichts vertreten. Diese Annahme ist allerdings 
im Laufe der Zeit markanten Infragestellungen ausgesetzt und unterliegt einer Rei-
he von Transformationen, die die Ausgangslage sichtlich verändern: Während die 
Kommentatoren des 14. und 15. Jahrhunderts auf der Dialektik von Fabel und 
Allegorie insistieren, dreht sich die Diskussion in der Spätrenaissance um das Pro-
blem der Wahrscheinlichkeit; eine weitere Wende vollzieht sich mit den Roman-
tikern, insbesondere mit De Sanctis, der in der eschatologischen Perspektive eine 
Tendenz zum Ideal hin zu erkennen glaubt, wobei er die Kategorie der fictio durch 
die der Transfiguration ersetzt. Im Klima des 20. Jahrhunderts schließlich verliert 
das Fiktionspostulat angesichts radikal alternativer Standpunkte seine vermeintli-
che Selbstverständlichkeit.

Sergio Cristaldi Il presupposto della finzione

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Sergio Cristaldi

1.	 Fabula docet 

Vero o non vero? L’alternativa, si sa, è pertinente rispetto a un enuncia-
to denotativo, magari ampiamente espanso, assurto a discorso articolato e 
complesso; mentre perde ogni plausibilità in relazione a un poema o a un 
romanzo, che per statuto la eludono.1 Lo scenario, i personaggi e l’azione 
di un’opera letteraria sussistono nella cornice dell’opera stessa; chiedersi se 
abbiano o meno riscontro nel mondo reale, un riscontro diretto, punto per 
punto, dall’inizio alla fine, è semplicemente fuor di luogo. Se non che, il 
capolavoro di Dante ha insinuato proprio un dilemma del genere, e non 
solo nel pubblico naïf. Erano le donnicciole di Verona, d’accordo, a spiare 
ingenuamente il profilo del poeta, cercando di sorprendervi i segni della 
faticosa escursione nell’oltremondo; ma è toccato a interpreti di spessore 
interrogarsi sull’attendibilità del resoconto dantesco, sul suo eventuale ag-
gancio a un vissuto.
La posizione maggioritaria, in un panorama ermeneutico frastagliato, ha 
ribadito che la Commedia è una finzione poetica, escludendo ogni ricezio-
ne disponibile al fideismo. Questa posizione si è già delineata all’uscita del 
poema, conquistando d’emblée il dominio nell’ambito degli incipienti, e pur 
rapidamente cospicui, studi su Dante, ha conservato per secoli un’egemonia 
incontrastata e può vantare oggi un largo ascolto. Eppure, essa ha subìto, 
nel tempo, contraccolpi non indifferenti, accusando una serie di metamor-
fosi con vistose alterazioni dell’assetto di partenza. Seguirne la parabola – il 
che significa ripercorrere la storia della critica dantesca nei suoi snodi più 
importanti, almeno sino all’epoca, abbastanza recente, in cui prendono ad 
affacciarsi, con insistenza sempre maggiore, punti di vista alternativi – dà un 
primo sentore della complessità della questione.
A presentarsi sono anzitutto i commentatori del Tre e Quattrocento, arte-
fici di un’iniziale ma imprescindibile lectura Dantis. Va detto subito che essi 
non vogliono rimuovere il vettore conoscitivo e morale della Commedia, al 
contrario, si preoccupano vigorosamente di tutelarlo; sono convinti, però, 
che esso conviva, in felice simbiosi, con un vettore di altra natura. Gioverà 
tener presente il correlativo scenario culturale, indispensabile a valutare una 
mossa molto determinata nonché coronata da notevole successo, tanto da 

1	 �Basti il rinvio a Käte Hamburger, Die Logik der Dichtung, Stuttgart, Klett, 1977; Gérard 
Genette, Fiction et diction, Paris, Seuil, 1991, tr. it. Finzione e dizione, Parma, Pratiche, 1994; 
Michael Riffaterre, Fictional Truth, Baltimore/London, The Johns Hopkins University 
Press, 1990, 21993; Alberto Voltolini, Finzioni. Il far finta e i suoi oggetti, Roma/Bari, Laterza, 
2010.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


101Il presupposto della finzione

occupare subito tutto il campo esegetico senza lasciare spazio, per molto 
tempo, a impostazioni diverse. In verità, lo scenario in questione non era 
esattamente propizio a Dante e alla sua opera: gli interpreti della prima ora, 
soprattutto quelli trecenteschi, dovettero anzi organizzare una difesa, e su 
due fronti opposti, contrastando una tenaglia che portava uguale insidia da 
una parte e dall’altra. La fortuna della loro soluzione dipese proprio dal fatto 
che essa ruppe l’accerchiamento, a partire, s’intende, dalle risorse teoriche 
allora disponibili. Ma quali erano le ipoteche attive e così preoccupanti? Da 
un lato, incombeva su Dante un sospetto di eterodossia volto a un esame se-
vero delle sue opere e non solo limitato a una controversia, magari accesa e 
intransigente. Controversia era certo quella imbastita dal domenicano Gui-
do Vernani nel suo pamphlet aspramente polemico De reprobatione Monarchiae, 
redatto nel 1329 a denuncia di presunti errori filosofici e teologici; e se veni-
va qui eletto, quale bersaglio, il trattato politico sull’Impero, non mancavano 
strali contro la Commedia, accusata di sofistica frode a danno dei suoi lettori.2 
Imputazioni non irrilevanti, dati i tempi. Purtroppo, c’era di peggio: la vio-
lenta intolleranza del cardinale Bertrando del Poggetto, che in quel di Bolo-
gna destinava senz’altro la Monarchia alle fiamme e avrebbe voluto vedere 
sul rogo anche le ossa dell’autore. L’ortodossia di Dante andava dunque tu-
telata; non meno che le sue spoglie mortali, custodite dalla pietosa Ravenna. 
Come se non bastasse, si allungava sulla produzione dantesca un’ombra di 
diverso genere, la riserva della filosofia scolastica sull’attendibilità in genere 
della poesia, « infima doctrina », da accostare con accorta consapevolezza dei 
suoi limiti.3 La cultura del tempo, così fervidamente attenta ad Aristotele, 
ne ignorava tuttavia la Poetica e la sua giustificazione della poesia in nome 
del verosimile, tanto è vero che Tommaso d’Aquino aveva cercato la con-
cezione aristotelica della poesia in un’altra opera dello Stagirita, la Metafisica, 
rivolgendosi in particolare a uno squarcio relativo ai poeti più antichi.4 Scrit-
tori teologizzanti, costoro, intenti, secondo Aristotele, a indagare le cause 
originarie, ma sprovvisti, sempre a detta del Filosofo, di debite attrezzature, 
e difatti inventori su base fantastica di cosmogonie mitiche, ancora al di qua 
di risultanze teoreticamente affidabili. Postillando questa pagina aristotelica, 
Tommaso aveva sottoscritto il lucido, abrasivo profilo degli arcaici autori 

2	 �Cfr. Guido Vernani, De Reprobatione Monarchiae, in: Nevio Matteini, Il più antico oppositore 
politico di Dante: Guido Vernani da Rimini, Padova, Cedam, 1958, pp. 91–118, qui p. 93.

3	 �Resta imprescindibile Ernst Robert Curtius, Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter, 
Bern, Francke, 1948, tr. it. Letteratura europea e Medio Evo latino, a cura di Roberto Antonelli, 
Firenze, La Nuova Italia, 1992, pp. 240–250. 

4	 �Aristotele, Metafisica, I, III, 983 b.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Sergio Cristaldi

filomiti e si era sentito in diritto di rimarcare – a proposito di un detto di 
Simonide sull’invidia propria agli dei – la connaturata mendacia dei poeti in 
genere: « in multis […] mentiuntur ».5 Qualche decennio dopo, alle soglie 
del XIV secolo, il domenicano Giovannino da Mantova avrebbe ribadito le 
tesi tomistiche, entrando in attrito con Albertino Mussato: primo atto di una 
querelle che doveva coinvolgere, più tardi, personalità di primissimo piano 
come Petrarca e Boccaccio.6

Diviene allora comprensibile la strategia adottata dai commentatori trecen-
teschi della Commedia;7 il che non significa affatto che questa strategia risulti 
pacifica e senza interne difficoltà. La sua manovra conosce sostanzialmente 
due mosse. I commentatori in questione scelgono di lavorare con categorie 
come fictio e fabula, le categorie che, in un’epoca ancora ignara del verosimile 
aristotelico, qualificavano spesso il prodotto letterario. Le aveva adoperate 
Dante stesso, quelle nozioni, rispettivamente nel De vulgari (II, iv, 2) e nel 
Convivio (II, i, 3); non le aveva però incluse entro la Commedia.8 Questo passo 
compiono senza esitare i suoi esegeti. Al tempo stesso, essi avvistano nel 
tessuto dell’opera una filigrana sapienziale di ingente spessore e ne fanno 
il punto d’arrivo della fruizione, chiamata a passare dall’ornamento alla so-
stanza, dal compiacimento estetico al nutrimento intellettuale.
Proviamo ad avvicinare i riflettori. Pietro Alighieri, che qui assumiamo 
come esponente emblematico di uno schieramento, lo assicura a più riprese, 
a scanso di equivoci: finge, l’autore del poema sacro, « fingit », né si potreb-
be opinare diversamente. L’appello di Pietro è anzitutto al buon senso, in 
seconda battuta ai meccanismi del discorso figurato:

5	 �Tommaso d’Aquino, In Metaphysicam Aristotelis commentaria, a cura di M. Raymundus 
Cathala, Torino, Marietti, 1926, p. 21. 

6	 �Cfr. Claudio Mésoniat, Poetica Theologia. La « Lucula Noctis » di Giovanni Dominici e le dispute 
letterarie tra ’300 e ’400, Roma, Edizioni di Storia e Letteratura, 1984.

7	 �Cfr. ora Saverio Bellomo, « How to Read the Early Commentaries  », in: Paola Nasti/
Claudia Rossignoli (a cura di), Interpreting Dante. Essays on the Traditions of Dante Commentary, 
Notre Dame, University of Notre Dame Press, 2013, pp. 84–109. Risulta ancora utile, 
nonostante la prospettiva fortemente angolata, la trattazione che ai commentatori tre-
centeschi dedica Robert Hollander, Allegory in Dante’s « Commedia », Princeton, Princeton 
University Press, 1969, pp. 266–296 (Appendix I). 

8	 �Della terminologia inerente alla favola poetica sopravvive, nella Commedia, l’espressione 
marcata « velame », che occorre in un appello ai lettori: « O voi ch’avete li ’ntelletti sani, 
/ mirate la dottrina che s’asconde / sotto ’l velame de li versi strani » (Inf. IX, 61–63). E 
si veda Purg. VIII, 19–21, col gioco tra « velo » e « vero ». Si cita da Dante Alighieri, La 
Commedia secondo l’antica vulgata, a cura di Giorgio Petrocchi, 4 voll., Milano, Mondadori, 
1966–1967, seconda ristampa riveduta, Firenze, Le Lettere, 1994. 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


103Il presupposto della finzione

Nam aliqua juxta literam intelligi nequeunt; nam literaliter talia accepta non in-
structionem, sed errorem inducerent. […] Nam quis sani intellectus crederet ipsum 
ita descendisse, et talia vidisse, nisi cum distinctione dictorum modorum loquendi 
ad figuram? Nam non est ipse literalis sensus ipsa figura, sed id quod est figuratum; 
nam et cum scribitur brachium Dei, ut in Joan. 22. ex dicto Isaiae, non est sensus quod 
brachium Deo sit, sed id quod per brachium significatur, scilicet virtus operativa. 
Amodo cum auctor loquitur et describit talem et talem in Inferno, Purgatorio, et 
Paradiso, cum dictis sensibus diversimode intelligatur, ut poeta, cujus officium est 
ut, ea quae vere gesta sunt, in alias species obliquis figurationibus cum decore aliquo 
conversa traducat, secundum Isidorum.9 

Va notato che Pietro asserisce il carattere fittizio del viaggio come un’assolu-
ta evidenza, alla quale non è necessario accludere alcuna dimostrazione. Si 
tratta di additare un presupposto che sta nitidamente: basta un’interrogativa 
retorica, un invito alla ragionevolezza e la partita col dubbio è chiusa una 
volta per tutte. Da precisare che la palese irrealtà viene attribuita all’argo-
mento in sé e per sé, prima di ogni considerazione sul discorso particolare 
che lo veicola: è la vicenda come tale a riuscire, secondo Pietro, manifesta-
mente non vera. Presso un lettore dell’età di mezzo, un atteggiamento del 
genere può apparire singolare: discese o ascese nell’aldilà erano di casa nei 
testi medievali, tanto che avevano dato vita a un vero e proprio genere, 
quello delle Visiones Animarum, dotate di salda presunzione veritativa, non-
ché avallate da menti teologiche non proprio alle prime armi. Ma Pietro è 
presumibilmente condizionato dall’offensiva contro la memoria del padre, 
e vuole ammortizzare la sporgenza di pagine che in un clima sfavorevole 
possono prestare il fianco: se occorre scansare pulpiti maldisposti, riparare la 
Commedia da diffidenze astiose, allora l’eventualità di una pretesa referenziale 
da parte dell’autore va messa fuori gioco e nel modo più drastico. Quella 
pretesa non è stata mai avanzata per il semplice motivo che è impossibile 
avanzarla. Chi ne avrebbe l’ardire? E chi presterebbe fede? È sintomatico 
che Pietro porti il ragionamento sul versante della ricezione: nessun lettore 
dotato di un minimo di equilibrio può credere a un viaggio oltremondano. 
Come dire che le accuse di fraudolenza a carico di Dante non sono soltanto 
sprovviste di ogni fondamento, ma si rivelano tendenziose, frutto di un equi-
voco in realtà voluto, e voluto a scopi pesantemente denigratori. 
La visita dell’oltretomba è dunque una figura, e figura a stretto contatto col 
figurato, come il biblico braccio di Dio, espressione dove il senso letterale 
coincide col figurato stesso. La Commedia, del resto, è opera poetica, e ufficio 

9	 �Pietro Alighieri, Super Dantis ipsius genitoris Comoediam Commentarium, a cura di Vincenzo 
Nannucci, Firenze, Garinei, 1846, p. 8. 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Sergio Cristaldi

del poeta, teste Isidoro di Siviglia, è volgere le res gestae in trasposizioni indi-
rette, apprezzabili per la loro nobiltà espressiva.10 
Con tutto ciò, Pietro è persuaso di avere fra le mani un testo filosoficamen-
te e teologicamente denso, e non vuole esporlo all’imputazione tipica della 
Scolastica, all’addebito insomma di approssimazione imperfetta e deficitaria, 
non all’altezza della verità, anzi irreparabilmente scissa dalla fondata e rigo-
rosa dottrina. Il suo approccio trova, pertanto, una decisiva integrazione: 
mentre protesta che in causa è una finzione, egli ne opera il riscatto postu-
lando un sostrato veritativo, vena aurifera del senso che l’analisi è in grado 
di raggiungere e portare alla luce. Quando Pietro stabilisce che la discesa 
del protagonista all’Inferno è il corrispettivo fantastico di una discesa « ad 
infimum statum vitiorum  » smentisce una ricezione ingenua o peggio in 
malafede, e al tempo stesso promuove un messaggio nei suoi valori episte-
mici.11 Il commutatore in grado di volgere la finzione in ammaestramento, 
le menzogne in lezioni sostanziose è l’allegoresi, procedimento istituzional-
mente deputato, in sede esegetica, a transvalutare i discorsi, con la sua tipica 
articolazione fra superficie e profondità, esterno e interno. 
Questo approdo non manca di complicazioni. Ragionando sulla coppia di fi-
gura e figurato, e sostenendo che il senso letterale è lo stesso figurato, Pietro 
si pone nel solco di Tommaso d’Aquino; solo che la consonanza è episodica. 
Tommaso, in effetti, negava un aggancio della figura retorica all’allegoria, 
e si limitava in quel caso ad ammettere, in luogo di un senso allegorico, un 
meno impegnativo senso parabolico, immanente, appunto, allo stesso senso 
letterale; ma diniego e precisazione rientravano in un’impostazione com-
plessiva e ben calibrata. Per l’Aquinate, è lecito parlare di senso letterale e 
di senso allegorico solo in relazione a un fatto implicante un altro fatto (non 
a proposito di una finzione implicante un fatto o una teoria) e dunque in 
esclusivo riferimento alla Sacra Scrittura; va sconfessata, per conseguenza, 
l’estensione dell’allegoria alle scritture profane.12 Ora, Pietro può riecheggia-
re le analisi tomistiche solo parzialmente ed episodicamente; prima di quella 
sua prudente puntualizzazione sul figurato come « literalis sensus » – e non 
solo prima, ma anche dopo – non esita ad attribuire l’allegoria alla Commedia. 
Il fatto è che questo testo gli si rivela esorbitante. Da una parte è una fictio 

10	 �Cfr. Isidoro di Siviglia, Etymologiarum sive Originum libri XX, a cura di Wallace Martin 
Lindsay, Oxford, Clarendon Press, 1911, VIII, 7, 10. 

11	 �Pietro Alighieri, Commentarium, p. 7. 
12	 �Per Tommaso, la letteratura non conosce che il senso letterale: « Fictiones poeticae non 

sunt ad aliud ordinatae nisi ad significandum; unde talis significatio non supergreditur 
modum litteralis sensus » (Quodlibet VII, q. 6, a. 3, ad 2um). 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


105Il presupposto della finzione

che racchiude un insegnamento, come i poemi antichi secondo l’interpreta-
zione medievale, o come i poemi mediolatini del XII secolo; in quanto tale, 
presenta un combinato dove il manto, il velamen – in evidenza per la sua 
bellezza, e pur lecito per la sua propedeuticità – è involucro favoloso che av-
volge il nocciolo riposto e vero. Dall’altra parte, la Commedia ammaestra sui 
misteri soprannaturali, sugli aspetti salienti della fede cristiana. Così Pietro 
finisce per assegnarle i soprasensi biblici, rifacendosi alla terminologia e ai 
relativi contenuti dell’esegesi dei teologi, che nella Sacra Scrittura ravvisa-
vano, sotto il terreno della historia, il giacimento prezioso dell’allegoria, per 
specificare poi quest’ultima in senso allegorico (in accezione stretta), tropo-
logico e anagogico. Un diagramma nato in sede teologica viene dunque ap-
plicato a un’opera profana. Il risultato è un dispositivo ermeneutico ibrido, 
che pone una littera favolosa e la promuove mediante l’allegoria, coi suoi 
sensus mystici di provenienza scritturale; e se Pietro, nella prima redazione del 
suo commento, articola la lettera stessa in una lunga serie di sottopartizioni, 
all’altezza della seconda e terza redazione, risolvendosi a uno sfoltimento, 
converge senz’altro su uno schema a quattro uscite, dove la favola occupa 
semplicemente il primo livello e i sensi mistici si aggiudicano gli altri tre.13

Per quanto discordante dall’ortodossia tomistica, questa decodifica del testo 
dantesco riesce ad ogni modo largamente fruibile. Anche i teologi, difatti, 
si cimenteranno col poema polisemico, scrutando il doppiofondo dei per-
sonaggi e dell’azione. Nel Quattrocento, il francescano Giovanni da Ser-
ravalle,14 vescovo, maestro in sacra doctrina, nonché emissario pontificio al 
concilio di Costanza, tornerà a puntualizzare, riprendendo una terminologia 
diffusa fra i commentatori trecenteschi, che la Commedia non verte sull’ol-
tretomba essenziale, e cioè vero, bensì su quello immaginario, inseguendo 
però, in questo modo, un obiettivo tutt’altro che disimpegnato. Coltiva in-
fatti l’ambizione, il poema dantesco, di influire sulla condotta dell’uomo e 
di condurlo al paradiso essenziale: giudizio che rivendica la corrispondenza 
della Commedia non solo a esigenze dogmatiche, ma inoltre ai dettami pratici 
della teologia morale.15 Anche la filosofia, peraltro, poteva trovare il suo 

13	 �Per la terza redazione del commento il rinvio è a Comentum super poema Comedie Dantis (A 
Critical Edition of the Third and Final Draft of Pietro Alighieri’s Commentary on Dante’s ‘The Divine 
Comedy’), a cura di Massimiliano Chiamenti, Tempe (Arizona), University Press, 2002.

14	 �Su cui cfr. Andrea A. Robiglio, « I gradi dell’immaginazione nel commento di Giovanni 
da Serravalle alla Divina Commedia (1416) », in: Maria Bettetini/Francesco Paparella (a cura 
di), Immaginario e immaginazione nel Medioevo, Louvain-La-Neuve, Fidem, 2009, pp. 369–390. 

15	 �Cfr. Giovanni da Serravalle, Translatio et Comentum Dantis Aldigherii, Prato, Giachetti & Figli, 
1891, p. 8.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Sergio Cristaldi

utile nella dialettica tra corteccia esterna e occulto midollo. Nella Firenze 
quattrocentesca, teatro di una rifioritura platonica, Marsilio Ficino aveva 
accreditato l’idea della poesia come rivelazione trasmessa sotto il velo di im-
magini sensibili; sulla sua scia, Cristoforo Landino promuoveva la Commedia 
come allegoria rivelatrice delle verità del platonismo.16 Ciascuna delle tre 
cantiche esprime una fase della peregrinazione dell’anima, la quale precipita 
nella prigionia terrena, prende a purificarsi da quell’infausta contaminazione 
e infine attinge felicemente l’immedesimazione con Dio, a chiusura di un 
circolo esemplato sullo schema dell’exitus e del reditus, di remota ascendenza 
plotiniana. Già sintomatica, in apertura, la chiosa in margine alla selva dove 
il protagonista si smarrisce: « È adunque la sententia del testo io mi ritrovai in 
una selva obscura, il che importa ‘io m’accorsi l’animo mio essere sommerso 
nel corpo per la contagione et tenebre del quale havea perduto la diritta et 
vera via’ ».17

Il ricorso a una chiave ermeneutica come l’allegoria abilitava il superamento 
dell’alternativa secca tra vero e falso. Ma l’assunzione del senso letterale 
come menzogna simpliciter non doveva suonare estrema o, magari, generica, 
specie col crescere della fama di Dante e il declinare delle imputazioni a cari-
co? Nel Medioevo, non si era mai smarrita una scansione già adombrata da 
Cicerone e quindi messa in chiaro dalla Rhetorica ad Herennium, scansione che 
integrava l’opposizione historia/fabula con la categoria intermedia di argumen-
tum, relativa a ciò che non è accaduto ma può accadere.18 A veicolare questa 
eredità era stato Isidoro di Siviglia. Come abbiamo visto, Isidoro riporta il 
discorso poetico alle figurazioni indirette; è anzi così perentorio a riguardo 
da decretare l’esclusione di Lucano dal novero dei poeti. Al tempo stesso, 
egli raccoglie, in un altro passo della sua grande enciclopedia, la serie historia/
argumentum/fabula,19 trasmettendola ai secoli successivi. L’intellettuale che, 
nel Basso Medioevo, si mostra estremamente sensibile a questo ordine di 
problemi è Boccaccio, il quale, nella Genealogia deorum gentilium, delineando 
una teoria della finzione poetica, ne esplora accuratamente il livello letterale, 
fino ad avanzare un prospetto basato sul coefficiente di verità che la littera 

16	 �Cfr. Cesare Vasoli, « Considerazioni sul Commento di Cristoforo Landino alla ‘Come-
dia’ di Dante », in: Alessandro Ghisalberti (a cura di), Il pensiero filosofico e teologico di Dante 
Alighieri, Milano, Vita e Pensiero, 2001, pp. 175–197. 

17	 �Cristoforo Landino, Comento sopra la Comedia, a cura di Paolo Procaccioli, 4 voll., Roma, 
Salerno Editrice, 2001, I, p. 285. 

18	 �Cfr. Rhetorica ad Herennium, I, 8, 13.
19	 �Isidoro di Siviglia, Etymologiae, I, xliv, 5: « Nam historiae sunt res verae quae tamen factae 

sunt; argumenta sunt quae etsi facta non sunt, fieri tamen possunt; fabulae vero sunt quae 
nec factae sunt nec fieri possunt, quia contra naturam sunt. » 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


107Il presupposto della finzione

di volta in volta presenta.20 Rispetto alla tassonomia divulgata da Isidoro, 
termine di riferimento (immediato o mediato) dei medievali, Boccaccio, a 
dire il vero, si distingue, privilegiando la nozione di fabula, architrave del 
suo sistema, categoria comprensiva e sovraordinata; egli, comunque, non 
esautora per questo le alternative che quella tassonomia suggeriva. Il raccon-
to favoloso, identificato senz’altro con la poesia, presenta una partizione in 
quattro tipi, all’interno della quale il vero storico e ciò che al vero si avvicina 
ottengono di nuovo diritto di cittadinanza. Si va da una favola priva, nella 
corteccia, di ogni verità (Esopo), a una specie successiva che « in superficie 
non nunquam veritati fabulosa conmiscet » (Ovidio), a una terza diramazio-
ne « potius historie quam fabule similis » (Omero e Virgilio); appendice di 
scarso peso, una quarta voce, relativa alle invenzioni deliranti e sprovviste 
di spessore allegorico proprie delle vecchiette.21 Notevole l’affiancamento 
costante di esempi poetici ed esempi biblici: ai primi tre casi, la Sacra Scrit-
tura offre propri riferimenti, rispettivamente l’apologo che Ioatham enuncia 
nel Liber Iudicum, le visioni profilate dai libri profetici, le parabole di Gesù. 
Allo scopo di promuovere la poesia, di autenticarne l’espressività peculia-
re, la Genealogia individua un terreno comune con il Libro per eccellenza; 
beninteso, a fungere da puntuale corrispettivo sono scorci della Bibbia con-
traddistinti dal linguaggio figurato, non ascrivibili dunque alla vera e propria 
allegoria teologica, che resta esclusa dal parallelo.22 Ora, quest’elaborazione 
teorica, cospicua e accuratamente ponderata, anche perché nel solco della 
lunga diatriba trecentesca sulla natura e la legittimità del linguaggio poetico, 
collocava Boccaccio in posizione ottimale per indagare pure la littera dan-
tesca, il peso specifico delle sue invenzioni. Una possibilità effettivamente 
sfruttata? 
Chi accosta le Esposizioni sopra la Comedia, estrema manifestazione del culto 
di Boccaccio per la figura e l’opera di Dante, trova certo, presso l’Accessus e 
presso lo strategico commento al canto I dell’Inferno, l’apologia dei poeti e la 
correlativa polemica contro i loro detrattori; trova ugualmente la legittima-

20	 �Sulla piattaforma teorica di Boccaccio, maturata in sede di riflessione complessiva sulla 
letteratura, cfr. Étienne Gilson, « Poésie et vérité dans la ‘Genealogia’ de Boccace », in: 
Studi sul Boccaccio 2 (1964), pp. 253–282; Guido Martellotti, « La difesa della poesia nel 
Boccaccio e un giudizio su Lucano  », in: Studi sul Boccaccio 4 (1967), pp.  265–279. Su 
Boccaccio dantista si veda ora Giuseppe Ledda, « Biografia, poesia e allegoria nel ‘Tratta-
tello in laude di Dante’ di Giovanni Boccaccio », in: Letture classensi 42 (2014), pp. 41–77. 

21	 �Giovanni Boccaccio, Genealogia deorum gentilium, XIV, 9, in: Idem, Opere in versi. Corbaccio. 
Trattatello in laude di Dante. Prose latine. Epistole, a cura di Pier Giorgio Ricci, Milano/Napoli, 
Ricciardi, 1965, pp. 958–960. 

22	 �Cfr. Claudio Mésoniat, Poetica Theologia, pp. 95–96. 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Sergio Cristaldi

zione di un velame favoloso, gravido, come nei poemi antichi, di un’inesti-
mabile sapienza; ma cercherebbe invano un sondaggio sul grado di verità 
del senso di superficie. Perché la littera del poema dantesco, col suo itinerario 
di un vivo tra i morti, è palesemente e inesorabilmente definita da un’assolu-
ta estraneità al vero? Se sottotraccia agisce questo presupposto, congiura con 
esso il peso ingente dell’allegoria, che assorbe parte non esigua dell’attenzio-
ne. Boccaccio è ben presto coinvolto dal senso « che sotto la roza corteccia 
delle parole è nascoso », e si mobilita allora a chiarire come quest’ultimo 
risulti, in accezione sovradeterminata, «  allegorico  », per poi scindersi in 
« allegorico », « morale » e « anagogico ». Torna qui la commistione del para-
digma letterario del velamen col diverso modello rappresentato dall’allegoria 
biblica e l’impegno teorico a pro del sostrato mistico e dei suoi canonici livel-
li eclissa l’esplorazione della superficie testuale già condotta nella Genealogia. 
Il passo non è una mera digressione, a garanzia di un’attrezzata competenza 
dottrinale, poiché Boccaccio sta fissando un programma ermeneutico, quel-
lo appunto funzionale all’analisi del poema:

E per questo, agutamente pensando, forse potremmo del presente libro dir quello 
che san Gregorio dice, nel proemio de’ suoi Morali, della santa Scrittura […]; per ciò 
che, recitando della presente opera la corteccia litterale, con quella insieme narria-
mo il misterio delle cose divine e umane, sotto quella artificiosamente nascose. E in 
questa maniera intorno al senso allegorico si possono i savi essercitare e intorno alla 
dolceza testuale nudrire i semplici, cioè quegli li quali ancora tanto non sentono che 
essi possano al senso allegorico trapassare.23 

Secondo Gregorio, il testo biblico equivale a un fiume in cui l’agnello cam-
mina e l’elefante nuota: è prerogativa della Sacra Scrittura, infatti, rifocillare 
i piccoli con la sua superficie ed esercitare le menti più elevate con la sua 
profondità, il che sollecita un’interpretazione in grado di condurre dall’una 
all’altra. Ebbene, anche l’interprete della Commedia dovrà nutrire i princi-
pianti con la crosta esteriore in modo da irrobustirli e condurli al nucleo 
segreto. Fedele a questo caposaldo, il commento di Boccaccio si presenta 
regolarmente bipartito, proponendo, per ogni canto, dapprima l’esposizione 
« litterale » e successivamente quella « allegorica ». A contare non è più la 
dialettica interna alle belle invenzioni, più o meno attendibili, bensì quella 
tra invenzioni (inattendibili) e sapienza veicolata; occorrerà semmai scevera-
re come si articoli questa sapienza, con le sue proprie e consacrate partizioni. 
Passando dalla Genealogia alle Esposizioni, accostando un poema da molti già 

23	 �Giovanni Boccaccio, Esposizioni sopra la Comedia di Dante, a cura di Giorgio Padoan, 2 voll., 
Milano, Mondadori, 21994, I, p. 58. 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


109Il presupposto della finzione

paragonato alla Bibbia, non quanto alle acque del racconto, allettante mi-
raggio, bensì quanto all’oceano degli insegnamenti, apprezzabile realtà, la 
poetica teologica era quasi fatalmente destinata a quest’esito. 

2.	 Giudizi di conformità 

Un’indagine significativa sul tipo di finzione del poema sacro, con verifica 
della effettiva distanza tra lettera e realtà, si sarebbe sviluppata solo più tardi, 
all’altezza del XVI secolo, dopo la svolta determinata, nella coscienza lette-
raria, dall’acquisizione e valorizzazione della Poetica di Aristotele. La sensibi-
lità culturale del pieno e tardo Cinquecento, segnata dalle indicazioni dello 
Stagirita, ha guadagnato la corrispondenza fra letteratura e verosimile, anzi 
ha ricollocato, con una mossa decisa, l’intero sistema letterario sotto quell’e-
sponente, riconosciuto come marca decisiva, come irrinunciabile discrimine 
fra ciò che nel sistema può rientrare e ciò che invece deve esserne escluso. Il 
taglio della riflessione, normativo e non descrittivo, porta inevitabilmente a 
selezionare le opere (recenti o remote) sul tappeto, studiosamente soppesate, 
di volta in volta riconosciute compatibili o meno, adeguate o abnormi, ed è 
su questa falsariga che la discussione raggiunge anche la Commedia dantesca. 
Nessuno, beninteso, intende rinunciare, per il momento, all’allegoria; ma è 
altrove, ormai, il centro dell’attenzione. Poiché il verosimile si affaccia non 
solo quale risorsa teorica, ma anche e indissolubilmente quale imperativo, 
non mancano atteggiamenti censori, privi dell’opportuna duttilità, che pro-
vocano comprensibili reazioni. Si sviluppa così un dibattito acceso, con fazio-
ni contrapposte, in luogo di quella sostanziale unanimità che aveva avallato, 
per almeno due secoli, l’ascrizione del poema alla fictio.24 A dar fuoco alle 
polveri è, nel 1572, un Discorso che prende a circolare manoscritto in quel di 
Firenze, a firma (ma è uno pseudonimo) di Ridolfo Castravilla; irriverente 
discorso, se pretende di assodare l’imperfettione della Commedia di Dante, non 
senza aperto rifiuto del Dialogo delle lingue del Varchi, che del poema sacro 
aveva invece tessuto l’elogio. Nella nutrita batteria di obiezioni schierate dal 
Castravilla, ai sensi della Poetica aristotelica e delle sue presunte regole, il 
problema del verosimile ha forte spicco; secondo l’intransigente polemista, 
la Commedia avrebbe disatteso questo parametro, risultando così priva di un 

24	 �Si vedano, almeno, Aldo Vallone, Aspetti dell’esegesi dantesca nei secoli XVI e XVII, Lecce, 
Milella, 1966, pp. 59–170; Erminia Ardissino, « Appunti di critica dantesca: la risposta di 
Vincenzio Borghini al ‘Discorso’ del Castravilla », in: Giornale Storico della Letteratura Italiana 
180 (2003), pp. 56–79. 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Sergio Cristaldi

requisito fondamentale. Per tutto lo sviluppo della polemica, questa resterà 
una leva in mano agli antidantisti: tornerà a brandirla, ad esempio, Belisa-
rio Bulgarini, sottolineando che un argomento quale quello della Commedia, 
contrassegnato da evidente falsità e dunque percepito da ogni lettore come 
senz’altro impossibile, non è nemmeno idoneo a suscitare lo scatto della 
« maraviglia », visto che a « maravigliare » sono le cose che effettivamente ac-
cadono, sia pur di rado, « delle quali […] non se ne sa né comprendesene la 
cagione ».25 Soggetto all’incipiente sensibilità controriformista, tale giudizio 
dà comunque il senso dell’accresciuto interesse per l’azione in sé del poema 
sacro, per la maggiore o minore plausibilità che il singolare viaggio presenta. 
Quanto agli apologeti, imbastivano la difesa ispirandosi per lo più agli stessi 
principi, invocando il medesimo paradigma; persuasi che da Aristotele si 
potessero trarre, invece, conclusioni a favore. 
Assertore a sua volta del verosimile, ma a pro di Dante, Iacopo Mazzo-
ni fonda la credibilità del percorso oltremondano sulla potenza assoluta di 
Dio, perfettamente in grado di consentire l’eccezionale trasferta; a rincalzo, 
valorizza la scelta del modo narrativo, sicuramente appropriata e funzionale. 
L’argomentazione muove evidentemente dal duplice modello di genere su-
blime che la Poetica aveva consegnato, nel suo impegno ad accreditare la tra-
gedia da un lato, il poema epico dall’altro; è indubbio, ragiona Mazzoni, che 
una rappresentazione « in palco » dei trapassati sarebbe stata, essa sì, contro 
« le leggi del credibile », ma Dante ha adottato un’altra strategia, stimando 
che la vicenda dovesse « riuscire assai più verisimile », e insomma perfetta-
mente a norma, se « narrata da una sola persona viva », intenta a raccontare 
« quello che non si può rappresentare ». L’opzione ha centrato l’obiettivo: 

Non voglio anchora restare di sovraggiungere un altro avertimento c’hebbe Dante 
nella compositione di questo suo Poema, et è, ch’egli lo volle comporre narrativa-
mente, e non rappresentativamente, sapendo che nel modo narrativo si comportano 
alcune cose, che hanno dell’incredibile. Anzi che in quel genere di Poesia, elle rie-
scono maravigliose; ma che nel modo rappresentativo le cose che hanno tanto, o 
quanto dell’incredibile riescono fredde e ridevoli.26 

25	 �Repliche di B. B. alle Risposte del Sig. Orazio Capponi sopra le prime cinque particelle delle sue Con-
siderazioni intorno al Discorso di M. G. Mazzoni composto in Difesa della Comedia di Dante, Siena, 
Bonetti, 1585, p. 129.

26	 �Si cita da Iacopo Mazzoni, Della difesa di Dante, a cura di Mauro Verdoni/Domenico 
Buccioli, Cesena, per Severo Verdoni, 1688, III, p. 911. Le prime due edizioni dell’opera 
erano apparse, rispettivamente, nel 1573 e nel 1587. Sui principi estetici del Mazzoni, 
che cerca di contemperare aristotelismo e platonismo, e ammette, accanto all’imitazione 
delle cose fuori di noi, anche l’imitazione delle cose concepite dalla fantasia, cfr. Claudio 
Scarpati, « Iacopo Mazzoni fra Tasso e Marino », in: Aevum 59 (1985), pp. 433–458. 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


111Il presupposto della finzione

Non devono sfuggire due rilevanti implicazioni, tanto più significative in 
rapporto all’approccio tre-quattrocentesco che abbiamo esposto in preceden-
za. Intanto, la certificazione di verosimiglianza rilasciata da Mazzoni – sia 
pure con quell’ammissione finale, relativa a una falda di « incredibile » ri-
coperta dal modo narrativo – intacca il pregiudizio di palese e insuperabile 
impossibilità stabilito all’indomani della pubblicazione del poema, pregiu-
dizio sfociante sull’equazione di littera e fabula, con il secondo termine non 
attenuabile in un parziale avvicinamento al vero. Inoltre, il coinvolgimento 
dell’alternativa tra rappresentare e narrare, e la conseguente messa a fuoco 
del carattere narrativo della Commedia, da riportare dunque, secondo il dia-
gramma di Aristotele, all’epos, portava inevitabilmente con sé il riferimento 
al poema eroico, che la cultura tardo-cinquecentesca faceva senz’altro coin-
cidere col poema epico; ed era pista foriera di ulteriori incrementi del senso 
letterale.
Andiamo per ordine, partendo da un interrogativo che sollecita questi intel-
lettuali, costantemente alla ricerca di un equilibrio tra ipostatizzazione della 
regola e riconoscimento della concreta produzione letteraria. È ammissibile 
un poema eroico in cui il protagonista non sia un eroe, bensì un privato 
cittadino? Se lo era già chiesto il Castravilla che, fedele alla sua rigida divi-
sa precettistica, aveva risposto di no, aggiungendo un tassello ulteriore alla 
delegittimazione di Dante. Con più equilibrio torna a ragionarne Vincenzio 
Borghini, avvertendo che due erano le possibilità a disposizione, eleggere 
a protagonista del viaggio un eroe, oppure dispiegare una serie di incontri 
fra il protagonista e figure di eroi: Dante ha scelto la seconda, evocando 
Capaneo, Giasone, Diomede, Ulisse e, fra i moderni, Giustiniano, Carlo 
Magno, Orlando e Federico di Svevia. È indubbio: molti altri personaggi 
non possiedono affatto statura eroica, ma Dante non poteva limitarsi a sta-
gliare individui d’eccezione, sia perché intendeva offrire eloquenti esempi 
del malcostume dell’epoca, sino ai livelli più bassi e abietti, sia perché non 
si prefiggeva di formare personalità di cavalieri d’onore, rivolto com’era 
all’ideale ecumenico del « vero e perfetto cittadino, uomo e finalmente cri-
stiano ».27 Come si vede, l’attenzione alla lettera del testo dantesco capta 
un aspetto rilevante, quello appunto del protagonista, e del protagonista in 
quanto individuo particolare, coi suoi panni inconfondibili di cittadino di 
Firenze; aspetto fatalmente in ombra nell’approccio allegorizzante, che sacri-

27	 �Si cita dagli appunti segnati sul quaderno magliabechiano II-X-103 della Biblioteca Nazio-
nale Centrale di Firenze; il rinvio è in particolare a 16r. Sono questi appunti, insieme a una 
lettera del 1573 all’Arcivescovo di Firenze Antonio Altoviti, a rappresentare il contributo 
di Borghini alla difesa di Dante. 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Sergio Cristaldi

ficava il profilo specifico del viaggiatore risolvendolo nell’astrazione indiffe-
renziata dell’anima itinerante, inscritta nelle fasi di una dinamica universale, 
valida per tutto il genere umano. Vero è che l’ipoteca regolistica svia pre-
maturamente l’indagine, la irretisce in una quaestio accademica e vischiosa; e 
anche un lettore assennato come il Borghini si ferma a discettare sulla liceità, 
nel genere narrativo più blasonato, di un titolare dell’azione sprovvisto di 
rango superiore. Alla fine, egli trova una via d’uscita nell’appello allo stile, 
nel vanto del sommo verso, degli « ornamenti », delle « parole gravi » che 
tirano congiuntamente « al grande e al magnifico », come a un poema di 
questa altezza si conviene.28 Opera sostanzialmente a norma, in definitiva, 
la Commedia, e se non per il protagonista, sicuramente per l’espressività: così 
assicura una conclusione paga del suo risultato, mentre la sagoma del fioren-
tino partitante ed esule rischia di essere riassorbita dallo sfondo e con essa 
l’andata a immortale secolo. 
Quando l’a priori normativo si scarnifica e si impoverisce, come avviene nel 
Settecento, o almeno in quel Settecento pago di ipostatizzare la chiarezza e il 
buon gusto, l’indicatore rappresentato dal verosimile perde importanza; chi 
lo invoca come prova a carico ne ragiona di passata, in un accenno inabile a 
suscitare controdeduzioni impegnate. Lo si constata scorrendo le fortunate 
e famigerate Lettere Virgiliane che Saverio Bettinelli redige a promozione di 
un nuovo corso letterario, libero dai vincoli della tradizione e, anzitutto, dal 
precedente oneroso della Commedia, opera quanto mai greve – agli occhi di 
questo gesuita spregiudicato e, a modo suo, audacemente « moderno » – per 
la farraginosa oscurità, per l’affliggente sermoneggiare.29 Tutto si perdona, 
concede Bettinelli, in grazia dello stile, ma soltanto se è stile « elegante, chia-
ro, armonico, sostenuto », dalle « immagini » apprezzabilmente « colorite e 
nobili, e con grazia e venustà contorniate » e, in aggiunta, dai « pensieri » 
sempre « giusti, verisimili, nuovi, profondi »; e a Dante queste doti, tutte 
« indispensabili e necessarie », difettano.30 Basta osservare quali ingredienti 
siano cooptati e posti sullo stesso piano – anzi gerarchizzati, l’eleganza apre 
la serie a braccetto con la chiarezza – per rendersi conto dello spazio che 

28	 �Ibid.
29	 �A detta di Luca Curti, il rigetto della Commedia, a cui si accompagna sintomaticamente 

il no alla Liberata del Tasso, è motivato da un’insofferenza del Bettinelli per il quoziente 
ideologico dei due grandi poemi cristiani: cfr. « Ritorno alle ‘Virgiliane’. Per la fortuna di 
Dante da Bettinelli a Foscolo », in: Nuova Rivista di Letteratura Italiana 13 (2010), pp. 371–
385, qui p. 380. 

30	 �Saverio Bettinelli, Dieci lettere di Publio Virgilio Marone scritte dagli Elisi all’Arcadia di Roma sopra 
gli abusi introdotti nella poesia italiana, in: Idem, Opere scelte. I. Lettere Virgiliane e Inglesi e altri 
scritti critici, a cura di Vittorio Enzo Alfieri, Bari, Laterza, 1930, p. 13.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


113Il presupposto della finzione

in Bettinelli possono trovare i nodi problematici emersi nel maturo Rina-
scimento. E anche il verdetto finale, con quell’insistenza sull’inaccettabile 
arbitrarietà, sulla deriva eccentrica – onde il bando inflitto alla Commedia dai 
poeti greci e latini, inclusi quelli di indole filosofica –, addita piuttosto un 
difetto di proporzione e di misura che un peccato di flagrante irrealtà, e se in-
veste gli stessi argomenti ne lamenta la bizzarria anziché la distanza dal vero:

Fu dunque deciso che Dante non dovesse aver luogo tra loro, non avendo il suo 
poema veruna forma regolare e secondo l’arte. Esiodo, Lucrezio e gli altri autori di 
poemi storici o filosofici, a’ quali parea più tosto appartenere, ricusaron d’ammetter-
lo, se non si purgava di tante finzioni ed invenzioni capricciose e non ragionevoli, 
che forman peraltro una gran parte dell’opera.31

La soluzione finale patrocinata da Bettinelli, inflessibile nella scomunica e 
disposto semmai al recupero di una quota minima di pezzi poetici, da cucire 
in tre o quattro canti con modica appendice di versi isolati (quelli refrattari 
a ogni integrazione, ma fruibili a mo’ di sparse sentenze), travolge irrepara-
bilmente il motivo conduttore, evacua sia la catabasi che l’indiamento. E a 
questo punto, non resterebbe gran che, nei ritagli sopravvissuti, a insidiare 
la credibilità.

3.	 Dalla « fictio » alla trasfigurazione

Basteranno pochi decenni perché lo scenario cambi radicalmente: il tramon-
to del letterato e l’avvento, tra preromanticismo e romanticismo, di un di-
verso paradigma intellettuale determinano un brusco rialzo delle azioni di 
Dante, spingendo la Commedia ai vertici del canone italiano, anzi senz’altro 
del canone occidentale, in compagnia di pochissimi altri prodotti della cultu-
ra moderna.32 Il profondo riassestamento assurgerà com’è noto a matura co-
scienza nell’attività critica di Francesco De Sanctis, artefice di un diagramma 
della letteratura italiana nel quale Dante viene eletto a riferimento strategico, 
non solo in quanto culmine dominante, ma in quanto unità di misura di ciò 
che dopo si affaccia, e risulta più o meno ricevibile a seconda della maggiore 
o minore affinità a quel punto originario ed esemplare. L’abito storicista 
guida il critico a snidare le concrete ragioni di uno svolgimento letterario 
che gli appare piuttosto involuzione, fino alla nuova alba in cui rinasce, in 

31	 �Ibid., pp. 20–21. 
32	 �Si veda ora Enrico Ghidetti, « Mito e culto di Dante fra Settecento illuminista e Ottocento 

romantico-risorgimentale », in: La Rassegna della Letteratura Italiana 116 (2012), pp. 379–408.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Sergio Cristaldi

Italia, la pianta-uomo; ciò non sminuisce, peraltro, il riconoscimento fervida-
mente tributato all’altissimo poeta.33 Nelle pagine desanctisiane, convinte di 
rendergli giustizia, Dante non è più un termine problematico e bisognoso di 
legittimazione, poco o tanto generosa, riesce semmai il modello in grado di 
misurare una posterità raramente all’altezza e solo da poco memore del suo 
migliore passato. È da dire che i succhi nutritivi del pensiero vichiano e della 
filosofia idealista consentono a De Sanctis di liberarsi senza eccessivo sforzo 
della pregiudiziale basata sui generi letterari e sulle regole a essi immanenti: 
opera felicemente primitiva, e come tale comprensiva enciclopedia, vera e 
propria bibbia nazionale, la Commedia non si lascia ascrivere all’uno o all’al-
tro dei generi, per il semplice fatto che li contiene in sé tutti, anzi li fonde e 
li unifica, tanto che « nessuno può segnare i confini che li dividono, né dire: 
questo è assolutamente epico, questo drammatico ».34 Tanto meno condi-
zionante il fattore allegorico: Dante, non c’è dubbio, riteneva l’allegoria sal-
vacondotto della poesia, giustificando col senso riposto il manto esterno di 
favole, ma questa è una poetica falsa, e soprattutto è una poetica scarsamen-
te incisiva sul testo concreto, superata com’è dalla spinta interna che anima 
la Commedia, travolgendo i programmi dello stesso autore. Siamo alla nota 
antinomia desanctisiana tra « mondo intenzionale » e « mondo effettivo » 
dell’opera, antinomia che giova intanto a metter fuori gioco l’intelaiatura 
allegorica, non senza appello a una moderna e alternativa poetica, secondo 
la quale l’arte è certamente « forma », ma non come veste e velo, bensì come 
« cosa » in cui l’« idea » è passata, come « figura » in cui il « figurato » si è 

33	 �Ci sono stati utili: Mario Marti, « Francesco De Sanctis e il realismo dantesco », in: Idem, 
Dante, Boccaccio, Leopardi. Studi, Napoli, Liguori, 1980, pp. 95–119; Daniele Liberto, « Dan-
te nella prospettiva di F. De Sanctis  », in: Le forme e la storia, n.s., 12–16 (1999–2003), 
pp. 25–89; Giuseppe Tinè, « Le categorie hegeliane di ‘fantasia’ e di ‘vita’ nella lezione 
torinese del 1854 di Francesco De Sanctis su Beatrice », in: Le forme e la storia, n.s., 1 (2008), 
« Forme e Storia ». Studi in ricordo di Gaetano Compagnino, vol. II, pp. 1231–1252. 

34	 �Francesco De Sanctis, Lezioni e saggi su Dante, a cura di Sergio Romagnoli, Torino, Einaudi, 
1955, p. 100. L’asserto occorre nella quarta lezione torinese. All’altezza del primo Otto-
cento, l’accertamento del genere della Commedia contraddistingue la riflessione su Dante a 
livello europeo. Nell’Estetica, Hegel rilancia, in termini innovativi, l’attribuzione all’epos. A 
qualificare la Commedia come compenetrazione dei generi è invece Schelling; il quale ricon-
duce questa mescolanza a una temperie culturale unitaria, dove l’intersezione non riguar-
da solo i settori della letteratura, ma la letteratura nel suo insieme in rapporto alla filosofia. 
Cfr. « Ueber Dante in philosophischer Beziehung », in: Kritisches Journal der Philosophie 2 
(1803), tr. it. « Dante sotto l’aspetto filosofico », in: Gian Franco Frigo/Giuseppe Vellucci 
(a cura di), Unità o dualità della « Commedia ». Il dibattito su Dante da Schelling ad Auerbach. Con 
testi di F. W. J. Schelling e F. Bouterwek, Firenze, Olschki, 1994, pp. 21–34, qui p. 25. 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


115Il presupposto della finzione

risolto interamente.35 Nessun peso artistico possiede la dottrina nascosta 
sotto il velame: conta non ciò che è nascosto, bensì ciò che si vede, tutta la 
grandezza poetica sta lì, perfettamente accessibile a chi la sappia ravvisare, 
con buona pace della superstite scuola allegorista, ferma a una nozione della 
Commedia come trattato morale. La rivalutazione del senso letterale non si-
gnifica, d’altra parte, devoluzione del capolavoro dantesco alla sfera trascen-
dente dell’altro mondo, poiché Dante, entrando in quel mondo, vi immette 
tutte le passioni dei vivi, con i valori della famiglia, della natura, della patria, 
sicché il poema soprannaturale diventa umano e terreno. L’incessante in-
terazione tra « cielo » e « terra » – i due mondi contemporaneamente attivi 
in Dante – è, secondo De Sanctis, la dialettica di base della Commedia; ma a 
cogliere l’effettivo significato che tale dialettica assume nel critico, occorre 
tener presente che nella sua prospettiva il primo termine equivale a « ideale » 
e il secondo, correlativamente, a « reale », binomio, quest’ultimo, declinato 
in una chiave schiettamente immanentistica, specie in certi pronunciamenti 
secondo cui « l’ideale non è cosa che sta in aria », ma è « generato » da quel 
« reale » che erroneamente gli viene contrapposto come « nemico », o alme-
no da un reale giunto a maturità, « perché la realtà nella sua evoluzione deve 
giungere a un punto in cui sia capace di crearsi da se stessa l’ideale ».36 Sono 
assiomi scanditi al di fuori dell’analisi della Commedia; ma appartiene al De 
Sanctis dantista, impegnato a soppesare l’incastro di cielo e terra, di infinito 
e finito – « cielo e terra sono termini correlativi, e l’uno non può stare senza 
l’altro » –, appartiene, dicevamo, al lettore del poema sacro l’assicurazione 
che « il puro reale ed il puro ideale sono due astrazioni », visto che « ogni 
reale porta seco il suo ideale », e insomma « ogni uomo porta seco il suo 
Inferno e il suo Paradiso », tanto da rinchiudere nel suo seno « tutti gli Dei 
dell’Olimpo ».37

E allora il problema della finzione e della verità attive nel poema dantesco 
inevitabilmente si ricolloca: non riguarda più i tre regni ultraterreni, bensì 
quel nodo di inferno e paradiso che Dante porta con sé, accusando i contrac-

35	 �La prima formulazione, incardinata sul binomio idea–cosa, appartiene a una delle lezioni 
zurighesi redatte in vista del programmato e mai compiuto Libro su Dante (Francesco De 
Sanctis, Lezioni e saggi, p. 609); la seconda, che ruota attorno alla coppia figurato–figurante, 
occorre nella Storia della letteratura italiana, a cura di Maria Teresa Lanza, Torino, Einaudi, 
1978, pp. 167–168. 

36	 �Francesco De Sanctis, « L’ideale », in: Idem, L’arte, la scienza e la vita, a cura di Maria Teresa 
Lanza, Torino, Einaudi, 1972, pp. 356–361, qui p. 358. 

37	 �Si ricava l’estratto dalla terza lezione torinese. Espressioni quasi identiche ricorrono nella 
seconda lezione zurighese, con emblematica variatio finale: « Nel nostro petto abitano i due 
mondi di Dante ». Il rinvio è a Francesco De Sanctis, Lezioni e saggi, p. 92 e p. 396. 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Sergio Cristaldi

colpi del vissuto, alimentando le aspirazioni che ne sprigionano. In merito, 
è bene ricordare che l’imperativo del realismo attorno a cui gravita l’estetica 
desanctisiana – valorizzazione dell’oggetto, della corposa concretezza, del 
vigore dell’azione – non si riduce comunque a materialismo e positivismo, 
mantenendo invece forti legami con una qualificante piattaforma romantica. 
A veder bene, l’arte, per De Sanctis, non può appiattirsi su un reale inteso 
come «  esistere materiale preso per sé, di sua natura accidentale ed arbi-
trario », ma deve includere quell’ideale che è « per rispetto al suo esistere 
materiale sempre un di là non raggiunto mai », da cui appunto la necessità 
della poesia, chiamata a combattere con la materia e a spogliarla della sua 
manchevolezza e imperfezione, puntando a quella configurazione compiuta 
in cui consiste propriamente il « vero ».38 Vettore di questa trasformazione è 
la fantasia, vero e proprio deus in nobis, eminente facoltà creatrice e organica 
in grado di ricondurre a unità i dati dispersi e frammentari, e di raggiungere, 
con questa sintesi, l’essenziale, come avviene appunto nelle opere poetiche 
felicemente realizzate. Va dunque accantonata, quando si definisce la poesia 
nei suoi processi e nei suoi esiti, la categoria tradizionale di « finzione », ina-
datta a valorizzare tutta la « serietà » e la « verità » che contraddistinguono 
un fondo irrecusabile, una sostanza che non si può sottovalutare o smentire: 
« Una volta si dicea: la poesia è finzione. Oggi diremo: la poesia è trasfigura-
zione, è la realtà innalzata a verità ». All’ufficio ancillare tradizionalmente in 
dotazione alla letteratura, accettata e giustificata come condimento dell’etica, 
subentra ben altra responsabilità. Non l’ammaestramento con l’espediente 
dei molli versi persegue il poeta, non la promozione dell’utile abilmente con-
dito col dolce, bensì un’educazione dello sguardo, sospinto dalla realtà grez-
za e ignobile verso un esempio, il più possibile purificato, di bontà: questo 
il contributo insurrogabile che egli offre all’incentivazione in noi del « senso 
dell’ideale ». Ora, la Commedia dantesca illustra esattamente questa dinamica, 
specie attraverso il personaggio di Beatrice, la donna santificata e idealizzata, 
ricca, nel poema sacro, di tutto quanto ha arricchito l’anima di Dante e, in 
definitiva, tipo del buono e del perfetto, di quella perfezione che ha coscienza 
di sé facendosi sapienza. Il cammino verso Beatrice e successivamente con 
Beatrice esprime la maturazione del protagonista verso soglie sempre più 
alte di ideale e riassume, in generale, il progredire dell’intera umanità. Un 
avanzamento, si badi bene, integralmente storico:

38	 �È l’argomentazione svolta nella nona lezione torinese, dedicata a Beatrice: ibid., p. 132. 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


117Il presupposto della finzione

La poesia non è un’allegoria, ma una trasfigurazione, in cui il nuovo contiene l’an-
tico. La storia è ella stessa, in ciò che ha d’intimo, un’alta poesia, poesia vivente. E 
che altro è la storia dell’umanità se non un passare indefatigato di forma in forma, 
di forme vecchie ed esauste in forme giovani e vivaci e sempre men corporali con 
costante indirizzo verso il suo tipo divino? E che altro è la storia della società se non 
un regolato progresso dalla fantasia alla ragione, dalla barbarie alla civiltà, dalla 
parola all’idea, dal simbolo al pensiero, da Beatrice donna a Beatrice idea? E qual è 
il concetto sostanziale dello stesso mondo dantesco se non un perenne salire di carne 
a spirito, d’inferno in paradiso?39 

Era la soluzione più brillante e valorizzatrice che una critica di impianto idea-
listico, sia pur corretto da preoccupazioni di realismo, poteva offrire al nodo 
critico della Commedia; una soluzione, tuttavia, che transvalutava l’asse verti-
cale dell’accostamento ad Deum nell’asse orizzontale dell’evoluzione storica, 
presso il singolo individuo come presso il genere umano nel suo complesso. 
La forte sensibilità per la storia che impregna la Commedia nasce pur sempre 
da una visione in cui il tempo è orientato verso l’escatologia, nelle singole 
biografie, anzitutto, ma anche in quel processo complessivo che a un certo 
punto (impossibile da calcolare, ma indubitabile) giungerà a termine. E non 
pare senza ragione il rilievo secondo cui la cooptazione che l’epoca moderna 
ha attuato di Dante, proprio a partire dalle letture romantiche della Comme-
dia, rappresenta un tentativo di neutralizzare, in Dante, ciò che esprime la 
sua alterità, vale a dire il senso dantesco della storia come « certezza della 
sua conclusione », prospettiva incompatibile con la modernità e con la sua 
tipica secolarizzazione che, in luogo della fine dei tempi, ipostatizza un futuro 
aperto.40

Ancor più radicale nell’accantonamento del viaggio oltremondano, e perciò 
della sua stessa problematicità come sporgenza meritevole di attenzione e 
approfondimento, si mostra, all’inizio del nuovo secolo, Benedetto Croce, 
alternando gli umori volterriani alla divisa di una critica rigorosamente este-
tica e perciò indifferente alle componenti spurie (o stimate tali) del fenomeno 
artistico.41 Integralmente immaginario, l’itinerarium è anche irreversibilmente 

39	 �Ibid., pp. 144–145.
40	 �Carmelo Tramontana, « Interpretazioni romantiche di Dante. Canone, anticanone, tra-

dizione », in: Le forme e la storia, n.s., 1 (2008), « Forme e storia ». Studi in ricordo di Gaetano 
Compagnino, vol. II, pp. 1271–1288, qui pp. 1278–1279.

41	 �Cfr. Mario Sansone, « Dante e Benedetto Croce », in: Idem, Letture e studi danteschi, Bari, 
De Donato, 1975, pp. 331–366; Gennaro Sasso, « Croce e Dante. Considerazioni filosofi-
che su struttura e poesia », in: La cultura 31 (1993), pp. 191–261; Idem, « Croce, Dante e l’al-
legoria », ibid., pp. 419–453 (entrambi i saggi ora in: Idem, Filosofia e idealismo, I: Benedetto 
Croce, Napoli, Bibliopolis, 1994, pp. 273–368, 369–415); Carmelo Tramontana, La religione 
del confine. Benedetto Croce e Giovanni Gentile lettori di Dante, Napoli, Liguori, 2004.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Sergio Cristaldi

datato, il reperto fossile di una civiltà remota. Nessun tentativo, in queste pa-
gine, di risignificare il lungo pellegrinaggio, di assumerlo entro un orizzonte 
di interessi attuale e vivo. Se un parallelo si può avanzare con un fenomeno 
moderno, varrà per stabilire un nesso di somiglianze e discordanze. Croce 
ne è consapevole: il Medioevo è proiettato verso l’escatologia, l’epoca mo-
derna celebra invece la rivincita del futuro sull’aldilà. E allora, la Commedia, 
senza poter essere aggregata all’oggi, trova semmai nell’oggi un corrispettivo 
simile e diverso, vale a dire la serie più o meno fortunata dei romanzi « scien-
tifici » e « socialistici », intenti a delineare i profili di un domani desiderabile, 
a dar colore e peso alle utopie, magari situando le città avveniristiche in 
luoghi remoti, ed esprimendo in questo modo la dislocazione temporale at-
traverso le innumerevoli miglia di uno spazio ancora vergine. Denominatore 
comune, tra il poema dantesco e siffatta produzione, tra il « romanzo teolo-
gico » e quelli di impostazione più aggiornata? La volontà di « divulgare » 
e « rendere altrui accetto e desiderabile » qualcosa che si crede e si attende, 
presentandolo « con l’aiuto dell’immaginazione », fermo restando che la sal-
vezza ultraterrena promessa un tempo dalla teologia non è esattamente l’av-
venire annunciato dalle scienze naturali e dalle inchieste sociologiche. Per 
le varie utopie, specie se banalizzate da una letteratura di consumo, Croce 
non sembra nutrire simpatie molto maggiori di quante non ne mostri per le 
visioni medievali; si compiace infatti di avvicinare i fruitori più ingenui delle 
une e delle altre, altrettanti esempi di un’inguaribile credulità. Se donnette 
superstiziose, nella Verona del Trecento, avevano prestato fede alla discesa 
nel baratro infernale come alla risalita verso le stelle sublimi, analogamente 
i devoti odierni di un’aspettativa secolarizzata, prendendo alla lettera imma-
ginose mappe e ubicazioni di comodo, confidarono nell’esistenza delle varie 
città del sole, « e talvolta usarono la vela e il remo per raggiungere le terre 
promesse e le isole della felicità ». A ciascuno il suo: nemmeno per i romanzi 
su Utopia o Icaria (e per il pubblico corrispettivo) il filosofo neoidealista ha 
un debole. Non dimentichiamo, comunque, la preoccupazione fondamen-
tale che detta i suoi rilievi. Sì, una produzione medievale e una produzione 
moderna possono essere per certi versi accostate, nonché argutamente sotto-
poste a incriminazione e scomunica, ma l’obiezione ugualmente diretta verso 
entrambe è qui soprattutto estetica: tutti questi testi risultano artisticamente 
impropri, in quanto l’immaginazione compie in essi « un’opera affatto prati-
ca », persuadere, appunto, intorno a ciò che non si vede ancora ma si spera 
con fervore, e insomma rinsaldare una credenza dipingendo un’attrattiva.42

42	 �Benedetto Croce, La poesia di Dante, Bari, Laterza, 51943, pp. 54–55. 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


119Il presupposto della finzione

In definitiva, il tragitto di Dante, cui l’ingenuità presta fede, cui la maturità 
riserva un sorriso superiore, appartiene alla « struttura » della Commedia, non 
certo alla sua poesia, la quale sta altrove, negli scorci immuni dall’istanza 
didascalica, apprezzabili ciascuno in sé e per sé. Per un momento, abbiamo 
la tentazione di sovrapporre il filtraggio effettuato da Croce, quel suo de-
limitare e degustare episodi avulsi dall’insieme, all’intemperante selezione 
progettata da Saverio Bettinelli: alcune pagine (non troppe) coi versi belli 
(non frequentissimi) di un poema per l’ordinario così uggioso. Tentazione 
da respingere, beninteso, data la sproporzione intellettuale tra le due figure 
e il diverso indirizzo delle rispettive proposte. Ma è chiaro che ogni destitu-
zione della trama della Commedia comporta anche il ridimensionamento del 
plesso problematico relativo alla finzione e alla verità, plesso che diviene, per 
conseguenza, di scarso peso.
Eppure, Croce è costretto a fermarsi sull’attendibilità del viaggio. Lo solleci-
ta una tesi di origine ottocentesca destinata a prender piede nel XX secolo, 
la tesi, inizialmente adombrata dal Foscolo, di un’intima convinzione vissuta 
da Dante e trasfusa nella Commedia: coltivando certo un’illusione, ma non 
un’impostura, il poeta avrebbe creduto in una visione effettivamente largi-
tagli da Dio, in vista di una missione profetica a pro dell’umanità errante. 
Non possiamo, in questa sede, restituire con la debita attenzione la proposta 
foscoliana, né le sue successive riprese, fra cui quella di Bruno Nardi. Pos-
siamo però registrare la replica di Croce. L’indiscutibile impronta di realtà 
presentata dal racconto dantesco non indurrà, osserva Croce, nessun lettore 
di buon senso a un’impossibile apertura di credito; e nemmeno riuscirà ad 
avvalorare, in subordine, l’ipotesi di un’autosuggestione dell’autore, come 
se Dante, senza poter persuadere i destinatari, o almeno i destinatari più 
smaliziati, avesse potuto persuadere se stesso, prendendo davvero le ombre 
come cosa salda. È un punto su cui Croce è tranchant, come all’occorrenza 
sapeva essere, senza tentennamenti e concessioni:

Ma che le meticolose spiegazioni che egli dà sulla configurazione dei luoghi e sui 
modi del viaggio, e sul tempo che gli occorse per compierlo, e sui fenomeni che 
osservò, e, soprattutto, le dissertazioni con le quali spiega e giustifica quelle cose 
immaginate e le tratta come fatti reali che confermano una teoria scientifica e ne 
sono confermati, rechino prova che esso stesso fosse ingannato dalle proprie imma-
ginazioni e le prendesse per fatti reali, e cadesse in una sorta di allucinazione; questo, 
sebbene sia stato in vari modi sostenuto, non è per niun conto da ammettere. E non 
già perché con tale ipotesi s’introdurrebbe nel genio di Dante una troppo grande 
mistura di demenza e si verrebbe meno al rispetto che gli si deve; ma veramente 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Sergio Cristaldi

perché l’ipotesi contrasta alla limpidezza e consapevolezza della mente e dell’animo 
di lui […].43 

Drastica sentenza finale, con motivazione impostata su un giro curioso, che 
vorrebbe scandire un doppio passo del ragionamento, una prima e una 
seconda argomentazione, l’una introduttiva, l’altra più cogente, ma che 
in sostanza non fa che ribattere lo stesso chiodo. L’inammissibile ipotesi 
dell’autosuggestione contrasta con l’altezza di una mente sempre trasparente 
a se stessa. Genio e ragionevolezza: il binomio non è proprio scontato, ma 
a Croce va benissimo e del resto torna perfettamente funzionale alla sua 
requisitoria. È intrigante: all’approccio, inaudito e dirompente, che nega, 
dissociandosi da un’impostazione plurisecolare, il presupposto della finzio-
ne, Croce reagisce ribadendo che quel presupposto è senz’altro un’evidenza. 
Sembra di riascoltare un antico scatto: Nam quis sani intellectus crederet…? Dal 
proprio osservatorio di postero alquanto tardo, persuaso senza problemi 
dell’insindacabile eccezionalità di Dante, specie dopo l’impennata romanti-
co-risorgimentale di un entusiastico culto, il moderno filosofo può semmai 
soggiungere che la demenza è tanto meno attribuibile a un individuo genia-
le, impermeabile, di necessità, a deliri e vaneggiamenti. 
Ma la messa in questione dell’inveterato preliminare era destinata a incre-
mentarsi. E non solo a partire dal profilo del Dante-profeta, accreditato da 
Foscolo e quindi da Nardi. Intorno alla metà del Novecento, le acque do-
vevano essere di nuovo agitate da una scommessa ermeneutica non meno 
destabilizzante, quella di Charles S. Singleton,44 per il quale Dante scrive 
come Dio, suggerendo cioè significati non attraverso favole, ma mediante 
res gestae. Una sfida ulteriore, di grande acutezza. E la Commedia-finzione, 
portato teorico ancora vivo, ma non più incontrastato, si troverà stabilmente 
accanto i nuovi esiti critici: da una parte, la Commedia-visione, dall’altra, il 
poema scritto al modo della Bibbia. A quel punto, non basterà controbattere 
in nome di un’evidenza ormai non più tale: occorrerà invece fornire alla tesi 
della fictio le prove necessarie. E per quel teorema, non più scontato, comin-
cerà una nuova fase, imparagonabile con le precedenti. 

43	 �Ibid., p. 55. 
44	 �Charles S. Singleton, La poesia della Divina Commedia, Bologna, Il Mulino, 1985.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


121Il presupposto della finzione

Bibliografia

Dante Alighieri, La Commedia secondo l’antica vulgata, a cura di Giorgio 
Petrocchi, 4 voll., Milano, Mondadori, 1966–1967, seconda ristampa 
riveduta, Firenze, Le Lettere, 1994.

Pietro Alighieri, Comentum super poema Comedie Dantis (A Critical Edition of the 
Third and Final Draft of Pietro Alighieri’s Commentary on Dante’s ‘The Divine 
Comedy’), a cura di Massimiliano Chiamenti, Temple (Arizona), Universi-
ty Press, 2002. 

Idem, Super Dantis ipsius genitoris Comoediam Commentarium, a cura di Vincenzo 
Nannucci, Firenze, Garinei, 1846.

Erminia Ardissino, « Appunti di critica dantesca: la risposta di Vincenzio 
Borghini al ‘Discorso’ del Castravilla », in: Giornale Storico della Letteratura 
Italiana 180 (2003), pp. 56–79.

Saverio Bellomo, « How to Read the Early Commentaries », in: Paola Nasti/
Claudia Rossignoli (a cura di), Interpreting Dante. Essays on the Traditions of 
Dante Commentary, Notre Dame, University of Notre Dame Press, 2013, 
pp. 84–109. 

Saverio Bettinelli, Dieci lettere di Publio Virgilio Marone scritte dagli Elisi all’Arcadia 
di Roma sopra gli abusi introdotti nella poesia italiana, in: Idem, Opere scelte. I. 
Lettere Virgiliane e Inglesi e altri scritti critici, a cura di Vittorio Enzo Alfieri, 
Bari, Laterza, 1930.

Giovanni Boccaccio, Genealogia deorum gentilium, in: Idem, Opere in versi. 
Corbaccio. Trattatello in laude di Dante. Prose latine. Epistole, a cura di Pier 
Giorgio Ricci, Milano/Napoli, Ricciardi, 1965. 

Idem, Esposizioni sopra la Comedia di Dante, a cura di Giorgio Padoan, 2 voll., 
Milano, Mondadori, 21994.

Belisario Bulgarini, Repliche di B. B. alle Risposte del Sig. Orazio Capponi sopra le 
prime cinque particelle delle sue Considerazioni intorno al Discorso di M. G. Mazzoni 
composto in Difesa della Comedia di Dante, Siena, Bonetti, 1585.

Benedetto Croce, La poesia di Dante, Bari, Laterza, 51943.
Luca Curti, « Ritorno alle ‘Virgiliane’. Per la fortuna di Dante da Bettinelli a 

Foscolo », in: Nuova Rivista di Letteratura Italiana 13 (2010), pp. 371–385.
Ernst Robert Curtius, Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter, Bern, 

Francke, 1948, tr. it. Letteratura europea e Medio Evo latino, a cura di Roberto 
Antonelli, Firenze, La Nuova Italia, 1992. 

Francesco De Sanctis, Lezioni e saggi su Dante, a cura di Sergio Romagnoli, 
Torino, Einaudi, 1955.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Sergio Cristaldi

Idem, « L’ideale », in: Idem, L’arte, la scienza e la vita, a cura di Maria Teresa 
Lanza, Torino, Einaudi, 1972, pp. 356–361.

Idem, Storia della letteratura italiana, a cura di Maria Teresa Lanza, Torino, 
Einaudi, 1978.

Gérard Genette, Fiction et diction, Paris, Seuil, 1991, tr. it. Finzione e dizione, 
Parma, Pratiche, 1994. 

Enrico Ghidetti, « Mito e culto di Dante fra Settecento illuminista e Ottocen-
to romantico-risorgimentale », in: La Rassegna della Letteratura Italiana 116 
(2012), pp. 379–408.

Étienne Gilson, « Poésie et vérité dans la ‘Genealogia’ de Boccace », in: Studi 
sul Boccaccio 2 (1964), pp. 253–282. 

Käte Hamburger, Die Logik der Dichtung, Stuttgart, Klett, 1977.
Robert Hollander, Allegory in Dante’s « Commedia », Princeton, Princeton Uni-

versity Press, 1969.
Isidoro di Siviglia, Etymologiarum sive Originum libri XX, a cura di Wallace 

Martin Lindsay, Oxford, Clarendon Press, 1911.
Cristoforo Landino, Comento sopra la Comedia, a cura di Paolo Procaccioli, 4 

voll., Roma, Salerno Editrice, 2001.
Giuseppe Ledda, «  Biografia, poesia e allegoria nel ‘Trattatello in laude di 

Dante’ di Giovanni Boccaccio », in: Letture classensi 42 (2014), pp. 41–77.
Daniele Liberto, « Dante nella prospettiva di F. De Sanctis », in: Le forme e la 

storia, n.s., 12–16 (1999–2003), pp. 25–89.
Guido Martellotti, « La difesa della poesia nel Boccaccio e un giudizio su 

Lucano », in: Studi sul Boccaccio 4 (1967), pp. 265–279. 
Mario Marti, « Francesco De Sanctis e il realismo dantesco », in: Idem, Dante, 

Boccaccio, Leopardi. Studi, Napoli, Liguori, 1980, pp. 95–119.
Nevio Matteini, Il più antico oppositore politico di Dante: Guido Vernani da Rimini, 

Padova, Cedam, 1958. 
Iacopo Mazzoni, Della difesa di Dante, a cura di Mauro Verdoni/Domenico 

Buccioli, Cesena, per Severo Verdoni, 1688. 
Claudio Mésoniat, Poetica Theologia. La « Lucula Noctis » di Giovanni Dominici e le 

dispute letterarie tra ’300 e ’400, Roma, Edizioni di Storia/Letteratura, 1984.
Michael Riffaterre, Fictional Truth, Baltimore/London, The Johns Hopkins 

University Press, 1990, 21993. 
Andrea A. Robiglio, « I gradi dell’immaginazione nel commento di Giovanni 

da Serravalle alla Divina Commedia (1416) », in: Maria Bettetini/Francesco 
Paparella (a cura di), Immaginario e immaginazione nel Medioevo, Lou-
vain-La-Neuve, Fidem, 2009, pp. 369–390.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


123Il presupposto della finzione

Mario Sansone, « Dante e Benedetto Croce », in: Idem, Letture e studi danteschi, 
Bari, De Donato, 1975, pp. 331–366. 

Gennaro Sasso, «  Croce e Dante. Considerazioni filosofiche su struttura e 
poesia », in: La cultura 31 (1993), pp. 191–261, ora in: Idem, Filosofia e idea-
lismo, I: Benedetto Croce, Napoli, Bibliopolis, 1994, pp. 273–368.

Idem, « Croce, Dante e l’allegoria », in: La cultura 31 (1993), pp. 419–453, ora 
in: Idem, Filosofia e idealismo, I: Benedetto Croce, Napoli, Bibliopolis, 1994, 
pp. 369–415. 

Claudio Scarpati, «  Iacopo Mazzoni fra Tasso e Marino  », in: Aevum 59 
(1985), pp. 433–458. 

Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, « Ueber Dante in philosophischer Be-
ziehung », in: Kritisches Journal der Philosophie 2 (1803), tr. it. « Dante sotto 
l’aspetto filosofico », in: Gian Franco Frigo/Giuseppe Vellucci (a cura di), 
Unità o dualità della « Commedia ». Il dibattito su Dante da Schelling ad Auerbach. 
Con testi di F. W. J. Schelling e F. Bouterwek, Firenze, Olschki, 1994, pp. 21–
34.

Giovanni da Serravalle, Translatio et Comentum Dantis Aldigherii, Prato, Giachetti 
& Figli, 1891.

Charles S. Singleton, La poesia della Divina Commedia, Bologna, Il Mulino, 
1985.

Giuseppe Tinè, « Le categorie hegeliane di ‘fantasia’ e di ‘vita’ nella lezione 
torinese del 1854 di Francesco De Sanctis su Beatrice », in: Le forme e la 
storia, n.s., 1 (2008), « Forme e storia ». Studi in ricordo di Gaetano Compagnino, 
vol. II, pp. 1231–1252.

Tommaso d’Aquino, In Metaphysicam Aristotelis commentaria, a cura di M. 
Raymundus Cathala, Torino, Marietti, 1926.

Carmelo Tramontana, « Interpretazioni romantiche di Dante. Canone, anti-
canone, tradizione », in: Le forme e la storia, n.s., 1 (2008), « Forme e storia ». 
Studi in ricordo di Gaetano Compagnino, vol. II, pp. 1271–1288.

Idem, La religione del confine. Benedetto Croce e Giovanni Gentile lettori di Dante, 
Napoli, Liguori, 2004.

Aldo Vallone, Aspetti dell’esegesi dantesca nei secoli XVI e XVII, Lecce, Milella, 
1966.

Cesare Vasoli, « Considerazioni sul Commento di Cristoforo Landino alla 
‘Comedia’ di Dante », in: Alessandro Ghisalberti (a cura di), Il pensiero 
filosofico e teologico di Dante Alighieri, Milano, Vita e Pensiero, 2001, pp. 175–
197.

Alberto Voltolini, Finzioni. Il far finta e i suoi oggetti, Roma/Bari, Laterza, 2010. 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JOHANNA GROPPER

Giovanni Boccaccio: buono o cattivo lettore di Dante?  
Il giudizio critico sul Boccaccio dantista come specchio di una 
mutata interpretazione della Commedia

Riassunto

Partendo dall’osservazione che il giudizio degli studiosi sulle qualità (o i difetti) del 
Boccaccio lettore di Dante varia enormemente attraverso gli anni, il presente saggio 
passa in rassegna differenti posizioni della critica sulle cosiddette Esposizioni sopra la 
Commedia. La tesi centrale è che la (s)valutazione delle facoltà critiche del Boccaccio 
dice meno sul contenuto delle stesse Esposizioni che non sulle sempre diverse (e 
spesso non esplicitate) premesse che soggiacciono all’interpretazione del capolavoro 
dantesco. Tali differenze si cristallizzano soprattutto in episodi di spicco, come ad 
esempio quello di Francesca da Rimini dove lo stacco tra ‘l’originale’ dantesco e la 
versione fornitaci da Boccaccio sfida gli interpreti moderni a prendere posizione e, 
così facendo, a rivelare (indirettamente) le proprie convinzioni sulla Commedia. In 
questo modo, una storia dei giudizi critici sul Boccaccio lettore di Dante permette di 
far emergere certi (pre)concetti che hanno condizionato, in alcuni casi per decenni, 
la percezione del « sacro poema ». Se l’interpretazione delle Esposizioni all’inizio del 
Novecento presenta ancora tracce di preconcetti romantici ai quali si mischiano 
pretese positiviste, verso la metà del secolo è soprattutto la visione dicotomica di 
un Dante ‘medievale’ da una parte, e di un Boccaccio ‘rinascimentale’ e umanis-
ta dall’altra a determinare lo sguardo dei critici. Da tale contrapposizione deriva 
l’idea, a lungo incontestata, del Boccaccio ‘cattivo lettore’ del testo dantesco che, a 
causa delle mutate condizioni socio-storiche, il Certaldese non sarebbe più in grado 
di intendere correttamente. Alla luce di più recenti studi che nella loro interpreta-
zione sia della Commedia sia dell’esegesi boccacciana tengono conto di aspetti quali 
l’orientamento degli autori verso il pubblico oppure la loro consapevolezza della 
finzionalità dei testi letterari, alcune caratteristiche delle Esposizioni, in particolare il 
silenzio del commentatore sulla funzione del ‘libro galeotto’, sembrano invece far 
parte di una strategia saggiamente messa in atto dal Certaldese, una strategia che 
evita di aprire a tutti l’accesso al (nascente) fenomeno della finzione letteraria.

Zusammenfassung

Ausgehend von der Beobachtung, dass das Urteil der Literaturwissenschaft über 
Boccaccios Qualitäten als Exeget der Göttlichen Komödie über die Jahrzehnte eine 
erstaunliche Variationsbreite aufweist, betrachtet der Aufsatz unterschiedliche For-

Johanna Gropper
Giovanni Boccaccio: buono o cattivo 

lettore di Dante?

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Johanna Gropper

schungspositionen zu dessen unter dem Titel Esposizioni sopra la Commedia bekanntem 
Kommentar zu Dantes Hauptwerk. Leitthese ist, dass die Bewertung von Boccac-
cios Interpretationsleistung weniger etwas über den Inhalt der Esposizioni aussagt, als 
vielmehr die (oftmals nicht explizierten) Prämissen verschiedener Forschungslinien 
über das Verständnis der Commedia offenlegt. Die teils gegenläufigen Positionen kris-
tallisieren sich dabei gerade an exponierten Stellen wie etwa der Francesa-da-Rimi-
ni-Episode heraus, wo die von Boccaccio erzählte Version quantitativ wie qualitativ 
auffällig von Dantes ›Original‹ abweicht und insofern die Literaturwissenschaft 
zur Stellungnahme und mithin zur (indirekten) Preisgabe eigener Überzeugungen 
herausfordert. Insofern ergibt sich aus einem Rückblick auf die unterschiedliche 
Bewertung Boccaccios als Leser der Commedia auch eine interessante Perspektive 
auf wirkungsmächtige Gedankenfiguren und -strömungen, die die Wahrnehmung 
von Dantes Hauptwerk (in einigen Fällen über Jahrzehnte hinweg) geprägt haben. 
Während etwa in der Deutung der Esposizioni zu Beginn des 20. Jahrhunderts noch 
Positionen der Romantik, in die sich positivistische Ansprüche mischen, spürbar 
sind, zeigen sich etwa ab den 50er Jahren zahlreiche Interpretationen bestimmt von 
einer bipolaren Gedankenfigur, die Dante dem Mittelalter, Boccaccio dagegen der 
Renaissance zuordnet. In gerade dieser Dichotomie ist die Grundlage der lange 
Zeit weitverbreiteten Auffassung von Boccaccio als ›schlechtem‹ Leser der Com-
media, die er aufgrund anderer geistesgeschichtlicher Gegebenheiten nicht mehr 
korrekt verstehe(n könne), zu suchen. Im Lichte jüngerer Forschungen, die (sowohl 
für die Commedia als auch deren Kommentar durch Boccaccio) Aspekte wie den 
Adressatenbezug oder das Fiktionalitätsbewusstsein verstärkt in den Blick nehmen, 
scheinen bestimmte Phänomene in Boccaccios Esposizioni, insbesondere der Verzicht 
des Autors auf eine ausführliche Erläuterung der Rolle des als ›Kuppler‹ fungieren-
den Buches, dagegen vielmehr das Resultat einer publikumsorientierten Strategie 
zu sein; einer Strategie, die die Problematik der entstehenden fiktionalen Literatur 
nicht jedem Rezipienten zugänglich machen will. 

Introduzione: La strana mutabilità del giudizio critico sul Boccaccio lettore di 
Dante attraverso i decenni

La storia della fortuna critica della Commedia di Dante Alighieri si può dire 
a buon diritto senza pari: non solo perché, almeno tra le opere scritte in 
una lingua volgare, si tratta del testo più commentato in assoluto,1 ma an-
che perché il capolavoro dantesco è, come nessun altro libro, oggetto pri-

1	 �È attraverso questa caratteristica, infatti, che il capolavoro di Dante viene d’emblée definito 
nell’« Introduzione » a quello che è probabilmente il più recente libro sulla fortuna critica 
della Commedia: « The Divine Comedy’s critical fortune is the longest and richest enjoyed by 
any poem written in a vernacular language. » (AA.VV., « Introduction », in: Paola Nasti/

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


127Giovanni Boccaccio: buono o cattivo lettore di Dante?

vilegiato dell’interesse di fior fior di scrittori, dal Trecento fino a (quasi) i 
giorni nostri. L’illustre capostipite è, com’è noto, niente meno che Giovanni 
Boccaccio, che con le sue pubbliche lecturae Dantis (genere letterario da lui 
fondato!),2 tenute a Firenze dal 23 ottobre 1373 al gennaio 1374, inaugurò 
questa linea della tradizione dell’esegesi dantesca. Anche se sin da quella lon-
tana data tanti altri autori, da Lodovico Castelvetro a Niccolò Tommaseo, 
da Torquato Tasso a Ugo Foscolo, hanno seguito le orme del Certaldese, il 
suo rimane per certi versi un caso isolato, data l’eccezionale fortuna critica 
delle Esposizioni sopra la Commedia, titolo con il quale si è soliti designare la 
serie (incompleta) delle letture dantesche del Boccaccio.3 Si potrebbe addi-
rittura dire che la ricezione critica di questo testo, nei limiti del genere al 
quale appartiene, è ineguagliabile quasi come quella del capolavoro che essa 
commenta: infatti, anche se le Esposizioni, interrotte a causa della malattia (e 
susseguente morte) dell’autore, non arrivano oltre il canto XVII dell’Inferno, 
esse hanno monopolizzato, insieme al Trattatello in laude di Dante, la biografia 
del grande predecessore scritta da Boccaccio, l’attenzione dei critici a tal 
punto che l’interessamento per il ‘Boccaccio dantista’ è diventato (unicum 
nella storia della letteratura, che di solito predilige i testi detti primari) un 
vero e proprio filone degli studi moderni sul Trecento. Con la relazione 
« Il Boccaccio lettore di Dante », tenuta nel 1913 da Orazio Bacci a Firenze 

Claudia Rossignoli (a cura di), Interpreting Dante. Essays on the Traditions of Dante Commentary, 
Notre Dame, University of Notre Dame Press, 2013, pp. 1–16, qui p. 1).

2	 �Infatti, se anche prima di Boccaccio si era già fatta sentire la necessità di un commento al 
capolavoro dantesco, questi commenti ‘di prima generazione’, di cui quello più antico in 
assoluto redatto da Jacopo Alighieri nel 1322 costituisce il prototipo, erano limitati al me-
dium della scrittura. È solo con la ‘seconda generazione’ di commentatori, con Boccaccio 
in prima linea, che nasce il fenomeno della lettura commentata della Commedia ad alta 
voce davanti ad un pubblico. Si veda su questa scansione temporale dei commenti: Steven 
Botterill, « Reading, Writing, and Speech in the Fourteenth- and Fifteenth-Century Com-
mentaries on Dante’s Comedy », in: Paola Nasti/Claudia Rossignoli (a cura di), Interpreting 
Dante. Essays on the Traditions of Dante Commentary, Notre Dame, University of Notre Dame 
Press, 2013, pp. 17–29. Per una più ampia panoramica dei primi commenti alla Commedia 
si veda Bruno Sandkühler, Die frühen Dante-Kommentare und ihr Verhältnis zur mittelalterlichen 
Kommentartradition, München, Hueber, 1967 (poi in una versione simile, più succinta anche 
nel Grundriss der Romanischen Literaturen des Mittelalters: Bruno Sandkühler, « Die Kommen-
tare zur Commedia bis zur Mitte des 15. Jahrhunderts », in: August Buck (a cura di), Die 
italienische Literatur im Zeitalter Dantes und am Übergang vom Mittelalter zur Renaissance. Vol. I: 
Dantes Commedia und die Dante-Rezeption des 14. und 15. Jahrhunderts, Heidelberg, Winter, 
1987, pp. 166–208), nonché Saverio Bellomo, Dizionario dei commentatori danteschi: L’esegesi 
della « Commedia » da Iacopo Alighieri a Nidobeato, Firenze, Olschki, 2004. 

3	 �Giovanni Boccaccio, Tutte le opere. Vol. VI: Le Esposizioni sopra la Commedia, Milano, 
Mondadori, 1965. Tutte le citazioni delle Esposizioni provengono da questa edizione. 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Johanna Gropper

davanti alla Società dantesca italiana,4 possiamo inoltre, secondo certi studiosi,5 
datare in modo abbastanza preciso la ‘nascita’ di questo fenomeno. Gli studi 
sul dantismo di Boccaccio, quindi, si possono avvalere di una storia ormai 
centenaria. Tale longue durée (la conferenza di Bacci infatti non rappresenta 
che il punto di partenza di un’immensa e pressoché ininterrotta attività edi-
toriale che, secondo le parole d’alcuni, aveva prodotto, già negli anni Sessan-
ta, una bibliografia « elefantiaca »),6 però, non implica necessariamente una 
continuità nei giudizi espressi dai critici sulle qualità (o addirittura capacità!) 
interpretative del ‘Boccaccio dantista’, tutto il contrario: tanto la valutazione 
della Commedia di Dante come capolavoro, come apice della Weltliteratur, è 
immutabile nel tempo, quanto il verdetto sulle lecturae del Certaldese varia 
attraverso gli anni, facendo di Boccaccio a volte un ‘cattivo lettore’ che non 
capisce ciò che legge, a volte invece un sottilissimo critico che nel suo com-
mento dimostra una grande attenzione per il suo pubblico. 
È su questo (solo apparente) paradosso che vorrei focalizzare la mia atten-
zione nell’ambito del presente contributo. Come mai è possibile che il parere 
dei critici degli ultimi cent’anni, le cui reazioni alle Esposizioni vanno, come 
vedremo, da un estremo all’altro, sia così poco stabile? La mia tesi è che 
questa oscillazione della valutazione critica ci dice meno sul modo in cui 
Boccaccio legge la Commedia di quanto ci dica sulla maniera in cui detti critici 
vedono e interpretano il capolavoro dantesco. Come il titolo del presente 
contributo indica, il giudizio sul « Boccaccio lettore di Dante » è in questo 
senso da considerarsi una specie di specchio per una mutata concezione (e 
comprensione!) della Commedia attraverso i decenni – uno specchio che ha 
il potere di farci prendere coscienza di certi preconcetti raramente esplicitati 

4	 �Orazio Bacci, Il Boccaccio lettore di Dante. Conferenza letta da Orazio Bacci nella sala di Dante in 
Orsanmichele, Firenze, Sansoni, 1913.

5	 �Seguo qui il giudizio espresso da Robert Hollander, «  Imitative Distance  », in: Idem, 
Boccaccio’s Dante and the Shaping Force of Satire, Ann Arbor, University of Michigan Press, 
1997, pp. 21–52, qui p. 22 (nota). Il saggio era stato pubblicato per la prima volta in: Studi 
sul Boccaccio 13 (1981–82), per essere poi integrato, con qualche leggera modifica soprattut-
to bibliografica, nell’appena menzionato volume dal quale qui si cita. Già nel 1907 però 
era apparso, sulla rivista Modern Language Review, un articolo di Paget Toynbee che tratta 
lo stesso argomento (anche se l’autore insiste più sulla storia delle Esposizioni nonché la loro 
fortuna presso altri commentatori, e tocca solo marginalmente questioni di contenuto. 
Nel suo articolo quindi non è esattamente questione di come Boccaccio legga e interpreti 
Dante in generale e l’episodio di Francesca da Rimini, nemmeno menzionato, in particola-
re). Cfr. Paget Toynbee, « Boccaccio’s Commentary on the ‘Divina Commedia’ », in: The 
Modern Language Review 2 (1907), pp. 97–120. 

6	 �Aldo Rossi, « Dante nella prospettiva del Boccaccio », in: Studi danteschi 37 (1960), pp. 63–
139, qui p. 139. 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


129Giovanni Boccaccio: buono o cattivo lettore di Dante?

che soggiacciono alla nostra interpretazione del poema dantesco e, con ciò, 
di metterci in guardia contro tali presupposti. 

1.	 Alcune considerazioni preliminari sul modo di procedere

Nella mia argomentazione mi concentrerò sul Boccaccio dantista come si 
presenta e si rispecchia nelle Esposizioni sopra la Commedia, rimanendo in ciò 
fedele alla concezione originale di Bacci, il quale restringe il suo campo di 
studio al commento boccacciano sulla Commedia e sorvola la sua attività di 
biografo ed editore di Dante. Contrariamente a ciò che possiamo osservare 
in tanti contributi sul Boccaccio dantista, qui non saranno quindi in questio-
ne il Trattatello in laude di Dante o i codici di sua mano contenenti le opere 
dell’ammirato predecessore, anche se il valore euristico di questi scritti dan-
teschi del Boccaccio, soprattutto per quanto riguarda il suo atteggiamento 
verso Dante, è ovviamente innegabile.7 Non si parlerà nemmeno (almeno 
non per esteso) di ciò che si è soliti chiamare la ‘ricezione creativa’ di Dante 
da parte del Boccaccio, cioè il suo modo di appropriarsi di stilemi, situazioni 
o personaggi danteschi nelle proprie opere, come accade ad esempio nell’A-
morosa visione o nel Decameron.8 

7	 �Tra tali contributi più generici si segnalano in particolare: Francesco Maggini, « Il Boccaccio 
dantista », in: Miscellanea storica della Valdelsa 29 (1921), pp. 116–122, Giuseppe Billanovich, 
« La leggenda Dantesca del Boccaccio », in: Studi Danteschi 28 (1949), pp. 45–144, Carlo 
Grabher, « Il culto del Boccaccio per Dante e alcuni aspetti delle sue opere dantesche », in: 
Studi danteschi 30 (1951), pp. 129–156, Giorgio Padoan, « Il Boccaccio fedele di Dante », in: 
Idem, Il Boccaccio, le muse, il Parnaso e l’Arno, Firenze, Olschki, 1978, pp. 229–246, nonché le 
seguenti opere collettive (con le relative bibliografie): Società dantesca italiana (a cura di), 
Giovanni Boccaccio editore e interprete di Dante, Firenze, Olschki, 1979, Ennio Sandal (a cura 
di), Dante e Boccaccio. Lectura Dantis Scaligera, Roma/Padova, Antenore, 2006. Un contributo 
molto recente (anche se lascia qualche questione aperta) è Jason M. Houston, Building a 
Monument to Dante. Boccaccio as Dantista, Toronto, Toronto University Press, 2010.

8	 �Su questo aspetto del Boccaccio dantista si vedano ad esempio: Carlo Delcorno, « Note 
sui dantismi nell’Elegia di madonna Fiammetta », in: Studi sul Boccaccio 11 (1979), pp. 251–
294, Attilio Bettinzoli, « Per una definizione delle presenze dantesche nel Decameron. I regi-
stri ideologici, lirici, drammatici », in: Studi sul Boccaccio 13 (1981–82), pp. 267–326, Idem, 
« Per una definizione delle presenze dantesche nel Decameron. Ironizzazione e espressivismo 
antifrastico-deformatorio », in: Studi sul Boccaccio 14 (1983–84), pp. 209–240, nonché la 
già citata raccolta degli studi di Robert Hollander (Idem, Boccaccio’s Dante and the Shaping 
Force of Satire). Un tentativo più recente di funzionalizzare i richiami danteschi presenti nel 
Decameron si trova in: Johanna Gropper, « ‘Finzione formata sopra quello che era possibile 
ad essere avvenuto.’ Zum Status von Boccaccios Dante-Bezügen im Decameron », in: Zeit-
sprünge. Forschungen zur Frühen Neuzeit 17 (2013), pp. 369–391. Per una contrapposizione dei 
due aspetti del dantismo di Boccaccio vedasi la parte introduttiva di: Eadem, « Vom Kom-

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Johanna Gropper

Rispetto a detti lati del Boccaccio dantista, le Esposizioni mi paiono un oggetto 
privilegiato di studio proprio perché rappresentano, per così dire, una via di 
mezzo: non soltanto via di mezzo tra la vena creativa dell’autore, che rag-
giunge il suo culmine nelle opere narrative e poetiche, e la necessaria fedeltà 
ad un testo originale oppure a fatti storici, che, seppur con qualche strappo 
alla regola, vige (e deve vigere) nel Trattatello o nell’attività editoriale; ma an-
che via di mezzo tra la Commedia ed il ricevente del testo, sia esso il ricevente 
trecentesco che ascolta la lectura Dantis boccacciana negli anni Settanta del 
XIII secolo oppure il lettore moderno (studioso e non). Il commento boc-
cacciano al capolavoro dantesco, infatti, rappresenta, se vogliamo, il punto 
di vista di un osservatore di primo grado (O1) del sistema testuale della 
Commedia. Se ora sovrapponiamo a questo punto di vista del Boccaccio su 
Dante quello di un moderno studioso che legge le Esposizioni sopra la Comme-
dia (O2), ci troviamo davanti un osservatore osservato, ossia una situazione 
di osservazione di secondo grado. Poiché tutti i singoli elementi del sistema, 
sia l’osservatore O1 che l’osservatore O2, risultano inscindibilmente connessi 
all’oggetto dell’osservazione (cioè alla Commedia), il giudizio sulle capacità di 
O1 dipenderà sempre anche e soprattutto da come O2 si posiziona rispetto 
a questo oggetto. Un osservatore di terzo grado, come lo siamo noi che 
leggiamo i saggi redatti da vari studiosi sulle Esposizioni, è così in posizione di 
osservare non solo l’atteggiamento del Boccaccio verso la Commedia, ma an-
che l’approccio interpretativo degli studiosi, con le sue particolarità e i suoi 
presupposti. È proprio per via di questa costellazione, presente nelle Esposi-
zioni (quantitativamente e qualitativamente parlando) come in nessun’altra 
opera del ‘Boccaccio dantista’, che la storia della valutazione critica delle 
Esposizioni negli ultimi cent’anni è anche una storia del nostro modo di vede-
re e di intendere la Commedia. 
Per avere una salda pietra di paragone attraverso i decenni, ho inoltre scelto 
di focalizzare la mia attenzione soprattutto sui giudizi espressi sul Boccaccio 
lettore di un episodio dantesco in particolare, quello di Paolo e Francesca, 
che da Dante, com’è noto, ci viene presentato nel quinto canto dell’Inferno.9 
Per i miei scopi dimostrativi, questo racconto presenta un duplice vantag-
gio: oltre che per motivi di quantità (infatti, quasi tutti gli studiosi, se non 
trattano ampiamente l’argomento, almeno lo sfiorano nei loro contributi 

mentar zur kreativen Rezeption: Boccaccios Commedia-Bezüge am Beispiel von Inferno V », 
in: Deutsches Dante-Jahrbuch 89 (2014), pp. 156–180.

9	 �Dante Alighieri, Inf. V, 73–138. Tutte le citazioni della Commedia seguono l’edizione curata 
dalla Chiavacci Leonardi: Dante Alighieri, La Divina Commedia. Commento di Anna Maria 
Chiavacci Leonardi, Milano, Mondadori, 1994.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


131Giovanni Boccaccio: buono o cattivo lettore di Dante?

sulle Esposizioni), costituisce un oggetto di studio privilegiato soprattutto per 
l’enorme distacco tra le due versioni della storia forniteci da Dante e Boc-
caccio: com’è noto, la versione dantesca della storia è relativamente scarsa 
in dettagli anagrafici e circostanziali10 ed entra nei dettagli solo quando è 
questione della nascita dei « dubbiosi desiri ».11 Mentre non sappiamo nien-
te del background del matrimonio di Francesca, « la prima radice »12 del suo 
amore per Paolo ci viene raccontata nei minimi dettagli, con particolare insi-
stenza sul ruolo del libro « galeotto ». Sia quantitativamente che soprattutto 
qualitativamente, l’innamoramento dei due protagonisti, che coincide con 
il consumo dell’adulterio, occupa quindi molto più spazio rispetto ad altri 
fattori della loro storia (comune e non). In Boccaccio, invece, il rapporto 
tra i due momenti – ragioni e circostanze del matrimonio di Francesca da 
una parte, inizio della relazione adulterina dall’altra – appare completamente 
rovesciato. In un andamento narrativo che ha portato alcuni critici a parlare 
di questa parte del commento boccacciano alla Commedia come centunesima 
novella del Decameron,13 Boccaccio ci racconta infatti:

10	 �La presentazione ‘biografica’ di Francesca, infatti, non comprende neanche quattro terzine 
(cfr. Inf. V, 97–107) e tace perfino il dettaglio ‘piccante’ che Paolo è niente meno che il 
cognato di Francesca, fatto, questo, che viene rivelato solo all’inizio del canto successivo. 

11	 �Inf. V, 120.
12	 �Inf. V, 124.
13	 �Per il carattere novellistico del commento boccaccesco all’episodio di Francesca vedansi 

ad esempio Vittorio Russo, « Nuclei e schemi narrativi nelle Esposizioni », in: Idem, Con le 
muse in Parnaso. Tre studi sul Boccaccio, Napoli, Bibliopolis, 1983, pp. 109–165, in particolare 
pp. 154–165, Claude Cazalé Bérard, « Autour du chant V de L’Enfer. Les réécritures boc-
caciennes de l’amor gentile », in: Bruno Pinchard (a cura di), Pour Dante. Dante et l’apocalypse. 
Lectures humanistes de Dante. Travaux du Centre d’Études supérieures de la Renaissance autour de 
Dante (1992–1998), Paris, Champion, 2001, pp. 317–332, Lorenzo Renzi, Le conseguenze 
di un bacio. L’episodio di Francesca nella « Commedia » di Dante, Bologna, Il Mulino, 2007, in 
particolare pp. 269–275. Alcuni critici addirittura vedono in Francesca da Rimini un’al-
tra delle eroine tragiche della Quarta Giornata del Decameron: è la tesi del Russo (cfr. il 
saggio appena menzionato), ma anche, ad esempio, di Franco Fido (Idem, Il regime delle 
simmetrie imperfette, Milano, Franco Angeli, 1988, qui p. 114) e Claudette Perrus secondo la 
quale, nel racconto boccacciano (con scarso valore di exemplum) sembrano « predominare 
insomma le leggi della love story decameroniana » (Eadem, « Riscritture dantesche fra De-
cameron e Esposizioni », in: Michelangelo Picone (a cura di), Autori e lettori di Boccaccio. Atti del 
Convegno internazionale di Certaldo (20–22 settembre 2001), Firenze, Cesati, 2002, pp. 277–288, 
qui p. 283). Mettendo la versione delle Esposizioni a confronto con altri commenti, anche 
Saverio Bellomo stabilisce un legame con altre opere dell’autore, o meglio il suo atteg-
giamento verso le donne « modernissimo e inabituale per l’epoca » (« the most modern 
and unusual for the times »), di cui la difesa di Francesca sarebbe l’espressione (cfr. Idem, 
« How to Read the Early Commentaries », in: Paola Nasti/Claudia Rossignoli (a cura di), 
Interpreting Dante. Essays on the Traditions of Dante Commentary, Notre Dame, University of 
Notre Dame Press, 2013, pp. 84–109, qui p. 105).

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Johanna Gropper

È adunque da sapere che costei [i.e. Francesca] fu figliuola di messer Guido vecchio 
da Polenta, signor di Ravenna e di Cervia; ed essendo stata lunga guerra e dannosa 
tra lui e i signori Malatesti da Rimino, adivenne che per certi mezzani fu trattata e 
composta la pace tra loro. La quale acciò che più fermeza avesse, piacque a ciascuna 
delle parti di volerla fortificare per parentado; e ’l parentado trattato fu che ’l detto 
messer Guido dovesse dare per moglie una sua giovane e bella figliuola, chiamata 
madonna Francesca, a Gian Ciotto, figliuolo di messer Malatesta.
Ed essendo questo ad alcuno degli amici di messer Guido già manifesto, disse un 
di loro a messer Guido: – Guardate come voi fate, per ciò che, se voi non prendete 
modo ad alcuna parte, che in questo parentado egli ve ne potrà seguire scandolo. 
Voi dovete sapere chi è vostra figliuola, e quanto ell’è d’altiero animo; e se ella vede 
Gian Ciotto avanti che ’l matrimonio sia perfetto, nè voi nè altri potrà mai fare che 
ella il voglia per marito. E perciò, quando vi paia, a me parrebbe di doverne tener 
questo modo: che qui non venisse Gian Ciotto ad isposarla, ma venisseci un de’ 
fratelli, il quale come suo procuratore la sposasse in nome di Gian Ciotto. – Era 
Gian Ciotto uomo di gran sentimento e speravasi dover lui dopo la morte del pa-
dre rimanere signore; per la qual cosa, quantunque sozo della persona e sciancato 
fosse, il disiderava messer Guido per genero più tosto che alcuno de’ suoi fratelli. 
E, conoscendo quello, che il suo amico gli ragionava, dover poter avvenire, ordinò 
segretamente così si facesse, come l’amico suo l’avea consigliato.
Per che, al tempo dato, venne in Ravenna Polo, fratello di Gian Ciotto, con pieno 
mandato ad isposare madonna Francesca. Era Polo bello e piacevole uomo e costu-
mato molto; e, andando con altri gentili uomini per la corte dell’abitazione di messer 
Guido, fu da una delle damigelle di là entro, che il conoscea, dimostrato da uno 
pertugio d’una finestra a madonna Francesca, dicendole: – Madonna, quegli è colui 
che dee esser vostro marito. – E così si credea la buona femina; di che madonna 
Francesca incontanente in lui puose l’animo e l’amor suo.
E fatto poi artificiosamente il contratto delle sponsalizie e andatone la donna a Ri-
mino, non s’avvide prima dello ’nganno che essa vide la mattina seguente al dì 
delle noze levare da lato a sé Gian Ciotto; di che si dee credere che ella, vedendosi 
ingannata, isdegnasse, né perciò rimovesse dell’animo suo l’amore già postovi verso 
Polo.14

Se il Certaldese si dilunga quindi sui motivi ‘politico-dinastici’ per i quali 
Francesca deve essere data in sposa a Gianciotto Malatesta e ci presenta 
nei minimi particolari la macchinazione di cui la fanciulla è vittima, si fa in-
vece taciturno proprio quando dovrebbe celebrare il potere della letteratura: 
com’è noto, sul modo in cui Francesca si sia congiunta con Paolo, Boccaccio 
non ha mai sentito dire « se non quello che l’autore [i.e. Dante, N.d.A.] ne 
scrive ».15 Un atteggiamento del genere, in forte contrasto con l’esaustivo 

14	 �Giovanni Boccaccio, Tutte le opere. Vol. VI: Le Esposizioni sopra la Comedia di Dante, Milano, 
Mondadori, 1965, V, (I), 147–151 (= pp. 315sq.).

15	 �Ibid., V, (I), 151 (= p. 316).

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


133Giovanni Boccaccio: buono o cattivo lettore di Dante?

racconto precedente e l’altrettanto esaustiva narrazione della morte comune 
dei due amanti che segue,16 si avvicina ad un rifiuto di fornire un’inter-
pretazione dell’accaduto, a maggior ragione se viene accompagnato dalla 
dichiarazione che la versione dantesca dei fatti sia mera invenzione, ossia, 
come scrive Boccaccio: 

[I]l che possibile è che così fosse: ma io credo quello essere più tosto finzione forma-
ta sopra quello che era possibile ad essere avvenuto, ché io non credo che l’autore 
sapesse che così fosse.17

Si crea così un vuoto non solo nel racconto del Boccaccio (infatti, non sapre-
mo mai come secondo lui Paolo e Francesca si siano incontrati da amanti 
per la prima volta), ma anche nella sua interpretazione dell’accaduto. Questa 
doppia lacuna non solo è difficile da ignorare (a maggior ragione dopo le 
narrazioni dettagliate alle quali il Certaldese ci ha abituato nel suo commen-
to), ma solleva inoltre, per gli osservatori di tale fenomeno, la questione di 
come mai Boccaccio assuma questo atteggiamento nei confronti dell’‘ori-
ginale’ dantesco, sfidandoli a trovare una risposta. In altre parole: proprio 
perché Boccaccio, l’osservatore di primo grado, lascia, per così dire, uno 
spazio bianco nel suo commento, gli studiosi delle Esposizioni, ossia gli os-
servatori di secondo grado, sono (e sono sempre stati) stimolati a riempire 
questa lacuna con le loro considerazioni, il che implica anche una rivelazio
ne del loro atteggiamento verso la Commedia davanti a noi osservatori di 
terzo grado. Il momento di distacco dall’originale dantesco, la sospensione 
dell’atto interpretativo osservabile nel commento boccacciano alla storia di 
Francesca da Rimini, costituisce quindi un momento particolarmente adatto 
a far emergere le sempre diverse basi ermeneutiche dell’interpretazione della 

16	 �Cfr. ibid., V, (I), 152–155 (= pp. 316sq.). Jonathan Usher ha notato che lo sviluppo di 
quest’ultima parte del racconto – i sospetti di Gianciotto, la sfortunata fuga di Paolo e la 
lacerante scena della morte dei due amanti, trafitti dalla spada del marito geloso – può 
essere considerata un creativo (e tragico) rewriting della scena del Filocolo in cui Florio e 
Biancofiore vengono scoperti dall’ammiraglio (Idem, « Paolo and Francesca in the Filocolo 
and the Esposizioni », in: Lectura Dantis [Virginiana] 10 (1992), pp. 22–33). Visto però che 
nello stesso Filocolo ritroviamo un altro ‘libro galeotto’ (i cui paralleli con l’episodio di 
Francesca e Paolo vengono ampiamente analizzati da Usher), il silenzio del Certaldese 
nelle Esposizioni su un motivo a lui caro è alquanto sorprendente – e sembra un’ulteriore 
conferma della tesi che, come si proporrà nell’ultima parte del presente saggio, è per un 
fattore di contenuto (cioè il problema della finzione letteraria inerente all’episodio del 
‘libro galeotto’, non articolabile davanti al pubblico incolto delle Esposizioni) che il commen-
tatore tace proprio su questo punto centrale della storia.

17	 �Giovanni Boccaccio, Esposizioni sopra la Comedia di Dante, V, (I), 151 (= p. 316). 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Johanna Gropper

Commedia attraverso gli anni, che traspaiono dietro il giudizio degli studiosi 
sul Boccaccio lettore di Dante.18

Ovviamente il percorso attraverso alcune tappe-chiave della storia interpre-
tativa della Commedia che così emerge davanti ai nostri occhi non può (e non 
vuole) avere alcuna pretesa di esaustività o completezza. Una simile impresa 
sarebbe d’emblée votata al fallimento, per il semplice fatto che non tutti gli 
studiosi di Boccaccio hanno dimostrato interesse nei confronti del Boccaccio 
dantista e tanto meno si sono espressi sulle sue capacità di commentatore 
della Commedia. Tal è ad esempio il caso di Vittore Branca, il quale, pur 
essendo uno dei più influenti boccaccisti del Novecento, è un po’ il grande 
assente di questo intervento. Dovrebbe essere possibile, invece, far emergere 
almeno alcuni preconcetti, certe abitudini di interpretazione della critica dan-
tesca, che cercherò di presentare in gruppi tematici e più o meno in ordine 
cronologico, seguendo l’evoluzione delle idee dall’inizio del Novecento fino 
ad oggi. 

2.	� La condizione di partenza: Boccaccio come rappresentante di un tempo 
andato (e del suo modo di intendere Dante)

Vediamo quindi la condizione di partenza della nostra storia dell’interpre-
tazione della Commedia attraverso lo specchio offertoci dal giudizio degli stu-
diosi sul Boccaccio lettore di Dante. Come menzionato nell’introduzione, 
è all’inizio del Novecento, nel 1913 in occasione del sesto centenario della 

18	 �Evidentemente, l’argomentazione qui proposta sta in piedi solo assumendo che la ver-
sione pervenutaci delle Esposizioni corrisponda, almeno per quanto riguarda l’episodio di 
Paolo e Francesca che qui ci interessa, a quella effettivamente letta dal Boccaccio da-
vanti al suo pubblico nella Chiesa di Santo Stefano in Badia, cioè che non ci siano state 
importanti aggiunte o modifiche. Per l’episodio in questione, una tale fedele adesione 
del commentatore al testo scritto come lo conosciamo noi appare però molto probabile 
viste non solo le tracce di oralità molto presenti in tutta l’opera in generale, ma anche la 
relativa esaustività del commento, almeno quello letterale, al canto quinto dell’Inferno in 
particolare: è infatti soprattutto verso la fine delle Esposizioni che le spiegazioni del Certal-
dese si fanno più esigue, richiedendo quindi con ogni probabilità l’amplificazione durante 
la lettura pubblica. Ex contrario i primi canti, nella loro precisione e ricchezza di dettagli, 
sembrano rispecchiare più fedelmente il grado di conoscenze che Boccaccio intendeva tra-
smettere ai suoi ascoltatori. In questo contesto non è nemmeno rilevante se tale precisione 
sia dovuta ad una maggiore cura al momento della stesura del testo o ad aggiunte tardive 
durante un’eventuale ripresa; in entrambi i casi pare quasi escluso che Boccaccio, nel suo 
commento all’episodio di Paolo e Francesca, abbia fatto (ancora) delle aggiunte durante la 
spiegazione orale (anzi, semmai è l’ipotesi opposta di troncature a risultare più probabile, 
il che potenzialmente renderebbe il ‘vuoto’ nel racconto ancora più grande). 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


135Giovanni Boccaccio: buono o cattivo lettore di Dante?

nascita del Certaldese, che il Boccaccio esegeta di Dante coglie per la prima 
volta l’attenzione della critica letteraria ‘moderna’. Per celebrare la ricor-
renza, Orazio Bacci, professore di letteratura italiana a Firenze, presenta, 
nell’ambito del ciclo di conferenze da lui istituito insieme ad altri,19 una 
relazione sul « Boccaccio lettore di Dante », che dovrebbe far conoscere al 
suo pubblico nella Sala Orsanmichele a Firenze le Esposizioni sopra la Comme-
dia. Lo scopo dell’intervento, secondo le esplicite dichiarazioni dell’autore, 
è quello di « richiamare dati e ricordi storici intorno all’ufficio assunto dal 
Boccaccio; discorrere del valore del Commento in quel tempo, e della signi-
ficazione di quella Lectura Dantis in tutti i tempi. »20 Tutto ciò però si fa, ad 
eccezione di qualche accenno all’Accessus, in pratica senza citazioni tratte dal 
testo delle Esposizioni – una sorprendente omissione da parte dello studioso 
che sembra indicare una certa diffidenza nei confronti delle capacità inter-
pretative del Boccaccio, ritenute insufficienti almeno per l’illustre pubblico 
della conferenza che ormai è abituato ad altro. O come lo pone Bacci: 

La lettura, senz’altra chiosa, di varie pagine del Commento boccaccesco sarebbe, 
massimamente agli uditori di questa Sala, così scaltriti ad ogni più sottile e compren-
siva esegesi da espositori valorosissimi, la più sincera evocazione d’un’ermeneutica 
che si dimostrerebbe subito assai diversa dal gusto nostro, e dalle presenti tendenze 
dei lettori e commentatori del Poema.21

È proprio questo senso di antichità, di qualcosa di lontano e forse ormai 
superato, che sembra essere il filo conduttore dell’intera relazione di Bacci. 
Tale lontananza però è un’arma a doppio taglio: se da un lato Bacci qualifica 
l’esposizione boccacciana della Commedia senza mezzi termini come « noiosa 
per noi », vedendovi, per il suo carattere « scolastico » e « moraleggiante », 
un tipico esempio degli antichi commenti,22 questa stessa lontananza ha an-
che il suo fascino. Mentre il lettore del 1913 si trova in una condizione di 
estraneità davanti al testo di Boccaccio, che non può essere che il documento 
di un tempo definitivamente irrecuperabile, il pubblico originale aveva un 
approccio completamente diverso sia ai versi danteschi che al commento del 
Certaldese: 

[Gli uditori di Giovanni Boccaccio] avevano certo la facoltà istintiva, più istintiva di-
rei, della nostra di gustare quell’alta poesia. Erano le generazioni a cui Dante aveva 

19	 �Cfr. Orazio Bacci, « Per la ‘Lettura di Dante’ in Or San Michele », in: Il giornale dantesco 7 
(1899), pp. 500–504, nonché l’annuncio nello stesso numero della rivista pp. 280sq. 

20	 �Orazio Bacci, Il Boccaccio lettore di Dante, p. 7.
21	 �Ibid.
22	 �Tutte le citazioni: ibid., p. 19.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Johanna Gropper

consegnato il libro del suo amore e della sua vendetta […]. Con sentimenti, tuttavia, 
in molta parte diversi dai nostri, dovevano quei trecentisti ascoltare l’esposizione 
del Poema: con rimembranze di uomini e fatti più vive e più amare, con un’ammi-
razione più ingenua di ciò che fosse meraviglioso e favoloso; con un’inclinazione 
maggiore a rilevare la moralità delle invenzioni poetiche […].23

Proprio nell’immediatezza dell’accesso risiede tra l’altro, così continua l’au-
tore, l’utilità dei primi commenti alla Commedia: 

Non è, dunque, senza profitto ritornare di quando in quando agli antichi chiosatori, 
come ai primitivi in pittura. Non solo per curiosità storica, sì anche per impararne 
una più immediata e sincera e devota comprensione d’una poesia […] germogliata 
dal cuore d’un artista che ebbe sentimenti e concetti così disformi dal complicato 
esteteggiante spirito moderno.24 

Data la nostalgia per i tempi passati che emana dai paragrafi appena citati, 
desta invece un certo stupore il fatto che Bacci, quando tratta dell’episodio 
di Paolo e Francesca, non attribuisca, per lo meno non in toto, al commenta-
tore Boccaccio la stessa vivacità che pur concede al suo pubblico. Secondo lo 
studioso, nel caso del Certaldese « il concetto e la ragione morale strozzano 
ogni altro giudizio e rilievo »25 e tutto ciò conferisce l’impressione di una 
certa freddezza emozionale: 

Sfilano le comparazioni, le figurazioni dinanzi all’espositore, che diremmo impassi-
bile: un brivido, appena, passa nelle parole che chiosano il verso del bacio di Paolo 
e Francesca!26 

La lettura delle Esposizioni che Bacci presenta al suo pubblico oscilla quindi 
tra cauta riservatezza, se non addirittura disapprovazione, e malinconico 
rimpianto di un tempo andato. Una lettura che forse è da considerare em-
blematica per l’inizio del Novecento perché vi si scontrano due tendenze, 
e non delle meno influenti: da una parte il (più recente) positivismo con le 
sue pretese di metodologia scientifica, dall’altro il (molto meno recente, ma 
non per questo meno potente) romanticismo, con la sua perenne ricerca di 
‘sentimento’ e di immediatezza. In bilico tra rifiuto – il testo del commento 
boccacciano non può essere letto, perché non si adegua alla metodologia 
‘attuale’ – e ‘vana’ ricerca di una più genuina lettura di Dante, il contributo 
di Bacci incarna la tensione fra queste due correnti di pensiero, di cui soprat-

23	 �Ibid., pp. 16sq.
24	 �Ibid., p. 23.
25	 �Ibid., p. 22. 
26	 �Ibid., p. 22.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


137Giovanni Boccaccio: buono o cattivo lettore di Dante?

tutto la seconda ha lasciato, come ha esposto tra altri Lorenzo Renzi, profon-
de tracce nel nostro modo di intendere la Commedia in generale e l’episodio 
di Paolo e Francesca da Rimini in particolare.27 Rivelandoci attraverso un 
caso ‘estremo’ tale (possibile) pre-condizionamento della nostra lettura sulla 
scia del romanticismo, la relazione di Bacci tenuta a Orsanmichele ci mette 
in guardia contro questa trappola interpretativa e trova forse proprio per 
questo la sua perfetta collocazione nella prima parte di questo contributo. 

3.	� Il Boccaccio lettore di Dante: bocciato in comprensione del testo? Una 
(tenace) visione basata sul preconcetto di un Dante ‘medievale’

Per arrivare alla tappa successiva della nostra panoramica della storia inter-
pretativa della Commedia occorre fare un piccolo salto in avanti nel tempo. 
Com’è stato più volte notato, infatti, la discussione critica sulle Esposizioni nei 
primi decenni del ventesimo secolo si concentra prevalentemente su aspetti 
filologici, cioè sulla storia del testo e la questione se sia o no un’opera auten-
tica del Certaldese.28 È solo quando la questione filologica circa l’autenticità 

27	 �Vedasi su questo Lorenzo Renzi, Le conseguenze di un bacio. L’episodio di Francesca nella « Com-
media » di Dante, Bologna, Il Mulino, 2007, in particolare la prefazione (pp. 7–17) nonché 
i capitoli V (pp. 129–152) e XI (pp. 269–285). Attirando l’attenzione del lettore sin dalle 
prime pagine su come l’episodio-chiave di Francesca condizioni, a partire da un certo 
stadio della ricezione del testo, la percezione e la fama della Commedia (cfr. p. 10), Renzi 
dimostra, soprattutto nell’ultimo capitolo, l’importanza della mediazione boccaccesca per 
le (re-)interpretazioni romantiche: « Ci sono cioè [nel testo di Dante, N.d.A.] per chi vuole, 
gli elementi per rovesciare la condanna di Francesca in un’apologia. È quello che hanno 
fatto i romantici, ma è anche quello che il testo permetteva di fare. Ma prima dei romantici 
questo rovesciamento è avvenuto in Boccaccio che ha operato i delicati ma potenti ritocchi 
contenutistici all’episodio dantesco di cui abbiamo detto. Ha cancellato il primo significato 
dell’episodio, la condanna dell’amore e della letteratura che se ne fa intermediaria, facen-
do scomparire non solo il bacio, ma anche il libro » (p. 278). Un’interessante contrappo-
sizione dell’‘originale’ dantesco e della sua (mis-)interpretazione romantica si trova anche 
in Antonio E. Quaglio, « Francesca da Rimini tra Dante e Boccaccio », in: Idem, Al di là di 
Francesca e Laura, Padova, Antenore, 1973, pp. 7–30, in particolare pp. 7sqq.

28	 �Da nominare tra i più importanti contributi in questo contesto di dubbi sull’autenticità 
(completa) delle Esposizioni sono senz’altro le opere che il Guerri dedicò alla questione, 
cfr. Domenico Guerri, Il commento del Boccaccio a Dante. Limiti della sua autenticità e questioni 
critiche che n’emergono, Bari, Laterza, 1926 e Idem, « Contributo alla storia della cultura 
fiorentina nel primo Quattrocento. Del rifacimento del Commento del Boccaccio a Dante 
e di altro  », in: Giornale storico della letteratura italiana 96 (1930), pp. 241–265. In favore 
dell’autenticità si espressero invece: Henri Hauvette, « [Recensione a] Domenico Guerri, 
Il commento del Boccaccio a Dante. Limiti della sua autenticità e questioni critiche che n’emergono », 
in: Giornale storico della letteratura italiana 89 (1927), pp. 145–156, Giuseppe Vandelli, « Su 
l’autenticità del Comento del Boccaccio », in: Studi danteschi 11 (1927), pp. 5–120. Anche 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Johanna Gropper

delle Esposizioni si può considerare risolta, o addirittura ancora dopo, verso 
la metà del secolo, che vediamo emergere un rinvigorito interesse per aspetti 
contenutistici del commento boccacciano alla Commedia, che si traduce anche 
(e soprattutto) in un’intensa attività editoriale. Tra le tante pubblicazioni 
(anche su altri aspetti del Boccaccio dantista) spiccano le opere di Giorgio 
Padoan, che non solo dedica uno studio molto influente alle Esposizioni29 
ma ne cura anche l’edizione commentata per le opere complete dell’autore 
sotto la direzione di Vittore Branca, che tutt’ora costituisce il riferimento 
globale per qualsiasi studioso del Boccaccio.30 Insieme ad un testo critico, 
però, il Padoan, in particolare attraverso la sua introduzione a detta edizione 
commentata, stabilisce anche un’immagine del Boccaccio lettore di Dante 
che condiziona generazioni di professori e studenti. L’immagine veicolata 
dagli studi di Padoan è, come minimo, non molto lusinghiera nei confronti 
dell’autore del Decameron: anche se gli viene concesso un’« evidente atten-
zione […] alla ‘littera’ »,31 cioè alla veste linguistica del testo, Boccaccio ci 
viene essenzialmente presentato come un lettore poco rispettoso del testo 
originale, che il commentatore storpia e forza come lo ritiene opportuno. 
Non solo, secondo Padoan, il Certaldese spesso si fa « prendere la mano 
dal suo estro narrativo »,32 riducendo la Commedia ad un mero pretesto per 
altri racconti, ma dimostra anche poca attenzione per il significato del testo, 
sia per quanto riguarda piccoli dettagli linguistici che più grandi complessi 
tematico-narrativi. Come esempio di tale misinterpretazione di « intere situa-
zioni poetiche », Padoan nomina in prima posizione (chi se ne meraviglia?) 
l’episodio di Paolo e Francesca: 

Giorgio Padoan ritorna sulla questione nell’appendice del suo studio sulle Esposizioni (cfr. 
Idem, L’ultima opera di Giovanni Boccaccio. Le ‘Esposizioni sopra il Dante’, Padova, Casa Editrice 
Dott. Antonio Milani, 1959, pp. 99–107). 

29	 �Giorgio Padoan, L’ultima opera di Giovanni Boccaccio. Le ‘Esposizioni sopra il Dante’.
30	 �Giovanni Boccaccio, Tutte le opere. Vol. VI: Le Esposizioni sopra la Comedia di Dante, Milano, 

Mondadori, 1965.
31	 �Giorgio Padoan, « Introduzione », in: ibid., pp. XIII–XXXI, qui p. XXVI.
32	 �Questo rimprovero si trova soprattutto nella monografia redatta da Padoan sull’Ultima 

opera di Giovanni Boccaccio, di cui l’introduzione all’edizione integrale delle opere curata 
da Branca si può considerare un condensato: « Ma perché gli esempi non fossero ‘muti’ 
per la maggior parte degli uditori, bisognava che il commentatore spiegasse la storia cui 
un nome alludeva; e nel raccontare queste storie il Boccaccio ritrovava personaggi a lui 
familiari, riprendeva situazioni già narrate. […] [S]pesso il Boccaccio si fa prender la mano 
da questo suo estro narrativo, e ciò che egli racconta non solo risulta superfluo per l’inter-
pretazione del passo, ma anzi finisce con il travisare e lo spirito e la lettera della Commedia. » 
(Giorgio Padoan, L’ultima opera di Giovanni Boccaccio. Le ‘Esposizioni sopra il Dante, pp. 60sq.)

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


139Giovanni Boccaccio: buono o cattivo lettore di Dante?

[I]l Boccaccio non riesce a capire il profondo dramma di Dante; ché egli, non di-
mentico forse delle sue novelle, descrive Francesca (e non importa se il suo racconto 
possa essere più aderente alla realtà storica, e non lo è) come una onesta e giovane 
fanciulla che riteneva di andare sposa a Paolo e che invece si ritrova maritata con 
l’inganno a Gianciotto: situazione dunque più melodrammatica e comunque ben 
diversa da quella intuita dal poeta fiorentino, assai più densa di significanze che 
scavano a fondo nell’animo umano, ed anzi nei fatti descritti inconciliabile.33

Insomma, a sentire questa valutazione dello studioso, Boccaccio, almeno 
per quanto riguarda la comprensione testuale, è bocciato su tutta la linea. 
Ciò che ora merita in particolar modo la nostra attenzione è il modo in cui 
Padoan cerca di motivare questo clamoroso « fraintendimento ». In un pri-
mo momento sembra che lo riconduca esclusivamente ad una profonda di-
versità dei due autori, sia nelle « esperienze poetiche ed artistiche » che nelle 
loro « personalità » – tale è almeno la spiegazione fornita dallo studioso nelle 
righe direttamente successive al brano sopra citato.34 Se cerchiamo però di 
contestualizzare meglio questa osservazione, ci accorgiamo che, agli occhi di 
Padoan, il distacco tra i due autori è molto più profondo e va ben oltre fat-
tori individuali di carattere: Padoan, infatti, propone una « duplice prospet-
tiva »35 nella quale andrebbero lette le Esposizioni. Esse sono « testimonianza 
di un mondo che andava rapidamente mutando in aperta polemica con il 
passato, e nel contempo testimonianza di una storia individuale, giunta per 
l’estremo acuirsi delle proprie intime contraddizioni ad un ripiegamento di 
accentuato moralismo e di accorato pessimismo ».36 Anche se, alla fine di 
questo saggio, ci sarà l’occasione di tornare brevemente sul secondo aspetto 
menzionato dallo studioso, cioè la spesso ripetuta ipotesi di una conversione 
del Boccaccio negli ultimi anni di vita che lo porterebbe addirittura a pren-

33	 �Giorgio Padoan, «  Introduzione  », p.  XXVII. Lo stesso rimprovero, secondo il quale 
Boccaccio mancherebbe di rispetto al testo originale di Dante, è presente anche nella 
monografia del Padoan citata nella nota precedente, dove l’episodio di Paolo e Francesca 
occupa addirittura una posizione isolata che dà ancora più peso alla critica: « Il racconto 
di Boccaccio circa l’innamoramento di Francesca per Paolo […] è in palese contrasto con 
la situazione descritta nella Commedia. È la sensibilità del commentatore che prevale e forza 
il testo. » (Giorgio Padoan, L’ultima opera di Giovanni Boccaccio. Le ‘Esposizioni sopra il Dante’, 
p. 61). 

34	 �« Troppo profondamente diverse erano le esperienze poetiche ed artistiche dell’autore del-
la Commedia e dell’autore del Decameron, e diversa era l’umanità che esprimevano, diversa, 
e profondamente diversa, la loro personalità: ché il Boccaccio anche nelle novelle tragiche 
è in fondo spesso melodrammatico. » (Giorgio Padoan, « Introduzione », p. XXVII.)

35	 �Ibid., p. XX.
36	 �Ibid.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Johanna Gropper

dere le distanze dal suo Decameron,37 per ora la questione più interessante 
riguarda le implicazioni del primo punto chiamato in causa da Padoan. In-
fatti, nella sua prospettiva, ciò che divide veramente il Boccaccio dal grande 
predecessore non è il temperamento individuale, è il mondo stesso nel quale 
vivono i due autori. Come Padoan sviluppa ampiamente, nel mezzo secolo 
che separa Dante dal suo commentatore si passa dal Medioevo all’Umanesi-
mo prerinascimentale in praticamente tutti i campi della vita culturale: 

Se dunque fin dalla pubblicazione della Commedia la battaglia [sulla Commedia ed il 
suo contenuto problematico in materia di teologia e politica, N.d.A.] era divampata 
con punte anche violente, nel 1373 la situazione sotto certi aspetti era anche peg-
giore. Il mezzo secolo trascorso aveva infatti profondamente mutato le condizioni 
sociali, politiche, religiose, culturali del tempo di Dante, e ne aveva crudamente 
messo in luce l’insita episodicità della sintesi politico-religiosa. La cattività avigno-
nese e il crollo degli ideali imperiali da una parte e dall’altra il progressivo svanire 
della grande polemica minorita in piccole diatribe di piccoli gruppi di provincia, che 
comportava con sé la fine di quella letteratura di visione e di profezie scorta sull’on-
da del grandioso entusiastico fervore mistico dei secc. XII-XIII, rendevano difficile 
un’adesione senza riserve agli ideali dell’Alighieri; e mentre d’altro canto lo stesso 
razionalismo, di cui pure si era nutrito il poeta, ripiegava in tutta Europa dinanzi a 
nuove esigenze spirituali, in Italia ci si rivolgeva con sempre maggior fervore ad un 
misticismo pietistico, privato di rivoluzionarie velleità riformistiche, e ad un morali-
smo assai più rigoroso, che traeva nuovo vigore anche dalla contemporanea attività 
restauratrice del potere papale. Nello stesso campo letterario il trionfo della cultura e 
della mentalità umanistiche era già in atto e travolgeva le convinzioni fondamentali 
della cultura dantesca, ancorata alle posizioni del sec. XIII, alla concezione di un 
Virgilio profeta inconsapevole, di uno Stazio cristiano, di una interpretazione esca-
tologica dell’Eneide e della mitologia pagana.38 

Tutto ciò non conduce che a una conclusione: essendo figlio del suo tempo, 
di un tempo diverso da quello di Dante, Boccaccio non è più in grado di 
capire ‘correttamente’ il suo predecessore. È infatti questa idea di un ormai 
insormontabile abisso tra il mondo di Dante e quello di Boccaccio che dà il 
tono a pressoché tutte le pubblicazioni che lo studioso dedica al commento 

37	 �Per quanto riguarda questo luogo comune della critica cfr. ad esempio Francesco Bruni, 
Boccaccio. L’invenzione della letteratura mezzana, Bologna, Il Mulino, 1990 (in particolare il pri-
mo capitolo: « La doppia idea della cultura », pp. 15–95), Francisco Rico, « La ‘conversio-
ne’ del Boccaccio », in: Sergio Luzzatto/Gabriele Pedullà (a cura di), Atlante della letteratura 
italiana, Torino, Einaudi, 2010, pp. 224–228, Luigi Surdich, Boccaccio, Roma, Laterza, 2011 
(in particolare l’ultimo capitolo intitolato « Dopo il Decameron: erudizione, misoginia, culto 
di Dante », pp. 263–290).

38	 �Giorgio Padoan, « Introduzione », pp. XVIIIsq.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


141Giovanni Boccaccio: buono o cattivo lettore di Dante?

boccacciano alla Commedia (ivi compreso il lemma « Boccaccio, Giovanni » in 
un’altra opera di larga diffusione quale l’Enciclopedia dantesca).39

Le parole con cui Padoan chiude la sua introduzione all’edizione critica delle 
Esposizioni sono tra le più significative per questo suo approccio ed allo stesso 
tempo rivelano, forse più di quanto lo studioso penserebbe, anche la sua 
visione della Commedia: l’affermazione che « le Esposizioni segnano una svolta 
precisa ed importante nella storia dell’esegesi dantesca […] perché fissarono 
definitivamente un modo di intendere la Commedia in cui ha prevalso la men-
talità umanistica »,40 infatti, sta in piedi solo se partiamo dal presupposto 
che quello che c’era stato prima era tutto fuorché umanista – medievale, 
appunto. 
La lettura delle Esposizioni proposta da Giorgio Padoan è in questo senso 
sintomatica di un preconcetto critico dei trecentisti, contro il quale Vittore 
Branca41 si è scagliato per quasi tutta la sua vita, ma che proprio per questo 
percepiamo come un problema dei boccaccisti più che dei dantisti. Questo 
preconcetto critico, di cui Padoan riproduce lo schema nel suo commento 
alle Esposizioni, ma che è in realtà molto più vecchio di lui e risale al De Sanc
tis,42 è quello di una (presunta) dicotomia tra un Dante ‘medievale’, tutto 
trascendentale, autore della ‘Divina’ Commedia da una parte, e un Boccaccio 
‘rinascimentale’, tutto mondano, autore della ‘commedia umana’ che è il 
Decameron, dall’altra. È questo il terreno, preparato anche da (quasi-)contem-
poranei del Padoan come Salvatore Battaglia,43 sul quale può prosperare la 

39	 �Giorgio Padoan, «  Boccaccio, Giovanni  », in: Umberto Bosco (a cura di), Enciclopedia 
dantesca. Vol. I, Roma, Istituto della Enciclopedia italiana, 1970, pp. 645–650. 

40	 �Giorgio Padoan, « Introduzione », p. XXXI.
41	 �Si veda in particolare il capolavoro dello studioso (dal titolo eloquente), in cui si dimostra 

appunto come Boccaccio fosse radicato in concetti medievali: Vittore Branca, Boccaccio 
medievale. Nuova edizione [sulla base della sesta edizione accresciuta], Milano, BUR, 2010. 

42	 �Francesco De Sanctis, Storia della letteratura italiana, Napoli, Murano, 1870. Qui bastino due 
citazioni emblematiche che riassumono assai bene il rapporto (proclamato dallo studioso) 
tra Dante e Boccaccio e i loro rispettivi capolavori. Sull’appartenenza ideologica dei due 
autori il De Sanctis scrive: « La base della vita non è più quello che dee essere, ma quello 
che è: Dante chiude un mondo, Boccaccio ne apre un altro » (p. 295). E per le loro opere 
vale la costatazione analoga: « Ecco, a così breve distanza, la Commedia e l’anti-comme-
dia, la ‘Divina Commedia’ e la sua parodia, la ‘commedia umana’ » (p. 332).

43	 �Cfr. Salvatore Battaglia, La coscienza letteraria del Medioevo, Napoli, Liguori, 1965, dove l’au-
tore, pur non aderendo al giudizio manicheo del De Sanctis, vede comunque una dicoto-
mia molto forte tra un Dante idealista che scrive al cospetto dell’eternità e un Boccaccio 
di gran lunga più realista: delle biografie dei suoi personaggi, ad esempio, « Dante estrae 
l’idea, ne fissa i destini spirituali, in vista degli approdi, come altrettanti segni di uno zo-
diaco emblematico: mentre il Boccaccio ne sorprende la storia quotidiana e rutinaria, e la 
trascrive e divulga come l’alfabeto della vita » (p. 679). Se per Battaglia entrambi gli autori 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Johanna Gropper

tesi di un Boccaccio ‘cattivo lettore’ di Dante, una tesi, appunto, che nella 
sua drasticità non emette solo un giudizio aperto sul commento boccacciano, 
ma anche, in modo implicito, sulla Commedia. 
Nonostante il suo carattere riduttivo però, questa ‘idea fissa’, insieme alle sue 
premesse, sarà poi ripresa da altri studiosi, senza che si mettano in questione 
i suoi non-detti, grazie anche alla sua posizione di rilievo nell’introduzione 
dell’edizione di riferimento. Infatti, nemmeno un saggio di Antonio Enzo 
Quaglio, in cui lo studioso avanza l’ipotesi che la lacuna nel racconto boccac-
ciano della storia di Francesca e Paolo potrebbe essere una mossa strategica 
per indicare « la natura topica e letteraria della scena verseggiata »,44 riesce 
a scuotere la convinzione degli studiosi (Quaglio compreso!) che Boccaccio, 
tutto sommato, abbia solo « modeste facoltà critiche »45 e usi, come sostiene 
Vittorio Russo, la non-verificabilità dei fatti come alibi che cela a malapena 
un rifiuto ideologico della storia narrata da Dante.46 Così, almeno fino agli 
anni Ottanta, e in parte anche oltre,47 questa posizione rimane in sostanza 

si muovono dentro il sistema tomista basato sull’etica cristiano-aristotelica, appartengono, 
per un certo verso, comunque a due secoli diversi: « [I]l poeta dugentesco sognava in cima 
al proprio spirito la proiezione metafisica e il sentimento dell’eterno, mentre il narratore 
trecentista portava negli occhi la mobilità delle immagini, la instabilità dei destini, il ritmo 
precipitoso del reale e della storia » (p. 677).

44	 �Antonio E. Quaglio, « Francesca da Rimini tra Dante e Boccaccio », in: Idem, Al di là di 
Francesca e Laura, Padova, Antenore, 1973, pp. 7–30, qui p. 18. 

45	 �Ibid., p. 21. 
46	 �« Non è un caso, è anzi per noi una spia particolarmente significativa, il fatto che il rac-

conto di Boccaccio, così denso di particolari e motivazioni, preferisca invece sorvolare 
sull’unico punto su cui Dante […] sofferma la sua attenzione narrativa, su ‘come’, cioè, 
Francesca e Paolo giungessero a consumare l’adulterio, e finisca per rifiutare la versione 
dantesca dei fatti, trincerandosi dietro l’alibi della non verificabilità storica, ma in realtà 
per rifiutare l’assunto ideologico più complesso e le censure letterarie e morali che il testo 
di Dante in quel punto inglobava.  » (Vittorio Russo, « Nuclei e schemi narrativi nelle 
Esposizioni », p. 112.)

47	 �Almeno la tesi del profondo distacco tra Dante e Boccaccio riaffiora infatti anche nei 
contributi recenti e recentissimi: così, ad esempio, nel suo contributo sulle fonti della ver-
sione boccaccesca della storia di Francesca, Luca Azzetta, parlando del « contrasto con il 
testo dantesco », sembra aderire pienamente alla posizione di Padoan, di cui cita una nota 
contenente il rimprovero che Boccaccio nella sua esegesi tenderebbe a « obliare il reale 
significato dell’episodio » (Luca Azzetta, « Vicende d’amanti e chiose di poema. Alle radici 
di Boccaccio interprete di Francesca », in: Studi sul Boccaccio 37 (2009), pp. 155–170, qui 
p. 155). Anche nei contributi recenti di Saverio Bellomo e Carlo Delcorno sulle Esposizioni 
si ritrova l’osservazione che nella sua spiegazione dell’episodio Boccaccio è troppo ‘autore’ 
(anziché critico) e si allontana dal senso del testo voluto da Dante. (Cfr. Carlo Delcorno, 
« Gli scritti danteschi del Boccaccio », in: Ennio Sandal (a cura di), Dante e Boccaccio. Lectura 
Dantis Scaligera, Roma/Padova, Antenore, 2006, pp. 109–137, Saverio Bellomo, « Dante 
letto da Boccaccio », in: Michelangelo Picone (a cura di), Le tre corone. Modelli e antimodelli 
della « Commedia », Ravenna, Longo, 2007, pp. 31–47.) 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


143Giovanni Boccaccio: buono o cattivo lettore di Dante?

incontestata, in Italia come altrove,48 e anzi fa il suo ingresso sia nei manuali 
generali, ad esempio nella monografia presentata da Carlo Muscetta come 
ottavo tomo nella collana Letteratura italiana Laterza,49 sia nei saggi più spe-
cifici come, per citarne solo uno, la relazione che Aldo Vallone presenta sul 
« Boccaccio lettore di Dante » nell’ambito del convegno certaldese del 1975 
dedicato allo studio del Boccaccio editore e interprete di Dante. Una relazione in 
cui Vallone in sostanza ripresenta le tesi di Padoan, insistendo da un lato sul 
passaggio dalla « letteratura di stampo medioevale alla letteratura d’intenti 
petrarchesco-umanistici »50 e dall’altro sull’inclinazione del Boccaccio a dare 
libero sfogo alla sua creatività narrativa. 

48	 �La tesi del forte distacco ideologico tra Dante e Boccaccio, per cui l’ultimo non può che 
fraintendere il primo, si estende ad esempio anche alla critica tedesca. Si veda in proposito 
il discorso del romanista tedesco Alfred Noyer-Weidner tenuto al convegno dantesco di 
Krefeld nel 1981, dove lo studioso (che tratta fra l’altro il dantismo del Boccaccio in modo 
abbastanza sbrigativo) afferma testualmente che, nonostante l’ammirazione per il suo 
grande predecessore, « Boccaccio sotto alcuni aspetti non seppe più comprendere Dante 
nel contesto del suo tempo, come autore medievale » (« [D]ies und manches andere zeugt 
von seiner [i.e. Boccaccios] großen Bewunderung für Dante, den er gleichwohl bereits 
nicht mehr in allen Punkten zeitgerecht, nämlich als mittelalterlichen Autor, zu verstehen 
wusste.  »). Cfr. Alfred Noyer-Weidner, « Was bedeutete Dante für die beiden anderen 
‘Kronen von Florenz’, insbesondere für Petrarca? (Mit einem Ausblick auf die Dantere-
zeption vom 16. bis 18. Jahrhundert) », in: Idem, Umgang mit Texten, a cura di Klaus W. 
Hempfer, Wiesbaden, Steiner, 1986, vol. I, pp. 193–201, qui p. 193).

49	 �Nella sua presentazione lo studioso insiste infatti, come Padoan, sulla distanza che separa 
l’ambiente socio-storico in cui nascono le Esposizioni dal mondo di Dante, distanza dalla 
quale deriverebbe una lettura fortemente limitata: « [D]inanzi alla complessa e ardua in-
telaiatura strutturale e ideologica del poema, dinanzi alla sua carica esplosiva di denuncia 
e di protesta […], dinanzi alla violenta tragicità di tanta parte della rappresentazione dan-
tesca, ormai il Boccaccio è in una condizione di lontananza e di estraneità: la sua è una 
lettura riduttiva, nella misura in cui non è più in grado di riconoscere la sostanza religiosa, 
politica e filosofica e, se si vuole, profetica ed apocalittica, su cui poggia la Commedia. » 
(Carlo Muscetta, Giovanni Boccaccio, Bari, Laterza, 1972, qui p.  340.) Per completare il 
quadro del ‘cattivo lettore’ Boccaccio segue poi anche in Muscetta l’esempio della storia 
di Paolo e Francesca, qualificata come « divagazione novellistica » (ibid.), che sarebbe ad-
dirittura all’origine – ed è l’espressione di Muscetta – di un « fraintendimento » (ibid.) di 
tutto il canto.

50	 �Aldo Vallone, « Boccaccio lettore di Dante  », in: Società dantesca italiana (a cura di), 
Giovanni Boccaccio editore e interprete di Dante, Firenze, Olschki, 1979, pp. 91–117, qui p. 106.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Johanna Gropper

4.	� Il (non del tutto) « momento decisivo degli studi sul Boccaccio »? Gli 
inizi di una rivalutazione delle facoltà critiche boccacciane attraverso lo 
studio della ricezione creativa della Commedia

Proprio questo aspetto del Boccaccio narratore, però, si rivela estremamente 
produttivo nell’ultimo quarto del XX secolo e apre addirittura la possibilità 
di una rivalutazione del Boccaccio lettore di Dante. Anche se in un primo 
momento potrebbe sembrare che perdiamo un po’ di vista la Commedia, che 
nell’ambito del presente saggio dovrebbe essere il nostro principale interesse 
di ricerca, vale comunque la pena di soffermarsi un attimo su questo movi-
mento critico, all’epoca proclamato « un momento decisivo degli studi sul 
Boccaccio » (« a decisive moment in Boccaccio studies »),51 perché ci aiuterà 
a contestualizzare meglio un parametro centrale la cui riscoperta negli ultimi 
anni ha cambiato profondamente la nostra percezione sia della Commedia 
che delle Esposizioni. Qual è allora l’origine di tale rivalutazione del lavoro 
esegetico del Boccaccio? Essa avviene attraverso una particolare attenzione 
a ciò che nella mia introduzione ho definito come « ricezione creativa » di 
Dante nell’opera narrativa del Boccaccio. Sulla base degli studi di Carlo 
Delcorno, Franco Fido e soprattutto Robert Hollander, per fare solo alcuni 
nomi, si forma una nuova consapevolezza della continua presenza di Dante 
sia nella mente che nell’opera di Boccaccio, una presenza percepibile anche 
oltre il momento della presunta conversione (che si rivela quindi essere un 
costrutto della critica).52 Se in un primo momento tale ‘scoperta’ del Boccac-
cio lettore ‘creativo’ di Dante non implica necessariamente una riabilitazione 
del suo commento alla Commedia (anzi, spesso apre la via ad una presunta 
dicotomia),53 in una seconda fase emerge una diversa comprensione dei fon-
damenti della prassi di lettura del Certaldese, una comprensione dalla quale 
potrà poi risultare una nuova prospettiva sul lavoro esegetico dell’autore. 
Tale nuova comprensione capace di far cambiare la nostra percezione delle 

51	 �Robert Hollander, « Boccaccio’s Dante », in: Idem, Boccaccio’s Dante and the Shaping Force 
of Satire, Ann Arbor, The University of Michigan Press, 1997, pp. 9–19, qui p. 13 (già in: 
Italica 63 (1986), pp. 278–289). 

52	 �Per la relativa bibliografia vedasi la nota 8 del presente saggio. 
53	 �Così, Franco Fido, nella sua interpretazione del notissimo cognome decameroniano Pren-

cipe Galeotto, arriva ancora alla conclusione quasi manichea che « l’ammirazione e l’indi-
pendenza di giudizio » che traspaiono dietro il trattamento di questa metafora dantesca 
« paradossalmente potrebbero farci riconoscere nell’irreverente autore del Decameron un 
lettore della Commedia più acuto e felice del devoto scoliasta delle Esposizioni » (Franco Fido, 
« Dante personaggio mancato del Decameron », in: Marga Cottino-Jones/Edward F. Tuttle 
(a cura di), Boccaccio. Secoli di vita, Ravenna, Longo, 1977, pp. 177–189, qui p. 189).

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


145Giovanni Boccaccio: buono o cattivo lettore di Dante?

Esposizioni viene riassunta alla perfezione in un paragrafo di Robert Durling, 
che per la sua pertinenza mi permetto di citare anche se non si riferisce nello 
specifico al quinto canto dell’Inferno che ho definito come principale oggetto 
della mia ricerca:

This conclusion has far-reaching implications for Boccaccio’s understanding of Dan-
te, at least at the time when he was writing the Decameron and probably also when he 
was writing the Esposizioni sopra il Dante. It means that we must give up once and for 
all the traditional view of Boccaccio as an amiable but essentially dullwitted reader 
of the Commedia; it means that in some respects at least Boccaccio was more advan-
ced in his methods of study than many modern critics of the Commedia […]. It means 
also that the Esposizioni sopra il Dante are very far from setting forth the full range of 
Boccaccio’s understanding of the Commedia […].54

È la diretta continuazione del brano a portarci verso un punto cruciale per 
una riconsiderazione del Boccaccio lettore di Dante:

[…] but why should we expect them to do so? Why should we expect a medieval 
poet, committed to the idea that the secrets of the Muses should not be laid bare 
before the vulgar, to show the full range of his understanding of any text in a series 
of public lectures?55

In queste righe, infatti, Durling (senza nominarlo) fa riferimento a un prin-
cipio centrale della divulgazione del sapere nel Medioevo, che è la teoria 
dell’integumentum56 secondo la quale nelle finzioni poetiche (ma non solo) 
una « corteccia di fuori », per dirla con Boccaccio,57 ricopre e cela – e forse 
protegge – una dottrina più profonda, accessibile solo agli iniziati capaci 

54	 �Robert Durling, « Boccaccio on Interpretation. Guido’s Escape (Decameron VI, 9) », in: 
Aldo S. Bernardo/Anthony L. Pellegrini (a cura di), Dante, Petrarch, Boccaccio. Studies in the 
Italian Trecento in Honor of Charles S. Singleton, Binghamton, Center for Medieval and Early 
Renaissance Studies, 1983, pp. 273–304, qui p. 286.

55	 �Ibid., p. 286. 
56	 �Per approfondimento si vedano ad esempio le seguenti opere: August Buck, Italienische 

Dichtungslehren vom Mittelalter bis zum Ausgang der Renaissance, Tübingen, Niemeyer, 1952, 
pp.  67–87, Hennig Brinkmann, «  Verhüllung (‘integumentum’) als literarische Darstel-
lungsform im Mittelalter », in: Albert Zimmermann (a cura di), Der Begriff der repraesentatio 
im Mittelalter. Stellvertretung, Symbol, Zeichen, Bild, Berlin, De Gruyter, 1971, pp. 314–339.

57	 �Cfr. per l’uso di questo concetto di ‘corteccia’ (presente anche nelle Genealogie deorum gen-
tilium) nelle Esposizioni ad esempio la fine dell’accessus, dove Boccaccio sostiene che Dante 
avrebbe scritto la Commedia in volgare per rendere il suo poema « conforme almeno nella 
corteccia di fuori agl’ingegni de’ presenti signori » (Boccaccio, Esposizioni sopra la Comedia di 
Dante, p. 18). Si noti che questi signori (e cioè i destinatari delle Esposizioni) secondo il Cer-
taldese non si distinguono per una particolare cultura, visto che, avendo abbandonato « i 
liberali studi e’ filosofici », non sono neanche più in grado di apprezzare un testo redatto in 
latino (ibid.). Tale osservazione sembra d’altronde confermare la tesi sviluppata nell’ultima 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Johanna Gropper

di penetrare completamente il significato del testo. Ciò però non vuol dire 
che un’opera rispettosa di tale principio sia priva di interesse per chi non fa 
parte del cerchio ristretto degli intendenti: come le Sacre Scritture (dalla cui 
esegesi deriva questa tecnica),58 anche un testo letterario profano può essere 
articolato (e spesso lo è) a più livelli; è scritto in un doppio codice dove ad 
un diverso strato di significazione corrisponde un pubblico diverso. 
Tale principio di doppia codificazione soggiace senza dubbio alcuno non 
solo al Decameron, ma anche, come dimostrano tra l’altro le considerazioni 
poetologiche di Dante stesso,59 alla costruzione della Commedia. Boccaccio ne 
è perfettamente consapevole: non a caso, davanti al suo collega poeta Petrar-
ca, nel carmen laudatorium « Ytalie iam certus honos », Boccaccio presenta la 
Commedia come un’opera « mirabile al vulgo » e « grata ai dotti »:

Ytalie iam certus honos, cui tempora lauro
romulei cinsere duces, hoc suscipe gratum 
Dantis opus doctis, vulgo mirabile, nullis 
ante, reor, simili compactum carmine seclis.60

Se Boccaccio in questa lettera in versi, così cruciale per la storia della lette-
ratura italiana,61 insiste tanto sul fatto che l’opus magnum di Dante è rivolto 
ad un pubblico eterogeneo, costituito sia di illetterati che di sapienti, semb-
rerebbe alquanto logico che anche le Esposizioni, in adesione all’opera in esse 

parte del presente saggio che davanti all’uditorio di Santo Stefano in Badia non conviene 
svelare tutte le verità nascoste sotto la « corteccia di fuori » della Commedia.

58	 �Cfr. ad esempio la monumentale (e ancora fondamentale) opera di Henri de Lubac, Exé
gèse médiévale. Les quatre sens de l’écriture, Paris, Aubier, 1959–1964, nonché, per un’esposi-
zione più succinta, Friedrich Ohly, Vom geistigen Sinn des Wortes im Mittelalter, Darmstadt, 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1966.

59	 �Pensiamo ad esempio alla « veritade ascosa sotto bella menzogna » del Convivio (Dante 
Alighieri, Convivio, II, i, 3), passo in cui Dante non solo dimostra di conoscere perfettamen-
te i quattro sensi della (sacra) scrittura, ma manifesta anche una spiccata consapevolezza 
dell’esistenza d’uno specifico « senso allegorico secondo che per li poeti è usato » (Convivio, 
II, i, 4). Entrambe le citazioni seguono l’edizione a cura di Giorgio Inglese: Dante Alighie-
ri, Convivio, Milano, Rizzoli, 1993.

60	 �Giovanni Boccaccio, « Carmen V », vv. 1–4, citato secondo l’edizione curata da Vittore 
Branca: Giovanni Boccaccio, Tutte le opere. Vol. V: Rime, Carmina, Epistole e Lettere, Vite, De 
Canaria, Milano, Mondadori, 1992, p. 430.

61	 �Sul carmen laudatorium nel suo contesto storico degli scambi (anche ideologici) tra Boccaccio 
e Petrarca si vedano Theodore J. Cachey, Jr., « Between Petrarch and Dante: Prolegome-
non to a Critical Discourse », in: Zygmunt G. Barański/Theodore J. Cachey, Jr. (a cura 
di), Petrarch and Dante. Anti-Dantism, Metaphysics, Tradition, Notre Dame, University of Notre 
Dame Press, 2009, pp. 3–49, Zygmunt G. Barański, « Petrarch, Dante, Cavalcanti », in: 
ibid., pp. 50–113, nonché Sara Sturm-Maddox, « Dante, Petrarch and the Laurel Crown », 
in: ibid., pp. 290–319.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


147Giovanni Boccaccio: buono o cattivo lettore di Dante?

trattata, rispettino tale principio di doppia codificazione o dimostrino, per lo 
meno, una certa sensibilità nei confronti del ricevente del testo. Dalla critica 
novecentesca, però, questo aspetto non viene sempre preso in considera-
zione: fino a (ben) oltre la metà del secolo infatti la questione del pubblico 
delle Esposizioni (comunque cruciale per ogni commento)62 tende a passare 
in secondo piano, per destare l’interesse degli studiosi solo in anni recenti.63 
Ed è proprio questo lungo periodo di disattenzione che potrebbe essere la 
spiegazione naturale per il giudizio un po’ troppo severo espresso da Pado-
an e dai suoi seguaci sulle Esposizioni boccacciane. Considerando l’uditorio 
davanti al quale il Certaldese spiega il testo dantesco come un fattore dato, 
la cui descrizione si esaurisce al massimo in generiche categorizzazioni socia-
li,64 infatti si cade facilmente nella trappola interpretativa di attribuire a Boc-
caccio stesso tutte le particolarità (nonché eventuali ‘difetti’) della sua esegesi 
della Commedia. Se invece nella nostra analisi includiamo il pubblico di Santo 
Stefano in Badia come possibile elemento di influenza sul testo, la nostra 
percezione delle qualità interpretative del Certaldese può cambiare del tutto. 
Seguendo un siffatto ragionamento, il parere sul commento boccacciano alla 
Commedia forse si avvicinerà più a quello di María Rosa Menocal:

62	 �Come ha sottolineato soprattutto Zygmunt G. Barański, sono proprio le convenzioni di 
genere, altamente conservatrici, a determinare in maniera notevole la prassi interpretativa 
nonché il contenuto dei commenti alla Commedia dantesca. In questo contesto è da notare 
che, in parte, tali convenzioni hanno origine proprio in una certa cautela nei confronti 
del pubblico : « Il voler offrire un’analisi non controversa, che potesse andare a genio al 
numero più grande possibile di lettori, costituiva il modo migliore per garantire l’utilitas di 
un testo, particolarmente in un periodo come il Trecento, in cui il valore della poesia era 
oggetto di discussione » (Zygmunt G. Barański, « Chiosar con altro testo ». Leggere Dante nel 
Trecento, Fiesole, Cadmo, 2001, p. 19). 

63	 �È solo in questi ultimi decenni, infatti, che il ricevente del commento dantesco solleva in 
misura maggiore l’attenzione degli studiosi. Si vedano in merito Sunhee Kim Gertz, « The 
Readerly Imagination. Boccaccio’s Commentary on Dante’s Inferno V », in: Romanische 
Forschungen 105 (1993), pp. 1–29 e Simon Gilson, « Modes of Reading in Boccaccio’s Espo-
sizioni sopra la Comedia », in: Paola Nasti/Claudia Rossignoli (a cura di), Interpreting Dante. 
Essays on the Traditions of Dante Commentary, Notre Dame, University of Notre Dame Press, 
2013, pp. 250–282. Gilson sottolinea con enfasi che il pubblico misto costituisce una sfida 
per il commentatore ma anche una traccia non ancora del tutto esplorata per gli studiosi 
(cfr. p. 254). Anche per l’interpretazione delle Esposizioni proposta da Jason M. Houston il 
pubblico sul quale intende agire Boccaccio gioca un ruolo importante (cf. Idem, Building a 
Monument to Dante. Boccaccio as Dantista, in particolare pp. 124–156).

64	 �Solo tramite tali categorie sociali, infatti, viene definito il pubblico delle Esposizioni dal 
Padoan: « [I]l pubblico era in gran parte popolare, benché non dovessero mancare uomini 
colti, letterati e teologi » (Giorgio Padoan, « Introduzione », p. XV). Se tale maggioranza 
popolare nell’uditorio possa aver influito sul testo è invece una questione che non viene 
nemmeno sfiorata dallo studioso. 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Johanna Gropper

Boccaccio [in the Esposizioni, N.d.A.] is not only ‘educating’ the public, feeding it the 
historical ‘background’ it lacks and needs, but, for the more subtle student in the 
audience, hinting at the far more delicate and slippery issue of multiplicity of ver
sions. Like all fine teaching, Boccaccio’s comments will be clear to the point of banal 
for the worst in the class but strongly suggest the difficulties for the brighter ones.65

Parere che, nell’ultima parte della mia relazione, vorrei però arricchire con 
qualche considerazione supplementare.

5.	� Il commento boccacciano alla Commedia: una mossa strategica in 
considerazione del pubblico? La (occultata) riflessione sulla finzione 
letteraria come linea di continuità tra Dante e Boccaccio

Partendo dalla citazione della Menocal, vorrei ora porre una domanda: qua-
li sono queste « difficulties », queste ‘difficoltà’ alle quali solo si ‘accenna’ 
(« hinting »)? Quali spunti offre il testo « for the brighter ones », ‘per i più 
intelligenti’ – ammesso che se ne trovino tra gli uditori della pubblica lectura 
Dantis? Se la studiosa cubano-americana non ci dà una risposta concreta, 
recenti studi sia su Dante che su Boccaccio ci mettono sulla buona stra-
da: infatti negli ultimi anni, sulla scia di studiosi come Joachim Küpper,66 
Karlheinz Stierle,67 Andreas Kablitz68 o Gerhard Regn,69 si è fatta strada 
una concezione secondo la quale la Commedia non è, o almeno non è solo, 
un testo dottrinale, bensì un testo poetico, un testo polisemico e finzionale 
che spesso contraddice ciò che vorrebbe rappresentare e nello stesso tempo 
riflette anche sul suo stesso carattere fittizio. Per il quinto canto dell’Inferno 
nello specifico è stato Thomas Klinkert ad aver dimostrato tale autoriflessi-
vità della Commedia:

65	 �María Rosa Menocal, Writing in Dante’s Cult of Truth. From Borges to Boccaccio, Durham/Lon-
don, Duke University Press, 1991, qui p. 193.

66	 �Joachim Küpper, Diskurs-Renovatio bei Lope de Vega und Calderón. Untersuchungen zum spanischen 
Barockdrama. Mit einer Skizze zur Evolution der Diskurse in Mittelalter, Renaissance und Manierismus, 
Tübingen, Narr, 1990, qui pp. 259sqq.

67	 �Karlheinz Stierle, « Der Schrecken der Kontingenz – Ein verborgenes Thema in Dantes 
Commedia », in: Bernhard Greiner/Maria Moog-Grünewald (a cura di), Kontingenz und Ordo. 
Selbstbegründung des Erzählens in der Neuzeit, Heidelberg, Winter, 2000, pp. 29–46.

68	 �Andreas Kablitz, «  Dantes poetisches Selbstverständnis (Convivio – Commedia)  », in: 
Winfried Wehle (a cura di), Über die Schwierigkeiten, (s)ich zu sagen. Horizonte literarischer Sub-
jektkonstitution, Frankfurt am Main, Klostermann, 2001, pp. 17–57.

69	 �Gerhard Regn, « Doppelte Autorschaft: Prophetische und poetische Inspiration in Dantes 
Paradies », in: Renate Schlesier/Beatrice Trînca (a cura di), Inspiration und Adaptation. Tarn-
kappen mittelalterlicher Autorschaft, Hildesheim, Weidmann, 2008, pp. 139–155.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


149Giovanni Boccaccio: buono o cattivo lettore di Dante?

Dies ist der epistemologische Hintergrund von Dantes Commedia, einem Text, der 
das sich auflösende scholastische Weltmodell in einem durchaus restaurativen 
Gestus expliziert und in eine kosmologische Fiktion umsetzt – und zugleich (mögli-
cherweise unfreiwillig) die Lücken und Selbstwidersprüche dieses Weltmodells auf-
zeigt. Die Commedia verhält sich somit dekonstruktiv in bezug auf dieses Weltmodell, 
und zwar allein schon deshalb, weil sie es wagt, den scholastischen Diskurs in die 
Form einer poetischen Fiktion zu überführen, sich also eines Sprechmodus zu bedie-
nen, der für die explizite Behandlung theologischer Fragen überhaupt nicht vorge-
sehen ist. […] [Z]ugleich [wird] auch ein impliziter metapoetischer Kommentar über 
die Ambivalenzen poetischer Bedeutungskonstitution abgegeben. Die Quintessenz 
dieses Kommentars lautet, daß Dichtung aus Dichtung entsteht und daß es schwer, 
wenn nicht unmöglich ist, rhetorisch geformte, vielschichtige Zeichenkomplexe so 
zu gestalten, daß ihnen eindeutige Botschaften oder gar Handlungsanweisungen 
entnommen werden können.70

Se la Commedia dantesca è quindi un testo che rivendica, tramite l’episo-
dio-chiave del ‘libro galeotto’, l’apertura di senso propria dei testi finzionali 
(fenomeno, che, allo stesso tempo, ne fa l’esatto contrario dei testi esempla-
ristici adoperati dai religiosi), sollevare tali problematiche nel Trecento non 
è senza rischio. Com’è stato sottolineato in tantissimi contributi (compresi 
quelli di Giorgio Padoan!), sulla finzione dantesca incombono gravi sospetti 
non solo di diffamazione ma soprattutto di eterodossia71 – i quali affettano, 
per effetto di traslazione, anche la spiegazione che Boccaccio intende fornire 
di questo testo.72 Specie nel caso del momento di lettura descritto da Dante 

70	 �Thomas Klinkert, «  Zum Status von Intertextualität im Mittelalter: Tristan, Lancelot, 
Francesca da Rimini », in: Deutsches Dante-Jahrbuch 81 (2006), pp. 27–69, qui p. 69. (« Que-
sto è lo sfondo epistemologico della Commedia di Dante, di un testo, che, in un gesto restau-
rativo, offre un commento all’ormai instabile modello del mondo proposto dalla scolastica 
e lo converte in una finzione cosmologica – per rivelare allo stesso tempo (e forse senza 
volerlo) le lacune e le contraddizioni di tale modello. La Commedia decostruisce quindi 
questo modello, e lo decostruisce già per il semplice fatto che si permette di trasformare 
il discorso della scolastica in una finzione poetica, cioè di usare un modo di enunciazione 
non previsto per la trattazione di questioni teologiche. [...] Allo stesso tempo viene for-
mulato, in modo implicito, un commento metapoetico sull’ambivalenza della costruzione 
del significato poetico. La quintessenza di questo commento è la seguente: la poesia nasce 
dalla poesia stessa ed è difficile, se non impossibile, forgiare complessi semiotici polisemi-
ci, formati con i mezzi della retorica, in modo da ricavarne messaggi univoci o addirittura 
direttive comportamentali. »)

71	 �Cfr. Giorgio Padoan, « Boccaccio, Giovanni  », in: Umberto Bosco (a cura di), Enciclo-
pedia dantesca, p. 649. Per una panoramica più generale della fortuna della Commedia nel 
Trecento si veda ad esempio Aldo Vallone, Storia della critica dantesca dal XIV al XX secolo, 
Milano, Vallardi, 1981, pp. 51–230. Cfr. anche il contributo di Sergio Cristaldi pubblicato 
in questo tomo. 

72	 �Se queste difficoltà del Boccaccio sono state rilevate, almeno in parte, già da Giorgio 
Padoan nei suoi vari contributi (cfr. la bibliografia alla fine del presente saggio), anche altri 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Johanna Gropper

nel canto V dell’Inferno, il commentatore si trova così davanti a un dilem-
ma: da una parte le Esposizioni dovrebbero, secondo lo scopo che si prefigge 
l’autore stesso nell’accessus, « spiegare l’artificioso testo, la moltitudine delle 
storie e la sublimità de’ sensi, nascosta sotto il poetico velo della Commedia 
del nostro Dante »,73 il che implicherebbe anche la delucidazione di contrad-
dizioni e/o di fenomeni autoriflessivi; dall’altra però (per precauzione nei 
confronti sia di eventuali detrattori del poema sia degli uditori, forse non 
degni di conoscere ogni verità) non tutto può essere detto. Il carattere fittizio 
delle opere letterarie, come traspare dall’episodio del ‘libro galeotto’, rientra 
sicuramente in questa categoria ‘problematica’ di saperi non destinati alle 
orecchie di chiunque.
Come reagisce Boccaccio davanti a tale dilemma? Tenendo conto dell’opera 
del Certaldese nella sua interezza, la sua sembra – ed è questo che può fuor-
viare i critici – una duplice strategia che distingue accuratamente tra opere 
strettamente letterarie come il Decameron da una parte, e la prassi divulgativa 
delle Esposizioni dall’altra. Nel caso di testi narrativi, infatti, davanti al dilem-
ma appena tracciato il metodo dell’integumentum, volto a celare una dottrina 
a occhi indiscreti, dispiega la sua piena potenzialità: permette, per così dire, 
di parlare in codice e di accennare, almeno per un lettore ‘buon intenditore’, 
al problema della finzione letteraria, che dalla lettura di Klinkert appare cen-
trale per il quinto canto dell’Inferno dantesco. Come ho cercato di dimostrare 
altrove,74 Boccaccio ha compreso perfettamente questo messaggio dell’epi-
sodio dantesco. Lo prova dando al suo capolavoro il ‘cognome’ « Prencipe 
Galeotto  », che per un lettore avveduto, la «  intendente persona  »75 che 
Boccaccio menziona nella Conclusione dell’autore, segnala il carattere fittizio 
del libro. 
Se il Certaldese però (e ci credo fermamente) ha colto la problematica sog-
giacente al quinto canto dell’Inferno dantesco, la linea di continuità che così 

autori hanno studiato come il procedimento del Certaldese nelle Esposizioni sia determi-
nato da problematiche derivanti dal clima socio-culturale del tempo. Si veda ad esempio 
Marthe Dozon, « Poésie et mythologie: les ‘Esposizioni’ de Boccace à la Divine Comédie », 
in: Bruno Pinchard (a cura di), Pour Dante. Dante et l’apocalypse. Lectures humanistes de Dante. 
Travaux du Centre d’Études supérieures de la Renaissance autour de Dante (1992–1998), Paris, 
Champion, 2001, pp. 305–316.

73	 �Boccaccio, Esposizioni sopra la Comedia di Dante, p. 1.
74	 �Johanna Gropper, « Vom Kommentar zur kreativen Rezeption: Boccaccio’s Commedia-Be-

züge am Beispiel von Inferno V », in: Deutsches Dante-Jahrbuch 89 (2014), pp. 156–180.
75	 �Cfr. Giovanni Boccaccio, Decameron, Conclusione dell’autore, § 4. Si noti inoltre che questa 

« intendente persona » dispone anche di un « ragionevole occhio » (ibid.), il che indica già 
un certo atteggiamento ricettivo. Citazione secondo l’edizione a cura di Vittore Branca: 
Giovanni Boccaccio, Tutte le opere. Vol. IV: Il Decameron, Milano, Mondadori, 1976.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


151Giovanni Boccaccio: buono o cattivo lettore di Dante?

si apre tra i due autori si dovrebbe, in qualche modo, rispecchiare anche 
nelle Esposizioni. Boccaccio, che proprio negli ultimi anni della sua vita scrive 
anche un’opera teorica quale le Genealogie deorum gentilium, non avrà di cer-
to dimenticato l’insegnamento della Commedia dantesca quando ha steso le 
Esposizioni; e data la cronologia – il lavoro sul Decameron si estende fino agli 
ultimi anni di vita dell’autore76 – anche l’ipotesi di una possibile conversione 
del Certaldese che potrebbe implicare un distacco da posizioni preceden-
ti non regge. Più che ricorrere al concetto extraletterario di una palinodia 
dell’autore, conviene forse prendere in considerazione un altro aspetto in-
erente allo stesso commento del Boccaccio per arrivare ad una spiegazione 
della laconicità delle Esposizioni nei confronti del libro ‘mezzano’ d’amore, un 
aspetto strettamente connesso ai già menzionati principi della divulgazione 
del sapere nel Medioevo: infatti, come già menzionato, la teoria dell’integu-
mentum come la stessa tradizione del genere ‘commento’ implicano che deter-
minate verità « ascos[e] sotto bella menzogna » non devono essere accessibili 
ad un pubblico incolto e quindi non possono nemmeno essere esposte in un 
commento il cui scopo è proprio quello di rendere il testo chiosato più acces-
sibile anche a chi non dispone della cultura necessaria per decifrarlo da solo. 
Questa ‘apertura al grande pubblico’ è tra l’altro un aspetto che accompagna 
il commento boccacciano alla Commedia sin dall’inizio del progetto: secondo 
il testo della petizione dei cittadini fiorentini in seguito alla quale il Comune 
di Firenze assegnò al Certaldese l’incarico della lectura Dantis infatti, anche 
un pubblico meno colto – quello dei « non grammatici » – può trarre bene-
ficio dall’insegnamento della Commedia e di conseguenza l’esegesi pubblica si 
deve fare davanti a « tutti coloro che vogliono ascoltare » (« omnibus audire 
volentibus »).77 Senza controllo su chi è presente alla lettura è compito del 
commentatore di fare i tagli eventualmente necessari per mantenere, nel 

76	 �Come ha dimostrato Vittore Branca, l’autografo del Decameron, trasmessoci dal mano-
scritto Hamilton 90, conservato nella Staatsbibliothek di Berlino, con le sue varianti che 
indicano il continuo ritorno dell’autore sul testo, è da datare al 1370 circa. Contrariamente 
alla tesi lungamente sostenuta dalla critica che il lavoro sul Decameron fosse già definiti-
vamente concluso nel 1351, Boccaccio si è quindi consacrato al suo capolavoro anche 
in tarda età (e addirittura ripetutamente). Per la descrizione del codice Hamilton 90, cfr. 
Vittore Branca, La tradizione delle opere di Giovanni Boccaccio. II: Un secondo elenco di manoscritti 
e studi sul testo del Decameron, Roma, Edizioni di Storia e Letteratura, 1991, pp. 211–262. 

77	 �Il testo della petizione si legge ad esempio nell’edizione ottocentesca del commento boc-
cacciano curata da Gaetano Milanesi: Giovanni Boccaccio, Il comento sopra la Comedia. 
Proceduta dalla Vita di Dante Allighieri, Firenze, Le Monnier, 1863, vol. I, pp. I–II. Le due 
citazioni si trovano a p. I. 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Johanna Gropper

caso specifico della lettura comune di Paolo e Francesca, il mistero che av-
volge il potere della finzione letteraria. 
La mia tesi è che Boccaccio, perfettamente cosciente di questo fatto, nelle 
sue Esposizioni e specialmente nel suo commento al quinto canto dell’Infer-
no si adegua a ciò che crede (o sa?) essere il suo uditorio. Se osserviamo 
quale immagine Boccaccio ci fornisce degli «  uomini d’alto intendimento 
e di mirabile perspicacità, come universalmente solete esser voi, signori fi-
orentini »,78 a cui si rivolge nell’accessus delle Esposizioni, ci rendiamo conto 
infatti che non li considera proprio come i più intelligenti (ripensiamo a « the 
brighter ones » di Menocal). Tutto il contrario: tramite la mordente ironia 
dell’apostrofe al pubblico, colma di superlativi che nessuna convenzione di 
captatio benevolentiae potrebbe giustificare, nonché tramite l’insistenza sulla 
lacunosa cultura degli uditori, appare evidente che, agli occhi di Boccaccio, 
i suoi ascoltatori sono l’esatto opposto della persona intendente alla quale 
il Decameron si rivolge.79 A loro non è destinata una storia come quella del 
‘libro galeotto’ – e viene, di conseguenza, taciuta. Solo una spia allude anco-
ra al problema della finzionalità dei testi letterari: è quella frase secondo la 
quale la versione dantesca dei fatti sia mera « finzione formata sopra quello 
che era possibile ad essere avvenuto ». Affermazione che, oltre a riassumere 
le ragioni dell’autore per astenersi dal racconto, permette anche di evocare 
questo complesso tematico centrale del canto V dell’Inferno senza per questo 
di-mostrare (nel senso etimologico della parola), tramite la mise en abyme della 
scena di lettura, tutto il potere della finzione letteraria, come accade invece 
nel testo dantesco.
La tesi della Menocal sarebbe quindi da modificare come segue: il commen-
to del Boccaccio, fornendo spiegazioni linguistiche e informazioni storiche, 
sicuramente rende accessibile la ‘corteccia’ della Commedia anche agli ultimi 
della classe – ma i « più intelligenti », se ce ne dovessero essere nel pubblico, 
rimarranno a bocca asciutta davanti alla scelta del Boccaccio di non svela-
re le implicazioni dell’episodio del ‘libro galeotto’ di fronte ad un uditorio 
composto, anche o prevalentemente (non importa nemmeno), da ‘non-in-
tendenti’. In questa prospettiva, la lacuna nel commento boccacciano, con-
trariamente a quanto affermato da certi critici, non è un semplice rifiuto 
e tanto meno un alibi; è invece una scelta voluta e consapevole basata su 

78	 �Giovanni Boccaccio, Esposizioni sopra la Comedia di Dante, p. 1.
79	 �Per una distinzione tra l’intendente persona e le donne come destinari del Decameron si 

veda il mio già citato saggio: Johanna Gropper, « Vom Kommentar zur kreativen Rezep-
tion: Boccaccio’s Commedia-Bezüge am Beispiel von Inferno V », in particolare la seconda 
parte (pp. 167–175). 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


153Giovanni Boccaccio: buono o cattivo lettore di Dante?

determinati principi. Che il commento del Boccaccio abbia i suoi limiti (ed 
insista, agli occhi di alcuni, addirittura un po’ troppo sul senso letterale del 
testo,80 a scapito della spiegazione allegorica) è tutt’altro che un caso, anzi, ci 
troviamo davanti ad una mossa strategica nei confronti del poema dantesco, 
una scelta della quale ci possiamo rendere conto solo se nella nostra lettura 
delle Esposizioni come della Commedia teniamo in considerazione esattamen-
te quei due parametri sui quali ho insistito nell’ultima parte di questo mio 
contributo: primo, che i testi sia dell’originale dantesco sia del commento 
boccacciano sono perfettamente consapevoli di certi principi relativi alla di-
vulgazione del sapere; e secondo, che fra Dante e Boccaccio c’è una linea di 
continuità in merito alla consapevolezza della finzionalità dei testi letterari. 

Conclusione: Boccaccio (ironico) difensore del suo commento? 

In guisa di conclusione vorrei affrontare un’ultima vexata quaestio della criti-
ca: come sono da intendere i famigerati sonetti, da CXXII a CXXV,81 che 
pressoché nessuna delle pubblicazioni sulle Esposizioni può fare a meno di 
menzionare? Si tratta di quei componimenti in cui Boccaccio, con riferimenti 
ad un pubblico plebeo e ingrato, si rammarica d’aver «  le muse vilmente 
prostrate / nelle fornice del vulgo dolente »82 e d’aver palesato i loro segreti; 
misfatto, questo, che non si riprodurrà più.83 Il secondo dei quattro sonetti 
responsivi, forse quello più importante, ricollega questo (solo apparente?) 
pentimento direttamente a Dante, che l’autore immagina nell’aldilà, rifiutan-

80	 �Rilevato, senza essere funzionalizzato, già nella descrizione abbastanza sommaria del 
Toynbee, dove sin dalle prime righe del paragrafo in questione s’insiste sull’incostante va-
lore del commento boccacciano, che in parte fornisce informazioni e descrizioni « delle più 
elementari, per non dire infantili » (« most elementary, not to say childish description », 
Paget Toynbee, « Boccaccio’s Commentary on the ‘Divina Commedia’ », pp. 115sqq.). 
Nella prospettiva proposta nel presente saggio questo fenomeno appare invece come un 
tentativo del Boccaccio di adeguarsi al suo pubblico, tentativo che sarebbe tra l’altro in 
linea con la già menzionata tradizione commentaria (cf. nota 62). Una simile ipotesi si 
trova anche nel già citato saggio di Gilson, dove lo studioso vede, nell’attenzione all’espo-
sizione letterale, una riposta ai « context-specific demands raised by one category of his 
listerers and readers » (Simon Gilson, « Modes of Reading in Boccaccio’s Esposizioni sopra 
la Comedia », p. 260).

81	 �Giovanni Boccaccio, Rime, Carmina, Epistole e Lettere, Vite, De Canaria, pp. 95sq. Tutte le 
citazioni si fanno secondo questa edizione. 

82	 �Sonetto CXXII, vv.1–2.
83	 �« Detto ho assai che io cruccioso sono / di ciò che stoltamente è stato fatto / ma frastornar-

si non si puote omai. / Però ti posa e a me dà perdono, / ch’io ti prometto ben che ’n tal 
misfatto / più non mi spingerà alcun giammai. » (Sonetto CXXIV, vv. 9–14.)

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Johanna Gropper

do di specificare la concreta collocazione del grande predecessore in uno dei 
tre regni dell’oltretomba: 

Se Dante piange, dove ch’el si sia, 
Che li concetti del suo alto ingegno 
aperti sieno stati al vulgo indegno, 
come tu di’, della lettura mia, 
ciò mi dispiace molto, né mai fia
ch’io non ne porti verso me disdegno: 
come ch’alquanto pur me ne ritegno, 
perché d’altrui, non mia, fu tal follia. 
Vana speranza e vana povertade
E l’abbagliato senno delli amici
E gli lor prieghi ciò mi fecer fare. 
Ma non goderan guar di tal derrate
Questi ingrati meccanici, nimici
D’ogni leggiadro e caro adoperare.84

Secondo la comune opinione dei critici, ripetuta da anni,85 queste poesie 
sono, ancora una volta, il segno evidente di una conversione del Boccaccio 
in fin di vita, di una palinodia che sancisce definitivamente la rottura con 
un modello di letteratura aperta anche agli illetterati, come è il caso sia della 
Commedia dantesca sia del Decameron boccacciano. 
A guardare più da vicino, però, anche questa interpretazione, come la demo-
lizione totale del Boccaccio lettore di Dante in concomitanza della quale di 
solito appare, potrebbe essere il risultato di una conclusione affrettata basata 
sul preconcetto che esiste un insormontabile abisso tra un Dante ‘medievale’ 
e un Boccaccio ‘rinascimentale’ e umanista che, come Petrarca, negli ultimi 
anni della sua vita finisce per rifugiarsi nell’elitarismo. Alla luce del mio in-
tervento, che spero abbia dimostrato che tra Dante e Boccaccio non c’è tanto 
una rottura epistemologica, quanto piuttosto una continuità evolutiva, so-
prattutto per ciò che riguarda i concetti di pubblico e di finzione letteraria, il 

84	 �Citato secondo Giovanni Boccaccio, Rime, Carmina, Epistole e Lettere, Vite, De Canaria, 
pp. 95sq.

85	 �Infatti, questo punto di vista si trova già in Orazio Bacci (cf. Idem, « Il Boccaccio lettore di 
Dante », pp. 29sqq.) ed è ovviamente presente anche nelle opere di Padoan, che vi vede 
(come gran parte dei suoi seguaci) una « resa senza condizioni » (cfr. Idem, « Introduzio-
ne », p. XXI nonché Idem, « Giovanni Boccaccio », p. 649) davanti agli ideali elitari della 
nascente cultura umanista. Da ultimo è stato Paolo Baldan a ripetere il luogo comune 
che Boccaccio, tramite i quattro sonetti, vorrebbe rinnegare la sua lettura pubblica della 
Commedia. Cfr. Idem, « Pentimento e espiazione di un pubblico lettore (Boccaccio e la Com-
media dantesca) », in: Idem, Nuovi ritorni su Dante, Alessandria, Edizioni dell’Orso, 1998, 
pp. 89–101.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


155Giovanni Boccaccio: buono o cattivo lettore di Dante?

significato dei quattro sonetti appare completamente diverso. Siccome questi 
componimenti, come già negli anni Settanta è stato ipotizzato da Gioacchino 
Paparelli, sono « chiaramente di conio dantesco »86 e pullulano inoltre di 
richiami alla Commedia (nonché, potremmo aggiungere, allo schema di (fin-
ta) conversione messo in atto nel Canzoniere petrarchesco),87 essi assumono 
meno l’aspetto di un mutamento d’animo di quanto non assumano piutto
sto l’aspetto di un’autodifesa ironica del proprio lavoro di commentatore. 
Come nelle sue Esposizioni, che, pur rendendo in apparenza la Commedia dan-
tesca accessibile ad un pubblico incolto, passano volutamente oltre il potere 
segreto della finzione letteraria, anche in questi quattro sonetti il Boccaccio 
si rivela essere un autore astuto e furbo che apre il significato delle sue opere 
solo a chi le sa accuratamente decifrare. Tuttavia, come dimostra l’esempio 
del giudizio critico sul Boccaccio lettore di Dante, anche una decrittazione 
che, nella retrospettiva, si rivela incompleta o problematica può avere un 
suo valore euristico, in quanto ci fa riflettere sui preconcetti della nostra 
stessa attività interpretativa. 

Bibliografia

AA.VV., «  Introduction  », in: Paola Nasti/Claudia Rossignoli (a cura di), 
Interpreting Dante. Essays on the Traditions of Dante Commentary, Notre Dame, 
University of Notre Dame Press, 2013, pp. 1–16.

Dante Alighieri, Convivio, Milano, Rizzoli, 1993.
Idem, La Divina Commedia. Commento di Anna Maria Chiavacci Leonardi, 

Milano, Mondadori, 1994.
Luca Azzetta, « Vicende d’amanti e chiose di poema. Alle radici di Boccaccio 

interprete di Francesca », in: Studi sul Boccaccio 37 (2009), pp. 155–170. 

86	 �Gioacchino Paparelli, « Due modi opposti di leggere Dante: Petrarca e Boccaccio », in: 
Società dantesca italiana (a cura di), Giovanni Boccaccio editore e interprete di Dante, Firenze, 
Olschki, 1979, pp. 73–90, qui p. 90. 

87	 �Come ha dimostrato in modo particolarmente convincente Joachim Küpper, perfino la 
palinodia suggerita dagli ultimi componimenti del Canzoniere si rivela in fin dei conti in-
completa: contrariamente a quanto affermato per decenni dalla maggior parte dei critici, 
Petrarca infatti, nell’invocazione alla vergine, non riesce a superare ‘l’errore’ dell’amore 
per Laura. Cfr. Joachim Küpper, « Palinodie und Polysemie in der Marienkanzone (Mit 
einigen Gedanken zu den Bedingungen der Unterschiede von antiker und abendländi-
scher Kunst) », in: Idem, Petrarca. Das Schweigen der Veritas und die Worte des Dichters, Berlin/
New York, De Gruyter, 2002, pp. 162–201.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Johanna Gropper

Orazio Bacci, Il Boccaccio lettore di Dante. Conferenza letta da Orazio Bacci nella sala 
di Dante in Orsanmichele, Firenze, Sansoni, 1913.

Paolo Baldan, « Pentimento e espiazione di un pubblico lettore (Boccaccio e 
la Commedia dantesca) », in: Idem, Nuovi ritorni su Dante, Alessandria, Edi-
zioni dell’Orso, 1998, pp. 89–101. 

Zygmunt G. Barański, «  Chiosar con altro testo  ». Leggere Dante nel Trecento, 
Fiesole, Cadmo, 2001. 

Idem, «  Petrarch, Dante, Cavalcanti  », in: Idem/Theodore J. Cachey, Jr. 
(a cura di), Petrarch and Dante. Anti-Dantism, Metaphysics, Tradition, Notre 
Dame, University of Notre Dame Press, 2009, pp. 50–113.

Salvatore Battaglia, La coscienza letteraria del Medioevo, Napoli, Liguori, 1965. 
Saverio Bellomo, Dizionario dei commentatori danteschi: L’esegesi della « Commedia » 

da Iacopo Alighieri a Nidobeato, Firenze, Olschki, 2004.
Idem, « Dante letto da Boccaccio », in: Michelangelo Picone (a cura di), Le 

tre corone. Modelli e antimodelli della « Commedia », Ravenna, Longo, 2007, 
pp. 31–47. 

Saverio Bellomo, « How to Read the Early Commentaries », in: Paola Nasti/
Claudia Rossignoli (a cura di), Interpreting Dante. Essays on the Traditions of 
Dante Commentary, Notre Dame, University of Notre Dame Press, 2013, 
pp. 84–109. 

Attilio Bettinzoli, « Per una definizione delle presenze dantesche nel Deca-
meron. I registri ideologici, lirici, drammatici  », in: Studi sul Boccaccio 13 
(1981–82), pp. 267–326.

Idem, « Per una definizione delle presenze dantesche nel Decameron. Ironizza-
zione e espressivismo antifrastico-deformatorio », in: Studi sul Boccaccio 14 
(1983–84), pp. 209–240.

Giuseppe Billanovich, « La leggenda Dantesca del Boccaccio », in: Studi Dan-
teschi 28 (1949), pp. 45–144.

Giovanni Boccaccio, Tutte le opere. Vol. IV: Il Decameron, Milano, Mondadori, 
1976.

Idem, Tutte le opere. Vol. V: Rime, Carmina, Epistole e Lettere, Vite, De Canaria, 
Milano, Mondadori, 1992.

Idem, Tutte le opere. Vol. VI: Le Esposizioni sopra la Commedia. Milano, Monda-
dori, 1965.

Steven Botterill, «  Reading, Writing, and Speech in the Fourteenth- and 
Fifteenth-Century Commentaries on Dante’s Comedy  », in: Paola Nasti/
Claudia Rossignoli (a cura di), Interpreting Dante. Essays on the Traditions of 
Dante Commentary, Notre Dame, University of Notre Dame Press, 2013, 
pp. 17–29.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


157Giovanni Boccaccio: buono o cattivo lettore di Dante?

Vittore Branca, La tradizione delle opere di Giovanni Boccaccio. II: Un secondo elenco 
di manoscritti e studi sul testo del Decameron, Roma, Edizioni di Storia e Let-
teratura, 1991, pp. 211–262.

Idem, Boccaccio medievale. Nuova edizione [sulla base della sesta edizione accre-
sciuta], Milano, BUR, 2010.

Hennig Brinkmann, « Verhüllung (‘integumentum’) als literarische Darstel-
lungsform im Mittelalter », in: Albert Zimmermann (a cura di), Der Begriff 
der repraesentatio im Mittelalter. Stellvertretung, Symbol, Zeichen, Bild, Berlin, De 
Gruyter, 1971, pp. 314–339.

Francesco Bruni, Boccaccio. L’invenzione della letteratura mezzana, Bologna, Il Mu-
lino, 1990.

August Buck, Italienische Dichtungslehren vom Mittelalter bis zum Ausgang der 
Renaissance, Tübingen, Niemeyer, 1952, pp. 67–87. 

Theodore J. Cachey, Jr., « Between Petrarch and Dante: Prolegomenon to 
a Critical Discourse », in: Zygmunt G. Barański/Theodore J. Cachey, Jr. 
(a cura di), Petrarch and Dante. Anti-Dantism, Metaphysics, Tradition, Notre 
Dame, University of Notre Dame Press, 2009, pp. 3–49.

Claude Cazalé Bérard, « Autour du chant V de L’Enfer. Les réécritures boc-
caciennes de l’amor gentile », in: Bruno Pinchard (a cura di), Pour Dante. 
Dante et l’apocalypse. Lectures humanistes de Dante. Travaux du Centre d’Études 
supérieures de la Renaissance autour de Dante (1992–1998), Paris, Champion, 
2001, pp. 317–332.

Carlo Delcorno, « Note sui dantismi nell’Elegia di madonna Fiammetta », in: 
Studi sul Boccaccio 11 (1979), pp. 251–294.

Idem, « Gli scritti danteschi del Boccaccio », in: Ennio Sandal (a cura di), 
Dante e Boccaccio. Lectura Dantis Scaligera, Roma/Padova, Antenore, 2006, 
pp. 109–137. 

Francesco De Sanctis, Storia della letteratura italiana, Napoli, Murano, 1870.
Marthe Dozon, «  Poésie et mythologie: les ‘Esposizioni’ de Boccace à la 

Divine Comédie », in: Bruno Pinchard (a cura di), Pour Dante. Dante et l’a-
pocalypse. Lectures humanistes de Dante. Travaux du Centre d’Études supérieures 
de la Renaissance autour de Dante (1992–1998), Paris, Champion, 2001, 
pp. 305–316.

Robert Durling, « Boccaccio on Interpretation. Guido’s Escape (Decameron 
VI, 9) », in: Aldo S. Bernardo/Anthony L. Pellegrini (a cura di), Dante, 
Petrarch, Boccaccio. Studies in the Italian Trecento in Honor of Charles S. Singleton, 
Binghamton, Center for Medieval and Early Renaissance Studies, 1983, 
pp. 273–304.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Johanna Gropper

Franco Fido, «  Dante personaggio mancato del Decameron  », in: Marga 
Cottino-Jones/Edward F. Tuttle (a cura di), Boccaccio. Secoli di vita, Raven-
na, Longo, 1977, pp. 177–189.

Idem, Il regime delle simmetrie imperfette, Milano, Franco Angeli, 1988. 
Sunhee Kim Gertz, « The Readerly Imagination. Boccaccio’s Commentary 

on Dante’s Inferno V », in: Romanische Forschungen 105 (1993), pp. 1–29. 
Simon Gilson, « Modes of Reading in Boccaccio’s Esposizioni sopra la Come-

dia  », in: Paola Nasti/Claudia Rossignoli (a cura di), Interpreting Dante. 
Essays on the Traditions of Dante Commentary, Notre Dame, University of 
Notre Dame Press, 2013, pp. 250–282. 

Carlo Grabher, « Il culto del Boccaccio per Dante e alcuni aspetti delle sue 
opere dantesche », in: Studi danteschi 30 (1951), pp. 129–156.

Johanna Gropper, « ‘Finzione formata sopra quello che era possibile ad essere 
avvenuto.’ Zum Status von Boccaccios Dante-Bezügen im Decameron », in: 
Zeitsprünge. Forschungen zur Frühen Neuzeit 17 (2013), pp. 369–391.

Eadem, «  Vom Kommentar zur kreativen Rezeption: Boccaccio’s Comme-
dia-Bezüge am Beispiel von Inferno V  », in: Deutsches Dante-Jahrbuch 89 
(2014), pp. 156–180.

Domenico Guerri, Il commento del Boccaccio a Dante. Limiti della sua autenticità e 
questioni critiche che n’emergono, Bari, Laterza, 1926.

Idem, « Contributo alla storia della cultura fiorentina nel primo Quattrocen-
to. Del rifacimento del Commento del Boccaccio a Dante e di altro », in: 
Giornale storico della letteratura italiana 96 (1930), pp. 241–265.

Robert Hollander, Boccaccio’s Dante and the Shaping Force of Satire, Ann Arbor, 
University of Michigan Press, 1997.

Idem, « Imitative Distance », in: Idem, Boccaccio’s Dante and the Shaping Force of 
Satire, Ann Arbor, University of Michigan Press, 1997, pp. 21–52 [già in: 
Studi sul Boccaccio 13 (1981–82), pp. 169–198].

Idem, « Boccaccio’s Dante », in: Idem, Boccaccio’s Dante and the Shaping Force of 
Satire, Ann Arbor, The University of Michigan Press, 1997, pp. 9–19 [già 
in: Italica 63 (1986), pp. 278–289]. 

Jason M. Houston, Building a Monument to Dante. Boccaccio as Dantista, Toronto, 
Toronto University Press, 2010.

Andreas Kablitz, «  Dantes poetisches Selbstverständnis (Convivio – Comme-
dia) », in: Winfried Wehle (a cura di.), Über die Schwierigkeiten, (s)ich zu sa-
gen. Horizonte literarischer Subjektkonstitution, Frankfurt, Klostermann, 2001, 
pp. 17–57.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


159Giovanni Boccaccio: buono o cattivo lettore di Dante?

Thomas Klinkert, « Zum Status von Intertextualität im Mittelalter: Tristan, 
Lancelot, Francesca da Rimini », in: Deutsches Dante-Jahrbuch 81 (2006), 
pp. 27–69.

Joachim Küpper, Diskurs-Renovatio bei Lope de Vega und Calderón. Untersuchungen 
zum spanischen Barockdrama. Mit einer Skizze zur Evolution der Diskurse in Mit-
telalter, Renaissance und Manierismus, Tübingen, Narr, 1990.

Idem, « Palinodie und Polysemie in der Marienkanzone. (Mit einigen Gedan-
ken zu den Bedingungen der Unterschiede von antiker und abendländi-
scher Kunst) », in: Idem, Petrarca. Das Schweigen der Veritas und die Worte des 
Dichters, Berlin/New York, De Gruyter, 2002, pp. 162–201.

Henri de Lubac, Exégèse médiévale. Les quatre sens de l’écriture, Paris, Aubier, 
1959–1964.

Francesco Maggini, « Il Boccaccio dantista », in: Miscellanea storica della Valdelsa 
29 (1921), pp. 116–122.

Carlo Muscetta, Giovanni Boccaccio, Bari, Laterza, 1972.
Alfred Noyer-Weidner, « Was bedeutete Dante für die beiden anderen ‘Kro-

nen von Florenz’, insbesondere für Petrarca? (Mit einem Ausblick auf 
die Danterezeption vom 16. bis 18. Jahrhundert) », in: Idem, Umgang mit 
Texten, a cura di Klaus W. Hempfer, vol. I, Wiesbaden, Steiner, 1986, 
pp. 193–201. 

Friedrich Ohly, Vom geistigen Sinn des Wortes im Mittelalter, Darmstadt, Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft, 1966.

Giorgio Padoan, L’ultima opera di Giovanni Boccaccio. Le ‘Esposizioni sopra il Dan-
te’, Padova, Antonio Milani, 1959. 

Idem, « Boccaccio, Giovanni », in: Umberto Bosco (a cura di), Enciclopedia 
dantesca, vol. I, Roma, Istituto della Enciclopedia italiana, 1970, pp. 645–
650.

Idem, « Il Boccaccio fedele di Dante », in: Idem, Il Boccaccio, le muse, il Parnaso 
e l’Arno, Firenze, Olschki, 1978, pp. 229–246.

Gioacchino Paparelli, « Due modi opposti di leggere Dante: Petrarca e Boc-
caccio », in: Società dantesca italiana (a cura di), Giovanni Boccaccio editore e 
interprete di Dante, Firenze, Olschki, 1979, pp. 73–90.

Claudette Perrus, «  Riscritture dantesche fra Decameron e Esposizioni  », in: 
Michelangelo Picone (a cura di), Autori e lettori di Boccaccio. Atti del Conve-
gno internazionale di Certaldo (20–22 settembre 2001), Firenze, Cesati, 2002, 
pp. 277–288. 

Antonio E. Quaglio, « Francesca da Rimini tra Dante e Boccaccio », in: Idem, 
Al di là di Francesca e Laura, Padova, Antenore, 1973, pp. 7–30.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Johanna Gropper

Gerhard Regn, « Doppelte Autorschaft: Prophetische und poetische Inspira-
tion in Dantes Paradies », in: Renate Schlesier/Beatrice Trînca (a cura di), 
Inspiration und Adaptation. Tarnkappen mittelalterlicher Autorschaft, Hildesheim, 
Weidmann, 2008, pp. 139–155.

Lorenzo Renzi, Le conseguenze di un bacio. L’episodio di Francesca nella « Commedia » 
di Dante, Bologna, Il Mulino, 2007.

Francisco Rico, «  La ‘conversione’ del Boccaccio  », in: Sergio Luzzatto/
Gabriele Pedullà (a cura di), Atlante della letteratura italiana, Torino, Einau-
di, 2010, pp. 224–228.

Aldo Rossi, « Dante nella prospettiva del Boccaccio », in: Studi danteschi 37 
(1960), pp. 63–139.

Vittorio Russo, « Nuclei e schemi narrativi nelle Esposizioni », in: Idem, Con le 
muse in Parnaso. Tre studi sul Boccaccio, Napoli, Bibliopolis, 1983, pp. 109–
165.

Ennio Sandal (a cura di), Dante e Boccaccio. Lectura Dantis Scaligera, Roma/
Padova, Antenore, 2006.

Bruno Sandkühler, Die frühen Dante-Kommentare und ihr Verhältnis zur mittelalter-
lichen Kommentartradition, München, Hueber, 1967.

Idem, « Die Kommentare zur Commedia bis zur Mitte des 15. Jahrhunderts », 
in: August Buck (a cura di), Die italienische Literatur im Zeitalter Dantes und 
am Übergang vom Mittelalter zur Renaissance. Vol. I: Dantes Commedia und 
die Dante-Rezeption des 14. und 15. Jahrhunderts, Heidelberg, Winter, 1987, 
pp. 166–208.

Società dantesca italiana (a cura di), Giovanni Boccaccio editore e interprete di 
Dante, Firenze, Olschki, 1979.

Karlheinz Stierle, « Der Schrecken der Kontingenz – Ein verborgenes Thema 
in Dantes Commedia », in: Bernhard Greiner/Maria Moog-Grünewald (a 
cura di), Kontingenz und Ordo. Selbstbegründung des Erzählens in der Neuzeit, 
Heidelberg, Winter, 2000, pp. 29–46.

Sara Sturm-Maddox, « Dante, Petrarch and the Laurel Crown », in: Zygmunt 
G. Barański/Theodore J. Cachey, Jr. (a cura di), Petrarch and Dante. An-
ti-Dantism, Metaphysics, Tradition, Notre Dame, University of Notre Dame 
Press, 2009, pp. 290–319.

Luigi Surdich, Boccaccio, Roma, Laterza, 2011.
Paget Toynbee, « Boccaccio’s Commentary on the ‘Divina Commedia’ », in: 

The Modern Language Review 2 (1907), pp. 97–120.
Jonathan Usher, « Paolo and Francesca in the Filocolo and the Esposizioni », in: 

Lectura Dantis [Virginiana] 10 (1992), pp. 22–33. 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


161Giovanni Boccaccio: buono o cattivo lettore di Dante?

Aldo Vallone, « Boccaccio lettore di Dante  », in: Società dantesca italiana 
(a cura di), Giovanni Boccaccio editore e interprete di Dante, Firenze, Olschki, 
1979, pp. 91–117.

Idem, Storia della critica dantesca dal XIV al XX secolo, Milano, Vallardi, 1981. 
Giuseppe Vandelli, « Su l’autenticità del Comento del Boccaccio », in: Studi 

danteschi 11 (1927), pp. 5–120.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ALICE MALZACHER

Uno sguardo moderno su Dante: il caso Petrarca

Riassunto

Partendo dall’osservazione che descrive il modo petrarchesco di rifarsi alla tradi-
zione della lirica amorosa come una ‘decostruzione letteraria’, il presente contributo 
si propone di approfondire la tecnica delle riprese petrarchesche dello stilnovismo 
dantesco. In questo, l’analisi si concentra sulle riprese intertestuali nelle ‘canzoni 
degli occhi’ (RVF 71–73) da un lato dell’ipotesto della Vita Nuova, ma dall’altro an-
che del famoso passo di Purg. XXIV, nel quale Dante fa apparire il suo stilnovismo 
quale coronamento di tutta una tradizione letteraria. A più livelli del testo, Petrarca 
mette in atto un gioco complesso di rovesciamenti per costruire la propria posizione 
poetica sulla base del materiale testuale dantesco. Allo stesso tempo si apre una nuo-
va prospettiva anche sul testo di Dante che rivela i principi della sua costruzione. Le 
tecniche moderne di lettura e quelle che Petrarca applicava nel Trecento sembrano 
avvicinarsi. Cosicché la sua lectura Dantis è in grado di fornire spunti – nonostante 
le differenze epistemologiche fra le epoche – anche all’approccio odierno al testo 
dantesco.

Zusammenfassung

Der vorliegende Beitrag nimmt die Beobachtung, welche Petrarcas Auseinander-
setzung mit der Tradition der Liebeslyrik als eine Dekonstruktion des Modells 
beschreibt, zum Anlass eines vertieften Blicks auf die Techniken von Petrarcas in-
tertextueller Bezugnahme auf Dantes dolce stil nuovo. In den Fokus rückt dabei der 
intertextuelle Dialog, welchen Petrarca in den ›Augenkanzonen‹ (RVF 71–73) mit 
theoretischen und praktischen Manifestationen stilnovistischen Dichtens in der Vita 
Nuova einerseits, aber auch mit jenem berühmten Passus aus Purg. XXIV führt, in 
dem Dante seine stilnovistische Dichtung als Krönung der literarischen Tradition 
vor sich erscheinen lässt. Es wird deutlich, wie Petrarca in einem komplexen und 
vielschichtig angelegten Spiel der Verkehrungen seine eigene dichterische Position 
auf der Grundlage von Dantes Textmaterial erstehen lässt. Gleichzeitig wird da-
durch aber auch ein neuer und veränderter Blick auf Dantes Text ermöglicht, der 
dessen Konstruktionsprinzipien aufdeckt. Modernste Lektüretechniken und solche 
aus der unmittelbaren Nachfolge Dantes scheinen sich dabei einander anzunähern, 
und Petrarcas lectura Dantis erweist sich – trotz epistemologischer Differenzen zwi-
schen den Epochen – auch für den heutigen Zugang zu Dantes Text als durchaus 
inspirierend.

Alice Malzacher
Uno sguardo moderno su Dante: il 

caso Petrarca

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Alice Malzacher

La critica ha tentato diverse volte con successo di rappresentare il confronto 
tra la lirica amorosa di Petrarca e lo stilnovismo nei termini di una deco-
struzione letteraria quale una compresenza di elementi distruttivi e costrut-
tivi.1 Petrarca attualizza da una parte in modo apparentemente conforme il 
vecchio sistema stilnovistico2 per minarlo allo stesso tempo con l’aggiunta 
di elementi contrari. Al fine di delucidare questo modo caratteristico in cui 
Petrarca si rifà al modello Dante, si presta particolarmente bene un esempio 
tanto breve quanto illuminante, l’incipit di RVF 72, la seconda delle ‘canzoni 
degli occhi’:3 

Gentil mia donna, i’ veggio
nel mover de’ vostr’occhi un dolce lume
che mi mostra la via ch’al ciel conduce;4

Colpiscono subito elementi classici del registro stilnovistico, quali il nesso 
della ‘donna gentile’, la ‘dolcezza’ dello sguardo, ma anche il concetto della 
« via ch’al ciel conduce ». Quest’ultima ci riporta in particolar modo a Dan-
te: è stata infatti sua l’innovazione di aver subordinato gli elementi dell’e-
sperienza amorosa all’esperienza dell’amore divino, in quanto la donna fa 
scorta all’io nel suo perfezionamento morale e spirituale. Nell’espressione 
poi «  nel mover de’ vostr’occhi …  » di Petrarca sembra rieccheggiare la 

1	 �Cfr. ad es. gli studi di Rainer Warning, « Imitatio und Intertextualität. Zur Geschichte 
lyrischer Dekonstruktion der Amortheologie: Dante, Petrarca, Baudelaire  », in: Klaus 
W. Hempfer/Gerhard Regn (a cura di), Interpretation – Festschrift für Alfred Noyer-Weidner zum 
60. Geburtstag, Wiesbaden, Steiner, 1983, pp. 288–317, e Franz Penzenstadler, « ‘Sì come 
eterna vita è veder Dio’ (Rerum vulgarium fragmenta Nr. 191) – Petrarcas Dekonstruktion 
stilnovistischer Poetik », in: Klaus W. Hempfer/Gerhard Regn (a cura di), Petrarca-Lektüren. 
Gedenkschrift für Alfred Noyer-Weidner, Stuttgart, Steiner, 2003, pp. 147–183. O implicitamen-
te già Bernhard König, « Dolci rime leggiadre. Zur Verwendung und Verwandlung stilnovi-
stischer Elemente in Petrarcas Canzoniere (Am Beispiel des Sonetts In qual parte del ciel) », 
in: Fritz Schalk (a cura di), Petrarca, 1304–1374: Beiträge zu Werk und Wirkung, Frankfurt 
am Main, Klostermann, 1975, pp. 113–138. E non da ultimo Klaus W. Hempfer, « La 
canzone CCLXIV, il Secretum e il significato del Canzoniere di Petrarca », in: Lectura Petrarce 
14 (1994), pp. 263–287, qui p. 283.

2	 �In questa sede, quando si parla di ‘stilnovismo’, si intende lo stilnovismo di stampo dan-
tesco, come è stato istituito nella Vita Nuova.

3	 �Questo contributo raccoglie in forma condensata alcune analisi testuali già proposte in 
Alice Malzacher, « Il nodo che … me ritenne ». Riflessi intertestuali della Vita Nuova di Dante nei 
Rerum vulgarium fragmenta di Petrarca, Firenze, Cesati, 2013, per rivalutarle alla luce del 
tema del convegno di Friburgo. Sono riprodotti innanzitutto brani analitici dal capitolo 
« 2.3 Un sigillo di ampia portata: la stanza finale di RVF 73 tra valutazione dello stilnovis-
mo e auto-posizionamento » (pp. 96–109).

4	 �RVF 72, 1–3; il testo dei Rerum vulgarium fragmenta verrà citato secondo: Francesco Petrarca, 
Canzoniere. Edizione commentata a cura di Marco Santagata, Milano, Mondadori, 2008.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


165Uno sguardo moderno su Dante: il caso Petrarca

formula dantesca « Degli occhi suoi, come ella li mova … »,5 tratta dalla 
celebre canzone Donne ch’avete intelletto d’amore6 che nella Vita Nuova segna il 
momento del cruciale passaggio alla nuova materia stilnovistica. La canzone 
Donne ch’avete è la prima messa in atto, la prima trasposizione pratica di quel 
nuovo sistema poetologico che più tardi fu chiamato da Dante stesso – e 
con richiamo esplicito a questa canzone-modello – «  dolce stil novo  » in 
Purg. XXIV, 57, nella scena dell’incontro con Bonagiunta Orbicciani. Con 
le riprese appena evidenziate, Petrarca dichiara apertamente lo stilnovismo 
come sistema di riferimento rispetto al quale la sua canzone pretende di es-
sere letta e valutata. E, almeno a prima vista, la seconda delle ‘canzoni degli 
occhi’ si presenta come attualizzazione assai fedele del modello dantesco. Ed 
è proprio in virtù di tale impressione spontanea del passo che desta stupore 
rendersi conto, approfondendolo, che lo stesso incipit citato comporta una 
tripla infrazione delle regole della poetica stilnovistica che Dante ha instaura-
to teoricamente nei capitoli in prosa che precedono la canzone Donne ch’avete 
e messo in pratica nella canzone-modello stessa. La sintesi teorica del nuovo 
programma stilnovistico dantesco era la seguente: (1) Dante non vuole più 
parlare di se stesso; (2) Dante non vuole più rivolgersi direttamente alla 
donna amata;7 (3) egli si vuole piuttosto concentrare – e questo sarebbe il 
valore positivo della nuova poetica – esclusivamente sulle parole che lodano 
la donna amata.8

Se si procede, su questa base, a una valutazione dell’appropriazione petrar-
chesca del modello stilnovistico, si presenta il seguente quadro: le prime pa-
role che incontriamo (« Gentil mia donna … », RVF 72, 1) non sono soltanto 
un’apostrofe alla donna amata, ma nello stesso tempo un’infrazione della 
seconda regola stabilita da Dante di non parlare più direttamente alla donna. 
Oltre a questo, Petrarca parla già nel primo verso esplicitamente di se stesso 

5	 �VN X 23 [« Donne ch’avete intelletto d’amore », 51]; il testo della Vita Nuova verrà citato 
secondo: Dante Alighieri, Vita Nova, a cura di Luca Carlo Rossi, Milano, Mondadori, 
1999. La corrispondenza fra i due passi fu segnalata da Moschetti (Francesco Petrarca, 
Il Canzoniere e i Trionfi. Con introduzione, notizie bio-bibliografiche e commenti di Andrea 
Moschetti, Milano, Vallardi, 1908, p.  90) e Bettarini (Francesco Petrarca, Canzoniere – 
Rerum vulgarium fragmenta, a cura di Rosanna Bettarini, Torino, Einaudi, 2005, p. 367).

6	 �VN X 15–25, in seguito sotto la forma abbreviata Donne ch’avete.
7	 �Cfr. per questi due precetti il seguente passo di VN X 1: « Poi che dissi questi tre sonetti 

nelli quali parlai a questa donna, però che fuoro narratori di tutto quasi lo mio stato 
credendomi tacere e non dire più, però che mi parea di me assai avere manifestato, avegna 
che sempre poi tacesse di dire a∙llei, a me convenne ripigliare materia nuova e più nobile 
che la passata ».

8	 �Cfr. VN X 11: « E però propuosi di prendere per matera del mio parlare sempre mai 
quello che fosse loda di questa gentilissima […] ».

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Alice Malzacher

utilizzando il pronome personale « io » ripetuto al dativo al v. 3: « … mi mo-
stra la via … ». In tale pratica risiede un’ulteriore infrazione, questa volta alla 
prima regola dantesca: di non parlare più di se stesso. La terza infrazione cui 
si è accennato è un po’ meno evidente: essa risiede in un fenomeno metrico, 
ovvero nel fatto di far iniziare la canzone con un settenario.9 Dante invece 
aveva istituito la regola di un’incipit con endecasillabo nel De vulgari eloquentia 
e illustrato tale precetto proprio sull’esempio della canzone-modello Donne 
ch’avete.10 L’incipit così stilnovisticheggiante di Petrarca lancia dunque ben tre 
frecce aguzze contro il sistema poetico che sta evocando.
Con lo stilnovismo Dante era voluto giungere a un’oggettivazione della po-
esia amorosa liberandola dai vincoli del coinvolgimento personale e della 
comunicazione diretta: nell’astrazione contemplativa delle ‘rime della loda’ 
l’io si distacca dalla contingenza del momento ed esegue un primo passo del 
suo elevamento intellettuale e spirituale. 
E qual è la reazione di Petrarca? Che la sua lirica sia incentrata sul soggetto 
innamorato e la riflessione dei suoi stati d’animo è universalmente noto. 
Anche che l’amore petrarchesco si mostri esistenzialmente coinvolto e di-
rettamente dipendente dalla donna dalla cui parte sensuale e mondana non 
è in grado di distaccarsi. L’aspetto che qui appare invece significativo è che 
Petrarca inserisce gli elementi essenziali della sua poesia là dove contempo-
raneamente evoca il vecchio sistema, con la conseguenza di mettere in scena 
una diretta infrazione delle vecchie regole.
In questo senso, il piccolo esempio iniziale non riesce soltanto a mettere a 
fuoco le due concezioni amorose a confronto e i rispettivi programmi po-
etologici che nascono da tali concezioni, ma è anche atto a illustrare nella 
compattezza di un breve incipit una tecnica caratteristica di Petrarca, onnipre-
sente e spesso rintracciabile nell’intera opera del Canzoniere.11 
Questa tecnica è stata chiamata, con un termine alquanto anacronistico, una 
decostruzione del modello. Si nota infatti un divario temporale nel combina-
re un metodo della critica letteraria del XX secolo con la ricezione poetica 
di un autore trecentesco. Altrettanto chiara appare invece la ragione che 
ha generato questo paragone: emergono analogie nelle tecniche di lettura 
petrarchesche con alcuni aspetti del metodo moderno. E queste analogie 

9	 �Cfr. la segnalazione di questo fenomeno da parte di Marco Santagata in Francesco 
Petrarca, Canzoniere, p. 361.

10	 �Cfr. DVE II, xii 3.
11	 �Per ulteriori esempi cfr. in particolare il capitolo 2.2 («  La trasposizione pratica della 

‘poetica della presenza’ nelle ‘canzoni degli occhi’ ») di Alice Malzacher, « Il nodo che … me 
ritenne », pp. 74–96.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


167Uno sguardo moderno su Dante: il caso Petrarca

consistono – com’è stato appena illustrato – nell’oscillare ambivalente, qua-
si paradossale, tra un’attualizzazione ‘costruttiva’ del vecchio modello e le 
incrinature ‘distruttive’ che vi sono nello stesso tempo indotte. Al divario 
temporale apparentemente incolmabile che separa l’epoca di Petrarca dalla 
nostra si oppone dunque un elemento che ravvicina e che consiste in certi 
meccanismi adoperati da Petrarca che svolgono un ruolo importante anche 
nella critica letteraria moderna.
Partendo da queste osservazioni si possono precisare le principali questioni 
sulle quali sarà incentrato il presente contributo: da una prospettiva filolo-
gica si vuole in un primo luogo approfondire ulteriormente lo sguardo sulle 
tecniche petrarchesche nell’appropriazione del modello dantesco nonché 
sulle implicazioni epistemologiche che un tale operare comporta. Le analisi 
testuali occasioneranno alla fine la domanda metodologica di quale possa 
essere la rilevanza della specifica ‘lectura Dantis’ di Petrarca per la critica 
letteraria moderna di Dante. Quali stimoli ci può dare Petrarca? Quale po-
tenziale conoscitivo si potrà estrarre dalla sua lettura? 
Nel breve esempio iniziale abbiamo visto non soltanto come Petrarca abbia 
letto la lirica stilnovistica della Vita Nuova per poi comporre una poesia di-
versa da essa; abbiamo anche visto come Petrarca capti proprio la dimensio-
ne teorica degli ipotesti vitanovistici per stabilire con la prassi della sua lirica 
un contro-manifesto. Petrarca mira dunque perspicacemente al perno dello 
stilnovismo dantesco, che risiede nella canzone Donne ch’avete e nel capitolo 
in prosa che la precede. Questa canzone riveste nell’intera opera dantesca un 
ruolo-chiave multiplo: è la prima manifestazione poetica della nuova mate-
ria stilnovistica dantesca e forma contemporaneamente – insieme al capitolo 
in prosa che la precede – il manifesto poetologico della nuova poesia. Ma 
anche estendendo lo sguardo oltre i confini della Vita Nuova stessa è ravvisa-
bile il valore fondamentale della canzone. 
Vi è un unico passo della Commedia in cui Dante parla esplicitamente del-
la sua fase stilnovistica, dotandola a posteriori della nota denominazione. Si 
tratta infatti del celebre incontro con Bonagiunta Orbicciani in Purg. XXIV:

[« ] Ma di’ s’i’ veggio qui colui che fore
trasse le nove rime, cominciando
‘Donne ch’avete intelletto d’amore’ ». 
E io a lui: « I’ mi son un che, quando
Amor mi spira, noto, e a quel modo
ch’e’ ditta dentro vo significando ». 
« O frate, issa vegg’io » diss’elli « il nodo
che ’l Notaro e Guittone e me ritenne

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Alice Malzacher

di qua dal dolce stil novo ch’i’ odo! 
Io veggio ben come le vostre penne
di retro al dittator sen vanno strette,
che de le nostre certo non avvenne; 
e qual piú a gradire oltre si mette,
non vede piú da l’uno a l’altro stilo »;
e, quasi contentato, si tacette.12 

I versi qui riportati si inseriscono nel canto XXIV del Purgatorio, ambientato, 
insieme a quello precedente, nel girone dei golosi, dove prevale il dialo-
go con Forese Donati, nel quale viene incorporato l’incontro con il poeta 
guittoniano Bonagiunta. La tematica dell’intero canto è bipartita tra un di-
scorso politico e uno metapoetico, entrambi inseriti nell’evoluzione storica, 
ovvero storico-letteraria. Sono essenzialmente due le funzioni che Dante in 
quei versi cruciali ascrive alla sua poesia stilnovistica: una è l’ispirazione 
particolarmente spontanea sotto l’influenza diretta di Amore, ovvero una 
certa ‘immediatezza stilistica’, che porta dal sentimento alla poesia;13 l’altra 
è l’aspetto sacrale inerente a tale atto ispirativo. Tale effetto di sacralità è do-
vuto a una scelta di parole che connota l’ispirazione lirica da parte di Amore 
di una sacralità, meglio nota dalla stesura di un testo biblico in seguito all’i-
spirazione dello Spirito Santo.14 Con ogni evidenza, la legittimazione che 
Dante propone della sua poesia giovanile a Bonagiunta risulta convincente. 
Dante stabilisce una continuità che porta in linea retta dai suoi esordi nella 
Vita Nuova al « poema sacro » della Commedia e riesce così a dissipare ogni 

12	 �Purg. XXIV, 49–63; il testo della Commedia verrà citato secondo la seguente edizione: 
Dante Alighieri, La Divina Commedia, a cura di Natalino Sapegno, Firenze, La Nuova Italia, 
31985. 

13	 �Cfr. ancora Purg. XXIV, 52–54 e 58sq.: « … quando / Amor mi spira, noto, e a quel modo 
/ ch’ei ditta dentro vo significando » e « … come le vostre penne / di retro al dittator sen 
vanno strette ». 

14	 �Fra le tante interpretazioni del passo cruciale, si veda per un’analisi che metta in risalto 
l’aspetto dell’«  immediatezza stilistica » ad es. Mario Casella, « Recensione a Fernando 
Figurelli, Il dolce stil novo », in: Studi Danteschi 18 (1934), pp. 105–126, qui p. 107. Per gli studi 
che evidenziano in particolar modo l’inerente sacralità del passo cfr. ad es. Michelangelo 
Picone, «  Il ‘dolce stil novo’ di Dante: una lettura di Purgatorio XXIV », in: L’Alighieri. 
Rassegna dantesca 23 (2004), pp. 75–95, in part. pp. 91sq. Per contributi che integrano le 
due letture cfr. ad es. Hugo Friedrich, Die Rechtsmetaphysik der Göttlichen Komödie. Francesca 
da Rimini, Frankfurt am Main, Klostermann, 1942, p. 193; Guido Favati, Inchiesta sul Dolce 
Stil Nuovo, Firenze, Le Monnier, 1975, in part. pp. 129–132; Kenneth J. Atchity, « Dante’s 
Purgatorio: The Poem Reveals Itself », in: Giose Rimanelli/Kenneth J. Atchity (a cura di), 
Italian Literature. Roots and Branches. Essays in Honor of Thomas Goddard Bergin, New Haven/
London, Yale University Press, 1976, pp. 85–115, in part. pp. 109–111.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


169Uno sguardo moderno su Dante: il caso Petrarca

dubbio rimasto nel suo interlocutore. Bonagiunta riconosce infatti la propria 
manchevolezza poetica, che aveva impedito a lui e agli altri guittoniani di 
compiere nella loro poesia lo stesso passo qualitativo con il quale Dante 
pretende di essersi meritato il suo posto eminente nella tradizione della lirica 
amorosa. Ad un livello esplicitamente autoreferenziale Dante evoca dunque 
in Purg. XXIV la sua propria poesia giovanile con lo scopo di legittimarla a 
posteriori, di esaltarla qualitativamente nonché di trascenderla non equivoca-
mente. Nel passo del « nodo » si riflette a un livello metaletterario sulla Vita 
Nuova da una distanza temporale e in un’astrazione di pensiero, così che non 
soltanto al passo in questione, ma anche alle sue riprese da parte di Petrarca 
– di cui si tratterà nel prosieguo di questo contributo – va assegnato un peso 
del tutto particolare. Primario è infine l’aspetto della rappresentazione nor-
mativa della storia letteraria, descrivendo il concetto-chiave del « nodo » un 
misterioso ostacolo nell’espressione poetica che ha trattenuto i predecessori 
di Dante dall’operare una medesima innovazione qualitativa. Se Petrarca si 
riferisce dunque al passo del « nodo » dantesco, egli evoca contemporane-
amente la dimensione di una storiografia letteraria gerarchizzante, la quale 
contrappone assiologicamente diverse tradizioni tra loro. 
Il passo di Petrarca che vorrei mettere a confronto con quello di Purg. XXIV 
si trova alla fine delle ‘canzoni degli occhi’, nell’ultima stanza di RVF 73, e 
può essere considerato il sigillo di questa serie di tre canzoni che vogliono 
essere un dialogo con lo stilnovismo dantesco. Alla fine di RVF 73 l’io pe-
trarchesco ha dedicato tre canzoni agli occhi dell’amata e al forte impatto 
che esercitano su di esso. Verso la fine di RVF 73 l’io formula il desiderio di 
poter contemplare per un solo giorno (un giorno che poi è desiderato essere 
senza fine) ininterrottamente gli occhi di Laura. L’ultima stanza però contie-
ne la constatazione dell’impossibilità di tale desiderio: 

Lasso, che disiando
vo quel ch’esser non puote in alcun modo,
et vivo del desir fuor di speranza:			 
solamente quel nodo
ch’Amor cerconda a la mia lingua quando		
l’umana vista il troppo lume avanza,
fosse disciolto, i’ prenderei baldanza 			 
di dir parole in quel punto sì nove
che farian lagrimar chi le ’ntendesse;
ma le ferite impresse 				  
volgon per forza il cor piagato altrove,
ond’io divento smorto,
e ’l sangue si nasconde, i’ non so dove,

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Alice Malzacher

né rimango qual era; et sonmi accorto
che questo è ’l colpo di che Amor m’à morto.15

In questa stanza finale di RVF 73 l’io constata che il suo desiderio (di con-
templare infinitamente gli occhi di Laura) è vano e irrealizzabile. A questo 
si allaccia un altro desiderio, quello di poter almeno esternare una poesia 
nuova – e atta a toccare intimamente quelli che la sentono – se soltanto il 
nodo intorno alla sua lingua si sciogliesse. Questo impedimento egli lo sente 
precisamente in quei momenti in cui « lo splendore degli occhi (= ‘il troppo 
lume’) supera la debole capacità della vista umana (= ‘l’umana vista avan-
za’) ».16 Il superamento del « nodo » è invece impossibile perché le ferite, che 
l’io riceve dalla donna nel suo cuore, distraggono il suo pensiero da quello 
che vorebbe dire: l’io diventa sconcertato al massimo e non può in fin dei 
conti che riconoscere che tale fallimento è causato da Amore stesso.17 
È agevole accostare questa stanza di Petrarca al passo dantesco: un concet-
to-chiave che in tutti e due i passi è centrale è quello della novitas poetica in 
quanto alle « nove rime » (Purg. XXIV, 50) dantesche corrispondono le « pa-
role … nove » (RVF 73, 83) di Petrarca. La parola-chiave invece, che lega nel 
modo più stretto il passo di Petrarca a quello di Dante, è con ogni evidenza 
il « nodo ». Questa parola rima in ambedue i testi con la parola « modo » 
ed è seguita da una relativa (« che ’l Notaro e Guittone e me ritenne » [Purg. 
XXIV, 56] in Dante e « ch’Amor cerconda a la mia lingua » [RVF 73, 80] 
in Petrarca). Un ulteriore elemento che ravvicina i due passi si percepisce 
nella parola « quando », che in entrambi testi si trova in posizione di rima: 
due volte rima con un gerundio accompagnato dal verbo « vo », cosicché il 
petrarchesco « disiando / vo … » allude all’espressione dantesca « vo signifi-
cando ». Il termine « modo » in Dante è preceduto dal dimostrativo « quel », 
il quale a sua volta si ritrova in RVF 73, 79 a determinare lo stesso « nodo », 
come se avesse semplicemente cambiato posto tra le due parole in rima. Vi-
sto lo spessore dei riferimenti intertestuali tra i due brani non è da escludere 
che Petrarca, con « quel nodo », abbia avuto l’intenzione non solo di indicare 
il nodo, che nella finzione della canzone si trova intorno alla lingua dell’io 
e impedisce la produzione poetica, ma anche – al di fuori del proprio testo 
– ‘quel nodo’ cruciale della tradizione che ostacolava in modo simile i pre-

15	 �RVF 73, 76–90. 
16	 �Cfr. la spiegazione di Marco Santagata a questo passo: Francesco Petrarca, Canzoniere, 

p. 391.
17	 �Cfr. ancora RVF 73, 89sq.: « … sonmi accorto / che questo è ’l colpo di che Amor m’à 

morto ».

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


171Uno sguardo moderno su Dante: il caso Petrarca

decessori di Dante. Infatti, se si dà un’occhiata al contesto in cui il termine 
« nodo » è inserito nei due passi, si vede che anch’esso è pressoché identico: 
rispettivamente un gruppo di poeti o il poeta Petrarca viene trattenuto da un 
ostacolo indeterminato e di natura misteriosa, così da non essergli possibile 
esternare una poesia d’amore caratterizzata dalla novitas. 
Si rammenti ancora una volta che il passo di Dante esaltava la sua poesia 
stilnovistica, citando esplicitamente la canzone-modello, che poneva come 
culmine di tutta una tradizione letteraria: è dunque tanto più significativo se 
Petrarca in chiusura delle ‘canzoni degli occhi’ e in aperto riferimento al pas-
so del Purgatorio dichiara esplicitamente di esser trattenuto da un « nodo », 
che a suo tempo per Dante costituiva una mancanza che egli credeva di 
aver superato. In un atto quasi provocatorio Petrarca si posiziona dalla par-
te opposta del « nodo » e si espone con questo gesto manifesto anche alla 
valutazione negativa inerente a tale posizione nel testo di Dante. Resta la 
domanda di come sia da valutare questa dichiarazione petrarchesca di non 
seguire Dante nel superamento del « nodo ».
In realtà dalla sovrapposizione dei due testi non emerge soltanto la dichiara-
zione petrarchesca di distaccarsi da Dante: si può infatti anche individuare 
in che cosa consista sostanzialmente questo distacco e precisare ulteriormen-
te la posizione poetologica di Petrarca. Una chiave per l’interpretazione sta 
nel ruolo cruciale di Amore: Dante afferma in Purg. XXIV di aver raggiunto 
una poesia qualitativamente nuova, seguendo da fedelissimo il dettato di 
Amore come fonte intima della sua ispirazione. Ed è grazie a questo atteg-
giamento dell’andare, scrivendo strettamente « di retro al dittator » (Purg. 
XXIV, 59), che Dante e i suoi ‘seguaci’ sono riusciti a rompere il « nodo » 
che frenava tanti altri. 
Sentendo invece Petrarca, nel suo testo è lo stesso Amore a cagionare il 
« nodo », stringendolo attivamente intorno alla lingua del poeta sprovvisto 
delle sue capacità espressive. L’io sente sorgere in lui un forte impeto di 
parlare, ma gli effetti immediati della presenza di Laura sono così forti che 
causano la ‘morte del poeta’ innamorato. Il fallimento è causato da Amore 
stesso, com’è constatato dall’ultimo verso (« questo è ’l colpo di che Amor 
m’à morto » [RVF 73, 90]). Amore diventa, anche a livello stilistico, identico 
alla morte dell’io, figurando le lettere di « Amor », come soggetto e principio 
attivo, nuovamente nella forma verbale finale che contiene l’effetto di an-
nientamento dell’io: « Amor m’à morto ». Per quanto attiene alla dialogicità 
con Purg. XXIV di questa chiusa, vi si potrebbe nascondere un’ultima pointe 
di Petrarca nel suo opporre al dantesco « Amor mi spira » (Purg. XXIV, 53) 
sostanzialmente la stessa formula al negativo: « Amor m’à morto ». Un indi-

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Alice Malzacher

zio in favore dell’intenzionalità di questa pointe si troverebbe nell’inconsueta 
espressione « sonmi » (RVF 73, 89), in cui echeggerebbe una parte dell’au-
to-presentazione dantesca « I’ mi son un che » (Purg. XXIV, 52), sempre in 
forma rovesciata.
In un certo senso si può dunque dire che anche Petrarca ‘segue’ Amore, an-
che se questo ‘seguire Amore’ nei termini della lirica petrarchesca si declina 
piuttosto quale un ‘cedere alle sue forze’. Petrarca scarta per sé la soluzione 
dantesca di obiettivare le coordinate della lirica amorosa, rimane coinvolto 
personalmente e non cessa di cercare il contatto con l’amata, ovvero con i 
suoi occhi, come succede nelle tre ‘canzoni degli occhi’.
In realtà, il termine del « nodo » occorre un’altra volta nelle ‘canzoni degli 
occhi’, molto prima della loro chiusura, in RVF 71, dove Petrarca lega il 
concetto agli occhi di Laura:

Già di voi non mi doglio,
occhi sopra ’l mortal corso sereni,
né di lui ch’a tal nodo mi distrigne.18

Anche in questo passo Amore è l’actor che stringe l’io innamorato al « nodo », 
che a sua volta indica – invece di un impedimento all’espressione poetica – 
gli occhi stessi di Laura e le loro qualità avvolgenti. In questa occorrenza 
il termine è privo delle connotazioni poetologiche che ad esso ineriscono 
in RVF 73: come in vari altri componimenti dei Rerum vulgarium fragmen-
ta esso rappresenta una parte fisica di Laura nonché in senso figurato la 
corporeità dell’amore laurano.19 La serie delle ‘canzoni degli occhi’ forma 
un discorso coerente. I due usi del termine si possono dunque accostare: il 
« nodo » dello sguardo di Laura, che irretisce l’io innamorato, e quello che 
gli si stringe intorno alla lingua sono entrambi causati da Amore, e perciò 
manifestazioni di uno stesso fenomeno, di una stessa concezione d’amore, 
la cui caratteristica è il forte condizionamento da parte dell’immediata pre-
senza della donna. Tutti questi aspetti costituiscono la disposizione che per 
Petrarca significa amare. E quando Petrarca si dimostra vulnerabile al punto 
di cercare affannosamente le parole, da fallire come poeta, tutto questo fa 
inalienabilmente parte della sua condizione d’innamorato. Ed è in virtù di 
questa condizione che nella canzone di Petrarca si relativizza anche lo status 

18	 �RVF 71, 49–51.
19	 �Cfr. ad es. RVF 59, 17 e 197, 7, dove il termine ‘nodo’ si riferisce rispettivamente ai capelli 

e più generalmente al corpo di Laura. Per altre occorrenze simili cfr. anche il commento 
di Marco Santagata a RVF 197: Francesco Petrarca, Canzoniere, p. 857. 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


173Uno sguardo moderno su Dante: il caso Petrarca

del « nodo » rispetto a Dante: il termine, che in Purg. XXIV designava un 
impedimento squalificante, in RVF 73 è sintomo inestricabile della situa-
zione dell’io innamorato, per quanto questi maledica « quel nodo » e, nel 
desiderio di superarlo, si scontri sempre di nuovo con esso. Non potendosi 
distaccare l’innamorato, neanche la sua poesia può essere distaccata, né può 
raggiungere il livello d’astrazione delle poesie stilnovistiche di Dante. Non 
da ultimo, Petrarca modifica anche il concetto dantesco dell’immediatezza: 
costruisce un modo di essere influenzato da Amore così diretto da rendere 
impossibile il lasciarsi guidare da lui in modo controllato. Di questo massi-
mo coinvolgimento « quel nodo » diventa il simbolo e dalla momentanea 
inibizione poetica scaturisce un perpetuo scontrarsi con il « nodo », che è 
uno dei motori vitali dell’intera raccolta petrarchesca.
Prima di concludere vorrei illustrare un ultimo aspetto del complesso gioco 
petrarchesco con l’intertestualità dantesca che in questa chiusura delle ‘can-
zoni degli occhi’ pare significativo. Si è visto come l’ultima stanza di RVF 
73 è principalmente impregnata di riferimenti al passo di Purg. XXIV. Il 
testo della Vita Nuova vi è presente più che altro indirettamente in quanto la 
canzone Donne ch’avete e lo stilnovismo dantesco sono il punto di riferimento 
del passo purgatoriale. Una piccola ripresa dalla Vita Nuova stessa appare 
comunque significativa. Petrarca descrive gli effetti di Laura sulla sua condi-
zione fisica con le parole che seguono: 

ma le ferite impresse
volgon per forza il cor piagato altrove,
ond’io divento smorto,
e ’l sangue si nasconde, i’ non so dove.20

La situazione della Vita Nuova, alla quale si accenna in questo passo, deve 
essere brevemente presentata: Petrarca si riferisce qui al capitolo IX del-
la Vita Nuova, quello che precede direttamente il capitolo X nel quale vie-
ne instaurato lo stilnovismo. Nei capitoli della Vita Nuova che precedono 
quest’innovazione poetica Dante ripercorre in una serie di poesie esemplari 
diverse tappe della lirica amorosa immedesimandosi in diversi stili dei suoi 
predecessori.21 Alla fine del capitolo IX – prima dunque di passare al nuovo 
stile disinvolto – troviamo l’io dantesco ancora massimamente coinvolto e in 

20	 �RVF 73, 85–88.
21	 �Per una rappresentazione dettagliata di questo fenomeno cfr. ad es. lo studio di Winfried 

Wehle, Dichtung über Dichtung. Dantes Vita Nuova: die Aufhebung des Minnesangs im Epos, 
München, Fink, 1986.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Alice Malzacher

una condizione molto travagliata, che si rifà alla lirica di Guido Cavalcanti: 
il sonetto Spesse fïate vegnonmi alla mente,22 inserito nel capitolo IX, mette in 
scena il tramortire dell’io sotto gli immediati effetti devastanti, non soltanto 
di Amore, ma anche della vista di Beatrice. Si legge: « Poscia mi sforzo, 
ché∙mmi voglio atare; / e così smorto, d’onne valor vòto […] » (VN IX 9 
[Spesse fïate vegnonmi alla mente, 9sq.]). Il riferimento di Petrarca a questo passo 
è chiaro: il termine centrale è ‘smorto’ presente in entrambi i testi – e per di 
più preceduto due volte nei rispettivi versi precedenti da un termine deri-
vato dalla parola ‘forza’ (« mi sforzo » in Dante e « per forza » in Petrarca). 
Constatiamo dunque che Petrarca chiude la serie delle ‘canzoni degli occhi’ 
con il riferimento a un passo della Vita Nuova, che a sua volta rappresenta 
un chiaro riferimento a Cavalcanti. In altre parole: Petrarca fa concludere 
il suo discorso ‘degli occhi’ – che allo stesso tempo è un lungo dialogo con 
lo stilnovismo dantesco – sotto il segno di una poesia marcatamente caval-
cantiana23 che lo stesso stilnovismo ha dichiarato superata. Trova dunque 
conferma quanto abbiamo già concluso: che Petrarca pare prendere sistema-
ticamente posizione dalla parte opposta di Dante. Come in un atto solidale 
con i pre-stilnovisti squalificati da Dante, rifiuta di compiere l’ultimo passo 
di abbandonare le coordinate personali e terrene con la sua poesia.
E ciò che appare ancora più rilevante è il fatto che Petrarca prende posizione 
dalla parte opposta di Dante con le parole di Dante. Egli era libero di sceglie-
re parole forgiate da Cavalcanti per arrivare allo stesso messaggio: ha invece 
scelto parole che si vogliono cavalcantiane, ma sono pur sempre dantesche. 
Occorre rendersi conto che nella Vita Nuova di Dante c’è una compresenza 
di una varietà di concezioni amorose che si esprimono in sonetti di stampo 
del tutto diverso. L’elemento classificatore che le dispone secondo una sca-
la gerarchica dalle origini della lirica amorosa fino al culmine della poesia 
stilnovistica è la prosa: sono le parti prosastiche della Vita Nuova – le quali 
chiosano ed esplicitano il senso delle poesie – che presentano una poesia 
come superamento dell’altra, una come l’anti-modello dell’altra. È la prosa 
che costruisce per gran parte la linearità narrativa della Vita Nuova in forma 
di un’ascensione verso una poesia sublimata. Ed è la stessa prosa che stilizza 
un’esperienza ‘cavalcantiana’ come quella del sonetto Spesse fïate vegnonmi alla 
mente come superato a vantaggio di Donne ch’avete.

22	 �VN IX, 7–10.
23	 �Cfr. in generale per le riprese cavalcantiane nei Rerum vulgarium fragmenta lo studio di 

Raffaella Pelosini, « Guido Cavalcanti nei Rerum vulgarium fragmenta », in: Studi petrarcheschi 
9 (1992), pp.  9–76, dove si legge anche «  che, nel recupero della fonte di Cavalcanti, 
Petrarca abbia come interlocutore privilegiato, tra gli autori volgari, Dante » (pp. 16sq.).

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


175Uno sguardo moderno su Dante: il caso Petrarca

Nei Rerum vulgarium fragmenta le due esperienze contrapposte non vengono 
più separate, ma unite in una contraddittoria concezione d’amore. È questa 
natura contraddittoria dell’amore a generare in ultima analisi la poesia: l’io 
si scontra sempre di nuovo con il « nodo » al di là dal quale s’intravvede 
sì una poesia ideale, ma dal quale tuttavia non riesce ad emanciparsi visto 
che esso incorpora non da ultimo anche il lato sensuale dell’amore laurano. 
Non si giunge mai ad una decisione definitiva in favore di uno dei due 
aspetti, bensì tale decisione viene procrastinata di giorno in giorno. Ci sem-
bra sintomatico in questo contesto sottolineare che entrambi gli aspetti della 
conflittuale concezione petrarchesca dell’amore hanno radici testuali nella 
Vita Nuova. E questo vuol anche dire – come ultima conseguenza – che sotto 
una qualche forma quest’ambiguità esiste anche nella Vita Nuova. Anche la 
Vita Nuova conosce entrambe le forme dell’esperienza amorosa, quella im-
mediata e coinvolta, e quella astratta e salvifica: la differenza risiede tuttavia 
nel fatto che la Vita Nuova presenta queste due forme in una scala gerarchi-
ca. Dante divide la storia della poesia in un prima e un dopo (l’invenzione 
cruciale dello stilnovismo) e costruisce tale finalità gerarchizzante spesso a 
posteriori nella sua opera: si pensi ad esempio alle parti in prosa aggiunte 
alle poesie, ovvero alla legittimazione a posteriori della sua poesia giovanile 
nella scena di Purg. XXIV. Petrarca riesce a capovolgere questa finalità, a 
contrapporre il vettore opposto che punta di nuovo nella direzione di una 
poesia coinvolta. Tuttavia Petrarca prende in prestito entrambi gli elementi 
della sua contraddittoria esperienza amorosa dall’ipotesto della Vita Nuova 
e smaschera di conseguenza le opposizioni gerarchiche di Dante quale un 
costrutto. È come se Petrarca attivasse un potenziale latente nell’opera dan-
tesca al fine di svelare le incongruenze in essa presenti. In questo procedere 
Petrarca sembra mirare molto acutamente proprio i perni della costruzione 
poetologica dantesca: la prima e programmatica messa in atto della poesia 
stilnovistica nella canzone Donne ch’avete, la posteriore auto-legittimazione di 
questa poesia nel Purgatorio. E questo modo di fare corrisponde a un con-
fronto ancora più profondo e più complesso che evocare semplicemente la 
poesia stilnovistica con qualche riferimento, per contaminare poi il sistema 
stilnovistico con qualche elemento estraneo. L’attacco di Petrarca si dirige 
proprio contro i punti vitali della poetica e auto-legittimazione dantesca.
Inoltre si è potuto vedere come le implicazioni di certi concetti si molti-
plichino nello stesso momento nel quale s’indeboliscono le opposizioni o i 
giudizi danteschi. Il concetto del « nodo » non è più soltanto, come in Dante, 
un limite ostacolante dell’espressività poetica. Lo rimane, ma diventa anche 
consostanziale con il corpo di Laura stesso e in qualche maniera legittimato 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Alice Malzacher

(o ‘riabilitato’) dall’essere causato direttamente da Amore. E all’ispirazione 
particolarmente diretta da parte di Amore, che Dante reclama per sé, si con
iuga di nuovo un aspetto di tale immediatezza che in Dante è stato rimosso, 
ovvero il coinvolgimento estremo e la dipendenza esistenziale dell’innamo-
rato. È chiaro che in quel caso la moltiplicazione del significato del « nodo » 
non avviene sulla base del testo dantesco stesso, ché Dante utilizza il concet-
to meramente nel senso di un ostacolo o limite, spesso conoscitivo o pecca-
minoso, che ispira l’impeto di scioglierlo o di superarlo.24 Si può dire invece 
che Petrarca, con la sua lettura amplificata, attiva un potenziale del concetto 
che in Dante è rimasto latente. In questo senso la lettura petrarchesca ci 
svela l’unilateralità di alcune nozioni dantesche.
Per concludere vorrei dare un ultimo sguardo complessivo alle tecniche 
concrete che Petrarca applica nel suo dialogo con il testo di Dante. Ciò che 
colpisce è infatti come il fenomeno o la figura del rovesciamento – che è stata 
esemplificata a sufficienza negli esempi testuali – sia percepibile a più livelli 
dell’operare poetico, in modo da impregnarlo interamente. A un primo li-
vello assai macroscopico si sono verificati capovolgimenti di contenuto in 
senso generale: nei casi per esempio dove la poesia di Petrarca segue sem-
plicemente altre leggi rispetto a quella dantesca. Non di rado tale rovescia-
mento contenutistico culmina in Petrarca in un’antitesi esatta e pregnante di 
concetti o costruzioni dantesche. Un esempio di tale antitesi stretta sarebbe 
il confronto tra « Amor mi spira » (Dante) e « Amor m’à morto » (Petrar-
ca). E non da ultimo è molto interessante concepire come quest’opposizione 
petrarchesca a Dante – la sua rivalutazione della parte ‘opposta a Dante’ 
– conquisti una dimensione plastica, quasi spazialmente percepibile nell’im-
magine del « nodo » intorno al quale i due poeti s’affrontano. Infine, la figura 
del rovesciamento si è anche riscontrata su un livello più minuto, stilistico, 
con aria quasi giocosa. Si tratta della permutazione del dantesco « mi son » 
(della sua auto-presentazione « I’ mi son un che … ») nell’insolito « sonmi » 
petrarchesco che corrisponde alla forma specchiata delle parole dantesche. 
In quel caso non è il contenuto semantico a mutare nel suo contrario (in re-

24	 �Cfr. ad es. l’uso del termine in Inf. X, 95sq. (« solvetemi quel nodo, / che qui ha inviluppata 
mia sentenza »), Purg. IX, 124–126 (« Più cara è l’una; ma l’altra vuol troppa / d’arte e d’in-
gegno, avanti che disserri, / perch’ell’è quella che il nodo disgroppa »), Purg. XVI, 24 (« E 
d’iracondia van solvendo il nodo »), Purg. XXIII, 14sq. (« […] Ombre che vanno / forse 
di lor dover solvendo il nodo »), Par. VII, 52–54 (« Ma io veggi’ or la tua mente ristretta / 
di pensier in pensier dentro ad un nodo, / del qual con gran disìo solver s’aspetta »), Par. 
XXVIII, 58sq. (« Se li tuoi diti non sono a tal nodo / sufficienti […] »). 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


177Uno sguardo moderno su Dante: il caso Petrarca

altà, il contenuto rimane persino immutato): il rovesciamento risiede invece 
nell’atto del permutare stesso e in ciò acquisisce il suo significato esemplare.
Con tutto ciò, con le osservazioni e analisi fatte sin qui, non si vuole di 
certo fare di Petrarca un ‘decostruttivista’ avant la lettre viste le incongruenze 
epistemologiche che separano le epoche. Quello che si teneva invece a sot-
tolineare dalla prospettiva filologica è, da un lato, la modernità della lettura 
petrarchesca dell’opera di Dante, dall’altro lato, gli stimoli che questa lettura 
petrarchesca può dare al lettore odierno: giacché dalle analisi testuali è emer-
so senz’altro che la lettura di Petrarca fa parlare di nuovo il testo dantesco, il 
quale – grazie a questa lettura – ci rivela qualcosa in più su come è costruito, 
ma anche su quello che forse nasconde.

Bibliografia

Dante Alighieri, La Divina Commedia, a cura di Natalino Sapegno, Firenze, La 
Nuova Italia, 31985.

Idem, Vita Nova, a cura di Luca Carlo Rossi, Milano, Mondadori, 1999.
Kenneth J. Atchity, «  Dante’s Purgatorio: The Poem Reveals Itself  », in: 

Giose Rimanelli/Kenneth J. Atchity (a cura di), Italian Literature. Roots and 
Branches. Essays in Honor of Thomas Goddard Bergin, New Haven/London, 
Yale University Press, 1976, pp. 85–115.

Mario Casella, « Recensione a Fernando Figurelli, Il dolce stil novo », in: Studi 
Danteschi 18 (1934), pp. 105–126.

Guido Favati, Inchiesta sul Dolce Stil Nuovo, Firenze, Le Monnier, 1975.
Hugo Friedrich, Die Rechtsmetaphysik der Göttlichen Komödie. Francesca da Rimini, 

Frankfurt am Main, Klostermann, 1942.
Klaus W. Hempfer, « La canzone CCLXIV, il Secretum e il significato del 

Canzoniere di Petrarca », in: Lectura Petrarce 14 (1994), pp. 263–287.
Bernhard König, « Dolci rime leggiadre. Zur Verwendung und Verwandlung 

stilnovistischer Elemente in Petrarcas Canzoniere (am Beispiel des Sonetts 
In qual parte del ciel)  », in: Fritz Schalk (a cura di), Petrarca, 1304–1374: 
Beiträge zu Werk und Wirkung, Frankfurt am Main, Klostermann, 1975, 
pp. 113–138.

Alice Malzacher, « Il nodo che … me ritenne ». Riflessi intertestuali della Vita Nuova 
di Dante nei Rerum vulgarium fragmenta di Petrarca, Firenze, Cesati, 2013.

Franz Penzenstadler, «  ‘Sì come eterna vita è veder Dio’ (Rerum vulgarium 
fragmenta Nr. 191) – Petrarcas Dekonstruktion stilnovistischer Poetik », in: 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Alice Malzacher

Klaus W. Hempfer/Gerhard Regn (a cura di), Petrarca-Lektüren. Gedenk-
schrift für Alfred Noyer-Weidner, Stuttgart, Steiner, 2003, pp. 147–183.

Raffaella Pelosini, «  Guido Cavalcanti nei Rerum vulgarium fragmenta  », in: 
Studi petrarcheschi 9 (1992), pp. 9–76.

Francesco Petrarca, Il Canzoniere e i Trionfi. Con introduzione, notizie bio-bi
bliografiche e commenti di Andrea Moschetti, Milano, Vallardi, 1908.

Idem, Canzoniere – Rerum vulgarium fragmenta, a cura di Rosanna Bettarini, 
Torino, Einaudi, 2005.

Idem, Canzoniere. Edizione commentata a cura di Marco Santagata, Milano, 
Mondadori, 2008.

Michelangelo Picone, « Il ‘dolce stil novo’ di Dante: una lettura di Purgatorio 
XXIV », in: L’Alighieri. Rassegna dantesca 23 (2004), pp. 75–95.

Rainer Warning, « Imitatio und Intertextualität. Zur Geschichte lyrischer De-
konstruktion der Amortheologie: Dante, Petrarca, Baudelaire », in: Klaus 
W. Hempfer/Gerhard Regn (a cura di), Interpretation – Festschrift für Alfred 
Noyer-Weidner zum 60. Geburtstag, Wiesbaden, Steiner, 1983, pp. 288–317.

Winfried Wehle, Dichtung über Dichtung. Dantes Vita Nuova: die Aufhebung des 
Minnesangs im Epos, München, Fink, 1986.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HERMANN H. WETZEL

Il « plurilinguismo » di Dante in confronto all’« unilinguismo » di 
Petrarca 

Riassunto

La differenziazione di Contini fra « plurilinguismo » (Dante) e « unilinguismo » (Petrar-
ca) è veramente operante? Analizzando alcuni esempi dello stesso Contini – soprat-
tutto l’uso del mito di Progne e Philomena in RVF CCCX e nel Purgatorio – diviene 
palese che, dal punto di vista stilistico, possiamo parlare dell’unilinguismo di Petrarca 
ma che questo, dal punto di vista poetico-funzionale, nasconde una plurifunzionalità 
dei segni linguistici che equivale in un certo modo al plurilinguismo di Dante. Il testo 
di Petrarca è più allusivo, con fiducia nella formazione classica del pubblico umanista; 
quello di Dante, invece, è più diretto, nominando le cose colla fiducia nella referenzia-
lità dei termini e nella forza immaginativa del lettore. In fin dei conti l’attuazione del 
significato dipende in entrambi i casi dalla rappresentazione mentale sia del termine 
proprio, sia del termine figurato; la differenza sta nel fatto che Petrarca si fida di più 
della cultura del lettore. La distinzione fra unilinguismo e plurilinguismo identifica 
sicuramente una differenza ovvia, ma è limitata dalla concezione retorica dei livelli di 
stile, trascurando altre possibilità di semiosi.

Zusammenfassung

Ist Continis Unterscheidung zwischen »Mehrsprachigkeit« (Dante) und »Einspra-
chigkeit« (Petrarca) wirklich sinnvoll? Die Überprüfung einiger von Contini selbst 
untersuchter Beispiele – insbesondere des Mythos von Prokne und Philomena (RVF 
CCCX) und von Stellen aus dem Purgatorio – lässt erkennbar werden, dass man un-
ter stilistischem Aspekt sehr wohl von der Einsprachigkeit Petrarcas sprechen kann, 
dass sich aber in poetisch-funktionaler Hinsicht dahinter eine Polyfunktionalität der 
Sprachzeichen verbirgt, die in gewisser Weise der Dante’schen Mehrsprachigkeit 
äquivalent ist. Petrarcas Schreibweise ist anspielungsreicher und vertraut auf die klas-
sische Bildung einer humanistischen Leserschaft; Dantes Schreibweise dagegen ist 
direkter und benennt die Dinge im Vertrauen auf die Referenzialität der Begriffe und 
auf die Vorstellungskraft des Lesers. Die Aktualisierung des Signifikats hängt schließ-
lich in beiden Fällen von der mentalen Repräsentation des wörtlich oder übertragen 
gebrauchten Begriffs ab, wobei Petrarca sich stärker auf die Bildung des Lesers ver-
lässt. Die Unterscheidung zwischen Einsprachigkeit und Mehrsprachigkeit benennt 
sicher eine offensichtliche Differenz, wird aber durch die rhetorische Konzeption der 
Stilebenen beschränkt und vernachlässigt andere Möglichkeiten der Semiose.

Hermann H. Wetzel Il « plurilinguismo » in confronto all’« 
unilinguismo »

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Hermann H. Wetzel

1.	 La differenziazione di Contini

Nella ricezione novecentesca di Dante, Gianfranco Contini (1912–1990) 
gioca un ruolo non trascurabile. Completa l’approccio stilistico sulle orme 
dell’antica retorica normativa con la prospettiva storica sulla lingua italiana, 
identificando nello sviluppo della letteratura italiana due linee dominanti, 
il « plurilinguismo » e l’« unilinguismo », che caratterizzano a suo parere la 
letteratura italiana dalle origini fino al Novecento. Il sistema convince per 
la sua chiara semplicità e la sua applicabilità a fenomeni storicamente molto 
distanti. 
All’inizio degli anni Sessanta, studente neofita di filologia romanza all’uni-
versità di Firenze, ero personalmente impressionato da tale approccio meto-
dologico che mi offriva un filo conduttore attraverso il labirinto della molte-
plicità sconcertante della letteratura italiana. Soprattutto la chiara preferenza 
di Contini per la « sperimentalità » del plurilinguismo corrispondeva al mio 
entusiasmo giovanile. Nel corso della mia vita universitaria, però, ho ap-
preso a diffidare delle linee di demarcazione che sembrano tanto (o troppo) 
chiare. E colgo l’occasione offertami dalla tematica di questo convegno per 
mettere alla prova quella differenziazione che mi sembrava all’epoca tanto 
ovvia.
È nell’articolo « La lingua del Petrarca » del 1951, oggi facilmente reperibile 
come introduzione alla sua edizione del Canzoniere, che Gianfranco Contini,1 
caratterizzando Petrarca in rapporto a Dante, parla di « unilinguismo » e di 
« plurilinguismo ». Se l’unilinguismo di Petrarca è in realtà un bilinguismo 
(latino e italiano), il termine « plurilinguismo » gioca nel caso di Dante colla 
« molteplicità di significati inerenti al vocabolo «lingua» ». Il plurilinguismo 
comprende non soltanto la « poliglottia degli stili » e la « pluralità di toni e 
di strati lessicali » che variano fra il « sublime accusato [e il] grottesco accu-
sato », come ingredienti del famoso « realismo » dantesco; ma il concetto 
di plurilinguismo include anche e più generalmente la pluralità dei generi 
letterari, l’« interesse teorico » e la « sperimentalità incessante » di Dante. Il 
volgare del Canzoniere di Petrarca, invece, sarebbe, sempre secondo Contini, 
caratterizzato da una « tonalità media », da un’« unità di tono e di lessico » 
che risulta da una « limitazione » rispetto alla propria tradizione. L’influsso 

1	 �Gianfranco Contini, «  Preliminari sulla lingua del Petrarca  », in: Francesco Petrarca, 
Canzoniere. Testo critico e introduzione di Gianfranco Contini. Annotazioni di Daniele 
Ponchiroli, Torino, Einaudi, 31968, pp. II–XXXVIII. 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


181Il « plurilinguismo » in confronto all’« unilinguismo »

della poetologia classica (e petrarchesca) sulla terminologia di Contini è evi-
dente.
Mi domanderò in questo contributo, 

–– se lo strumentario metodologico della stilistica e della linguistica sto-
rica limita forse il rendimento dell’analisi; 

–– se la differenziazione fra unilinguismo e plurilinguismo è veramente 
operante; 

–– se c’è un approccio metodologico differente che ci faccia capire me-
glio la specificità del linguaggio dei due autori. 

Concentriamoci a questo scopo sul settore lessicale ed entriamo nell’analisi 
di alcuni esempi concreti che sono gli stessi del Contini. A prima vista ogni 
limitazione, ogni riduzione del vocabolario sembra andare di pari passo con 
un impoverimento, anche se si tratta agli occhi di Petrarca di una purifica
zione e nobilitazione del volgare sotto l’influenza delle regole stilistiche della 
retorica classica. Lo sdegno per il volgare è doppio, com’è ambigua la signi-
ficazione del vocabolo: sdegno linguistico di fronte all’idioma visto come 
latino degradato, e nello stesso tempo sdegno intellettuale e sociale rispetto 
al pubblico. 
In un vocabolario ristretto, ogni scarto, anche minimo, è sensibile e richiede 
attenzione speciale. Lo scarto stesso, però, può essere identificato soltanto 
da un lettore esperto che conosce il codice. La limitazione del vocabolario 
ha dunque come conseguenza una restrizione del pubblico in grado di ap
prezzare la forma specifica di un topos e il dettaglio rilevante. La riduzione 
della quantità offre la possibilità di aumentare la qualità, o meglio una certa 
qualità, a costo, però, della leggibilità e della popolarità.
Sappiamo tutti che Petrarca preferisce parlare di fiori in generale e non delle 
singole specie, e se qualche volta parla di rose, opta piuttosto per il plurale 
generalizzante che per il singolare specifico. Se lui sceglie di preferenza il 
termine augelli (augeletti, augellini), Dante, invece, ci fornisce già nell’Inferno,2 
senza contare gli animali allegorici, tutto un giardino zoologico con aquila 
(IV, 96), storni (V, 40), gru (V, 46), colombe (V, 82), falcon (XVII, 127; XXII, 
131) e perfino un’anitra (XXII, 130). 
Per metterci davanti agli occhi una scena primaverile e serena, Petrarca si 
serve di termini generali al plurale come fiori, erbe, prati e augellini. All’inizio 
del sonetto CCCX del Canzoniere appare una scena idilliaca con tutti gli in-
gredienti e cliché del genere: 

2	 �Dante Alighieri, Commedia, a cura di Emilio Pasquini/Antonio Quaglio, 3 voll., Torino, 
Garzanti, 1982.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Hermann H. Wetzel

Zephiro torna, e ’l bel tempo rimena,
e i fiori et l’erbe, sua dolce famiglia,
et garrir Progne et pianger Philomena,
et primavera candida et vermiglia.

Ridono i prati, e ’l ciel si rasserena;
Giove s’allegra di mirar sua figlia;
l’aria et l’acqua et la terra è d’amor piena;
ogni animal d’amar si riconsiglia.

Non gli importa di scegliere nomi specifici fra i fiori più precoci o fra gli 
uccelli, come fa per esempio Pascoli nel poema Il primo cantore.3 La scelta 
pascoliana è precisa dal punto di vista botanico e ornitologico. Il quadro 
naturalistico con il saltimpalo (Saxicola torquata, ‘Schwarzkehlchen’), la calta 
(‘Sumpfdotterblume’) e il titimalo (‘Wolfsmilch’) si riferisce alla realtà extra
linguistica e trasmette tramite l’immaginazione enciclopedica del lettore 
un’impressione sensoriale dell’atmosfera primaverile. Per completare l’au-
tenticità acustica, Pascoli aggiunge al chi è? un’altra onomatopea, inventata 
per l’occasione, che imita il canto del saltimpalo.

Il primo cantore

Il primo a cantare d’amore
chi è?

Non si vede un boccio di fiore 
non ancora un albero ha mosso;
la calta sola e il titimalo
verdeggia su l’acqua del fosso:
e tu già canti, o saltimpalo,

sicceccè… sicceccè…

Il Petrarca invece sceglie un quadro topico che serve soltanto da sfondo 
contrastivo per la presentazione dello stato d’animo del poeta. La serenità 
della scena primaverile evidenzia la tristezza del poeta. Agli occhi di Petrarca 
troppa precisione referenziale devia l’attenzione dall’essenziale. Appunto per 
questa ragione Dante è severamente vituperato da Petrarca per il suo gusto 
espressionistico che sembra garantire l’applauso e l’emozione del grande 
pubblico. Per Dante, però, il volgare nel doppio senso del vocabolo offre 

3	 �Giovanni Pascoli, Canti di Castelvecchio, a cura di Nadia Ebani, Torino, La Nuova Italia, 
2001, pp. 80–81.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


183Il « plurilinguismo » in confronto all’« unilinguismo »

chiari vantaggi. Pier Vincenzo Mengaldo4 riassume il punto di vista dante-
sco, citando il De Vulgari Eloquentia: « Opponendo la stabilità e incorruttibili-
tà del latino al volgare non stabile e corruttibile, D. osserva che il latino delle 
scritture antiche […] ‘è quello medesimo che oggi avemo, che non avviene 
del volgare, lo quale a piacimento artificiato si trasmuta.’ » Il volgare sembra 
più malleabile, più idoneo a esprimere sentimenti e affezionare il lettore.
Contini5 cita un « campione di ‘realismo’ » dantesco: il brano dell’Inferno da 
lui menzionato presenta Maometto come responsabile dello scisma religioso 
e gli fa subire il contrappasso della colpa commessa in forma di una profon-
da mutilazione del suo corpo. Per ciò l’autore entra nei dettagli:

tra le gambe pendevan le minugia;
la corata pareva e ’l triste sacco
che merda fa di quel che si trangugia. 
(Inf. XXVIII, 25–27)

Per capire il contrappasso, la crudità della scena non è necessaria. I visceri 
sono di per sé una cosa innominabile; dettagliandoli minuziosamente Dante 
aggrava il caso, caricando il vocabolo generico di tre sinonimi, « le minu-
gia », «  la corata », «  il triste sacco [di] merda », sinonimi, uno più crudo 
dell’altro. L’essenziale di questo realismo che evita la perifrasi, l’eufemismo 
o la metafora, sta nel denotare gli elementi dell’anatomia umana con termini 
esatti, con espressioni cosiddette proprie che si riferiscono alla realtà extra-
letteraria. 
Dietro questo procedimento sta la convinzione atavica ma ancora oggi po-
polare che i nomi siano veramente in grado di denotare la realtà extralingui-
stica. Su questo punto Dante Alighieri segue Cratilo quando dice nella Vita 
Nova: « lo nome d’Amore è sì dolce a udire, che impossibile mi pare che la 
sua propria operatione sia nelle più cose altro che dolce, con ciò sia cosa che 
li nomi seguitino le nominate cose, sì come è scripto: ‘Nomina sunt conse-
quentia rerum.’ »6 I nomi devono essere giusti perché il primo a nominare 
le cose durante la creazione fu il Creatore stesso, garante infallibile della 
correttezza dei nomi (cf. anche De vulgari eloquentia, I, VI, 4–7). Ma d’altra 
parte Dante fa dire ad Adamo nella Divina Commedia che nel linguaggio, 

4	 �Pier Vincenzo Mengaldo, « Lingua », in: Enciclopedia Dantesca, a cura di Umberto Bosco, 
vol. III, Roma, Istituto della Enciclopedia italiana, 1971, p. 657.

5	 �Gianfranco Contini, « Preliminari sulla lingua del Petrarca », p. XI.
6	 �Dante Alighieri, Vita nova, a cura di Guglielmo Gorni, Torino, Einaudi, 1996; cap. 6, 4.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Hermann H. Wetzel

dopo la torre di Babele, c’è una parte di convenzionalità che non risparmia 
nemmeno il nome di Dio. Adamo dice:

Pria ch’i’ scendessi a l’infernale ambascia,
I s’appellava in terra il sommo bene
onde vien la letizia che mi fascia;
e El si chiamò poi: e ciò convene,
ché l’uso de’ mortali è come fronda
in ramo, che sen va e altra vene.
(Par. XXVI, 133–138)

Ma non resta suggestiva e affascinante l’idea della correttezza della /i/ in 
quanto segno motivato per il sommo bene, quando la vocale non soltanto è 
al centro del vocabolo Dio, ma anche in paradiso e in Beatrice? Per ciò Dante 
resta ancora lontano dal nominalismo e dallo scetticismo linguistico moder-
no che si basa sull’arbitrarietà dei segni linguistici.
Se Petrarca invece evita il troppo concreto, sembra che la fiducia nella cor-
rettezza dei nomi sia indebolita. O come scrive Hugo Friedrich7 nella sua 
maniera inimitabile – per fare riverenza allo spirito del luogo –: «  […] daß 
zu große Genauigkeit im Darstellen der sinnenhaften Welt eine Beengung 
des inneren Schweifens wäre. […] Indem er es [das Gegenständliche] mit 
einem Rand von Ungenauem umgibt, macht er es durchlässig für die Seele, 
die nichts als ihr eigenes Atmen vernehmen will. »
Per studiare più dappresso le implicazioni delle soluzioni di Petrarca rispetto 
a quelle di Dante ritorniamo all’esempio già citato di Contini. Il sonetto 
CCCX ci mostra begli esempi d’unilinguismo. Elementi della mitologia gre-
co-romana sostituiscono nomi generali in volgare e alzano il livello stilistico 
omogeneizzando il vocabolario: lo Zefiro è un nome mitologico che desi-
gna il (volgare) vento primaverile di ponente. Nel verso « Giove s’allegra 
di mirar su figlia » Petrarca utilizza una doppia perifrasi per esprimere la 
soddisfazione degli dei per il ritorno del regno di Venere, personificazione 
dell’(altrettanto volgare) amore sulla terra. Tra gli elementi convenzionali 
della scena iniziale del sonetto, il vento mite, i fiori, le erbe, i prati e il cie-
lo sereno, spiccano due uccelli strani (Progne e Philomena) che s’inseriscono 
senza dubbio nella sfera mitologica, ma si allontanano dai termini generali 
normalmente preferiti (come qui nel v. 12) dal Petrarca. Progne (o Procne) e 

7	 �Hugo Friedrich, Epochen der italienischen Lyrik, Frankfurt am Main, Klostermann, 1964, 
pp. 213–214: « […] che troppa esattezza nella presentazione del mondo oggettivo e sen-
suale sarebbe una limitazione del vagare interno. […] Inglobando l’esatto in un alone di 
vago lo fa trasparente per l’anima che vuole soltanto sentire il proprio respiro ».

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


185Il « plurilinguismo » in confronto all’« unilinguismo »

Philomena (o Philomela) sostituiscono due vocaboli italiani, la rondine e l’usi-
gnolo, il che sembra contraddire la teoria dell’unilinguismo petrarchesco. 
Perché questi « augelletti » (v. 12) sono, contro ogni abitudine, specificati? 
Sentiamo Contini, che cerca di spiegarci soltanto il fatto stilistico per cui il 
termine rondine non è ammissibile, ma non spiega il fatto più fondamentale 
che Petrarca specifica in questo caso gli uccelli, nominando due specie diffe-
renti. Sentiamo Contini:

Nel proverbiale
   et garrir Progne et pianger Philomena 
Progne e Philomena equivalgono a sostantivi generali, con l’avvertenza che l’usignolo 
evidentemente sí, ma la rondine non potrebb’esser ricevuta in quest’ambiente selet-
to, sarebbe bocciata da questo Jockey Club lessicale.8 

Nel quadro idilliaco dell’inizio del poema i concetti (non i vocaboli italiani!), 
rondine come messaggera della primavera (« una rondine non fa primavera ») 
e usignolo come uccello del canto d’amore, s’inseriscono perfettamente nella 
convenzione, ma sembrano troppo referenziali e perciò volgari. Così Petrar-
ca sostituisce la terminologia ‘propria’ in volgare per denotare questi due 
uccelli primaverili con due nomi greci di stile più elevato. La ragione, però, 
è veramente la sconvenienza stilistica del termine rondine? Se i nomi mitici 
Progne e Philomena « equivalgono », come dice Contini, ai nomi degli uccelli 
rondine e usignolo, Progne sarebbe semplicemente una sorta di eufemismo atto 
a sostituire il termine sconveniente. Contini mi sembra sottovalutare l’espe-
diente di Petrarca. 
Se, come nel caso di zefiro, il nome mitico è già divenuto un vocabolo di uso 
corrente per il vento di ponente, il mito stesso probabilmente non è attualiz-
zato dal lettore nel processo della ricezione. Zefiro è soltanto un vocabolo più 
scelto. Nel caso di Progne e di Philomena con la maiuscola, invece, l’intertesto 
mitico della personificazione offre all’autore e al lettore colto la possibilità di 
una semiosi approfondita. 
La personificazione funziona come una specie di metafora che unisce il mon-
do animale al mondo umano. Essa rinvia non soltanto a un concetto genera-
le e astratto o a una referenza extralinguistica come il termine ‘proprio’, ma 
allude a un intertesto letterario, a un’intera storia elaborata, in questo caso 
un mito atroce, lontano dalla dolcezza primaverile evocata nelle due prime 
strofe del sonetto. 

8	 �Contini, « Preliminari », p. XXI.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Hermann H. Wetzel

Ne do un breve riassunto (secondo Ovidio, Metamorfosi, VI, 420–675): 
Terèo (Täreús), re di Tracia, sposa Procne e genera il figlio Iti (Ítys). Terèo 
ama e violenta la sorella della moglie Procne (Progne), che si chiama Filo-
mela (Philomena), e le mozza la lingua per non essere tradito. Lei invece 
rivela l’accaduto tramite un tessuto istoriato. Le due sorelle si vendicano 
ammazzando il figlio Iti e dandolo in pasto a Terèo. Il quale se ne accorge e 
perseguita Philomena e sua sorella Procne, che vengono tramutate in ron-
dine e usignolo. Il loro persecutore è tramutato in un’upupa (‘Wiedehopf’).
Esiste del mito una variante (soprattutto romana) che cambia i nomi dei 
personaggi femminili e diviene di conseguenza più logica – se di logica si 
può parlare –, perché il canto (il pianto) dell’usignolo corrisponde meglio 
alla stesura fonica e alla significazione etimologica del nome Filo-mela (= ama 
il canto); ‘più logica’ o ‘realistica’, perché questo canto dolce non s’immagi-
na colla lingua mutilata; quella può produrre, invece, un suono più simile 
al grido aspro e stridulo emesso dalla rondine. Soltanto in questa variante 
il mito diviene eziologico, cioè razionalizza un fenomeno naturale, i gridi di 
questi due uccelli, coll’aiuto di una storia.
Così la funzione del mito all’interno del poema di Petrarca s’intensifica e 
la sostituzione dei vocaboli non resta una mera questione stilistica. Il nome 
greco non soltanto sostituisce un termine sconveniente, come sostiene Con-
tini, ma offre col mito crudele e triste all’interno dell’idillio un contrappunto 
sottinteso, non espressamente raccontato. Ha una funzione premonitoria. 
Gli uccelli in forma di personaggi mitici non sono meramente primaverili 
e positivi come la rondine e l’usignolo, ma fanno già pensare ai « più gravi 
sospiri » e alle « fere aspre et selvagge » della seconda parte della poesia.9

Ma per me, lasso, tornano i piú gravi
sospiri, che del cor profondo tragge
quella ch’al ciel se ne portò le chiavi;

et cantar augeletti, et fiorir piagge,
e ’n belle donne honeste atti soavi
sono un deserto, et fere aspre et selvagge.

Sin dall’inizio, più esattamente sin dal terzo verso, l’idillio è dunque mi-
nacciato. Il mito brutale e triste di Procne e Philomela prefigura la tristezza 

9	 �Per le seguenti precisioni sono grato ai partecipanti del convegno, specialmente a Johanna 
Gropper e Karlheinz Stierle. Il verso non è soltanto premonitorio a livello del significato, 
ma anche a livello del significante, dal punto di vista ritmico (due accenti s’incontrano in 
garrir Progne – xXXx) e fonico (deserto, fere aspre).

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


187Il « plurilinguismo » in confronto all’« unilinguismo »

dell’amante di Laura nelle due terzine. Vediamo in questo caso che il co-
siddetto unilinguismo limita sì il vocabolario, ma ne trae un gran profitto 
sostituendo i termini generali con delle personificazioni mitiche.

2.	 Sorpassare le limitazioni della stilistica 

La qualificazione di un testo secondo livelli stilistici diversi non può soddis
fare pienamente perché adotta criteri di retorica (stile umile, medio, elevato) 
che risultano in fondo sociali e estranei al campo strettamente letterario. 
È lecito, come fa Dante, cercare la fama e l’applauso del vasto pubblico o 
importa convincere l’uditorio colto degli umanisti? Se mettiamo da parte 
la scelta fondamentale del genere letterario, quali criteri potrebbero render 
conto delle qualità meramente poetiche, anche se siamo coscienti che le due 
sfere, quella sociale e quella letteraria, non potranno essere rigorosamente 
separate e saranno tutte due responsabili del successo di un’opera nel corso 
dei secoli? Per capire tutta la plusvalenza del procedimento di Petrarca, dia-
mo un breve sguardo allo scopo della poesia come lo si potrebbe definire dal 
punto di vista semiologico. 
Secondo Mallarmé la poesia nasce da un difetto della lingua di ogni giorno, 
lingua a dominante funzione linguistica referenziale. Mallarmé in Crise du 
vers piange l’incapacità, direi cratilica, della lingua. I nomi non corrispondo-
no alle cose designate:

[…] mon sens regrette que le discours défaille à exprimer les objets par des touches y 
répondant en coloris ou en allure […]. À côté d’ombre, opaque, ténèbres se fonce peu; 
quelle déception, devant la perversité conférant à jour comme à nuit, contradictoire-
ment, des timbres obscur ici, là clair. […] – Seulement, sachons n’existerait pas le vers: 
lui, philosophiquement rémunère le défaut des langues, complément supérieur.10 

O per dirla in termini semiologici: Mallarmé piange l’arbitrarietà e la con-
venzionalità dei segni linguistici, l’abisso tra segno e referente. La poesia cer-
ca di ridurre al minimo questa distanza e di motivare artificiosamente i segni 
linguistici e con ciò di affezionare più direttamente il lettore. Conosce parec-
chi procedimenti per rimediare a questa mancanza: un modo di avvicinarsi 
al referente extralinguistico si situa sul piano del significante. Combinando 
parole idonee, cioè segni normalmente non motivati (o simboli) in maniera 

10	 �Stéphane Mallarmé, Œuvres complètes, a cura di H. Mondor/G. Jean-Aubry, Paris, 
Gallimard, 1945, p. 364.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Hermann H. Wetzel

da formare segni iconici o indiziali, questi segni motivati sono più vicini alle 
cose extraletterarie, sia per una relazione di somiglianza (segni iconici), sia 
per una relazione di causalità (segni indiziali). Combinando nuit con profonde, 
la notte sembra divenire più buia, o jour con l’aggettivo lumineux, il giorno 
più splendido.
La sordità delle consonanti di sacco e la combinazione /rd/ in merda fanno 
apparire ‘brutale’ non soltanto il significato del sintagma sacco [di] merda ma 
anche il suo significante. L’impressione di brutalità fonetica risulta da un 
processo complesso: viene dalla somiglianza fonetica con interiezioni e be-
stemmie (sacramento! cfr. sacramentare), che indicano uno stato d’animo sprez-
zante e ripugnante. La formazione onomatopeica combina simboli arbitrari 
(consonanti, vocali) per creare un segno iconico, e questo è dal canto suo 
l’indice di un certo stato d’animo.
Ritorniamo al nostro esempio: «  garrir Progne  ». Il verbo onomatopeico 
garrire in unione con il nome Progne ha qualità foniche che con l’occlusiva 
sonora /g/, le consonanti sorde /pr/ e il fonema ripetuto /r/ in contrasto con le 
liquide di Philomena (o Philomela) ci fanno sentire « il verso aspro e stridulo »11 
della rondine. Il verbo piangere invece al posto del normalmente utilizzato 
cantare in unione con Philomena ci fa sentire colla combinazione [pja] e con le 
liquide il canto triste e singhiozzante dell’usignolo. Tutti e quattro i vocaboli 
garrir Progne et pianger Philomena hanno nella loro combinazione sintagmati-
ca e nel loro contrasto qualità che motivano segni linguistici originalmente 
arbitrari. 
Sul piano del significato il processo di motivazione è più complesso. Il signi-
ficato di un concetto è una mera rappresentazione mentale senza rapporti 
materiali (suoni, ritmi) con la realtà extraletteraria. Si può, però, creare un 
rapporto di somiglianza, un’analogia fra significato e significato, fra rappre-
sentazione mentale e rappresentazione mentale per mezzo dell’immaginazio-
ne (Einbildungskraft: la forza, la facoltà d’immaginarsi qualcosa). Nelle figure 
retoriche, i tropoi come la similitudine, la metonimia o la metafora, si crea 
mentalmente un’illusione di somiglianza fra segno e referente. Il viso della 
donna amata appare all’amante come una rosa, anzi: è una rosa. La perso-
nificazione è un caso speciale di metafora. Petrarca ci fa vedere e udire la 
rondine in forma di Progne, e l’usignolo in forma di Philomena.
Non ci fa soltanto udire suoni primaverili, ma ancora di più sentire l’ele-
mento di tristezza, spiegata e indotta a livello del significato, tramite il mito. 

11	 �Il nuovo Zingarelli, 111986.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


189Il « plurilinguismo » in confronto all’« unilinguismo »

Petrarca ci fornisce i concetti (rondine e usignolo) senza nominarli espres-
samente e nello stesso tempo ci fornisce, tramite i verbi e i nomi greci ono-
matopeici, un’impressione sensoriale (sensitiva) che ci rinvia come indice 
a un sentimento di afflizione. Se questo verso unisce già tutti i generi di 
segni (simbolici, indiziali e iconici) nella descrizione della primavera, il rinvio 
all’intertesto del mito aggiunge un’eccezionale densità semantica. 
Anche Dante, nonostante abbia fiducia nella facoltà delle parole di designa-
re le cose, utilizza immagini e metafore per rinforzare il rapporto tra segno 
e referente. Ama però il senso proprio, denota il più esattamente e il più 
concretamente possibile le cose. Vale per minugia e corata, concetti piuttosto 
generali che comprendono una certa quantità di organi, in ogni caso sangui-
nosi e, per un’anima sensibile, repellenti. Un’espressione sintagmatica come 
sacco [di] merda, invece, si presenta all’immaginazione del lettore non astratta-
mente come un concetto generale ma in una concretezza che fa impressione. 
Perché non esiste una relazione di fatto fra segno e referente, la rappresen-
tazione del referente nel cervello del lettore è opera dell’immaginazione. Il 
segno stesso nella sua materialità del significante non è motivato e non ha 
nessuna somiglianza col denotatum, ma il concetto, la rappresentazione men-
tale sembra corrispondere all’idea che ci facciamo della cosa. Sono le neuro-
scienze che hanno costatato l’identità di reazione del nostro sistema nervoso 
di fronte a stimoli sensoriali, siano essi reali o siano immaginari (pensiamo 
alla scoperta dei cosiddetti neuroni specchio da parte degli scienziati coordi-
nati da Giacomo Rizzolatti).
Considerando il fenomeno nella prospettiva dell’unilinguismo, è vero che, 
alla superficie testuale, Petrarca si adatta al vocabolario colto di stile me-
dio. Dal punto di vista stilistico possiamo parlare di unilinguismo, ma dal 
punto di vista poetico-funzionale costatiamo una plurifunzionalità dei segni 
linguistici. L’unilinguismo nasconde sotto la plurifunzionalità (i segni lingui-
stici servono nello stesso tempo come simboli, icone e indici) un piano che 
equivale al plurilinguismo. È un bell’esempio della cosiddetta funzione poetica 
della comunicazione linguistica (Jakobson) che in realtà è una funzione esteti-
ca (così nella terminologia di Umberto Eco), per cui il testo agisce sui nostri 
sensi e ci fa sentire suoni ed emozioni, quasi come se avessimo la possibilità 
di assistere personalmente e corporalmente alla scena. 
In fondo il mito nella sua forma eziologica non fa nient’altro che motivare i 
nomi, una volta sul piano del significato (intrecciando una storia che spiega 
il canto specifico) e un’altra volta sul piano del significante (scegliendo un 
nome foneticamente appropriato ai suoni prodotti dagli uccelli menzionati). 
Attribuisce nomi onomatopeici agli uccelli e spiega i nomi per mezzo di una 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Hermann H. Wetzel

storia inventata. È un’attuazione della teoria cratilica sulla correttezza dei 
nomi. 
Per controllare e consolidare la nostra analisi guardiamo l’utilizzazione dello 
stesso mito nel Purgatorio. Dante allude due volte alla storia, ma senza no-
minare i nomi greci dei protagonisti: nel canto IX (vv. 12–15) parla della 
rondine, indicatrice dell’ora mattutina, e della tristezza del suo canto che si 
spiega con guai non specificati:

Ne l’ora che comincia i tristi lai
la rondinella presso a la mattina,
forse a memoria de’ suo’ primi guai 

La seconda allusione, in Purgatorio XVII, 19–21, non menziona nemmeno 
l’usignolo ma lo sostituisce tramite le due perifrasi « lei che mutò forma » e 
« l’uccel ch’a cantar piú si diletta ». Sentiamo:

De l’empiezza di lei che mutò forma
ne l’uccel ch’a cantar più si diletta,
ne l’imagine mia apparve l’orma;

La costruzione grammaticale è complessa. I commentatori Pasquini e Qua-
glio glossano, cominciando con il terzo verso:

Nella mia fantasia (imagine) comparve la raffigurazione del gesto efferatamente ira-
condo (empiezza) compiuto da colei che si trasformò nell’uccello che maggiormente si 
compiace di cantare (cioè nell’usignolo) […].12

Tutte e due le allusioni al mito non si servono dei nomi greci. Questo fatto 
ci mostra due cose: Dante non pone l’accento sulla cultura classica e la no-
bilitazione del linguaggio. E, cosa ancora più importante, il significante dei 
nomi greci con il loro potenziale fonico non gioca nessun ruolo. Dante si 
serve del vocabolo volgare rondinella senz’aver paura di volgarità e scansa il 
termine più nobile usignolo. Non presuppone nemmeno necessariamente la 
conoscenza del mito, perché ne indica i tratti essenziali che importano nel 
contesto: la tristezza del canto mattutino della rondinella e l’usignolo come 
esempio d’ira punita per mezzo di trasformazione.
L’analisi conferma la differenziazione di Contini (mettendo del resto da par-
te la differenza fondamentale del genere letterario e del tema): nel testo di 
Petrarca troviamo un’unità di tono, più specialmente di un vocabolario squi-

12	 �Purgatorio, p. 309.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


191Il « plurilinguismo » in confronto all’« unilinguismo »

sitamente scelto, tratto dalla mitologia greco-romana, unità di tono assente 
dai versi citati di Dante. Inoltre, il testo di Petrarca è più allusivo, con fiducia 
nella formazione classica del pubblico umanista; quello di Dante, invece, è 
più diretto, nominando le cose colla fiducia nella referenzialità dei termini e 
nella forza immaginativa del lettore. Dalla riduzione sostanziale del vocabo-
lario allo strettamente necessario e stilisticamente conveniente risulta, come 
abbiamo visto nel caso di rondine, una mancanza di termini soprattutto nella 
sfera della vita di ogni giorno, anche se in alcuni casi non mancano lappole 
e stecchi.13 Di conseguenza l’unilinguismo sembra favorire l’espressione figu-
rata (cioè la perifrasi, la similitudine, la metonimia, la metafora, la personi-
ficazione, ecc.). Ma come abbiamo già visto, questo procedimento funziona 
soltanto se il lettore è in grado di riempire il vuoto lasciato dal termine 
‘proprio’ mediante lo stock di immagini nutrito dalla propria esperienza o, 
come nel caso studiato, dalle reminiscenze letterarie che fanno rivivere tutti 
i topoi della letteratura classica. In fondo, si tratta soltanto di una limitazione 
superficiale equilibrata dalla cultura del lettore. 
Dante invece ha tutta la ricchezza dei registri stilistici a disposizione. Arric-
chisce così anche l’orizzonte immaginativo del non-letterato, presentando 
agli occhi del lettore tutto il panorama del reale e del metafisico. In fin dei 
conti, però, l’attuazione del significato dipende in entrambi i casi dalla rap-
presentazione mentale sia del termine proprio, sia del termine figurato; la 
differenza sta nel fatto che Petrarca si fida soltanto di più della cultura del 
lettore. 
Considerazioni analoghe valgono anche per il livello del significante, dove 
Dante non conosce limitazioni di espressività scegliendo vocaboli di ogni 
registro stilistico, mentre Petrarca deve cercare gli effetti fonici e ritmici com-
binando vocaboli ‘permessi’. 

Per ritornare all’inizio di questo contributo e alla questione del profitto di 
conoscenza che possiamo trarre dalla distinzione fra unilinguismo e pluri-
linguismo, dobbiamo costatare che la distinzione identifica e precisa sicu-
ramente una differenza ovvia, ma che è condizionata e soprattutto limitata 
dalla concezione retorica dei livelli di stile. È un metalinguaggio che deve 
molto alla terminologia della retorica normativa e trascura le possibilità della 
semiosi. Siccome la sua analisi si basa su questa premessa, che sorpresa se 
Contini ci vedesse oggi contro ogni aspettativa più vicini a Petrarca con il 
suo « zelo antiespressionistico »: « Se la lingua di Petrarca è la nostra, ciò 

13	 �Rerum Vulgarium Fragmenta, CLXVI, v. 8.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Hermann H. Wetzel

accade perché egli si è chiuso in un giro di inevitabili oggetti eterni sottratti 
alla mutabilità della storia.  »14 Forse abbiamo cambiato gusto dagli anni 
Cinquanta a oggi. Non ho l’impressione che il pubblico odierno sia troppo 
interessato agli «  inevitabili oggetti eterni  ». In ogni caso, i nomi Progne e 
Philomena non dicono più niente ai nostri studenti, e perciò le raffinatezze 
dei versi di Petrarca e le loro presupposizioni hanno bisogno di commenti 
esplicativi.

Bibliografia

Dante Alighieri, Commedia, a cura di Emilio Pasquini/Antonio Quaglio, 3 
voll., Torino, Garzanti, 1982.

Idem, Vita Nova, a cura di Guglielmo Gorni, Torino, Einaudi, 1996.
Gianfranco Contini, «  Preliminari sulla lingua del Petrarca  », in: Frances-

co Petrarca, Canzoniere. Testo critico e introduzione di Gianfranco Con-
tini. Annotazioni di Daniele Ponchiroli, Torino, Einaudi, 31968, pp. II–
XXXVIII.

Hugo Friedrich, Epochen der italienischen Lyrik, Frankfurt am Main, Kloster-
mann, 1964.

Stéphane Mallarmé, Œuvres complètes, a cura di H. Mondor/G. Jean-Aubry, 
Paris, Gallimard, 1945.

Pier Vincenzo Mengaldo, «  Lingua  », in: Enciclopedia Dantesca, a cura di 
Umberto Bosco, vol. III, Roma, Istituto della Enciclopedia italiana, 1971.

Giovanni Pascoli, Canti di Castelvecchio, a cura di Nadia Ebani, Torino, La 
Nuova Italia, 2001.

Francesco Petrarca, Canzoniere. Testo critico e introduzione di Gianfranco 
Contini. Annotazioni di Daniele Ponchiroli, Torino, Einaudi, 31968.

14	 �Contini, « Preliminari », p. XVII.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PATRICIA OSTER

Jenseits des vierfachen Schriftsinns: 
Der ›sensus aestheticus‹ in der Commedia

Riassunto

La poesia di Dante sottostà davvero ancora alla legge dei quattro sensi della scrittu-
ra (nel modo in cui viene applicata anche ai testi biblici), oppure si è già affrancata 
da tale vincolo? Si tratta di una questione quanto mai controversa. Nella letteratura 
critica l’interpretazione allegorica e quella poetologica vengono spesso messe in 
opposizione in maniera polemica. L’immagine del velo, che all’interno dell’opera di 
Dante riveste un significato che attende ancora di essere compreso appieno, ci offre 
la possibilità di trovare una mediazione tra queste due posizioni interpretative. Se 
da una parte, infatti, il velo rimanda alla concezione religiosa di un senso nascosto 
che deve essere svelato, dall’altra esso, in quanto metafora del testo, ci rende sem-
pre edotti anche della materialità del testo e della sua realizzazione estetica. L’opera 
di Dante pone con forza la questione della legittimità di una dimensione estetica 
che non svolge più, in un’ottica meramente funzionale, il compito di formulare 
l’esperienza religiosa attraverso immagini a lei prossime. La dimensione poetica, 
intrinsecamente dinamica e legata di per sé al concetto di ‘opera’, guadagna così, 
nella sua concretezza, il centro dell’attenzione. Tramite tale spostamento entra con-
temporaneamente in gioco un altro senso, che potremmo definire come ‘sensus 
aestheticus’. Con tale espressione va inteso un senso che non si può né identificare 
con un contenuto dottrinale teologico, né risolvere nel sensus litteralis. Questo ‘quin-
to’ senso è strettamente legato, in maniera nuova, con l’immagine del velo. 

Zusammenfassung

Unterliegt Dantes Dichtung tatsächlich noch dem Prinzip des vierfachen Schrift
sinns (so wie es auf biblische Texte Anwendung findet) oder hat sie sich von dieser 
Fessel bereits befreit? Es handelt sich um eine kontrovers diskutierte Frage. In der 
Forschungsliteratur stehen sich die allegorische und die poetologische Deutung 
häufig polemisch gegenüber. Das Bild des Schleiers, das in Dantes Werk eine bisher 
kaum wahrgenommene Bedeutung hat, macht es möglich, eine zwischen den bei-
den gegensätzlichen Lesarten vermittelnde Position einzunehmen. Wenn einerseits 
der Schleier ein Bild ist, das auf eine religiöse Vorstellung von verborgenem und zu 
entschleierndem Sinn zurückverweist, so bringt es doch zugleich als Metapher für 
den Text immer auch die Materialität des Textes und seine ästhetische Realisierung 
zu Bewusstsein. Dantes Werk wirft die Frage nach der Legitimität eines Ästheti-

Patricia Oster

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Patricia Oster

schen auf, das nicht mehr nur funktional die Aufgabe hat, die religiöse Erfahrung 
in sich ihr annähernden Bildern zu fassen. Die poetische Dimension, welche grund-
sätzlich dynamisch und von sich aus an das Konzept des Werkes geknüpft ist, rückt 
somit in ihrer Konkretheit in den Mittelpunkt der Aufmerksamkeit. Mittels dieser 
Verschiebung kommt zugleich ein anderer Sinn ins Spiel, den man als ›sensus aes-
theticus‹ bezeichnen könnte. Gemeint ist ein Sinn, der sich weder mit einem theo-
logischen Lehrgehalt verrechnen ließe noch im ›sensus litteralis‹ aufginge. Dieser 
›fünfte‹ Sinn ist in neuartiger Weise mit dem Bild des Schleiers verknüpft.

Steht Dantes Dichtung unter dem Gesetz des vierfachen Schriftsinns, wie 
er den biblischen Texten zugesprochen wird, oder hat er sich davon bereits 
gelöst? Setzt sich an der Schwelle zum 14. Jahrhundert das Ästhetische aus 
seinen theologischen Bindungen frei? Ja kann man im Fall von Dante mit 
Blick auf Blumenbergs These von der Legitimität der Neuzeit1 von der Legiti-
mität eines Ästhetischen sprechen, das nicht mehr nur funktional die Auf-
gabe hat, die religiöse Erfahrung in sich ihr annähernden Bildern zu fassen? 
Liest man Dantes Commedia als ein theologisches, ein wissenschaftlich-philo-
sophisches, ein politisches oder als ein poetisches Werk? Diese Frage hat die 
Dante-Forschung immer wieder beschäftigt und wurde höchst kontrovers 
beantwortet.
Bereits Giambattista Vico hatte in der 1725 erschienenen ersten Fassung 
seiner Scienza Nuova die Behauptung aufgestellt, dass Dante ein größerer 
Dichter geworden wäre, wenn er weder die Scholastik gekannt noch Latein 
verstanden hätte: »[...] se [Dante] non avesse saputo affatto né della scola-
stica né di latino, sarebbe riuscito più gran poeta, e forse la toscana favella 
arebbe avuto da contrapporlo ad Omero, che la latina non ebbe.«2 Benedet-
to Croce sollte den hier postulierten Gegensatz zwischen Bildung und Dich-
tung in seiner 1921 veröffentlichten Studie La poesia di Dante noch vertiefen, 
indem er zwischen Allegorie und Dichtung unterscheidet: »Perché Dante 
è tal robusto e ferace poeta che assai di rado, e non mai completamente, si 
chiude nello sterile allegorizzare, privo di poesia«.3 Croce plädiert für eine 
»explanatio verborum« der Commedia: 

1	 �Hans Blumenberg, Die Legitimität der Neuzeit, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1966.
2	 �Giambattista Vico, La Scienza Nuova Prima, a cura di Fausto Nicolini, Bari, Laterza, 1931, 

S. 180.
3	 �Benedetto Croce, La poesia di Dante, Bari, Laterza, 101961 (11921), bes. S. 7f. und S. 14–18, 

hier S. 15. Vgl. auch Giuseppe Mazzotta, Dante, Poet of the Desert. History and Allegory in the 
Divine Comedy, Princeton, Princeton University Press, 1979, S. 226–230, und August 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


195

E se io dovessi designare in qualche modo l’interpretazione storica che è propria 
dell’interpretazione storico-estetica, ossia il momento analitico che precede quello 
sintetico, direi che è l’explanatio verborum, l’interpretazione, largamente intesa, del 
senso delle parole: senso che, come tutti sanno, si trae non dalla loro etimologia e 
dalla sequela dei concetti e dei sentimenti che hanno concorso a formarle e che stan-
no dietro a loro come una sorpassata preistoria, ma dall’uso generale dei parlanti di 
un dato tempo, dall’ambiente in cui sono adoperate, e si determina e individua poi 
in relazione alla nuova frase che è composta di esse e insieme le compone e le crea.4

In neuerer Zeit hat der avantgardistische Schriftsteller und Literaturkritiker 
Philippe Sollers in der Perspektive moderner Texttheorie die Auffassung 
vertreten, dass einzig eine poetologische Perspektive Dantes Dichtung ge-
recht werden könne. Er stellt in seinem Essay »Dante et la traversée de 
l’écriture« den Akt des Schreibens in den Mittelpunkt seiner Lektüre der 
Commedia:

Il faut affirmer le poème entier comme tourné vers ce lieu vide qui le lit et auquel il 
s’adresse pour se rendre à lui-même lisible. [...] Il est la lecture du texte, mais aussi 
son écriture, dans la mesure où, de la première ligne à la dernière, selon le déroule
ment temporel d’un récit qui s’achève dans la fin de tout récit et le recommencement 
sans fin d’un poème ou d’une langue unique, anonyme, il n’a pas été autre chose 
que la naissance continue du scripteur à l’intérieur de cette langue adressée à quel-
qu’un de continuellement naissant, en même temps que celle du sens qui disposait 
d’eux pour partout, pour toujours. Telle est l’expérience qu’exige de nous le livre – 
›expansion totale de la lettre‹, comme le dira Mallarmé.5

Auch das vieldiskutierte Buch von Teodolinda Barolini, The Undivine Come-
dy, das im Untertitel sein Programm (»Detheologizing Dante«) ankündigt, 
versucht, die produktionsästhetische Seite der Werke Dantes in den Blick 
zu rücken. So heißt es in der Einleitung: »What follows is an attempt to ana-
lyze the textual metaphysics that makes the Commedia’s truth claims credible 
and to show how the illusion is constructed, forged, made – by a man who 
is precisely, after all, ›only‹ a fabbro, a maker ... a poet.«6 Barolini bricht mit 
einer langen Tradition in der Dante-Auslegung, die in Dante in erster Li-
nie den theologischen Dichter sieht, dessen Werk unter der Voraussetzung 

Buck, »Bildung und Dichtung bei Dante«, in: Deutsches Dante-Jahrbuch 60 (1985), S. 97–
115, hier bes. S. 97f.

4	 �Ebd., S. 16f.
5	 �Philippe Sollers, »Dante et la traversée de l’écriture«, in: ders., L’Écriture et l’expérience des 

limites, Paris, Seuil, 1968, S. 14–47, hier S. 17.
6	 �Teodolinda Barolini, The Undivine Comedy. Detheologizing Dante, Princeton, Princeton Uni-

versity Press 1992, S. 20.

Der ›sensus aestheticus‹ in der Commedia

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Patricia Oster

des vierfachen Schriftsinns steht.7 In jüngster Zeit tritt die theologische 
Deutung wieder in den Vordergrund. Aber jetzt wird Dantes innovativer 
Umgang mit dem theologischen Schriftsinnschema in differenzierten Ana-
lysen herausgestellt und die Bezugsebenen allegorischer Referenz werden 
zum eigentlichen Thema gemacht. So hat Andreas Kablitz am Beispiel des 
Proömiums verfolgt, wie Dante in seinem »sacro poema« das »überkomme-
ne hermeneutische Muster« des vierfachen Schriftsinnschemas »sprengt«.8 
Diese Transformation der tradierten Poetik hat für Kablitz eine theologische 
Motivation. Dante verstehe seine Dichtung als »Anleitung zur Lektüre der 
Offenbarung«.9 Auch Otfried Lieberknecht hat in seinem Buch Allegorese und 
Philologie in erster Linie Dantes theologischen Kontext im Blick. Mit Hilfe 
bibelexegetischer Quellen sucht er den »biblischen Subtext«10 der Commedia 
zu identifizieren, um so die genauen Voraussetzungen der allegorischen Sin-
nebenen des Werks kenntlich zu machen.
Allegorische und poetologische Deutung werden in der Forschung oftmals 
polemisch gegeneinander abgesetzt. Es ist ein Zeichen für diese Kontrover-
se, dass Mario Pazzaglia in dem Artikel »Vita Nuova« der Enciclopedia dan-
tesca der poetologischen Lektüre von Sollers den Vorrang vor einer allego-

7	 �Wegweisend war hier die typologische Interpretation Erich Auerbachs, der die irdische 
Wirklichkeit als »figura«, als Präfiguration der zukünftigen Ordnung betrachtet, die sich 
in der Divina Commedia bereits dargestellt findet. Die biblische Typologie – das Alte Testa-
ment als »figura« des Neuen Testaments – wird somit auf das Verhältnis von historischer 
Wirklichkeit zu ihrer Umformung in der Göttlichen Komödie übertragen: »Die Komödie ist 
eine Vision, die die figurale Wahrheit als schon erfüllt sieht und verkündet [...].« (Erich 
Auerbach, »Figura«, in: Archivum Romanicum 22 [1938], S. 436–489, wieder in ders., Ge-
sammelte Aufsätze zur romanischen Philologie, Bern/München, Francke, 1967, S.  55–92, hier 
S. 86.) Einen Überblick über die wesentlichen Positionen der allegorischen Auslegung 
der Werke Dantes, in der sich vor allem die Arbeiten von Robert Hollander (Allegory in 
Dante’s Commedia, Princeton, Princeton University Press, 1969), Étienne Gilson (Dante et 
la philosophie, Paris, Vrin, 21953), Charles S. Singleton (Dante Studies I: Commedia: Elements 
of Structure, Cambridge [Mass.], Harvard University Press, 1954, und Dante Studies II: 
Journey to Beatrice, Cambridge [Mass.], Harvard University Press, 1958, sowie sein Aufsatz 
»The Irreducible Dove«, in: Comparative Literature 9 [1957], S. 129–135), Alain C. Charity 
(Events and Their Afterlife: The Dialectics of Christian Typology in the Bible and Dante, Cambridge, 
Cambridge University Press, 1966) und Johan Chydenius (The Typological Problem in Dante. 
A Study in the History of Medieval Ideas, Helsingfors, Academic Bookstore, 1958, S. 11–44) 
als relevant erweisen, findet man in der grundlegenden Arbeit von Jean Pépin, Dante et 
la tradition de l’Allégorie, Paris, Vrin, 1970, und auch in Otfried Lieberknecht, Allegorese und 
Philologie, Stuttgart, Steiner, 1999, S. 1–58.

8	 �Andreas Kablitz, »Poetik der Erlösung. Dantes Commedia als Verwandlung und Neube-
gründung mittelalterlicher Allegorese«, in: Glenn W. Most (Hg.), Commentaries – Kommen-
tare, Göttingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 1999, S. 353–379, hier S. 353.

9	 �Ebd., S. 361.
10	 �Otfried Lieberknecht, Allegorese und Philologie, S. 59.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


197

risierenden Deutung einräumt,11 während Klaus W. Hempfer andererseits 
die »permanente Lektüre-Allegorie« bei Sollers kritisiert, von dessen Aufsatz 
es bei ihm heißt, dass er »insgesamt [...] wohl zum Absurdesten gehört, was 
bisher über diesen Autor geschrieben wurde.«12

Das Bild des Schleiers, das in seiner Bedeutung für Dantes Werk lange nicht 
wahrgenommen wurde,13 scheint eine Möglichkeit der Vermittlung beider 
Positionen bereitstellen zu können. Wenn einerseits der Schleier ein Bild ist, 
das im Kontext des Schriftsinnschemas als Auslegungsverfahren auf eine 
religiöse Vorstellung von verborgenem und zu entschleierndem Sinn zu-
rückverweist, 14 so bringt es doch zugleich als Metapher für die Textur des 
Textes immer auch seine Materialität und seine ästhetische Realisierung zu 
Bewusstsein.15 Denn es gehört in seiner materiellen Struktur dem Anschau-
ungsfeld der Gewebemetaphorik an, das in ganz besonderer Weise für den 
Text als Textur fruchtbar wurde. 
Unter den Bildern, die die Schreibkunst der Webkunst verdankt, kommt 
dem Schleier eine herausragende Bedeutung zu. Im Unterschied zu vielen 
anderen Bildern, die die Textur des Textes reflektieren, ist für den Schleier 
eine Durchsichtigkeit wesentlich, die durch Leerstellen in dem textilen Ge-

11	 �Vgl. Mario Pazzaglia, »Vita Nuova«, in: Umberto Bosco (Hg.), Enciclopedia dantesca, 5 Bde., 
Roma, Istituto della Enciclopedia italiana, 1970–1978, Bd. V (1976), S. 1086–1095, hier 
S. 1093f.

12	 �Klaus W. Hempfer, Poststrukturale Texttheorie und narrative Praxis, München, Fink, 1976, 
S. 26.

13	 �Vgl. Patricia Oster, Der Schleier im Text. Funktionsgeschichte eines Bildes für die neuzeitliche Erfah-
rung des Imaginären, München, Fink, 2002. Die folgenden Überlegungen übernehmen zum 
Teil die Ergebnisse dieser Arbeit.

14	 �Vgl. vor allem Henri de Lubac, Exégèse médiévale. Les quatre sens de l’écriture, 2 Bde., Paris, 
Aubier, 1959–1964, und den Artikel »Allegoria« von Jean Pépin in der Enciclopedia dantesca, 
Bd. I (1970), S. 151–165. Schon in der Antike wird Allegorie mit den Bezeichnungen »inte-
gumentum«, »involucrum« oder »velamen« beschrieben. Hennig Brinkmann verweist auf 
die Ursprünge der Termini »involucrum« und »integumentum« in der Antike und in der 
mittelalterlichen Hermeneutik (in: ders., Mittelalterliche Hermeneutik, Tübingen, Niemeyer, 
1980, und in ders., »Verhüllung [›Integumentum‹] als literarische Darstellungsform im 
Mittelalter«, in: Albert Zimmermann [Hg.], Der Begriff der repraesentatio im Mittelalter, Berlin/
New York, De Gruyter, 1971, S.  314–339). In seinen Schriften zur mittelalterlichen Bedeu-
tungsforschung (Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1977) hat Friedrich Ohly 
mehrfach gezeigt, wie das Figuralschema der Bibelexegese bereits im frühen Mittelalter 
auch auf die weltliche Literatur ausgreift und wie es dort produktiv wird. Vgl. auch die 
Einleitungskapitel von Alastair J. Minnis in der von ihm und A. Brian Scott herausgege-
benen Anthologie Medieval Literary Theory and Criticism. C. 1100–c. 1375. The Commentary 
Tradition, Oxford, Clarendon Press, 21998 (11988), S. 1–39, insb. zum Bild des Schleiers: 
S. 172f., zu Dante: S. 373–394.

15	 �Vgl. Patricia Oster, Der Schleier im Text, S. 18–21.

Der ›sensus aestheticus‹ in der Commedia

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Patricia Oster

flecht aus Kette und Schuss entsteht. Da diese Leerstellen im Gewebe den 
Blick nur partiell freigeben, reizen sie den Betrachter, die Leerstellen mit 
Hilfe seiner Imagination zu besetzen. Der Prozess der Lektüre lässt sich mit 
dieser besonderen Form der Wahrnehmung vergleichen. Denn der Leser 
wird durch ein Textgewebe konditioniert, das ihn anregt, imaginäre Pro-
jektionen erst zu erzeugen. Insofern kann der Schleier als ein Bild für den 
Text und seine Aktualisierung durch den Leser interpretiert werden. Der 
literarische Textbegriff wird dabei um das Moment des Imaginären und 
dessen ästhetische Realisierung erweitert. 
In Dantes Commedia verweist der Schleier einerseits auf die theologische Me-
taphorik der Verschleierung und Offenbarung und andererseits im Sinne 
einer Textallegorie auf die Strukturen des Textgewebes selbst. In Analogie 
zur christlichen Bedeutungserfassung der Rede im vierfachen Schriftsinn 
wird auf einen tieferen Sinn prätendiert, der sich nicht unmittelbar preisgibt 
oder erschließt. So heißt es im IX. Gesang des Inferno:

O voi ch’avete li ’ntelletti sani,
mirate la dottrina che s’asconde
sotto ’l velame de li versi strani. 
(Inf. IX, 61–63)16

Indem der Text auf eine unter dem Schleier der Verse verborgene »dottrina« 
hinweist, wird ein Bezug zu dem allegorischen Deutungsschema hergestellt, 
auf das sich Dante bereits im Convivio bezogen hatte. Zu Beginn des zweiten 
Buchs stellt Dante hier seine eigene Kommentarmethode in den Kontext 
der Theorie des vierfachen biblischen Schriftsinns und differenziert »senso 
litterale«, »senso allegorico«, »senso morale« und »senso anagogico«.17 Seine 
Erläuterungen erweisen sich vor allem im Hinblick auf die Unterscheidung 
von »senso litterale« und »senso allegorico« von Interesse, weil er hier ver-
sucht, einen Unterschied zwischen Theologie und Poesie herauszuarbeiten:

16	 �Dante Alighieri, La Divina Commedia. Commento di Anna Maria Chiavacci Leonardi, 3 
Bde., Milano, Mondadori, 1991–1997. Nach dieser Ausgabe, die im Wesentlichen den 
von Giorgio Petrocchi (La Commedia secondo l’antica vulgata, Milano, Mondadori, 1966/67) 
hergestellten Text übernimmt, wird im Folgenden zitiert.

17	 �Zu dem Traditionszusammenhang, in dem Dantes in keiner Weise originelle Ausführun-
gen stehen, vgl. die umfangreiche Untersuchung von Henri de Lubac, Exégèse médiévale. 
Les quatre sens de l’écriture. Auch Jean Pépin weist in seinem Artikel »Allegoria« der Enciclope-
dia dantesca auf den Traditionshintergrund hin, vor dem Dantes theoretische Reflexionen 
über die Lehre vom vierfachen Schriftsinn stehen: »All’epoca di Dante niente era più 
comune dell’ammettere, com’egli fa, un quadruplice senso della Scrittura.« (S. 155)

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


199

L’uno si chiama litterale [(…) L’altro si chiama allegorico, e questo è quello]18 che si 
nasconde sotto ’l manto di queste favole, ed è una veritade ascosa sotto bella menzo-
gna: [...] Veramente li teologi questo senso prendono altrimenti che li poeti; ma però 
che mia intenzione è qui lo modo delli poeti seguitare, prendo lo senso allegorico 
secondo che per li poeti è usato.19 

Die poetische Fiktion wird wie bereits im Convivio als »manto di [...] favole« 
und »bella menzogna« verstanden, hinter der sich eine »veritade ascosa« 
verbirgt. Otfried Lieberknecht vertritt in seiner Arbeit Allegorese und Philologie 
die These, dass Dante an dieser Stelle keinen kategorischen Unterschied in 
der theologischen oder poetischen Auffassung der Allegorie zum Ausdruck 
gebracht habe, sondern nur partiell in der inhaltlichen Füllung des »senso 
allegorico« vom vierstufigen Schriftsinnmodell abweiche:

Der allegorisch-typologische, inhaltlich auf Christus und die Kirche bezogene 
Schriftsinn der Bibelexegese wird von ihm im Convivio [...] durch einen profan-wis-
senschaftlich ausgerichteten Textsinn der Dichterexegese substituiert, unter gleich-
zeitiger Beibehaltung der beiden übrigen nicht-litteralen Textsinne (›senso morale‹ 
und ›senso anagogico‹) des bibelexegetischen Modells [...].20

Die in den Canzonen des Convivio enthaltene »veritade ascosa sotto bella 
menzogna« beziehe sich insofern nicht auf Christus oder auf den christli-
chen Glauben, sondern bleibe im Bereich profanwissenschaftlich-philoso-
phischer Aussage.21

In der Epistola a Cangrande, deren Autorschaft bis heute umstritten ist,22 über-
trägt Dante die Lehre vom vierfachen Schriftsinn auf die Commedia selbst. 
Dabei stellt sich die häufig in der Forschung aufgeworfene Frage nach dem 
Status der Fiktion in der Commedia. Ist der allegorische Sinn, wie im Convivio, 

18	 �Die Klammern im Text verweisen auf ein textkritisches Problem. Das Convivio ist in 46 
Handschriften überliefert. Die Erläuterung des »senso litterale« fehlt in allen Handschrif-
ten bis auf zwei, deren Text als nachträgliche Füllung einer bereits im Archetyp gegebenen 
Lücke gilt. Vgl. Maria Simonelli, Materiali per un’edizione critica del Convivio di Dante, Roma, 
Edizioni dell’Ateneo, 1970, S. 89–91, den Kommentar von Thomas Ricklin, in: Dante 
Alighieri, Philosophische Werke, Italienisch/ Deutsch, hg. unter der Leitung von Ruedi Im-
bach, 4 Bde., Hamburg, Meiner, 1993–1998, Bd. 4, II (1996), S. 106ff., und die ausführ-
liche Darstellung bei Otfried Lieberknecht, Allegorese und Philologie, S. 5.

19	 �Convivio II, i, 3–4, in: Dante Alighieri, Il Convivio, a cura di Gianfranco Fioravanti, Canzoni 
a cura di Claudio Giunti, in: ders., Opere. Edizione diretta da Marco Santagata, 2 Bde., 
Milano, Mondadori, 2014, Bd. II, S. 214.

20	 �Otfried Lieberknecht, Allegorese und Philologie, S. 8.
21	 �Vgl. ebd. 
22	 �Zur Frage der Echtheit des Briefes vgl. die ausführliche Darstellung der Forschungsposi-

tionen bei Otfried Lieberknecht, Allegorese und Philologie, S. 3ff.

Der ›sensus aestheticus‹ in der Commedia

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Patricia Oster

»secondo che per li poeti è usato«23 auszulegen oder ist die Commedia im Sin-
ne der »allegoria dei teologi« 24 zu verstehen?
In dem Brief an Cangrande wird die Vieldeutigkeit des Werkes postuliert: 
»Ad evidentiam itaque dicendorum sciendum est quod istius operis non est 
simplex sensus, ymo dici potest polisemos, hoc est plurium sensuum; [...]«.25 
Dabei nimmt der Autor einerseits eine deutliche Unterscheidung zwischen 
»sensus litteralis« und »sensus allegoricus« vor, die in der Theologie begrün-
det scheint:

Est ergo subiectum totius operis, litteraliter tantum accepti, status animarum 
post mortem simpliciter sumptus; nam de illo et circa illum totius operis versatur 
processus. Si vero accipiatur opus allegorice, subiectum est homo prout merendo 
et demerendo per arbitrii libertatem iustitie premiandi et puniendi obnoxius est.26

Andreas Kablitz interpretiert diese Stelle als eine »Transgression der über-
kommenen Poetik«, weil »bereits der Literalsinn hier eine transzendente 
Wirklichkeit – die klassische Domäne des sensus anagogicus« bezeichne: 

Auffällig an diesem Satz ist das Verhältnis der allegorischen Bedeutung zum Literal-
sinn. Denn der sensus litteralis bezeichnet nun das Ziel dessen, was der sensus allegoricus 
beinhaltet. Die Applikation des Schriftsinnschemas auf den Text also bewirkt eine 
signifikante Verkehrung seiner gewohnten Hierarchie. Diese Verwandlung der 
systematischen Differenz innerhalb der exegetischen Ordnung in ein strukturieren-
des Moment der erzählten Geschichte aber macht die Jenseitsreise zugleich zu einem 
Erkenntnisweg, der das Scheitern diesseitiger Zeichenhaftigkeit besiegelt. So wird 
dieser Weg der Erkenntnis zugleich zu einem Erlösungsweg, der den stumm und 
wirkungslos gewordenen Zeichen dieser Welt ihre Bedeutung zurückgewinnt.27

Während Kablitz in seiner voraussetzungsreichen Analyse die Transfor-
mation der tradierten Poetik zum Ausgangspunkt für eine Neubestimmung 

23	 �Eine Auslegung »secondo che per li poeti è usato« formuliert Francesco Zambon (»Alle-
goria e linguaggio dell’ineffabilità nell’autoesegesi dantesca dell’Epistola a Cangrande«, in: 
Gianfelice Peron [Hg.], L’Autocommento, Padova, Esedra, 1994, S. 21–30, hier S. 22) : »[...] 
la narrazione del viaggio compiuto da Dante nei tre regni dell’Aldilà dovrebbe essere 
considerata non come il resoconto di un viaggio reale, ma come una bella favola sotto la 
quale il lettore è invitato a cercare il significato allegorico.«

24	 �Robert Hollander interpretiert die Commedia wie bereits Singleton im Sinne der »allegoria 
dei teologi«. Vgl. Robert Hollander, Allegory in Dante’s Commedia, und Charles S. Singleton, 
»Dante’s Allegory«, in: Speculum 25 (1950), S. 78–85.

25	 �Epistole XIII, 7, in: Dante Alighieri, Epistole, hg. v. Claudia Villa, in: Opere, Bd. II, S. 1416–
1592, hier S. 1500. 

26	 �Epistole XIII, 8, ebd., S. 1500–1502.
27	 �Andreas Kablitz, »Poetik der Erlösung«, S. 362.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


201

der theologischen Implikationen der Commedia macht, kann gerade der As-
pekt einer Transgression des Schriftsinnschemas auch zu einer neuen Va-
lorisierung seiner medialen Realisierung führen, die im folgenden Absatz 
des Briefs an Cangrande ebenfalls zur Sprache kommt: »Forma sive modus 
tractandi est poeticus, fictivus et descriptivus, digressivus, transumptivus, 
et cum hoc diffinitivus, divisivus, probativus, improbativus et exemplorum 
positivus.«28 Die Vielzahl der sich zum Teil sogar widersprechenden Defini-
tionen macht deutlich, dass Dante den ästhetischen Spielraum seines Wer-
kes möglichst wenig begrenzen will. Alastair J. Minnis interpretiert Dantes 
»clumsiness« im Umgang mit dem Begriff der Allegorie als ein Zeichen für 
das innovative Potential seines Versuchs, die theologisch-allegorische Sinne-
bene und die säkular-ästhetische Sinnebene in neuer Weise miteinander zu 
konfrontieren:

[...] the discussions of allegorical interpretation found in the Convivio and the Can 
Grande epistle seem to be exploring the common ground which medieval literary 
theory was defining between poetic fiction which is in some sense true and scriptural 
truth which can on occasion be expressed through figures, fictions, and enigmas. 
The slight clumsiness and rather tentative nature of Dante’s account of allegory in 
the Convivio is invaluable to the historian of literary criticism because it provides an 
indication of the unusualness of what is happening. Dante was the great innovator 
who saw the possibilities with an insight that no one else had shown. The very in-
troduction of theological allegory into a discussion of the meaning of secular poems 
was something new, or at least something which was done with a definite sense 
of occasion. And the main feature of that occasion was the aggrandisement of the 
vernacular. Very little of the theological exegetical system was germane to Dante’s 
specific interpretative needs in the Convivio, but its invocation served his general 
polemical purpose very well.29

Der von Minnis hervorgehobene innovative Umgang Dantes mit der Leh-
re vom vierfachen Schriftsinn lässt sich im Convivio auch im Hinblick auf 
die mediale Realisierung des »sensus litteralis« beobachten. Einerseits deutet 
Dante den buchstäblichen Sinn ganz entsprechend der traditionellen Aus-
legung als eine Sinnschicht seiner Canzonen, die er im Convivio zu erklä-
ren sucht: »sopra ciascuna canzone ragionerò prima la letterale sentenza, e 
appresso di quella ragionerò la sua allegoria, cioè la nascosa vertitade« (II, 

28	 �Epistole XIII, 27, S. 1502.
29	 �Alastair J. Minnis, »The Transformation of Critical Tradition: Dante, Petrarch, and 

Boccaccio«, in: ders./A. Brian Scott (Hg.), Medieval Literary Theory and Criticism, c. 1000–c. 
1375, S. 386. 

Der ›sensus aestheticus‹ in der Commedia

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Patricia Oster

i, 15).30 Andererseits hebt er im Convivio aber auch die materielle Seite des 
Literalsinns hervor:

Ancora: è impossibile però che in ciascuna cosa, naturale ed artificiale, è impossibile 
procedere a la forma, sanza prima essere disposto lo subietto sopra che la forma dee 
stare: sì come impossibile la forma dell’oro è venire, se la materia, cioè lo suo subietto, 
non è digesta e apparecchiata; e la forma dell’arca venire, se la materia, cioè lo legno, 
non è prima disposta e apparecchiata. Onde, con ciò sia cosa che la litterale sentenza 
sempre sia subietto e materia dell’altre, massimamente dell’allegorica, impossibile è 
prima venire alla conoscenza dell’altre che alla sua. (II, i, 10ff., Hervorh. P.O.)31

Dante reflektiert an dieser Stelle die mediale Realisierung der »litterale sen-
tenzia« anstelle ihrer referentiellen Ebene.32 
Dieser neue Blick auf den Literalsinn tritt auch in den zu interpretieren-
den Versen aus Inf. IX in besonderer Weise ans Licht. Denn der »sensus 
litteralis« ist nicht wie ein durchsichtiger Schleier einfach über den »sensus 
allegoricus« des Textes gebreitet. Wenn Dante die Leser auffordert: »mirate 
la dottrina che s’asconde / sotto ’l velame de li versi strani« (Inf. IX, 62f.), 
so erweist es sich als problematisch, ob sich diese Aufforderung überhaupt 
einlösen lässt, wie sich an der großen Zahl verschiedenster Deutungen zeigt. 
Warum werden die Verse als »strani« bezeichnet? Welche »dottrina« ver-
bergen sie? Als Beispiel für die Deutungsvielfalt sollen einige zeitgenössische 
Positionen herangezogen werden. So ist für den Autor des Ottimo Commento 
»strano« bezogen auf die »[...] materia strana da noi, così perchè è materia 

30	 �Convivio (II, i, 15), S. 220.
31	 �Ebd., S. 180–220.
32	 �Welche Bedeutung diese materielle Schicht des Textes für Dante hatte, zeigt sich, wenn 

er im ersten Teil des Convivio die Unübersetzbarkeit von Poesie mit dem Hinweis auf 
ihre ästhetische Realisierung unterstreicht: »E però sappia ciascuno che nulla cosa per 
legame musaico armonizzata si può della sua loquela in altra transmutare sanza rompere 
tutta sua dolcezza e armonia.« (I, vii, 14, S. 146). Dante lenkt den Blick seiner Leser auch 
auf die ästhetische Realisierung seines eigenen Textes, wenn er im Hinblick auf die im 
Convivio verwendete Volkssprache hervorhebt »[...] si vedrà l’agevolezza delle sue sillabe, 
le proprietadi delle sue costruzioni e le soavi orazioni che di lui si fanno; le quali chi bene 
aguarderà, vedrà essere piene di dolcissima e d’amabilissima bellezza« (I, x, 13, S. 166). 
De vulgari eloquentia (in: Dante Alighieri, Opere minori, hg. v. Alberto del Monte, Milano, 
Rizzoli, 1966, Bd. XI, hier S. 598) ist ein beredtes Zeugnis für die Bedeutung, die Dante 
der Sprache in ihrer materiellen Realisierung, ihrem Klang, ihrer Syntax und ihrer Seman-
tik, beimaß: »Videtur nobis hec quam habitudinem dicimus maxima pars eius quod artis 
est; hec etenim circa cantus divisionem atque contextum carminum et rithimorum rela-
tionem consistit; quapropter diligentissime videtur esse tractanda.« Das in »contextum« 
evozierte Bild des Verwebens von Verszeilen wird in »uno eptasillabo contexta« (ebd., 
S. 599), »carmina contexendo« (XII, S. 601) und »eptasillabum intexitur unum« (ebd., 
S. 602) noch einmal aufgenommen.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


203

non usata, così perchè questi esempli trattano di gente straniera da noi, cioè 
di quelle tre Furie [...].«33 Der verborgene allegorische Sinn bezieht sich sei-
ner Ansicht nach vor allem auf die Deutung des versteinernden Blicks der 
Medusa.34 Boccaccio schlägt in seinen Esposizioni sopra la Comedia (um 1373) 
eine andere Deutung vor. Im Kontext einer offenbar polemisch geführten 
zeitgenössischen Auseinandersetzung um die Deutung der Commedia ver-
steht er die Verse als Anweisung Dantes an seine Leser, über den »sensus 
litteralis« hinauszugehen. »Strani« ist nach Boccaccio ein Synonym für 
»volgari«. Dante habe auf die Besonderheit dieses ersten großen Werks in 
der Volkssprache hinweisen wollen.35 Francesco da Buti konzentriert sich in 
seinem Commento (1339–1385) auf die allegorische Deutung der Szene selbst: 
»le furie [...] significano le radici, e lo nascimento del peccato della superbia e 
della invidia procedenti da malizia [...].«36 In der Vielfalt möglicher Deutun-
gen wird offenbar, wie schwer es bereits den zeitgenössischen Lesern fallen 
musste,37 dem Appell Dantes zu folgen und die »dottrina sotto il velame« 
zu erkennen. 

33	 �L’Ottimo Commento della Commedia. Testo inedito d’un contemporaneo di Dante, hg. v. Alessandro 
Torri, 3  Bde., Pisa, Capurro, 1827–1829, photomechan. Nachdruck, hg. v. Francesco 
Mazzoni, Bologna, Arnaldo Forni 1995, Bd. I, S. 160.

34	 �In seinem Kommentar (ebd., S. 161) führt er aus: »[...] o vero intendi l’allegoria di questa 
figura, che la ragione colle sue mani, cioè potenze, chiuse gli occhi, cioè speculazioni, a 
Dante, cioè allo intelletto, e al libero arbitrio umano, che non guatasse, nè considerasse 
Medusa, ch’è interpretata dimenticanza, per la quale si convertisse d’uomo, animale 
razionale mortale intellettivo, in pietra, la quale è senza senso e senza ragione.«

35	 �In den Esposizioni heißt es: »E fanno queste parole dirittamente contro ad alcuni, li quali, 
non intendono le cose nascose sotto il velame di questi versi, non vogliono che l’autore 
abbia alcuna altra cosa intesa se non quello che semplicemente suona il senso litterale; li 
quali per queste parole possono manifestamente comprendere l’autore avere inteso altro 
che quello che per la corteccia si comprende. E chiama l’autore questi suoi versi ›strani‹, 
in quanto mai per alcuno davanti a lui non era stata composta alcuna fizione sotto versi 
volgari, ma sempre sotto litterali, e però paiono strani, in quanto disusati a così fatto stile.« 
(Giovanni Boccaccio, Esposizioni sopra la Comedia, in: Tutte le opere di Giovanni Boccaccio, hg. v. 
Vittore Branca, 10 Bde., Milano, Mondadori, 1964–1998, Bd. VI, hg. v. Giorgio Paodan, 
S. 480.)

36	 �Francesco da Buti, Commento di Francesco da Buti sopra la Divina Comedia di Dante Alighieri, hg. 
v. Crescentino Giannini, Pisa, Fratelli Nistri, 1858, 3 Bde., photomechan. Nachdruck, hg. 
v. Francesco Mazzoni, Pisa, Nistri Lischi, 1989, Bd. I, S. 259f.

37	 �Aber auch in den neueren Kommentaren wird die Stelle unterschiedlich gedeutet. Für 
Philalethes, der auf die Deutungsvielfalt der Stelle hinweist, geht es hier um eine Glau-
bensfrage: »[...] Vorzüglich aber kommt es hier darauf an, den Geist von dem versteinern-
den Zweifel (der unter Medusa verstanden werden könnte) abzuwenden, weil man sonst, 
unwillkürlich in demselben verstrickt, unfähig wird, den Rückweg zum Licht zu finden.« 
(Dante Alighieri’s Göttliche Komödie, metrisch übertragen und mit kritischen und historischen 
Erläuterungen versehen von Philalethes, Leipzig 41891 [11865–1866], 3 Bde., Bd. I, S. 55). 

Der ›sensus aestheticus‹ in der Commedia

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Patricia Oster

Schon in der Vita Nuova hatte Dante mit dem nur scheinbar leicht zu er-
schließenden Sinn seiner Amor-Vision gespielt.38 In der Commedia wird in 
Analogie zu der christlichen Bedeutungserfassung der Rede auf einen tiefe-
ren Sinn prätendiert, der sich jedoch nicht einfach preisgibt oder erschließt. 
In seiner Aufforderung »voi ch’avete li ’ntelletti sani, / mirate la dottrina«  
(Inf. IX, 61–63) zediert Dante die Deutungskompetenz an eine ausgewählte 
Leserschaft. William Franke hebt in seinem Buch Dante’s Interpretive Journey 
die Fokussierung der Textebene besonders hervor, auf die der Leser ver-
wiesen werde: »The focus of attention shifts [...] to the poem as poem, with 
its opaque meaning and teaching, and to the hermeneutic event of reading 
it, a task reserved for ›sound intellects‹.«39 Aber auch diesen Lesern, denen 
Dante einen »intellett[o] san[o]«40 ansinnt, erschließt sich die Bedeutung der 
Verse nicht unmittelbar. Er verharrt auf der Oberflächenstruktur des Tex-
tes. Mit Hilfe des Reims »sani« – »strani« inszeniert Dante einen Bedeutungs-
zusammenklang, der zugleich einen Bedeutungszuwachs suggeriert. »Sani« 
erscheint unvermittelt als eine defiziente Form von »strani«. So wird der 
Leser selbst in die undurchdringlichen Schichten des scheinbar transparen-
ten Textes verstrickt, der als »strano« charakterisiert wird, weil er nicht in 
einer theologisch motivierten Allegorie aufgeht. Philippe Sollers hat, ohne 
im Einzelnen auf den Canto einzugehen, gerade diesen Aspekt der phoneti-

Gmelin lässt in seinem Kommentar (Dante Alighieri, Die Göttliche Komödie, übersetzt v. 
Hermann Gmelin, 3 Bde., Stuttgart, Klett 31994 [11954], Bd. I, S. 172) offen, ob sich der 
allegorische Sinn der Figur der Medusa zuordnen lässt oder ob es vielmehr um die Figur 
Vergils geht, der Dante die Augen verdeckt: »Auf die Erscheinung der Medusa bezo-
gen, fordert die Stelle den Leser auf, über deren allegorische Bedeutung nachzudenken. 
Speziell auf die Handlungsweise Virgils bezogen, kann sie darauf hinweisen, daß Virgil 
als Vertreter der ratio hier selbst Dante vor dem Blick in das Antlitz der Medusa als der 
Gefahr der Verzweiflung oder der Irrlehre schützen muß.« John Freccero (»Medusa: The 
Letter and the Spirit«, in: ders., Dante. The Poetics of Conversion, London/Cambridge [Mass.], 
Harvard University Press, 1986, S. 119–135, hier S. 121) interpretiert hingegen die in 
der Gestalt der Medusa drohende Versteinerung als »interpretive and moral threat«, der 
die Konversion Dantes zur Anschauung bringe: »[...] The aversion from the Medusa and 
the conversion to the text are related temporally, as the before and after of the same poetic 
event. Between those two moments, there extends the experience of the pilgrim, who has 
himself seen the dottrina and has returned as poet to reveal it to us.«

38	 �Vgl. Patricia Oster, Der Schleier im Text, S. 29–35.
39	 �William Franke, Dante’s Interpretive Journey, Chicago/London, The University of Chicago 

Press, 1996, S. 84.
40	 �Giuseppe Mazzotta, Dante, Poet of the Desert, S.  279, versteht das Insistieren auf den 

»intelletti sani« als Hinweis auf die Gefahr der Häresie: »The phrase ›intelletti sani‹, I 
submit, calls immediate attention to what might be called heresy of reading and translates 
a commonplace of biblical exegesis.«

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


205

schen und semantischen Materialität des Textes im Blick, wenn er von der 
»traversée de l’écriture« bei Dante spricht:

»Le voile des vers étranges«, c’est ce qui empêche non pas de les réduire à une 
signification claire et plate, de les traduire dans une suite de signes plats (une langue 
morte) – mais de les voir et de les vivre (de les lire) tels qu’ils sont. La »doctrine« qui 
se cache ainsi »sous« ce voile est une doctrine du sens à travers la multiplicité des 
signes, ce que nous appelons traversée de l’écriture puisqu’elle implique à la fois une 
lecture et une écriture.41 

Giuseppe Mazzotta unterstreicht in seinem Buch Dante, Poet of the Desert das 
in der Sprache zum Ausdruck kommende Spannungsverhältnis zwischen 
theologischem Lehrgehalt und Fiktion, mit dem der Leser beständig kon-
frontiert werde: 

[...] the question of whether Dante’s allegory belongs to a theological or fictional 
mode cannot be simply solved [...]. Dante’s reader is constantly reminded, in effect, 
that the practice of reading deals precisely with how that decision can be made, 
that reading is an imaginary operation in which truth and fiction, far from being 
mutually exclusive categories, are simultaneously engendered by the ambiguous 
structure of metaphoric language.42

Dante ästhetisiert die Lehre vom vierfachen Schriftsinn, indem eine oszillie-
rende Deutungskomplexität an die Stelle der Abstraktheit des Allegorischen 
tritt. Es wird eine Vorstellung von Hintergründigkeit an Bedeutung assozi-
iert, die sich nicht mehr durch eine »dottrina« eingelöst findet und die den 
Leser auf die nur scheinbar transparente Oberfläche des Textes zurückver-
weist. Das topische Bild eines allegorischen Schleiers wird auf diese Weise 
zum Ort eines ästhetischen Spannungsverhältnisses zwischen Offenbarung 
und Verschleierung des Sinns.43

41	 �Philippe Sollers, »Dante et la traversée de l’écriture«, S. 45 f.
42	 �Giuseppe Mazzotta, Dante, Poet of the Desert, S. 233.
43	 �In seiner Deutung der Commedia mit dem programmatischen Titel »Sotto il velame« 

versucht Giovanni Pascoli (ders., Opere, 2 Bde., hg. v. Maurizio Perugi, Milano/Napoli, 
Ricciardi, 1980–1981, Bd. II, S. 1469–1519, hier S. 1492) hingegen, Dantes spirituellen 
Weg zu verfolgen, indem er Parallelen zur biblischen Geschichte aufdeckt und auf diese 
Weise den Schleier des Textes hebt. »Il velame comincia a sollevarsi«, so heißt es am 
Ende des ersten Kapitels. Betrachtet man das Bild der von einem Schleier verdeckten 
»dottrina« (v. 61–63) unabhängig von seinem Kontext im IX. Gesang des Inferno, wie es in 
der Regel auch in der neueren Forschung geschieht, so wird es auf den konventionellen 
Topos eines Schleiers der Allegorie reduziert. Vgl. in diesem Zusammenhang z.B. Marthe 
Dozon, die in ihrem Buch Mythe et symbole dans la Divine Comédie (Firenze, Olschki, 1991, 
S.  5) die Textstelle interpretiert: »Un enseignement (dottrina) se dissimule (s’asconde) 
sous la fiction (velame) du texte poétique (versi strani).« Auch Pasquale Tuscano versucht 

Der ›sensus aestheticus‹ in der Commedia

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Patricia Oster

Auch im Purgatorio findet sich eine Leseranweisung, die auf das Schriftsinn-
schema anspielt und dem Schleier des Textes eine neue Funktion zuzuwei-
sen scheint:

Aguzza qui, lettor, ben li occhi al vero,
ché ’l velo è ora ben tanto sottile,
certo che ’l trapassar dentro è leggero.
(Purg. VIII, 19–21)

Auch diese Textstelle hat zu divergierenden Interpretationen geführt, die 
sich vor allem auf die Deutung von »trapassar dentro« und »sottile« bezie-
hen. Übersetzt man, wie dies überwiegend geschieht, »trapassar dentro« als 
gesteigerte Form von »passare«, und »sottile« im Sinne von ›zart und dünn‹, 
so wäre der Schleier des Textes so subtil und durchsichtig, dass man ihn 
leicht zu durchdringen vermag. Warum sollte Dante dem Leser aber dann 
überhaupt eine besondere Aufmerksamkeitsleistung abverlangen (»Aguzza 
qui, lettor, ben li occhi«)? Die große Zahl verschiedenster Deutungen der 
Textstelle44 scheint ebenfalls darauf hinzuweisen, dass sich der Sinn die-
ser Verse nicht unmittelbar erschließt. Im Artikel »Sottile« der Enciclopedia 
dantesca von Luigi Blasucci werden die unterschiedlichen Deutungen der 
Textstelle zusammengefasst: 

in seiner Studie Dal Vero Al Certo (Napoli, Edizioni Scientifiche Italiane, 1993, S.  30f.) 
die Verse unabhängig von ihrem Kontext zu deuten: »La ›stranezza‹, comunque, non 
deve necessariamente intendersi come sinonimo di ›oscuro‹, di enigmatico. Quanto più 
è possibile conoscere i termini della cultura teologica di Dante, tanto più è intuibile il 
significato, e le diverse gradazioni di esso, di allegorie che appaiono inestricabili.« Er 
folgert: »L’allegoria dantesca, soprattutto nel supremo compimento della Divina Commedia, 
non è un ›senso‹ da decodificare autonomamente, bensì da interpretare anagogicamente, 
nel rispetto della rigorosa articolazione stabilita nel Convivio e nell’Epistola a Cangrande.« 
Die ästhetische Spannung, die Dante mit Hilfe eines Bildes zum Ausdruck bringt, das 
er in seiner ganzen Komplexität in Inf. IX ausspekuliert, wird in dieser Perspektive nicht 
berücksichtigt.

44	 �So ist z.B. Paolo di Somma in seiner Lectura des Gesangs (Purgatorio, in: Lectura Dantis Ne-
apolitana, hg. v. Pompeo Giannantonio, Napoli, Loffredo, 1989, S. 179–190, hier S. 181) 
der Überzeugung, dass Dante dem Leser sagen wollte: »[...] sta attento, tutto ciò che 
descrivo è ciò che io vidi, ma può essere una pagina della tua storia, o uomo in cammino 
verso l’aldilà: non fraintenderla.« Für Giovanni Fallani (»Il canto VIII del Purgatorio«, in: 
Nuove Letture Dantesche, Casa di Dante in Roma 4 (1970), S. 19–33, hier S. 23) geht es hinge-
gen in seiner Lectura des Canto um den »contrappasso dantesco«: »Perciò il poeta invita 
ad aguzzare bene gli occhi al vero: dal senso letterale si dovrà scorgere, attraverso il velo 
sottile, l’allegoria, cioè la verità che vi si nasconde. Se c’è stata una colpa, vi sarà anche 
una pena: il contrappasso dantesco, anche nella seconda cantica ha valore.«

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.sudoc.abes.fr/DB=2.1/SET=1/TTL=1/CLK?IKT=1018&TRM=Edizioni
http://www.sudoc.abes.fr/DB=2.1/SET=1/TTL=1/CLK?IKT=1018&TRM=Scientifiche
http://www.sudoc.abes.fr/DB=2.1/SET=1/TTL=1/CLK?IKT=1018&TRM=Italiane
https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.sudoc.abes.fr/DB=2.1/SET=1/TTL=1/CLK?IKT=1018&TRM=Edizioni
http://www.sudoc.abes.fr/DB=2.1/SET=1/TTL=1/CLK?IKT=1018&TRM=Scientifiche
http://www.sudoc.abes.fr/DB=2.1/SET=1/TTL=1/CLK?IKT=1018&TRM=Italiane


207

La discordanza può nascere semmai intorno al verbo trapassar, secondo che lo si 
consideri »come intensivo di ›passare‹ o come ›passare al di là‹« (Chimenz). Nel 
primo caso l’intero passo andrebbe così inteso: »il velo, ossia l’esposizione letterale, 
è tanto trasparente che è facile penetrarlo, cogliendo il significato allegorico che esso 
contiene«: così gli antichi commentatori fino al Landino e al Daniello, e la maggior 
parte dei moderni. Ma trattandosi di un senso facile a cogliere, parrebbe immotivata 
l’esortazione di Dante al lettore, ad aguzzare bene gli occhi al vero. Nel secondo 
caso la spiegazione del passo sarebbe la seguente: »il velo è tanto fine, trasparente, 
che è facile attraversarlo, passare oltre, senza accorgersi del vero ivi contenuto«: 
così, rifacendosi a una proposta del Vellutello, il Chimenz e il Mattalia, i quali non 
escludono che si possa ravvisare nell’aggettivo sottile un’ambiguità di significato. 
[...] Quale sia poi l’allegoria nascosta a cui Dante qui alluderebbe, resta questione 
incerta.45

Auch Blasucci hält die erste Deutung der Verse für problematisch, weil 
die Warnung an die Leser unmotiviert erscheinen muss, wenn der Sinn 
leicht zu erschließen ist. Die Warnung vor einer Verfehlung des Sinns (»il 
velo è tanto fine, trasparente, che è facile attraversarlo, passare oltre, senza 
accorgersi del vero ivi contenuto«) ist schon deshalb wahrscheinlicher, weil 
sie auch dem Kontext des Canto entspricht, da sich die Seelen hier ebenfalls 
der Gefahr einer Verfehlung ausgesetzt sehen. Das Adjektiv »sottile« weist in 
dieser Perspektive auf eine »ambiguità di significato« hin. Die subtilen Struk-
turen des Textes transformieren das einfache allegorische Modell einer ver-
schleierten Wahrheit: »aguzza qui [...] li occhi al vero, chè ’l velo è ora ben 
tanto sottile.« »Vero« und »velo« treten in ein neues Verhältnis. Dante nötigt 
den Leser, ihre simulierte semantische und lautliche Nähe wahrzunehmen. 
Nur ein Buchstabe verwandelt »vero« in »velo« oder »velo« in »vero«. Das 
hier evozierte lautliche Spiel imitiert den Prozess einer Oszillation zwischen 
Schleier und Verschleiertem.46 Zweifellos spielt Dante an dieser Stelle auf 
die erste Reflexion über den Schleier des Textes im Inferno an, an der er in 
ähnlicher Weise den Leser nötigte, die simulierte semantische Nähe von 
»sani« und »strani« wahrzunehmen. Geht man davon aus, dass das »proe-
mio generale« der Commedia nicht im eigentlichen Sinne als erster Gesang 
des Inferno betrachtet werden kann, so würde das Bild des Schleiers nicht 
im IX., sondern vielmehr im VIII. Gesang des Inferno mit großem Nach-

45	 �Luigi Blasucci, »Sottile«, S. 345.
46	 �Obgleich Marthe Dozon (Mythe et symbole dans la Divine Comédie, S. 5) das »jeu phonique« 

zwischen »velo« und »vero« hervorhebt und von einem »rapport de substitution« spricht, 
bleibt ihre Interpretation dem einfachen Modell einer verschleierten Wahrheit verhaftet: 
»[...] la vérité, profonde, essentielle, est recouverte par le voile et c’est vers la vérité cachée 
que le lecteur doit ›aiguiser‹ son regard.«

Der ›sensus aestheticus‹ in der Commedia

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Patricia Oster

druck eingeführt. In einer deutlichen Parallele nimmt Dante also nunmehr 
im VIII. Gesang des Purgatorio explizit (»il velo è ora ben tanto sottile«) Bezug 
auf seine erste theologisch-poetologische Reflexion über den Schleier des 
Textes. Unter den Bedingungen des Purgatorio erhält der Textschleier eine 
neue Funktion. Bereits im Inferno hatte Dante den Topos vom Schleier der 
Allegorie in ein spannungsreiches Verhältnis von scheinbar zugänglichem 
und sich dennoch entziehendem Sinn transformiert. Im Purgatorio wird der 
Leser aber nicht mehr dazu aufgerufen, eine verborgene »dottrina« hinter 
dem Textschleier zu betrachten. Der Prozess einer in der Textur vielfach 
gebrochenen Auslegung, die ein verfehltes Lesen, ein »trapassar dentro«, be-
dingen kann, steht im Vordergrund. Während in dem Bild einer »dottrina 
sotto ’l velame« die Vorstellung vom vierfachen Schriftsinn evoziert wird, 
nach der sich eine Schicht des Textes rational in eine andere übersetzen 
lässt, kommt in der Bewegung des »trapassar dentro« der ästhetische Pro-
zess selbst in den Blick. »Mirate la dottrina« ist eine Aufforderung zur Kon-
templation des theologischen Lehrgehalts, auch wenn die Realisierung die-
ser Aufforderung problematisiert wird, während in »Aguzza qui, lettor, ben 
li occhi al vero« intellektuelle Neugierde angesprochen scheint. Der Akzent 
liegt hier nicht auf der Doktrin, sondern auf dem Wahrnehmungsprozess 
selbst.47 Der Leser wird nicht aufgefordert, »sotto ’l velame« zu blicken, er 
dringt in und durch (»trapassar dentro«) einen dichten Zeichenkomplex, der 
seine Wahrnehmung konditioniert und sein Auge in falsche Richtungen zu 
lenken droht.
In Analogie zur christlichen Bedeutungserfassung der Rede im vierfachen 
Schriftsinn wird auf einen tieferen Sinn prätendiert, der sich nicht unmittel-

47	 �In der Forschung werden die beiden poetologischen Reflexionen Dantes über die Gewe-
bestruktur des Textes in der Regel als Einheit interpretiert und unmittelbar mit der Lehre 
vom mehrfachen Schriftsinn in Verbindung gebracht. So heißt es in dem Artikel »Sottile« 
der Enciclopedia dantesca von Luigi Blasucci: »[...] L’immagine, considerata nel contesto, ha 
un chiaro valore metaforico: Aguzza qui, lettor, ben li occhi al vero / chè’l velo è ora ben tanto sottile, 
/ certo che’l trapassar dentro è leggero, dove il velo è la lettera che cela il vero, ossia un significato 
allegorico (cfr. Inf. IX, 62–63 mirate la dottrina che s’asconde / sotto’l velame de li versi strani).« 
Auch Marthe Dozon (Mythe et symbole dans la Divine Comédie, S.  4f.) fasst die beiden 
Textstellen zusammen und versteht beide als »opération de décryptage«: »À deux reprises, 
en effet, le lecteur est formellement convié à une opération de décryptage. La métaphore 
du ›voile‹ – dans lequel s’enveloppe le message – apparaît une première fois dans Enf. IX 
[...]. La même image se réitère dans Purg. VIII [...].« In einer solchen Perspektive wird 
jedoch die fundamentale Differenz zwischen der ästhetischen Konzeption von Inferno und 
Purgatorio im Hinblick auf das Bild des Schleiers nivelliert. Dantes unterschiedliche Versu-
che, das Modell vom mehrfachen Schriftsinn in ein komplexes Textmodell zu überführen, 
können aus dieser Sicht ebenfalls nicht wahrgenommen werden.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


209

bar preisgibt oder erschließt. Dabei wird die Aufmerksamkeit auf die Mate-
rialität des Textes und seine ästhetische Realisierung gelenkt, ohne dass dies 
zur Selbstreferentialität der Schrift führen würde, wie sie eine modernisti-
sche Literaturtheorie postuliert hat. Die Eigendynamik und Werkhaftigkeit 
des Poetischen tritt so in ihrer Konkretheit in den Blick. Mit dieser Verschie-
bung kommt zugleich ein weiterer »sensus« ins Spiel, den man als »sensus 
aestheticus« bezeichnen könnte. Unter »sensus aestheticus« wäre ein Sinn zu 
verstehen, der sich weder mit einem theologischen Lehrgehalt verrechnen 
ließe noch im »sensus litteralis« aufginge. Dieser »fünfte« Sinn ist mit dem 
Bild des Schleiers in neuer Weise aufs engste verknüpft. Der Schleier dient 
in dieser Perspektive allerdings nicht als Metapher, derer sich die Exegese 
wie eines Werkzeugs bedient, sondern er ist eine Anschauungsform für die 
ästhetische Erfahrung selbst, die ihrerseits die theologische Referentialität 
des Textes dynamisiert und problematisiert.48 Denn das Bild des Schlei-
ers bezieht sich einerseits auf den Text in seiner Materialität, und es hat 
andererseits eine ästhetische Funktion im Blick auf das hinter ihm liegen-
de Imaginäre. Während es in der theologischen Textexegese darum geht, 
hinter dem Schleier der Texte die absolute Wahrheit zu erkennen, dient bei 
Dante der Schleier dazu, die unaufhebbare Komplexität der Vermittlung 
des Absoluten zur Anschauung zu bringen. Dabei wird der Text selbst zu 
einer Quelle des Imaginären, das sich nicht einfach als Mimesis preisgibt, 
sondern sich in Bewusstseinsgestalten des Sichentziehens, des Sichzeigens 
und Verbergens, des Sichsteigerns darstellt. In einem Prozess des »trapassar 
del segno« dringt der Leser in die subtilen Strukturen des Textes, die ihn im-
mer auch der Gefahr aussetzen, den Sinn oder die hinter den Signifikanten 
durchscheinende Bedeutung zu verfehlen. Es handelt sich aber nicht allein 
um eine ästhetische Erfahrung, denn der Leser nähert sich auf diese Weise 
auch der absoluten visionären Erfahrung des Jenseitswanderers an, die nur 

48	 �Andreas Kablitz spricht in seinem Aufsatz »Videre-Invidere. Die Phänomenologie der 
Wahrnehmung und die Ontologie des Purgatoriums« (in: Deutsches Dante-Jahrbuch 74 
(1999), S. 137–188) von der »theologischen Grammatik« Dantes. Am Beispiel des Ver-
ses »tu ne conduci [...] come condur si vuol« (Purg. V, 17) zeigt er, wie mit Hilfe der 
Homonymie von »conduci« und »condur« die »Differenz zwischen fremder Steuerung 
und eigenem Verhalten« aufgehoben wird und zugleich mit der zwischen Aktiv und Pas-
siv angesiedelten Form »si vuol« eine »Aufhebung zwischen agens und patiens« bewirkt 
werde: »Nun zeigt die Sprache selbst an, daß der Gegensatz von eigenem Willen und 
göttlichem Gebot nur ein scheinbarer ist. Es ist gewissermaßen eine theologische Gram-
matik, mit deren Hilfe Dante hier aus den Bedeutungen der Sprachzeichen die Lösung 
für das theologisch Kontroverse entwickelt.« (S. 153) Die Beobachtung von Kablitz macht 
deutlich, welche entscheidende Funktion die Sprachzeichen in ihrer Konkretheit gerade 
auch im Hinblick auf die theologische Dimension des Textes erhalten.

Der ›sensus aestheticus‹ in der Commedia

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Patricia Oster

herabgemildert durch die Textur des »velo« zugänglich ist. Da der Schleier 
eine ästhetische Eigenwertigkeit erhält, konkretisiert sich in ihm auf diese 
Weise eine Ästhetisierung des Absoluten. Es bedarf der Gewebestruktur 
der poetischen Realisierung, um die alle Vorstellung sprengende visionäre 
Erfahrung Dantes zur Imagination des Lesers werden zu lassen.49

Literaturverzeichnis

Dante Alighieri, Dante Alighieri’s Göttliche Komödie, metrisch übertragen und 
mit kritischen und historischen Erläuterungen versehen von Philalethes, 
Leipzig, Teubner, 41891 (11865–66), 3 Bde.

Ders., De vulgari eloquentia, in: Opere minori, hg. v. Alberto del Monte, Milano, 
Rizzoli, 1966, Bd. XI.

Ders., La Commedia secondo l’antica vulgata, hg. v. Giorgio Petrocchi, Milano, 
Mondadori, 1966/67.

Ders., Die Göttliche Komödie, übersetzt v. Hermann Gmelin, 3 Bde., Stuttgart, 
Klett, 31994 (11954).

Ders., La Divina Commedia. Commento di Anna Maria Chiavacci Leonardi, 
3 Bde., Milano, Mondadori, 1991–1997.

Ders., L’Ottimo Commento della Commedia. Testo inedito d’un contemporaneo di Dante, 
hg. v. Alessandro Torri, 3 Bde., Pisa, Capurro, 1827–1829, photomechan. 
Nachdruck, hg. v. Francesco Mazzoni, Bologna, Arnaldo Forni, 1995, 
Bd. I.

Ders., Philosophische Werke. Italienisch / Deutsch, hg. unter der Leitung von 
Ruedi Imbach, 4 Bde., Hamburg, Meiner, 1993–1998.

49	 �Im Paradiso ist der Schleier seiner Materialität beraubt. In einem Unaussprechlichkeit-
stopos kapituliert Dante angesichts der Absolutheit der Erfahrung. Hatte das »ingegno« 
als Supplement der Erinnerung noch eine Referenz, die ihrerseits auf ein sprachliches 
Zeichen verwies, so droht der Text an dieser Stelle, jedes Bezugsobjekt zu verlieren. Dante 
setzt deshalb eine Leerstelle, die sein Werk wie ein Hindernis überspringen muss: »Convi-
en saltar lo sacrato poema« (Par. XXIII, 63). Der Schleier des Textes hat im Paradiso seine 
Materialität gänzlich verloren. Da der Autor innerhalb seines Werks zu einem Sprung 
über die Leerstelle der Beschreibung ansetzt, ist der Leser gezwungen, mit Hilfe seiner 
Imagination Bilder des Unvorstellbaren in die Leerstelle zu projizieren. Dabei blickt er 
weder »sotto ’l velame« (Inf. IX, 62–63) noch dringt er in die subtile Gewebestruktur des 
Textes ein. Der Text ist, seiner Materialität beraubt, nur noch als Negation, gewisserma-
ßen als immaterieller Schleier präsent, der den ›Sprung‹ der Imagination bedingt und 
konditioniert.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


211

Ders., Il Convivio, hg. v. Gianfranco Fioravanti, Canzoni hg. v. Claudio 
Giunti, in: ders., Opere. Edizione diretta da Marco Santagata, 2 Bde., Mi-
lano, Mondadori, 2014, Bd. II, S. 3–805.

Ders., Epistole, hg. v. Claudia Villa, in: ders., Opere. Edizione diretta da Marco 
Santagata, 2 Bde., Milano, Mondadori, 2014, Bd. II, S. 1416–1592.

Erich Auerbach, »Figura«, in: Archivum Romanicum 22 (1938), S.  436–489; 
wiederabgedruckt in: ders., Gesammelte Aufsätze zur romanischen Philologie, 
Bern/München, Francke, 1967, S. 55–92.

Teodolinda Barolini, The Undivine Comedy. Detheologizing Dante, Princeton, 
Princeton University Press, 1992.

Luigi Blasucci, »Sottile«, in: Umberto Bosco (Hg.), Enciclopedia Dantesca, 5 
Bde., Roma, Istituto della Enciclopedia italiana, 1970–1978, Bd. V (1976), 
S. 345.

Hans Blumenberg, Die Legitimität der Neuzeit, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 
1966.

Giovanni Boccaccio, Esposizioni sopra la Comedìa di Dante, in: Tutte le opere di 
Giovanni Boccaccio, hg. v. Vittore Branca, 10 Bde., Milano, Mondadori, 
1964–1998, Bd. VI, hg. v. Giorgio Paodan.

Hennig Brinkmann, »Verhüllung (›Integumentum‹) als literarische Darstel-
lungsform im Mittelalter«, in: Albert Zimmermann (Hg.), Der Begriff der 
repraesentatio im Mittelalter, Berlin/New York, De Gruyter, 1971, S. 314–
339.

Ders., Mittelalterliche Hermeneutik, Tübingen, Niemeyer, 1980. 
August Buck, »Bildung und Dichtung bei Dante«, in: Deutsches Dante-Jahrbuch 

60 (1985), S. 97–115. 
Francesco da Buti, Commento di Francesco da Buti sopra la Divina Comedia di Dante 

Alighieri, hg. v. Crescentino Giannini, Pisa, Fratelli Nistri, 1858, 3 Bde., 
photomechan. Nachdruck, hg. v. Francesco Mazzoni, Pisa, Nistri Lischi, 
1989, Bd. I.

Alain C. Charity, Events and Their Afterlife: The Dialectics of Christian Typology in 
the Bible and Dante, Cambridge, Cambridge University Press, 1966.

Johan Chydenius, The Typological Problem in Dante. A Study in the History of 
Medieval Ideas, Helsingfors, Academic Bookstore, 1958.

Benedetto Croce, La poesia di Dante, Bari, Laterza, 101961 (11921).
Marthe Dozon, Mythe et symbole dans la Divine Comédie, Florenz, Olschki, 1991.
Giovanni Fallani, »Il canto VIII del Purgatorio«, in: Nuove Letture Dantesche, 

Casa di Dante in Roma 4 (1970), S. 19–33.
William Franke, Dante’s Interpretive Journey, Chicago/London, The University 

of Chicago Press, 1996.

Der ›sensus aestheticus‹ in der Commedia

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Patricia Oster

John Freccero, »Medusa: The Letter and the Spirit«, in: ders., Dante. The 
Poetics of Conversion, London/Cambridge (Mass.), Harvard University 
Press, 1986, S. 119–135.

Étienne Gilson, Dante et la philosophie, Paris, Vrin, 21953.
Klaus W. Hempfer, Poststrukturale Texttheorie und narrative Praxis, München, 

Fink, 1976.
Robert Hollander, Allegory in Dante’s Commedia, Princeton, Princeton Uni-

versity Press, 1969.
Andreas Kablitz, »Poetik der Erlösung. Dantes Commedia als Verwandlung 

und Neubegründung mittelalterlicher Allegorese«, in: Glenn W. Most 
(Hg.), Commentaries – Kommentare, Göttingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 
1999, S. 353–379.

Ders., »Videre-Invidere. Die Phänomenologie der Wahrnehmung und die 
Ontologie des Purgatoriums«, in: Deutsches Dante-Jahrbuch 74 (1999), 
S. 137–188.

Otfried Lieberknecht, Allegorese und Philologie. Überlegungen zum Problem des 
mehrfachen Schriftsinns in Dantes Commedia, Stuttgart, Steiner, 1999.

Henri de Lubac, Exégèse médiévale. Les quatre sens de l’écriture, 2 Bde., Paris, 
Aubier, 1959–1964. 

Giuseppe Mazzotta, Dante, Poet of the Desert. History and Allegory in the Divine 
Comedy, Princeton, Princeton University Press, 1979.

Alastair J. Minnis, »The Transformation of Critical Tradition: Dante, Pe-
trarch, and Boccaccio«, in: ders./A. Brian Scott (Hg.), Medieval Literary 
Theory and Criticism, c. 1000–c. 1375, Oxford, Clarendon Press, 21998 
(11988), S. 373–438.

Ders. und A. Brian Scott (Hg.), Medieval Literary Theory and Criticism, c. 1100–
c. 1375; The Commentary Tradition, Oxford, Clarendon Press, 21998 (11988). 

Friedrich Ohly, Schriften zur mittelalterlichen Bedeutungsforschung, Darmstadt, 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1977. 

Patricia Oster, Der Schleier im Text. Funktionsgeschichte eines Bildes für die neuzeitliche 
Erfahrung des Imaginären, München, Fink, 2002. 

Giovanni Pascoli, Opere, 2 Bde., hg. v. Maurizio Perugi, Milano/Napoli, 
Ricciardi, 1980–1981.

Mario Pazzaglia, »Vita Nuova«, in: Umberto Bosco (Hg.), Enciclopedia dan-
tesca, 5 Bde., Roma, Istituto della Enciclopedia italiana, 1970–1978, Bd. V 
(1976), S. 1086–1095.

Jean Pépin, »Allegoria«, in: Umberto Bosco (Hg.), Enciclopedia dantesca, 5 
Bde., Roma, Istituto della Enciclopedia italiana, 1970–1978, Bd. I (1970), 
S. 151–165.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


213

Ders., Dante et la Tradition de l’Allégorie, Paris, Vrin, 1970.
Maria Simonelli, Materiali per un’edizione critica del Convivio di Dante, Roma, 

Edizioni dell’Ateneo, 1970.
Charles S. Singleton, »Dante’s Allegory«, in: Speculum 25 (1950), S. 78–85.
Ders., Dante Studies I: Commedia: Elements of Structure, Cambridge (Mass.), Har-

vard University Press, 1954. 
Ders., »The Irreducible Dove«, in: Comparative Literature 9 (1957), S. 129–135. 
Ders., Dante Studies II: Journey to Beatrice, Cambridge (Mass.), Harvard Uni-

versity Press, 1958. 
Philippe Sollers, »Dante et la traversée de l’écriture«, in: ders., L’Écriture et 

l’expérience des limites, Paris, Seuil, 1968, S. 14–47.
Paolo di Somma, Purgatorio, in: Pompeo Giannantonio (Hg.), Lectura Dantis 

Neapolitana, Napoli, Loffredo, 1989, S. 179–190.
Pasquale Tuscano, Dal Vero al Certo, Napoli, Edizioni Scientifiche Italiane, 

1993.
Giambattista Vico, La Scienza Nuova Prima, hg. v. Fausto Nicolini, Bari, La-

terza, 1931.
Francesco Zambon, »Allegoria e linguaggio dell’ineffabilità nell’autoesegesi 

dantesca dell’Epistola a Cangrande«, in: Gianfelice Peron (Hg.), 
L’Autocommento, Padova, Esedra, 1994, S. 21–30.

Der ›sensus aestheticus‹ in der Commedia

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


CORNELIA KLETTKE

Approcci poetologici alla Commedia con le tecniche di lettura 
postmoderne

Riassunto

La ‘bifrontalità’ della Commedia quale geniale combinazione di un testo teologico-fi-
losofico con uno poetico si fonda sull’indecifrabile unione dell’Autore con il perso-
naggio protagonista del viandante che attraversa l’Aldilà. Questo doppio è carico di 
elementi biografici, così che anche il testo riporta tratti autobiografici che lo fanno 
assomigliare ad un’autofinzionalizzazione. Con l’ammorbidimento del sistema del 
quadruplice senso della scrittura in applicazione alla Commedia la costruzione dan-
tesca di un ordine etico-morale del mondo diventa accessibile e oltremodo interes-
sante anche per i non cattolici e i non cristiani. Il rapporto più libero col testo della 
Commedia ha ricevuto la sua spinta decisiva in epoca postmoderna. Sulla base del 
libero rapporto col testo biblico, diminuisce anche il rispetto per l’opera d’arte chiu-
sa rappresentata dalla Commedia. Pertanto, il critico letterario cede alla seduzione di 
rivolgere al testo della Commedia anche domande insolite e fino ad allora ritenute 
inappropriate, di infrangere certi tabù e, con un cambio di prospettiva, di dare 
nuove valutazioni e scoprire ambivalenze. Ricorrere ad un approccio postmoderno 
alla Commedia vuol dire aprire quest’opera d’arte a nuovi contesti, per esempio alla 
biografia dell’autore, alle circostanze dell’epoca (storia) e ad aspetti tipici degli studi 
culturali come la visualizzazione e la trasposizione in un altro medium (tra l’altro, l’ar-
te figurativa). Nel presente contributo la possibilità di letture contestuali viene arti-
colata secondo le categorie del modello della comunicazione letteraria, presentando 
alcuni esempi relativi al piano dell’estetica testuale e dell’estetica della ricezione.

Zusammenfassung

Die Janusköpfigkeit der Commedia als der genialen Kombination eines theolo-
gisch-philosophischen und eines poetischen Textes beruht auf der unentschlüssel-
baren Verquickung des Autors mit der handelnden Figur des Jenseitswanderers. 
Diesem Doppelgänger sind biographische Elemente zu eigen, so dass der Text au-
tobiographische Züge trägt, die einer Autofiktionalisierung gleichkommen. Mit der 
Aufweichung des Systems des vierfachen Schriftsinns durch seine Anwendung in 
der Commedia wird Dantes Konstruktion einer ethisch-moralischen Weltordnung 
auch für Nichtkatholiken und Nichtchristen zugänglich und überaus interessant. 
Ein freierer Umgang mit dem Text der Commedia hat in der Epoche der Postmoder-
ne entscheidende Anstöße erhalten. Einhergehend mit einem freien Umgang mit 

Cornelia Klettke Approcci poetologici alla Commedia

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Cornelia Klettke

der Heiligen Schrift schwindet auch der Respekt für das geschlossene Kunstwerk, 
welches die Commedia darstellt. Damit können die Literaturwissenschaftler der Ver-
suchung nachgeben, an den Text der Commedia auch ungewöhnliche, bislang als 
unangemessen geltende Fragen zu richten, bestimmte Tabus zu brechen und mittels 
eines Perspektivenwechsels neue Bewertungen vorzunehmen und Ambivalenzen 
zu entdecken. Sich dem Text der Commedia mit postmodernen Herangehensweisen 
zu nähern, bedeutet, dass man dieses Kunstwerk auf neue Kontexte hin öffnet, z.B. 
auf die Biographie des Autors, auf die zeitgeschichtlichen Umstände (Geschichte) 
und auf typische Aspekte der Kulturwissenschaften, wie z.B. Visualisierung und 
mediale Transposition (u.a. bildende Künste). Im vorliegenden Beitrag wird die 
Möglichkeit kontextualisierender Lektüren gemäß den Kategorien des literarischen 
Kommunikationsmodells dargelegt, und es werden Beispiele aus dem Bereich der 
Text- und der Rezeptionsästhetik angeführt.

1.	 Argomenti per la classificazione della Commedia come opera poetica

I nostri approcci alla Commedia di Dante si muovono nell’orizzonte del 
poetologico. Di conseguenza, il nostro sguardo è rivolto alle qualità poetiche 
dell’opera. Il paragrafo 27 dell’Epistola XIII a Cangrande rinvia alla presenza 
di una tale dimensione: 

(27) Forma sive modus tractandi est poeticus, fictivus et descriptivus, digressivus, 
transumptivus, et cum hoc diffinitivus, divisivus, probativus, improbativus et 
exemplorum positivus. 

Forma o modo dell’esposizione è il modo della poesia, delle finzioni e descrizioni, 
delle digressioni e dei traslati, e inoltre il modo delle definizioni, divisioni, 
dimostrazioni, confutazioni e delle presentazioni di esempi. 

Die Form oder Art des Traktierens besteht in Poesie, Fiktion, Beschreibung, Ab-
schweifung, Metaphorik, aber zugleich auch in Definition, Einteilung, Beweis, Wi-
derlegung, Anführung von Beispielen.1 

1	 �Dante Alighieri, Epistola a Cangrande, ed. critica a cura e con commento di Enzo Cecchini, 
Firenze, Giunti, 1995, pp. 10–11. Traduz. tedesca cit. da Ernst Robert Curtius, Europäische 
Literatur und lateinisches Mittelalter, Tübingen/Basel, Francke, 111993 (11948), p.  229. Cfr. 
anche Dante Alighieri, Philosophische Werke, a cura di Ruedi Imbach, vol. I: Das Schreiben an 
Cangrande della Scala: lateinisch/deutsch, übersetzt, eingeleitet und kommentiert von Thomas 
Ricklin, Hamburg, Meiner, 1993, pp. 10–13. La traduzione di Curtius è in questo caso più 
appropriata.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


217

In questa sede, non possiamo affrontare la questione dell’autorialità di Dan-
te rispetto all’Epistola a Cangrande.2 Mentre August Buck, Giorgio Padoan e 
Ulrich Prill considerano la questione definitivamente risolta,3 ultimamente 
Alberto Casadei ha messo di nuovo in dubbio l’autenticità dell’Epistola.4 
Ciononostante, noi rinviamo all’Epistola perché questo testo – per quanto 
riguarda il poetologico – sembra corrispondere all’intenzione di Dante.5

Nel collegamento (« et cum hoc ») delle categorie – evidente nell’elencazione 
(Ep. XIII, 27) – provenienti dagli ambiti della poesia e delle scienze teologi-
co-filosofiche si è vista un’innovazione della Commedia. Un simile testo non si 
era mai dato prima. L’unione della poesia, basata sull’immaginazione creati-
va, con la rappresentazione dei contenuti di fede viene inscenata ricorrendo 
al personaggio del pellegrino quale doppio (double) dello stesso autore, come 
una realtà vissuta, una visionaria verità creduta, stilizzata anche come sogno. 
Dietro la maschera del viandante che attraversa l’Aldilà, l’autore descrive 
lo straordinario fenomeno dell’incontro, in sfere metafisiche, di un uomo 
terreno con le anime dei defunti. Questa prestazione della fantasia realizzata 
nella Commedia va evidentemente ben al di là di ciò che il testo biblico come 
tale riesce a presentare come apparato poetico. Tenendo presente Alberto 
Magno e Tommaso d’Aquino, Curtius rinvia alla critica che i pensatori 
scolastici medievali muovevano al valore della poetica rispetto alla scienza 
teologico-filosofica.6 La Scolastica fa la distinzione fra due diversi piani di 

2	 �La controversia circa l’autenticità dell’Epistola inizia in pieno Romanticismo (Filippo 
Scolari, Note ad alcuni luoghi dei primi cinque canti della Divina Commedia, Venezia, Picotti, 
1819) ed è a tutt’oggi irrisolta. Un’approfondita analisi di tale questione si trova nello stu-
dio di Otfried Lieberknecht, Allegorese und Philologie. Überlegungen zum Problem des mehrfachen 
Schriftsinns in Dantes « Commedia », Stuttgart, Steiner, 1999, qui p. 4, n. 5, il quale, però, nel 
suo variegato esame, evita di schierarsi per una delle tesi in campo.

3	 �Cfr. August Buck, Die italienische Literatur im Zeitalter Dantes und am Übergang vom Mittelalter 
zur Renaissance. Vol. I: Dantes Commedia und die Dante-Rezeption des 14. und 15. Jahrhunderts, 
Heidelberg, Winter, 1987, p. 169. Giorgio Padoan, « Il Vicariato Cesareo dello Scaligero. 
Per la datazione dell’‘Epistola a Cangrande’ », in: Lettere Italiane 50,2 (1998), pp. 161–175, 
ora in: Idem, Ultimi studi di filologia dantesca e boccacciana, a cura di Aldo Maria Costantini, 
Ravenna, Longo, 2002, pp. 29–39; Idem, Il lungo cammino del « poema sacro ». Studi danteschi, 
Firenze, Olschki, 1993. Per la questione dell’autorialità dell’Epistola cfr. anche Ulrich Prill, 
Dante, Stuttgart/Weimar, Metzler, 1999, pp. 189–190. Prill non ha ancora accolto la tesi di 
dottorato di Otfried Lieberknecht, pubblicata nello stesso anno (cfr. supra, n. 2).

4	 �Cfr. Alberto Casadei, Dante oltre la Commedia, Bologna, Il Mulino, 2013, pp. 25–43.
5	 �Cfr. anche la motivazione di Umberto Eco, « L’Epistola XIII, l’allegorismo medievale, 

il simbolismo moderno  » (1984), in: Idem, Sugli specchi e altri saggi, Milano, Bompiani, 
1985, pp. 215–241, qui pp. 215–216. Eco si schiera a favore dell’autenticità dell’Epistola. 
Su questa problematica appare illuminante l’analisi condotta da Otfried Lieberknecht, 
Allegorese und Philologie, pp. 5 sq., sulle osservazioni fatte da Dante nel Convivio (II, i, 2–15).

6	 �Cfr. Ernst Robert Curtius, Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter, pp. 230–231.

Approcci poetologici alla Commedia

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Cornelia Klettke

poesia: le storie, le parabole e le metafore presenti nella Bibbia, che annun-
ciano quale sacra scrittura la Verità, e la poesia basata sulla finzione umana 
– « auf menschlicher Fiktion beruhend »7 – che se dal punto di vista della 
forma – ossia per quanto riguarda la retorica – mostra elementi in comune 
con la prima, per quanto, invece, attiene alla pretesa di verità si attesta molto 
al di sotto della poesia biblica. Già Curtius vede nella sorta di estetizzazione 
realizzata da Dante un’autonomizzazione addirittura dalla stessa dottrina di 
Tommaso d’Aquino,8 il cui insegnamento, peraltro, costituisce notoriamen-
te una base dell’opera dantesca.
Già nel suo saggio « L’Epistola XIII, l’allegorismo medievale, il simbolismo 
moderno », del 1984, Umberto Eco illustra il suo punto di vista postmoder-
no rispetto al rapporto di Dante con Tommaso con particolare riferimento 
alla questione del « senso allegorico » nella poesia mondana. Fra l’altro, Eco 
sostiene – in maniera, potremmo dire, rivoluzionaria – che Dante, con la sua 
misteriosa inconseguenza ed equivocità rispetto all’insegnamento dell’Aqui-
nate, ha preso come poeta una strada che anticipa di ben duecento anni la 
« rottura epistemologica » che si compirà solo col Rinascimento.9 Secondo 
Eco, Dante oltrepassa la linea di confine fra allegoria e simbolo.10 
La « bifrontalità » della Commedia quale geniale combinazione di un testo teo-
logico-filosofico con uno poetico si fonda sull’indecifrabile unione dell’auto-
re con il personaggio protagonista del viandante che attraversa l’Aldilà. Con 
questo personaggio, che si muove al di sopra del piano della realtà, Dante 
si crea un doppio che impersona la sua trama onirica interiore. Questo per-
sonaggio è carico di elementi biografici dell’autore, così che anche il testo 
riporta tratti autobiografici che lo fanno assomigliare ad una autofinzionaliz-
zazione. Di quest’ambito fanno parte – per citare solo alcuni esempi – la pre-
dilezione del poeta Dante per l’antichità (in special modo per Virgilio quale 
suo autore preferito), il personaggio di Beatrice quale amore di gioventù, 
l’evocazione dell’avo Cacciaguida con le sue idee di morale sociale nonché 
l’incontro con il maestro Brunetto Latini e il reiterato riferimento alla città 
natale di Firenze e al trauma dell’esilio.11 

7	 �Ibid., p. 230.
8	 �Ibid., pp. 230–231. – Una dettagliata e sottile discussione della posizione di Dante rispetto 

a Tommaso d’Aquino si trova in Otfried Lieberknecht, Allegorese und Philologie, p. 15, n. 22.
9	 �Cfr. Umberto Eco, « L’Epistola XIII, l’allegorismo medievale, il simbolismo moderno », 

paragrafo « La rottura », p. 235.
10	 �Ibid.
11	 �Su ciò cfr. Karlheinz Stierle, Dante Alighieri: Dichter im Exil, Dichter der Welt, München, Beck, 

2014, nonché la tesi per il conseguimento della libera docenza recentemente presenta-

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


219

2.	� L’ammorbidimento del sistema del quadruplice senso della scrittura in 
applicazione alla Commedia 

Com’è noto, nel VII secolo Beda il Venerabile, sulla scorta del pensiero 
di Origene, sviluppò per l’esegesi biblica l’insegnamento dei quattro sensi 
della Scrittura, un modello che – stando soprattutto a Tommaso d’Aquino 
– non poteva essere applicato a testi profani o extrabiblici.12 I commenta-
tori danteschi hanno tuttavia provato ad applicare il molteplice senso della 
scrittura del testo biblico al testo della Commedia. In ciò essi si rifacevano 
all’Epistola XIII a Cangrande (Ep. XIII, 20–25, 33 s.), che nei paragrafi 24 e 
25 applica all’opera di Dante due modi di lettura: il sensus litteralis ed il sensus 
allegoricus: 

(24) Est ergo subiectum totius operis, litteraliter tantum accepti, status animarum 
post mortem simpliciter sumptus; nam de illo et circa illum totius operis versatur 
processus.

Dunque soggetto dell’intera opera presa soltanto alla lettera è la condizione delle 
anime dopo la morte considerata in generale; infatti il corso di tutta l’opera si svolge 
su di essa e intorno ad essa.13 

(25) Si vero accipiatur opus allegorice, subiectum est homo prout merendo et deme-
rendo per arbitrii libertatem iustitie premiandi et puniendi obnoxius est.

Ma se l’opera è intesa allegoricamente, ne è soggetto l’uomo in quanto acquistando 
meriti e demeriti per effetto del libero arbitrio è esposto alla giustizia del premio e 
del castigo.14

Mentre il paragrafo 24 descrive l’oggetto alla lettera, il che corrisponde al 
sensus litteralis, il paragrafo 25 si riferisce piuttosto al sensus moralis, ossia al 
senso didascalico della Commedia, per il quale qui l’autore dell’Epistola usa 
il termine « allegorico ». L’autore spiega che con questo termine egli non 

ta ma non ancora pubblicata da Judith Kasper, Der traumatisierte Raum. Insistenz, Inschrift, 
Montage bei Freud, Levi, Kertész, Sebald und Dante, Universität Potsdam 2014.

12	 �Cfr. Umberto Eco, Semiotics and the Philosophy of Language, Bloomington, Indiana University 
Press, 1986 (11984), pp. 147sq., part. p. 149. Seguiamo la versione inglese del libro che è 
di pugno dell’autore ed esce quasi contemporaneamente alla versione italiana (Semiotica e 
filosofia del linguaggio, Torino, Einaudi, 11984), ma è più elaborata. Cfr. anche Ulrich Prill, 
Dante, p. 191.

13	 �Dante Alighieri, Epistola a Cangrande, pp. 10–11. 
14	 �Ibid.

Approcci poetologici alla Commedia

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Cornelia Klettke

si limita ad indicare solo il senso nascosto, ma che concepisce il concetto di 
« allegorico » in modo più ampio di quanto previsto dalla regola generale:

(22) Et quomodo isti sensus mistici variis appellantur nominibus, generaliter omnes 
dici possunt allegorici, cum sint a litterali sive historiali diversi. Nam allegoria dicitur 
ab ‘alleon’ grece, quod in latinum dicitur ‘alienum’ sive ‘diversum’.

E come questi sensi mistici vengono designati con diversi termini, possono tutti 
essere detti in generale allegorici, dato che divergono dal senso letterale o storico. 
Infatti si dice allegoria dal greco ‘alleon’, che in latino suona ‘alienum’ o ‘diversum’.15 

Rinviando al significato greco e latino di « allegoria » nel senso di ‘altro’, 
‘diverso’, l’autore dell’Epistola usa il termine « allegorico » per indicare tutti 
i significati che non corrispondono alla lettera del testo. Da questo punto di 
vista egli si stacca dal rigido sistema del quadruplice senso della scrittura, 
non differenziando sempre e in maniera assoluta i vari piani di significato. 
In tal modo, l’autore dell’Epistola si avvicina alla teoria dell’interpretazione 
allegorica della Scrittura formulata dai primissimi Padri della Chiesa, quindi 
ancor prima di Origene. La teoria illustrata in proposito nell’Epistola corri-
sponde effettivamente alla prassi dantesca nella Commedia. Forse in ciò è da 
vedere anche una sorta di compromesso di Dante con Tommaso d’Aqui-
no, il quale, come abbiamo già ricordato, non voleva vedere il quadruplice 
senso della scrittura applicato a testi extrabiblici. Rifacendosi al discorso di 
Dante nell’Epistola a Cangrande, Ulrich Prill nota: 

Lo stesso Dante rinuncia […] all’applicazione sistematica della dottrina del qua-
druplice senso della scrittura alla sua Commedia. Anzi, in relazione al proprio testo 
il significato del concetto di « allegoricus » resta piuttosto equivoco. Dante, quindi, 
non fornisce alcuna interpretazione univoca del testo ma ne riserva la spiegazione 
dettagliata – certo consapevolmente – ai suoi lettori, limitandosi semplicemente a 
ricordare che la Divina Commedia possiede diversi piani di senso, ma non stabilendo 
come questi piani di senso debbano essere descritti dal punto di vista del contenuto. 
Proprio questa possibilità di una rilettura creativa garantisce a chiunque si accosti alla 
Commedia un accesso affatto individuale all’opera.16

15	 �Ibid.
16	 �« Dante selbst verzichtet […] auf die systematische Anwendung der Lehre vom vierfachen 

Schriftsinn auf die Commedia. Im Gegenteil bleibt die Bedeutung des Begriffs ‘allegoricus’ 
in bezug auf den eigenen Text eher undeutlich. Dante gibt also keine eindeutige Interpre-
tation des Texts vor, sondern verlagert die detaillierte Deutung – wohl bewußt – auf die 
Seite der Leserschaft. Er weist lediglich dezidiert darauf hin, daß die Göttliche Komödie meh-
rere Sinnebenen hat, legt jedoch nicht fest[,] wie diese Sinnebenen inhaltlich zu beschreiten 
[sic] sind. Gerade diese Möglichkeit einer kreativen Relektüre eröffnet jedem, der sich mit der 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


221

Con questa valutazione Prill fornisce un decisivo argomento per la legittima-
zione di una lettura postmoderna della Commedia. Con l’ammorbidimento 
del sistema del quadruplice senso della scrittura in applicazione alla Com-
media la costruzione dantesca di un ordine etico-morale del mondo diventa 
accessibile e oltremodo interessante anche per i non cattolici e i non cristiani. 
Allo stesso modo, anche il sensus anagogicus conosce una transcodificazione 
verso idee della fine dei tempi non più implicanti una redenzione dell’uomo 
in un Aldilà. L’apertura del sistema somiglia, a dire il vero, all’apertura del 
vaso di Pandora. A questo punto sono da citare l’interpretazione filoislamica 
della Commedia ad opera di Catherina Wenzel17 così come la lettura psica-
nalitica che ne fa Judith Kasper sulla base della teoria freudiana del trauma.

3.	� La rottura del quadruplice senso della scrittura biblica in epoca 
postmoderna

Il rapporto più libero col testo della Commedia ha ricevuto la sua spinta deci-
siva in epoca postmoderna. Gli scrittori postmoderni sviluppano un accesso 
fondamentalmente nuovo ai testi della Sacra Scrittura. Essi, infatti, rompono 
consapevolmente il sistema del quadruplice senso della scrittura della Bib-
bia. Con gesto blasfemo, il Libro dei libri viene spogliato della sua sacralità. 
A partire dagli inizi del Novecento le correnti moderne – particolarmente il 
Surrealismo – avevano già creato, attraverso molti passaggi, i presupposti 
del decadimento della religiosità cristiana successivamente esaltato dal post-
modernismo.
Nella sua opera Semiotics and the Philosophy of Language (1984) Umberto Eco 
descrive le basi di un nuovo accesso ai testi biblici. Stando alla teoria di Eco, 
non esiste un senso unico e univoco nei testi biblici che, quindi, sono aperti 
e infinitamente interpretabili. Eco cita la Sacra Scrittura come esempio per 
dare una prova dell’interpretazione semiosica nel modo simbolico.18 Nella sua 
discussione critica dell’esegesi biblica protocristiana e medievale Eco rap-
presenta le due direzioni opposte sorte in ambito teologico:19 mentre una 

Commedia beschäftigt, einen individuellen Zugang. » (Ulrich Prill, Dante, p. 193; corsivo 
nel testo.)

17	 �Catherina Wenzel, Verdammt und Vollkommen. Muhammad in Dantes Divina Commedia. Ein 
Beitrag zur Religionsgeschichte Europas, Berlin, Lit Verlag, 2014.

18	 �Umberto Eco, Semiotics and the Philosophy of Language, pp. 147sq. 
19	 �Non è questa la sede per trattare questo problema nel suo sviluppo storico e dare spazio 

agli sforzi, pur esistenti, di conciliare queste due concezioni fra loro affatto discrepanti. 

Approcci poetologici alla Commedia

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Cornelia Klettke

si sforzava di tener conto, nell’ambito di una «  free interpretation », della 
« (symbolic and uncoded) nature » della Sacra Scrittura,20 l’altra cercava di 
controllare il senso della scrittura sottoponendosi al vincolo di un « codice 
allegorico »: 

What the first exegetes understood was that […] the Scriptures were in the position 
of saying everything, and everything was too much, for any exegesis looks for a 
translatable Truth. The Church is the divine institution supposed to explain the 
truth, to make it understandable, even to the illiterate. The symbolic nature of the 
Books had thus to be tamed and reduced [...]. The symbolic mode had to be transfor-
med into the allegorical one. The Scriptures potentially had every possible meaning, 
but in fact their reading was susceptible to being governed by a code, and the senses 
of the text had to be reduced to a manageable format. That is why the first Fathers 
proposed the theory of the allegorical senses. In the beginning the senses were three: 
literal, moral or psychic, mystic or pneumatic. [...] Later, the senses became four 
(literal, allegorical, moral, and anagogical).21

In origine, quindi, il puro testo biblico è polivalente. Per dirla con Eco: 
« The Books had infinite readings ».22 Un passo, da lui citato, tratto dagli 
scritti dello scolastico Gilberto di Stanford viene da Eco riassunto e interpre-
tato nel modo seguente: 

[...] that, even though the senses of the Scriptures are infinite, none of them annuls 
the others, each increasingly enriching this immense storage of meanings, where 
everybody can find what he is able to find according to his interpretive capabilities.23

Gli scrittori postmoderni, specialmente gli autori di romanzi mitici postmo-
derni e di testi narrativi fantastici come Italo Calvino, Michel Tournier,24 
lo stesso Umberto Eco nonché Livia De Stefani25 – per citarne solo alcuni 

20	 �Citazioni tratte da: Umberto Eco, Semiotics and the Philosophy of Language, p.  150. Eco 
(p. 149) rimanda a diversi Padri della Chiesa protocristiani e medievali che testimoniano 
« the feeling of the inexhaustible profundity of the Scriptures ». 

21	 �Umberto Eco, Semiotics and the Philosophy of Language, p. 149.
22	 �Ibid., p. 150.
23	 �Ibid.
24	 �Sul romanzo mitico postmoderno in generale e su Michel Tournier in particolare cfr. Cor-

nelia Klettke, Der postmoderne Mythenroman Michel Tourniers am Beispiel des « Roi des Aulnes », 
Bonn, Romanistischer Verlag, ²2012, sezione « Die Bibel als Prätext », pp. 74–77.

25	 �Cfr. l’ultimo romanzo di quest’autrice, La stella Assenzio – iniziato negli anni Settanta e 
uscito solo nel 1985, un anno dopo Semiotics and the Philosophy of Language di Eco – che si 
può considerare un esempio di romanzo mitico postmoderno. Nel suo romanzo anche 
Livia De Stefani tratta liberamente le storie bibliche. Per maggiori dettagli cfr. Antonella 
Ippolito, La stella Assenzio von Livia De Stefani – Ökokritik als Endzeitmythos, Berlin, Frank & 
Timme, 2015. 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


223

– hanno sviluppato, a partire dagli anni Sessanta del Novecento, delle stra-
tegie testuali per trattare liberamente i materiali narrativi biblici, dando vita 
a nuove interpretazioni dei testi sacri. Così, per esempio Tournier realizza 
nei suoi testi una remitizzazione delle storie della Bibbia, così che la Sacra 
Scrittura diventa per lui un pretesto per la sua propria letteratura. Egli non si 
occupa dell’esegesi biblica canonica ma interpreta la Bibbia in modo affatto 
originale, prendendo in considerazione tutti i piani narrativi e ricorrendo 
inoltre anche agli Apocrifi e ad esegeti di diversa provenienza (per esempio 
gnostici, ebrei) nonché a dottrine eretiche (come per esempio il nestoriane-
simo).

4.	� Possibilità di un approccio postmoderno all’opera chiusa della Commedia 
per aprirla a nuovi contesti di scienze culturali

Negli ultimi decenni l’apertura tipica del Postmodernismo ha portato anche 
a numerose nuove interpretazioni e approcci nel senso di un’esegesi meno 
vincolata della Commedia realizzata con l’ausilio di strategie postmoderne te-
stuali e di lettura. Sulla base del libero rapporto col testo biblico, diminui-
sce anche il rispetto per l’opera d’arte chiusa rappresentata dalla Commedia. 
Pertanto, il critico letterario cede alla seduzione di rivolgere al testo della 
Commedia anche domande insolite e fino ad allora ritenute inappropriate, di 
infrangere certi tabù e, con un cambio di prospettiva, di dare nuove valuta-
zioni e scoprire ambivalenze. 
La Commedia è notoriamente anzitutto un’opera d’arte chiusa di estrema den-
sità e, per quanto riguarda il contenuto, di grande compattezza e complessi-
tà filosofico-teologica, in cui forma e senso si compenetrano perfettamente. 
Questo poema è caratterizzato da un’estetizzazione della lingua con una re-
torica compiuta. In un tale sistema armonico, in sé concordante e compiuto, 
dove potranno essere i vuoti, ossia quelle lacune (blancs) in cui si possano 
inserire – o meglio, insinuare – degli innesti interpretativi (greffes)? In quali 
luoghi del denso tessuto testuale brillano i nodi (carrefours) in cui gli inter-
preti possano trovare delle possibilità di deviazione e biforcazione? Voglio 
dire che, per riuscire a trovare lacune e punti d’incrocio, si dovrà cercare 
perlopiù laddove emergono reminiscenze, allusioni ed echi della biografia 
dell’autore – come fa Karlheinz Stierle nella sua interpretazione26 – ovvero lì 

26	 �Cfr. Karlheinz Stierle, Dante Alighieri: Dichter im Exil, Dichter der Welt.

Approcci poetologici alla Commedia

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Cornelia Klettke

dove, a mo’ di palinsesto, affiorano in superficie riferimenti alla realtà coeva 
del poeta. 
Ricorrere ad un approccio postmoderno alla Commedia vuol dire aprire 
quest’opera d’arte a nuovi contesti, per esempio alla biografia dell’autore, 
alle circostanze dell’epoca (storia) e ad aspetti tipici degli studi culturali come 
la visualizzazione e la trasposizione in un altro medium (tra gli altri, l’arte 
figurativa). Nel presente contributo la possibilità di letture contestuali viene 
articolata secondo le categorie del modello della comunicazione letteraria, 
presentando di seguito alcuni esempi relativi al piano dell’estetica testuale e 
dell’estetica della ricezione.

5.	� Un esempio di poetizzazione della dimensione storica e di critica del 
tempo 

Sotto l’aspetto della comunicazione estetico-testuale, affrontando per esem-
pio il tema del « vaglio di beni terreni e celesti – etica economica ed ‘econo-
mia dell’anima’ nella Commedia di Dante »,27 abbiamo osservato da vicino 
il trattamento riservato nella Commedia al denaro e all’oro, evidenziandone 
la dimensione storica, nonché la critica di Dante nei confronti della propria 
epoca. Grazie a quest’analisi abbiamo preso atto dell’ambivalenza, insita nel-
la valutazione dei beni e nel rapporto con l’oro, che attraversa tutte e tre le 
cantiche del poema. Nel campo di tensione tra il Bene e il Male, tra le virtù 
e i vizi degli uomini, i concetti di denaro, moneta e oro, quali dispositivi fra 
avaritia e caritas, svolgono un ruolo ambiguo. Attraverso l’osservazione di 
comportamenti ambivalenti messi in atto dal « Vian-Dante » individuiamo 
in questo tema dei punti di partenza per una liberazione dal rigido schema 
di una Weltanschauung dualistica. 
Questa scoperta non vale solo per il contesto del denaro ma anche per la 
rappresentazione di determinati personaggi dell’Inferno – come, per esem-
pio, Ulisse, Brunetto Latini e non ultimo Reginaldo Scrovegni28 – per i quali 

27	 �Cornelia Klettke, « Die Abwägung irdischer und himmlischer Güter – ökonomische Ethik 
und Seelenökonomie in Dantes Commedia », in: Deutsches Dante-Jahrbuch 87/88 (2012/2013), 
pp. 163–202; edizione italiana: « Il vaglio di beni terreni e celesti – etica economica ed 
‘economia dell’anima’ nella Commedia di Dante », in: Alvaro Barbieri/Elisa Gregori (a cura 
di), Letteratura e denaro. Ideologie metafore rappresentazioni. Atti del XLI Convegno Interuniver-
sitario (Bressanone/Brixen, 11–14 luglio 2013), Padova, Esedra, 2014, pp. 155–189.

28	 �Cfr. Cornelia Klettke, « Die Abwägung irdischer und himmlischer Güter – ökonomische 
Ethik und Seelenökonomie in Dantes Commedia », pp. 184–190; Eadem, « Il vaglio di beni 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


225

il Viandante manifesta, in modo più o meno chiaro, la sua empatia. Le borse 
di denaro che, ornate con lo stemma del rispettivo proprietario, stigmatiz-
zano gli usurai, rinviano allo spirito dei tempi dell’epoca di Dante animato 
dall’etica pauperistica francescana. Uno sconfinamento nel campo dell’arte 
figurativa ci fa riconoscere – alla stregua del testo della Commedia – una pro-
liferazione di borse di denaro nel ciclo di affreschi giotteschi della Cappella 
degli Scrovegni di Padova. È documentato che un tale motivo, che rinvia 
ad un mito quotidiano dell’epoca, fa parte anche del repertorio figurativo 
degli scultori medievali. Ulteriori segnali sono altresì riscontrabili per esem-
pio nella trattazione giottesca delle allegorie dell’Invidia e della Karitas che, 
a causa di una stupefacente somiglianza, si prestano a corroborare l’ipotesi 
di una conoscenza, da parte di Dante, delle pitture realizzate da Giotto nella 
Cappella degli Scrovegni.
L’entrelacement di temi nelle diverse arti stimola l’interpretazione del testo e 
dell’immagine e, attraverso gli incroci, trasmette al fruitore un’idea più com-
plessa di quell’epoca così lontana che viene, così, ‘attualizzata’.

6.	� Un esempio di metaforicità: il sapere alchemico e gemmologico 
medievale

Delle nuove prospettive sul testo della Commedia si aprono principalmente 
anche attraverso una lettura condotta sotto determinati aspetti propri delle 
scienze culturali, nella quale appare in primo piano l’interpretazione della 
metaforicità. Uno studio per esempio delle gemme, dei loro colori e del sim-
bolismo medievale delle stesse porta a scoprire livelli ben celati di senso.29 
Il metaforismo delle gemme quali strumenti estetici della visualizzazione del 
testo risveglia la fantasia e aumenta la capacità immaginativa del lettore. Il 

terreni e celesti – etica economica ed ‘economia dell’anima’ nella Commedia di Dante », 
pp. 172–177. 

29	 �Cfr. Cornelia Klettke, «  Paradiesmystik im Grenzbereich des Nicht-Darstellbaren. Par. 
XXX: Dantes Wortgemälde und Botticellis Zeichnung – Analyse eines Medienwech-
sels  », in: Michèle Mattusch/Sylvia Setzkorn (a cura di), Imagination – Evokation – Bild: 
Reflexionsästhetische Dimensionen der Bild-Text-Beziehung in der italienischen Literatur, in: Letteratura 
& Arte, Pisa/Roma, Fabrizio Serra, 2010, pp. 55–83; edizione italiana: « Mistica del Paradiso 
al limite del non rappresentabile. Par. XXX: word-painting dantesco e disegno botticelliano 
– Analisi di un intercambio mediale », in: Quaderns d’Italià 17 (2012), pp. 113–147. http://
www.raco.cat/index.php/QuadernsItalia/article/view/262712/350118. La gemmologia 
costituisce un ambito screditato da Tommaso d’Aquino. Cfr. Umberto Eco, « L’Epistola 
XIII, l’allegorismo medievale, il simbolismo moderno », paragrafo « La rottura », p. 236. 

Approcci poetologici alla Commedia

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.raco.cat/index.php/QuadernsItalia/article/view/262712/350118
http://www.raco.cat/index.php/QuadernsItalia/article/view/262712/350118
https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.raco.cat/index.php/QuadernsItalia/article/view/262712/350118
http://www.raco.cat/index.php/QuadernsItalia/article/view/262712/350118


226 Cornelia Klettke

metaforismo delle gemme e della luce è riscontrabile soprattutto in relazione 
a Beatrice a partire dai suoi occhi di smeraldo (Purg. XXXI, 116) risplen-
denti nel suo spettacolare ingresso sul carro trionfale fino alla scena del suo 
commiato dal poeta (Par. XXX, XXXI). Il ricordo che ha Dante dell’amo-
re giovanile è impallidito al cospetto della luce soprannaturale del sapere 
divino emanata dal volto femminile. Lo svelamento degli occhi costituisce 
un’esperienza cruciale sulla via del poeta verso la percezione e l’esperienza 
del divino nella trascendenza: 

Così cantando30 cominciaro; e poi
al petto del grifon seco menarmi,
ove Beatrice stava volta a noi.
Disser: « Fa che le viste non risparmi;
posto t’avem dinanzi a li smeraldi
ond’ Amor già ti trasse le sue armi ».31

Mille disiri più che fiamma caldi
strinsermi li occhi a li occhi rilucenti,
che pur sopra ’l grifone stavan saldi.
Come in lo specchio il sol, non altrimenti
la doppia fiera dentro vi raggiava,
or con altri, or con altri reggimenti. 
(Purg. XXXI, 112–123)32

In altra sede33 ho già mostrato che in questi versi il poeta Dante, ancor 
prima del suo ingresso in Paradiso, inscena la sua prima esperienza trascen-
dente del Celeste, ed ho altresì evidenziato il significato che in tale contesto 
ricoprono le diverse tracce di senso simboliche dello smeraldo. L’esperienza 
descritta da Dante è basata su un vedere affatto interiorizzato. Per poter 
rappresentare ciò, il poeta ricorre a una serie di immagini e simboli nonché 
al sapere alchemico-gemmologico medievale. 
La metafora della gemma contribuisce a conferire un accento estetico alla 
messinscena della trascendenza. Nella sua estetizzazione e poetizzazione del 
Celeste il Poeta prende evidentemente a modello i mosaicisti e gli scultori. 
Anche in questo caso viene gettato un ponte fra la poesia e l’arte figurativa. 

30	 �Si tratta delle quattro figure femminili che accompagnano il carro trionfale sulla sinistra e 
che generalmente vengono interpretate come allegorie delle quattro virtù cardinali.

31	 �Il verso contiene una reminiscenza stilnovistica.
32	 �I passi della Divina Commedia vengono citati secondo la ristampa riveduta dell’edizione a 

cura di Giorgio Petrocchi: Commedia, 4 voll., Firenze, Le Lettere, 1994.
33	 �Cfr. supra, n. 29.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


227

7.	 Il testo come dispositivo di energia

Dal punto di vista autoriflessivo la metafora della gemma trasforma il testo 
in un dispositivo energetico.34 Il potere curativo degli occhi di smeraldo di 
Beatrice si rivela un motivo ricorrente dopo ogni accecamento che il viag-
giatore Dante sperimenta nelle epifanie che egli incontra. A questa capacità 
(virtus) si collega anche la qualità che consiste nel trasmettere energia so-
prannaturale al suo protetto. La brillantezza degli occhi – lo splendore degli 
smeraldi – dà impulsi che sopraffanno e rafforzano il pellegrino in Cielo. 
Ricorrendo al simbolismo dello smeraldo, l’autore rappresenta la sua forza 
di resistere allo sforzo sovrumano conferitagli dalla trasmissione di energia 
operata dagli occhi di Beatrice. Nelle più diverse variazioni il testo ricorre 
a questo fenomeno unico dei poteri di irradiare e brillare di Beatrice, la cui 
portata ottica vanta dimensioni inimmaginabili. L’autore inscena un’idea 
parareligiosa che si avvicina al fantastico.
Considerati dal punto di vista della gemmologia medievale, i versi succitati 
(Purg. XXXI, 112–123) rivelano un evidente nesso tra lo smeraldo, lo spec-
chio e il grifone. Tale rapporto è in relazione con l’osservazione di Alberto 
Magno (De mineralibus, II, XVII) secondo la quale i grifoni fungevano da cu-
stodi e difensori degli smeraldi, che essi conservavano nei propri nidi e con 
grande ferocia difendevano dai predatori.35 Da parte nostra, nell’intreccio 
di linee simboliche osserviamo il potere associativo dei versi 112–123. Esso 
cela in sé una grande potenza che s’irradia sino a illuminare anticipatamente 
i canti del Paradiso.
L’ascesa di Dante nelle sfere celesti e il suo percorso attraverso il Paradiso 
sono profondamente caratterizzati da ammirazione e stupore. La bellezza 
soprannaturale della guida accende l’entusiasmo del poeta, i suoi occhi scin-
tillanti trasmettono impulsi di energia all’anelante pellegrino. Il mistero della 
visione che egli sperimenta successivamente gli viene rivelato attraverso un 
contatto visivo, attraverso un linguaggio degli occhi che, a mo’ di leitmo-
tiv, influenza e determina gli stadi della sua ascesa immaginaria, ovverossia 
del suo contemplare. La comunicazione degli sguardi diviene così l’essenza 

34	 �Usiamo qui il concetto di dispositivo secondo Cornelia Klettke, Simulakrum Schrift. Untersu-
chungen zu einer Ästhetik der Simulation bei Valéry, Pessoa, Borges, Klossowski, Tabucchi, Del Giudice, 
De Carlo, München, Fink, 2001, spec. p. 297. Traduz. franc.: Poétique du simulacre, Paris, 
Classiques Garnier, 2015.

35	 �Cfr. Valeria Bertolucci Pizzorusso, « Gli smeraldi di Beatrice » (1969), in: Eadem, Morfologie 
del testo medievale, Bologna, Il Mulino, 1989, pp. 199–207, qui p. 207. Questo mito risale a 
Beda il Venerabile. Cfr. Uta Korzeniewski, Karfunkelstein und Rosenquarz. Mythos und Symbolik 
edler Steine, Ostfildern, Jan Thorbecke, 2005, p. 128, voce: « Smaragd ».

Approcci poetologici alla Commedia

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Cornelia Klettke

dell’interazione tra Dante e Beatrice. La rappresentazione dell’esperienza lu-
minosa nel (retro)riflesso si rivela essere un ulteriore, privilegiato processo 
testuale e poetico con cui Dante mette in scena la sua esperienza della tra-
scendenza nell’aldilà del Paradiso.

8.	 La ricezione della Commedia nell’arte figurativa: l’esempio di Botticelli

La dantistica postmoderna si è, tra l’altro, soffermata molto su indagini che 
hanno per oggetto la trasposizione intermediale. Le opere di artisti figurativi 
ispirati in ogni epoca dalla Commedia hanno contribuito a mantenere viva 
l’opera di Dante. A tal proposito mi permetto di rinviare alla mia analisi del 
cambio mediale fra Dante e Botticelli condotta sull’esempio di Par. XXX.36 
In questo studio si esamina, in particolare, la problematica della trasposizio-
ne, da parte del disegnatore Botticelli, della poetica ‘visualizzazione’ dantesca 
del Cielo cristiano. In un dettagliato confronto tra un brano del testo (Par. 
XXX, 55–96) e un foglio di Botticelli proveniente dal ciclo dei suoi disegni 
della Commedia, si elaborano criteri in grado di fornire maggiori informazioni 
in merito alle domande se, come e in quale misura il pittore fiorentino fa sue, 
esaurisce e interpreta le affermazioni ermetiche fatte da Dante. In partico-
lare, basandoci su un minuzioso paragone del canto XXX del Paradiso con 
il relativo disegno botticelliano possiamo formulare i primi approcci per un 
sistema di corrispondenze sviluppato da Botticelli per la sua trasposizione 
figurativa del testo poetico. Si evidenzia, così, che, grazie alla sottile ricezione 
della poesia dantesca e nonostante alcune differenze, il disegno botticelliano 
per il canto XXX del Paradiso offre una trasposizione ben riuscita di una 
dimensione mistica della visione interiorizzata della trascendenza.
Le esperienze-limite del poeta, che negli ultimi canti del Paradiso lo portano 
sempre più a lamentare la mancanza di parole adeguate, non hanno certo 
mancato di influenzare anche Botticelli. A quanto pare, l’artista si è arreso 
già con il foglio per il canto XXX del Paradiso, ultimo disegno eseguito per 
il ciclo. A ciò ci inducono a credere la scelta del soggetto, la limitazione alle 
‘ombre’ (« prefazi ») e così lo ‘spettacolo’ dinanzi alla ‘cortina’ (« dipinte »). 
Il word-painting della Rosa dei Beati, che appare nello stesso canto nella sua 
paradossale metaforicità surrealistica, non è immaginabile, come ha dimo-

36	 �Cfr. supra, n. 29.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


229

strato Andreas Kablitz,37 dal momento che mette fuori gioco le leggi naturali 
(« ché dove Dio sanza mezzo governa, / la legge natural nulla rileva », Par. 
XXX, 122–123), ponendo l’artista rinascimentale dinanzi a problemi irrisol-
vibili. Da questo punto di vista si può ritenere giustificatamente, o almeno 
comprensibilmente, che Botticelli si sia fermato su questo limite rinunciando 
in definitiva all’esecuzione dei fogli per i canti dal XXXI al XXXIII.38

9.	 La ricezione della Commedia nella letteratura moderna e postmoderna

Il reciproco illuminarsi non vale solo per il testo della Commedia e le sue 
trasposizioni figurative o illustrazioni della stessa (queste ultime relative alla 
miniatura medievale) ma vale anche per il rapporto fra il testo di Dante e 
le sue riscritture novecentesche, specialmente in epoca moderna39 e post-
moderna. Dopo gli orrori della Seconda guerra mondiale è da evidenziare 
soprattutto l’influenza del romanzo Se questo è un uomo (1947; 1958) di Primo 
Levi, la cui riscrittura dell’Inferno dantesco è diventata un modello per tutta 
la letteratura della Shoah.40 Per il Postmodernismo, si può rinviare al ro-
manzo Atlante occidentale (1985) di Daniele Del Giudice, che su un palinsesto 
fornito dalla Commedia dantesca costruisce il sapere umano postmoderno 
sulla natura dell’Universo. Anche in questo caso un confronto si presta a il-
luminare entrambi i testi, ossia, da una parte, a ricavare dalla Commedia nuovi 

37	 �Cfr. Andreas Kablitz, « Poesie der Wissenschaft: Dantes Kosmologie », in: Herbert Jau-
mann/Jürgen Klein/Bettina Rommel/Gregor Vogt-Spira (a cura di), Domänen der Literatur-
wissenschaft, Tübingen, Stauffenburg, 2001, pp. 233–252, qui pp. 242sq.

38	 �Cfr. Hein-Th. Schulze Altcappenberg, « Der Bilderzyklus von Sandro Botticelli. Inferno. 
Purgatorio. Paradiso », in: Idem (a cura di), Sandro Botticelli. Der Bilderzyklus zu Dantes Göttli-
cher Komödie. Mit einer repräsentativen Auswahl von Zeichnungen Botticellis und illuminierten Com-
media-Handschriften der Renaissance, Ostfildern-Ruit, Hatje Cantz/London, Royal Academy 
of Arts, 2000, pp. 37–290, qui p. 288.

39	 �Cfr. Peter Kuon, ‘lo mio maestro e ’l mio autore’ – Die produktive Rezeption der Divina Commedia 
in der Erzählliteratur der Moderne, Frankfurt am Main, Klostermann, 1993.

40	 �Su questo romanzo cfr. Risa B. Sodi, A Dante of Our Time. Primo Levi and Auschwitz, New 
York ecc., Lang, 1990; Peter Kuon, ‘lo mio maestro e ’l mio autore’ – Die produktive Rezeption 
der Divina Commedia in der Erzählliteratur der Moderne; Lorenzo Mondo, « Primo Levi 
e Dante  », in: Giovanna Ioli (a cura di), Primo Levi: Memoria e invenzione, San Salvatore 
Monferrato, Edizioni della Biennale Piemonte e letteratura, 1995, pp. 224–229; Martin 
von Koppenfels, « Dante in- und auswendig. Primo Levis Gedächtnisfuge », in: Poetica 32 
(2000), pp. 203–225; Judith Kasper, Der traumatisierte Raum. Insistenz, Inschrift, Montage bei 
Freud, Levi, Kertész, Sebald und Dante.

Approcci poetologici alla Commedia

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Cornelia Klettke

aspetti41 e, dall’altra, ad attribuire una base di riferimento al testo dell’autore 
postmoderno. Una riscrittura parodistica della Commedia dantesca è quella 
intrapresa da Niccolò Ammaniti nel suo racconto pulp fiction dal titolo L’ul-
timo capodanno dell’umanità (1996), in cui l’ordine dantesco del mondo viene 
pervertito in puro caos. 
Tra gli scrittori francesi del Novecento si possono riscontrare molteplici ap-
procci di riscrittura dantesca, più o meno definiti e complessi. A titolo di 
esempio rinviamo ai testi di Valéry (Monsieur Teste),42 Proust (À la recherche 
du temps perdu)43 nonché al romanzo di Michel Tournier Les météores (1975), 
che si pone nella tradizione dell’Odissea omerica, dell’Eneide virgiliana e, ap-
punto, della Commedia dantesca.44

Bibliografia

Dante Alighieri, Commedia, a cura di Giorgio Petrocchi, 4 voll., Firenze, Le 
Lettere, 1994.

Idem, Epistola a Cangrande, ed. critica a cura e con commento di Enzo Cecchini, 
Firenze, Giunti, 1995.

Idem, Philosophische Werke, a cura di Ruedi Imbach, vol. I: Das Schreiben an 
Cangrande della Scala: lateinisch/deutsch, übersetzt, eingeleitet und kommen-
tiert von Thomas Ricklin, Hamburg, Meiner, 1993.

Valeria Bertolucci Pizzorusso, « Gli smeraldi di Beatrice » (1969), in: Eadem, 
Morfologie del testo medievale, Bologna, Il Mulino, 1989, pp. 199–207.

August Buck, Die italienische Literatur im Zeitalter Dantes und am Übergang vom 
Mittelalter zur Renaissance. Vol. I: Dantes Commedia und die Dante-Rezeption 
des 14. und 15. Jahrhunderts, Heidelberg, Winter, 1987.

41	 �Cfr. Cornelia Klettke, « Das Universum als gefühlte Wahrheit jenseits des Wissens. Zu 
Dantes XXXIII. Gesang des Paradiso », in: Eadem (a cura di), Relektüren der Commedia, 
Deutsches Dante-Jahrbuch 90 (2015) (in corso di stampa). 

42	 �Valéry pone la sua « Comédie de l’Esprit » nella tradizione della Divina Commedia di Dante, 
del Discours de la Méthode di Cartesio nonché della Comédie humaine di Balzac. Cfr. Paul 
Valéry, « Descartes », in: Idem, Œuvres, a cura di Jean Hytier, Paris, Gallimard, vol. I, 
1957, pp. 792–810, qui pp. 797–798, 799. Cfr. anche Walter Pabst, « Paul Valéry: Monsieur 
Teste », in: Idem, Der moderne französische Roman, Berlin, Erich Schmidt, 1968, pp. 52–76, qui 
p. 56.

43	 �Su ciò cfr. spec. Karlheinz Stierle, Zeit und Werk: Prousts À la recherche du temps perdu und 
Dantes Commedia, München, Hanser, 2008.

44	 �Per la traduzione italiana ringrazio Dr. Roberto Ubbidiente (Humboldt-Universität zu 
Berlin).

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


231

Alberto Casadei, Dante oltre la Commedia, Bologna, Il Mulino, 2013.
Ernst Robert Curtius, Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter, Tübingen/

Basel, Francke, 111993 (11948). 
Umberto Eco, Semiotics and the Philosophy of Language, Bloomington, Indiana 

University Press, 1986 (11984). (La versione italiana, Semiotica e filosofia del 
linguaggio, Torino, Einaudi, 11984, non contiene i passi da noi citati.) 

Idem, «  L’Epistola XIII, l’allegorismo medievale, il simbolismo moder-
no » (1984), in: Idem, Sugli specchi e altri saggi, Milano, Bompiani, 1985, 
pp. 215–241.

Antonella Ippolito, La stella Assenzio von Livia De Stefani – Ökokritik als End-
zeitmythos, Berlin, Frank & Timme, 2015.

Andreas Kablitz, «  Poesie der Wissenschaft: Dantes Kosmologie  », in: 
Herbert Jaumann/Jürgen Klein/Bettina Rommel/Gregor Vogt-Spira (a 
cura di), Domänen der Literaturwissenschaft, Tübingen, Stauffenburg, 2001, 
pp. 233–252.

Judith Kasper, Der traumatisierte Raum. Insistenz, Inschrift, Montage bei Freud, Levi, 
Kertész, Sebald und Dante, Universität Potsdam 2014.

Cornelia Klettke, Simulakrum Schrift. Untersuchungen zu einer Ästhetik der Simula-
tion bei Valéry, Pessoa, Borges, Klossowski, Tabucchi, Del Giudice, De Carlo, Mün-
chen, Fink, 2001. (Traduz. franc.: Poétique du simulacre, Paris, Classiques 
Garnier, 2015.)

Eadem, «  Paradiesmystik im Grenzbereich des Nicht-Darstellbaren. Par. 
XXX: Dantes Wortgemälde und Botticellis Zeichnung – Analyse eines 
Medienwechsels », in: Michèle Mattusch/Sylvia Setzkorn (a cura di), Ima-
gination – Evokation – Bild: Reflexionsästhetische Dimensionen der Bild-Text-Bezie-
hung in der italienischen Literatur, in: Letteratura & Arte, Pisa/Roma, Fabrizio 
Serra, 2010, pp. 55–83; edizione italiana: « Mistica del Paradiso al limi-
te del non rappresentabile. Par. XXX: word-painting dantesco e disegno 
botticelliano – Analisi di un intercambio mediale », in: Quaderns d’Italià 
17 (2012), pp.  113–147. http://www.raco.cat/index.php/QuadernsItalia/
article/view/262712/350118.

Eadem, Der postmoderne Mythenroman Michel Tourniers am Beispiel des « Roi des 
Aulnes », Bonn, Romanistischer Verlag, 22012 (11991).

Eadem, « Die Abwägung irdischer und himmlischer Güter – ökonomische 
Ethik und Seelenökonomie in Dantes Commedia  », in: Deutsches Dan-
te-Jahrbuch 87/88 (2012/2013), pp.  163–202; edizione italiana: «  Il vag-
lio di beni terreni e celesti – etica economica ed ‘economia dell’anima’ 
nella Commedia di Dante », in: Alvaro Barbieri/Elisa Gregori (a cura di), 
Letteratura e denaro. Ideologie metafore rappresentazioni. Atti del XLI Conveg-

Approcci poetologici alla Commedia

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.raco.cat/index.php/QuadernsItalia/article/view/262712/%20350118
http://www.raco.cat/index.php/QuadernsItalia/article/view/262712/%20350118
https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.raco.cat/index.php/QuadernsItalia/article/view/262712/%20350118
http://www.raco.cat/index.php/QuadernsItalia/article/view/262712/%20350118


232 Cornelia Klettke

no Interuniversitario (Bressanone/Brixen, 11–14 luglio 2013), Padova, 
Esedra, 2014, pp. 155–189.

Eadem, « Das Universum als gefühlte Wahrheit jenseits des Wissens. Zu 
Dantes XXXIII. Gesang des Paradiso », in: Eadem (a cura di), Relektüren 
der Commedia, Deutsches Dante-Jahrbuch 90 (2015) (in corso di stampa).

Martin von Koppenfels, « Dante in- und auswendig. Primo Levis Gedächt-
nisfuge », in: Poetica 32 (2000), pp. 203–225.

Uta Korzeniewski, Karfunkelstein und Rosenquarz. Mythos und Symbolik edler Stei-
ne, Ostfildern, Jan Thorbecke, 2005.

Peter Kuon, ‘lo mio maestro e ’l mio autore’ – Die produktive Rezeption der Divina 
Commedia in der Erzählliteratur der Moderne, Frankfurt am Main, Kloster-
mann, 1993.

Otfried Lieberknecht, Allegorese und Philologie. Überlegungen zum Problem des 
mehrfachen Schriftsinns in Dantes « Commedia », Stuttgart, Steiner, 1999.

Lorenzo Mondo, « Primo Levi e Dante », in: Giovanna Ioli (a cura di), Primo 
Levi: Memoria e invenzione, San Salvatore Monferrato, Edizioni della Bien-
nale Piemonte e letteratura, 1995, pp. 224–229.

Walter Pabst, « Paul Valéry: Monsieur Teste », in: Idem, Der moderne französische 
Roman, Berlin, Erich Schmidt, 1968, pp. 52–76.

Giorgio Padoan, Il lungo cammino del « poema sacro ». Studi danteschi, Firenze, 
Olschki, 1993.

Idem, « Il Vicariato Cesareo dello Scaligero. Per la datazione dell’‘Epistola a 
Cangrande’ », in: Lettere Italiane 50,2 (1998), pp. 161–175, ora in: Idem, 
Ultimi studi di filologia dantesca e boccacciana, a cura di Aldo Maria Costantini, 
Ravenna, Longo, 2002, pp. 29–39.

Ulrich Prill, Dante, Stuttgart/Weimar, Metzler, 1999.
Hein-Th. Schulze Altcappenberg, « Der Bilderzyklus von Sandro Botticel-

li. Inferno. Purgatorio. Paradiso  », in: Idem (a cura di), Sandro Botticel-
li. Der Bilderzyklus zu Dantes Göttlicher Komödie. Mit einer repräsentativen 
Auswahl von Zeichnungen Botticellis und illuminierten Commedia-Handschriften 
der Renaissance, Ostfildern-Ruit, Hatje Cantz/London, Royal Academy of 
Arts, 2000, pp. 37–290.

Filippo Scolari, Note ad alcuni luoghi dei primi cinque canti della Divina Commedia, 
Venezia, Picotti, 1819.

Risa B. Sodi, A Dante of Our Time. Primo Levi and Auschwitz, New York ecc., 
Lang, 1990.

Karlheinz Stierle, Zeit und Werk: Prousts À la recherche du temps perdu und 
Dantes Commedia, München, Hanser, 2008.

Idem, Dante Alighieri: Dichter im Exil, Dichter der Welt, München, Beck, 2014.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


233Approcci poetologici alla Commedia

Paul Valéry, « Descartes  », in: Idem, Œuvres, a cura di Jean Hytier, Paris, 
Gallimard, vol. I, 1957, pp. 792–810.

Catherina Wenzel, Verdammt und Vollkommen. Muhammad in Dantes Divina 
Commedia. Ein Beitrag zur Religionsgeschichte Europas, Berlin, Lit Verlag, 
2014.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gli autori di questo volume

Zygmunt Guido Barański (1951) è Emeritus Serena Professor of Italian 
all’Università di Cambridge (Gran Bretagna) e Notre Dame Chair of Dante 
& Italian Studies all’Università di Notre Dame (USA). Barański ha pubblica-
to estensivamente sulla letteratura medievale italiana (in particolare Dante, 
Petrarca, Boccaccio e la prima ricezione di Dante) e sulla letteratura e cultu-
ra italiana moderna (Meneghello, Montale, Pasolini e Vassalli). Tra i molti 
scritti su Dante, si segnalano: « Luce nuova, sole nuovo ». Saggi sul rinnovamento 
culturale in Dante, Torino, Scriptorium, 1996; Dante e i segni. Saggi per una storia 
intellettuale di Dante, Napoli, Liguori, 2000; e assieme a Lino Pertile, Dante in 
Context, Cambridge, Cambridge University Press, 2015.

L. Rino Caputo (1947) è professore ordinario di Letteratura Italiana nel 
Dipartimento di Studi Umanistici dell’Università di Roma « Tor Vergata ». 
Ha pubblicato, tra gli altri pluriennali contributi di ricerca, saggi e volumi 
su Dante, Petrarca, Manzoni e il primo romanticismo italiano, Pirandello 
e sulla critica letteraria italiana e nordamericana contemporanea. Membro 
dell’Arcadia e della Dante Society of America, ha svolto lezioni e seminari, 
oltre che in vari atenei italiani, nelle principali Università straniere. È Con-
direttore della rivista internazionale Dante e Direttore della rivista interna-
zionale Pirandelliana. Alcune principali pubblicazioni dantesche: Per far segno. 
La critica dantesca americana da Singleton a oggi, Roma, Il Calamo, 1993; Il pane 
orzato. Saggi di lettura intorno all’opera di Dante Alighieri, Roma, Euroma, 2003; 
« Dante in Nordamerica verso e dentro il Terzo Millennio », in: AA.VV., 
Dante oggi. 3. Nel mondo, Roma, Viella, 2011.

Sergio Cristaldi (1956) è professore ordinario di Letteratura Italiana. Lau-
reatosi a Catania, si è specializzato in filologia medievale e critica dantesca 
presso il Department of Romance Languages and Literatures della Harvard 
University. Afferisce attualmente al Dipartimento di Scienze Umanistiche 
dell’Università di Catania. Si è occupato della Letteratura Italiana del Due-
cento, dell’Ottocento, del Novecento, approfondendo in particolare la di-
mensione narrativa dell’opera dantesca, i rapporti fra Dante e il profetismo 
medievale, la poesia sepolcrale di Leopardi, la narrativa di Antonio Fogaz-
zaro, il filone utopistico del romanzo novecentesco. Scritti su Dante (scelta): 
Dante di fronte al gioachimismo, Caltanissetta/Roma, Sciascia Editore, 2000; 

Gli autori di questo volume Gli autori di questo volume

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Gli autori di questo volume

La profezia imperfetta. Il Veltro e l’escatologia medievale, Caltanissetta e Roma, 
Sciascia Editore, 2008; Verso l’Empireo, Acireale, Bonanno, 2013.

Johanna Gropper (1985) è ricercatrice presso l’Università di Frankfurt am 
Main (Germania), dove insegna letteratura italiana e francese. Attualmente 
sta preparando una tesi di dottorato sulla ricezione creativa della Commedia 
dantesca nel Decameron di Giovanni Boccaccio. Scritti su Dante: « ‘Finzione 
formata sopra quello che era possibile ad essere avvenuto.’ Zum Status 
von Boccaccios Dante-Bezügen im Decameron  », in: Zeitsprünge. Forschungen 
zur Frühen Neuzeit 17 (2013); « Vom Kommentar zur kreativen Rezeption: 
Boccaccios Commedia-Bezüge am Beispiel von Inferno V », in: Deutsches Dan-
te-Jahrbuch 89 (2014).

Cornelia Klettke è professore ordinario di letterature romanze presso 
l’Università di Potsdam (Germania). Accanto a una poetica del simulacro e 
all’analisi del romanzo mitico postmoderno ha pubblicato altri libri e saggi 
sulla letteratura del XX e XXI secolo (Borges, Calvino, Del Giudice, Kol-
tès, Malerba, Pessoa, Pirandello, Tabucchi, Tournier, Valéry, C. Wajsbrot, 
Zanzotto…), sul Rinascimento (Ariosto), sull’Illuminismo (Voltaire, Di-
derot), sull’Ottocento (Baudelaire, Hugo, Leopardi, Nodier, Madame de 
Staël, Zola). Scritti su Dante (scelta): « Paradiesmystik im Grenzbereich des 
Nicht-Darstellbaren. Par. XXX: Dantes Wortgemälde und Botticellis Zeich
nung – Analyse eines Medienwechsels  », in: M. Mattusch/S. Setzkorn (a 
cura di), Imagination – Evokation – Bild, in: Letteratura & Arte, Pisa/Roma, 
Fabrizio Serra, 2010; « Die Abwägung irdischer und himmlischer Güter – 
ökonomische Ethik und Seelenökonomie in Dantes Commedia », in: Deutsches 
Dante-Jahrbuch 87/88 (2012/13); «  Das Universum als gefühlte Wahrheit 
jenseits des Wissens. Zum XXXIII. Gesang des Paradiso », in: C. Klettke (a 
cura di), Deutsches Dante-Jahrbuch 90 (2015).

Thomas Klinkert (1964) è professore ordinario di letterature romanze pres-
so l’Università di Freiburg i. Br. (Germania). Ha pubblicato libri e saggi 
sulla narrativa del Novecento (Proust, Pirandello, Claude Simon…), sulla 
semantica dell’amore all’epoca romantica (Rousseau, Hölderlin, Madame 
de Staël, Foscolo, Leopardi), sul rapporto tra letteratura e sapere (Goethe, 
Balzac, Flaubert, Zola…) e sulla teoria della letteratura. Scritti su Dante 
(scelta): « Zum Status von Intertextualität im Mittelalter: Tristan, Lancelot, 
Francesca da Rimini », in: Deutsches Dante-Jahrbuch 81 (2006); « Schmerzge-
dächtnis in Dantes Commedia », in: B. Bannasch/G. Butzer (a cura di), Übung 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


237Gli autori di questo volume

und Affekt, Berlin/New York, De Gruyter, 2007; « Zum Verhältnis von Poe-
sie, Politik und Metaphysik bei Dante », in: O. Hidalgo/K. Nonnenmacher 
(a cura di), Die sprachliche Formierung der politischen Moderne, Wiesbaden, Sprin-
ger VS, 2015.

Elena Landoni (1955) insegna Letteratura italiana all’Università Cattolica 
di Milano. Ha pubblicato volumi e saggi sulla letteratura italiana dei primi 
secoli (i Siciliani, Iacopone da Todi, Guittone, Cecco Angiolieri) e dell’Otto-
cento (Leopardi, Manzoni, Fogazzaro); sulla critica letteraria (i Provenzali, 
Calmeta, Paolo Beni, Fogazzaro) e sulla storiografia della letteratura italiana. 
Tra i numerosi scritti su Dante si ricordano: « S. Benedetto e il modello di 
lettura della Commedia: Par. XXII », in: L’Alighieri 28 (2006); « Beatrice e il 
Verbum. La poesia della lode e la via Beatitudinis », in: Italianistica 42 (2013); 
« Or per empierti bene ogne disio ». Lingua e letteratura, fede e ragione, amore e libertà 
in Dante, Mantova, Universitas Studiorum, 2014.

Alice Malzacher è assistente di ricerca presso l’Istituto di lingue e lette-
rature romanze (Romanisches Seminar) della Albert-Ludwigs-Universität 
Freiburg. Ha pubblicato uno studio intertestuale sui rapporti tra il Canzo-
niere di Petrarca e la Vita Nuova di Dante: « Il nodo che … me ritenne ». Riflessi 
intertestuali della Vita Nuova di Dante nei Rerum vulgarium fragmenta di Pe-
trarca, Firenze, Cesati, 2013.

Patricia Oster è professore ordinario di letterature romanze presso 
l’Università della Sarre (Germania). Ha pubblicato libri e saggi sul teatro 
di Marivaux e sull’immagine del velo nella letteratura (Dante, Petrarca, 
Tasso, Rousseau, Goethe, Nerval, Proust, Claude Simon), sulla narrativa 
del Novecento (Proust, Sartre, Sarraute, Calvino), sulla poesia del Nove-
cento (Valéry, Montale, Apollinaire, Ponge, Bonnefoy) e sul rapporto tra 
letteratura e arte (Petrarca e Simone Martini; Dante e Giotto; Valéry, Mon-
tale e Duchamp; Apollinaire e il cubismo; Anselm Kiefer e Celan; Breton et 
Monsù Desiderio). Scritti su Dante (scelta): Der Schleier im Text. Funktionsge-
schichte eines Bildes für die neuzeitliche Erfahrung des Imaginären, München, Fink, 
2002; « Visibile Parlare. Entre poésie et peinture », in: Y. Bonnefoy (a cura 
di), La Conscience de soi de la poésie, Paris, Seuil, 2008.

Karlheinz Stierle (1936), professore emerito di filologia romanza presso 
l’Università di Konstanz (Germania). Membro dell’Accademia di Heidel-
berg e membro straniero dell’Accademia nazionale dei Lincei. Ha pubblica-

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Gli autori di questo volume

to libri e saggi sulla teoria della letteratura, sul mito di Parigi e in particolare 
su Dante e Petrarca. Scritti su Dante: Das große Meer des Sinns. Hermenautische 
Erkundungen in Dantes « Commedia », München, Fink, 2007 (traduzione italia-
na da Christian Rivoletti, Roma, Aracne, 2014), Zeit und Werk. Prousts « À la 
recherche du temps perdu » und Dantes « Commedia », München, Hanser, 2008, e 
Dante Alighieri. Dichter im Exil, Dichter der Welt, München, Beck, 2014. 

Hermann H. Wetzel (1943) è professore emerito di letterature romanze 
presso l’Università di Regensburg (Germania). Il suo interesse di critico si 
concentra sulla novellistica (Boccaccio, Rinascimento francese, Pirandello, 
Calvino), la poesia e la sua traduzione (Verlaine, Rimbaud, Pascoli, 
Ungaretti, Montale, Zanzotto, Magrelli), l’imagologia (Sicilia) e la costru-
zione dell’identità. Pubblicazioni (scelta): Die romanische Novelle bis Cervantes, 
Stuttgart, Metzler, 1977; «  Wie über das Paradies reden?  », in: Deutsches 
Dante-Jahrbuch 83 (2008); Lyrikanalyse für Romanisten, Berlin, Schmidt, 2015. 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Informationen zum Buch

I contributi di questo volume hanno per oggetto il complesso rapporto tra 
l’opera di Dante e le modalità della sua interpretazione quali si manifesta-
no nei primi commenti, nella ricezione italiana e internazionale, e partico-
larmente nella critica letteraria moderna. Le indagini svolte nel libro si con-
centrano sia sull’opera dantesca e le questioni poetiche,  metapoetiche ed 
epistemologiche ad essa connesse, sia alla storia della sua ricezione nella 
letteratura e nella critica. Metodi di lettura moderni si affiancano in un fe-
condo confronto a metodi tradizionali e contemporanei a Dante. Gli autori 
del libro sono di provenienza italiana, tedesca e anglosassone.

Die Beiträge dieses Bandes untersuchen das komplexe Verhältnis zwischen 
Dantes Werk und den Formen seiner Auslegung, welche in den frühen 
Kommentaren, in der italienischen und internationalen Rezeption und ins-
besondere in der modernen Literaturwissenschaft erkennbar werden. Der 
Fokus wird dabei entweder auf Dantes Werk und die mit ihm verbundenen 
(meta-)poetischen und epistemologischen Fragen gerichtet oder auf die Ge-
schichte seiner Rezeption in Literatur und Literaturwissenschaft. Moderne 
Methoden der Textinterpretation werden ebenso angewendet wie traditi-
onelle und solche, die aus der Dantezeit stammen. Daraus ergibt sich ein 
fruchtbares methodologisches Spannungsfeld. Die Verfasser der Beiträge 
kommen aus Italien, Deutschland und dem angelsächsischen Raum. 

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Informationen zu den Herausgebern

Thomas Klinkert è professore ordinario di letterature romanze presso la 
Albert-Ludwigs-Universität di Freiburg i.Br. Ha pubblicato libri e saggi sulla 
letteratura francese e italiana e sulla teoria della letteratura; è specialista dei 
rapporti tra letteratura e sapere e dell’opera di Dante.

Alice Malzacher è ricercatrice presso la Albert-Ludwigs-Universität di Frei-
burg i.Br.; ha pubblicato un libro sui rapporti intertestuali tra Dante e Pet-
rarca.

Thomas Klinkert ist Professor für Romanistische Literaturwissenschaft an 
der Albert-Ludwigs-Universität Freiburg i.Br. Er hat Bücher und Aufsätze 
zur französischen und italienischen Literatur sowie zur Literaturtheorie ver-
öffentlicht; zu den Schwerpunkten seiner Forschung gehören das Verhältnis 
zwischen Literatur und Wissen und Dante Alighieri.

Alice Malzacher ist wissenschaftliche Mitarbeiterin für Romanistische Lite-
raturwissenschaft an der Albert-Ludwigs-Universität Freiburg i.Br. Sie hat 
kürzlich ein Buch zu den intertextuellen Bezügen zwischen Dante und Pet-
rarca veröffentlicht.

https://doi.org/10.5771/9783968210681 - am 27.01.2026, 21:25:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210681
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Introduzione | Thomas Klinkert
	Aspetti della fortuna di Dante, oggi, nel mondo occidentale | Rino Caputo
	Dantes Einsamkeit und das Problem des Verstehens | Karlheinz Stierle
	Interdisciplinarietà e oggettività di metodo nell’approccio alla  Commedia | Elena Landoni
	« Con quanta vigilanza! Con quanto impegno! » Studiare Dante ‘soggettivamente’ | Zygmunt G. Barański
	Il presupposto della finzione | Sergio Cristaldi
	Giovanni Boccaccio: buono o cattivo lettore di Dante? Il giudizio critico sul Boccaccio dantista come specchio di una mutata interpretazione della Commedia | Johanna Gropper
	Uno sguardo moderno su Dante: il caso Petrarca | Alice Malzacher
	Il « plurilinguismo » di Dante in confronto all’« unilinguismo » di Petrarca | Hermann H. Wetzel
	Jenseits des vierfachen Schriftsinns: Der ›sensus aestheticus‹ in der Commedia | Patricia Oster
	Approcci poetologici alla Commedia con le tecniche di lettura postmoderne | Cornelia Klettke
	Gli autori di questo volume
	Informationen zum Buch
	Informationen zu den Herausgebern

